1. Theoretische Fundierung

Ansitze, in denen das Wissenschaftliche, das Politische und das Gesellschaftliche
zusammenkommen. Die Diskursanalyse erlaubt es nicht nur, Diskurse in ihrer
Widerspriichlichkeit und Dynamik zu problematisieren, sondern auch Mittel und
Strategien aufzudecken, mit denen eine Akzeptanz von bestimmten Erzihlungen,
Deutungen und Wahrheiten herbeigefiithrt wird und das Feld des Sag-, Zeig- und
Erinnerbaren ausgeweitet oder eingeschrankt wird (Jiger 2019, S. 79). Das Politische
der Diskursanalyse zeigt sich darin, dass durch die Infragestellung vorherrschen-
der Diskurse und Wissensordnungen alternative Denkrichtungen aufgezeigt und
Ideen entwickelt werden konnen, die Partizipation und Verinderung ermoglichen
(ebd., S. 81). Somit wird eine kritisch-politische Perspektive um eine transformative
Komponente erweitert: In meiner akademischen Arbeit geht es mir nicht um reine
Deskription oder>Diagnose¢, denn diese wiirde lediglich den Status quo verfestigen
und ihn als selbstverstindlich erscheinen lassen (Jiger 2015, S. 10), sondern darum,
»solches Wissen zu produzieren, das Hinweise darauf gibt, wie sich gegenwirtige
soziokulturelle Probleme und Konflikte 16sen lassen« (Hepp et al. 2009, S. 9)°.

1.1.3 Begriffe und Konzepte: Zum Verhaltnis von Diskurs, Wissen,
Wahrheit und Macht

Begriffe und Konzepte, die in diesem Unterkapitel diskutiert werden, sind Werk-
zeuge, dieich aus der Foucault’schen >Werkzeugkiste<entlehne, um mich analytisch
an filmische Geschichtsbilder anzunihern und meine Forschungsfragen zu beant-
worten. Aus »einem ganzen Riistzeug von Termini« (Foucault 1981, S. 283), die Fou-
cault in seinen Werken entwickelt hat, greife ich vier Stichworter auf: Diskurs, Wis-
sen, Wahrheit und Macht. Diese vier Begriffe helfen im weiteren Verlauf der Arbeit,
das Wechselspiel von Geschichtsdiskursen, Geschichtswissen und dem im Namen der
historischen Wahrheit gefithrten Kampf um Deutungsmacht nachzuvollziehen und
drei Ebenen der Filmanalyse miteinander zu verbinden: den Inhalt, die Produktion
und die Rezeption.

Diskurs Diskurs ist der Schliisselbegriff vom Foucault’schen Denkgebiude und sein
tragender Bezugspunkt. Der Begriff Diskurs stammt aus dem Lateinischen discursus
(Umberlaufen) und wird im alltagssprachlichen bzw. nichtwissenschaftlichen Ge-
brauch oft »als unscharfes Synonym fiir >6ffentliche Debatte< oder >mediale Bericht-
erstattung« [verwendet]« (Wiedemann und Lohmeier 2019, S. 2). Das Diskursver-
stindnis, das das Foucault'sche Konzept prigt, kniipft jedoch nur bedingt an diese

3 Mein Wissenschaftsverstandnis deckt sich dabei auch mit der Auffassung der Cultural Stu-
dies, die die Idee einer interdisziplindren und politisch engagierten Forschung vertreten
(Grossberg 1997, S.197) und von einem »interventionistischen Charakter [Herv.i.0.]« (Hepp et
al. 2009, S. 9) der Forschung ausgehen.

25


https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Daria Gordeeva: Sozialismus im Kino

Laiendefinition an, und bei dem Versuch einer begrifflichen Abgrenzung begegnet
man den vorher diskutierten Herausforderungen. Zwar ist der Diskursbegriff »das
zentrale Etikett« (Parr 2020, S. 274), unter dem das Denken Foucaults in die Wis-
senschaft eingegangen ist, doch »haftet an diesem Begriff immer eine gewisse Un-
schirfe« (Ruoff 2018, S. 17). Auch wenn Stichworter wie Diskursanalyse, Diskursgegen-
stand oder Diskurstheorie wie ein roter Faden das gesamte Foucault'sche Werk durch-
ziehen, hat Foucault den Diskursbegriff »keineswegs konstant verwendet, sondern
im Laufe der Jahre immer wieder neu und anders akzentuiert« (Parr 2020, S. 274).
Kurzum: Eine eindeutige, griffige Definition des Diskurses legt der Denker nicht
Vvor.

In der »Archiologie des Wissens« rdumt Foucault zunichst die »wilde Benut-
zung« (Foucault 1981, S. 48) und die »schwimmende Bedeutung« (ebd., S. 116) des
Terminus Diskurs in seinen fritheren Texten ein, um anschliefSend die erste vorliu-
fige Begriffsdefinition zu formulieren: Unter dem Diskurs versteht er »eine Menge
von Aussagen, die einem gleichen Formationssystem zugehdren« (ebd., S. 156). Mit
anderen Worten — und dieses Diskursverstindnis prigt diese Arbeit — setzt sich der
Diskurs, wie aus Atomen, aus einer begrenzten Anzahl von inhaltlich zusammen-
hingenden Aussagen zusammen, die nach demselben Struktur- und Sinnmuster
gebildet werden und »fiir die man eine Menge von Existenzbedingungen definieren
kann« (ebd., S. 170). Auf den Untersuchungsgegenstand dieser Arbeit iibertragen,
werden Diskurse iiber die DDR und die Sowjetunion durch eine jeweils abgrenz-
bare Gruppe von Aussagen konstruiert, die sich auf die jeweilige sozialistische Ver-
gangenheit beziehen und denen eine gemeinsame Struktur und ein gemeinsames
Regelsystem zugrunde liegen.

Im Kern bestehen Diskurse aus Zeichen, beispielsweise Wortern wie >Dikta-
tur« oder >Heimat« oder Bildern wie denen eines Stacheldrahts oder des Wostok-
Raumschiffs. Diese Zeichen sind jedoch mehr als blofRe Buchstaben- oder Bilder-
abfolgen, die bestimmte Gegenstinde bezeichnen oder abbilden. Entscheidend ist
vielmehr, dass Worter und Bilder, die den Diskurs formen, Zusammenhinge her-
stellen und Bedeutungen produzieren. Diese Bedeutungen »liegen in den Diskursen
[...] in Gestalt von Deutungsmustern vor« (Keller 2011, S. 240). Vor diesem Hinter-
grund erscheint es nur logisch, dass der Diskurs iiber denselben Gegenstand in
unterschiedlichen zeitlichen, sozialen und kulturellen Kontexten unterschiedliche
Formen annehmen kann: Er wird mit unterschiedlichen Bedeutungen aufgeladen
und bringt verschiedene Deutungsmuster hervor. Diese dynamische und kon-
textabhingige Dimension des Diskurses ist fiir Foucault zentral: Er wendet sich
von dem verengten, statischen Verstindnis der Diskurse als »Gesamtheiten von
Zeichen« (Foucault 1981, S.74) ab und pliddiert dafiir, Diskurse als Praktiken zu
behandeln, »die systematisch die Gegenstinde bilden, von denen sie sprechen«

(ebd.).



https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Theoretische Fundierung

Vier Thesen zum Verhaltnis von Diskurs, Wissen, Wahrheit und Macht

»[E]ls gibt kein Wissen ohne definierte diskursive Praxis; und jede diskursive
Praxis kann durch das Wissen bestimmt werden, das sie formiert.« (Foucault
1981, S. 260)

»Wichtig ist, so glaube ich, dass die Wahrheit weder aufierhalb der Macht
steht noch ohne Macht ist.« (Foucault 1978, S. 51)

Aspekte, die im Hinblick auf die diskursive Praxis und den Konstruktionsprozess
relevant sind, habe ich zu vier Thesen verdichtet, die anschliefiend niher erliutert
werden.

These 1: Diskursive Praxis, Wissen und Wahrheit sind untrennbar miteinander verbunden.
Diskurse bringen Weltbilder, Normenvorstellungen und Realititsdeutungen hervor, bieten
Orientierung und erfilllen eine sinn- und wahvheitsstiftende Funktion. Die Prigekraft der
Diskurse macht gesellschaftliche Wissensordnungen zum Gegenstand konflikttrichtiger
Auseinandersetzungen.

Jede diskursive Praxis produziert das als wahr und richtig geltende Wissen, stellt
Sinnzusammenhinge her und bietet Legitimationsmuster. Insbesondere wenn ein
Diskurs eine breite und intensive Rezeption erfihrt, formt er den gesellschaftlichen
Wissensvorrat und pragt somit die kollektiven Vorstellungen von Realitit, die sich
itber Epochen und Kulturriume hinweg unterscheiden kénnen.

Diese konstruktivistische Perspektive prigt Foucaults Verstindnis von Wissen
und Wahrheit. Unter Wahrheit begreift Foucault nicht »das Ensemble der wahren
Dinge, die zu entdecken oder zu akzeptieren sind« (Foucault 1978, S. 53). Im Ge-
genteil: In seinem Weltbild existieren weder die objektiv vorgegebene, universelle
Wahrheit noch das absolute, unanfechtbare Wissen. Gefangen im jeweils aktuellen
Regelsystem, ist die einmal festgestellte Wahrheit lediglich eine vorldufige »Teillo-
sung mit historisch bedingtem Verfallsdatum« (Ruoff 2018, S. 262), und das Wis-
sen umfasst nur Erkenntnisse, »die in einem bestimmten Moment und in einem
bestimmten Gebiet akzeptabel sind« (Foucault 1992, S. 32).

Im jeweiligen zeitlichen und sozialen Raum - in einer spezifischen »Diskursare-
na« (Keller 2019, S. 44) — wird festgelegt, was als wahr, verniinftig und somit akzep-
tabel gilt. Diese Festlegung obliegt dabei nicht einem einzelnen Akteur, der mono-
polmifiig agiert, sondern ist vielmehr Gegenstand »von mehr oder weniger konflik-
tuellen gesellschaftlichen Wissenspolitiken« (ebd., S. 45). Individuelle und kollekti-
ve Akteure aus verschiedenen Lebensbereichen mit unterschiedlichen Interessen,
Ressourcen und Spielriumen stricken aktiv am Diskurs mit und versuchen, des-
sen Ausgestaltung strategisch zu beeinflussen. Letztlich ist der Diskurs die »Resul-

27


https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Daria Gordeeva: Sozialismus im Kino

tante all der vielen Bemithungen der Menschen, in einer Gesellschaft zu existieren
und sich durchzusetzen« (Jiger 2015, S. 37). Diskurse als Praktiken strukturieren ge-
sellschaftliche Wissensverhiltnisse und -ordnungen: Sie legen bestimmte Interpre-
tationen und Lesarten nahe und zielen darauf ab, »einen bindenden Horizont von
Deutungen, Werten und Handlungen bzw. Handlungsfihigkeiten in sozialen Kol-
lektiven aufrechtzuerhalten (bzw. zu etablieren)« (Keller 2019, S. 45).

These 2: Diskursiver Wissens- und Wahrheitsproduktion liegt ein immanentes Regelsystem zu-
grunde. In der Diskursanalyse geht es unter anderem darum, diese Strukturmuster und Regel-
mifSigkeiten, die von Foucault als diskursive Formationsregeln« bezeichnet werden, zu identi-
fizieren und den >Deutungscode< empirisch zu rekonstruieren.

Diskursive Praktiken sind nicht nur bedeutungsstiftend und somit strukturierend,
sondern auch selbst strukturiert. Um das Foucault’sche Diskursverstindnis noch
einmal in Erinnerung zu rufen: Verstreute Aussagen iiber einen bestimmten Ge-
genstand, die nach demselben Muster oder Regelsystem gebildet werden, bilden
einen Diskurs. Die Beschaffenheit eines solchen Diskurses — was innerhalb des-
sen gesagt und gezeigt wird, was verschwiegen und ausgeblendet wird — ist keines-
wegs zufillig: Diskurse sind Praktiken, die bestimmten Regeln gehorchen (Foucault
1981, S. 198). Gemif diesen Regeln, die Foucault als diskursive »Formationsregeln«
bezeichnet (ebd., S. 48-103), wird im jeweiligen historischen, politischen und so-
ziokulturellen Kontext eine Unterscheidung zwischen richtig und falsch, wahr und
unwahr, legitim und illegitim vorgenommen sowie die Produktion, Verteilung und
Wirkung von Aussagen reglementiert. Formationsregeln organisieren folglich den
Diskurs und bestimmen, »was gesagt, gedacht und getan werden darf, was wahr,
normal und legitim ist« (Wiedemann und Lohmeier 2019, S. 3). In den Worten Fou-
caults: »[N]ichts kann als Wissenselement auftreten, wenn es nicht mit einem Sys-
tem spezifischer Regeln und Zwinge konform geht« (Foucault 1992, S. 33).

In der Diskursanalyse gilt Foucaults Interesse dem »Ensemble der Regeln, nach
denen das Wahre vom Falschen geschieden und das Wahre mit spezifischen Macht-
wirkungen ausgestattet wird« (Foucault 1978, S.53). Doch woher stammen die
Regeln der Diskursproduktion und wer legt sie fest? Wer reguliert die diskursiven
Praktiken?

These 3: Diskursproduktion unterliegt der Kontrolle. Diverse Ermdchtigungs- und Ausschlie-
Lungsmechanismen, Reglementierungspraktiken und Zwinge beschrinken im Namen der
Wahrheit den Zugang zu >Sprecherpositionen< —und damit zum Diskurs —und begrenzen den
Raum des Sagbaren und Sichtbaren.

In seiner Inauguralvorlesung am Collége de France am 2. Dezember 1970 entwickelt
Foucault eine Hypothese, die das Kontrollprinzip der Diskursproduktion offenbart:



https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Theoretische Fundierung

»lch setze voraus, dass in jeder Gesellschaft die Produktion des Diskurses zugleich
kontrolliert, selektiert, organisiert und kanalisiert wird — und zwar durch gewis-
se Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die Kriafte und die Gefahren des Diskurses
zu bandigen, sein unberechenbar Ereignishaftes zu bannen, seine schwere und
bedrohliche Materialitit zu umgehen.« (Foucault 1974, S. 7)

Im weiteren Verlauf seines Vortrags befasst sich Foucault mit Mechanismen der
AusschliefSung, die der Kontrolle iiber den Diskurs dienen und das Sagbare ein-
schrinken: dem Verbot, der Grenzziehung und dem Gegensatz von Wahrem und
Falschem (Foucault 1974, S. 7-11). Das Verbot begrenzt den Raum des Sagbaren durch
ein »Tabu des Gegenstandes«, ein »Ritual der Umstinde« sowie ein »bevorzugtes
oder ausschliefiliches Recht des sprechenden Subjekts« (ebd., S. 7). Anders aus-
gedriickt: Nicht jeder beliebige Sprecher darf tiber jedes beliebige Thema zu jeder
beliebigen Zeit sprechen — der Zugang zum Diskurs bleibt eingeschrankt und wird
nur den>legitimen Sprechern« gewihrt. Grenzziehungen, wie die Entgegensetzung
von Verniinftigen und Wahnsinnigen, dem Wahren und dem Falschen, setzen zwar
keine Tabus, doch stellen weitere restriktive Mechanismen dar. Das Wahre bzw. die
Wahrheit riicke ich in den Mittelpunkt meines theoretischen Konstrukts.

Das Stichwort Wahrheit ist eine der wenigen Konstanten im Foucault'schen
Denkgebaude:

»Andern sich im Laufe der Zeit auch die Gegenstandsbereiche (Klinik, Human-
wissenschaften, Gefangnis usw.) oder die methodischen Anleihen (strukturalis-
tisch, archiologisch, genealogisch), mithin gar die Bezeichnungen seines Ansat-
zes (Diskursanalyse, Analyse der Macht), bildet die Wahrheitsproblematik die
standige Herausforderung seines Arbeitens.« (Giinzel 2020, S. 343)

Was ist so >problematisch« an der Wahrheit, abgesehen davon, dass sie lediglich ein
Konstruke ist? Vor allem sind es die vielfiltigen Kontrollmechanismen, 6konomi-
schen und politischen Zwinge, unter denen sie produziert und verteilt wird, sowie
die Machtwirkungen, die von ihr ausgehen.

»Jede Cesellschaft hat ihre eigene Ordnung der Wahrheit, ihre »allgemeine Poli-
tikc der Wahrheit: d.h. sie akzeptiert bestimmte Diskurse, die sie als wahre Dis-
kurse funktionieren ldsst: es gibt Mechanismen und Instanzen, die eine Unter-
scheidung von wahren und falschen Aussagen erméglichen und den Modus fest-
legen, in dem die einen oder anderen sanktioniert werden; es gibt bevorzugte
Techniken und Verfahren zur Wahrheitsfindung; es gibt einen Status fiir jene, die
dartiber zu befinden haben, was wahr ist und was nicht.« (Foucault 1978, S. 51)

Das Letztere deutet darauf hin, dass die Frage nach der Wissensvermittlung nicht
nur die Frage nach den »Akzeptabilititsbedingungen« (Foucault 1992, S. 35) betrifft,

29


https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Daria Gordeeva: Sozialismus im Kino

sondern immer auch die Frage nach den sozialen und institutionellen Aspekten des
Zugangs zur Sprecherposition: Wer darf als >legitimer Sprecher« die Wahrheit verkiin-
den - und wo? Im Interview von Alessandro Fontana und Pasquale Pasquino be-
hauptet Foucault, dass die Wahrheit »unter der zwar nicht ausschliefilichen, aber
doch iiberwiegenden Kontrolle einiger weniger grofier politischer oder 6konomi-
scher Apparate« (Foucault 1978, S. 52) produziert und zirkuliert wird, zu denen Fou-
cault neben Universititen und der Armee auch Massenmedien zihlt.

Auflerdem spricht Foucault vom Wahrheitsbediirfnis wirtschaftlicher und politi-
scher Akteure (Foucault 1978, S. 52). Dieses Wahrheitsbediirfnis oder, um einen wei-
teren Foucault'schen Begriff aufzugreifen, der Wille zur Wahrheit durchdringt seit
Jahrhunderten gesellschaftliche Diskurse und wird »immer stirker, immer tiefer
und unausweichlicher« (Foucault 1974, S. 14). Der >Wille zur Wahrheit< bringt einen
Diskurs hervor, der mit einem Wahrheitswert aufgeladenen ist, und wird von einem
komplexen Geflecht von Praktiken — pidagogischen, gesetzlichen, kulturellen und
medialen — verstirke, institutionalisiert und permanent erneuert (ebd., S. 11-13).
Dabei neigt der >Wille zur Wahrheit< dazu, auf andere, vom >wahren< Diskurs ab-
weichende Diskurse »Druck und Zwang auszuiiben« (ebd., S. 13). Foucault spricht
von einer »gewaltige[n] Ausschlieffungsmaschinerie« (ebd., S. 15) und einer »diskur-
siven >Polizei« (ebd., S. 25), deren Regeln man gehorchen muss, um »>im Wahren«
zu bleiben. Die womdglich polemisch klingenden Begriffe AusschliefSungsmaschine-
rie und Diskurspolizei sollten jedoch nicht dazu verleiten, die Ausgrenzungen aus der
Diskursarena als »blofRe Manipulation durch bestimmte Akteure« (Jiger 2019, S. 64)
zu betrachten. Vielmehr kénnen Zugangsbeschrinkungen institutionell bzw. struk-
turell verstirkt werden und weisen auf komplexe und vielschichtige Beziehungen
innerhalb der Diskursriume hin.

These 4: Kontrollmechanismen, die den Diskurs beeinflussen, offenbaren die Verbindung zwi-
schen diskursiver Praxis und (politischer) Macht. Somit wird das swahre« Wissen zum Produkt
der Macht, und der Diskurs ist das Ergebnis des Kampfes um Deutungshoheit.

Wenn man die vorherigen drei Thesen zusammenfiihrt, wird deutlich: Das Wissen
um die Wahrheit ist an den Raum des Sagbaren gekoppelt und steht unter dem Ein-
fluss der Macht. Eine ausfithrlichere Beschreibung der Macht-Wissen-Beziehungen
liefert Foucault in seinem Werk »Uberwachen und Strafen«:

»Eher ist wohl anzunehmen, dass die Macht Wissen hervorbringt (und nicht blof3
fordert, anwendet, ausnutzt); dass Macht und Wissen einander unmittelbar ein-
schliefien; dass es keine Machtbeziehung gibt, ohne dass sich ein entsprechen-
des Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbe-
ziehungen voraussetzt und konstituiert.« (Foucault 1977, S. 39)



https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Theoretische Fundierung

Obwohl die Macht neben dem Diskurs und dem Wissen als »Kernbegriff des foucault-
schen Werkes« (Ruoff 2018, S. 164) gilt, bietet Foucault keine klare Begriffsdefini-
tion. In seiner Machtanalytik geht es ihm im Grunde nicht darum, »zu beschrei-
ben, was Wissen ist und was Macht ist« (Foucault 1992, S. 33). Bei seinen Untersu-
chungen zum Phinomen der Macht scheint Foucault eher davon auszugehen, dass
»keine Chance besteht, >Macht« theoretisch erfolgreich zu objektivieren« (Taureck
1997, S. 95). Anstelle einer Definition treten konzeptionelle Uberlegungen und An-
nahmen, die ein spezifisches Machtverstindnis offenbaren:

»[N]iemals darf sich die Ansicht einschleichen, dass ein Wissen [Herv.i.O.] oder
eine Macht [Herv.i.0.] existiert — oder gar das Wissen [Herv.i.0.] oder die Macht
[Herv.i.0.], welche selbst agieren wiirden. Wissen und Macht — das ist nur ein
Analyseraster.« (Foucault 1992, S. 33)

Im Unterschied zur Herrschaft, die mit Besitz, Ungleichheit, Ausgrenzung und Aus-
beutung einhergeht, erscheint die Macht als etwas Allgegenwirtiges, Uberindividu-
elles, den gesamten Gesellschaftskérper Durchdringendes: »Diese Macht ist nicht
so sehr etwas, was jemand besitzt, sondern vielmehr etwas, was sich entfaltet [...].«
(Foucault 1977, S. 38) Sie ist weder »eine Machtigkeit einiger Machtiger« (Foucault
1986a, S.114), noch ist sie an eine Einzelperson, eine (politische) Institution oder
eine Klasse gebunden, wie etwa den Regierungsapparat, ein Medienunternehmen
oder die Bourgeoisie. Auch wenn sich keine Macht »ohne eine Reihe von Absichten
und Zielsetzungen entfaltet« (ebd., S. 116) und Machtbeziehungen »durch und durch
von einem Kalkiil durchsetzt sind« (ebd.), pladiert Foucault dafiir, »die Macht ohne
den Konig zu denkenc (ebd., S. 112). Sie ist somit ein iiberkorperliches, abstraktes
Konstrukt, das multiple Formen annimmt und alle gesellschaftlichen Verhiltnisse
durchsetzt: »Die Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen Si-
tuation in einer Gesellschaft gibt.« (Ebd., S. 114) Diese komplexe strategische Situation
ergibt sich aus der »Vielfiltigkeit von Krifteverhiltnissen« (ebd., S. 113), die auf dem
Gebiet existieren und in Kimpfen und Auseinandersetzungen transformiert, ver-
starkt oder umgekehrt werden. Der Gegenstand des Begehrens und der Konfronta-
tionen — in den Worten Foucaults (1977): einer »immerwihrende[n] Schlacht« (S. 38)
— ist die Kontrolle iiber den Diskurs. Fiir Foucault ist der Diskurs somit nicht blof3
das, was die Kimpfe in Sprache iibersetzt, sondern »dasjenige, worum und womit
man kimpft; er ist die Macht, deren man sich zu bemichtigen sucht« (Foucault 1974,
S. 8).

»Wahrheitsspiele« und das Politische des Diskurses Mit dem Konzept der Wahrheitsspie-
le — »der Spiele des Wahren und des Falschen« (Foucault 1986b, S. 13) — bringt Fou-
cault die Diskurspraktiken, das Wissen und die Macht in einen produktiven Zusam-
menhang und verleiht dem Diskurs eine politische Dimension. Bei den Wahrheits-



https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Daria Gordeeva: Sozialismus im Kino

spielen steht nicht die eigentliche, sach- und faktizititsbezogene Wahrheit auf dem
Spiel, sondern der »Status der Wahrheit« (Foucault 1978, S. 53). Die Frage danach,
was als wahr, richtig und legitim bzw. als falsch und moralisch verwerflich gilt, ist
dabei keine politikfremde Debatte, sondern ein umkimpftes Terrain, das an Macht-
systeme gebunden ist, die die Wahrheit hervorbringen und stiitzen (ebd., S. 54). Mit
dieser Auffassung grenzt sich Foucault von denen ab, die die machtstrategische Di-
mension des Diskurses leugnen: »Was bei ihnen Liicke, Vergessen, Irrtum wire, ist
fiir mich bewusster und methodischer Ausschluss.« (Foucault 1981, S. 226) Auf ei-
ne einfache Formel gebracht: Wer an den Hebeln der Diskursproduktion sitzt, zieht
die Grenze zwischen wahr und falsch und kontrolliert, was iiber einen bestimmten
Gegenstand offentlich gesagt werden kann (und was nicht). Wer Kontrolle iiber den
kollektiven Wissensbestand hat, gibt politische und moralische Orientierung. So-
mit ist der Diskurs nicht nur ein sinnstiftendes Konstrukt, wie anfangs erliutert,
sondern auch »Ausdruck itbergeordneter Macht- und Wissensordnungen« (Wiede-
mann und Lohmeier 2019, S. 2) und das Produkt der Auseinandersetzung um Deu-
tungshoheit.

Die Diskurs- und Wissensproduktion soll vor diesem Hintergrund problemati-
siert werden. Vor allem die »Politik der Wahrheit« (Foucault 1978, S. 53) und die Pra-
xis des >Wahrsprechens« bediirfen einer kritischen Hinterfragung. In den Worten
Foucaults:

»Unter Produktion von Wahrheit verstehe ich [..] nicht die Produktion wahrer
Aussagen, sondern die Einrichtung von Bereichen, in denen die Praktik von wahr
und falsch zugleich reguliert und giiltig sein kann. [...] Ich mochte das Regime der
Produktion von >wahr< und >falsch«< wieder ins Zentrum der historischen Analyse
und der politischen Kritik stellen.« (Foucault 2005, S. 34)

Bei dieser »politischen Kritik« an machtgeladenen Wahrheitsregimen geht es nicht
darum, festzustellen, was tatsichlich wahr und was falsch ist, um einzelne Aussagen
und Deutungen »als Abweichung von einem universalen Standard der Wahrheit ab-
zuqualifizieren« (Folkers 2019, S. 104). Vielmehr riickt in den Vordergrund die Frage
nach den >Spielregeln« der Wahrheitsproduktion, also danach, »welche Mechanis-
men es erlauben, zwischen wahr und falsch zu unterscheiden, was die Gegenstinde
sind, die in ein Wahrheitsspiel eintreten, was itberhaupt wahrheitsfihige Aussagen
sind« (ebd., S. 103). Der Frage, wie man diesen Mechanismen empirisch auf die Spur
kommen kann, widmet sich das Kapitel 1.4.

Das Produktive der Macht Das Foucault’sche Machtverstindnis zeichnet sich neben
der Allgegenwart (Mikrophysik) der Macht und ihrer politischen Dimension durch
eine weitere Besonderheit aus: Der Philosoph plidiert gegen eine unterkomplexe
Vorstellung, die Macht als blofies Verbot, Zensur, Bedrohung oder Beschrinkung



https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

1. Theoretische Fundierung

begreift. Um zu verstehen, wie sich die Macht entfaltet und worauf ihre Akzeptanz
bzw. das Schwinden der Akzeptanz beruht, sollte sie nicht auf »eine hemmende und
aufrechterhaltende Rolle« (Foucault 1986a, S. 115) reduziert werden.

»Man muss aufhéren, die Wirkungen der Macht immer negativ zu beschrei-
ben, als ob sie nur >ausschliefiens, >unterdriicken, sverdrangens, >zensiereng,
»abstrahierens, >maskierens, >verschleiern< wiirde. In Wirklichkeit ist die Macht
produktiv; und sie produziert Wirkliches. Sie produziert Gegenstandsbereiche
und Wabhrheitsrituale: das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse
dieser Produktion.« (Foucault 1977, S. 250)

Fir meine Analyse bedeutet das — und das maochte ich besonders betonen —, dass
man nicht nach der hegemonialen Macht suchen sollte, die bestimmte Wissensbe-
stinde hervorhebt und andere marginalisiert oder vollig ausblendet. Stattdessen
sollte man »in das Feld vielfiltiger und beweglicher Machtbeziehungen« (Foucault
19863, S. 119) eintauchen. Ich zitiere eine lingere Passage aus dem »Willen zum Wis-
sen«, weil sie das Foucault’sche Verstindnis von diskursiven Auseinandersetzungen
und das Verhaltnis von Diskurs und Macht sehr deutlich und pointiert beschreibt:

»[Dlie Welt des Diskurses ist nicht zweigeteilt zwischen dem zugelassenen und
dem ausgeschlossenen oder dem herrschenden und dem beherrschten Diskurs.
Sie ist als eine Vielfiltigkeit von diskursiven Elementen, die in verschiedenar-
tigen Strategien ihre Rolle spielen kdnnen, zu rekonstruieren. [..] Es handelt
sich um ein komplexes und wechselhaftes Spiel, in dem der Diskurs gleichzeitig
Machtinstrument und -effekt sein kann, aber auch Hindernis, Gegenlager, Wi-
derstandspunkt und Ausgangspunkt fiir eine entgegengesetzte Strategie. Der
Diskurs beférdert und produziert Macht; er verstarkt sie, aber er unterminiert sie
auch, er setzt sie aufs Spiel, macht sie zerbrechlich und aufhaltsam.« (Foucault
19864, S.122)

Auch Widerstinde — »mogliche, notwendige, unwahrscheinliche, spontane, wilde,
einsame, abgestimmte, kriecherische, gewalttitige, unverséhnliche, kompromiss-
bereite, interessierte oder opferbereite« (Foucault 1986a, S. 117) — sind somit Teil die-
ses vielfiltigen Machtnetzes. Neben der hegemonialen Erzihlung, die in der Regel
an den Staat als iibergreifende Machtinstanz gekoppelt sind, interessiere ich mich
fiir ihr »nicht wegzudenkende[s] Gegeniiber« (ebd.) — die Gegenerzihlung —, aber
auch fiir die vielen Zwischenténe, Schattierungen und Ambivalenzen.

33


https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

