
1. Theoretische Fundierung 25

Ansätze, in denen das Wissenschaftliche, das Politische und das Gesellschaftliche

zusammenkommen. Die Diskursanalyse erlaubt es nicht nur, Diskurse in ihrer

Widersprüchlichkeit und Dynamik zu problematisieren, sondern auch Mittel und

Strategien aufzudecken, mit denen eine Akzeptanz von bestimmten Erzählungen,

Deutungen und Wahrheiten herbeigeführt wird und das Feld des Sag-, Zeig- und

Erinnerbarenausgeweitet oder eingeschränktwird (Jäger 2019,S. 79).DasPolitische

der Diskursanalyse zeigt sich darin, dass durch die Infragestellung vorherrschen-

der Diskurse und Wissensordnungen alternative Denkrichtungen aufgezeigt und

Ideen entwickelt werden können, die Partizipation und Veränderung ermöglichen

(ebd., S. 81). Somitwird eine kritisch-politische Perspektive umeine transformative

Komponente erweitert: In meiner akademischen Arbeit geht es mir nicht um reine

Deskription oder ›Diagnose‹, denn diesewürde lediglich den Status quo verfestigen

und ihn als selbstverständlich erscheinen lassen (Jäger 2015, S. 10), sondern darum,

»solches Wissen zu produzieren, das Hinweise darauf gibt, wie sich gegenwärtige

soziokulturelle Probleme und Konflikte lösen lassen« (Hepp et al. 2009, S. 9)3.

1.1.3 Begriffe und Konzepte: Zum Verhältnis von Diskurs, Wissen,

Wahrheit und Macht

Begriffe und Konzepte, die in diesem Unterkapitel diskutiert werden, sind Werk-

zeuge, die ich aus der Foucault’schen ›Werkzeugkiste‹ entlehne, ummich analytisch

an filmische Geschichtsbilder anzunähern und meine Forschungsfragen zu beant-

worten. Aus »einem ganzen Rüstzeug von Termini« (Foucault 1981, S. 283), die Fou-

cault in seinen Werken entwickelt hat, greife ich vier Stichwörter auf: Diskurs,Wis-

sen, Wahrheit undMacht. Diese vier Begriffe helfen im weiteren Verlauf der Arbeit,

dasWechselspiel vonGeschichtsdiskursen,Geschichtswissenunddem imNamender

historischenWahrheit geführten Kampf um Deutungsmacht nachzuvollziehen und

drei Ebenen der Filmanalyse miteinander zu verbinden: den Inhalt, die Produktion

und die Rezeption.

Diskurs Diskurs ist der Schlüsselbegriff vomFoucault’schenDenkgebäude und sein

tragender Bezugspunkt.Der BegriffDiskurs stammt aus dem Lateinischen discursus

(Umherlaufen) und wird im alltagssprachlichen bzw. nichtwissenschaftlichen Ge-

brauch oft »als unscharfes Synonym für ›öffentlicheDebatte‹ oder ›mediale Bericht-

erstattung‹ [verwendet]« (Wiedemann und Lohmeier 2019, S. 2). Das Diskursver-

ständnis, das das Foucault’sche Konzept prägt, knüpft jedoch nur bedingt an diese

3 Mein Wissenschaftsverständnis deckt sich dabei auch mit der Auffassung der Cultural Stu-

dies, die die Idee einer interdisziplinären und politisch engagierten Forschung vertreten

(Grossberg 1997, S. 197) und von einem »interventionistischen Charakter [Herv.i.O.]« (Hepp et

al. 2009, S. 9) der Forschung ausgehen.

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004 - am 13.02.2026, 21:51:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Daria Gordeeva: Sozialismus im Kino

Laiendefinition an, und bei dem Versuch einer begrifflichen Abgrenzung begegnet

man den vorher diskutierten Herausforderungen. Zwar ist der Diskursbegriff »das

zentrale Etikett« (Parr 2020, S. 274), unter dem das Denken Foucaults in die Wis-

senschaft eingegangen ist, doch »haftet an diesem Begriff immer eine gewisse Un-

schärfe« (Ruoff 2018, S. 17). AuchwennStichwörterwieDiskursanalyse,Diskursgegen-

stand oderDiskurstheoriewie ein roter Faden das gesamte Foucault’scheWerk durch-

ziehen, hat Foucault den Diskursbegriff »keineswegs konstant verwendet, sondern

im Laufe der Jahre immer wieder neu und anders akzentuiert« (Parr 2020, S. 274).

Kurzum: Eine eindeutige, griffige Definition des Diskurses legt der Denker nicht

vor.

In der »Archäologie des Wissens« räumt Foucault zunächst die »wilde Benut-

zung« (Foucault 1981, S. 48) und die »schwimmende Bedeutung« (ebd., S. 116) des

Terminus Diskurs in seinen früheren Texten ein, um anschließend die erste vorläu-

fige Begriffsdefinition zu formulieren: Unter dem Diskurs versteht er »eine Menge

von Aussagen, die einem gleichen Formationssystem zugehören« (ebd., S. 156). Mit

anderenWorten –und dieses Diskursverständnis prägt diese Arbeit – setzt sich der

Diskurs, wie aus Atomen, aus einer begrenzten Anzahl von inhaltlich zusammen-

hängenden Aussagen zusammen, die nach demselben Struktur- und Sinnmuster

gebildet werden und »für dieman eineMenge von Existenzbedingungen definieren

kann« (ebd., S. 170). Auf den Untersuchungsgegenstand dieser Arbeit übertragen,

werden Diskurse über die DDR und die Sowjetunion durch eine jeweils abgrenz-

bare Gruppe von Aussagen konstruiert, die sich auf die jeweilige sozialistische Ver-

gangenheit beziehen und denen eine gemeinsame Struktur und ein gemeinsames

Regelsystem zugrunde liegen.

Im Kern bestehen Diskurse aus Zeichen, beispielsweise Wörtern wie ›Dikta-

tur‹ oder ›Heimat‹ oder Bildern wie denen eines Stacheldrahts oder des Wostok-

Raumschiffs. Diese Zeichen sind jedoch mehr als bloße Buchstaben- oder Bilder-

abfolgen, die bestimmte Gegenstände bezeichnen oder abbilden. Entscheidend ist

vielmehr, dass Wörter und Bilder, die den Diskurs formen, Zusammenhänge her-

stellen und Bedeutungen produzieren. Diese Bedeutungen »liegen in den Diskursen

[…] in Gestalt von Deutungsmustern vor« (Keller 2011, S. 240). Vor diesem Hinter-

grund erscheint es nur logisch, dass der Diskurs über denselben Gegenstand in

unterschiedlichen zeitlichen, sozialen und kulturellen Kontexten unterschiedliche

Formen annehmen kann: Er wird mit unterschiedlichen Bedeutungen aufgeladen

und bringt verschiedene Deutungsmuster hervor. Diese dynamische und kon-

textabhängige Dimension des Diskurses ist für Foucault zentral: Er wendet sich

von dem verengten, statischen Verständnis der Diskurse als »Gesamtheiten von

Zeichen« (Foucault 1981, S. 74) ab und plädiert dafür, Diskurse als Praktiken zu

behandeln, »die systematisch die Gegenstände bilden, von denen sie sprechen«

(ebd.).

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004 - am 13.02.2026, 21:51:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Theoretische Fundierung 27

Vier Thesen zum Verhältnis von Diskurs, Wissen, Wahrheit und Macht

»[E]s gibt kein Wissen ohne definierte diskursive Praxis; und jede diskursive

Praxis kann durch das Wissen bestimmt werden, das sie formiert.« (Foucault

1981, S. 260)

»Wichtig ist, so glaube ich, dass die Wahrheit weder außerhalb der Macht

steht noch ohne Macht ist.« (Foucault 1978, S. 51)

Aspekte, die im Hinblick auf die diskursive Praxis und den Konstruktionsprozess

relevant sind, habe ich zu vier Thesen verdichtet, die anschließend näher erläutert

werden.

These 1: Diskursive Praxis, Wissen und Wahrheit sind untrennbar miteinander verbunden.

Diskurse bringen Weltbilder, Normenvorstellungen und Realitätsdeutungen hervor, bieten

Orientierung und erfüllen eine sinn- und wahrheitsstiftende Funktion. Die Prägekraft der

Diskurse macht gesellschaftliche Wissensordnungen zum Gegenstand konfliktträchtiger

Auseinandersetzungen.

Jede diskursive Praxis produziert das als wahr und richtig geltende Wissen, stellt

Sinnzusammenhänge her und bietet Legitimationsmuster. Insbesondere wenn ein

Diskurs eine breite und intensive Rezeption erfährt, formt er den gesellschaftlichen

Wissensvorrat und prägt somit die kollektiven Vorstellungen von Realität, die sich

über Epochen und Kulturräume hinweg unterscheiden können.

Diese konstruktivistische Perspektive prägt Foucaults Verständnis von Wissen

und Wahrheit. Unter Wahrheit begreift Foucault nicht »das Ensemble der wahren

Dinge, die zu entdecken oder zu akzeptieren sind« (Foucault 1978, S. 53). Im Ge-

genteil: In seinem Weltbild existieren weder die objektiv vorgegebene, universelle

Wahrheit noch das absolute, unanfechtbare Wissen. Gefangen im jeweils aktuellen

Regelsystem, ist die einmal festgestellte Wahrheit lediglich eine vorläufige »Teillö-

sung mit historisch bedingtem Verfallsdatum« (Ruoff 2018, S. 262), und das Wis-

sen umfasst nur Erkenntnisse, »die in einem bestimmten Moment und in einem

bestimmten Gebiet akzeptabel sind« (Foucault 1992, S. 32).

Im jeweiligenzeitlichenund sozialenRaum–ineiner spezifischen »Diskursare-

na« (Keller 2019, S. 44) –wird festgelegt, was als wahr, vernünftig und somit akzep-

tabel gilt. Diese Festlegung obliegt dabei nicht einem einzelnen Akteur, der mono-

polmäßig agiert, sondern ist vielmehrGegenstand »vonmehr oderweniger konflik-

tuellen gesellschaftlichenWissenspolitiken« (ebd., S. 45). Individuelle und kollekti-

ve Akteure aus verschiedenen Lebensbereichen mit unterschiedlichen Interessen,

Ressourcen und Spielräumen stricken aktiv am Diskurs mit und versuchen, des-

sen Ausgestaltung strategisch zu beeinflussen. Letztlich ist der Diskurs die »Resul-

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004 - am 13.02.2026, 21:51:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Daria Gordeeva: Sozialismus im Kino

tante all der vielen Bemühungen der Menschen, in einer Gesellschaft zu existieren

und sichdurchzusetzen« (Jäger 2015,S. 37).Diskurse als Praktiken strukturieren ge-

sellschaftlicheWissensverhältnisse und -ordnungen: Sie legen bestimmte Interpre-

tationen und Lesarten nahe und zielen darauf ab, »einen bindenden Horizont von

Deutungen, Werten und Handlungen bzw. Handlungsfähigkeiten in sozialen Kol-

lektiven aufrechtzuerhalten (bzw. zu etablieren)« (Keller 2019, S. 45).

These2:DiskursiverWissens-undWahrheitsproduktion liegt ein immanentesRegelsystemzu-

grunde. InderDiskursanalyse geht es unter anderemdarum, diese Strukturmuster undRegel-

mäßigkeiten, die von Foucault als ›diskursive Formationsregeln‹ bezeichnetwerden, zu identi-

fizieren und den ›Deutungscode‹ empirisch zu rekonstruieren.

Diskursive Praktiken sind nicht nur bedeutungsstiftend und somit strukturierend,

sondern auch selbst strukturiert. Um das Foucault’sche Diskursverständnis noch

einmal in Erinnerung zu rufen: Verstreute Aussagen über einen bestimmten Ge-

genstand, die nach demselben Muster oder Regelsystem gebildet werden, bilden

einen Diskurs. Die Beschaffenheit eines solchen Diskurses – was innerhalb des-

sen gesagt und gezeigt wird,was verschwiegen und ausgeblendet wird – ist keines-

wegs zufällig: Diskurse sind Praktiken, die bestimmten Regeln gehorchen (Foucault

1981, S. 198). Gemäß diesen Regeln, die Foucault als diskursive »Formationsregeln«

bezeichnet (ebd., S. 48–103), wird im jeweiligen historischen, politischen und so-

ziokulturellen Kontext eine Unterscheidung zwischen richtig und falsch, wahr und

unwahr, legitim und illegitim vorgenommen sowie die Produktion, Verteilung und

Wirkung von Aussagen reglementiert. Formationsregeln organisieren folglich den

Diskurs und bestimmen, »was gesagt, gedacht und getan werden darf, was wahr,

normal und legitim ist« (Wiedemann und Lohmeier 2019, S. 3). In denWorten Fou-

caults: »[N]ichts kann als Wissenselement auftreten, wenn es nicht mit einem Sys-

tem spezifischer Regeln und Zwänge konform geht« (Foucault 1992, S. 33).

In der Diskursanalyse gilt Foucaults Interesse dem »Ensemble der Regeln, nach

denen dasWahre vomFalschen geschieden und dasWahremit spezifischenMacht-

wirkungen ausgestattet wird« (Foucault 1978, S. 53). Doch woher stammen die

Regeln der Diskursproduktion und wer legt sie fest? Wer reguliert die diskursiven

Praktiken?

These 3: Diskursproduktion unterliegt der Kontrolle. Diverse Ermächtigungs- und Ausschlie-

ßungsmechanismen, Reglementierungspraktiken und Zwänge beschränken im Namen der

Wahrheit den Zugang zu ›Sprecherpositionen‹ – und damit zumDiskurs – und begrenzen den

Raum des Sagbaren und Sichtbaren.

In seiner Inauguralvorlesung amCollège de France am 2.Dezember 1970 entwickelt

Foucault eine Hypothese, die das Kontrollprinzip der Diskursproduktion offenbart:

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004 - am 13.02.2026, 21:51:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Theoretische Fundierung 29

»Ich setze voraus, dass in jeder Gesellschaft die Produktion des Diskurses zugleich

kontrolliert, selektiert, organisiert und kanalisiert wird – und zwar durch gewis-

se Prozeduren, deren Aufgabe es ist, die Kräfte und die Gefahren des Diskurses

zu bändigen, sein unberechenbar Ereignishaftes zu bannen, seine schwere und

bedrohliche Materialität zu umgehen.« (Foucault 1974, S. 7)

Im weiteren Verlauf seines Vortrags befasst sich Foucault mit Mechanismen der

Ausschließung, die der Kontrolle über den Diskurs dienen und das Sagbare ein-

schränken: dem Verbot, der Grenzziehung und dem Gegensatz von Wahrem und

Falschem (Foucault 1974, S. 7–11). Das Verbot begrenzt den Raum des Sagbaren durch

ein »Tabu des Gegenstandes«, ein »Ritual der Umstände« sowie ein »bevorzugtes

oder ausschließliches Recht des sprechenden Subjekts« (ebd., S. 7). Anders aus-

gedrückt: Nicht jeder beliebige Sprecher darf über jedes beliebige Thema zu jeder

beliebigen Zeit sprechen – der Zugang zum Diskurs bleibt eingeschränkt und wird

nur den ›legitimen Sprechern‹ gewährt. Grenzziehungen,wie die Entgegensetzung

von Vernünftigen undWahnsinnigen, demWahren und dem Falschen, setzen zwar

keine Tabus, doch stellen weitere restriktiveMechanismen dar. DasWahre bzw. die

Wahrheit rücke ich in denMittelpunkt meines theoretischen Konstrukts.

Das Stichwort Wahrheit ist eine der wenigen Konstanten im Foucault’schen

Denkgebäude:

»Ändern sich im Laufe der Zeit auch die Gegenstandsbereiche (Klinik, Human-

wissenschaften, Gefängnis usw.) oder die methodischen Anleihen (strukturalis-

tisch, archäologisch, genealogisch), mithin gar die Bezeichnungen seines Ansat-

zes (Diskursanalyse, Analyse der Macht), bildet die Wahrheitsproblematik die

ständige Herausforderung seines Arbeitens.« (Günzel 2020, S. 343)

Was ist so ›problematisch‹ an derWahrheit, abgesehen davon, dass sie lediglich ein

Konstrukt ist? Vor allem sind es die vielfältigen Kontrollmechanismen, ökonomi-

schen und politischen Zwänge, unter denen sie produziert und verteilt wird, sowie

die Machtwirkungen, die von ihr ausgehen.

»Jede Gesellschaft hat ihre eigene Ordnung der Wahrheit, ihre ›allgemeine Poli-

tik‹ der Wahrheit: d.h. sie akzeptiert bestimmte Diskurse, die sie als wahre Dis-

kurse funktionieren lässt: es gibt Mechanismen und Instanzen, die eine Unter-

scheidung von wahren und falschen Aussagen ermöglichen und den Modus fest-

legen, in dem die einen oder anderen sanktioniert werden; es gibt bevorzugte

Techniken und Verfahren zurWahrheitsfindung; es gibt einen Status für jene, die

darüber zu befinden haben, was wahr ist und was nicht.« (Foucault 1978, S. 51)

Das Letztere deutet darauf hin, dass die Frage nach der Wissensvermittlung nicht

nur die Frage nach den »Akzeptabilitätsbedingungen« (Foucault 1992, S. 35) betrifft,

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004 - am 13.02.2026, 21:51:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Daria Gordeeva: Sozialismus im Kino

sondern immer auch die Frage nach den sozialen und institutionellen Aspekten des

Zugangs zur Sprecherposition: Wer darf als ›legitimer Sprecher‹ die Wahrheit verkün-

den – und wo? Im Interview von Alessandro Fontana und Pasquale Pasquino be-

hauptet Foucault, dass die Wahrheit »unter der zwar nicht ausschließlichen, aber

doch überwiegenden Kontrolle einiger weniger großer politischer oder ökonomi-

scher Apparate« (Foucault 1978, S. 52) produziert und zirkuliert wird, zu denen Fou-

cault neben Universitäten und der Armee auchMassenmedien zählt.

Außerdem spricht Foucault vomWahrheitsbedürfnis wirtschaftlicher und politi-

scher Akteure (Foucault 1978, S. 52).DiesesWahrheitsbedürfnis oder, umeinenwei-

teren Foucault’schen Begriff aufzugreifen, der Wille zur Wahrheit durchdringt seit

Jahrhunderten gesellschaftliche Diskurse und wird »immer stärker, immer tiefer

und unausweichlicher« (Foucault 1974, S. 14). Der ›Wille zur Wahrheit‹ bringt einen

Diskurs hervor,dermit einemWahrheitswert aufgeladenen ist, undwird von einem

komplexen Geflecht von Praktiken – pädagogischen, gesetzlichen, kulturellen und

medialen – verstärkt, institutionalisiert und permanent erneuert (ebd., S. 11–13).

Dabei neigt der ›Wille zur Wahrheit‹ dazu, auf andere, vom ›wahren‹ Diskurs ab-

weichende Diskurse »Druck und Zwang auszuüben« (ebd., S. 13). Foucault spricht

voneiner »gewaltige[n]Ausschließungsmaschinerie« (ebd.,S. 15) undeiner »diskur-

siven ›Polizei‹« (ebd., S. 25), deren Regeln man gehorchen muss, um ›im Wahren‹

zu bleiben. Die womöglich polemisch klingenden Begriffe Ausschließungsmaschine-

rie undDiskurspolizei sollten jedoch nicht dazu verleiten, die Ausgrenzungen aus der

Diskursarena als »bloßeManipulation durch bestimmte Akteure« (Jäger 2019, S. 64)

zu betrachten.Vielmehr könnenZugangsbeschränkungen institutionell bzw. struk-

turell verstärkt werden und weisen auf komplexe und vielschichtige Beziehungen

innerhalb der Diskursräume hin.

These 4: Kontrollmechanismen, die den Diskurs beeinflussen, offenbaren die Verbindung zwi-

schendiskursiverPraxisund (politischer)Macht.Somitwirddas ›wahre‹WissenzumProdukt

derMacht, und der Diskurs ist das Ergebnis des Kampfes umDeutungshoheit.

Wenn man die vorherigen drei Thesen zusammenführt, wird deutlich: Das Wissen

umdieWahrheit ist an den Raumdes Sagbaren gekoppelt und steht unter demEin-

fluss derMacht.Eine ausführlichereBeschreibungderMacht-Wissen-Beziehungen

liefert Foucault in seinemWerk »Überwachen und Strafen«:

»Eher ist wohl anzunehmen, dass die Macht Wissen hervorbringt (und nicht bloß

fördert, anwendet, ausnutzt); dass Macht und Wissen einander unmittelbar ein-

schließen; dass es keine Machtbeziehung gibt, ohne dass sich ein entsprechen-

des Wissensfeld konstituiert, und kein Wissen, das nicht gleichzeitig Machtbe-

ziehungen voraussetzt und konstituiert.« (Foucault 1977, S. 39)

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004 - am 13.02.2026, 21:51:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Theoretische Fundierung 31

Obwohl dieMacht neben demDiskurs und demWissen als »Kernbegriff des foucault-

schen Werkes« (Ruoff 2018, S. 164) gilt, bietet Foucault keine klare Begriffsdefini-

tion. In seiner Machtanalytik geht es ihm im Grunde nicht darum, »zu beschrei-

ben, was Wissen ist und was Macht ist« (Foucault 1992, S. 33). Bei seinen Untersu-

chungen zum Phänomen der Macht scheint Foucault eher davon auszugehen, dass

»keine Chance besteht, ›Macht‹ theoretisch erfolgreich zu objektivieren« (Taureck

1997, S. 95). Anstelle einer Definition treten konzeptionelle Überlegungen und An-

nahmen, die ein spezifisches Machtverständnis offenbaren:

»[N]iemals darf sich die Ansicht einschleichen, dass ein Wissen [Herv.i.O.] oder

eine Macht [Herv.i.O.] existiert – oder gar das Wissen [Herv.i.O.] oder die Macht

[Herv.i.O.], welche selbst agieren würden. Wissen und Macht – das ist nur ein

Analyseraster.« (Foucault 1992, S. 33)

ImUnterschiedzurHerrschaft,diemitBesitz,Ungleichheit,AusgrenzungundAus-

beutung einhergeht, erscheint dieMacht als etwas Allgegenwärtiges,Überindividu-

elles, den gesamten Gesellschaftskörper Durchdringendes: »Diese Macht ist nicht

so sehr etwas, was jemand besitzt, sondern vielmehr etwas, was sich entfaltet […].«

(Foucault 1977, S. 38) Sie ist weder »eine Mächtigkeit einiger Mächtiger« (Foucault

1986a, S. 114), noch ist sie an eine Einzelperson, eine (politische) Institution oder

eine Klasse gebunden, wie etwa den Regierungsapparat, ein Medienunternehmen

oder die Bourgeoisie. Auch wenn sich keine Macht »ohne eine Reihe von Absichten

undZielsetzungenentfaltet« (ebd.,S. 116) undMachtbeziehungen»durchunddurch

von einem Kalkül durchsetzt sind« (ebd.), plädiert Foucault dafür, »die Macht ohne

den König zu denken« (ebd., S. 112). Sie ist somit ein überkörperliches, abstraktes

Konstrukt, das multiple Formen annimmt und alle gesellschaftlichen Verhältnisse

durchsetzt: »Die Macht ist der Name, den man einer komplexen strategischen Si-

tuation in einer Gesellschaft gibt.« (Ebd., S. 114) Diese komplexe strategische Situation

ergibt sich aus der »Vielfältigkeit vonKräfteverhältnissen« (ebd., S. 113), die auf dem

Gebiet existieren und in Kämpfen und Auseinandersetzungen transformiert, ver-

stärkt oder umgekehrt werden.Der Gegenstand des Begehrens und der Konfronta-

tionen – in denWorten Foucaults (1977): einer »immerwährende[n] Schlacht« (S. 38)

– ist die Kontrolle über den Diskurs. Für Foucault ist der Diskurs somit nicht bloß

das, was die Kämpfe in Sprache übersetzt, sondern »dasjenige, worum und womit

mankämpft; er ist dieMacht,derenman sich zu bemächtigen sucht« (Foucault 1974,

S. 8).

›Wahrheitsspiele‹ und das Politische des Diskurses MitdemKonzeptderWahrheitsspie-

le – »der Spiele des Wahren und des Falschen« (Foucault 1986b, S. 13) – bringt Fou-

cault die Diskurspraktiken, dasWissen und die Macht in einen produktiven Zusam-

menhang und verleiht dem Diskurs eine politische Dimension. Bei den Wahrheits-

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004 - am 13.02.2026, 21:51:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Daria Gordeeva: Sozialismus im Kino

spielen steht nicht die eigentliche, sach- und faktizitätsbezogeneWahrheit auf dem

Spiel, sondern der »Status der Wahrheit« (Foucault 1978, S. 53). Die Frage danach,

was als wahr, richtig und legitim bzw. als falsch und moralisch verwerflich gilt, ist

dabei keine politikfremdeDebatte, sondern ein umkämpftes Terrain,das anMacht-

systeme gebunden ist, die dieWahrheit hervorbringen und stützen (ebd., S. 54).Mit

dieser Auffassung grenzt sich Foucault von denen ab, die die machtstrategische Di-

mension des Diskurses leugnen: »Was bei ihnen Lücke, Vergessen, Irrtum wäre, ist

für mich bewusster und methodischer Ausschluss.« (Foucault 1981, S. 226) Auf ei-

ne einfache Formel gebracht:Wer an denHebeln der Diskursproduktion sitzt, zieht

die Grenze zwischen wahr und falsch und kontrolliert, was über einen bestimmten

Gegenstand öffentlich gesagt werden kann (und was nicht).Wer Kontrolle über den

kollektiven Wissensbestand hat, gibt politische und moralische Orientierung. So-

mit ist der Diskurs nicht nur ein sinnstiftendes Konstrukt, wie anfangs erläutert,

sondern auch »Ausdruck übergeordneter Macht- undWissensordnungen« (Wiede-

mann und Lohmeier 2019, S. 2) und das Produkt der Auseinandersetzung umDeu-

tungshoheit.

Die Diskurs- undWissensproduktion soll vor diesemHintergrund problemati-

siert werden. Vor allem die »Politik derWahrheit« (Foucault 1978, S. 53) und die Pra-

xis des ›Wahrsprechens‹ bedürfen einer kritischen Hinterfragung. In den Worten

Foucaults:

»Unter Produktion von Wahrheit verstehe ich […] nicht die Produktion wahrer

Aussagen, sondern die Einrichtung von Bereichen, in denen die Praktik von wahr

und falsch zugleich reguliert und gültig sein kann. […] Ich möchte das Regime der

Produktion von ›wahr‹ und ›falsch‹ wieder ins Zentrum der historischen Analyse

und der politischen Kritik stellen.« (Foucault 2005, S. 34)

Bei dieser »politischen Kritik« anmachtgeladenenWahrheitsregimen geht es nicht

darum,festzustellen,was tatsächlichwahrundwas falsch ist,umeinzelneAussagen

undDeutungen »als Abweichung von einemuniversalen Standard derWahrheit ab-

zuqualifizieren« (Folkers 2019, S. 104). Vielmehr rückt in den Vordergrund die Frage

nach den ›Spielregeln‹ der Wahrheitsproduktion, also danach, »welche Mechanis-

men es erlauben, zwischenwahr und falsch zu unterscheiden,was die Gegenstände

sind, die in einWahrheitsspiel eintreten, was überhaupt wahrheitsfähige Aussagen

sind« (ebd.,S. 103).Der Frage,wiemandiesenMechanismenempirisch auf die Spur

kommen kann, widmet sich das Kapitel 1.4.

Das Produktive der Macht Das Foucault’sche Machtverständnis zeichnet sich neben

der Allgegenwart (Mikrophysik) der Macht und ihrer politischen Dimension durch

eine weitere Besonderheit aus: Der Philosoph plädiert gegen eine unterkomplexe

Vorstellung, die Macht als bloßes Verbot, Zensur, Bedrohung oder Beschränkung

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004 - am 13.02.2026, 21:51:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


1. Theoretische Fundierung 33

begreift. Um zu verstehen, wie sich die Macht entfaltet und worauf ihre Akzeptanz

bzw.das Schwinden der Akzeptanz beruht, sollte sie nicht auf »eine hemmende und

aufrechterhaltende Rolle« (Foucault 1986a, S. 115) reduziert werden.

»Man muss aufhören, die Wirkungen der Macht immer negativ zu beschrei-

ben, als ob sie nur ›ausschließen‹, ›unterdrücken‹, ›verdrängen‹, ›zensieren‹,

›abstrahieren‹, ›maskieren‹, ›verschleiern‹ würde. In Wirklichkeit ist die Macht

produktiv; und sie produziert Wirkliches. Sie produziert Gegenstandsbereiche

und Wahrheitsrituale: das Individuum und seine Erkenntnis sind Ergebnisse

dieser Produktion.« (Foucault 1977, S. 250)

Für meine Analyse bedeutet das – und das möchte ich besonders betonen –, dass

man nicht nach der hegemonialen Macht suchen sollte, die bestimmte Wissensbe-

stände hervorhebt und andere marginalisiert oder völlig ausblendet. Stattdessen

sollte man »in das Feld vielfältiger und beweglicher Machtbeziehungen« (Foucault

1986a,S. 119) eintauchen. Ich zitiere eine längere Passage aus dem»Willen zumWis-

sen«,weil sie das Foucault’sche Verständnis von diskursiven Auseinandersetzungen

und das Verhältnis von Diskurs undMacht sehr deutlich und pointiert beschreibt:

»[D]ie Welt des Diskurses ist nicht zweigeteilt zwischen dem zugelassenen und

dem ausgeschlossenen oder dem herrschenden und dem beherrschten Diskurs.

Sie ist als eine Vielfältigkeit von diskursiven Elementen, die in verschiedenar-

tigen Strategien ihre Rolle spielen können, zu rekonstruieren. […] Es handelt

sich um ein komplexes und wechselhaftes Spiel, in dem der Diskurs gleichzeitig

Machtinstrument und -effekt sein kann, aber auch Hindernis, Gegenlager, Wi-

derstandspunkt und Ausgangspunkt für eine entgegengesetzte Strategie. Der

Diskurs befördert und produziert Macht; er verstärkt sie, aber er unterminiert sie

auch, er setzt sie aufs Spiel, macht sie zerbrechlich und aufhaltsam.« (Foucault

1986a, S. 122)

Auch Widerstände – »mögliche, notwendige, unwahrscheinliche, spontane, wilde,

einsame, abgestimmte, kriecherische, gewalttätige, unversöhnliche, kompromiss-

bereite, interessierte oder opferbereite« (Foucault 1986a,S. 117) – sind somit Teil die-

ses vielfältigen Machtnetzes. Neben der hegemonialen Erzählung, die in der Regel

an den Staat als übergreifende Machtinstanz gekoppelt sind, interessiere ich mich

für ihr »nicht wegzudenkende[s] Gegenüber« (ebd.) – die Gegenerzählung –, aber

auch für die vielen Zwischentöne, Schattierungen und Ambivalenzen.

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004 - am 13.02.2026, 21:51:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839473566-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

