
Position und Perspektive

Frau Gumbach: Aber ich will noch mal auf was anderes zurückkommen. Ich muss die

ganze Zeit über diesen Begriff Brennpunktschule nachdenken. Wenn ich gefragt wer-

de, wo ich arbeite, dannmerke ich selber, dass ich diesen Begriff eigentlich vermeiden

will, weil er so besetzt ist. Diese Reaktion, wennman es sagt und dann (macht eine ent-

setzte Mimik).« (Ortsteil B, Schule 2, S. 157)

Zur Ambivalenz der Begriffe ›Brennpunkt‹ und ›Brennpunktschule‹

Frau Gumbach bringt mit dieser Äußerung ein Dilemma zur Sprache: Wenn sie gefragt

wird,wo sie arbeitet, so benötigt sie einen imGespräch anschlussfähigen Begriff.Dieser

Begriff muss demGegenüber erlauben, ihren Arbeitsplatz einzuordnen und umständli-

che Detailbeschreibungen zu vermeiden. Gleichzeitig kann sie bei der Verwendung die-

ses Begriffs eine von ihr unerwünschte und abwertende Reaktion des Gegenübers anti-

zipieren.Neben den erwünschten Assoziationen wird der Begriff vermutlich eine ganze

Reihe defizitärer Assoziationen aufrufen. Frau Gumbachs Dilemma wird in ihrer For-

mulierung am »eigentlich« deutlich: Es zeigt an, dass Frau Gumbach sozusagen ›wider

besserenWillens‹ an der Verwendung des Begriffs festhält, da es ihr an passenden unbe-

lasteten Alternativenmangelt. Ein Blick in die Online-Portale verschiedener Leitmedien

bestätigt,dass derBegriff ›Brennpunktschule‹ sich imöffentlichenDiskurs durchgesetzt

hat.1

DieerwarteteReaktiondesGegenüberswirdvonFrauGumbach jedochnicht sprach-

lich ausgedrückt, sondern in einer von mir als »entsetzt« gedeuteten Mimik kommuni-

ziert. Der Übergang von der verbalen Sprache zur Mimik erlaubt es ihr, die komplexe

Ambivalenz der Erfahrung der »Reaktion« auszudrücken, ohne diese einseitig reduzie-

ren zumüssen.Dass ihre beidenGesprächspartnerinnenFrauGumbach auchohneWor-

te problemlos verstehen können, weist darauf hin, dass sie die geschilderten Erfahrun-

gen teilen bzw.über einen geteilten Erfahrungsraum verfügen.Dass auch ichmeine, die

Mimik unmittelbar verstehen zu können, zeigt an, dass auch ich mich diesem geteilten

Erfahrungsraum zugehörig fühle.2 Frau Gumbachs Mimik bringt den defizitären Blick

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


20 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

auf den Punkt, mit dem ihre Umwelt durch die ›Brille‹ des Brennpunktbegriffs auf den

sozialen Kontext ihrer Arbeit schaut.

Aber auch als Wissenschaftler:in ist mir die defizitäre Perspektive vertraut, die in

Frau Gumbachs Mimik zum Ausdruck kommt. Auch in der Wissenschaft wird die Ver-

wendung des Begriffs ›Brennpunktschule‹ problematisiert und diskutiert. Während es

imFall von FrauGumbach so scheint, alswürde es ihr an brauchbarenAlternativenman-

geln, haben sich in der Forschungmittlerweile verschiedene Begriffe mit verschiedenen

Akzentuierungen etabliert.Um sich von einemmedial geprägten defizitärenBlick abzu-

grenzen, wird in der Forschung wahlweise von »Schulen in schwieriger Lage«, »Schulen

inbenachteiligten sozialenLagen«,»Schulen in sozialräumlichdeprivierterLage«,»sozi-

alräumlich segregierten Schulen« oder »besonders belasteten Schulen« gesprochen. Ich

selbst habe inmeiner Dissertation von Schulen »im Kontext eingeschränkter Erwartun-

gen«geschrieben.3 InderSchuleffektivitätsforschungsowie inPublikationen,welchedie

Möglichkeiten vonSchulentwicklung fokussieren,wirdderBlick dagegen– inpositiv(is-

tisch)erManier –auf »erwartungswidrig gute Schulen in schwierigen Lagen« gerichtet.4

All diesen Begriffen ist gemein, dass sie versuchen, genauer zu benennen, worin die

sozialeProblematikdesbetrachtetenPhänomens liegt.DerBegriff ›Brennpunktschule‹ ru-

fe hingegen Assoziationen wie Feuer und Gefahr auf und suggeriere gleichsam »eine

punktuelle Problemlage […], die eine schnelle Lösung respektive ›Löschung‹ ermögli-

che«5. Demgegenüber besitzen die oben genannten Fachbegriffe auf den ersten Blick

ein wesentlich größeres konstruktiv-kritisches Potenzial, da es so scheint, als würden

die zugrunde liegenden (und also nicht bloß auf der Oberfläche sichtbaren) Probleme

wesentlich präziser erfassen: Dabei verweist ein Begriff, der sich in einem Forschungs-

diskurs bewährt, nicht nur auf eine Problemdiagnose, sondern auf einen weiter gefass-

ten Komplex aus theoretischen und empirischen Zusammenhängen. Ein solcher Begriff

›bündelt‹ dann gegebenenfalls einen ganzen Diskurs.

Durch wissenschaftliche Begriffsbildungen kann der Fokus also auf »die strukturel-

len gesellschaftlichen Gründe, die diese Verdichtung von Benachteiligung [in einem so-

genannten ›Brennpunkt‹] erst möglich machten«6 gerichtet werden. Und entsprechend

scheinen dann – im Optimalfall – in der forschenden Problementfaltung zugleich auch

Problembewältigungsmöglichkeiten auf, die jenseits der oben bereits problematisierten

schnellen Lösungen liegen und bessere praktische Bewährungschancen haben.

Die Eingebundenheit eines wissenschaftlichen Begriffs in einen Diskurs hat aber

auch eine Kehrseite: Sie differenziertMöglichkeiten der Anschlusskommunikation.Wer

denBegriff »erwartungswidrig gute Schulen in schwierigen Lagen«wählt,macht sich an

bestimmte Diskurse anschlussfähig, kappt jedoch zugleich auch die Verbindung zu all

jenen Diskursen, die beispielsweise die Bestimmung des zugrunde liegenden Problems

nicht teilen oder auch nur andere Schwerpunkte setzen. So ist es dann auch nicht ver-

wunderlich, dass der Begriff ›Brennpunktschule‹ eben doch in fast allen oben genannten

Publikationen auftaucht, und sei es auch nur zumZwecke einer gezielten Abgrenzungs-

geste.

Die Diskussionen um ›passende‹ Begriffe für das betrachtete Problem florieren in

der Wissenschaft. Man sucht nach weniger abwertenden Alternativen, welche die Pro-

blematik des Problems besser beschreiben und erklären können. Gleichzeitig scheint in

der Wissenschaft ein Bewusstsein dafür zu bestehen, dass diese begrifflichen Elabora-

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 21

tionen nicht unbedingt Eingang in die Schulkollegien finden. So schreiben beispielswei-

sedieSchulentwicklungsforscherinNinaBremmundKolleg:innenunterderÜberschrift

»Reflexion von Etikettierungen«:

Im Kontext bildungspolitischer und gesellschaftlicher Diskurse werden Schulen an so-

zial deprivierten Standorten als ›Brennpunktschulen‹ oder Schulen in ›schwieriger‹ La-

ge etikettiert; zum Teil wählen dort beruflich tätige Personen Begriffe dieser Art auch selbst.7

(eigene Hervorhebung)

Die Autor:innen folgern aus der Feststellung dieser Differenz in den sprachlichen Um-

gangsweisen zwischen dem Feld der Forschung und dem beforschten Feld:

Eine differenzierte Auseinandersetzung der entsprechenden schulischen Akteure mit

dem Begriff der ›schwierigen Lage‹ nimmtmit Blick auf die (Re-)Produktion von Diffe-

renzen in schulischen Interaktionen eine zentrale Rolle ein.8

An diesem Beispiel aus der Forschung wird die Gefahr eines akademischen Diskurses

deutlich, der sich allzu undifferenziert selbst einer »scholastischen Vernunft«9 hingibt

und sich unbemerkt und ungewollt über die alltägliche Vernunft der vermeintlich ›ein-

fachenMenschen‹ erhebt.Während der Aufdeckung von »Defizitperspektiven von Lehr-

kräften«10 zweifelsohne ein kritisch-konstruktives Potenzial innewohnt, scheintmir der

Vorschlag, Lehrkräfte könntenund sollten das Problemder (Re-)Produktion sozialerUn-

gleichheit durch eine »differenzierte Auseinandersetzungmit demBegriff« (siehe oben)

bearbeiten, eher an der Logik der Praxis vorbeizugehen.

Zwischen Defizitperspektiven und Euphemismen

DassesFrauGumbach imGesprächmit ihrenKolleg:innenund ihremUmfeldanbrauch-

baren begrifflichen Alternativen zum Begriff ›Brennpunktschule‹ mangelt, muss nicht

an fehlendemWissenoder anmangelnderVertrautheitmitdenBegriffen liegen,die von-

seiten der Forschung vorgeschlagen werden. So problematisiert ihre Gesprächspartne-

rin, Frau Ebert, beispielsweise etwas später im Gespräch die Suche nach Alternativen:

Frau Ebert: Das erinnert mich so ein bisschen daran, wie schwer sich die Förderschu-

len damals taten, den richtigen Namen zu finden, weil die immer mit so viel Ballast

beladen waren. Von der Hilfsschule zur Sonderschule zur Förderschule. Und eigent-

lich nimmt die Benennung immer abstrusere Formen an. So wie die Namen für Brenn-

punktschulen. Jetzt heißen sie ja eigentlich »Schule mit Bonus-Programm«, glaub’ ich.

(Ortsteil B, Schule 2, S. 157)

Frau Ebert zieht hier eine Analogie zwischen der Entwicklung des Begriffs Förderschu-

le aus dem mittlerweile verworfenen Begriff Hilfsschule und der Entwicklung einer Al-

ternative zum Begriff Brennpunktschule. Diese Entwicklung beschreibt sie als etwas, das

»immer abstrusere Formen« annimmt. Frau Eberts Ablehnung scheint sich nur vorder-

gründig gegen den Begriff Förderschule selbst zu richten. Denn Förderschule ist derjenige

Begriff, den sie in normalisierter Form selbst verwendet: Es ist »die Förderschule«, für

diedieBenennungvariiert.Auchwird imVerlauf des gesamtenGesprächs immerwieder

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


22 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

deutlich, dass sich Frau Eberts Grundorientierung ganz klar von defizitorientierten Per-

spektiven abgrenzt. Von außen betrachtet lässt sich also vermuten, dass der vergleichs-

weise potenzialorientierte Begriff der Förderschule ihr näher liegt als die Begriffe der

»Hilfs-« oder gar »Sonderschule«.

Durch die Analogie scheint es in Frau Eberts Äußerung aber dennoch, als wäre

es genau diese entgegengesetzte und vermeintlich potenzialorientierte Perspektive,

durch die der Begriff »Schule mit Bonusprogramm« »abstrus« wirkt. Vermutlich ist

es aber weniger der Begriff selbst oder gar die potenzialorientierte Perspektive, die

Frau Ebert ablehnt. Vielmehr scheint es die Diskrepanz zu sein zwischen der Poten-

zialorientierung, die der Begriff auf Ebene der Benennung umzusetzen vorgibt, und

einer tatsächlichen Defizitperspektive, die er auf der Bedeutungsebene verschleiert.

Der Begriff lässt sich kaum anders denn als ein Euphemismus betrachten. Es ist kaum

vorstellbar, dass die Berliner Schulverwaltung, die den Begriff »Bonusschule« erdacht

und mit dem »Bonus-Programm« als objektiv wirksame Kategorie installiert hat, vor

allem Potenziale und nicht Defizite mit diesen Schulen assoziiert. Es ist kaum vorstell-

bar, dass in der Verwaltungslogik all die offenen Entwicklungspotenziale wertgeschätzt

werden, wenn zugleich die überdurchschnittlich hohen Schulabbruchs-Quoten und

unterdurchschnittlich niedrigen Schulabschluss-Quoten, die unterdurchschnittlich

niedrigen Schulinspektionsergebnisse und überdurchschnittlich hohen Zahlen von

Versetzungsanträgen bekannt sind.

Schon im Jahre 1995 nannte der Stadtsoziologe Jens Dangschat den Begriff ›sozialer

Brennpunkt‹ einen zumindest »ehrlichen Begriff für die bürgerliche Hilflosigkeit«. Die

Existenz segregierter Quartiere werde in der Regel »verdrängt, nicht gesehen, heftig be-

stritten«. Sie entstünden jedoch als »Folge absichtsvollenHandelns bzw.Nichthandelns,

des Verdrängens von grundsätzlichen Zusammenhängen und des billigenden In-Kauf-

Nehmens von ›Nebeneffekten‹.«11 Der Begriff des »sozialen Brennpunkts« mache die-

se Probleme immerhin sichtbar.Mit dem Beginn des öffentlichen Brennpunktdiskurses

rund umdie Ereignisse an der Rütli-Schule 2006mögen das öffentliche Verdrängen, das

Nicht-Hinsehen und das Bestreiten ein Ende gefunden haben.Gleichzeitig ist aber fest-

zustellen, dass dieses Ende desWegsehens keinesfalls das »billigende In-Kauf-Nehmen

von ›Nebeneffekten‹« in der Stadtplanung und auf demWohnungsmarkt beendet hat.

DieserDiagnose folgend kann eine potenzialorientierte Etikettierung von segregier-

tenSchulendurchBegriffewieBonusschuleselbst alsVermeidungsmechanismusverstan-

den werden. Die Etikettierung erlaubt es, auf der einen Seite nicht genau hinsehen zu

müssenundvermittelt gleichzeitigdennochdasguteGefühl,nicht tatenlosweggeschaut

zu haben.Die potenzialorientierte Etikettierung erlaubt es also, auf segregierte Schulen

zu »sehen«, ohne tatsächlich auf sie zu »blicken«12 : Wir können uns in dem Gefühl wie-

gen, ein Problem zu sehen und zu bearbeiten, müssen uns aber nicht mit all den exis-

tenziellen Details der Menschen auseinandersetzen, die von diesem Problem betroffen

sind und die unsere Perspektive und unser Selbstverständnismöglicherweise radikal in-

frage stellen würden. In dieserMetaphorik würde ›Wirklich-zu-Blicken‹ bedeuten, dass

diejenige, die blickt, sich einem ›Blick zurück‹ aussetzt, den der angeblickte Gegenstand

auf sie selbst zurückwirft. ›Wirklich-zu-Blicken‹würde bedeuten, sich von diesem ›Blick

zurück‹ affizieren zu lassen und sich selbst der nicht kontrollierbaren Wirkung auszu-

setzen, die dieser ›Blick zurück‹ auslöst. Die potenzialorientierte Etikettierung erlaubt

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 23

hingegen, sich das Problem vom Standpunkt einer selbst vorgeschlagenen Lösung vor-

zustellen und damit all das auszublenden, was die Betrachter:in irritieren, stören oder

in Frage stellen könnte.

Welch großen Unterschied es machen kann, ob man gelegentlich in Zeitungen über

Brennpunktschulen und begonnene oder ausbleibende bildungspolitische Maßnahmen

liest oder aber sich mit ihnen in einem eher existenziellen Sinne befasst, wird an einer

Äußerung von Herrn Hüter an der gleichen Schule (jedoch in einer anderen Gruppen-

diskussion) deutlich:

Herr Hüter: Da denkt man erst so intensiv drüber nach, wenn man dann hier anfängt.

Ich muss ehrlich dazu sagen: Ich lebe seit ’nem Vierteljahrhundert in Berlin. Ich wuss-

te, dass es hier sehr unterschiedliche Stadtviertel gibt. Aber bevor ich hier angefangen

habe, hab’ ich nicht gewusst, dass es hier Schulen mit ’nem Migrationsanteil von über

achtzig Prozent gibt, wo fast alle Eltern Transferleistungen empfangen. Das hab’ ich so

nicht gewusst! Da musste ich also zwanzig Jahre hier leben, um das mitzubekommen.

Und ich glaub’, vielen Politikern ist das auch nicht bewusst. Obwohl die sich hauptbe-

ruflich mit solchen Sachen beschäftigen. Ichmuss sagen, dass ich da schonmanchmal

dran leide, dass mir schon ziemlich bewusst ist, dass wir hier irgendwie mit Folgen ei-

ner falschen Politik zu tun haben, also mit gesellschaftlichen Fehlleistungen im wei-

testen Sinne. Und dass wir da eigentlich nichts dran ändern können… Oder dass wir

eigentlich nur so’n bisschen an den Symptomen rumdoktern können. Vieles von dem,

was wir hier so erleben, ist eigentlich ein politisches Problem. Das ist schonmanchmal

frustrierend. (Ortsteil B, Schule 2, S. 133)

Auch wenn aus den biografischen Anteilen von Herrn Hüters Erzählungen während der

gesamten Gruppendiskussion deutlich hervorgeht, dass er schon vor seinem Beruf als

Lehrkraft interessiert politische und sozio-kulturelle Fragestellungen verfolgte,wird der

›Brennpunkt‹ für ihn erst wirklich sichtbar, als er von einem Stadtviertel, das er ›aus der

Zeitung‹ kennt, zu einem Teil seiner Lebenswelt wird. Erst als der ›Brennpunkt‹ »selbst

zumAkteur«wird, der aufHerrnHüter »zurückblickt«, erst als ihm als Betrachter somit

»etwas widerfährt, das seiner Kontrolle nicht einfach unterliegt«13, beginnt er, diesen

Kontext wirklich zu sehen. Dieser Lesart folgend können Euphemismen (und sogar die

methodisch kontrollierten Begriffsbildungen der Wissenschaften) auch den Charakter

von Seh-Barrieren annehmen. Sie verstellen uns den Blick auf die subjektiven Lebens-

wirklichkeiten der Menschen,mit denen wir uns zu befassenmeinen.

Frau Eberts Denunziation des Begriffs ›Bonusschule‹ als »abstrus« (siehe oben)

könnte auf ebenjene Funktion von Euphemismen verweisen, unliebsame aber eben

existenzielle Bedeutungsschichten zu verdrängen. So wie der Begriff ›Förderschule‹

zwar das pädagogische Ziel der benannten Schulen korrekt beschreibt, unterschlägt er

gleichzeitig die empirischmanifeste gesellschaftlicheKehrseite der Institution,nämlich

Menschen in speziellen Einrichtungen ab- und auszusondern.Der Begriff ›Sonderschule‹

ist in dieser Hinsicht immerhin explizit und ›ehrlich‹.

Bemerkenswert ist aber auch, dass Frau Ebert nicht den von der Berliner Senatsver-

waltung installierten Begriff der Bonusschule verwendet, sondernmit einem ironischen

Lächeln von »Schule mit Bonusprogramm« (siehe oben, S. 21) spricht. Sowohl Ver-

fechter:innen als auch Kritiker:innen des politisch korrekten Sprachgebrauchs sollte

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


24 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

es leichtfallen, hierin eine mögliche humoristische Anspielung auf die Sprachrege-

lung ›Menschen mit…‹ ›…Migrationshintergrund‹, ›…besonderen Bedürfnissen‹ oder

›…Behinderung‹ zu erkennen. Dafür, dass Lehrkräfte Gebote des politisch korrekten

Sprachgebrauchs zuweilen sowohl als alltagspraktische Kommunikationsbarriere als

auch als sozial-politisch problematischen Verdrängungsmechanismus wahrnehmen,

gibt es in den Gesprächen einige Hinweise. Zum Beispiel:

Herr Hüter: Mit Brennpunktschulen ist es nun mal so, dass das meistens Schulen in

Stadtteilen sind, wo der Anteil der Leute mit Migrationshintergrund besonders hoch

ist – auch wenn das vielleicht politisch inkorrekt ist, das auszusprechen. (Ortsteil B,

Schule 2, S. 125)

Gleichzeitig wirft die Frage nach der ›korrekten‹ Benennung die Folgefrage auf,wer an-

gesprochenwird bzw. für wen gesprochenwird,wenn Begriffe wie ›Bonusschule‹, ›Schu-

le an einem sozial deprivierten Standort‹ oder ›Brennpunktschule‹ benutzt werden. So

sehr der Begriff ›Menschenmit Migrationshintergrund‹ dem oft abwertenden und auch

oft falschen Begriff ›Ausländer‹ vorzuziehen ist, muss doch auch festgehalten werden,

dass sie von den Personen, die mit dem Begriff gemeint sind, zuweilen als unehrlich

empfunden werden. Der ›pharisäische‹ Charakter des Begriffs ›Menschen mit Migra-

tionshintergrund‹ entsteht dadurch, dass ›Menschen ohne Migrationshintergrund‹ mit

dem Begriff zwar öffentlich bekräftigen können, anders als andere, nämlich nicht ab-

wertend über die angesprochene Gruppe vonMenschen zu sprechen.Dennoch zeigt die

inflationäre Verwendung des Begriffs ein offensichtlich vorhandenes Abgrenzungsbe-

dürfnis der ›Menschen ohne Migrationshintergrund‹ gegenüber dem vermeintlich An-

dersartigen an. In ihmdrückt sich in unbeholfener Art undWeise eine uneingestandene

Abgrenzung vomFremdenaus,die für die bezeichneten ›Anderen‹ oft verstocktwirkt.So

wie die Schüler:innen von Frau Ebert sich wohl tendenziell über den Begriff ›Menschen

mit Migrationshintergrund‹ lustig machen würden, würden ›Bonusschule‹ und ›Schule

an einem sozial deprivierten Standort‹ vermutlich belustigte bis ablehnende Reaktionen

bei den Schüler:innen hervorrufen. Potenzialorientierte und auchwissenschaftliche Be-

griffe können also insbesondere von denen, für die der ›Brennpunkt‹ nicht bloß ein von

außen betrachtetes sozial-räumliches Phänomen, sondern vielmehr eine Lebensrealität

ist, leicht als unaufrichtig oder euphemistisch empfunden werden – auch wenn solche

Begriffe natürlich mit der aufrichtigen Intention gebildet und genutzt werden, Defizit-

perspektiven zu vermeiden. Identifikationspotenziale für dieMenschen, die im ›Brenn-

punkt‹ leben und arbeiten, bieten derartige Begriffsbildungen also eher nicht.

Identifikationspotenziale für Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

Welche Identifikationspotenziale bietet der Begriff ›Brennpunktschule‹? Auch diese Fra-

ge wird von Frau Ebert und ihren Kolleginnen thematisiert:

Frau Ebert: Aber Brennpunktschule find’ ich komisch und ich bin ganz sicher: Wenn

ich jeden Schüler von mir fragen würde: »Gehst du auf ’ne Brennpunktschule?«, die

würden sagen: »Nein.« Die würden gar nicht wissen, was das ist (gemeinsames Lachen).

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 25

Sie können sich damit nicht identifizieren. Das ist mehr so, wie so’n Code irgendwie.

Frau Kulikow: Aber der Brennpunkt bezieht sich ja auf den Kiez. Die Schule ist im

Brennpunkt.

Frau Ebert: Ja, aber auch das find’ ich für einen Kiez irgendwie… »Das ist ein Brenn-

punktkiez«…

Frau Kulikow:Na ja, aber da wollt’ ich nur sagen: Meine Töchter wohnen ja wie gesagt

in eben diesem Brennpunkt und die identifizieren sich total damit. Die wollen ja hier

wohnen.

Frau Ebert: Ja, aber mir gehts um die Namensgebung.

Frau Kulikow: Aber ich mein‹, dass das immer auch ’ne Frage der Auffassung ist, ob

das negativ besetzt ist oder nicht.

Frau Ebert: Ich find’ Brennpunkt ist erst mal so: Es brennt.

Frau Kulikow: Da is’ watt los.

Frau Ebert: Achso (lacht). (Ortsteil B, Schule 2, S. 157)

DasgemeinsameLachen zuBeginndesAusschnitts kann imverschriftlichtenTranskript

leicht als defizitorientiertes ›Lachenüber‹ die Schüler:innenmissverstandenwerden.Als

Beteiligter des Gesprächs habe ich es aber eher als ein gemeinsames empathisches ›La-

chenmit‹ den (imaginierten) Schüler:innen gedeutet: FrauEbert, FrauKulikowundFrau

Gumbach stellen sich vor, wie »abstrus« (siehe oben, S. 21) ihre Schüler:innen nicht nur

den Begriff der Bonusschule, sondern auch den Begriff der Brennpunktschule finden

würden. Eventuell stellen sie sich sogar vor, wie die Schüler:innen sich verschmitzt lä-

chelnd blöd stellen und so Vorurteile karikieren, die über sie kursieren.14

So beobachtet Frau Kulikow, dass es nicht die Schüler:innen, sondern ihre Töchter

sind, die sich mit dem »Brennpunkt« »total identifizieren«. Auf Nachfrage von Frau

Ebert räumt sie dann ein, dass es weniger der Begriff des Brennpunkts selbst ist, als die

Bedeutungen, mit denen dieser Begriff »besetzt ist«, mit denen sich ihre Töchter iden-

tifizieren. Und diese Konnotationen sind für ihre Töchter eben nicht negativ, sondern

positiv: »Da is watt los!«. Der ›Brennpunkt‹ selbst steht vermutlich für Attribute wie

Intensität, Abenteuer, Hitze, Leidenschaft, Authentizität und kulturelle Diversität.Wer

wie ich selbst, schon einmal für ein paar Jahre in einem derjenigen Teile von Neukölln,

Wedding oder Kreuzberg gelebt hat, in denen sich vielfältige Bars, Boutiquen, Clubs

und Restaurants zwischen Automaten-Casinos, Bordellen, Eck-Kneipen und Spätis

einreihen (oder sie verdrängen), wird diese positive Besetzung des Begriffs und auch

die Identifikation von Frau Kulikows Töchtern mit dem ›Brennpunkt‹ unmittelbar

nachvollziehen können.

Solche positiven Konnotationen kommen auch in FrauDreses leidenschaftlicher Be-

schreibung ihres schulischen Arbeitsumfelds vor:

Frau Drese: Wenn mich jemand fragt: »Ja, wie isses?« Dann sag ich: »Ja, ist alles!« Es

ist schön, es ist traurig, es ist lustig, es ist interessant, es ist aufreibend… Also diese

Anteilnahme… Ich find’ das sehr intensiv. Das heißt nicht, dass ich nicht abschalten

kannunddass ich nicht auch froh bin,wenn ich sechsWochen Sommerferien hab’. Aber

ich bin ehrlich gesagt glücklich darüber, dass das, was ich tue, sinnvoll ist. (Ortsteil A,

Schule 1, S. 94)

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


26 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

Das »Ja, ist alles« verweist auf ein Übermaß anDiversität, das gar nicht explizit benannt

werden, sondern nur im »alles« in gebündelter Weise zum Ausdruck gebracht werden

kann. Die schnell abfolgende Aufzählung von Eigenschaften dient dann auchmehr dem

Zweck, die Unerschöpflichkeit an unterschiedlich gearteten Erfahrungen anzudeuten,

als demZiel, sie klar und abschließend zu beschreiben.Wesentlich in dieser Aufzählung

sinddieKontraste,die jeweils zwischenden einzelnenAttributen erzeugtwerden (»es ist

schön, es ist traurig, es ist lustig, …«). Es sind diese Kontraste, die sprachlich nicht ein-

fangbare Ambivalenz, welche eine ungeahnte Intensität des Erlebens erzeugt. Plötzlich

ist das zuvor nur aus Romanen, Filmen oder den Nachrichten und damit indirekt erfah-

rene Leben direkt vor der Haustür und steht für die eigene Immersion, also für direkte

Erfahrungen, bereit.

Für Lehrer:innen ist die Immersion in den ›Brennpunkt‹ – anders als beispielswei-

se für zuziehende Studierende – von existenzieller Natur: Beruflicher Erfolg und Miss-

erfolg und damit oft auch das Selbstbild der Lehrkräfte sind an die vorgefundenen Ver-

hältnisse gekoppelt. Oder um die weiter oben ausgeführte Blickmetapher wiederaufzu-

nehmen: Die Lehrkraft spürt den ›Blick des Brennpunkts‹, sie spürt, wie das ›Auge des

Brennpunkts‹ auf sie zurückblickt, ohne dass sie sich diesem Blick entziehen könnte.

Sie wird zwangsläufig in unkontrollierter und unkontrollierbarer Weise affiziert. Und

so verwundert es dann auch nicht mehr, wie sehr Frau Drese – selbst zwar nicht in di-

rekter Nachbarschaft der Schule, jedoch in einer vergleichbaren ›Ecke‹ wohnend – sich

mit ihrem ›Brennpunkt‹-Umfeld identifiziert. Die vermutlich nicht ganz unbewusst an

den Sprachgebrauch der Schüler:innen angelehnte Formulierung »Ja, ist alles!«, bei der

das Subjekt ausgelassen wurde, gibt hierauf einen Hinweis.

Gleichzeitig ist nicht zu vernachlässigen, dass Lehrkräfte in der Regel – aufgrund

ihrer durch den Beruf gesicherten ökonomischen Situation – einen Rückzugsort inner-

halb desBrennpunkts besitzen.Während für eine Schüler:in,die ggf. gemeinsammitEl-

tern, Geschwistern und weiteren Verwandten in einer 3-Zimmer-Wohnung wohnt, der

›Brennpunkt‹ nicht an der Türschwelle endet, gilt für die im ›Brennpunkt‹ lebende Leh-

rer:in meist, dass sie mit dem Betreten der eigenen vier Wände den ›Brennpunkt‹ ver-

lässt. Für sie steht auch innerhalbdes ›Brennpunkts‹ ein Außen zur Verfügung. Auch Frau

Drese thematisiert dieses ›innere Außen‹: Sie kann dort »abschalten«. Und selbst wenn

das Abschalten im Alltag nicht gelingt, kann sie sich immerhin der »sechsWochen Som-

merferien« sicher sein.

Die Mehrheit der Lehrkräfte, die in diesem Buch zur Sprache kommen, wohnt je-

doch auch geografisch außerhalb des ›Brennpunkts‹. Unabhängig davon, ob die Lehr-

kräfte den ›Brennpunkt‹ bei der Rückkehr in ihre Privatsphäre ›nach außen‹ oder ›nach

innen‹ verlassen, ergibt sich in ihrem Leben aber ein und dieselbe Doppelstruktur in Be-

zug auf den ›Brennpunkt‹: Einerseits sind sie ein Teil des ›Brennpunkts‹ und diesem in

unmittelbarer undunkontrollierbarerWeise ausgesetzt.Als Lehrer:innenblicken sie von

innen auf den ›Brennpunkt‹ und werden von ihm angeblickt. Andererseits blicken sie als

privaterMensch vonaußen (oder eben von einem ›innerenAußen‹) auf den ›Brennpunkt‹,

verfügen also über die Möglichkeit, sich außerhalb der Arbeitszeit dem Blick zurück zu

entziehen. Es ist die jeweilige Situation, die bestimmt, in welchem Modus der ›Brenn-

punkt‹ jeweils erlebt wird. Der Modus ist ein anderer, je nachdem, ob der Mensch gera-

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 27

de in der Schule ist und als Lehrkraft arbeitet oder zu Hause ist und als Privatperson das

Abendessen zubereitet oder den Kindern eine Gutenachtgeschichte vorliest.

Diese Doppelstruktur sollte Außenstehende jedoch nicht dazu veranlassen, die

›Brennpunkts‹-Erfahrung der Lehrkräfte als ›unauthentisch‹, ›nur scheinbar‹ oder sogar

›unaufrichtig‹ herabzustufen. Vielmehr scheint es mir gerade diese Simultanität von

Innen und Außen zu sein, welche für die authentische Erfahrung des Brennpunkts als

Lehrkraft grundlegend ist und welche neben dem Privileg, überhaupt ein aufsuchba-

res ›Außen‹ zu besitzen, auch seine ganz eigenen Herausforderungen und Probleme

mit sich bringt. Diese Doppelstruktur, gleichzeitig ein innerer Teil des Brennpunkts

zu sein und von Außen auf den ›Brennpunkt‹ zu blicken, scheint mir die Grundlage

für ein Verständnis dessen zu bilden, was es bedeutet, Lehrer:in im ›Brennpunkt‹ zu

sein. Hinsichtlich der Position und der Perspektive der Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

heißt das, dass sie sich zwangsläufig immer an zwei unterschiedlichen Sozialräumen

zugleich ausrichten müssen: dem Sozialraum ›Brennpunkt‹ und einem ›eigenen‹, dem

›Brennpunkt‹ äußerlichen Sozialraum.

Differenzlinien und Habitussensibilität

FrauEbert: Aber ichmerk’ hier schon, dass je länger ich – sag’ ichmal –mit so ’nem Kli-

entel, oder so ’ner Schülerschaft arbeite, destomehr entferne ichmich von der Realität

des Rests der Schülerschaft, glaub’ ich. Ich käme mir fremd vor, wenn ich jetzt an ’ner

Sophie-Scholl-Schule oder amGymnasiumoder so unterrichtenmüsste.Daswürdemir

schwerfallen. Ich bin ja auch nicht wirklich dafür ausgebildet, aber ich hab’ schon das

Gefühl, dass man in so ’ner Blase ist oder dass man jeden Tag in so ’ne Blase einsteigt.

Auch dadurch, dass ich auch nicht hier im Kiez wohne – und auch ganz bewusst nicht

hier wohne. Das war mir irgendwie immer wichtig, dass ich nicht im Dunstkreis mei-

nes Arbeitsplatzes wohne, um auch ganz bewusst nicht ständig nachmittags Schüler

zu treffen. Ich hab’ auf jeden Fall ein bisschen das Gefühl, dass ich hier in so eine Bla-

se einsteige oder dass das so’n bisschen ’ne zweite Parallelwelt ist. (Ortsteil B, Schule 2,

S. 142)

Anders als Frau Drese hat Frau Ebert sich »ganz bewusst« entschieden, nicht »im

Dunstkreis« ihrer Schule zu wohnen. Die beiden Sphären des Innen und Außen schei-

nen dadurch klar voneinander getrennt. Die Metapher der »Blase«, bei der das Innere

eine »zweite Parallelwelt« darstellt, bringt diese Trennung zum Ausdruck. Es ist die

»Schülerschaft«, welche in Frau Eberts Wahrnehmung maßgeblich zu bestimmen

scheint, wie sich die »Realität« der äußeren Welt von der inneren »Parallelwelt« der

›Brennpunktschule‹ unterscheidet. Indem Frau Ebert ganz bewusst außerhalb der Blase

wohnt, scheint sie sich dann auch eher dieser äußeren Welt zugehörig zu fühlen und

sich nicht der Parallelwelt der ›Brennpunktschule‹ innerhalb der Blase zuzurechnen.

Die äußere Welt wird hierbei durch den »Rest der Schülerschaft« repräsentiert, wie er

»an ’ner Sophie-Scholl-Schule oder am Gymnasium« zu finden ist. Frau Ebert verortet

ihre eigene soziale Position also in der Nähe dieses »Rests der Schülerschaft« und damit

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


28 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

in Distanz zu der Schülerschaft an ihrer eigenen Schule. Mit Blick auf ihre Ressourcen

an ökonomischem, kulturellem und sozialem Kapital trifft dies vermutlich auch zu.

Gleichzeitig bezeichnet Frau Ebert die Realität der ›Brennpunktschule‹ aber nicht

einfach als die Parallelwelt. Sondern sie spricht vielmehr von einer »zweiten Parallelwelt«

und deutet damit an, dass es auch noch eine ›erste Parallelwelt‹ geben muss. Die eige-

ne und die fremde Welt werden – so scheint es – also gleichermaßen als »Parallelwel-

ten« verstanden. Warum aber ist das bedeutsam? Ergibt sich dieses Verständnis nicht

direkt aus demBegriff der Parallelität?Hier lohnt es sich, einen vergleichendenBlick auf

den Begriff der Parallelgesellschaft zu werfen, der sich auch in einem anderen Gespräch

mehrfach wiederfindet (S. 103f., S. 111).15

In der Rede von Parallelgesellschaften wird nur scheinbar ein Verhältnis der Paral-

lelität zum Ausdruck gebracht. In Wirklichkeit meint der Begriff, dass es einerseits ei-

ne ›normale‹ Gesellschaft und andererseits eine Parallelgesellschaft gibt, wobei die Par-

allelgesellschaft außerhalb dieser ›normalen‹ Gesellschaft existiert. Stimmig zur Meta-

pher der Parallelität ist dabei nur, dass es vermeintlich keine Berührungspunkte zwi-

schen diesen beiden verschiedenen Gesellschaften gibt. In Bezug auf die Richtung, in

die sichdiesebeidenvermeintlichberührungslosenGesellschaftenentwickeln,wirdaber

die eine Richtung eben als die ›normale‹ oder ›richtige‹ Richtung verstanden. Der Paral-

lelgesellschaft wird in der Regel unterstellt, ›aus dem Ruder zu laufen‹, sich also in eine

›unnormale‹ und ›falsche‹ Richtung zu entwickeln. Und der Begriff ›Parallelgesellschaft‹

meint dann eben ausschließlich die ›unnormale‹ Gesellschaft und keineswegs beide Ge-

sellschaften.

Die Rede von der »zweiten Parallelwelt« deutet also an, dass das Außen (erste

Parallelwelt) und das Innen (zweite Parallelwelt) der Blase für Frau Ebert eben nicht

im Verhältnis von unhinterfragter ›Normalität‹ und ›Parallelgesellschaft‹ stehen. Frau

Ebert scheint Innen und Außen der Blase vielmehr tatsächlich als zwei parallel zueinan-

der verlaufende Welten zu verstehen. Indem sie die Existenz zweier Welten andeutet,

die parallel zueinander verlaufen, bekommt man den Eindruck, dass Frau Ebert sich

keiner dieser beiden Welten selbst-verständlich und in Gänze zugehörig fühlt. Auch zu

›ihrer eigenen‹ Welt hat sie eine gewisse Distanz aufgebaut.

Frau Ebert beschreibt ihren Berufsweg (Lebensweg) auch als einen Prozess, bei dem

sie sich immermehr vonder äußeren, ihrursprünglich eigenenWelt »entfernt«hat,wes-

halb ihr auchdie Schülerschaft dieser eigenenWelt zunehmend »fremdvorkommt«.Das

»Einsteigen« in die Blase hinterlässt also eine Wirkung bei Frau Ebert. Es verändert sie

derart,dass ihr dieursprünglich eigeneWelt zunehmend fremderwird.Und sie betrach-

tet daher auch die ursprünglich eigeneWelt zunehmend von außen.

FrauEbertsKolleginFrauGumbachbestätigt zunächstdieErfahrung,dassdieArbeit

in der »Blase« nicht spurlos an einem vorbeigeht, sondern tief in die eigene Persönlich-

keit eingreift:

FrauGumbach: Es ist also nicht nur ein Eintreten in eine Blase und dann geh’ ich abends

nach Hause und es hat nichts mit mir gemacht. (Ortsteil B, Schule 2, S. 143)

Vor allem aber expliziert Frau Gumbach kurz darauf, dass durch die Arbeit an einer

›Brennpunktschule‹ eben nicht nur die ›Brennpunktschule‹ selbst als »Blase« oder »Par-

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 29

allelwelt« erscheint. Auch die eigene Welt, das eigene »zu Hause« wird nun als »andere

Blase«, das heißt als ›erste‹ Parallelwelt sichtbar:

FrauGumbach:Die Schülermerken schon, womeine Grenzen sind. Aber ichmuss diese

Grenzen auch jedes Mal deutlich zeigen und deutlich formulieren. Und das ist etwas,

das ich aus dieser anderen Blase – dieser »Zu-Hause-Blase« – nicht kenne. (Ortsteil B,

Schule 2, S. 145).

Frau Ebert und Frau Gumbach übertragen die Doppelstruktur, gleichzeitig ein innerer

Teil des Brennpunkts zu sein und von Außen auf den ›Brennpunkt‹ zu blicken, also auf

die soziale Position, die sie gegenüber ihren Schüler:innen einnehmen: Einerseits sind

sich die beiden Lehrerinnen bewusst darüber, wie sehr sich ihre eigene Lebensrealität

von der ihrer Schüler:innen unterscheidet. Dadurch können sie diese Differenz auch

als einemögliche Erklärung dafür ausmachen,warum ihnen viele Verhaltensweisen der

Schüler:innen fremd vorkommen oder sie sogar vor völlig neuartige zwischenmenschli-

cheHerausforderungen stellen,wenn sie in der Schule beispielsweise Grenzen »deutlich

zeigen und deutlich formulieren müssen«, die sie in der »Zu-Hause-Blase« einfach als

selbst-verständlich gegeben voraussetzen können. Andererseits erlaubt ihnen das Arbei-

ten und Leben an einer ›Brennpunktschule‹ aber auch, aus ihrer eigenen bürgerlichen

Sozialposition herauszutreten, der eigenen ›Normalität‹ gewissermaßen als ›Fremde‹

gegenüberzutreten und sie von dort aus zu hinterfragen.

Frau Lobosi, die an einer ›Brennpunktschule‹ in einem anderen Ortsteil arbeitet, er-

kennt diesesHinterfragen der eigenen ›Normalität‹ als eine grundlegendeHerausforde-

rung, der sie sich in ihrer Arbeit stellen muss:

Frau Lobosi: Das Ding ist ja… Also wie können wir das machen? Also wie schaffe ich es,

aus meinem bildungsbürgerlichen studierten Hintergrund heraus zu verstehen, was

das eigentliche Problem ist? Mir gelingt das nämlich nicht… Ich verstehe nicht, was die

nicht verstehen an dem Buch. (Ortsteil A, Schule 2, S. 101)

Frau Lobosi benennt den eigenen »bildungsbürgerlichen studiertenHintergrund« expli-

zit als Differenzlinie zwischen sich und den Schüler:innen. Sie markiert sich damit ge-

genüber ihren Schüler:innen selbst als sozial privilegiert. Bei ihrer Aufgabe, den ›nicht-

bildungsbürgerlichen‹ Schüler:innen Bildung zu vermitteln, erlebt sie dieses Privileg je-

doch nicht als Vorteil, sondern eher als eine Hürde. Der eigene bildungsbürgerliche Ha-

bitus wird als Problem markiert: Es ist dieser Habitus, der das Erleben von Frau Lobosi

derart vorstrukturiert, dass es ihr »nicht gelingt«, ein Buch mit den Augen ihrer Schü-

ler:innen zu sehen. Der eigene bildungsbürgerliche Habitus verhindert, dass Frau Lo-

bosi »versteht«, »was die nicht verstehen«. Gleichzeitig fragt sie nicht danach, was den

Schüler:innen zu einem adäquaten Verständnis fehlt, sondern »wie wir das machen kön-

nen«, wie »wir« Lehrkräfte die Schüler:innen also trotz aller habituellen Vorprägungen

dennoch verstehen können. Die Verantwortung zu ›lernen‹, das heißt die Aufgabe, sich

aus demeigenenHabitus herauszulösen, verortet Frau Lobosi also bei sich selbst und ih-

ren Kolleg:innen.Umden Schüler:innen das Lernen zu ermöglichen,muss die Lehrer:in

zunächst lernen, wie Schüler:innen die behandelten Lerngegenstände erleben.

Frau Lobosis Äußerungen können somit als Ausdruck von »Habitussensibilität«16

gedeutet werden: Die Konfrontation mit der positionsbedingten ›Andersartigkeit‹ der

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


30 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

Schüler:innen führt Frau Lobosi zu der Erkenntnis, dass ihre eigenen Verständnismög-

lichkeiten durch ihre eigenen sozialen Prägungen, ihren eigenen Habitus beschränkt

werden.Durch die Auseinandersetzungmit den ihr fremdwirkendenHabitus der Schü-

ler:innenwird eine »selbstbezügliche Auseinandersetzungmit demEigenen« ausgelöst,

im Zuge derer aus dem »Habitus, derman [Frau Lobosi] ist oder war«, ein »Habitus, den

man hat« werden kann.17 Das eigene Erleben und Handeln erscheint einem dann nicht

mehr als natürlich gegeben, sondern als gebunden an die eigene soziale Geschichte oder

Sozialisationsbiografie.

In einer solchen Sichtweise sind dann nicht mehr die Schüler:innen in der Bring-

schuld, sich auf den Habitus der Lehrer:in einzustellen. Sondern es erscheint vielmehr

als wesentliche Herausforderung für Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹, den eigenen Habi-

tus zu reflektieren, zu hinterfragen und sich auf die Habitus der Schüler:innen einzu-

stellen.18

Aladin El Mafalaani warnt jedoch davor, aus der Feststellung, dass Habitussensibili-

tät – insbesondere an ›Brennpunktschulen‹ – eine Herausforderung für Lehrer:innen ist,

die sich fast zwangsläufig aus demUnterrichtsalltag ergibt, eine an die Lehrer:innen ge-

richtete Forderung abzuleiten:

Die Forderung nach Habitussensibilität – unter unveränderten Rahmenbedingun-

gen – wird nur sehr begrenzt zu einer Verbesserung von Chancengleichheit führen.

Die Strukturlogik [des aktuellen Bildungssystems] (Finanzierung, Selektion, Ausbil-

dung und Anreize), die aus ungleichheitstheoretischer Perspektive widersprüchlich

bzw. destruktiv erscheint, lässt kaum noch Spielräume für ungleichheitssensible

Schulpraxis.19

Würde man von einer Lehrkraft fordern, dass sie sich nicht nur zeitlich permanent, son-

dern auch imHinblick auf die großeMehrheit (oder gar: alle) ihrer Schüler:innen habitus-

sensibel verhalten solle, sowürde dies fast zwangsläufig zurÜberforderung führen.Wer

sein eigenes Handeln ununterbrochen hinterfragen muss, kann nicht mehr handlungsfä-

hig sein. Bleiben strukturelle Veränderungen im Schulsystem aus, welche die Möglich-

keitsbedingungen dafür schaffen, dass Habitussensibilität von der Verantwortung der

Einzellehrkraft abgekoppelt und in eine ungleichheitssensible Praxis übersetzt werden

kann, sowerden LehrkräftemitHerausforderungen allein gelassen,die sich letztlich aus

der Organisation des Schulsystems ergeben. Die Forderung, Lehrer:innen mögen doch

bittemehrHabitussensibilität ausbilden, trüge danndazubei, sozialstrukturelle Proble-

me zu individualisieren.20

Sinnstiftung vor dem Hintergrund wahrgenommener Differenz

Ein Bewusstsein für die sozialen Positionen der Schüler:innen und die entsprechenden

Habitus kann Lehrer:innen dafür sensibilisieren, dass Schüler:innen »mit unterschied-

lichem Gepäck an den Start ihrer Schullaufbahn« gehen und an ›Brennpunktschulen‹

»eventuell eine größere Wegstrecke« zurücklegen »und mehr Kompetenzen« erwerben

müssen als Schüler:innen an anderen Schulen.21 Herr Bastian folgert aus diesem Be-

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 31

wusstsein ein spezifisches Sinnstiftungspotenzial der Arbeit an einer ›Brennpunktschu-

le‹:

Herr Bastian: Das mag jetzt unfair klingen, aber ich freu mich natürlich viel mehr für

solche Schüler, wie die hier, wenn die diesen Sprung geschafft haben; wenn die von

so einer Schulform das Abitur schaffen, als wenn so’n paar kleine verpimpelte Wohl-

standszöglinge,wie deine undmeineKinder eswahrscheinlich seinwerden, das Abitur

dann irgendwann machen, nur weil es für sie eben zum guten Ton gehört. Und das ist

dann schon was Schönes. (Ortsteil B, Schule 1, S. 120)

Auch für Herrn Bastian ergibt sich dieses Sinnstiftungspotenzial aus einer reflektierten

›Fremdheit mit dem Eigenen‹: Einerseits zieht Herr Bastian eine klare Grenze zwischen

Schüler:innen »wie die hier« und Kindern »wie deinen [Hauke Straehler-Pohl] und

meinen«. Gleichzeitig distanziert er sich in seiner Wertung aber eben nicht von den

Schüler:innen »hier«, innen im ›Brennpunkt‹, sondern von seinen eigenen und meinen

Kindern außerhalb des ›Brennpunkts‹. Diese Kinder beschreibt er selbst-ironisch als

»verpimpelte Wohlstandszöglinge«, die das Abitur vermeintlich deshalb anstreben,

weil es »eben zum guten Ton gehört« und es dann »irgendwann machen«, weil ihnen

dafür sämtliche notwendigen Ressourcen und Unterstützungsmaßnahmen quasi ›in

die Wiege gelegt‹ wurden. Indem Herr Bastian die Bildungsleistung der bürgerlichen

Schüler:innen als nicht wirklich ihre eigene auffasst, entwertet er sie symbolisch und

wertet damit zugleich die Bildungsleistung »solcher Schüler, wie die hier« auf. Den

besonderen Sinn seiner Arbeit als Lehrer sieht er also gerade in der kompensatorischen

Schaffung von Zugang zu gesellschaftlicher Teilhabe für Menschen, denen dieser Zugang

häufig verwehrt wird; für Schüler:innen, die anders sind als er selbst; für Schüler:innen,

die auf der anderen (inneren) Seite der Grenzfläche der »Blase« aufgewachsen sind – im

›Brennpunkt‹.

Die ›Brennpunktschule‹ kann somit auch als eine Art Gretchenfrage in Bezug auf

Teilhabegerechtigkeit verstanden werden. An ihr zeigt sich, wie ernst es einer Gesell-

schaft damit ist, eine gerechte Verteilung von Teilhabemöglichkeiten auch tatsächlich

anzustreben und wie ernst das gesellschaftliche Versprechen gemeint ist, Teilhabege-

rechtigkeit über Bildung herzustellen. Für viele der Lehrer:innen, die in diesem Buch

zuWort kommen, birgt es daher ein besonderes Sinnstiftungspotenzial für ihre Arbeit,

dass sie mit ihr einen praktischen Beitrag zur Beantwortung dieser Gretchenfrage leis-

ten können:

FrauVillanova: Ich glaube es ist für uns auch belohnend, dasswir das Gefühl haben, wir

sind mittendrin. Was wir erleben, das ist halt das Thema in den Medien und einfach…

Das ist die gesellschaftliche Frage:Was für Erwachsene werden diese Kinder sein? Und

was für eine Gesellschaft werden sie hier auf die Bühne bringen? Und wir sind jetzt ein

Teil davon. Es ist nicht so, dass wir das Gefühl haben, dass wir ausschließlich positiv

dazu beitragen und dass alles toll wird. Das ist auch mit vielen Ängsten verbunden.

Aber wir sind mittendrin. (Ortsteil A, Schule 1, S. 94)

An dieser »gesellschaftlichen Frage« in unmittelbarer Weise mitzuarbeiten, macht die

Arbeit im ›Brennpunkt‹ in einer besonderen Art und Weise »belohnend«. Gleichzeitig

deutet Frau Villanova jedoch auch an, wie prekär sie ihren Beitrag zu einer gerechteren

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


32 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

Gesellschaft einschätzt. Ihr selbst erlaubt die Arbeit an einer ›Brennpunktschule‹, sich bei

der Mitarbeit an »der« gesellschaftlichen Frage als selbstwirksam zu erleben, ein »Teil

davon« oder »mittendrin« zu sein und hierdurch ihrer Arbeit einen höheren Sinn zu ge-

ben. Die Zweifel, die sie mit Blick auf die Frage äußert, ob es ihr und ihren Kolleg:innen

jedoch auch tatsächlich gelingt, »ausschließlich positiv dazu beitragen«, sodass schließ-

lich »alles toll wird«,deuten an,dass sie sich hierbeimit kaumzuüberwindenden (struk-

turellen) Grenzen konfrontiert sieht. Die Sinnstiftung in der kompensatorischen Schaf-

fung von Zugang zu gesellschaftlicher Teilhabe ist nämlich nicht unproblematisch: Sie

resultiert aus der Einsicht in eine strukturell verankerte Ungleichheit und Ungerechtig-

keit,die esdannaufderOberflächebestmöglichzukompensierengilt – aber ebennurbestmög-

lich und eben nur auf der Oberfläche. Ein segregierendes Schulsystem scheitert schon

aus rein strukturellen Gründen an seiner Aufgabe, allen Kindern unabhängig ihrer Her-

kunft gleiche Chancen zu bieten, und es bürdet damit den Lehrer:innen die individuelle

Aufgabe auf, angesichts dieses strukturell bedingten Scheiterns dennoch Sinn zu stiften:

HerrKöltz:Undwir dürfen unseren Schülern nicht unterstellen, dass sie das nicht auch

verstehen. Und damit hab’ ich so meine Probleme hier: Dass wir ihnen dieses Bild der

Hoffnung aufrechterhalten… sollen… müssen… Dass sie gesellschaftlich alle Chancen

der Welt hätten, wenn sie sich denn im Unterricht konzentrieren und einen guten Ab-

schluss machen. Und dann haben sie alle Chancen, die es gibt? Nein, haben sie nicht!

Weil sie immer wieder… Ein Großteil unserer Schüler wird immer an Barrieren stoßen.

Selbst die, die ’nen top Abschluss machen, selbst wenn sie Abitur machen und danach

irgendwo studieren, dann stoßen sie trotzdem irgendwannan irgendwelcheBarrieren.

Vielleicht kommen sie durch, vielleicht aber nicht. (Ortsteil C, Schule 2, S. 218)

›Brennpunktschule‹ oder »Kanakenschule«? – Identifikation mit dem Stigma

Herr Költz’ Unbehagen damit, »dieses Bild der Hoffnung« gegenüber den Schüler:in-

nen aufrechtzuerhalten, ihnen also das Gefühl zu geben, sie hätten »alle Chancen der

Welt«, verweist darauf, dass es für die Schüler:innen vermutlich weniger befriedigend

oder gar sinnstiftend ist, sich zu vergegenwärtigen, dass ihre schulischen Leistungen –

im Vergleich zu gleichen Leistungen von »verpimpelten Wohlstandszöglingen« (siehe

oben, S. 31) – eigentlich mehr wert sind. Mittlerweile gilt es sogar als empirisch gesi-

chert, dass das deutsche Schulsystem sie strukturell benachteiligt, ihnen also bei glei-

chen schulischen Leistungen weniger Chancen eröffnet werden, als es bei sozio-ökono-

mischbessergestelltenundautochthonenSchüler:innenderFall ist.22 FürdieSchüler:in-

nen bietet es also vermutlich wenig Identifikationspotenzial, Gegenstand der Kompen-

sationsbemühungen der Lehrer:innen zu sein.

Herr Krüger erkennt jedoch bei seinen Schüler:innen ein anderes Identifikationspo-

tenzial, welches sich aus der Zugehörigkeit zur ›Brennpunktschule‹ ergibt:

Herr Krüger: Genau, weil man ja eben auch »Kiez ist«. Man ist Twenty-Three (macht

ein entsprechendes Handzeichen23, gemeinsames Lachen). Das liefert denen halt irgend-

wie auch Identität, halt sozusagen Kiez zu sein, hier auf die (macht Anführungszeichen)

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 33

»Kanakenschule« zu gehen und… Keine Ahnung. Das ist für die gar kein Stigma, son-

dern auch das, was ihnen Sicherheit gibt. (Ortsteil A, Schule 1, S. 82)

Durch das »Kiez sein« hebt Herr Krüger die von ihm schon fast als existenziell gedeute-

te Identifikation der Schüler:innen mit dem Stadtviertel hervor. Dass die Schüler:innen

sich hier mit dem ›Ghetto‹24 und nicht bloßmit einem geografischen Ort identifizieren,

belegt Herr Krüger mit fünf Beobachtungen:

Erstens klingt in der Identifikationmit dem Stadtteil, der im deutschlandweitenme-

dialenDiskurs als ›Ghetto‹ bekannt ist, die Identifikationmit dem ›Ghetto‹ zunächst

implizit an.

Zweitenswirddiese InterpretationdannperformativdurchdasNachahmeneiner von

den Schüler:innen verwendeten Handgeste gestützt, die aus dem Gangsta-Rap ent-

lehnt ist und auf die aus denUSA stammendenGestendes ›East-Coast-E‹ und ›West-

Coast-W‹ verweist.

Drittenswird die Deutung vonHerrn Krüger relativ explizit und gebündelt zumAus-

druck gebracht, indem er hier von seinen Schüler:innen den Begriff der »Kanaken-

schule«25 übernimmt.

Viertens beobachtetHerrKrüger eineUmdeutungdesBegriffs,welche denBegriff ins

Positive wendet (»gar kein Stigma«).

Und fünftens beschreibt er eine affektive Funktion, welche diese Begriffsumdeutung

für die Schüler:innen seiner Einschätzungnach erfüllt, nämlich dass durch die Iden-

tifikationmit dem ›Ghetto‹ bzw. der »Kanakenschule« einenMangel an »Sicherheit«

kompensiert.

In seinerDeutung skizziertHerrKrüger somit eine funktionaleErklärung fürdie Identi-

fikationderSchüler:innenmitBegriffenundKontexten,die inderMehrheitsgesellschaft

stigmatisierend verwendet werden. In seiner funktionalen Erklärung nimmt Herr Krü-

ger zwei wesentliche Perspektivverschiebungen vor:

Erstens: Die Schüler:innen sind fortan nicht mehr Objekte einer stigmatisierenden

Beschreibung durch andere, sondern Subjekte im Kampf umDeutungshoheit.

Zweitens: Die Ursachen für das ›Ghetto-Verhalten‹ der Schüler:innen, das im Rah-

men der Schule pathologisch und defizitär wirkt, wird nicht mehr in mangelnder

Erziehung,unaufgeklärtenWertvorstellungenoder fehlendenLebenszielengesucht,

sondern in der sozialen Lage der Schüler:innen,welche ihnen die Befriedigung ihres

Grundbedürfnisses nach Sicherheit nicht mehr gewährleisten kann.

Diese Identifikation der Schüler:innen mit dem ›Ghetto‹ inklusive der hier skizzierten

Perspektiv-Verschiebungen hat Stefan Wellgraf in einer ethnografischen Studie detail-

liert herausgearbeitet.26Wellgraf zeigt auf,wie die Aneignung dieses stigmatisierenden

Begriffs durch die Schüler:innen zur Strategie der Selbstaufwertung und Selbstermäch-

tigungund für siedamit–ineinerdurchErniedrigungs-undAusgrenzungserfahrungen

geprägten Adoleszenz – zu einer »Quelle des Stolzes« wird.

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


34 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

Zur Ambivalenz der Identifikation mit dem Stigma

Gleichzeitig warnt Stefan Wellgraf jedoch davor, die Ghetto-Identifikation einseitig als

Quelle des Stolzes zu romantisieren. Oft bringt sie Verhaltens- und Wirkungsweisen

mit sich, die nicht bloß unter dem Blick der Institution Schule problematisch erschei-

nen, sondern sexistische, homophobe und rassistische Diskurse und Praktiken fortset-

zen und verfestigen. Für die Lehrer:innen kann dadurch ein akuter Handlungsdruck im

Unterricht entstehen, da sie erstens dafür verantwortlich sind, dass es im Rahmen des

Unterrichts nicht zu verbaler und psychischer Gewalt kommt und dass solche Diskurse und

Praktiken zweitens stets ein latentes Potenzial in sich bergen, auch in physische Gewalt zu

münden.

Frau Drese: Und dieses Entziffern… Irgendwie dieses Lesen… Wie kann man das jetzt

einordnen? Ich will mich ja auch nicht lächerlich machen, wenn ich sage: »Wir müs-

sen jetzt reden!« Und: »Der wird gemobbt!« Und so. Da gibts auch noch ganz andere

Beispiele, das hatten wir auch alles in der Klasse. Aber da denke ich: »Ist das jetzt zu

viel an der falschen Stelle? Und sind da nicht vielleicht andere Dinge, die man nicht

sieht?« Aber ich möchte trotzdem, dass gewisse Grundregeln einfach gelten. Was soll

man da aushandeln? Auch wenn’s mich selbst eigentlich nicht stört, muss man ja ir-

gendwie manchmal so ’nen Kontext oder so ’ne Regel auch einfach durchsetzen. Ich

selbst könnte da auch ’nen ganzen Tag drüber hinweghören, über diese Beleidigungen

und einfach ins eine Ohr rein, aus’m anderen raus. Aber ich frag’ mich dann immer:

»Aber wo geht das dann hin?« Dann kommt immer noch eins drauf, immer noch eins

drauf und ich glaube auch durchaus, dass es Schüler gibt, die das nicht den ganzen Tag

hören wollen. Denn trotzdem hat ja jeder das Recht, nicht jeden Tag angedetscht zu

werden, auch wenn das hier nach demMotto läuft: »Wir machen das hier so.« Aber es

bleibt halt auch unbefriedigend.

Herr Krüger: Ja, und bei denen halt dieses Zwischen zu deuten, was ist Spiel und was

ist Ernst, das ist halt sowohl für uns ganz schwierig zu durchschauen und für die ist es

aber genauso, weil bei denen das Ganze schnell umschlägt, weil sie…

FrauDrese:…weil sie ihre eigenenGrenzen nicht einhalten können. Also das Spiel funk-

tioniert irgendwie eine Weile auf einer bestimmten Ebene. Und dann sagt einer was

über die Eltern oder dieMutter und dann drehen alle durch. Sie können sozusagen ihre

eigenen Spielregeln nicht anwenden. Und dann sind wir trotzdem gefragt und deswe-

gen sagen wir auch immer schon vorher: Auch nicht aus Spaß! Weil die immer sagen,

alles sei aus Spaß und ab irgendwann ist es eben nicht mehr Spaß und untereinander

sind sie sich dabei selber manchmal nicht so einig.

Herr Krüger: Aber das hat, meine ich, ja mit diesem kulturellen Code zu tun, den wir

quasi lernenmüssen. Odermüssenwir das überhaupt lernen? (Ortsteil A, Schule 1, S. 82)

Bemerkenswert an Frau Dreses Darstellung ist, dass sie das Ausleben eines ›Ghetto-

Codes‹ nicht einfach pauschal ablehnt oder propagiert, dass es im Schulleben unter

Sanktion zu stellen sei.27 Stattdessen formuliert sie eine Herausforderung, die sich für

sie als Lehrerin ergibt, bzw. eine Aufgabe, der sie sich – ob sie will oder nicht – stellen

muss, wenn sie sich vor ihren Schüler:innen »nicht lächerlich machen will«: Sie muss

lernen, dieses Verhalten zu »entziffern«, es zu »lesen« und es also so zu verstehen, wie

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 35

die Schüler:innen es verstehen.28 Frau Drese bringt zum Ausdruck, dass ihr ein geteilter

Erfahrungsraum mit den Schüler:innen fehlt, eine Art ›Ghetto-Habitus‹, der es ihr

erlauben würde, ›Ghetto-Verhalten‹ intuitiv zu verstehen und etwa Situationen, die

tatsächlich eskalieren, von solchen zu unterscheiden, in denen sich eine Eskalation noch

leicht abwenden lässt.

Herr Krüger markiert diese dichotome Unterscheidung zwischen tatsächlicher

Eskalation und möglicher Deeskalation als eine binäre Grenze zwischen »Spiel« und

»Ernst«. Aus der Tatsache, dass »bei denen das Ganze schnell umschlägt«, folgert er,

dass diese Grenze für die Schüler:innen »genauso« schwer zu durchschauen ist wie

für sich selbst und seine Kolleg:innen. Unhinterfragt bleibt dabei, dass der »kulturelle

Code« auf einer tatsächlich existierenden Grenze, einer den Schüler:innen »eigenen

Grenze« aufbaut. Einer Grenze, die sie bloß »nicht einhalten können«,wie FrauDrese es

ausdrückt. Genau in dieser Annahme, dass dem Code tatsächlich eine Grenze zugrun-

de liegt, scheint aber das lehrer:innenseitige Missverstehen des ›Ghetto-Verhaltens‹

begründet zu sein.

Moritz Ege arbeitet in seiner ethnografischen Studie »Ein Proll mit Klasse« am Bei-

spiel des ›Sich-Breit-Machens‹ heraus, dass der selbstermächtigende Charakter solcher

codierten Verhaltensweisen eben gerade darin liegt, dass die Grenze zwischen Eskala-

tion und Deeskalation von Beginn an offen gehalten wird und erst nachträglich von der

»sich breit machenden« Person selbst gezogen wird: Wer sich breit macht, hält sich sowohl

das Potenzial zur Deeskalation als auch das Potenzial zur Eskalation offen und generiert

gerade dadurch Deutungs- und Handlungsmacht:

In Goffmans Terminologie der Interaktionsdramaturgie formuliert, stellen sich solche

Episoden, die immer wieder als Figuren-typisch angeführt werden, dann so dar: Wenn

ego sich im öffentlichen Raum »breit macht«, bürdet es der Gegenseite in der städti-

schen Situation — alter — die Frage auf, wie ego einzuschätzen ist, was es im Schilde

führt. Ego »affiziert« alter—jagt ihmoder ihr zumBeispiel Angst ein—undwird seiner-

seits »affiziert«, indem es die eigeneWirkung auf alter registriert, indem es die eigene

Wahrnehmung und Erfahrung intensiviert, und indem sich ihm neue Handlungsop-

tionen erschließen. »Sich breit machen« heißt, mehr Platz einzunehmen, als für ge-

wöhnlich vorgesehen ist, und vielleicht auch in alters »personal space« einzudringen

und es damit zum Ausweichen oder zum Konflikt zu zwingen. Das muss keine Eska-

lation beinhalten, im Gegenteil gewinnt ego die Option der Deeskalation — »Ich spiel

doch bloß« — und kann so tun, als habe es Einschüchterung nie im Sinn gehabt.29

›Ghetto-Codes‹ so zu verstehen, wie die Schüler:innen sie verstehen und die eigenen

Handlungen an diesem Verständnis zu orientieren, würde für die Lehrer:innen dann

auch bedeuten, den Schüler:innen die retrospektive Deutungs- und Handlungsmacht

über Eskalation und Deeskalation zu überlassen – sie also gewähren zu lassen. Die Schü-

ler:innen gewähren zu lassen,würdewiederumdie oft sowieso schon »fragile Ordnung«

des Unterrichts weiter unterminieren und damit fast zwangsläufig Erfahrungen »bis-

weilen tiefgreifender schulischer Disziplinarkrisen« verschärfen.30 Wollen Frau Drese

und Herr Krüger ihre institutionelle Rolle als Lehrer:in nicht selbst unterwandern, so

müssen sie sich der Gefahr aussetzen, sich »lächerlich zu machen«, indem sie aus ihrer

Lehrer:innenperspektive heraus Spaß als Ernst missverstehen oder Ernst als Spaß. Sie

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


36 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

sind also letztlich dazu gezwungen, die Grenze zwischen Spaß und Ernst selbst zu zie-

hen, unabhängig davon, wie die Schüler:innen sie verstehen.

So hinterfragt Herr Krüger auch am Ende dieser Gesprächssequenz, ob der »kultu-

relle Code« des ›Ghettos‹ von ihm und seinen Kolleg:innen überhaupt gelernt werden

muss. Und auch in der Gruppendiskussion bleibt diese Frage letztendlich un-entschie-

den.DasEntziffern-Lernenbleibt eineAufgabederLehrer:innen;das eigeneHandelnnicht

von dem daraus resultierenden Verständnis bestimmen zu lassen auch.

Die Lehrer:innen müssen also einerseits ›Ghetto-Verhalten‹ unterbinden, um vul-

nerable Schüler:innen vor psychischer (und ggf. auch physischer) Gewalt zu schützen.

Andererseits würde es aber im Sinne einer emanzipatorischen und auf soziale Gerech-

tigkeit zielenden Pädagogik gelten, die Ablehnung der benachteiligenden gesellschaftli-

chenVerhältnisse,welche inder ›Ghetto‹-IdentifikationzumAusdruckgebrachtwird,zu

kanalisieren und die Schüler:innen bei der Findung und Artikulation gewaltfreier (und

auch nicht gewalt-anfälliger) Formen der Kritik und emanzipatorischen Praxis zu un-

terstützen.

Dafür, wie leicht es jedoch ist, an diesem Ziel zu scheitern, sich in Widersprüchen

zu verfangen und letztendlich – wider Willen – zu einer Reproduktion der benachteili-

gendenStrukturen beizutragen,gibt es eindrücklicheBeispiele sowohl aus der Praxis als

auch aus der (Erziehungs-)Wissenschaft.31

Natio-ethno-kulturelle Zugehörigkeiten zwischen Identifikation
und Zuschreibung

Die bisherigen Ausführungen legen es nahe, die Identifikation der Schüler:innen mit

demStigma als kulturelle Inszenierungen zu verstehen, in denendie Schüler:innen ihreZu-

gehörigkeit(en) zu einer (oder mehreren) spezifischen Kultur(en) zum Ausdruck bringen.

Gleichzeitig inszenieren Schüler:innen hierbei nicht nur sich selbst.Mit jeder Inszenie-

rung entsteht für die Lehrer:in nicht nur einBild der jeweiligen Schüler:in, sondern auch

einBild der jeweiligenKultur,der sichdie Schüler:in zuzurechnen scheint. In kulturellen

Inszenierungen bringen Schüler:innen also nicht einfach nur ein Bild ihrer selbst zum

Ausdruck, sondern erzeugen stets auch das Bild einer Kultur, die mit ihnen assoziiert

wird.

Im vorigen Abschnitt haben wir solche Inszenierungen in Bezug auf eine raue und

dominante ›Ghetto-Kultur‹ betrachtet, in welcher die Grenze zwischen Spaß und Ge-

walt verschwimmt.Unbeachtet blieb dabei bisher,welche Rolle die Inszenierung »natio-

ethno-kultureller Zugehörigkeiten« durch die Schüler:innen bzw. die Zuschreibung sol-

cher (vermeintlichen) Zugehörigkeiten durch die Lehrer:innen spielt. Hiermit sind In-

szenierungen und Zuschreibungen gemeint, bei denen die Dimensionen der »›Nation‹,

›Ethnizität‹ und ›Kultur‹ ineinander verschwimmen«, wobei sich in der Regel stets auf

(mindestens) zwei dieser drei Zugehörigkeitskontexte zugleich bezogen wird.32

Herrn Krügers Beobachtung, dass es die »Kanakenschule« (siehe oben, S. 33) ist,

mit der sich die Schüler:innen identifizieren, lässt durchscheinen, dass natio-ethno-

kulturelle Zugehörigkeiten ein durchaus sichtbarer Teil der kulturellen Selbst-Inszenie-

rung der Schüler:innen sind.33 Folgende Beschreibung vonHerrn Singer stellt die natio-

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 37

ethno-kulturelle Dimension der Selbstinszenierung als »Kanaken« wesentlich expliziter

heraus:

Herr Singer: Und unter Schülern kann man immer mal wieder beobachten, dass ein-

zelne von den jungen Männern sich darin erproben, so ein bisschen so den Paten zu

geben. Also sie bringen hier halt schon mal so was, wie: »Du machst jetzt mal das für

mich!«, und »Du holst mir mal da was!« und »Hast du mal ’nen Euro?!« und »Gib mal

her!« und so. Na ja, und in der Phase, wo die Schüler ausprobieren… Das ist ja sowieso

immer so, wenn die Schüler neu sind. Egal ob sie jetzt sozusagen dazu stoßen oder ob

sie schon in der Siebten geballt kommen. Dann probieren die mit jedem alles aus. Da

waren wir ja auch nicht anders. Und in dieser Phase hört man schon ganz besonders

von den Kolleginnen – alsowir beide können das ja auch nur aus zweiter Hand sagen –,

dass sich da insbesondere von den jungenMännern einzelne versuchen zu profilieren.

Die letztendlich auch ein bisschen auf der Kulturschiene fahrenmöchten. Die Schüler-

schaft ist ja manchmal ganz lustig, die kennen ja auch sämtliche Klischees über den

türkischen Macho. Und ditt möchten sie halt auch spielen, auch wenn sie selbst gar

nicht der Typ dazu sind. Und dann heißt es eben: »Na, wir sind halt die Kanaken!«, und

dann geht man eben auch so miteinander um. (Ortsteil C, Schule 1, S. 208)

Ausgangspunkt von Herrn Singers Beschreibung ist ein Verhalten, das eine dominante

Männlichkeit inszeniert und insbesondere gegenüber Frauen (»hört man ganz beson-

ders von den Kolleginnen«) aufgeführt wird.34 Das inszenierte Dominanzverhaltenwird

zunächst in den Kontext der Aushandlung einer Hierarchie innerhalb einer Schulklasse

gestellt, die – so die Annahme – »sowieso immer« und damit ganz unabhängig von na-

tio-ethno-kultureller Zugehörigkeit ablaufe. Die Trennung von Gruppen zwischen dem

»wir« und dem Anderen erscheint zunächst als zeitliche Unterscheidung zwischen da-

malsundheute (»dawarenwir ja auchnicht anders«)undstellt diegenerationenübergrei-

fendeGemeinsamkeit trotz zeitlichenUnterschiedsheraus.VordemHintergrunddieser

herausgestellten Gemeinsamkeit erscheint die Thematisierung der »Kulturschiene« als

Unterscheidungsmerkmal jedoch umso ambivalenter undunterstreicht derenRelevanz.

Das Inszenieren dominanter Männlichkeit wird in der Folge dann auch an »Klischees

über den türkischenMacho« gebundenund somit explizit als Inszenierungnatio-ethno-

kultureller Zugehörigkeit markiert.35 Auch bestätigt Herr Singer die bereits von Herrn

Krüger beobachtete Identifikation der Schüler:innenmit diesem Klischee.

Auffällig ist hierbei, dass Herr Singer in seinen Formulierungen durchgehend den

Inszenierungscharakter betont (»den Paten zu geben«, »ausprobieren«, »auf der Kultur-

schiene fahren möchten«, »kennen ja auch sämtliche Klischees« »möchten sie halt auch spie-

len«). Für Herrn Singer sind die Schüler:innen also autonome und bewusst handelnde

Subjekte bei der Inszenierung ihrer Zugehörigkeit(en).36 Diesen bewusst handelnden

Subjekten gesteht Herr Singer dann auch die Fähigkeit zu, eine mögliche Distanz zwi-

schen der Selbstinszenierung (unter anderem als »türkischerMacho«) und ihrer eigent-

lichen Persönlichkeit einzunehmen (»auchwenn sie selbst gar nicht der Typ sind«).Herr

Singergeht alsodavonaus,dass esdenSchüler:innenprinzipiellmöglich ist,Differenzen

zwischen sich und einer inszenierten Rolle zu erkennen und pragmatisch sowie reflexiv

mit dieser Differenz umzugehen. Herr Singer rechnet damit, dass die Schüler:innen in

der Lage sind, mit inszenierten Rollen zu »spielen«.37 Dennoch deutet Herr Singer an,

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


38 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

dass dieses Spiel nicht ohne Konsequenz für die lokale Kultur innerhalb seiner Klasse

bleibt. Das Spiel mit Inszenierungen hat Auswirkungen auf die Handlungs- und Ver-

haltensoptionen, die ihm und seinen Schüler:innen zur Verfügung stehen (»und dann

gehtman eben auch somiteinander um«). Auch wennHerr Singer also die kulturelle In-

szenierung des »Kanaken« in seinen Konsequenzen für den Unterricht problematisiert,

vermeidet er es, von der Selbstinszenierung der Schüler:innen als »Kanaken« auf deren

vermeintliches ›Wesen‹ zu schließen.Ganzandersgeschieht es indenBerichtenvonFrau

Brusemann:

Frau Brusemann:Mir fällt gerade ein… Weil du ja sagtest, die kriegen den Input nicht.

Ich hatte grad’ ’ne zehnte Klasse und dann sollten sie was vorlesen. Wir wollten ge-

meinsam ’nen Text lesen und einer sollte vorlesen. Aber die weigerten sich alle irgend-

wie. Sie wollten nicht oder konnten nicht oder was weiß ich… Na ja, da ist mir der Kra-

gen geplatzt und da hab’ ich gesagt: »Menschenskinder, wie wollt ihr denn euren Kin-

dern mal ’n Buch vorlesen?«, »Türken lesen ihren Kindern kein Buch vor!« sachte dann

eine Schülerin. Ich sach’: »Wie armselig ist das denn!« (Ortsteil B, Schule 3, S. 175)

Ausgangspunkt ist hier eineSituation, inderFrauBrusemannnacheigenerAussage »der

Kragengeplatzt« ist.Die Situationwird also explizit als eine SituationderKonfrontation

gerahmt, in welcher es wohl relativ unstrittig ist, dass die Frage »Menschenskinder, wie

wollt ihr denn euren Kindern mal ’n Buch vorlesen?« nicht als motivierende Frage, son-

dern vielmehr als Vorwurf zu verstehen ist. Die Schülerin scheint mit einer ›Retourkut-

sche‹ zu antworten und hierbei die – von Herrn Singer thematisierte – »Kulturschiene«

zu »fahren«: Anstatt sich zu verteidigen und den Vorwurf zurückzuweisen, inszeniert

die Schülerin ihre Zugehörigkeit zur natio-ethno-kulturellen Kategorie der »Türken« als

Erklärung für ihr vermeintliches Desinteresse am Lesen. Dabei trifft sie vermutlich nur

vorgeblich eine allgemeine Aussage über »Türken« und ›deren‹ Leseverhalten.Denn ihre

›Retourkutsche‹ kann ebenso gut auch als ironischer Kommentar auf den ›Blick‹ gelesen

werden, mit dem Frau Brusemann – so die inszenierte Unterstellung der Schüler:in –

auf »Türken« schaut.

Der Logik der Eskalation folgend korrigiert Frau Brusemann diese mögliche Unter-

stellung dann auch nicht, sondern reagiert mit einer Degradierung bzw. Beschämung

(»Wie armselig ist das denn!«).Als »armselig«wirdhier vermutlichnicht nur ein bewuss-

tes und ironisches Fahren der »Kulturschiene« zu Eskalationszwecken durch die Schü-

ler:in bezeichnet, sondern das vermeintliche Desinteresse von Türken daran, ihren Kin-

dern Bücher vorzulesen.

Eine solche Eskalationsdynamik entsteht hier dadurch, dass die Lehrerin und die

Schülerin sich beidseitig nicht die Fähigkeit der reflexivenDistanzierung von eigenenZu-

gehörigkeits-Inszenierungen zugestehen und diese stattdessen wortwörtlich nehmen.

Denn selbst wenn Frau Brusemann mit ihrer Beschämung scheinbar bestätigt, dass sie

der Aussage, Türken würden ihren Kindern niemals vorlesen, Glauben schenkt, so wis-

sen beide vermutlich sehr wohl, wie falsch diese kategorische Aussage ist.

Dennoch hat Frau Brusemanns Erzählung nicht nur den Charakter einer Anekdote,

sondern eher den Rang eines Fall-Beispiels, mit dem ein bestimmtes unterstelltes Cha-

rakteristikum ihrer Schüler:innen exemplarisch dargestellt wird.So verweist sie auch an

späterer Stelle erneut auf diese Szene:

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 39

Frau Brusemann: Ich sach’ auch ganz klar: »Ihr lebt von meinen Steuergeldern. Ihr lebt

von den Menschen, die hier arbeiten gehen und Steuern zahlen. Die ernähren eure

Geschwister und euch. Nicht eure Eltern. Wir ernähren euch.« Und das sach’ ich ganz

klar. Weil es ja auch so ist. Das kann man ja nicht abstreiten. Und es ist ja auch nicht

so, dass sie darüber empört sind. Eher sind sie empört, wenn ich solche Sachen sag’,

wie neulich die Geschichte mit dem Buch, wo sie meinten: »Wir Türken lesen keine

Bücher«… Oder wenn ich frag’: »Benimmst du dich in der Moschee so, wie du dich hier

in der Schule benimmst?« Dannwerd’ ich…UmGottesWillen… »Sagen Sie nichts gegen

unsere Religion!« Aber was hab’ ich denn gegen die Religion gesagt? (Ortsteil B, Schule

3, S. 183)

Frau Brusemann vergleicht hierbei zwei ähnlich gelagerte Situationen: Beide bergen zu-

nächst ein Konfliktpotenzial. Zuerst wird eine Situation geschildert, in der Frau Bruse-

manndieSchüler:innen (durchaus vorwurfsvoll)mit ihremvermeintlichen sozio-ökono-

mischenHintergrund konfrontiert. Frau Brusemann legitimiert diese fragwürdige Aus-

sagenicht nurmit demVerweis auf Tatsächlichkeit (»Das kannman ja nicht abstreiten«),

sondern auchmit der Beobachtung, dass die Schüler:innen diesen potenziellen Vorwurf

gar nicht als beleidigend empfindenwürden.Dass dies derart betontwird, zeigt an,dass

Frau Brusemann selbst ein solcher Vorwurf durchaus empören würde, wenn er auf sie

gerichtet wäre. Für Frau Brusemanns Bild von den Schüler:innen erscheint diese Situa-

tion also dadurch bedeutsam, dass der zu erwartende Konflikt aufgrund der vermeintli-

chen Gleichgültigkeit der Schüler:innen ausbleibt.

Der Situation des ausbleibenden Konflikts werden dann zwei Situationen gegen-

übergestellt, die bei den Schüler:innen für Empörung sorgen. Beide Empörungssitua-

tionen stehen gemeinsam für die Empfindlichkeit der Schüler:innen gegenüber einer (im

Vergleich zum sozio-ökonomischen Hintergrund) anderen Art der Zuschreibung: Die

eher natio-ethno-kulturell aufgeladene Kategorie »Türken« und die eher religiös-kultu-

relle Kategorie des ›Moslems‹werden als zwei Belege für dieselbe Beobachtung herange-

zogen und dadurch miteinander verquickt. Im Kontrast zur Situation der Gleichgültig-

keit gegenüber sozio-ökonomischer Zuschreibung stellt Frau Brusemann fest, dass die

Schüler:innen auf die Anrufung alsMuslimemit Empörung reagieren.Die Schüler:innen

haben theoretisch zweiMöglichkeiten, auf diese Anrufung alsMuslime zu reagieren: Sie

könntensachlichdarüber informieren,obundwieoft sie tatsächlichMoscheenbesuchen

undwie sie sichdort verhaltenunddasGesprächüberden Islamdamit zumindestpoten-

ziell entdramatisieren. Die zweite Möglichkeit besteht darin, die Anrufung als Muslime

durch eine der ›deutschen Mehrheitsgesellschaft‹ angehörige Nicht-Muslima als illegi-

time Zuschreibung zurückzuweisen, damit (wie schon in der anderen Situation) auf die

»Kulturschiene« (siehe oben, S. 37) aufzuspringen und an der beiderseitigen Eskalation

teilzunehmen.

Denn mit der Frage »Benimmst du dich in der Moschee so, wie du dich hier in der

Schule benimmst?« inszeniert Frau Brusemann mindestens potenziell eine eigene Zu-

gehörigkeit zur sogenannten ›deutschen Mehrheitsgesellschaft‹. Die Frage können die

Schüler:innen also auch als abgrenzende Identifikation der Lehrer:in als nicht-muslimi-

sche Deutsche verstehen. Und so ist es dann auch wenig verwunderlich, dass die Schü-

ler:innen hier nicht die Option einer Deeskalation und Entdramatisierung wählen.

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


40 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

Die Migrationspädagogin Ulrike Lingen-Ali schreibt: »Es ist quasi unmöglich für

Schüler:innen sich nicht zu positionieren, bzw. sich der Zuordnung [durch eine Leh-

rer:in als Muslim:a] zu entziehen. Denn nach wie vor ist es so, dass kulturell heterogene

Herkünfte der Schüler:innen überwiegend nicht als Bereicherung oder schlicht als

Selbstverständlichkeit empfunden werden, sondern eher als Zumutung und Belas-

tung«38.

In ihrer vermeintlich überzogenen Empörung nimmt Frau Brusemann die Schü-

ler:innen dann nicht nur als (in der Schule) undiszipliniert, sondern auch als über-

zogen sensibel hinsichtlich ihrer (unterstellten) Religiosität wahr. Diese überzogene

religiöse Sensibilität kann dann wiederum als vermeintlicher empirischer Beleg für

einen mutmaßlich noch vor-modernen muslimischen Glauben und eine noch vor-säkuläre

muslimische Glaubenskultur herangezogen werden, wie sie dem Islam in westlichen

Gesellschaften häufig unterstellt wird39 undwie sie teilweise (jedoch nichtmehrheitlich)

auch in den Gesprächen als Annahme durchscheint:

FrauRühringer: Ja, aber trotzdem glaube ich, dass zumindest der muslimische Hinter-

grund doch noch mal was anderes ist. Also dass der zumindest für die Mädchen defi-

nitiv etwas anderes bedeutet… Und auch für das soziale Klima was Anderes bedeutet.

Das ist anders, als wenn du jetzt nach Hellersdorf gehst und dann das Kind irgendwie

’ne Alkoholikermutter hat oder… Das ist auch nicht einfach oder so, aber… Das wird ja

oft von der Politik auch so nivelliert. Aber dass dieser kulturelle Hintergrund keine Rol-

le spiele und dass es eben nur darum ginge, dass es eben prekäres Proletariat sei oder

so… Ich glaube das nicht. Das ist ’ne Parallelgesellschaft. Das ist das, was wir sagen:

Emotional spielt für die Kinder hier die Hochzeit die große Rolle. Das sind die Dinge,

die hier total wichtig sind. Es gibt auch keine Kritik an der Familie. Das finde ich total

spannend.

Frau Lobosi: Ich find’ das sogar ganz schlimm. Also beimir ist ja so einMädchen, die hat

sich ja in die Obhut vom Jugendamt nehmen lassen und die ist richtig schlimm dafür

angefeindet worden, wie sie ihre Familie im Stich lässt.

FrauRühringer: Ja, ausgegrenztwird sie. Ja, das hatte ichhier auch schon,wodudenkst,

das ist wie im Mittelalter, soziale Ausgrenzung und soziale Kontrolle ohne Ende.

Frau Prahl: Aber am Ende ergeben sie sich alle. Also ich hab’ ja auch dieses Mädchen

hier vom Talib–… Also der Talibanvater mit den dreizehn Kindern. Und die hat ja wirk-

lich gekämpft und gemacht und versucht. Und jetzt hab’ ich dann von der Schwester

gehört, jetzt ist sie auch verheiratet und alles ist schön. Verheiratet mit irgendeinem

Cousin aus dem Libanon. Ich kann das dann auch nicht mehr hören. (Ortsteil A, Schule

2, S. 103)

ZuBeginn dieser Passage scheint FrauRühringer sich den Schüler:innenmit einemana-

lytischen Blick zu nähern: Sie findet die Frage »total spannend«, ob der sozio-ökonomi-

sche oder der »kulturelle Hintergrund« von Schüler:innen den gewichtigeren Einfluss

aufderenSozialisationundVerhaltenhabe.Siemarkiert ihreAntwort aufdieseFragezu-

nächst auch nicht, als wäre sie eine objektive Tatsache, sondern als subjektive Einschät-

zung (»ich glaube das nicht«). Gleichzeitig ruft sie mit der »Alkoholikermutter« und der

»Parallelgesellschaft« Bilder auf, die eher dramatisieren, als dass sie zu einer nachvoll-

ziehenden Sichtweise beitragen. Diese Dramatisierung wird durch die Erzählung ver-

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 41

stärkt, »das« werde »von der Politik auch so nivelliert«. Dadurch, dass »das« hier für die

»Rolle« des fremden »kulturellen Hintergrunds« steht, wird diese Erzählung anschluss-

fähig an rechts-populistische Erzählmuster. In der Folge formuliert Frau Rühringer ihre

Beobachtungen, dass »für die Kinder hier die Hochzeit die große Rolle« spiele und es

»auch keine Kritik an der Familie« gäbe, dann auch nicht mehr als ihre subjektiven Ein-

schätzungen, sondern eher so, als wären es objektive Tatsachen.

Nachdem ihr Frau Lobosi, die sich selbst »politisch eher links positionieren würde«

(s. 104) in diesem Punkt nicht widerspricht, sondern ihr sogar zustimmt, entfalten Frau

RühringerundFrauPrahl danneinen »richtendenBlick«40 auf ihre (post-)migrantischen

Schüler:innen.Der »richtende Blick« ist dadurch charakterisiert, dass er »Devianz nicht

nur beobachtet, sondern [den (post-)migrantischen Schüler:innen] als Wesenskern zu-

schreibt.«41 Diese Form der Zuschreibung konstruiert ›die Anderen‹ (z.B. Türken, Mus-

lime) als homogen, eindimensional und statisch, spricht ihnen darüber hinaus Defizite

zu und fällt abwertende (moralische) Urteile. Bei Frau Rühringer wird dieser richtende

Blick durch den Vergleichmit dem »Mittelalter«, bei Frau Prahl durch den »Talibanvater

mit den dreizehn Kindern«, der seine Tochter »mit irgendeinem Cousin aus dem Liba-

non« verheirate, in verdichteterWeise zum Ausdruck gebracht.

DieAusführungen vonHerrnSinger (siehe oben,S. 37), FrauBrusemann (siehe oben,

S. 38), Frau Rühringer, Frau Lobosi und Frau Prahl sind also ein Indikator dafür, dass

Inszenierungen und Zuschreibungen von natio-ethno-kulturellen Zugehörigkeiten den

Schulalltag im ›Brennpunkt‹ prägen. Die Beispiele zeigen aber auch, dass Lehrer:innen

auf ganz unterschiedliche Art undWeise auf diese Inszenierungenmit Zuschreibungen

reagieren.

Während Frau Brusemann, Frau Rühringer und Frau Prahl mit einem »richtenden

Blick« auf ihre Schüler:innen sehen, schaut Herr Singer eher mit einem »analytisch-re-

flexiven Blick«42 auf die Schüler:innen: Er konstruiert sie als autonome Subjekte der In-

szenierung und eröffnet sich so selbst die Möglichkeit, eigene Zuschreibungen natio-

ethno-kultureller Zugehörigkeit(en) zu hinterfragen.

Lehrer:innen als Adressat:innen natio-ethno-kultureller Zuschreibung

Gleichzeitig ist in der Analyse aber auch schon angeklungen, dass kulturelle Inszenie-

rungen und Zuschreibungen nicht nur in eine Richtung vorgenommen werden. Im

Sinne von: Die Schüler:innen inszenieren ihre Identität und die Lehrer:innen reagieren

mit Zuschreibungen. Denn einerseits folgen Akte der Identifikation und Zuschrei-

bung nicht einfach chronologisch aufeinander, sondern stellen vielmehr ein ineinander

verschachteltes Wechselspiel dar. Und andererseits ist jede in der Interaktion zum

Ausdruck gebrachte Zuschreibung natio-ethno-kultureller Zugehörigkeit zugleich auch

potenziell ein Ausgangspunkt für die Inszenierung eigener Zugehörigkeiten. Inszenie-

rung und Zuschreibung natio-ethno-kultureller Zugehörigkeiten vollziehen sich also

wechselseitig zwischen Schüler:innen und Lehrer:innen.

Für die Lehrer:innen und die Schüler:innen in ›Brennpunktschulen‹ spielt die wech-

selseitige Inszenierung natio-ethno-kultureller Zugehörigkeiten vermutlich auch des-

halb eine so großeRolle, da diese Schulen ein Kontext sind, in dem sich polare Gegensät-

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


42 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

ze begegnen: Meist steht einer dominant (post-)migrantisch geprägten Schüler:innen-

schaft eine relativ homogen autochthone Lehrer:innenschaft gegenüber. Im Konfliktfall

›bietet‹ die Inszenierung natio-ethno-kultureller Differenz deshalb stets eine beidsei-

tig vorhandene ›Ressource‹, die zur (weiteren) Eskalation ›genutzt‹ werden kann. In den

Gesprächen in diesem Buch finden sich einige Beispiele dafür, dass es hierbei nicht nur

die Schüler:innen sind,die empfindlich auf potenziell abwertendenatio-ethno-kulturel-

le Zuschreibungen reagieren.Auch für die Lehrer:innen ist es eineHerausforderung, auf

Zuschreibungen als ›Deutsche‹ angemessen zu reagieren:

Herr Leitner: Und das ist unfassbar demotivierend für mich, der ich hier stehe, der

sich jeden Tag diesen Wahnsinn angucken muss… Und dann aber noch so sieht: Ich

werde noch ein bisschen verhöhnt dabei. Ne kurze Anekdote. Zur Zeit wird bei den

Schülern folgender Witz erzählt: »In einem Haus wohnen ein Türke, ein Araber, ein…

was weiß ich… ein Jugoslawe und ein Deutscher. Es brennt im Haus. Wer überlebt?

Der Deutsche, der ist arbeiten.« (Ortsteil B, Schule 3, S. 183)

Frau Prahl: Ja, dann ärgert mich das schon manchmal. Und auch, wie die über uns

reden: Die Deutschen. Also wir sind »die Deutschen«. Die sind fast alle… Die haben

’nen deutschen Pass, also ein ganz großer Teil zumindest. Also sind sie doch auch

Deutsche–

Frau Rühringer: Aber eben nicht von der Orientierung her.

Frau Lobosi: Na ja, aber dann ist da ja eben auch der Alltagsrassismus, der ihnen auf

der Straße begegnet. Wenn sie den Kiez verlassen ist das ’ne Katastrophe. Da fahr ich

mit denen zusammen ins Theater in den Friedrichshain und der Alltagsrassismus, der

denen da entgegenschlägt… Das ist für mich dann auch total beschämend.« (Ortsteil

A, Schule 2, S. 107)

Frau Gumbach: Die offenen Angriffe, die finde ich jedoch nicht in Ordnung und

die möchte ich auch nicht als normal bezeichnen. Auch nicht als normal in irgendei-

nem »Brennpunkt«. Das möcht’ ich gar nicht hinnehmen. Ich möchte auch nicht als

Nazibraut beschimpft werden.

Frau Ebert und Frau Kulikow: Nee, natürlich nicht.

Frau Gumbach: Was mir wirklich an die Nieren geht ist, wenn dieser Satz fällt – und

der fällt sehr oft: »Das tun sie nur, weil sie Ausländer hassen!« Das hab’ ich schon so

oft gehört. Das ist ’ne Dreistigkeit, ’ne Unverschämtheit. (Ortsteil B, Schule 2, S. 146)

Gemeinsam istHerrn Leitner, Frau Prahl und FrauGumbach,dass sie alle drei schildern,

wie verletzend sie die natio-ethno-kulturellenDifferenzkonstruktionen empfinden,mit

denen sich die Schüler:innen von »den Deutschen« (und damit von den Lehrer:innen)

abgrenzen. Frau Lobosi stellt hierbei die Zuschreibungen,welche die Schüler:innen vor-

nehmen, in denKontext der Erfahrungen von »Alltagsrassismus«,welche die Schüler:in-

nen machen. Damit verweist sie auf das Wechselspiel aus Zuschreibung und Gegenzu-

schreibung. Die Abgrenzung von »den Deutschen« kann mit Frau Lobosi also auch als

Abwehrmechanismus gegen solche Rassismus-Erfahrungen gedeutet werden.

Mittlerweile ist durch empirische Forschung recht gut belegt, dass (post-)migran-

tische Schüler:innen diesem »Alltagsrassismus« nicht nur »auf der Straße begegnen«,

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 43

sondern dass dieser auch innerhalb des Schulsystems ›anzutreffen‹ ist bzw. dort sogar

strukturell verankert ist.43Dass FrauGumbach sich demVorwurf ausgesetzt sieht, »Aus-

länder zu hassen«, kann also auch daraus resultieren, dass Schüler:innen Erfahrungen,

die sie im Umgang mit den natio-ethno-kulturell Anderen (den »Deutschen«) tatsäch-

lich machen, jedoch nicht explizit und konkret benennen können, unzulässig generali-

sieren und Frau Gumbach deshalb eine Zugehörigkeit zuschreiben, die sie als zutiefst

verletzend erlebt: Die »Nazibraut«. Dieses Beispiel zeigt, wie leicht ein Teufelskreis ge-

genseitiger Fehlzuschreibungenund (tatsächlicher oder auchbloß empfundener)Unter-

stellungen entstehen kann.44

Darüber hinaus ist das inszenierende Spiel mit Zuschreibungen immer ambivalent:

Der Vorwurf, »Ausländer zu hassen«, kann als ein Vorwurf an die konkrete Lehrer:in ge-

meint sein und sich auf ihr Verhalten gegenüber ihren Schüler:innen beziehen.Der Vor-

wurf kann genauso ein vollkommenwillkürliches und gegenstandslosesMittel der Eska-

lation sein.Der Vorwurf kann aber auch als ein eher unglücklich zumAusdruck gebrach-

ter, aber durch Befunde der Forschung zu rechtfertigender Vorwurf an die Institution

Schule sein – sozusagen ein Ventil für das diffuse Gefühl als (Post-)Migrant:innen struk-

turell benachteiligt zu werden. Dementsprechend ergeben sich dann für Frau Gumbach

ganz unterschiedliche Möglichkeiten der Anschlusskommunikation, je nachdem, ob sie

den Vorwurf unmittelbar auf sich selbst bezieht oder ob sie ihn als etwas ansieht, was

durch sie selbst hindurch geht und letztlich an die Institution Schule gerichtet ist. Diese

Lesart würde Frau Gumbach die Möglichkeit eröffnen, sich dann nicht mehr als indivi-

duelle Person angegriffen zu fühlen, sondern den Vorwurf an den Verhältnissen einer

segregierenden Institution Schule zu relativieren.

In jedem Fall ist aber festzuhalten, dass der Kontext der (post-)migrantisch gepräg-

ten ›Brennpunktschule‹ Schüler:innen und Lehrer:innen abverlangt, sich in einem kom-

plexen und äußerst ambivalenten Zusammenspiel aus wechselseitigen Inszenierungen

und Zuschreibungen zu orientieren und zu verhalten. Und seine Brisanz erhält dieses

Wechselspiel dadurch, dass in natio-ethno-kulturellen Zuschreibungen ein besonderes

Eskalationspotenzial enthalten ist.

Zur Ambivalenz von Position und Perspektive der Lehrer:innen
im ›Brennpunkt‹ – Ein Zwischenfazit

Auf den letzten gut zwanzig Seiten konnte einerseits ein Eindruck gewonnen werden,

wie die soziale Position beschaffen ist, aus der heraus Lehrer:innen ihrer Arbeit im So-

zialraum ›Brennpunktschule‹ nachgehen. Andererseits konnte gezeigt werden, was die

Perspektiven ausmacht, durch die Lehrer:innen nicht nur auf diesen Sozialraum, son-

dern auch auf sich selbst und die Menschen, mit denen sie diesen Raum teilen, – die

Schüler:innen–blicken.PositionundPerspektivebedingen sichhierbei gegenseitig:Wie

eine Lehrkraft (vermittelt durch ihre Perspektive) auf das schulische Geschehen blickt,

beeinflusst maßgeblich, wie sie sich in ihm positioniert. Die Position erscheint nun als

Wirkung, die Perspektive als Ursache. Die Perspektive, aus der eine Lehrkraft auf sich

und ihr Umfeld blickt, ist andererseits aber auch das Resultat der Erfahrungen, die sie

(vermittelt durch ihre Position)macht und gemacht hat unddie sie und ihre Sicht auf die

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


44 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

Welt prägen. In dieser Auffassung erscheint also die Perspektive alsWirkungunddie Po-

sition als Ursache.Vor demHintergrund diesesWechselspiels aus Position und Perspek-

tive kann nun die Positions- und Perspektivbestimmung zusammengefasst werden, die

in den letzten neun Abschnitten entwickelt wurde:

(1) Zunächst wurde der defizitäre Blick problematisiert, mit welchem die Begriffe

›Brennpunkt‹ und ›Brennpunktschule‹ im öffentlichen, im schulischen und im

akademischen Diskurs verknüpft sind. Es wurde das Potenzial dieser Begriffe her-

ausgearbeitet, Segregation, Diskriminierung und Stigmatisierung zu perpetuieren

und sogar zu verstärken. Gleichzeitig wurde sichtbar, dass Lehrer:innen einen Be-

griff zur Charakterisierung ihres Arbeitskontexts brauchen, umüber diesen Kontext

sprechen und reflektieren zu könnenund ihn damit für sich und andere verständlich

zumachen.

(2) Daraufhin wurde der euphemistische Charakter vermeintlich potenzialorientierter

Etikettierungen problematisiert. Euphemismen und auch wissenschaftliche Be-

griffsbildungen erlauben es, auf den ›Brennpunkt‹ zu sehen, ohne sich dem ›Blick

zurück‹ aussetzen zu müssen. Es wurde sichtbar, dass diesen Begriffen eine exis-

tenzielle Dimension fehlt, welche sie für diejenigen anschlussfähig machen würde,

die im ›Brennpunkt‹ leben und arbeiten.

(3) In einem dritten Schritt wurden Potenziale für Lehrer:innen aufgezeigt, sich in po-

sitiver Weise mit dem ›Brennpunkt‹ zu identifizieren. Solch eine Identifikation er-

scheint aber weniger in Bezug auf den Begriff des ›Brennpunkts‹ wahrscheinlich als

in Bezug auf die hinter diesem Begriff liegende existenzielle Erfahrung einer Dop-

pelstruktur, in der sich Lehrer:innen zugleich als Teil des ›Innens‹ und ›Außens‹ des

›Brennpunkts‹ erleben.

(4) Eswurde sichtbar, dass dieseDoppelstruktur des Erlebens bewirken kann,dass Leh-

rer:innen nicht nur Differenzlinien zwischen sich und den Schüler:innen konstruie-

ren, sondern durch diese Differenzerfahrung auch distanziert auf ihre eigene Posi-

tion blicken können.Die hieraus resultierende Befremdungmit demEigenenwurde

als Habitussensibilität beschrieben und es wurde gezeigt, dass die Lehrer:innen die

Ausbildung vonHabitussensibilität als eine spezifische Anforderung ihrer Arbeit er-

leben.

(5) Aus solch einerHabitussensibilität ergeben sichSinnstiftungspotenziale fürdie Leh-

rer:innen, die in der kompensatorischen Schaffung von Zugang zu gesellschaftlicher

TeilhabedurchBildung liegen.Gleichzeitig konnte gezeigtwerden,dass dieses Sinn-

stiftungspotenzial ambivalent ist und bleiben muss, solange ein Schulsystem struk-

turell an der Aufgabe scheitert, allen Kindern unabhängig ihrer Herkunft gleiche

Chancen zu bieten.

(6) Anschließend wurde gefragt, welche Potenziale zur Identifikation mit der Schule

Lehrer:innen aufseiten der Schüler:innen sehen und ferner gezeigt, dass dieses

Potenzial eher in (noch) stärker stigmatisierenden Begriffen wie ›Ghetto‹- oder ›Ka-

nakenschule‹ als im Begriff der Brennpunktschule zu finden ist. Die Identifikation

mit dem Stigma ist ein in den Kulturwissenschaften und auch in der Linguistik gut

bekanntes Phänomen der Selbst-Ermächtigung.

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Position und Perspektive 45

(7) Die Selbst-Ermächtigung durch Identifikation mit dem Stigma des ›Ghettos‹ wur-

de daraufhin auf seine ambivalenten Konsequenzen für die Durchführung von Un-

terricht befragt. Solche Identifikationen können auf Seite der Lehrer:innen leicht in

Handlungsdilemmata münden: Einerseits können selbst-ermächtigende Inszenie-

rungendes Stigmasnicht einfach als deviantesVerhalten strikt sanktioniertwerden,

andererseits können sie vonseiten der Lehrer:innen aber auch nicht einfach akzep-

tiert werden.

(8) In einem zweiten Schritt wurde die Selbst-Ermächtigung durch Identifikation mit

dem Stigma der ›Kanaken‹ als kulturelle Inszenierung betrachtet und das ambiva-

lente Wechselspiel aus natio-ethno-kultureller Identifikation durch die Schüler:in-

nenundnatio-ethno-kultureller Zuschreibungendurchdie Lehrer:innenbetrachtet.

Hierbei konnten mit dem »analytisch-reflexiven Blick« und dem »richtenden Blick«

zwei »Blickarten« unterschieden werden, durch welche Schüler:innen als kulturelle

Gruppe konstruiertwerden.Der richtendeBlick kanndabei als besonders problema-

tisch erachtet werden, da er dazu tendiert, den natio-ethno-kulturell Anderen einen

homogenen und defizitärenWesenskern zu unterstellen.

(9) Im Gegenzug konnte aufgezeigt werden, wie Lehrer:innen selbst zum Gegenstand

natio-ethno-kulturellerZuschreibungenals ›Deutsche‹werden.Hierbeiwurdedeut-

lich, wie Differenzlinien verfestigt werden und in diesen Differenzlinien inhärente

Eskalationspotenziale weiter gesteigert werden. Sich im ambivalenten Zusammen-

spiel aus wechselseitigen Inszenierungen und Zuschreibungen zu orientieren und

zu verhalten kann als spezifische und besonders prekäre Herausforderung für Leh-

rer:innen im ›Brennpunkt‹ betrachtet werden.

Die systematische Rückschau zeigt, wie sehr sowohl Position als auch Perspektive der

Lehrer:innen im Sozialraum ›Brennpunktschule‹ von Ambivalenz geprägt sind. Diese in

vielerleiHinsicht auftretendeAmbivalenz ist oftmit einemEskalations- undKonfliktpo-

tenzial beladen,wodurch Position und Perspektive in besonderemMaße prekär werden:

Stets können Handlungen ungewollte Nebeneffekte erzeugen, stets kann sich die Inter-

pretation einerHandlung als falsch erweisen, stets könnenHandlungen vomGegenüber

falsch interpretiert werden, stets kann die eigene Position zur Disposition gestellt wer-

den.

In dieser Prekarität – so meine erste zusammenfassendeThese – liegt die Besonderheit

derHerausforderung,Lehrer:in im ›Brennpunkt‹ zu sein.Sie gibt demLehrer:innenhan-

deln oft eine dilemmahafte Struktur, bei der sich die vermeintlich richtige Entscheidung

stets doch noch als (ebenso) falsche herausstellen kann.

Herr Singer: Undmanchmal ist es dann halt auch so, dass man auch überreagiert, dass

man einzelne Schüler auch mal anschreit in ’ner Situation, wo das völlig überzogen

ist, weil man eben dann auch in der Situation nicht anders kann. Weil man ja viel-

leicht auch mal ’nen schlechten Tag hat. Weil man’s eben mal nicht schafft, wirklich

immer seine gute Laune zu behalten, unabhängig davon, wie die Situation gerade ist.

Der Klasse als Ganze dann immer positiv zu begegnen, das ist schon ’ne ganz schö-

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


46 Lehrer:innen im ›Brennpunkt‹

Schülern Dinge sagt oder tut, woman hinterher sagt, das war jetzt eigentlich völlig da-

neben. Und das sind so Situationen, wo ich sagen würde, die möchte man eigentlich

nicht unbedingt haben. Und da isses dann schon gut, wenn ick Kollegen hab’, denen

ich’s erzählen kann, wenn ick mir nich’ sicher bin, ob ick Mist gebaut hab.

Herr Krone: Man ist bei der Schülerschaft auch auf die Kollegen angewiesen, wie ich

finde. Man ist da immer dankbar, wenn man von Kollegen (lacht)… (Ortsteil C, Schule 1,

S. 206)

Dieses Buch sensibilisiert aber auch für die Chance und die begründete Hoffnung, die

in all dieser Ambivalenz steckt. Stets kann es zur Irritation von Erwartungen kommen –

und das heißt eben auch: zur Irritation defizitärer und essenzialisierender Erwartun-

gen. Die nachfolgenden Gespräche unter den Lehrer:innen sind ein eindrücklicher

Hinweis darauf, dass es im Sinne der fortlaufenden Professionalisierung Raumbraucht,

solche Irritationen gemeinsam und kollektiv zu bearbeiten. Auch der »richtende Blick«

zeigt Risse –Risse, auf die Kolleg:innen hinweisen können, ohne es sich hierfür auf dem

vermeintlich hohen Ross derWissenschaft bequemmachen zumüssen.

Wenn die Leser:in esmir erlaubt,mich zu dieser politischen Forderung hinreißen zu

lassen: Es braucht ausreichend bezahlte Arbeitszeit, die dafür vorgesehen ist, sich einer ge-

meinsamen professionellen und professionalisierenden Reflexion zu widmen.Hiermit sind kei-

ne Teamtreffen gemeint, in denen Aufgaben verteilt und Probleme gelöst werden, son-

dern strukturell verankerte bezahlte Arbeitszeit, in der sich Lehrer:innen ohneZeitdruck

dem offenen (und prinzipiell nicht abschließbaren) Versuch hingeben können, gemein-

sam zu verstehen.45

ne Herausforderung. Manchmal ist es tatsächlich so, dass man gegenüber einzelnen

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002 - am 14.02.2026, 16:56:06. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

