Position und Perspektive

Frau Gumbach: Aber ich will noch mal auf was anderes zuriickkommen. Ich muss die
ganze Zeit iiber diesen Begriff Brennpunktschule nachdenken. Wenn ich gefragt wer-
de, wo ich arbeite, dann merke ich selber, dass ich diesen Begriff eigentlich vermeiden
will, weil er so besetzt ist. Diese Reaktion, wenn man es sagt und dann (macht eine ent-
setzte Mimik) .« (Ortsteil B, Schule 2, S. 157)

Zur Ambivalenz der Begriffe >Brennpunkt< und >Brennpunktschule«

Frau Gumbach bringt mit dieser Auerung ein Dilemma zur Sprache: Wenn sie gefragt
wird, wo sie arbeitet, so benétigt sie einen im Gesprich anschlussfihigen Begriff. Dieser
Begriff muss dem Gegeniiber erlauben, ihren Arbeitsplatz einzuordnen und umstindli-
che Detailbeschreibungen zu vermeiden. Gleichzeitig kann sie bei der Verwendung die-
ses Begriffs eine von ihr unerwiinschte und abwertende Reaktion des Gegeniibers anti-
zipieren. Neben den erwiinschten Assoziationen wird der Begriff vermutlich eine ganze
Reihe defizitirer Assoziationen aufrufen. Frau Gumbachs Dilemma wird in ihrer For-
mulierung am »eigentlich« deutlich: Es zeigt an, dass Frau Gumbach sozusagen >wider
besseren Willens<an der Verwendung des Begriffs festhilt, da es ihr an passenden unbe-
lasteten Alternativen mangelt. Ein Blick in die Online-Portale verschiedener Leitmedien
bestitigt, dass der Begriff>Brennpunktschule«sich im 6ffentlichen Diskurs durchgesetzt
hat.!

Die erwartete Reaktion des Gegeniibers wird von Frau Gumbach jedoch nicht sprach-
lich ausgedriickt, sondern in einer von mir als »entsetzt« gedeuteten Mimik kommuni-
ziert. Der Ubergang von der verbalen Sprache zur Mimik erlaubt es ihr, die komplexe
Ambivalenz der Erfahrung der »Reaktion« auszudriicken, ohne diese einseitig reduzie-
ren zumissen. Dass ihre beiden Gesprichspartnerinnen Frau Gumbach auch ohne Wor-
te problemlos verstehen konnen, weist darauf hin, dass sie die geschilderten Erfahrun-
gen teilen bzw. iiber einen geteilten Erfahrungsraum verfiigen. Dass auch ich meine, die
Mimik unmittelbar verstehen zu kénnen, zeigt an, dass auch ich mich diesem geteilten
Erfahrungsraum zugehérig fithle.> Frau Gumbachs Mimik bringt den defizitiren Blick

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

20

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

auf den Punkt, mit dem ihre Umwelt durch die >Brille« des Brennpunktbegriffs auf den
sozialen Kontext ihrer Arbeit schaut.

Aber auch als Wissenschaftler:in ist mir die defizitire Perspektive vertraut, die in
Frau Gumbachs Mimik zum Ausdruck kommt. Auch in der Wissenschaft wird die Ver-
wendung des Begriffs »Brennpunktschule« problematisiert und diskutiert. Wihrend es
im Fall von Frau Gumbach so scheint, als wiirde es ihr an brauchbaren Alternativen man-
geln, haben sich in der Forschung mittlerweile verschiedene Begriffe mit verschiedenen
Akzentuierungen etabliert. Um sich von einem medial geprigten defizitiren Blick abzu-
grenzen, wird in der Forschung wahlweise von »Schulen in schwieriger Lage«, »Schulen
inbenachteiligten sozialen Lagen«, »Schulen in sozialraumlich deprivierter Lage«, »sozi-
alrdumlich segregierten Schulen« oder »besonders belasteten Schulen« gesprochen. Ich
selbst habe in meiner Dissertation von Schulen »im Kontext eingeschrinkter Erwartun-
gen«geschrieben.? In der Schuleffektivititsforschung sowie in Publikationen, welche die
Moglichkeiten von Schulentwicklung fokussieren, wird der Blick dagegen — in positiv(is-
tisch)er Manier — auf »erwartungswidrig gute Schulen in schwierigen Lagen« gerichtet.*

All diesen Begriffen ist gemein, dass sie versuchen, genauer zu benennen, worin die
soziale Problematik des betrachteten Phinomens liegt. Der Begrift>Brennpunktschule<ru-
fe hingegen Assoziationen wie Feuer und Gefahr auf und suggeriere gleichsam »eine
punktuelle Problemlage [...], die eine schnelle Losung respektive >Léschung« ermogli-
che«’. Demgegeniiber besitzen die oben genannten Fachbegriffe auf den ersten Blick
ein wesentlich grofieres konstruktiv-kritisches Potenzial, da es so scheint, als wiirden
die zugrunde liegenden (und also nicht blof3 auf der Oberfliche sichtbaren) Probleme
wesentlich priziser erfassen: Dabei verweist ein Begriff, der sich in einem Forschungs-
diskurs bewiahrt, nicht nur auf eine Problemdiagnose, sondern auf einen weiter gefass-
ten Komplex aus theoretischen und empirischen Zusammenhingen. Ein solcher Begriff
>biindelt« dann gegebenenfalls einen ganzen Diskurs.

Durch wissenschaftliche Begriffsbildungen kann der Fokus also auf »die strukturel-
len gesellschaftlichen Griinde, die diese Verdichtung von Benachteiligung [in einem so-
genannten >Brennpunktd erst moglich machten«® gerichtet werden. Und entsprechend
scheinen dann - im Optimalfall - in der forschenden Problementfaltung zugleich auch
Problembewiltigungsmoglichkeiten auf, die jenseits der oben bereits problematisierten
schnellen Losungen liegen und bessere praktische Bewihrungschancen haben.

Die Eingebundenheit eines wissenschaftlichen Begriffs in einen Diskurs hat aber
auch eine Kehrseite: Sie differenziert Moglichkeiten der Anschlusskommunikation. Wer
den Begriff »erwartungswidrig gute Schulen in schwierigen Lagen« wihlt, macht sich an
bestimmte Diskurse anschlussfihig, kappt jedoch zugleich auch die Verbindung zu all
jenen Diskursen, die beispielsweise die Bestimmung des zugrunde liegenden Problems
nicht teilen oder auch nur andere Schwerpunkte setzen. So ist es dann auch nicht ver-
wunderlich, dass der Begriff >Brennpunktschule< eben doch in fast allen oben genannten
Publikationen auftaucht, und sei es auch nur zum Zwecke einer gezielten Abgrenzungs-
geste.

Die Diskussionen um >passende« Begriffe fiir das betrachtete Problem florieren in
der Wissenschaft. Man sucht nach weniger abwertenden Alternativen, welche die Pro-
blematik des Problems besser beschreiben und erkliren konnen. Gleichzeitig scheint in
der Wissenschaft ein Bewusstsein dafir zu bestehen, dass diese begrifflichen Elabora-

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

tionen nicht unbedingt Eingang in die Schulkollegien finden. So schreiben beispielswei-
se die Schulentwicklungsforscherin Nina Bremm und Kolleg:innen unter der Uberschrift
»Reflexion von Etikettierungenx:

Im Kontext bildungspolitischer und gesellschaftlicher Diskurse werden Schulen an so-
zial deprivierten Standorten als>Brennpunktschulen<oder Schulen in>schwieriger< La-
ge etikettiert; zum Teil wihlen dort beruflich titige Personen Begriffe dieser Art auch selbst.”
(eigene Hervorhebung)

Die Autor:innen folgern aus der Feststellung dieser Differenz in den sprachlichen Um-
gangsweisen zwischen dem Feld der Forschung und dem beforschten Feld:

Eine differenzierte Auseinandersetzung der entsprechenden schulischen Akteure mit
dem Begriff der>schwierigen Lage<nimmt mit Blick auf die (Re-)Produktion von Diffe-
renzen in schulischen Interaktionen eine zentrale Rolle ein.?

An diesem Beispiel aus der Forschung wird die Gefahr eines akademischen Diskurses
deutlich, der sich allzu undifferenziert selbst einer »scholastischen Vernunft«® hingibt
und sich unbemerkt und ungewollt iiber die alltigliche Vernunft der vermeintlich »ein-
fachen Menschen« erhebt. Wihrend der Aufdeckung von »Defizitperspektiven von Lehr-
kriften«*® zweifelsohne ein kritisch-konstruktives Potenzial innewohnt, scheint mir der
Vorschlag, Lehrkrafte konnten und sollten das Problem der (Re-)Produktion sozialer Un-
gleichheit durch eine »differenzierte Auseinandersetzung mit dem Begriff« (siehe oben)
bearbeiten, eher an der Logik der Praxis vorbeizugehen.

Zwischen Defizitperspektiven und Euphemismen

Dass es Frau Gumbach im Gespriach mitihren Kolleg:innen und ihrem Umfeld an brauch-
baren begrifflichen Alternativen zum Begriff >Brennpunktschule« mangelt, muss nicht
an fehlendem Wissen oder an mangelnder Vertrautheit mit den Begriffen liegen, die von-
seiten der Forschung vorgeschlagen werden. So problematisiert ihre Gespriachspartne-
rin, Frau Ebert, beispielsweise etwas spiter im Gesprach die Suche nach Alternativen:

Frau Ebert: Das erinnert mich so ein bisschen daran, wie schwer sich die Férderschu-
len damals taten, den richtigen Namen zu finden, weil die immer mit so viel Ballast
beladen waren. Von der Hilfsschule zur Sonderschule zur Férderschule. Und eigent-
lich nimmt die Benennung immer abstrusere Formen an. So wie die Namen fiir Brenn-
punktschulen. Jetzt heiffen sie ja eigentlich »Schule mit Bonus-Programme, glaub’ ich.
(Ortsteil B, Schule 2, S. 157)

Frau Ebert zieht hier eine Analogie zwischen der Entwicklung des Begriffs Forderschu-
le aus dem mittlerweile verworfenen Begriff Hilfsschule und der Entwicklung einer Al-
ternative zum Begriff Brennpunktschule. Diese Entwicklung beschreibt sie als etwas, das
»immer abstrusere Formen« annimmt. Frau Eberts Ablehnung scheint sich nur vorder-
griindig gegen den Begriff Forderschule selbst zu richten. Denn Forderschule ist derjenige
Begriff, den sie in normalisierter Form selbst verwendet: Es ist »die Forderschule, fir
die die Benennungvariiert. Auch wird im Verlauf des gesamten Gesprichs immer wieder

- am 14.02.2026, 16:56:06.

21


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

22

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

deutlich, dass sich Frau Eberts Grundorientierung ganz klar von defizitorientierten Per-
spektiven abgrenzt. Von aufien betrachtet lisst sich also vermuten, dass der vergleichs-
weise potenzialorientierte Begriff der Forderschule ihr niher liegt als die Begriffe der
»Hilfs-« oder gar »Sonderschule«.

Durch die Analogie scheint es in Frau Eberts Auflerung aber dennoch, als wire
es genau diese entgegengesetzte und vermeintlich potenzialorientierte Perspektive,
durch die der Begriff »Schule mit Bonusprogramm« »abstrus« wirkt. Vermutlich ist
es aber weniger der Begriff selbst oder gar die potenzialorientierte Perspektive, die
Frau Ebert ablehnt. Vielmehr scheint es die Diskrepanz zu sein zwischen der Poten-
zialorientierung, die der Begriff auf Ebene der Benennung umzusetzen vorgibt, und
einer tatsichlichen Defizitperspektive, die er auf der Bedeutungsebene verschleiert.
Der Begriff lisst sich kaum anders denn als ein Euphemismus betrachten. Es ist kaum
vorstellbar, dass die Berliner Schulverwaltung, die den Begriff »Bonusschule« erdacht
und mit dem »Bonus-Programmc« als objektiv wirksame Kategorie installiert hat, vor
allem Potenziale und nicht Defizite mit diesen Schulen assoziiert. Es ist kaum vorstell-
bar, dass in der Verwaltungslogik all die offenen Entwicklungspotenziale wertgeschitzt
werden, wenn zugleich die tberdurchschnittlich hohen Schulabbruchs-Quoten und
unterdurchschnittlich niedrigen Schulabschluss-Quoten, die unterdurchschnittlich
niedrigen Schulinspektionsergebnisse und tiberdurchschnittlich hohen Zahlen von
Versetzungsantrigen bekannt sind.

Schon im Jahre 1995 nannte der Stadtsoziologe Jens Dangschat den Begriff >sozialer
Brennpunkt« einen zumindest »ehrlichen Begriff fiir die biirgerliche Hilflosigkeit«. Die
Existenz segregierter Quartiere werde in der Regel »verdringt, nicht gesehen, heftig be-
stritten. Sie entstiinden jedoch als »Folge absichtsvollen Handelns bzw. Nichthandelns,
des Verdringens von grundsitzlichen Zusammenhingen und des billigenden In-Kauf-
Nehmens von >Nebeneffekten«.« Der Begriff des »sozialen Brennpunkts« mache die-
se Probleme immerhin sichtbar. Mit dem Beginn des 6ffentlichen Brennpunktdiskurses
rund um die Ereignisse an der Riitli-Schule 2006 mégen das 6ffentliche Verdringen, das
Nicht-Hinsehen und das Bestreiten ein Ende gefunden haben. Gleichzeitig ist aber fest-
zustellen, dass dieses Ende des Wegsehens keinesfalls das »billigende In-Kauf-Nehmen
von >Nebeneffekten« in der Stadtplanung und auf dem Wohnungsmarke beendet hat.

Dieser Diagnose folgend kann eine potenzialorientierte Etikettierung von segregier-
ten Schulen durch Begriffe wie Bonusschule selbst als Vermeidungsmechanismus verstan-
den werden. Die Etikettierung erlaubt es, auf der einen Seite nicht genau hinsehen zu
miissen und vermittelt gleichzeitig dennoch das gute Gefiihl, nicht tatenlos weggeschaut
zu haben. Die potenzialorientierte Etikettierung erlaubt es also, auf segregierte Schulen
zu »sehenc, ohne tatsichlich auf sie zu »blicken«** : Wir kénnen uns in dem Gefiihl wie-
gen, ein Problem zu sehen und zu bearbeiten, miissen uns aber nicht mit all den exis-
tenziellen Details der Menschen auseinandersetzen, die von diesem Problem betroffen
sind und die unsere Perspektive und unser Selbstverstindnis méglicherweise radikal in-
frage stellen wiirden. In dieser Metaphorik wiirde sWirklich-zu-Blicken< bedeuten, dass
diejenige, die blickt, sich einem »Blick zuriick< aussetzt, den der angeblickte Gegenstand
aufsie selbst zuriickwirft. >sWirklich-zu-Blicken« wiirde bedeuten, sich von diesem »Blick
zuriick« affizieren zu lassen und sich selbst der nicht kontrollierbaren Wirkung auszu-
setzen, die dieser >Blick zuriick« auslost. Die potenzialorientierte Etikettierung erlaubt

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

hingegen, sich das Problem vom Standpunkt einer selbst vorgeschlagenen Lsung vor-
zustellen und damit all das auszublenden, was die Betrachter:in irritieren, storen oder
in Frage stellen konnte.

Welch grofRen Unterschied es machen kann, ob man gelegentlich in Zeitungen iiber
Brennpunktschulen und begonnene oder ausbleibende bildungspolitische Mafinahmen
liest oder aber sich mit ihnen in einem eher existenziellen Sinne befasst, wird an einer
Auflerung von Herrn Hiiter an der gleichen Schule (jedoch in einer anderen Gruppen-
diskussion) deutlich:

Herr Hiiter: Da denkt man erst so intensiv driiber nach, wenn man dann hier anfangt.
Ich muss ehrlich dazu sagen: Ich lebe seit'nem Vierteljahrhundert in Berlin. Ich wuss-
te, dass es hier sehr unterschiedliche Stadtviertel gibt. Aber bevor ich hier angefangen
habe, hab’ich nicht gewusst, dass es hier Schulen mit 'nem Migrationsanteil von tber
achtzig Prozent gibt, wo fast alle Eltern Transferleistungen empfangen. Das hab’ich so
nicht gewusst! Da musste ich also zwanzig Jahre hier leben, um das mitzubekommen.
Und ich glaub’, vielen Politikern ist das auch nicht bewusst. Obwohl die sich hauptbe-
ruflich mit solchen Sachen beschéftigen. Ich muss sagen, dass ich da schon manchmal
dran leide, dass mir schon ziemlich bewusst ist, dass wir hier irgendwie mit Folgen ei-
ner falschen Politik zu tun haben, also mit gesellschaftlichen Fehlleistungen im wei-
testen Sinne. Und dass wir da eigentlich nichts dran dndern konnen... Oder dass wir
eigentlich nur so’n bisschen an den Symptomen rumdoktern kénnen. Vieles von dem,
was wir hier so erleben, ist eigentlich ein politisches Problem. Das ist schon manchmal
frustrierend. (Ortsteil B, Schule 2, S. 133)

Auch wenn aus den biografischen Anteilen von Herrn Hiiters Erzahlungen wihrend der
gesamten Gruppendiskussion deutlich hervorgeht, dass er schon vor seinem Beruf als
Lehrkraft interessiert politische und sozio-kulturelle Fragestellungen verfolgte, wird der
»Brennpunkt« fir ihn erst wirklich sichtbar, als er von einem Stadtviertel, das er»aus der
Zeitung« kennt, zu einem Teil seiner Lebenswelt wird. Erst als der >Brennpunkt« »selbst
zum Akteur« wird, der auf Herrn Hiiter »zuriickblickte, erst als ihm als Betrachter somit
»etwas widerfihrt, das seiner Kontrolle nicht einfach unterliegt«”®, beginnt er, diesen
Kontext wirklich zu sehen. Dieser Lesart folgend konnen Euphemismen (und sogar die
methodisch kontrollierten Begriffsbildungen der Wissenschaften) auch den Charakter
von Seh-Barrieren annehmen. Sie verstellen uns den Blick auf die subjektiven Lebens-
wirklichkeiten der Menschen, mit denen wir uns zu befassen meinen.

Frau Eberts Denunziation des Begriffs >Bonusschule« als »abstrus« (siehe oben)
konnte auf ebenjene Funktion von Euphemismen verweisen, unliebsame aber eben
existenzielle Bedeutungsschichten zu verdringen. So wie der Begriff »Férderschulec
zwar das pidagogische Ziel der benannten Schulen korrekt beschreibt, unterschligt er
gleichzeitig die empirisch manifeste gesellschaftliche Kehrseite der Institution, nimlich
Menschen in speziellen Einrichtungen ab- und auszusondern. Der Begriff >5Sonderschule«
ist in dieser Hinsicht immerhin explizit und >ehrlich«.

Bemerkenswert ist aber auch, dass Frau Ebert nicht den von der Berliner Senatsver-
waltung installierten Begriff der Bonusschule verwendet, sondern mit einem ironischen
Licheln von »Schule mit Bonusprogrammc« (siehe oben, S. 21) spricht. Sowohl Ver-
fechter:innen als auch Kritiker:innen des politisch korrekten Sprachgebrauchs sollte

- am 14.02.2026, 16:56:06.

23


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

24

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

es leichtfallen, hierin eine mégliche humoristische Anspielung auf die Sprachrege-
lung >Menschen mit.. »..Migrationshintergrunds, >..besonderen Bediirfnissen< oder
>...Behinderung« zu erkennen. Dafiir, dass Lehrkrifte Gebote des politisch korrekten
Sprachgebrauchs zuweilen sowohl als alltagspraktische Kommunikationsbarriere als
auch als sozial-politisch problematischen Verdringungsmechanismus wahrnehmen,
gibt es in den Gesprichen einige Hinweise. Zum Beispiel:

Herr Hiiter: Mit Brennpunktschulen ist es nun mal so, dass das meistens Schulen in
Stadtteilen sind, wo der Anteil der Leute mit Migrationshintergrund besonders hoch
ist — auch wenn das vielleicht politisch inkorrekt ist, das auszusprechen. (Ortsteil B,
Schule 2, S. 125)

Gleichzeitig wirft die Frage nach der >korrekten< Benennung die Folgefrage auf, wer an-
gesprochen wird bzw. fiir wen gesprochen wird, wenn Begriffe wie »Bonusschules, >Schu-
le an einem sozial deprivierten Standort« oder >Brennpunktschule« benutzt werden. So
sehr der Begriff >Menschen mit Migrationshintergrund« dem oft abwertenden und auch
oft falschen Begriff >Auslinder« vorzuziehen ist, muss doch auch festgehalten werden,
dass sie von den Personen, die mit dem Begriff gemeint sind, zuweilen als unehrlich
empfunden werden. Der >pharisdische« Charakter des Begriffs >Menschen mit Migra-
tionshintergrund« entsteht dadurch, dass >Menschen ohne Migrationshintergrund«< mit
dem Begriff zwar 6ffentlich bekriftigen kénnen, anders als andere, nimlich nicht ab-
wertend iiber die angesprochene Gruppe von Menschen zu sprechen. Dennoch zeigt die
inflationire Verwendung des Begriffs ein offensichtlich vorhandenes Abgrenzungsbe-
diirfnis der sMenschen ohne Migrationshintergrund« gegeniiber dem vermeintlich An-
dersartigen an. In ihm driickt sich in unbeholfener Art und Weise eine uneingestandene
Abgrenzung vom Fremden aus, die fir die bezeichneten >Anderenc oft verstockt wirkt. So
wie die Schiiler:innen von Frau Ebert sich wohl tendenziell iiber den Begriff > Menschen
mit Migrationshintergrund« lustig machen wiirden, wiirden >Bonusschule« und >Schule
an einem sozial deprivierten Standort«vermutlich belustigte bis ablehnende Reaktionen
bei den Schiiler:innen hervorrufen. Potenzialorientierte und auch wissenschaftliche Be-
griffe konnen also insbesondere von denen, fiir die der sBrennpunkt« nicht blof3 ein von
auflen betrachtetes sozial-riumliches Phinomen, sondern vielmehr eine Lebensrealitit
ist, leicht als unaufrichtig oder euphemistisch empfunden werden — auch wenn solche
Begriffe natirlich mit der aufrichtigen Intention gebildet und genutzt werden, Defizit-
perspektiven zu vermeiden. Identifikationspotenziale fiir die Menschen, die im >Brenn-
punkt«leben und arbeiten, bieten derartige Begriffsbildungen also eher nicht.

Identifikationspotenziale fiir Lehrer:innen im >Brennpunkt«

Welche Identifikationspotenziale bietet der Begriff>Brennpunktschule« Auch diese Fra-
ge wird von Frau Ebert und ihren Kolleginnen thematisiert:

Frau Ebert: Aber Brennpunktschule find’ ich komisch und ich bin ganz sicher: Wenn
ich jeden Schiiler von mir fragen wiirde: »Gehst du auf 'ne Brennpunktschule?«, die
wiirden sagen: »Nein.« Die wiirden gar nicht wissen, was das ist (gemeinsames Lachen).

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

Sie kdnnen sich damit nicht identifizieren. Das ist mehr so, wie so’'n Code irgendwie.
Frau Kulikow: Aber der Brennpunkt bezieht sich ja auf den Kiez. Die Schule ist im
Brennpunkt.

Frau Ebert: Ja, aber auch das find’ ich fiir einen Kiez irgendwie... »Das ist ein Brenn-
punktkiez«...

Frau Kulikow: Na ja, aber da wollt’ ich nur sagen: Meine Téchter wohnen ja wie gesagt
in eben diesem Brennpunkt und die identifizieren sich total damit. Die wollen ja hier
wohnen.

Frau Ebert: Ja, aber mir gehts um die Namensgebung.

Frau Kulikow: Aber ich mein¢, dass das immer auch 'ne Frage der Auffassung ist, ob
das negativ besetzt ist oder nicht.

Frau Ebert: Ich find’ Brennpunkt ist erst mal so: Es brennt.

Frau Kulikow: Da is’ watt los.

Frau Ebert: Achso (lacht). (Ortsteil B, Schule 2, S. 157)

Das gemeinsame Lachen zu Beginn des Ausschnitts kann im verschriftlichten Transkript
leicht als defizitorientiertes>Lachen iiber« die Schiiler:innen missverstanden werden. Als
Beteiligter des Gesprichs habe ich es aber eher als ein gemeinsames empathisches >La-
chen mit«den (imaginierten) Schiiler:innen gedeutet: Frau Ebert, Frau Kulikow und Frau
Gumbach stellen sich vor, wie »abstrus« (siehe oben, S. 21) ihre Schiiler:innen nicht nur
den Begriff der Bonusschule, sondern auch den Begriff der Brennpunktschule finden
wiirden. Eventuell stellen sie sich sogar vor, wie die Schiiler:innen sich verschmitzt li-
chelnd blsd stellen und so Vorurteile karikieren, die iiber sie kursieren.™

So beobachtet Frau Kulikow, dass es nicht die Schiiler:innen, sondern ihre Téchter
sind, die sich mit dem »Brennpunkt« »total identifizieren«. Auf Nachfrage von Frau
Ebert raumt sie dann ein, dass es weniger der Begriff des Brennpunkts selbst ist, als die
Bedeutungen, mit denen dieser Begriff »besetzt ist«, mit denen sich ihre Tochter iden-
tifizieren. Und diese Konnotationen sind fiir ihre Tochter eben nicht negativ, sondern
positiv: »Da is watt los!«. Der >Brennpunkt« selbst steht vermutlich fir Attribute wie
Intensitit, Abenteuer, Hitze, Leidenschaft, Authentizitit und kulturelle Diversitit. Wer
wie ich selbst, schon einmal fiir ein paar Jahre in einem derjenigen Teile von Neukolln,
Wedding oder Kreuzberg gelebt hat, in denen sich vielfiltige Bars, Boutiquen, Clubs
und Restaurants zwischen Automaten-Casinos, Bordellen, Eck-Kneipen und Spitis
einreihen (oder sie verdringen), wird diese positive Besetzung des Begriffs und auch
die Identifikation von Frau Kulikows Toéchtern mit dem >Brennpunkt« unmittelbar
nachvollziehen kénnen.

Solche positiven Konnotationen kommen auch in Frau Dreses leidenschaftlicher Be-
schreibung ihres schulischen Arbeitsumfelds vor:

Frau Drese: Wenn mich jemand fragt: »)a, wie isses?« Dann sag ich: »]a, ist alles!« Es
ist schon, es ist traurig, es ist lustig, es ist interessant, es ist aufreibend... Also diese
Anteilnahme... Ich find’ das sehr intensiv. Das heifdt nicht, dass ich nicht abschalten
kann und dassich nichtauch froh bin, wenn ich sechs Wochen Sommerferien hab’. Aber
ich bin ehrlich gesagt gliicklich darliber, dass das, was ich tue, sinnvoll ist. (Ortsteil A,
Schule1, S. 94)

- am 14.02.2026, 16:56:06.

25


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

26

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

Das »Ja, ist alles« verweist auf ein Ubermaf} an Diversitit, das gar nicht explizit benannt
werden, sondern nur im »alles« in gebiindelter Weise zum Ausdruck gebracht werden
kann. Die schnell abfolgende Aufzihlung von Eigenschaften dient dann auch mehr dem
Zweck, die Unerschopflichkeit an unterschiedlich gearteten Erfahrungen anzudeuten,
als dem Ziel, sie klar und abschliefiend zu beschreiben. Wesentlich in dieser Aufzihlung
sind die Kontraste, die jeweils zwischen den einzelnen Attributen erzeugt werden (»es ist
schon, es ist traurig, es ist lustig, ...«). Es sind diese Kontraste, die sprachlich nicht ein-
fangbare Ambivalenz, welche eine ungeahnte Intensitit des Erlebens erzeugt. Plotzlich
ist das zuvor nur aus Romanen, Filmen oder den Nachrichten und damit indirekt erfah-
rene Leben direkt vor der Haustiir und steht fir die eigene Immersion, also fiir direkte
Erfahrungen, bereit.

Fir Lehrer:innen ist die Immersion in den >Brennpunkt« — anders als beispielswei-
se fir zuziehende Studierende — von existenzieller Natur: Beruflicher Erfolg und Miss-
erfolg und damit oft auch das Selbstbild der Lehrkrifte sind an die vorgefundenen Ver-
hiltnisse gekoppelt. Oder um die weiter oben ausgefithrte Blickmetapher wiederaufzu-
nehmen: Die Lehrkraft spiirt den >Blick des Brennpunkts, sie spiirt, wie das >Auge des
Brennpunkts« auf sie zuriickblickt, ohne dass sie sich diesem Blick entziehen konnte.
Sie wird zwangslaufig in unkontrollierter und unkontrollierbarer Weise affiziert. Und
so verwundert es dann auch nicht mehr, wie sehr Frau Drese — selbst zwar nicht in di-
rekter Nachbarschaft der Schule, jedoch in einer vergleichbaren >Ecke« wohnend - sich
mit ihrem >Brennpunkt«-Umfeld identifiziert. Die vermutlich nicht ganz unbewusst an
den Sprachgebrauch der Schiiler:innen angelehnte Formulierung »Ja, ist alles!«, bei der
das Subjekt ausgelassen wurde, gibt hierauf einen Hinweis.

Gleichzeitig ist nicht zu vernachlissigen, dass Lehrkrifte in der Regel — aufgrund
ihrer durch den Beruf gesicherten 6konomischen Situation — einen Riickzugsort inner-
halb des Brennpunkts besitzen. Wihrend fiir eine Schiiler:in, die ggf. gemeinsam mit El-
tern, Geschwistern und weiteren Verwandten in einer 3-Zimmer-Wohnung wohnt, der
>Brennpunkt« nicht an der Tiirschwelle endet, gilt fiir die im >Brennpunkt« lebende Leh-
rer:in meist, dass sie mit dem Betreten der eigenen vier Wande den >Brennpunkt« ver-
lasst. Fiir sie steht auch innerhalb des sBrennpunkts«< ein Auflen zur Verfiigung. Auch Frau
Drese thematisiert dieses >innere Aufienc: Sie kann dort »abschalten«. Und selbst wenn
das Abschalten im Alltag nicht gelingt, kann sie sich immerhin der »sechs Wochen Som-
merferien« sicher sein.

Die Mehrheit der Lehrkrifte, die in diesem Buch zur Sprache kommen, wohnt je-
doch auch geografisch aufierhalb des >sBrennpunkts<«. Unabhingig davon, ob die Lehr-
krifte den >Brennpunkt« bei der Riickkehr in ihre Privatsphire snach aulen«< oder snach
innencverlassen, ergibt sich in ihrem Leben aber ein und dieselbe Doppelstruktur in Be-
zug auf den >Brennpunkt«: Einerseits sind sie ein Teil des >Brennpunkts< und diesem in
unmittelbarer und unkontrollierbarer Weise ausgesetzt. Als Lehrer:innen blicken sie von
innen auf den >Brennpunkt« und werden von ihm angeblickt. Andererseits blicken sie als
privater Mensch von aufSen (oder eben von einem >inneren Auflend) auf den>Brennpunkts,
verfiigen also tiber die Moglichkeit, sich aufierhalb der Arbeitszeit dem Blick zuriick zu
entziehen. Es ist die jeweilige Situation, die bestimmt, in welchem Modus der >Brenn-
punkt<jeweils erlebt wird. Der Modus ist ein anderer, je nachdem, ob der Mensch gera-

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

de in der Schule ist und als Lehrkraft arbeitet oder zu Hause ist und als Privatperson das
Abendessen zubereitet oder den Kindern eine Gutenachtgeschichte vorliest.

Diese Doppelstruktur sollte Auflenstehende jedoch nicht dazu veranlassen, die
>Brennpunkts<-Erfahrung der Lehrkrifte als sunauthentischs, >nur scheinbar< oder sogar
sunaufrichtigc herabzustufen. Vielmehr scheint es mir gerade diese Simultanitit von
Innen und Aufien zu sein, welche fir die authentische Erfahrung des Brennpunkts als
Lehrkraft grundlegend ist und welche neben dem Privileg, tiberhaupt ein aufsuchba-
res >Auflen«< zu besitzen, auch seine ganz eigenen Herausforderungen und Probleme
mit sich bringt. Diese Doppelstruktur, gleichzeitig ein innerer Teil des Brennpunkts
zu sein und von Auflen auf den >Brennpunkt« zu blicken, scheint mir die Grundlage
fiir ein Verstindnis dessen zu bilden, was es bedeutet, Lehrer:in im >Brennpunkt< zu
sein. Hinsichtlich der Position und der Perspektive der Lehrer:innen im >Brennpunkt«
heifdt das, dass sie sich zwangsliufig immer an zwei unterschiedlichen Sozialriumen
zugleich ausrichten miissen: dem Sozialraum >Brennpunkt< und einem >eigenen<, dem
»Brennpunkt« duflerlichen Sozialraum.

Differenzlinien und Habitussensibilitat

Frau Ebert: Aberich merk’ hier schon, dassje ldnger ich —sag’ ich mal— mit so ’nem Kli-
entel, oderso’ner Schiilerschaft arbeite, desto mehr entferne ich mich von der Realitét
des Rests der Schiilerschaft, glaub’ ich. Ich kime mir fremd vor, wenn ich jetzt an 'ner
Sophie-Scholl-Schule oderam Gymnasium oder so unterrichten musste. Das wiirde mir
schwerfallen. Ich bin ja auch nicht wirklich dafiir ausgebildet, aber ich hab’ schon das
Gefiihl, dass man in so’ner Blase ist oder dass man jeden Tag in so 'ne Blase einsteigt.
Auch dadurch, dass ich auch nicht hier im Kiez wohne — und auch ganz bewusst nicht
hier wohne. Das war mir irgendwie immer wichtig, dass ich nicht im Dunstkreis mei-
nes Arbeitsplatzes wohne, um auch ganz bewusst nicht stindig nachmittags Schiiler
zu treffen. Ich hab’ auf jeden Fall ein bisschen das Gefiihl, dass ich hier in so eine Bla-
se einsteige oder dass das so'n bisschen 'ne zweite Parallelwelt ist. (Ortsteil B, Schule 2,
S.142)

Anders als Frau Drese hat Frau Ebert sich »ganz bewusst« entschieden, nicht »im
Dunstkreis« ihrer Schule zu wohnen. Die beiden Sphiren des Innen und Auflen schei-
nen dadurch klar voneinander getrennt. Die Metapher der »Blase«, bei der das Innere
eine »zweite Parallelwelt« darstellt, bringt diese Trennung zum Ausdruck. Es ist die
»Schiilerschaft«, welche in Frau Eberts Wahrnehmung mafigeblich zu bestimmen
scheint, wie sich die »Realitit« der dufleren Welt von der inneren »Parallelwelt« der
>Brennpunktschule< unterscheidet. Indem Frau Ebert ganz bewusst auf3erhalb der Blase
wohnt, scheint sie sich dann auch eher dieser duferen Welt zugehérig zu fithlen und
sich nicht der Parallelwelt der >Brennpunktschule« innerhalb der Blase zuzurechnen.
Die dufere Welt wird hierbei durch den »Rest der Schiilerschaft« reprisentiert, wie er
»an ‘ner Sophie-Scholl-Schule oder am Gymnasium« zu finden ist. Frau Ebert verortet
ihre eigene soziale Position also in der Nihe dieses »Rests der Schiilerschaft« und damit

- am 14.02.2026, 16:56:06.

21


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

28

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

in Distanz zu der Schiilerschaft an ihrer eigenen Schule. Mit Blick auf ihre Ressourcen
an 6konomischem, kulturellem und sozialem Kapital trifft dies vermutlich auch zu.

Gleichzeitig bezeichnet Frau Ebert die Realitdt der >Brennpunktschule< aber nicht
einfach als die Parallelwelt. Sondern sie spricht vielmehr von einer »zweiten Parallelwelt«
und deutet damit an, dass es auch noch eine >erste Parallelwelt« geben muss. Die eige-
ne und die fremde Welt werden — so scheint es — also gleichermafen als »Parallelwel-
ten« verstanden. Warum aber ist das bedeutsam? Ergibt sich dieses Verstindnis nicht
direkt aus dem Begriff der Parallelitit? Hier lohnt es sich, einen vergleichenden Blick auf
den Begriff der Parallelgesellschaft zu werfen, der sich auch in einem anderen Gesprich
mehrfach wiederfindet (S. 103f., S. 111).”

In der Rede von Parallelgesellschaften wird nur scheinbar ein Verhiltnis der Paral-
lelitit zum Ausdruck gebracht. In Wirklichkeit meint der Begriff, dass es einerseits ei-
ne>normale« Gesellschaft und andererseits eine Parallelgesellschaft gibt, wobei die Par-
allelgesellschaft auflerhalb dieser snormalen«< Gesellschaft existiert. Stimmig zur Meta-
pher der Parallelitit ist dabei nur, dass es vermeintlich keine Berithrungspunkte zwi-
schen diesen beiden verschiedenen Gesellschaften gibt. In Bezug auf die Richtung, in
diesich diese beiden vermeintlich berithrungslosen Gesellschaften entwickeln, wird aber
die eine Richtung eben als die >normale« oder >richtige« Richtung verstanden. Der Paral-
lelgesellschaft wird in der Regel unterstellt, >aus dem Ruder zu laufens, sich also in eine
>unnormale« und >falsche« Richtung zu entwickeln. Und der Begriff >Parallelgesellschaft«
meint dann eben ausschlieflich die sunnormale« Gesellschaft und keineswegs beide Ge-
sellschaften.

Die Rede von der »zweiten Parallelwelt« deutet also an, dass das Auflen (erste
Parallelwelt) und das Innen (zweite Parallelwelt) der Blase fiir Frau Ebert eben nicht
im Verhaltnis von unhinterfragter >Normalitit« und >Parallelgesellschaft« stehen. Frau
Ebert scheint Innen und Auflen der Blase vielmehr tatsichlich als zwei parallel zueinan-
der verlaufende Welten zu verstehen. Indem sie die Existenz zweier Welten andeutet,
die parallel zueinander verlaufen, bekommt man den Eindruck, dass Frau Ebert sich
keiner dieser beiden Welten selbst-verstindlich und in Ginze zugehorig fithlt. Auch zu
sihrer eigenen< Welt hat sie eine gewisse Distanz aufgebaut.

Frau Ebert beschreibt ihren Berufsweg (Lebensweg) auch als einen Prozess, bei dem
sie sich immer mehrvon der dufleren, ihr urspriinglich eigenen Welt »entfernt«hat, wes-
halbihr auch die Schiilerschaft dieser eigenen Welt zunehmend »fremd vorkommt«. Das
»Einsteigen« in die Blase hinterlisst also eine Wirkung bei Frau Ebert. Es verindert sie
derart, dass ihr die urspriinglich eigene Welt zunehmend fremder wird. Und sie betrach-
tet daher auch die urspriinglich eigene Welt zunehmend von auf3en.

Frau Eberts Kollegin Frau Gumbach bestitigt zunichst die Erfahrung, dass die Arbeit
in der »Blase« nicht spurlos an einem vorbeigeht, sondern tief in die eigene Persénlich-
keit eingreift:

Frau Gumbach: Es ist also nicht nur ein Eintreten in eine Blase und dann geh’ich abends
nach Hause und es hat nichts mit mir gemacht. (Ortsteil B, Schule 2, S. 143)

Vor allem aber expliziert Frau Gumbach kurz darauf, dass durch die Arbeit an einer
»Brennpunktschule< eben nicht nur die sBrennpunktschule« selbst als »Blase« oder »Par-

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

allelwelt« erscheint. Auch die eigene Welt, das eigene »zu Hause« wird nun als »andere
Blase«, das heifdt als rerste« Parallelwelt sichtbar:

Frau Gumbach: Die Schiiler merken schon, wo meine Grenzen sind. Aberich muss diese
Grenzen auch jedes Mal deutlich zeigen und deutlich formulieren. Und das ist etwas,
das ich aus dieser anderen Blase — dieser »Zu-Hause-Blase« — nicht kenne. (Ortsteil B,
Schule 2, S. 145).

Frau Ebert und Frau Gumbach tibertragen die Doppelstruktur, gleichzeitig ein innerer
Teil des Brennpunkts zu sein und von Aufien auf den >Brennpunkt« zu blicken, also auf
die soziale Position, die sie gegeniiber ihren Schiiler:innen einnehmen: Einerseits sind
sich die beiden Lehrerinnen bewusst dariiber, wie sehr sich ihre eigene Lebensrealitit
von der ihrer Schiiler:innen unterscheidet. Dadurch kénnen sie diese Differenz auch
als eine mogliche Erklirung dafiir ausmachen, warum ihnen viele Verhaltensweisen der
Schiiler:innen fremd vorkommen oder sie sogar vor vollig neuartige zwischenmenschli-
che Herausforderungen stellen, wenn sie in der Schule beispielsweise Grenzen »deutlich
zeigen und deutlich formulieren miissenc, die sie in der »Zu-Hause-Blase« einfach als
selbst-verstandlich gegeben voraussetzen konnen. Andererseits erlaubt thnen das Arbei-
ten und Leben an einer sBrennpunktschule« aber auch, aus ihrer eigenen biirgerlichen
Sozialposition herauszutreten, der eigenen >Normalitit« gewissermaflen als >Fremde«
gegeniiberzutreten und sie von dort aus zu hinterfragen.

Frau Lobosi, die an einer >Brennpunktschule« in einem anderen Ortsteil arbeitet, er-
kennt dieses Hinterfragen der eigenen sNormalitit« als eine grundlegende Herausforde-
rung, der sie sich in ihrer Arbeit stellen muss:

Frau Lobosi: Das Ding ist ja... Also wie kénnen wir das machen? Also wie schaffe ich es,
aus meinem bildungsbiirgerlichen studierten Hintergrund heraus zu verstehen, was
das eigentliche Problem ist? Mir gelingt das namlich nicht... Ich verstehe nicht, was die
nicht verstehen an dem Buch. (Ortsteil A, Schule 2, S. 101)

Frau Lobosi benennt den eigenen »bildungsbiirgerlichen studierten Hintergrund« expli-
zit als Differenzlinie zwischen sich und den Schiiler:innen. Sie markiert sich damit ge-
geniiber ihren Schiiler:innen selbst als sozial privilegiert. Bei ihrer Aufgabe, den >nicht-
bildungsbiirgerlichen« Schiiller:innen Bildung zu vermitteln, erlebt sie dieses Privileg je-
doch nicht als Vorteil, sondern eher als eine Hiirde. Der eigene bildungsbiirgerliche Ha-
bitus wird als Problem markiert: Es ist dieser Habitus, der das Erleben von Frau Lobosi
derart vorstrukturiert, dass es ihr »nicht gelingt«, ein Buch mit den Augen ihrer Schii-
ler:innen zu sehen. Der eigene bildungsbiirgerliche Habitus verhindert, dass Frau Lo-
bosi »versteht«, »was die nicht verstehen«. Gleichzeitig fragt sie nicht danach, was den
Schiiler:innen zu einem adiquaten Verstindnis fehlt, sondern »wie wir das machen kon-
nenc, wie »wir« Lehrkrifte die Schiiler:innen also trotz aller habituellen Vorprigungen
dennoch verstehen kénnen. Die Verantwortung zu >lernens, das heifdt die Aufgabe, sich
aus dem eigenen Habitus herauszulésen, verortet Frau Lobosi also bei sich selbst und ih-
ren Kolleg:innen. Um den Schiiler:innen das Lernen zu erméglichen, muss die Lehrer:in
zunichst lernen, wie Schiiler:innen die behandelten Lerngegenstinde erleben.

Frau Lobosis Aufierungen kénnen somit als Ausdruck von »Habitussensibilitit«
gedeutet werden: Die Konfrontation mit der positionsbedingten >Andersartigkeit< der

- am 14.02.2026, 16:56:06.

29


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

30

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

Schiiler:innen fithrt Frau Lobosi zu der Erkenntnis, dass ihre eigenen Verstindnismog-
lichkeiten durch ihre eigenen sozialen Prigungen, ihren eigenen Habitus beschrinkt
werden. Durch die Auseinandersetzung mit den ihr fremd wirkenden Habitus der Schii-
ler:innen wird eine »selbstbeziigliche Auseinandersetzung mit dem Eigenen« ausgeldst,
im Zuge derer aus dem »Habitus, der man [Frau Lobosi] ist oder war, ein »Habitus, den
man hat« werden kann."” Das eigene Erleben und Handeln erscheint einem dann nicht
mehr als natiirlich gegeben, sondern als gebunden an die eigene soziale Geschichte oder
Sozialisationsbiografie.

In einer solchen Sichtweise sind dann nicht mehr die Schiiler:innen in der Bring-
schuld, sich auf den Habitus der Lehrer:in einzustellen. Sondern es erscheint vielmehr
als wesentliche Herausforderung fiir Lehrer:innen im >Brennpunkt¢, den eigenen Habi-
tus zu reflektieren, zu hinterfragen und sich auf die Habitus der Schiiler:innen einzu-
stellen.’®

Aladin El Mafalaani warnt jedoch davor, aus der Feststellung, dass Habitussensibili-
tit — insbesondere an >Brennpunktschulen< - eine Herausforderung fur Lehrer:innen ist,
die sich fast zwangsliufig aus dem Unterrichtsalltag ergibt, eine an die Lehrer:innen ge-
richtete Forderung abzuleiten:

Die Forderung nach Habitussensibilitit — unter unveranderten Rahmenbedingun-
gen — wird nur sehr begrenzt zu einer Verbesserung von Chancengleichheit fithren.
Die Strukturlogik [des aktuellen Bildungssystems] (Finanzierung, Selektion, Ausbil-
dung und Anreize), die aus ungleichheitstheoretischer Perspektive widerspriichlich
bzw. destruktiv erscheint, ldsst kaum noch Spielrdume fiir ungleichheitssensible
Schulpraxis.”

Wiirde man von einer Lehrkraft fordern, dass sie sich nicht nur zeitlich permanent, son-
dern auch im Hinblick auf die grofSe Mehrheit (oder gar: alle) ihrer Schiiler:innen habitus-
sensibel verhalten solle, so wiirde dies fast zwangsliufig zur Uberforderung fithren. Wer
sein eigenes Handeln ununterbrochen hinterfragen muss, kann nicht mehr handlungsfi-
hig sein. Bleiben strukturelle Verinderungen im Schulsystem aus, welche die Moglich-
keitsbedingungen dafiir schaffen, dass Habitussensibilitit von der Verantwortung der
Einzellehrkraft abgekoppelt und in eine ungleichheitssensible Praxis ibersetzt werden
kann, so werden Lehrkrifte mit Herausforderungen allein gelassen, die sich letztlich aus
der Organisation des Schulsystems ergeben. Die Forderung, Lehrer:innen mégen doch
bitte mehr Habitussensibilitit ausbilden, triige dann dazu bei, sozialstrukturelle Proble-
me zu individualisieren.*®

Sinnstiftung vor dem Hintergrund wahrgenommener Differenz

Ein Bewusstsein fiir die sozialen Positionen der Schiiler:innen und die entsprechenden
Habitus kann Lehrer:innen dafiir sensibilisieren, dass Schiiler:innen »mit unterschied-
lichem Gepick an den Start ihrer Schullaufbahn« gehen und an >Brennpunktschulenc
seventuell eine grofiere Wegstrecke« zuriicklegen »und mehr Kompetenzen« erwerben
miissen als Schiiler:innen an anderen Schulen.” Herr Bastian folgert aus diesem Be-

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

wusstsein ein spezifisches Sinnstiftungspotenzial der Arbeit an einer >Brennpunktschu-
lec:

Herr Bastian: Das mag jetzt unfair klingen, aber ich freu mich natirlich viel mehr fiir
solche Schiiler, wie die hier, wenn die diesen Sprung geschafft haben; wenn die von
so einer Schulform das Abitur schaffen, als wenn so'n paar kleine verpimpelte Wohl-
standszoglinge, wie deine und meine Kinder es wahrscheinlich sein werden, das Abitur
dann irgendwann machen, nur weil es fiir sie eben zum guten Ton gehért. Und das ist
dann schon was Schénes. (Ortsteil B, Schule 1, S. 120)

Auch fiir Herrn Bastian ergibt sich dieses Sinnstiftungspotenzial aus einer reflektierten
>Fremdheit mit dem Eigenenc: Einerseits zieht Herr Bastian eine klare Grenze zwischen
Schiiler:innen »wie die hier« und Kindern »wie deinen [Hauke Straehler-Pohl] und
meinen«. Gleichzeitig distanziert er sich in seiner Wertung aber eben nicht von den
Schiiler:innen »hier«, innen im >Brennpunkt, sondern von seinen eigenen und meinen
Kindern aufierhalb des >Brennpunkts<. Diese Kinder beschreibt er selbst-ironisch als
»verpimpelte Wohlstandszoglinge«, die das Abitur vermeintlich deshalb anstreben,
weil es »eben zum guten Ton gehort« und es dann »irgendwann machen, weil ihnen
dafiir simtliche notwendigen Ressourcen und Unterstittzungsmafinahmen quasi »>in
die Wiege gelegt« wurden. Indem Herr Bastian die Bildungsleistung der biirgerlichen
Schiiler:innen als nicht wirklich ihre eigene auffasst, entwertet er sie symbolisch und
wertet damit zugleich die Bildungsleistung »solcher Schiiler, wie die hier« auf. Den
besonderen Sinn seiner Arbeit als Lehrer sieht er also gerade in der kompensatorischen
Schaffung von Zugang zu gesellschaftlicher Teilhabe fur Menschen, denen dieser Zugang
hiufig verwehrt wird; fitr Schiler:innen, die anders sind als er selbst; fiir Schiiler:innen,
die auf der anderen (inneren) Seite der Grenzfliche der »Blase« aufgewachsen sind — im
>Brennpunktc.

Die >Brennpunktschule< kann somit auch als eine Art Gretchenfrage in Bezug auf
Teilhabegerechtigkeit verstanden werden. An ihr zeigt sich, wie ernst es einer Gesell-
schaft damit ist, eine gerechte Verteilung von Teilhabemoglichkeiten auch tatsichlich
anzustreben und wie ernst das gesellschaftliche Versprechen gemeint ist, Teilhabege-
rechtigkeit iiber Bildung herzustellen. Fiir viele der Lehrer:innen, die in diesem Buch
zu Wort kommen, birgt es daher ein besonderes Sinnstiftungspotenzial fiir ihre Arbeit,
dass sie mit ihr einen praktischen Beitrag zur Beantwortung dieser Gretchenfrage leis-
ten kénnen:

Frau Villanova: Ich glaube es ist fiir uns auch belohnend, dass wir das Gefithl haben, wir
sind mittendrin. Was wir erleben, das ist halt das Thema in den Medien und einfach...
Das ist die gesellschaftliche Frage: Was fiir Erwachsene werden diese Kinder sein? Und
was fiir eine Gesellschaft werden sie hier auf die Bithne bringen? Und wir sind jetzt ein
Teil davon. Es ist nicht so, dass wir das Gefiihl haben, dass wir ausschlieflich positiv
dazu beitragen und dass alles toll wird. Das ist auch mit vielen Angsten verbunden.
Aber wir sind mittendrin. (Ortsteil A, Schule1, S. 94)

An dieser »gesellschaftlichen Frage« in unmittelbarer Weise mitzuarbeiten, macht die
Arbeit im >Brennpunkt« in einer besonderen Art und Weise »belohnend«. Gleichzeitig
deutet Frau Villanova jedoch auch an, wie prekir sie ihren Beitrag zu einer gerechteren

- am 14.02.2026, 16:56:06.

31


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

32

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

Gesellschaft einschitzt. Ihrselbst erlaubt die Arbeit an einer sBrennpunktschules, sich bei
der Mitarbeit an »der« gesellschaftlichen Frage als selbstwirksam zu erleben, ein »Teil
davon« oder »mittendrin« zu sein und hierdurch ihrer Arbeit einen hoheren Sinn zu ge-
ben. Die Zweifel, die sie mit Blick auf die Frage dufert, ob es ihr und ihren Kolleg:innen
jedoch auch tatsichlich gelingt, »ausschlief3lich positiv dazu beitragen«, sodass schlief3-
lich »alles toll wird«, deuten an, dass sie sich hierbei mit kaum zu iiberwindenden (struk-
turellen) Grenzen konfrontiert sieht. Die Sinnstiftung in der kompensatorischen Schaf-
fung von Zugang zu gesellschaftlicher Teilhabe ist nimlich nicht unproblematisch: Sie
resultiert aus der Einsicht in eine strukturell verankerte Ungleichheit und Ungerechtig-
keit, die es dann aufder Oberfliche bestmiglich zu kompensieren gilt— aber eben nur bestmog-
lich und eben nur auf der Oberfliche. Ein segregierendes Schulsystem scheitert schon
aus rein strukturellen Griinden an seiner Aufgabe, allen Kindern unabhingig ihrer Her-
kunft gleiche Chancen zu bieten, und es biirdet damit den Lehrer:innen die individuelle
Aufgabe auf, angesichts dieses strukturell bedingten Scheiterns dennoch Sinn zu stiften:

Herr Koltz: Und wir dirfen unseren Schiilern nicht unterstellen, dass sie das nicht auch
verstehen. Und damit hab’ ich so meine Probleme hier: Dass wir ihnen dieses Bild der
Hoffnung aufrechterhalten... sollen... missen... Dass sie gesellschaftlich alle Chancen
der Welt hatten, wenn sie sich denn im Unterricht konzentrieren und einen guten Ab-
schluss machen. Und dann haben sie alle Chancen, die es gibt? Nein, haben sie nicht!
Weil sie immer wieder... Ein Grofiteil unserer Schiiler wird immer an Barrieren stofden.
Selbst die, die 'nen top Abschluss machen, selbst wenn sie Abitur machen und danach
irgendwo studieren, dann stofden sie trotzdem irgendwann anirgendwelche Barrieren.
Vielleicht kommen sie durch, vielleicht aber nicht. (Ortsteil C, Schule 2, S. 218)

»Brennpunktschule« oder »Kanakenschule«? - Identifikation mit dem Stigma

Herr Koltz’ Unbehagen damit, »dieses Bild der Hoffnung« gegeniiber den Schiiler:in-
nen aufrechtzuerhalten, ihnen also das Gefiihl zu geben, sie hitten »alle Chancen der
Welt«, verweist darauf, dass es fir die Schiiler:innen vermutlich weniger befriedigend
oder gar sinnstiftend ist, sich zu vergegenwirtigen, dass ihre schulischen Leistungen —
im Vergleich zu gleichen Leistungen von »verpimpelten Wohlstandszoglingen« (siehe
oben, S. 31) — eigentlich mehr wert sind. Mittlerweile gilt es sogar als empirisch gesi-
chert, dass das deutsche Schulsystem sie strukturell benachteiligt, ihnen also bei glei-
chen schulischen Leistungen weniger Chancen erdfinet werden, als es bei sozio-6kono-
misch bessergestellten und autochthonen Schiiler:innen der Fall ist.** Fiir die Schiiler:in-
nen bietet es also vermutlich wenig Identifikationspotenzial, Gegenstand der Kompen-
sationsbemithungen der Lehrer:innen zu sein.

Herr Kriiger erkennt jedoch bei seinen Schiiler:innen ein anderes Identifikationspo-
tenzial, welches sich aus der Zugehérigkeit zur »Brennpunktschule« ergibt:

Herr Kriiger: Genau, weil man ja eben auch »Kiez ist«. Man ist Twenty-Three (macht
ein entsprechendes Handzeichen™, gemeinsames Lachen). Das liefert denen halt irgend-
wie auch Identitat, halt sozusagen Kiez zu sein, hier auf die (macht Anfiihrungszeichen)

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

»Kanakenschule« zu gehen und... Keine Ahnung. Das ist fiir die gar kein Stigma, son-
dern auch das, was ihnen Sicherheit gibt. (Ortsteil A, Schule 1, S. 82)

Durch das »Kiez sein« hebt Herr Kriiger die von ihm schon fast als existenziell gedeute-
te Identifikation der Schiiler:innen mit dem Stadtviertel hervor. Dass die Schiiler:innen
sich hier mit dem >Ghetto* und nicht blof§ mit einem geografischen Ort identifizieren,
belegt Herr Kriiger mit fiinf Beobachtungen:

Erstens klingt in der Identifikation mit dem Stadtteil, der im deutschlandweiten me-
dialen Diskurs als >Ghetto« bekannt ist, die Identifikation mit dem >Ghetto< zunichst
implizit an.

Zweitens wird diese Interpretation dann performativ durch das Nachahmen einervon
den Schiiler:innen verwendeten Handgeste gestiitzt, die aus dem Gangsta-Rap ent-
lehntist und auf die aus den USA stammenden Gesten des >East-Coast-E<und >West-
Coast-W«verweist.

Drittens wird die Deutung von Herrn Kriiger relativ explizit und gebiindelt zum Aus-
druck gebracht, indem er hier von seinen Schiiler:innen den Begriff der »Kanaken-
schule«*® {ibernimmt.

Viertens beobachtet Herr Kriiger eine Umdeutung des Begrifts, welche den Begriffins
Positive wendet (»gar kein Stigma«).

Und fiinftens beschreibt er eine affektive Funktion, welche diese Begriffsumdeutung
fir die Schiiler:innen seiner Einschitzung nach erfiillt, nimlich dass durch die Iden-
tifikation mit dem >Ghetto< bzw. der »Kanakenschule« einen Mangel an »Sicherheit«
kompensiert.

In seiner Deutung skizziert Herr Kriiger somit eine funktionale Erklirung fiir die Identi-
fikation der Schiiler:innen mit Begriffen und Kontexten, die in der Mehrheitsgesellschaft
stigmatisierend verwendet werden. In seiner funktionalen Erklirung nimmt Herr Krii-
ger zwei wesentliche Perspektivverschiebungen vor:

Erstens: Die Schiiler:innen sind fortan nicht mehr Objekte einer stigmatisierenden
Beschreibung durch andere, sondern Subjekte im Kampf um Deutungshoheit.
Zweitens: Die Ursachen fiir das >Ghetto-Verhalten« der Schiiler:innen, das im Rah-
men der Schule pathologisch und defizitir wirkt, wird nicht mehr in mangelnder
Erziehung, unaufgeklirten Wertvorstellungen oder fehlenden Lebenszielen gesucht,
sondern in der sozialen Lage der Schiiler:innen, welche ihnen die Befriedigung ihres
Grundbediirfnisses nach Sicherheit nicht mehr gewéhrleisten kann.

Diese Identifikation der Schiiler:innen mit dem >Ghetto« inklusive der hier skizzierten
Perspektiv-Verschiebungen hat Stefan Wellgraf in einer ethnografischen Studie detail-
liert herausgearbeitet.* Wellgraf zeigt auf, wie die Aneignung dieses stigmatisierenden
Begriffs durch die Schiiler:innen zur Strategie der Selbstaufwertung und Selbstermich-
tigung und fiir sie damit — in einer durch Erniedrigungs- und Ausgrenzungserfahrungen
gepragten Adoleszenz — zu einer »Quelle des Stolzes« wird.

- am 14.02.2026, 16:56:06.

33


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

34

Lehrer:innen im >Brennpunkt«
Zur Ambivalenz der Identifikation mit dem Stigma

Gleichzeitig warnt Stefan Wellgraf jedoch davor, die Ghetto-Identifikation einseitig als
Quelle des Stolzes zu romantisieren. Oft bringt sie Verhaltens- und Wirkungsweisen
mit sich, die nicht blof unter dem Blick der Institution Schule problematisch erschei-
nen, sondern sexistische, homophobe und rassistische Diskurse und Praktiken fortset-
zen und verfestigen. Fiir die Lehrer:innen kann dadurch ein akuter Handlungsdruck im
Unterricht entstehen, da sie erstens dafiir verantwortlich sind, dass es im Rahmen des
Unterrichts nicht zu verbaler und psychischer Gewalt kommt und dass solche Diskurse und
Praktiken zweitens stets ein latentes Potenzial in sich bergen, auch in physische Gewalt zu
miinden.

Frau Drese: Und dieses Entziffern... Irgendwie dieses Lesen... Wie kann man das jetzt
einordnen? Ich will mich ja auch nicht lacherlich machen, wenn ich sage: »Wir miis-
sen jetzt reden!« Und: »Der wird gemobbt!« Und so. Da gibts auch noch ganz andere
Beispiele, das hatten wir auch alles in der Klasse. Aber da denke ich: »Ist das jetzt zu
viel an der falschen Stelle? Und sind da nicht vielleicht andere Dinge, die man nicht
sieht?« Aber ich mochte trotzdem, dass gewisse Grundregeln einfach gelten. Was soll
man da aushandeln? Auch wenn’s mich selbst eigentlich nicht stért, muss man ja ir-
gendwie manchmal so 'nen Kontext oder so 'ne Regel auch einfach durchsetzen. Ich
selbst konnte da auch 'nen ganzen Tag driiber hinweghoren, iber diese Beleidigungen
und einfach ins eine Ohr rein, aus’'m anderen raus. Aber ich frag’ mich dann immer:
»Aber wo geht das dann hin?« Dann kommt immer noch eins drauf, immer noch eins
draufundich glaube auch durchaus, dass es Schiiler gibt, die das nicht den ganzen Tag
horen wollen. Denn trotzdem hat ja jeder das Recht, nicht jeden Tag angedetscht zu
werden, auch wenn das hier nach dem Motto lduft: »Wir machen das hier so.« Aber es
bleibt halt auch unbefriedigend.

Herr Kriiger: Ja, und bei denen halt dieses Zwischen zu deuten, was ist Spiel und was
ist Ernst, das ist halt sowohl fiir uns ganz schwierig zu durchschauen und fir die ist es
aber genauso, weil bei denen das Ganze schnell umschlagt, weil sie...

Frau Drese: ..weil sie ihre eigenen Grenzen nicht einhalten kdnnen. Also das Spiel funk-
tioniert irgendwie eine Weile auf einer bestimmten Ebene. Und dann sagt einer was
Uberdie Eltern oder die Mutter und dann drehen alle durch. Sie kénnen sozusagen ihre
eigenen Spielregeln nicht anwenden. Und dann sind wir trotzdem gefragt und deswe-
gen sagen wir auch immer schon vorher: Auch nicht aus SpaR! Weil die immer sagen,
alles sei aus Spaf und ab irgendwann ist es eben nicht mehr Spaf und untereinander
sind sie sich dabei selber manchmal nicht so einig.

Herr Kriiger: Aber das hat, meine ich, ja mit diesem kulturellen Code zu tun, den wir
quasi lernen miissen. Oder miissen wir das itberhaupt lernen? (Ortsteil A, Schule1, S. 82)

Bemerkenswert an Frau Dreses Darstellung ist, dass sie das Ausleben eines >Ghetto-
Codes« nicht einfach pauschal ablehnt oder propagiert, dass es im Schulleben unter
Sanktion zu stellen sei.”” Stattdessen formuliert sie eine Herausforderung, die sich fiir
sie als Lehrerin ergibt, bzw. eine Aufgabe, der sie sich — ob sie will oder nicht - stellen
muss, wenn sie sich vor ihren Schiiler:innen »nicht licherlich machen will«: Sie muss
lernen, dieses Verhalten zu »entzifferng, es zu »lesen« und es also so zu verstehen, wie

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

die Schiiler:innen es verstehen.*® Frau Drese bringt zum Ausdruck, dass ihr ein geteilter
Erfahrungsraum mit den Schiiler:innen fehlt, eine Art >Ghetto-Habitus¢, der es ihr
erlauben wiirde, >Ghetto-Verhalten« intuitiv zu verstehen und etwa Situationen, die
tatsichlich eskalieren, von solchen zu unterscheiden, in denen sich eine Eskalation noch
leicht abwenden lasst.

Herr Kriiger markiert diese dichotome Unterscheidung zwischen tatsichlicher
Eskalation und méglicher Deeskalation als eine binire Grenze zwischen »Spiel« und
»Ernst«. Aus der Tatsache, dass »bei denen das Ganze schnell umschligt«, folgert er,
dass diese Grenze fur die Schiiler:innen »genauso« schwer zu durchschauen ist wie
fiir sich selbst und seine Kolleg:innen. Unhinterfragt bleibt dabei, dass der »kulturelle
Code« auf einer tatsichlich existierenden Grenze, einer den Schiiler:innen »eigenen
Grenze« aufbaut. Einer Grenze, die sie blofd »nicht einhalten konnen«, wie Frau Drese es
ausdriickt. Genau in dieser Annahme, dass dem Code tatsichlich eine Grenze zugrun-
de liegt, scheint aber das lehrer:innenseitige Missverstehen des >Ghetto-Verhaltens«
begriindet zu sein.

Moritz Ege arbeitet in seiner ethnografischen Studie »Ein Proll mit Klasse« am Bei-
spiel des >Sich-Breit-Machens«< heraus, dass der selbstermichtigende Charakter solcher
codierten Verhaltensweisen eben gerade darin liegt, dass die Grenze zwischen Eskala-
tion und Deeskalation von Beginn an offen gehalten wird und erst nachtriglich von der
»sich breit machenden« Person selbst gezogen wird: Wer sich breit macht, hilt sich sowohl
das Potenzial zur Deeskalation als auch das Potenzial zur Eskalation offen und generiert
gerade dadurch Deutungs- und Handlungsmacht:

In Goffmans Terminologie der Interaktionsdramaturgie formuliert, stellen sich solche
Episoden, die immer wieder als Figuren-typisch angefithrt werden, dann so dar: Wenn
ego sich im offentlichen Raum »breit macht, biirdet es der Gegenseite in der stadti-
schen Situation — alter — die Frage auf, wie ego einzuschitzen ist, was es im Schilde
fithrt. Ego»affiziert«alter—jagtihm oderihrzum Beispiel Angst ein—und wird seiner-
seits »affiziert«, indem es die eigene Wirkung auf alter registriert, indem es die eigene
Wahrnehmung und Erfahrung intensiviert, und indem sich ihm neue Handlungsop-
tionen erschliefien. »Sich breit machen« heif’t, mehr Platz einzunehmen, als fiir ge-
wohnlich vorgesehen ist, und vielleicht auch in alters »personal space« einzudringen
und es damit zum Ausweichen oder zum Konflikt zu zwingen. Das muss keine Eska-
lation beinhalten, im Gegenteil gewinnt ego die Option der Deeskalation — »Ich spiel
doch bloRR«— und kann so tun, als habe es Einschiichterung nie im Sinn gehabt.?

>Ghetto-Codes« so zu verstehen, wie die Schiller:innen sie verstehen und die eigenen
Handlungen an diesem Verstindnis zu orientieren, wiirde fiir die Lehrer:innen dann
auch bedeuten, den Schiiler:innen die retrospektive Deutungs- und Handlungsmacht
iiber Eskalation und Deeskalation zu iiberlassen — sie also gewdihren zu lassen. Die Schii-
ler:innen gewihren zu lassen, wiirde wiederum die oft sowieso schon »fragile Ordnung«
des Unterrichts weiter unterminieren und damit fast zwangsliufig Erfahrungen »bis-
weilen tiefgreifender schulischer Disziplinarkrisen« verschirfen.*® Wollen Frau Drese
und Herr Kriiger ihre institutionelle Rolle als Lehrer:in nicht selbst unterwandern, so
miissen sie sich der Gefahr aussetzen, sich »licherlich zu macheng, indem sie aus ihrer
Lehrer:innenperspektive heraus Spaf} als Ernst missverstehen oder Ernst als Spafl. Sie

- am 14.02.2026, 16:56:06.

35


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

36

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

sind also letztlich dazu gezwungen, die Grenze zwischen Spaf’ und Ernst selbst zu zie-
hen, unabhingig davon, wie die Schiiler:innen sie verstehen.

So hinterfragt Herr Kriiger auch am Ende dieser Gesprachssequenz, ob der »kultu-
relle Code« des >Ghettos< von ihm und seinen Kolleg:innen iiberhaupt gelernt werden
muss. Und auch in der Gruppendiskussion bleibt diese Frage letztendlich un-entschie-
den. Das Entziffern-Lernen bleibt eine Aufgabe der Lehrer:innen; das eigene Handeln nicht
von dem daraus resultierenden Verstindnis bestimmen zu lassen auch.

Die Lehrer:innen miissen also einerseits >Ghetto-Verhalten< unterbinden, um vul-
nerable Schiiler:innen vor psychischer (und ggf. auch physischer) Gewalt zu schiitzen.
Andererseits wiirde es aber im Sinne einer emanzipatorischen und auf soziale Gerech-
tigkeit zielenden Pidagogik gelten, die Ablehnung der benachteiligenden gesellschaftli-
chen Verhiltnisse, welche in der>Ghetto«Identifikation zum Ausdruck gebracht wird, zu
kanalisieren und die Schiiler:innen bei der Findung und Artikulation gewaltfreier (und
auch nicht gewalt-anfilliger) Formen der Kritik und emanzipatorischen Praxis zu un-
terstiitzen.

Dafiir, wie leicht es jedoch ist, an diesem Ziel zu scheitern, sich in Widerspriichen
zu verfangen und letztendlich — wider Willen — zu einer Reproduktion der benachteili-
genden Strukturen beizutragen, gibt es eindriickliche Beispiele sowohl aus der Praxis als
auch aus der (Erziehungs-)Wissenschaft.*

Natio-ethno-kulturelle Zugehdrigkeiten zwischen Identifikation
und Zuschreibung

Die bisherigen Ausfithrungen legen es nahe, die Identifikation der Schiiler:innen mit
dem Stigma als kulturelle Inszenierungen zu verstehen, in denen die Schiiler:innen ihre Zu-
gehorigkeit(en) zu einer (oder mehreren) spezifischen Kultur(en) zum Ausdruck bringen.
Gleichzeitig inszenieren Schiiler:innen hierbei nicht nur sich selbst. Mit jeder Inszenie-
rung entsteht fiir die Lehrer:in nicht nur ein Bild der jeweiligen Schiiler:in, sondern auch
ein Bild derjeweiligen Kultur, der sich die Schiiler:in zuzurechnen scheint. In kulturellen
Inszenierungen bringen Schiiler:innen also nicht einfach nur ein Bild ihrer selbst zum
Ausdruck, sondern erzeugen stets auch das Bild einer Kultur, die mit ihnen assoziiert
wird.

Im vorigen Abschnitt haben wir solche Inszenierungen in Bezug auf eine raue und
dominante >Ghetto-Kultur« betrachtet, in welcher die Grenze zwischen Spaf und Ge-
walt verschwimmt. Unbeachtet blieb dabei bisher, welche Rolle die Inszenierung »natio-
ethno-kultureller Zugehérigkeiten« durch die Schiiler:innen bzw. die Zuschreibung sol-
cher (vermeintlichen) Zugehoérigkeiten durch die Lehrer:innen spielt. Hiermit sind In-
szenierungen und Zuschreibungen gemeint, bei denen die Dimensionen der »Nation,
>Ethnizitit« und >Kultur< ineinander verschwimmenc, wobei sich in der Regel stets auf
(mindestens) zwei dieser drei Zugehéorigkeitskontexte zugleich bezogen wird.**

Herrn Kriigers Beobachtung, dass es die »Kanakenschule« (siehe oben, S. 33) ist,
mit der sich die Schiiler:innen identifizieren, lisst durchscheinen, dass natio-ethno-
kulturelle Zugehdorigkeiten ein durchaus sichtbarer Teil der kulturellen Selbst-Inszenie-
rung der Schiiler:innen sind.* Folgende Beschreibung von Herrn Singer stellt die natio-

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

ethno-kulturelle Dimension der Selbstinszenierung als »Kanaken« wesentlich expliziter
heraus:

Herr Singer: Und unter Schiilern kann man immer mal wieder beobachten, dass ein-
zelne von den jungen Mannern sich darin erproben, so ein bisschen so den Paten zu
geben. Also sie bringen hier halt schon mal so was, wie: »Du machst jetzt mal das fiir
mich!«, und »Du holst mir mal da was!« und »Hast du mal 'nen Euro?'« und »Gib mal
herl«und so. Naja, und in der Phase, wo die Schiiler ausprobieren... Das ist ja sowieso
immer so, wenn die Schiiler neu sind. Egal ob sie jetzt sozusagen dazu stoflen oder ob
sie schon in der Siebten geballt kommen. Dann probieren die mitjedem alles aus. Da
waren wir ja auch nicht anders. Und in dieser Phase hort man schon ganz besonders
von den Kolleginnen—also wir beide konnen das ja auch nur aus zweiter Hand sagen—,
dass sich da insbesondere von den jungen Médnnern einzelne versuchen zu profilieren.
Die letztendlich auch ein bisschen auf der Kulturschiene fahren mdochten. Die Schiiler-
schaft ist ja manchmal ganz lustig, die kennen ja auch simtliche Klischees tiber den
tirkischen Macho. Und ditt méchten sie halt auch spielen, auch wenn sie selbst gar
nicht der Typ dazu sind. Und dann heifdt es eben: »Na, wir sind halt die Kanaken!«, und
dann geht man eben auch so miteinander um. (Ortsteil C, Schule1, S. 208)

Ausgangspunkt von Herrn Singers Beschreibung ist ein Verhalten, das eine dominante
Minnlichkeit inszeniert und insbesondere gegeniiber Frauen (»hort man ganz beson-
dersvon den Kolleginnen«) aufgefithrt wird.** Das inszenierte Dominanzverhalten wird
zunichst in den Kontext der Aushandlung einer Hierarchie innerhalb einer Schulklasse
gestellt, die — so die Annahme - »sowieso immer« und damit ganz unabhingig von na-
tio-ethno-kultureller Zugehérigkeit ablaufe. Die Trennung von Gruppen zwischen dem
»wir« und dem Anderen erscheint zunichst als zeitliche Unterscheidung zwischen da-
mals und heute (»da waren wir ja auch nicht anders«) und stellt die generationeniibergrei-
fende Gemeinsambkeit trotz zeitlichen Unterschieds heraus. Vor dem Hintergrund dieser
herausgestellten Gemeinsambkeit erscheint die Thematisierung der »Kulturschiene« als
Unterscheidungsmerkmal jedoch umso ambivalenter und unterstreicht deren Relevanz.
Das Inszenieren dominanter Minnlichkeit wird in der Folge dann auch an »Klischees
iiber den tiirkischen Macho« gebunden und somit explizit als Inszenierung natio-ethno-
kultureller Zugehorigkeit markiert.?> Auch bestitigt Herr Singer die bereits von Herrn
Kriiger beobachtete Identifikation der Schiller:innen mit diesem Klischee.

AufFillig ist hierbei, dass Herr Singer in seinen Formulierungen durchgehend den
Inszenierungscharakter betont (»den Paten zu geben«, »ausprobieren«, »auf der Kultur-
schiene fahren machten«, »kennen ja auch simtliche Klischees« »mdachten sie halt auch spie-
len«). Fiir Herrn Singer sind die Schiiler:innen also autonome und bewusst handelnde
Subjekte bei der Inszenierung ihrer Zugehérigkeit(en).>® Diesen bewusst handelnden
Subjekten gesteht Herr Singer dann auch die Fihigkeit zu, eine mogliche Distanz zwi-
schen der Selbstinszenierung (unter anderem als »tiirkischer Macho«) und ihrer eigent-
lichen Persénlichkeit einzunehmen (»auch wenn sie selbst gar nicht der Typ sind«). Herr
Singer gehtalso davon aus, dass es den Schiiler:innen prinzipiellméglich ist, Differenzen
zwischen sich und einer inszenierten Rolle zu erkennen und pragmatisch sowie reflexiv
mit dieser Differenz umzugehen. Herr Singer rechnet damit, dass die Schiiler:innen in
der Lage sind, mit inszenierten Rollen zu »spielen«.’” Dennoch deutet Herr Singer an,

- am 14.02.2026, 16:56:06.

37


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

38

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

dass dieses Spiel nicht ohne Konsequenz fiir die lokale Kultur innerhalb seiner Klasse
bleibt. Das Spiel mit Inszenierungen hat Auswirkungen auf die Handlungs- und Ver-
haltensoptionen, die ihm und seinen Schiiler:innen zur Verfugung stehen (»und dann
geht man eben auch so miteinander umc). Auch wenn Herr Singer also die kulturelle In-
szenierung des »Kanaken« in seinen Konsequenzen fiir den Unterricht problematisiert,
vermeidet er es, von der Selbstinszenierung der Schiiler:innen als »Kanaken« auf deren
vermeintliches >Wesen«zu schliefRen. Ganz anders geschieht esin den Berichtenvon Frau
Brusemann:

Frau Brusemann: Mir fillt gerade ein.. Weil du ja sagtest, die kriegen den Input nicht.
Ich hatte grad’ 'ne zehnte Klasse und dann sollten sie was vorlesen. Wir wollten ge-
meinsam 'nen Text lesen und einer sollte vorlesen. Aber die weigerten sich alle irgend-
wie. Sie wollten nicht oder konnten nicht oder was weifs ich... Na ja, da ist mir der Kra-
gen geplatzt und da hab’ ich gesagt: »Menschenskinder, wie wollt ihr denn euren Kin-
dern mal ’'n Buch vorlesen?«, »Tiirken lesen ihren Kindern kein Buch vor!« sachte dann
eine Schiilerin. Ich sach’: »Wie armselig ist das denn!« (Ortsteil B, Schule 3, S. 175)

Ausgangspunktist hier eine Situation, in der Frau Brusemann nach eigener Aussage »der
Kragen geplatzt«ist. Die Situation wird also explizit als eine Situation der Konfrontation
gerahmt, in welcher es wohl relativ unstrittig ist, dass die Frage »Menschenskinder, wie
wollt ihr denn euren Kindern mal 'n Buch vorlesen?« nicht als motivierende Frage, son-
dern vielmehr als Vorwurf zu verstehen ist. Die Schiilerin scheint mit einer >Retourkut-
sche« zu antworten und hierbei die — von Herrn Singer thematisierte — »Kulturschiene«
zu »fahren«: Anstatt sich zu verteidigen und den Vorwurf zuriickzuweisen, inszeniert
die Schiilerin ihre Zugehorigkeit zur natio-ethno-kulturellen Kategorie der »Tiirken« als
Erklirung fiir ihr vermeintliches Desinteresse am Lesen. Dabei trifft sie vermutlich nur
vorgeblich eine allgemeine Aussage tiber »Tiirken« und >deren« Leseverhalten. Denn ihre
>Retourkutscheckann ebenso gut auch als ironischer Kommentar auf den >Blick« gelesen
werden, mit dem Frau Brusemann - so die inszenierte Unterstellung der Schiiler:in -
auf »Tiirken« schaut.

Der Logik der Eskalation folgend korrigiert Frau Brusemann diese mogliche Unter-
stellung dann auch nicht, sondern reagiert mit einer Degradierung bzw. Beschimung
(»Wie armselig ist das denn!«). Als »armselig« wird hier vermutlich nicht nur ein bewuss-
tes und ironisches Fahren der »Kulturschiene« zu Eskalationszwecken durch die Schii-
ler:in bezeichnet, sondern das vermeintliche Desinteresse von Tiirken daran, ihren Kin-
dern Biicher vorzulesen.

Eine solche Eskalationsdynamik entsteht hier dadurch, dass die Lehrerin und die
Schiilerin sich beidseitig nicht die Fahigkeit der reflexiven Distanzierung von eigenen Zu-
gehorigkeits-Inszenierungen zugestehen und diese stattdessen wortwortlich nehmen.
Denn selbst wenn Frau Brusemann mit ihrer Beschimung scheinbar bestitigt, dass sie
der Aussage, Tiirken wiirden ihren Kindern niemals vorlesen, Glauben schenkt, so wis-
sen beide vermutlich sehr wohl, wie falsch diese kategorische Aussage ist.

Dennoch hat Frau Brusemanns Erzihlung nicht nur den Charakter einer Anekdote,
sondern eher den Rang eines Fall-Beispiels, mit dem ein bestimmtes unterstelltes Cha-
rakteristikum ihrer Schiiler:innen exemplarisch dargestellt wird. So verweist sie auch an
spaterer Stelle erneut auf diese Szene:

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

Frau Brusemann: Ich sach’ auch ganz klar: »lhr lebt von meinen Steuergeldern. Ihr lebt
von den Menschen, die hier arbeiten gehen und Steuern zahlen. Die erndhren eure
Geschwister und euch. Nicht eure Eltern. Wir erndhren euch.« Und das sach’ ich ganz
klar. Weil es ja auch so ist. Das kann man ja nicht abstreiten. Und es ist ja auch nicht
so, dass sie darliber empért sind. Eher sind sie empdrt, wenn ich solche Sachen sag,
wie neulich die Geschichte mit dem Buch, wo sie meinten: »Wir Tiirken lesen keine
Biicher«... Oder wenn ich frag: »Benimmst du dich in der Moschee so, wie du dich hier
in der Schule benimmst?« Dann werd’ ich... Um Cottes Willen...»Sagen Sie nichts gegen
unsere Religion!« Aber was hab’ ich denn gegen die Religion gesagt? (Ortsteil B, Schule
3,5.183)

Frau Brusemann vergleicht hierbei zwei dhnlich gelagerte Situationen: Beide bergen zu-
nichst ein Konfliktpotenzial. Zuerst wird eine Situation geschildert, in der Frau Bruse-
mann die Schiiler:innen (durchaus vorwurfsvoll) mit ihrem vermeintlichen sozio-6kono-
mischen Hintergrund konfrontiert. Frau Brusemann legitimiert diese fragwiirdige Aus-
sage nicht nur mit dem Verweis auf Tatsichlichkeit (»Das kann man ja nicht abstreitenc),
sondern auch mit der Beobachtung, dass die Schiiler:innen diesen potenziellen Vorwurf
gar nicht als beleidigend empfinden wiirden. Dass dies derart betont wird, zeigt an, dass
Frau Brusemann selbst ein solcher Vorwurf durchaus empéren wiirde, wenn er auf sie
gerichtet wire. Fiir Frau Brusemanns Bild von den Schiiler:innen erscheint diese Situa-
tion also dadurch bedeutsam, dass der zu erwartende Konflikt aufgrund der vermeintli-
chen Gleichgiiltigkeit der Schiiler:innen ausbleibt.

Der Situation des ausbleibenden Konflikts werden dann zwei Situationen gegen-
iibergestellt, die bei den Schiiler:innen fiir Empérung sorgen. Beide Empdrungssitua-
tionen stehen gemeinsam fiir die Empfindlichkeit der Schiiler:innen gegeniiber einer (im
Vergleich zum sozio-6konomischen Hintergrund) anderen Art der Zuschreibung: Die
eher natio-ethno-kulturell aufgeladene Kategorie »Tiirken« und die eher religis-kultu-
relle Kategorie des >Moslems«werden als zwei Belege fiir dieselbe Beobachtung herange-
zogen und dadurch miteinander verquickt. Im Kontrast zur Situation der Gleichgiiltig-
keit gegeniiber sozio-6konomischer Zuschreibung stellt Frau Brusemann fest, dass die
Schiiler:innen auf die Anrufung als Muslime mit Emporung reagieren. Die Schiiler:innen
haben theoretisch zwei Moglichkeiten, auf diese Anrufung als Muslime zu reagieren: Sie
kénnten sachlich dariiber informieren, ob und wie oft sie tatsichlich Moscheen besuchen
und wie sie sich dort verhalten und das Gesprich iiber den Islam damit zumindest poten-
ziell entdramatisieren. Die zweite Moglichkeit besteht darin, die Anrufung als Muslime
durch eine der >deutschen Mehrheitsgesellschaft« angehorige Nicht-Muslima als illegi-
time Zuschreibung zuriickzuweisen, damit (wie schon in der anderen Situation) auf die
»Kulturschiene« (siehe oben, S. 37) aufzuspringen und an der beiderseitigen Eskalation
teilzunehmen.

Denn mit der Frage »Benimmst du dich in der Moschee so, wie du dich hier in der
Schule benimmst?« inszeniert Frau Brusemann mindestens potenziell eine eigene Zu-
gehorigkeit zur sogenannten >deutschen Mehrheitsgesellschaft«. Die Frage kénnen die
Schiiler:innen also auch als abgrenzende Identifikation der Lehrer:in als nicht-muslimi-
sche Deutsche verstehen. Und so ist es dann auch wenig verwunderlich, dass die Schii-
ler:innen hier nicht die Option einer Deeskalation und Entdramatisierung wihlen.

- am 14.02.2026, 16:56:06.

39


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

40

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

Die Migrationspidagogin Ulrike Lingen-Ali schreibt: »Es ist quasi unmoglich fiir
Schiiler:innen sich nicht zu positionieren, bzw. sich der Zuordnung [durch eine Leh-
rer:in als Muslim:a] zu entziehen. Denn nach wie vor ist es so, dass kulturell heterogene
Herkiinfte der Schiiler:innen tiberwiegend nicht als Bereicherung oder schlicht als
Selbstverstindlichkeit empfunden werden, sondern eher als Zumutung und Belas-
tung<®®.

In ihrer vermeintlich tiberzogenen Empérung nimmt Frau Brusemann die Schii-
ler:innen dann nicht nur als (in der Schule) undiszipliniert, sondern auch als iber-
zogen sensibel hinsichtlich ihrer (unterstellten) Religiositit wahr. Diese iiberzogene
religiése Sensibilitit kann dann wiederum als vermeintlicher empirischer Beleg fiir
einen mutmafilich noch vor-modernen muslimischen Glauben und eine noch vor-sikulire
muslimische Glaubenskultur herangezogen werden, wie sie dem Islam in westlichen
Gesellschaften hiufig unterstellt wird® und wie sie teilweise (jedoch nicht mehrheitlich)
auch in den Gesprichen als Annahme durchscheint:

Frau Riihringer:)a, aber trotzdem glaube ich, dass zumindest der muslimische Hinter-
grund doch noch mal was anderes ist. Also dass der zumindest fiir die Madchen defi-
nitiv etwas anderes bedeutet.. Und auch fir das soziale Klima was Anderes bedeutet.
Das ist anders, als wenn du jetzt nach Hellersdorf gehst und dann das Kind irgendwie
‘ne Alkoholikermutter hat oder... Das ist auch nicht einfach oder so, aber... Das wird ja
oftvon der Politik auch so nivelliert. Aber dass dieser kulturelle Hintergrund keine Rol-
le spiele und dass es eben nur darum ginge, dass es eben prekires Proletariat sei oder
so.. Ich glaube das nicht. Das ist 'ne Parallelgesellschaft. Das ist das, was wir sagen:
Emotional spielt fiir die Kinder hier die Hochzeit die grofie Rolle. Das sind die Dinge,
die hier total wichtig sind. Es gibt auch keine Kritik an der Familie. Das finde ich total
spannend.

Frau Lobosi: Ich find’ das sogar ganz schlimm. Also bei miristja so ein Madchen, die hat
sich ja in die Obhut vom Jugendamt nehmen lassen und die ist richtig schlimm dafur
angefeindet worden, wie sie ihre Familie im Stich lasst.

Frau Riihringer:)a, ausgegrenzt wird sie.Ja, das hatteich hier auch schon, wo du denkst,
das ist wie im Mittelalter, soziale Ausgrenzung und soziale Kontrolle ohne Ende.

Frau Prahl: Aber am Ende ergeben sie sich alle. Also ich hab’ ja auch dieses Madchen
hier vom Talib—... Also der Talibanvater mit den dreizehn Kindern. Und die hat ja wirk-
lich gekampft und gemacht und versucht. Und jetzt hab’ ich dann von der Schwester
gehort, jetzt ist sie auch verheiratet und alles ist schon. Verheiratet mit irgendeinem
Cousin aus dem Libanon. Ich kann das dann auch nicht mehr héren. (Ortsteil A, Schule
2,5.103)

Zu Beginn dieser Passage scheint Frau Rithringer sich den Schiiler:innen mit einem ana-
lytischen Blick zu nihern: Sie findet die Frage »total spannendc, ob der sozio-6konomi-
sche oder der »kulturelle Hintergrund« von Schiiler:innen den gewichtigeren Einfluss
aufderen Sozialisation und Verhalten habe. Sie markiertihre Antwort auf diese Frage zu-
nichst auch nicht, als wire sie eine objektive Tatsache, sondern als subjektive Einschit-
zung (»ich glaube das nicht«). Gleichzeitig ruft sie mit der »Alkoholikermutter« und der
»Parallelgesellschaft« Bilder auf, die eher dramatisieren, als dass sie zu einer nachvoll-
ziehenden Sichtweise beitragen. Diese Dramatisierung wird durch die Erzihlung ver-

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

stirkt, »das« werde »von der Politik auch so nivelliert«. Dadurch, dass »das« hier fiir die
»Rolle« des fremden »kulturellen Hintergrunds« steht, wird diese Erzahlung anschluss-
fahig an rechts-populistische Erzahlmuster. In der Folge formuliert Frau Rithringer ihre
Beobachtungen, dass »fiir die Kinder hier die Hochzeit die grofie Rolle« spiele und es
»auch keine Kritik an der Familie« gibe, dann auch nicht mehr als ihre subjektiven Ein-
schitzungen, sondern eher so, als wiren es objektive Tatsachen.

Nachdem ihr Frau Lobosi, die sich selbst »politisch eher links positionieren wiirde«
(s. 104) in diesem Punkt nicht widerspricht, sondern ihr sogar zustimmt, entfalten Frau
Rithringer und Frau Prahl dann einen »richtenden Blick«*® aufihre (post-)migrantischen
Schiiler:innen. Der »richtende Blick« ist dadurch charakterisiert, dass er »Devianz nicht
nur beobachtet, sondern [den (post-)migrantischen Schiiler:innen] als Wesenskern zu-
schreibt.«* Diese Form der Zuschreibung konstruiert >die Anderenc« (z.B. Tiirken, Mus-
lime) als homogen, eindimensional und statisch, spricht ihnen dariiber hinaus Defizite
zu und fillt abwertende (moralische) Urteile. Bei Frau Rithringer wird dieser richtende
Blick durch den Vergleich mit dem »Mittelalter, bei Frau Prahl durch den »Talibanvater
mit den dreizehn Kindern«, der seine Tochter »mit irgendeinem Cousin aus dem Liba-
non« verheirate, in verdichteter Weise zum Ausdruck gebracht.

Die Ausfithrungen von Herrn Singer (siehe oben, S. 37), Frau Brusemann (siehe oben,
S. 38), Frau Rithringer, Frau Lobosi und Frau Prahl sind also ein Indikator dafiir, dass
Inszenierungen und Zuschreibungen von natio-ethno-kulturellen Zugehéorigkeiten den
Schulalltag im >Brennpunkt« prigen. Die Beispiele zeigen aber auch, dass Lehrer:innen
auf ganz unterschiedliche Art und Weise auf diese Inszenierungen mit Zuschreibungen
reagieren.

Wahrend Frau Brusemann, Frau Rithringer und Frau Prahl mit einem »richtenden
Blick« auf ihre Schiiler:innen sehen, schaut Herr Singer eher mit einem »analytisch-re-
flexiven Blick«** auf die Schiiler:innen: Er konstruiert sie als autonome Subjekte der In-
szenierung und eroffnet sich so selbst die Moglichkeit, eigene Zuschreibungen natio-
ethno-kultureller Zugehorigkeit(en) zu hinterfragen.

Lehrer:innen als Adressat:innen natio-ethno-kultureller Zuschreibung

Gleichzeitig ist in der Analyse aber auch schon angeklungen, dass kulturelle Inszenie-
rungen und Zuschreibungen nicht nur in eine Richtung vorgenommen werden. Im
Sinne von: Die Schiiler:innen inszenieren ihre Identitit und die Lehrer:innen reagieren
mit Zuschreibungen. Denn einerseits folgen Akte der Identifikation und Zuschrei-
bung nicht einfach chronologisch aufeinander, sondern stellen vielmehr ein ineinander
verschachteltes Wechselspiel dar. Und andererseits ist jede in der Interaktion zum
Ausdruck gebrachte Zuschreibung natio-ethno-kultureller Zugehorigkeit zugleich auch
potenziell ein Ausgangspunkt fiir die Inszenierung eigener Zugehorigkeiten. Inszenie-
rung und Zuschreibung natio-ethno-kultureller Zugehorigkeiten vollziehen sich also
wechselseitig zwischen Schiiler:innen und Lehrer:innen.

Fiir die Lehrer:innen und die Schiiler:innen in >Brennpunktschulenc spielt die wech-
selseitige Inszenierung natio-ethno-kultureller Zugehorigkeiten vermutlich auch des-
halb eine so grofie Rolle, da diese Schulen ein Kontext sind, in dem sich polare Gegensit-

- am 14.02.2026, 16:56:06.

41


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

42

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

ze begegnen: Meist steht einer dominant (post-)migrantisch geprigten Schiiler:innen-
schaft eine relativ homogen autochthone Lehrer:innenschaft gegeniiber. Im Konfliktfall
>bietet« die Inszenierung natio-ethno-kultureller Differenz deshalb stets eine beidsei-
tig vorhandene >Ressources, die zur (weiteren) Eskalation »genutzt« werden kann. In den
Gesprichen in diesem Buch finden sich einige Beispiele dafiir, dass es hierbei nicht nur
die Schiiler:innen sind, die empfindlich auf potenziell abwertende natio-ethno-kulturel-
le Zuschreibungen reagieren. Auch fiir die Lehrer:innen ist es eine Herausforderung, auf
Zuschreibungen als >Deutsche« angemessen zu reagieren:

Herr Leitner: Und das ist unfassbar demotivierend fir mich, der ich hier stehe, der
sich jeden Tag diesen Wahnsinn angucken muss... Und dann aber noch so sieht: Ich
werde noch ein bisschen verhéhnt dabei. Ne kurze Anekdote. Zur Zeit wird bei den
Schiilern folgender Witz erzihlt: »In einem Haus wohnen ein Tiirke, ein Araber, ein...
was weif$ ich... ein Jugoslawe und ein Deutscher. Es brennt im Haus. Wer (iberlebt?
Der Deutsche, der ist arbeiten.« (Ortsteil B, Schule 3, S. 183)

Frau Prahl: Ja, dann 4rgert mich das schon manchmal. Und auch, wie die iiber uns
reden: Die Deutschen. Also wir sind »die Deutschen«. Die sind fast alle... Die haben
‘nen deutschen Pass, also ein ganz grofer Teil zumindest. Also sind sie doch auch
Deutsche—

Frau Riihringer: Aber eben nicht von der Orientierung her.

Frau Lobosi: Na ja, aber dann ist da ja eben auch der Alltagsrassismus, der ihnen auf
der Strafle begegnet. Wenn sie den Kiez verlassen ist das 'ne Katastrophe. Da fahr ich
mit denen zusammen ins Theater in den Friedrichshain und der Alltagsrassismus, der
denen da entgegenschlagt.. Das ist fir mich dann auch total beschamend.« (Ortsteil
A, Schule 2, S.107)

Frau Gumbach: Die offenen Angriffe, die finde ich jedoch nicht in Ordnung und
die mochte ich auch nicht als normal bezeichnen. Auch nicht als normal in irgendei-
nem »Brennpunkt«. Das mocht’ ich gar nicht hinnehmen. Ich méchte auch nicht als
Nazibraut beschimpft werden.

Frau Ebert und Frau Kulikow: Nee, natiirlich nicht.

Frau Gumbach: Was mir wirklich an die Nieren geht ist, wenn dieser Satz fallt — und
der féllt sehr oft: »Das tun sie nur, weil sie Auslander hassen!« Das hab’ ich schon so
oft gehort. Das ist 'ne Dreistigkeit, ‘'ne Unverschamtheit. (Ortsteil B, Schule 2, S. 146)

Gemeinsam ist Herrn Leitner, Frau Prahl und Frau Gumbach, dass sie alle drei schildern,
wie verletzend sie die natio-ethno-kulturellen Differenzkonstruktionen empfinden, mit
denen sich die Schiiler:innen von »den Deutschen« (und damit von den Lehrer:innen)
abgrenzen. Frau Lobosi stellt hierbei die Zuschreibungen, welche die Schiiler:innen vor-
nehmen, in den Kontext der Erfahrungen von »Alltagsrassismus«, welche die Schiiler:in-
nen machen. Damit verweist sie auf das Wechselspiel aus Zuschreibung und Gegenzu-
schreibung. Die Abgrenzung von »den Deutschen« kann mit Frau Lobosi also auch als
Abwehrmechanismus gegen solche Rassismus-Erfahrungen gedeutet werden.
Mittlerweile ist durch empirische Forschung recht gut belegt, dass (post-)migran-
tische Schiiler:innen diesem »Alltagsrassismus« nicht nur »auf der Strafle begegnenc,

- am 14.02.2026, 16:56:06.


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

sondern dass dieser auch innerhalb des Schulsystems »anzutreffenc ist bzw. dort sogar
strukturell verankert ist.** Dass Frau Gumbach sich dem Vorwurf ausgesetzt sieht, »Aus-
lander zu hassenc, kann also auch daraus resultieren, dass Schiiler:innen Erfahrungen,
die sie im Umgang mit den natio-ethno-kulturell Anderen (den »Deutschenc) tatsich-
lich machen, jedoch nicht explizit und konkret benennen kénnen, unzulissig generali-
sieren und Frau Gumbach deshalb eine Zugehdorigkeit zuschreiben, die sie als zutiefst
verletzend erlebt: Die »Nazibraut«. Dieses Beispiel zeigt, wie leicht ein Teufelskreis ge-
genseitiger Fehlzuschreibungen und (tatsichlicher oder auch blof empfundener) Unter-
stellungen entstehen kann.*

Dariiber hinaus ist das inszenierende Spiel mit Zuschreibungen immer ambivalent:
Der Vorwurf, »Auslinder zu hassenc, kann als ein Vorwurf an die konkrete Lehrer:in ge-
meint sein und sich auf ihr Verhalten gegeniiber ihren Schiiler:innen beziehen. Der Vor-
wurf kann genauso ein vollkommen willkiirliches und gegenstandsloses Mittel der Eska-
lation sein. Der Vorwurf kann aber auch als ein eher ungliicklich zum Ausdruck gebrach-
ter, aber durch Befunde der Forschung zu rechtfertigender Vorwurf an die Institution
Schule sein - sozusagen ein Ventil fiir das diffuse Gefiihl als (Post-)Migrant:innen struk-
turell benachteiligt zu werden. Dementsprechend ergeben sich dann fiir Frau Gumbach
ganz unterschiedliche Moglichkeiten der Anschlusskommunikation, je nachdem, ob sie
den Vorwurf unmittelbar auf sich selbst bezieht oder ob sie ihn als etwas ansieht, was
durch sie selbst hindurch geht und letztlich an die Institution Schule gerichtet ist. Diese
Lesart wiirde Frau Gumbach die Méglichkeit eréffnen, sich dann nicht mehr als indivi-
duelle Person angegriffen zu fithlen, sondern den Vorwurf an den Verhiltnissen einer
segregierenden Institution Schule zu relativieren.

In jedem Fall ist aber festzuhalten, dass der Kontext der (post-)migrantisch geprag-
ten >Brennpunktschule« Schiiler:innen und Lehrer:innen abverlangt, sich in einem kom-
plexen und duflerst ambivalenten Zusammenspiel aus wechselseitigen Inszenierungen
und Zuschreibungen zu orientieren und zu verhalten. Und seine Brisanz erhilt dieses
Wechselspiel dadurch, dass in natio-ethno-kulturellen Zuschreibungen ein besonderes
Eskalationspotenzial enthalten ist.

Zur Ambivalenz von Position und Perspektive der Lehrer:innen
im >Brennpunkt« - Ein Zwischenfazit

Auf den letzten gut zwanzig Seiten konnte einerseits ein Eindruck gewonnen werden,
wie die soziale Position beschaffen ist, aus der heraus Lehrer:innen ihrer Arbeit im So-
zialraum >Brennpunktschule< nachgehen. Andererseits konnte gezeigt werden, was die
Perspektiven ausmacht, durch die Lehrer:innen nicht nur auf diesen Sozialraum, son-
dern auch auf sich selbst und die Menschen, mit denen sie diesen Raum teilen, — die
Schiiler:innen - blicken. Position und Perspektive bedingen sich hierbei gegenseitig: Wie
eine Lehrkraft (vermittelt durch ihre Perspektive) auf das schulische Geschehen blickt,
beeinflusst mageblich, wie sie sich in ihm positioniert. Die Position erscheint nun als
Wirkung, die Perspektive als Ursache. Die Perspektive, aus der eine Lehrkraft auf sich
und ihr Umfeld blicke, ist andererseits aber auch das Resultat der Erfahrungen, die sie
(vermittelt durch ihre Position) macht und gemacht hat und die sie und ihre Sicht auf die

- am 14.02.2026, 16:56:06.

43


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

m

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

Welt priagen. In dieser Auffassung erscheint also die Perspektive als Wirkung und die Po-
sition als Ursache. Vor dem Hintergrund dieses Wechselspiels aus Position und Perspek-
tive kann nun die Positions- und Perspektivbestimmung zusammengefasst werden, die
in den letzten neun Abschnitten entwickelt wurde:

(1) Zunichst wurde der defizitire Blick problematisiert, mit welchem die Begriffe
>Brennpunkt« und >Brennpunktschule« im 6ffentlichen, im schulischen und im
akademischen Diskurs verkniipft sind. Es wurde das Potenzial dieser Begriffe her-
ausgearbeitet, Segregation, Diskriminierung und Stigmatisierung zu perpetuieren
und sogar zu verstirken. Gleichzeitig wurde sichtbar, dass Lehrer:innen einen Be-
griff zur Charakterisierung ihres Arbeitskontexts brauchen, um iiber diesen Kontext
sprechen und reflektieren zu kénnen und ihn damit fiir sich und andere verstindlich
zu machen.

(2

~—

Darauthin wurde der euphemistische Charakter vermeintlich potenzialorientierter
Etikettierungen problematisiert. Euphemismen und auch wissenschaftliche Be-
griffsbildungen erlauben es, auf den >Brennpunkt«< zu sehen, ohne sich dem >Blick
zuriick< aussetzen zu miissen. Es wurde sichtbar, dass diesen Begriffen eine exis-
tenzielle Dimension fehlt, welche sie fiir diejenigen anschlussfihig machen wiirde,
die im >Brennpunkt«leben und arbeiten.

(3) In einem dritten Schritt wurden Potenziale fiir Lehrer:innen aufgezeigt, sich in po-
sitiver Weise mit dem >Brennpunkt« zu identifizieren. Solch eine Identifikation er-
scheint aber weniger in Bezug auf den Begriff des sBrennpunkts< wahrscheinlich als
in Bezug auf die hinter diesem Begriff liegende existenzielle Erfahrung einer Dop-
pelstruktur, in der sich Lehrer:innen zugleich als Teil des >Innens< und >Aufiens« des
>Brennpunkts« erleben.

a2

(4) Eswurde sichtbar, dass diese Doppelstruktur des Erlebens bewirken kann, dass Leh-
rer:innen nicht nur Differenzlinien zwischen sich und den Schiiler:innen konstruie-
ren, sondern durch diese Differenzerfahrung auch distanziert auf ihre eigene Posi-
tion blicken kénnen. Die hieraus resultierende Befremdung mit dem Eigenen wurde
als Habitussensibilitit beschrieben und es wurde gezeigt, dass die Lehrer:innen die

Ausbildung von Habitussensibilitit als eine spezifische Anforderung ihrer Arbeit er-

leben.

(5) Aus solch einer Habitussensibilitit ergeben sich Sinnstiftungspotenziale fir die Leh-
rer:innen, die in der kompensatorischen Schaffung von Zugang zu gesellschaftlicher
Teilhabe durch Bildungliegen. Gleichzeitig konnte gezeigt werden, dass dieses Sinn-
stiftungspotenzial ambivalent ist und bleiben muss, solange ein Schulsystem struk-
turell an der Aufgabe scheitert, allen Kindern unabhingig ihrer Herkunft gleiche
Chancen zu bieten.

(6

=

AnschliefRend wurde gefragt, welche Potenziale zur Identifikation mit der Schule
Lehrer:innen aufseiten der Schiller:innen sehen und ferner gezeigt, dass dieses
Potenzial eher in (noch) stirker stigmatisierenden Begriffen wie >Ghetto«- oder >Ka-
nakenschule« als im Begriff der Brennpunktschule zu finden ist. Die Identifikation
mit dem Stigma ist ein in den Kulturwissenschaften und auch in der Linguistik gut
bekanntes Phinomen der Selbst-Ermichtigung.

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Position und Perspektive

(7) Die Selbst-Ermichtigung durch Identifikation mit dem Stigma des >Ghettos< wur-
de daraufhin auf seine ambivalenten Konsequenzen fiir die Durchfithrung von Un-
terricht befragt. Solche Identifikationen kénnen auf Seite der Lehrer:innen leicht in
Handlungsdilemmata miinden: Einerseits konnen selbst-ermichtigende Inszenie-
rungen des Stigmas nicht einfach als deviantes Verhalten strikt sanktioniert werden,
andererseits konnen sie vonseiten der Lehrer:innen aber auch nicht einfach akzep-
tiert werden.

(8) In einem zweiten Schritt wurde die Selbst-Ermichtigung durch Identifikation mit
dem Stigma der >Kanakenc« als kulturelle Inszenierung betrachtet und das ambiva-
lente Wechselspiel aus natio-ethno-kultureller Identifikation durch die Schiiler:in-
nen und natio-ethno-kultureller Zuschreibungen durch die Lehrer:innen betrachtet.
Hierbei konnten mit dem »analytisch-reflexiven Blick« und dem »richtenden Blick«
zwel »Blickarten« unterschieden werden, durch welche Schiiler:innen als kulturelle
Gruppe konstruiert werden. Der richtende Blick kann dabei als besonders problema-
tisch erachtet werden, da er dazu tendiert, den natio-ethno-kulturell Anderen einen
homogenen und defizitiren Wesenskern zu unterstellen.

(9) Im Gegenzug konnte aufgezeigt werden, wie Lehrer:innen selbst zum Gegenstand
natio-ethno-kultureller Zuschreibungen als >Deutsche<werden. Hierbei wurde deut-
lich, wie Differenzlinien verfestigt werden und in diesen Differenzlinien inhirente
Eskalationspotenziale weiter gesteigert werden. Sich im ambivalenten Zusammen-
spiel aus wechselseitigen Inszenierungen und Zuschreibungen zu orientieren und
zu verhalten kann als spezifische und besonders prekire Herausforderung fir Leh-
rer:innen im >Brennpunkt« betrachtet werden.

Die systematische Riickschau zeigt, wie sehr sowohl Position als auch Perspektive der
Lehrer:innen im Sozialraum >Brennpunktschule«von Ambivalenz geprigt sind. Diese in
vielerlei Hinsicht auftretende Ambivalenz ist oft mit einem Eskalations- und Konfliktpo-
tenzial beladen, wodurch Position und Perspektive in besonderem Mafe prekir werden:
Stets konnen Handlungen ungewollte Nebeneffekte erzeugen, stets kann sich die Inter-
pretation einer Handlung als falsch erweisen, stets konnen Handlungen vom Gegeniiber
falsch interpretiert werden, stets kann die eigene Position zur Disposition gestellt wer-
den.

In dieser Prekaritit — so meine erste zusammenfassende These — liegt die Besonderheit
der Herausforderung, Lehrer:in im >Brennpunkt«zu sein. Sie gibt dem Lehrer:innenhan-
deln oft eine dilemmahafte Struktur, bei der sich die vermeintlich richtige Entscheidung
stets doch noch als (ebenso) falsche herausstellen kann.

Herr Singer: Und manchmal ist es dann halt auch so, dass man auch tiberreagiert, dass
man einzelne Schiiler auch mal anschreit in ’ner Situation, wo das véllig liberzogen
ist, weil man eben dann auch in der Situation nicht anders kann. Weil man ja viel-
leicht auch mal 'nen schlechten Tag hat. Weil man’s eben mal nicht schafft, wirklich
immer seine gute Laune zu behalten, unabhingig davon, wie die Situation gerade ist.
Der Klasse als Ganze dann immer positiv zu begegnen, das ist schon 'ne ganz scho-

- am 14.02.2026, 16:56:06.

45


https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

46

Lehrer:innen im >Brennpunkt«

ne Herausforderung. Manchmal ist es tatsachlich so, dass man gegeniiber einzelnen
Schiilern Dinge sagt oder tut, wo man hinterher sagt, das war jetzt eigentlich vollig da-
neben. Und das sind so Situationen, wo ich sagen wiirde, die méchte man eigentlich
nicht unbedingt haben. Und da isses dann schon gut, wenn ick Kollegen hab’, denen
ich’'s erzahlen kann, wenn ick mir nich’ sicher bin, ob ick Mist gebaut hab.

Herr Krone: Man ist bei der Schiilerschaft auch auf die Kollegen angewiesen, wie ich
finde. Man ist da immer dankbar, wenn man von Kollegen (lacht)... (Ortsteil C, Schule 1,
S.206)

Dieses Buch sensibilisiert aber auch fiir die Chance und die begriindete Hoffnung, die
in all dieser Ambivalenz steckt. Stets kann es zur Irritation von Erwartungen kommen —
und das heifdt eben auch: zur Irritation defizitirer und essenzialisierender Erwartun-
gen. Die nachfolgenden Gespriche unter den Lehrer:innen sind ein eindriicklicher
Hinweis darauf, dass es im Sinne der fortlaufenden Professionalisierung Raum braucht,
solche Irritationen gemeinsam und kollektiv zu bearbeiten. Auch der »richtende Blick«
zeigt Risse — Risse, auf die Kolleg:innen hinweisen kénnen, ohne es sich hierfir auf dem
vermeintlich hohen Ross der Wissenschaft bequem machen zu miissen.

Wenn die Leser:in es mir erlaubt, mich zu dieser politischen Forderung hinreifien zu
lassen: Es braucht ausreichend bezahlte Arbeitszeit, die dafiir vorgesehen ist, sich einer ge-
meinsamen professionellen und professionalisierenden Reflexion zu widmen. Hiermit sind kei-
ne Teamtreffen gemeint, in denen Aufgaben verteilt und Probleme gelést werden, son-
dern strukturell verankerte bezahlte Arbeitszeit, in der sich Lehrer:innen ohne Zeitdruck
dem offenen (und prinzipiell nicht abschlief}baren) Versuch hingeben kénnen, gemein-
sam zu verstehen.*

- am 14.02.2026, 16:56:06.



https://doi.org/10.14361/9783839467138-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

