Jenseits
des Paradigmas

Kkultureller
Differenz

Neue Perspektiven auf
Einwanderer aus der Tlrkei



https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Sokefeld (Hg.)
Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839402200 - am 14.02.2026, 19:02:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Martin Sokefeld (Hg.)

Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz

Neue Perspektiven auf Einwanderer aus der Tiirkei

[transcript]

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Besuchen Sie uns im Internet: http://www.transcript-verlag.de

Bitte fordern Sie unser Gesamtverzeichnis und andere Broschiiren an unter:
info@transcript-verlag.de

@@@@ This work is licensed under a Creative Commons
BY NC ND

Attribution-NonCommercial-NoDerivatives 3.0 License.

Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen Na-
tionalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.ddb.de abrufbar.

© 2004 transcript Verlag, Bielefeld
Umschlaggestaltung: Kordula Rockenhaus, Bielefeld
Lektorat & Satz: Martin Sokefeld

Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
ISBN 3-89942-229-5

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/
https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/3.0/

INHALT

Danksagungen

MARTIN SOKEFELD
Das Paradigma kultureller Differenz: Zur Forschung und
Diskussion tiber Migranten aus der Tiirkei in Deutschland

UMUT EREL
Paradigmen kultureller Differenz und Hybriditét

PATRICIA BAQUERO TORRES

Geschlecht und Kultur im erziehungswissenschaftlichen
Migrationsdiskurs am Beispiel der Interkulturellen
Padagogik und Sozialpddagogik

TILMAN LANZ
Postkoloniale Subjekte: Moderne und Tradition unter
anatolischen Schwaben

FATIMA EL-TAYEB
Kanak Attak! HipHop und (Anti-)Identititsmodelle
der ,,Zweiten Generation®

CHRISTINE KOHL
Interkulturelle Kulturarbeit

NIKOLA TIETZE

Muslimische Selbstbeschreibungen unter jungen Ménnern:

Differenzkonstruktionen und die Forderung nach Respekt

LEVENT SOYSAL
Diversitit der Erfahrung, Erfahrung von Diversitit:
Jugendkultur tiirkischer Migranten in Berlin

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -

35

53

73

95

111

123

139


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MARTIN SOKEFELD
Uber die Schwierigkeit, dem tiirkischen Nationaldiskurs
zu entkommen: Aleviten in Deutschland und ,,Hiirriyet™ 163

Die Autorinnen und Autoren 181

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DANKSAGUNG

Die Beitridge zu diesem Band sind aus einer Vortragsreihe entstanden, die im
Sommersemester 2002 vom Institut fiir Ethnolgie der Universitit Hamburg
gemeinsam mit der Korber-Stiftung veranstaltet wurde und im Rahmen des
,Allgemeinen Vorlesungswesens’ der Universitdt stattfand. Ich mochte dem
Deutsch-Tiirkischen Dialog der Korber-Stiftung, insbesondere Aydan Ozoguz
und Oya Abali, fiir die gute Zusammenarbeit danken. Auch der Universitét
Hamburg danke ich fiir die finanzielle Unterstiitzung des Vorhabens. Schlie3-
lich bin ich Rahel Wille zu Dank verpflichtet, die bei der Erstellung des
druckfertigen Typoskripts tatkriftige Hilfe geleistet hat.

Hamburg, im Mai 2004 Martin Sokefeld

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839402200 - am 14.02.2026, 19:02:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ:
ZUR FORSCHUNG UND DISKUSSION UBER MIGRANTEN
AUS DER TURKEI IN DEUTSCHLAND

Martin Sokefeld

Einleitung

Vor tiber vierzig Jahren begann die Migration von Arbeitern aus der Tiirkei
nach Deutschland. Einwanderung, nicht nur aus der Tiirkei, ist fiir die Nach-
kriegsgeschichte Deutschlands zu einem so wichtigen Faktor geworden, dass
damit zusammenhingende Fragen schon mehrfach zu entscheidenden Wahl-
kampfthemen wurden. Deutschland, so wie es sich heute darstellt, ist ohne
Einwanderung nicht denkbar. Fast ebenso lang, wie es Einwanderung nach
Deutschland gibt, wurden Einwanderer in Deutschland zu Objekten der For-
schung gemacht. Unzéhlige Artikel und Biicher zum Thema wurden verfasst;
es ist kaum moglich, einen umfassenden Uberblick iiber diese Literatur zu
gewinnen. Ich spreche hier mit Absicht von Einwanderern als Forschungsob-
Jjekten. Den Kultur- und Sozialwissenschaften ist zu Eigen, dass sie ihre For-
schungsobjekte nicht einfach vorfinden, sondern dass sie diese, vor allem
durch Kategorisierungen und begriffliche Zuriistung, erst herstellen. Diese Ei-
genschaft teilt die Sozialwissenschaft mit allen anderen Formen gesellschaftli-
cher Praxis, die durch spezifische Deutungen die Welt in bestimmter Weise
erfahrbar machen. Diese Eigenschaft teilt die Sozialwissenschaft auch mit der
Politik.

Einwanderer werden in der Wissenschaft und in der Politik zu Objekten
gemacht. Pierre Bourdieu (1993) fordert in seiner Konzeption einer kritischen
und selbstreflexiven Sozialwissenschaft, dass die Objektivierung des For-
schungsgegenstandes selbst objektiviert werden muss. Das heift, es muss un-
tersucht werden, auf welche Art die Wissenschaft ihre Gegenstinde zu Ob-
jekten macht. Dazu mochte ich einen Beitrag leisten — und ich werde argu-
mentieren, dass die Formen der Vergegenstdndlichung von Einwanderern in
Wissenschaft und Politik bestimmte Parallelen aufweisen. Natiirlich betrach-
ten weder alle Wissenschaftler noch alle Politiker Einwanderer gleich, aber es
gibt eine dominante Form der Vergegenstindlichung von Einwanderern, die

9

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Politik und Wissenschaft teilen. Hierbei werden Einwanderer in erster Linie
als Fremde vorgestellt, und diese Fremdbheit ist kulturell bestimmt. Nach die-
ser Lesart macht ihre kulturelle Fremdheit die ,,Integration” von Einwanderern
in die Gesellschaft in Deutschland schwierig oder gar unmoglich. Weil sie
Fremde sind, sind Einwanderer ein Problem. Diese Zuschreibung kultureller
Fremdheit trifft vor allem Einwanderer aus der Tiirkei. Paradigmatisch driickt
dies Mertins aus, wenn er schreibt: ,,[D]as Gastarbeiterproblem [erféhrt] eine
gefahrliche Zuspitzung durch die oft vollzogene Reduzierung auf das ,Tiir-
kenproblem‘, d.h. auf die zahlenmé&Big grofBte, immer noch zunehmende, nach
kulturellen Traditionen, Verhaltensweisen, Lebensformen usw. jedoch am
starksten von dem Aufnahmeland differierende Nationalitédtengruppe aus den
mediterranen Herkunftslindern der Arbeitsmigration® (1983: 47)." Migranten
aus der Tirkei sind aus dieser Perspektive ,,doppelt fremd*, weil sie nicht nur
aus einem anderen Land stammen, sondern auch noch einer anderen Religion
angehoren, dem Islam. Der Islam bildet dabei die Schranke, die ein Uberwin-
den von Fremdheit und Anderssein unméglich macht. Im ,,Leitkulturkonzept
der CDU, das ja ein Leitbild fiir die Integration sein sollte, lesen wir, dass zur
deutschen Leitkultur neben der Sprache und der freiheitlich-demokratischen
Grundordnung auch die ,,Werte des christlichen Abendlandes* gehdren (CDU
2000). Ein Einwanderer aus der Tiirkei in Deutschland mag Deutsch perfekt
beherrschen und sich zum Grundgesetz bekennen — als Muslim wird er trotz-
dem nicht dazu gehoren, sondern immer ein Anderer, ein Fremder bleiben.
Integration ausgeschlossen — was auch immer man sich im Einzelnen konkret
unter ,,Integration vorstellen mag.’

In meinem Beitrag stelle ich die These auf, dass die ,,Integration* von
Einwanderern in Deutschland schon an der Zuschreibung von Fremdheit
scheitert und dass diese Zuschreibung vor allem mit dem Konzept ,,Kultur
arbeitet. Die Zuschreibung von Fremdheit findet sich nicht nur in Parteipro-
grammen und Stammtischreden, sondern auch in wissenschaftlichen Publika-
tionen. Damit werde ich mich im Hauptteil des Beitrages beschiftigen. Zu-
nichst mochte ich aber einen kurzen Uberblick iiber die Geschichte der Ein-
wanderung aus der Tiirkei seit dem Abschluss des Anwerbeabkommens von
1961 geben.

1 Man beachte, dass in diesem Zitat zwar das ,, Tiirkenproblem* in Anfithrungs-
strichen steht, das ,,Gastarbeiterproblem® jedoch nicht. Einwanderung wird auch
in zahlreichen wissenschaftlichen Texten von vornherein als ,,Problem® auf den
Begriff gebracht.

2 Dies wird etwa in der vielbeachteten Rede deutlich, die Bundesprésident Rau im
Mai 2000 zum Thema Integration hielt. Diese Rede verwendet so durchgehend
eine Opposition von ,,uns“ (den Deutschen) und ,,den anderen* (den Migranten),
dass schon ihre Sprache das explizite Ziel der Integration negiert (vgl. Laviziano
et al. 2001). Zur Diskussion verschiedener Konzepte von ,,Integration siehe
Baubock 2001a.

10

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Gastarbeiter — Auslinder — Zuwanderer

Alles, was mit Ausldndern und Einwanderern zu tun hat, wird in Deutschland
seit Jahrzehnten so sehr unter dem Titel des ,,Problems* abgehandelt, dass
man gar nicht oft genug betonen kann, dass Einwanderer urspriinglich nicht
als Problem kamen, sondern als Ldsung eines Problems. Aber es gab von An-
fang an Differenzierungen. Der Wirtschaftsboom im Nachkriegsdeutschland
hatte, heute unvorstellbar, Arbeitskrifte knapp werden lassen.’ Schon 1955
kam daher das erste Anwerbeabkommen fiir auslédndische Arbeitnehmer mit
Italien zustande und im Oktober 1961 wurde die deutsch-tiirkische Vereinba-
rung unterzeichnet.* In ihrem Beitrag iiber die Anwerbeabkommen weist Ma-
thilde Jamin (1999) nach, dass die Bundesbehérden der Anwerbung tiirkischer
Arbeitskrifte eher skeptisch gegentiberstanden. Eigentlich sollten nur Arbeiter
aus europdischen Landern nach Deutschland kommen — und die Tiirkei wurde
damals eindeutig nicht zu Europa gezéhlt. In der Tiirkei selbst bestand grof3es
Interesse an der Entsendung von Arbeitern nach Deutschland, denn die tiirki-
sche Regierung versprach sich davon einen Schub fiir die wirtschaftliche Ent-
wicklung des Landes. Von deutscher Seite waren es eher auBenpolitische
Uberlegungen und der Status der Tiirkei als wichtiger NATO-Partner, die
schlieBlich zum Abschluss des Anwerbeabkommens fiihrten.

Fiir die Arbeitsmigration aus der Tiirkei galten andere Bedingungen als
etwa flir Italiener oder Spanier. Erstens wurde der Aufenthalt der tiirkischen
Arbeiter mit der Begriindung, es diirfe keine Dauerbeschiftigung und keine
Einwanderung von Tiirken nach Deutschland geben, strikt auf zwei Jahre be-
grenzt. Zweitens wurden medizinische Untersuchungen der Ausreisewilligen
aus der Tirkei im Gegensatz zu Migranten aus anderen Lindern mit dem
,seuchenhygienischen Schutz der deutschen Bevolkerung begriindet, und
drittens wurde jeglicher Familiennachzug ausgeschlossen (Jamin 1999: 149).
Im Unterschied dazu wurde in den entsprechenden Vertrdgen mit anderen
Landern auf die Moglichkeit des Familiennachzugs ausdriicklich hingewiesen.
Die urspriinglichen Grundsitze der Vereinbarung blieben nicht lange bestehen
— nicht etwa, weil sich die Bundesbeh6rden eines Besseren besonnen hétten,
sondern weil deutsche Arbeitgeber entsprechende Forderungen stellten, um
gut eingearbeitete Arbeiter nicht nach kurzer Zeit wieder zu verlieren. In der
Neufassung des Abkommens mit der Tiirkei vom 30. September 1964 wurde
die spezifische Diskriminierung tiirkischer Arbeitsmigranten aufgehoben.

3 Dabei sind starke regionale Unterschiede zu beachten: Als im Jahr 1955 die
Anwerbung aus Italien begann, gab es immerhin noch eine Arbeitslosenquote
von 5,1 % in Deutschland. In Baden-Wiirttemberg, wohin die ersten Italiener
kamen, sank sie aber bis auf 1,1 % (Pagenstecher 1994: 33).

4 Zur Praxis der Anwerbung und Auswahl der Arbeitnehmer siche Reeg 1990.
Einen guten Uberblick iiber die Anwerbejahre liefert Herbert 1986.

11

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Im ersten Jahr nach Beginn der Anwerbung, 1962, reisten 15.269 Arbeiter
aus der Tiirkei nach Deutschland ein.” Thren zahlenmiBigen Hohepunkt er-
reichte die Arbeitsimmigration im Jahr 1970 mit 123.626 Einreisen. Als im
November 1973 aufgrund der Wirtschafts- und Arbeitslosenkrise in Deutsch-
land der Anwerbestopp verhdngt wurde, waren insgesamt 866.677 Menschen
als Arbeitskréfte aus der Tiirkei eingereist. Der Wunsch nach Auswanderung
war sehr grofB3: Fast viermal mehr Interessenten als schlieflich nach Deutsch-
land vermittelt werden konnten, hatten sich bei den tiirkischen Arbeitsimtern
gemeldet (Eyrilmaz 1998: 104). Insgesamt lebten 1973 910.525 Tirken in der
Bundesrepublik.

Im allgemeinen Sprachgebrauch wurden die Arbeitsimmigranten als
,Gastarbeiter bezeichnet. Auf die Paradoxie des Begriffs ist verschiedentlich
hingewiesen worden (ldsst man Giste fiir sich arbeiten?), aber es musste eben
ein Wort gefunden werden, dass den unseligen ,,Fremdarbeiter ersetzen
konnte (Thranhardt 1984: 115, Wilpert 1984: 306). Immerhin transportierte
die Bezeichnung die intendierte Temporalitidt des Phanomens: Giste bleiben
nicht fiir immer. Als sie dann, auch entgegen ihrer eigenen Erwartungen, doch
blieben, wurden aus ,,Gastarbeitern* nicht etwa Einwanderer sondern ,,Aus-
linder“. Aus den Arbeiterwohnheimen drauflen vor den Stidten, abseits des
gesellschaftlichen Lebens der Bundesrepublik, zogen sie in Einfachwohnun-
gen in sozial benachteiligten Stadtteilen, dorthin, wo Mieten halbwegs er-
schwinglich waren. Diese Phase der Niederlassung (Pagenstecher 1994) war
auch dadurch gekennzeichnet, dass nun auch mehr Frauen aus der Tiirkei nach
Deutschland kamen.

Als im Jahr 1973 mehr als 900.000 Tiirken in Deutschland lebten, hatten
sie den zweifelhaften Erfolg, erstmals mit einer Titelgeschichte des ,,Spiegel
bedacht zu werden. ,,Gettos in Deutschland — Eine Million Tiirken® lautete die
Schlagzeile (,,Der Spiegel®, Nr. 31, 30. Juli 1973). Im Heft begann der Text
mit der Uberschrift: ,,Die Tiirken kommen — rette sich, wer kann und begriin-
dete damit die Tradition des Magazins, durchaus kritische Passagen zur so-
zialen Benachteiligung der Migranten mit einem rassistischen Titel zu verdek-
ken, der Angst vor ,,Uberfremdung® schiirt.

Der Anwerbestopp kennzeichnet den Beginn der Strategie der Abschot-
tung gegen Neueinwanderung, aber er brachte nicht das erwiinschte Ende der
Einwanderung. Weil man als Arbeiter in Zukunft nicht mehr neu nach
Deutschland einreisen konnte, musste man eben gleich da bleiben. Fiir viele
Arbeitsimmigranten wurde nun klar, dass ihr Aufenthalt in Deutschland nicht
so befristet sein wiirde, wie urspriinglich gedacht. Viele holten nun ihre Fami-
lienangehorigen nach. Einen besonderen, unbeabsichtigter Anreiz fiir die Fa-
milienzusammenfiithrung gab die Bundesregierung auch dadurch, dass 1975
das Kindergeld fiir Kinder, die nicht in Deutschland lebten, reduziert wurde
(Mehrldnder 1984: 95). Verschiedene administrative Mainahmen sollten die
Einreise nach und das Leben in Deutschland erschweren. So durften Angeho-

5 Diese und die folgenden Zahlen sind Yamin 1999 entnommen.

12

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

rige, die nach dem 1. Dezember 1974 eingereist waren, zunéchst grundsétzlich
nicht mehr arbeiten (Pagenstecher 1994: 48).

Ende der 1970er Jahre bekam die Einwanderung aus der Tiirkei ein neues
Gesicht, denn in Folge der politischen Situation in der Tiirkei, die durch eine
massive Polarisierung zwischen extremen Rechten und radikalen Linken so-
wie durch wachsende staatliche Repression gepriagt war, kamen nun erstmals
in grofem Umfang (linke) politische Fliichtlinge. Ein Teil dieser politisch
motivierten Migration war im Familiennachzug ,,versteckt™, denn viele in
Deutschland arbeitende Eltern fiirchteten, dass ihre politisch aktiven Kinder in
der Tiirkei Schwierigkeiten bekommen wiirden und holten sie ins Land. War
in den Jahren zuvor die tiirkische Bevolkerung in Deutschland nur um jeweils
wenige zehntausend pro Jahr gestiegen, so wuchs sie von 1978 bis 1981 um
fast 400.000 an. Allein von 1979 bis 1980, im unmittelbaren zeitlichen Um-
feld des tiirkischen Militdrputsches vom 12. September 1980 stieg die tiirki-
sche Bevolkerung in Deutschland um 200.000.° Mit den politischen Fliichtlin-
gen waren erneut Menschen aus der Tiirkei gekommen, die eher auf einige
Jahre des Exils als auf dauerhaftes Leben in Deutschland eingestellt waren.

Seit Beginn der 1980er Jahren wurde die ,,Auslédnderpolitik* zu einem be-
herrschenden Thema der bundesdeutschen Wahlkdmpfe (Meier-Braun 1988:
18ff.). Zunichst ging es dabei um die Forderung, die ,,Gastarbeiter* sollten in
ihre Herkunftslander zuriickkehren. Das Recht auf Familiennachzug wurde
bereits 1981 beschrinkt.” Tatsichlich sank die Zahl der Tiirken in Deutsch-
land nach dem Regierungswechsel von 1982, den damit verbundenen Riick-
kehrpramien und dem anschwellenden Anti-Ausldnderdiskurs: Hatte es 1982
noch 1.580.671 Tiirken in Deutschland gegeben, so waren es 1985 nur noch
1.401.932.% In diesen Jahren ereigneten sich auch die ersten Gewalttaten ge-
gen Tiirken in Deutschland: 1985 wurden in Hamburg Mehmet Kaynake1 und
Ramazan Avcr von Skinheads ermordet. Bereits 1982 hatte sich aus Protest
gegen den wachsenden Rassismus in Hamburg eine junge Tiirkin selbst ver-
brannt. 1988 veriibten Skinheads in Schwandorf/Bayern den ersten Brandan-
schlag auf ein iiberwiegend von Tiirken bewohntes Haus. Vier Menschen ka-
men dabei ums Leben.

Seit der zweiten Hélfte der 1980er Jahre stieg die Zahl der tiirkischen
Staatsbiirger in Deutschland wieder. Ein wichtiger Faktor war nun der Krieg
zwischen der PKK und der tiirkischen Armee im Osten Anatoliens. Vor allem
kamen nun Kurden als politische Fliichtlinge. Etwa gleichzeitig schwenkte der
Abschottungsdiskurs der deutschen Ausldnderpolitik von der Forderung nach

6 Vgl. EFMS 1997, Tabelle 2.1.4. Ein Teil des Wachstums der tiirkischen
Bevolkerung in Deutschland geht nicht auf neue Einreisen sondern auf in
Deutschland geborene Kinder zuriick.

7 Nur noch Kinder unter sechzehn Jahren durften zu ihren Eltern nach
Deutschland kommen. Auch der Nachzug fiir Ehepartner wurde erschwert: Nur
wer mindestens acht Jahre legal in Deutschland lebte, durfte seinen Ehepartner
nachholen, und auch das erst nach drei Jahren Wartezeit.

8 EFMS 1997, Tab. 1.2.1.

13

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Riickkehr zur Rhetorik des Asylmissbrauchs um. Die Welle rassistischer Ge-
walt, die sich in der ersten Hilfte der 90er Jahre in Anschlédgen gegen Wohn-
hduser und Fliichtlingsunterkiinfte &uflerte, ist noch gut in Erinnerung. Sie
wurde als weitere Legitimation fiir den dominanten ,,das-Boot-ist-voll*“-Dis-
kurs benutzt.

Die Rhetorik der Ausldnderpolitik diente auch der Abschottung gegen die
Wahrmehmung der sozialen Wirklichkeit in Deutschland: Das Land ist kein
Einwanderungsland, mogen auch noch so viele Einwanderer in Deutschland
leben. Erst neuer Druck aus Unternehmen und Wirtschaftsverbanden bewirkte
hier einen graduellen Wandel: Der kurzfristige Internetboom und die damit
zusammenhéangende Furcht vor einem Mangel an qualifizierten Arbeitskréften
machte Ende der 1990er Jahre die Debatte iiber weitere Einwanderung fiir
kurze Zeit wieder salonfahig. Eine Anerkennung der Einwanderungsrealitit
zeigt sich auch in der Reform des Staatsangehorigkeitsrechts im Jahr 2000,
das erstmals von einem allein auf Abstammung basierenden Nationsverstind-
nis abriickte und Elemente des Jus Soli aufnahm. Die Verkiirzung der Fristen
fiir eine Einbiirgerung sollte den Einwandern erleichtern, zu vollgiiltigen
Staatsbiirgern in Deutschland zu werden. Die politische Debatte zum Thema
hilt an. Dass es so etwas wie Einwanderung in Deutschland gibt, wird jetzt
iiberwiegend anerkannt (auch die CDU/CSU spricht nun nur noch davon, dass
Deutschland kein ,klassisches® Einwanderungsland sei), gleichzeitig versucht
man, alte Positionen zu bewahren.’ Das driickt sich auch darin aus, dass nun
in der politischen Diskussion durchgéingig von ,,Zuwanderung® anstatt von
,Einwanderung® die Rede ist. Der Griff zu einer neuen Vokabel versucht den
Anschein zu wahren, als ginge es nach wie vor um etwas anderes als um die
langst stattgefundene Einwanderung.

Die Geschichte der bundesrepublikanischen Politik gegeniiber Einwanderern
lasst sich kurz und biindig mit den drei Bezeichnungen fiir Einwanderer in
Deutschland fassen: Gastarbeiter — Auslidnder — Zuwanderer. Im Wandel der
Begrifflichkeit driickt sich ein Wandel der 6ffentlichen Einstellung aus, der
aber nie so weit ging, anzuerkennen, dass es um Einwanderer geht, die zum
Leben in Deutschland selbstverstindlich dazugehoren. Einwanderer werden in
Deutschland nach wie vor als ,,Fremde® kategorisiert — auch wenn sie seit
vierzig Jahren in Deutschland leben, auch wenn sie hier geboren sind.

9 Joppke (1999: 62f.) betont zu Recht, dass die Rede, Deutschland sei kein Ein-
wanderungsland, eine normative Aussage ist, die auf ein bestimmtes Nations-
verstindnis verweist.

14

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Einwanderer als Objekte der Forschung

Ich habe im letzten Kapitel gezeigt, dass aus der Arbeitsimmigration sehr
schnell ein ,,Problem* in Deutschland wurde, nachdem sie urspriinglich die
Losung eines Problems hatte bewirken sollen. Speziell die Arbeitsimmigration
aus der Tiirkei wurde von Anfang an problematisiert — so sehr, dass die deut-
sche Regierung sie urspriinglich gar nicht wollte. In politischen Debatten, im
Mediendiskurs'® und in der 6ffentlichen Meinung erschienen Migranten aus
der Tiirkei schon bald als ,,Problem®. Das gleiche gilt fiir die Wissenschatft:
Auch sie betrachtete Einwanderer von Anfang an tiberwiegend als ein ,,Pro-
blem*. Diese Einschitzung trifft auf verschiedene Disziplinen zu, etwa auf die
Pidagogik, die Sozialpsychologie und die Soziologie. Die Pidagogik als un-
mittelbar praxisgeleitete und praxisleitende Disziplin beschrieb Einwanderer
als defizitire Wesen, denen mit spezifischen Maflnahmen geholfen werden
musste. Hamburger et al. (1984: 33) zufolge trugen die MaBBnahmen der Aus-
landerpddagogik dazu bei, ,,dass Situation und Status der Ausldnder zuneh-
mend jener der Behinderten, Sonderschiiler, Obdachlosen usw. dhneln, nim-
lich der der abgegrenzten und handhabbaren Randgruppe, die Gegenstand von
Programmen wissenschaftlicher wie praktischer Art ist.” Grieses Ansicht nach
verhinderte die Pddagogisierung der Auslénder, dass tiber eine problematische
Auslanderpolitik nachgedacht wurde. Sein Urteil ist erniichternd: ,,Die ,Aus-
landerpddagogik’ hatte die Qualifizierung der Piddagogen, nicht der Auslénder
zur Folge™ (1984: 45). Diese Haltung gilt aber eben nicht nur fiir die Erzie-
hungswissenschaft. Auch die soziologische Auslinderforschung war stark
Lanwendungsorientiert (oder: ,,problem“-orientiert) und nahm Einwanderer
,.stets als soziales und politisches Problem* wahr (Treibel 1988: 11). Entspre-
chend diskutierte die Soziologie seit den 1970er Jahren Einwanderung etwa
unter dem Stichwort des Problems der Gettobildung. Die soziologische Pro-
blematisierung von Einwanderern gilt nicht nur fiir die deutsche Szene. So
legte der Schweizer Soziologe Hoffmann-Nowotny schon 1973 eine auch in
Deutschland viel rezipierte ,,Soziologie des Fremdarbeiterproblems* vor
(meine Hervorhebung). Die Sozialpsychologie schloss sich dem Reigen der
Problematisierer an und beschéftigte sich vor allem mit Sozialisations- und
Identitédtsproblemen von Auslindern und besonders von auslidndischen Ju-
gendlichen.'' Die Konsequenz der Problematisierung von Einwanderern ist
vor allem eine durchgidngig Vereinfachung und Pauschalisierung, stellen
Hamburger et al. fest: ,Keine Untersuchung, keine Pressemitteilung, kein
Aufsatz ohne eine dreifache Pauschalisierung, die der Sozialisations- Ausbil-
dungs- Integrations-probleme der Auslinder bzw. der auslidndischen Jugendli-
chen® (1984: 32, Hervorhebung im Original).

10 Eine frithe Untersuchung iiber ,,Gastarbeiter” in der deutschen Presse zeigt, dass
schon damals die Sensations- und Kriminalitdtsberichterstattung tiber Einwan-
derer dominierte (Delgado 1972).

11 Fiir einen Uberblick siche Gontovos 2000: 7ff. und Polat 1997: 35ff.

15

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Warum waren Einwanderer, Ausldnder, Gastarbeiter so inhdrent proble-
matisch? Ein Erklarungsmodell begann sich seit Mitte der 1970er Jahre durch-
zusetzen: Kultur. Einwanderer, und hier nun besonders solche tiirkischer Her-
kunft, sind deshalb so problematisch, weil sie einer anderen Kultur angehoren,
bzw. weil ihre Kultur so anders ist als unsere. In der Pddagogik setzte sich die
,.Differenzhypothese® als Erkldrungsmodell gegen die ,,Defizithypothese®
durch. Kultur wird dabei in ein Assimilations- oder Integrationsmodell einge-
ordnet: Danach erfordert einerseits die Integration/Assimilation in Deutsch-
land von den Einwanderern, dass sie ihre ,,Heimatkultur wenigstens teilweise
aufgeben und dafiir Elemente der ,,deutschen Kultur* iibernehmen. Holtbriig-
ge driickte das in einer Studie tiber tiirkische Familien im Rheinland und
Ruhrgebiet folgendermafen aus: ,,Ausldndische Arbeiter, aus einer Kultur
kommend, deren Wertsystem zu einem groen Teil durch traditionelle und
familistische Orientierung bestimmt ist, migrieren in eine Industriegesell-
schaft, in der andere Werte und Normen vorherrschen. Sie stehen vor dem
Problem, sich in einer fremden Umwelt zurechtfinden und mit fremden Men-
schen interagieren zu miissen. Eine Reihe von Anpassungsleistungen wird von
ihnen gefordert, durch die sie sich zwangsldufig mehr oder weniger von der
Heimatkultur entfremden® (1975: 3f.). Andererseits wurden dem Modell zu-
folge die Einwanderer durch ihre Herkunftskultur aber gerade daran gehindert,
sich zu integrieren/assimilieren. Es kommt daher zum ,,Kulturkonflikt“. Das
Konzept des ,,Kulturkonflikts* dominiert weite Bereiche des wissenschaftli-
chen Diskurses tiber Einwanderung. Bevor ich darauf eingehen werde, mochte
ich aber genauer beleuchten, welch ein Konzept von Kultur hier verwendet
wird und wie die , tiirkische Kultur® in der deutschen wissenschaftlichen Lite-
ratur iiber Einwanderung konstruiert wird.

Weite Teile meiner eigenen Disziplin, der Ethnologie, haben sich lange
iber den Kulturbegriff definiert. In den letzten Jahrzehnten ist den Ethnologen
aber ein unkompliziert zu gebrauchendes Kulturkonzept weitgehend abhanden
gekommen. ,,Kultur* wirft in der Ethnologie heute mehr Fragen auf als sie be-
antwortet, Fragen vor allem nach Abgrenzungen, nach Homogenitit oder He-
terogenitit, nach Konsens und Konflikt.

Viele Ethnologen — ich selbst eingeschlossen — verwenden ,,Kultur fast
nur noch in Anfithrungszeichen bzw. beschrinken sich auf das Adjektiv
,kulturell“. Relativ unproblematisch ist in der Ethnologie heute nur ein Kon-
zept von Kultur als Reprdsentation, d.h. als in der Regel zu politischen Zwek-
ken entworfenes Selbst- oder Fremdbild in Bezug auf eine Gruppe. Der Ge-
brauch von ,,Kultur als geteilter Bestand von gegebenen Elementen, die eine
Gruppe kennzeichnen, hat sich in der Ethnologie weitgehend erledigt — zu
groB ist das Bewusstsein, dass ,,Kultur” von Akteuren in ihrer sozialen Praxis
geschaffen wird, dass sie deswegen permanent verdndert wird, Konflikten
unterliegt und in der Regel nicht den Angehdérigen einer Gruppe durchgingig
zu Eigen ist, auch wenn genau das in Reprisentationen von Kultur behauptet
wird. Man kann die gegenwirtige Debatte um Kultur in der Ethnologie und

16

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

verwandten Wissenschaften auf die Kurzformel bringen: Kultur erklirt nichts
— sie muss selbst erklart werden.

Ganz anders die Funktion des Kulturkonzeptes in der deutschen Literatur tiber
Einwanderung seit den 1970er Jahren: Hier ist Kultur ein Begriff, der erklért.
,Probleme” der Einwanderung gelten dann als erkldrt, wenn sie auf einen
Aspekt von Kultur zuriickgefiihrt werden kénnen. Unter Rickgriff auf Mo-
delle der amerikanischen Kulturanthropologie wird Kultur dabei vor allem als
ein Set von Normen und Werten verstanden, welches Individuen im Laufe von
Prozessen der Sozialisation und Enkulturation internalisieren, und von dem
diese Individuen, die damit zu der in Frage stehenden Kultur ,,gehoren®, in ih-
rem Handeln geleitet werden. Verschiedene Autoren beziehen sich dabei auf
Konzepte aus der us-amerikanischen culture and personality-Schule der
1930er und 1940er Jahre, die von einer ,,modal personality* spricht, welche
die Angehorigen einer Gruppe iiberwiegend kennzeichnen, und von einer
,basic personality”, die, vom Individuum einmal erworben, kaum mehr ver-
indert werden kann.'? So bemerkten Schrader et. al. in ihrer Studie iiber die
,.Zweite Generation®: ,,Seine einmal iibernommen kulturelle Rolle kann der
einzelne nicht mehr abwerfen: Er ist Deutscher, Franzose, Tiirke oder Italie-
ner!“ (1976: 58). Barath erginzt: ,,Durch die Ethnozentriertheit der ,basic per-
sonality behilt das Individuum auch in der neuen Umgebung Grundverhal-
tensmuster bei, die es in Widerspriiche geraten oder zumindest als ,Fremder*
identifizierbar werden lassen® (1978: 76)."* War bei Holtbriigge noch die Re-
de davon, dass Einwanderer in einem Assimilationsprozess Teile ihrer ,,Her-
kunftskultur” quasi zwangsldufig ablegen wiirden, so ist Kultur per Sozialisa-
tion und Internalisierung in dieser Sicht der Dinge so stark, dass sie kaum ver-
dndert werden kann. Es gilt danach also: einmal Tiirke — immer Tiirke. Gerade
Kultur wird also zum Hindernis fiir Integration/Assimilation erklért — bei Tiir-
ken um so mehr, als sich ,,ihre Kultur* von der ,,unsrigen* ja besonders unter-
scheidet: ,,Die Probleme der Integration stellen sich besonders bei den Tiirken,
weil sie dem uns vergleichsweise fremden — orientalisch islamischen — Kul-
turkreis angehdren,” urteilt Berkenkopf 1984.

12 Barath bezieht sich auf Ruth Benedict und Abram Kardiner wenn er schreibt:
,.Die Enkulturation im umfassenden Verstdndnis vollzieht sich nicht nur in der
Kindheit. Kindheitspridgungen legen jedoch das Fundament fiir einen spéter nur
schwer verdnderbaren Kulturcharakter (1978: 54).

13 Zur Kritik dieser Sozialisationstheorie siche Auernheimer 1988: 136f.

17

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

s Tlrkische Kultur® in der Literatur iiber Einwanderer
aus der Tiirkei in Deutschland

Das ,,Problem*, das Einwanderer darstellen, wird in dieser Literatur also
durch das Kulturkonzept auf den Begriff gebracht. Wie wird nun aber ,,die
tiirkische Kultur dargestellt? Relativ stereotyp werden hier immer wieder be-
stimmte Aspekte und ,,Werte” genannt. Sie betreffen vor allem den Begriff
der Ehre und Strukturen von Autoritit, wie sie sich im (,,patriarchalischen*)
Verhiltnis zwischen den Geschlechtern und zwischen Alteren und Jiingeren
niederschlagen. Diese Werte werden wiederum oft auf ,,den Islam* zurtickge-
fithrt. Holtbriigge (1975: 54) etwa urteilt, dass die ,,Wertorientierungen der
Tiirken in groBem MaB vom Islam geprégt sind“ und identifiziert in der Folge
einige der priagenden Elemente des Islam als seinen ,, Totalitdtsanspruch, den
,Fatalismus der Muslime®, ,,autoritdre und ,patriarchalische” Ziige sowie
generell die Dominanz des Mannes. Diese Charakteristika werden dem Islam
an sich zugesprochen'* und z.T. vom Autor direkt aus dem Koran abgeleitet.
Ahnlich essentialisierend wird auch mit ,,der tiirkischen Kultur* iiberhaupt
umgegangen. Weische-Alexa (1982: 3) etwa spricht von einer ,,,rein tiirki-
sche[n] Kultur®, die man ,,in ihren Wesensziigen* kennen miisse, um etwa die
Situation tiirkischer Midchen in Deutschland ,,in den Griff zu bekommen*.
Verschiedene Autoren'> haben darauf hingewiesen, dass sich diese ste-
reotypisierende Literatur iiber Einwanderer aus der Tiirkei und ,,die tiirkische
Kultur auf sehr wenige und oft nur aus zweiter Hand zitierte Quellen bezieht.
An erster Stelle ist hier Paul Stirlings (1965) Dorfstudie zu nennen, auf die
immer wieder Bezug genommen wird. Eine dhnliche Funktion fiir die neuere
Migrantenforschung nimmt Werner Schiffauers Buch ,,Die Bauern von
Subay* (1987) ein. Aus diesen Quellen wird ein Bild ,,der (landlichen) tiirki-
schen Kultur* abgeleitet, das vollig einheitlich ist, keine regionale, ethnische,
religiose, politische, klassenabhingige oder sonstige Spezifizierung kennt und
nahezu ungebrochen von den Migranten aus der Tiirkei nach Deutschland
transferiert wurde. ,,Die tiirkische Kultur* wird als ldndlich, (halb-)feudal, tra-
ditionalistisch und starr gekennzeichnet. Stereotyper noch ist die Darstellung
tiirkischer Frauen: Quellen hierfiir waren bis in die 1980er Jahre tiberwiegend
die Impressionen deutscher Autorinnen, die sich meist ohne Sprachkenntnisse
kurzzeitig in der Tiirkei aufgehalten hatten, aus ihren Eindriicken aber eine
eindeutige Charakterisierung ,,der tiirkischen Frau® als unterdriickt und unfé-
hig zu eigenstdndigem Handeln ableiteten (vgl. Broyles-Gonzales 1990).
Diese Darstellung ,,der Tiirkei” bzw. ,,der tiirkischen Kultur* ist eine grobe
Vereinfachung. Bommes (1993: 67) spricht hier von einer ,,Soziologie der
Tirkei fur den Hausgebrauch®, die vor allem die sozialpidagogische Praxis
beherrscht. Weder stammen aber alle Migranten aus ldndlichen Gebieten
(auch viele, die aus Doérfern stammen, haben zuvor als Binnenmigranten in

14 Dabei bezieht sich der Autor auf die Islamdarstellung von Gardet 1968.
15 Bommes 1993: 68; Radtke 1996.

18

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

tiirkischen GroBstddten gelebt), noch stehen alle tiirkischen Frauen unter der
Knute ihrer Ménner oder wird das alltidgliche Leben von Koransuren be-
stimmt. Kultur und Gesellschaft der Tiirkei sind nicht ,,starr* oder ,,traditiona-
listisch, sondern im Gegenteil hochst dynamisch. Die von Atatiirk ausgelo-
sten Umwilzungen, die etwa den Islam aus dem offentlichen Raum weitge-
hend zuriickgedriangten und in den letzten Jahrzehnten eine islamistische Ge-
genbewegung zur Folge hatten, oder die rasante Urbanisierungsrate in der
Tiirkei sind nur zwei Beispiele dafiir.'®

Werner Schiffauer liefert mit seiner Untersuchung ,,Die Gewalt der Ehre*
(1983) einen klassischen Fall dafiir, wie mit dem Verweis auf tiirkische Kultur
und Werte das Handeln von Migranten aus der Tiirkei in Deutschland erklért
wird. Er analysiert die Vergewaltigung einer jungen deutschen Frau durch ei-
ne Gruppe tiirkischer Jugendlicher. Im Zentrum seiner Erkldrung steht das
Ehrkonzept, das die Beziehungen zwischen den Geschlechtern grundsitzlich
anders strukturiere als in Deutschland, und dazu fiihrte, dass die Vergewalti-
ger ihre Tat nicht als ein Verbrechen wahrnahmen. Es kam quasi notwendi-
gerweise zur Vergewaltigung. Schiffauer schreibt:

,Man kann sich dem Eindruck nicht entziehen, dass das Verbrechen fast zwangslau-
fig aus der Situation von tiirkischen Jugendlichen in der BRD folgt: Sie wachsen mit
der traditionellen tiirkischen und islamischen Ethik in einer Kultur auf, die das Ge-
schlechterverhiltnis grundlegend anders regelt; diese Normen und Werte werden in
der peer group verstirkt und durch Ménnertiimelei eingefarbt, einer peer group, auf
die sie bei der Auseinandersetzung mit der diskriminierenden Umwelt angewiesen
sind. Die Zusammensetzung der Gruppe, die Petra Kaiser vergewaltigte, scheint
eher zufillig: Andere tiirkische Jugendlichen hétten an ihrer Stelle sein konnen. Sehr
deutlich formulierte diese Schicksalshaftigkeit der Verwandte von Bekir Otyam, den
nur ein Zufall von der Geburtstagsfeier [mit der das Geschehen begann] ferngehalten
hatte: Er sagte, er habe eben Glick gehabt, wire er dabei gewesen, er hitte sich wie
die anderen verhalten* (Schiffauer 1983: 139).

Das von Schiffauer in dieser Arbeit ausfiihrlich dargestellte Ehrkonzept beruht
auf seiner Feldforschung in einem nordtiirkischen Dorf, es wird aber als ,,der
tiirkische Ehrbegrift der Tiirkei und den Tiirken insgesamt zugeschrieben. Im
Kontext des untersuchten Geschehens hat die Ehre eine doppelte Funktion:
Einmal dient sie dazu, die Vergewaltigung zu erkldren, zweitens ist sie Aus-
weis der kulturellen Differenz, der Tiirken von Deutschen unterscheidet. An
beiden Aspekten sind meiner Ansicht nach starke Zweifel angebracht. Ich se-
he nicht, dass der Ehrbegriff tatsdchlich das Handeln der Jugendlichen erklért
in dem Sinne, dass sie aufgrund ihres Verstindnisses von Ehre nicht anders
hitten handeln koénnen. Das anzunehmen, wie es Schiffauer in der oben zi-
tierten Passage zu tun scheint, hieBe zu schlieBen, dass alle minnlichen Mi-
granten aus der Tirkei in dieser Situation nichts anders hétten tun kénnen, als
die Frau zu vergewaltigen, denn das fragliche Ehrkonzept wird ja ,,den Tiir-
ken* insgesamt zugesprochen. Dieses Erklarungsmodell sagt meines Erach-

16 Vgl. Bommes 1993: 70.
19

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

tens mehr tiber ein deterministisches Kulturkonzept aus, das individuelles
Handeln und individuelle Verantwortung ausschlief3t, als iber das Verstidndnis
von Ehre unter Migranten aus der Tiirkei in Deutschland.'” Auch der Aspekt
des kulturellen Unterschiedes ist nicht so eindeutig. Tertilt (1996: 216) ver-
weist in seiner Studie iiber eine tiirkische Jugendbande in Frankfurt zwar auch
auf das Ehrkonzept, zeigt aber gleichzeitig auf, dass es keineswegs einfach
tirkisch® sei, sondern in nicht ferner Vergangenheit in Deutschland eine
ghnliche Rolle gespielt habe, wie sie Schiffauer fiir die Tiirkei feststellt. Sau-
ter (1999: 51ft)) bietet einen Erklarungsversuch fiir das Verhalten der Jugend-
lichen an, welches auf einem Aspekt ihrer Biographien beruht, der in Schif-
fauers kulturalisierender Betrachtungsweise nicht beachtet wird. Er verweist
auf die erzwungene Trennung von den Eltern, die in Deutschland lebten wih-
rend die Kinder bei Verwandten in der Tiirkei blieben, und die daraus erwach-
senden biographischen Krisen und Briiche, deren Verarbeitung in kriminelles
Handeln miinden mag.'® Bommes (1993: 85) wiederum hilt fest, dass Unter-
scheidungen in ehrenhafte und unehrenhafte Frauen und Madchen, die Mi-
grantenjugendlichen treffen, und die Schiffaver auf das tiirkische Ehrver-
standnis zuriickfiihrt, in ganz dhnlicher Weise auch bei anderen, nicht tiirki-
schen, Unterschichtsjugendlichen praktiziert werden, so dass die kulturelle
Differenz stark an Eindeutigkeit verliert.

Kulturelle Differenz kann nur dann als bestimmende Erkldrung fiir das Han-
deln von Migranten aus der Tiirkei in Deutschland herangezogen werden,
wenn sie auf einem bestimmten Verstindnis von Kultur fufit. Dieses Kultur-
konzept hat stark deterministische Ziige. Es ist per Sozialisation im Individu-
um fixiert und wird als Konsens einer Gruppe zugeschrieben, in der Regel als
,,Nationalkultur” sogar der ganzen Bevolkerung eines Landes. Es ist ein Kul-
turverstindnis, das es ermoglicht, auf der Basis lokaler, etwa in einem Dorf
erhobener Daten, von ,,der Kultur” eines ganzen Landes zu schreiben. Dieses
Kulturverstindnis pauschalisiert und stereotypisiert, es stellt eindeutige Gren-
zen erst her. Die Kulturdebatte in der Ethnologie wurde von einer kritische
Betrachtung ethnographischer Texte ausgelost, die einen solchen Kulturbe-
griff verwenden (Clifford und Marcus 1983).

In deutschen Studien tiber Migration scheint aber nur geringes Interesse
daran zu bestehen, derartige Zuschreibung kultureller Differenz in Frage zu
stellen. Es herrscht im Gegenteil ein Schreibstil vor, der eindeutige Differen-
zen konstruiert und erkldrt, wie Migranten aus der Tiirkei sind und wie sie
sich verhalten. Besonders deutlich kommt dies in Straubes (1987) Arbeit {iber
,Lurkisches Leben in der Bundesrepublik zum Ausdruck. Die Autorin

17 Siehe auch Czock und Radtke 1984.

18 In Schiffauers spéterer Studie iiber ,,Die Migranten aus Subay“ (1991) spielen
denn auch biographische Briiche, Krisen und Konflikte zwischen den Gene-
rationen eine zentrale Rolle. Diese Arbeit verweist weniger auf Kultur, sondern
macht das Leben von Migranten in ausfiihrlichen biographischen Studien nach-
vollziehbar.

20

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

schreibt tiber ihre Studie: ,,In der vorliegenden Arbeit wird tiirkisches Leben
in der Bundesrepublik mit den traditionellen Mitteln der Ethnographie bzw.
Ethnologie beschrieben und verstanden® (ebd. 339). Richtiger miisste hier
wohl nicht von den ,traditionellen Mitteln der Ethnographie®, sondern von
den ,Mitteln der traditionellen Ethnographie* die Rede sein, denn die Arbeit
ist von einer Rhetorik der durchgingigen Verallgemeinerung und des ethno-
graphischen Priasenz durchzogen, die schon in den 1980er Jahren in der diszi-
plindren Debatte heftig attackiert wurde. Hier liegt ebenfalls ein Konzept von
Kultur zugrunde, das Handeln eindeutig bestimmt, sich selbst perpetuiert und
auch in der Migrationssituation seine Giiltigkeit nicht verloren hat:

,,Althergebrachte, erprobte Werte bestimmen eine Gesellschaft in ihrem Lebensraum
und ermdglichen ein geordnetes Handeln, das die Erhaltung und den Fortbestand der
Werte garantiert. Es handelt sich um Werte und Symbole, die zur Identifikation mit
der Gruppe beitragen, und um eindeutige Richtlinien, die das Kommunizieren und
Handeln erst ermoglichen, bzw. deren Einhaltung die Anerkennung durch die Ge-
samtgruppe gewdihrleistet (183). ,,Die Gesamtheit der sozialen, kulturellen und
rdumlichen Ordnungssysteme gibt Tiirken auch in der Fremde ihre Identitét“ (303).

Kulturkonflikt als Paradigma des Blicks auf Migranten

Ein Blick auf Migration, der auf diesem homogenisierenden, ja schon funktio-
nalistischen Konzept von Kultur beruht, die vom Einzelnen internalisiert ihm
eindeutig vorgeordnet ist, sein Handeln leitet und sich selbst reproduziert,
kann gar nicht anders, als Migration als ,Problem* aufzufassen. Denn
Migration lésst eine derartige Kultur mit einer anderen zusammenprallen®,
deren Werte und Normen ihr widersprechen, die den ihr zugerechneten Indi-
viduen anderes Handeln verordnet. Und so entsteht notwendig ein ,,Kultur-
konflikt“, sei es als Konflikt zwischen kulturell bestimmten Gruppen oder,
wichtiger noch, als Bruch innerhalb von Individuen, die ,,zwischen zwei Kul-
turen stehen. Der Kulturkonflikt fithrt dann zu gebrochenen Identititen, zu
Orientierungslosigkeit und zu Kriminalitit (Barath 1978; Lajios 1991). Die
Rede vom Kulturkonflikt und seinen Folgen ist, nicht nur in der wissenschaft-
lichen Literatur, allgegenwirtig und so allgemein akzeptiert, dass es nahezu
unmdglich scheint, sie in Frage zu stellen. Es gilt aber zu betonen, dass der
Kulturkonflikt nicht eine natiirliche Folge von Migration ist, sondern eine
Weise, Folgen von Migration zu interpretieren. Christian Giordano (1988:
247) weist darauf hin, dass das Paradigma vom Kulturkonflikt auf einer nega-
tiven Haltung zum Begriff , Konflikt basiert — als wire Konflikt ein Aus-
nahmezustand, der in ,,normalen Gesellschaften nicht vorkommt. Das ist of-
fensichtlich Unsinn, verweist aber erneut auf den funktionalistischen Ur-
sprung des zugrunde liegenden Kulturbegriffs.

Der Kulturkonflikt dominiert vor allem die Literatur tiber die Kinder von
Einwanderern, die in Deutschland, und damit in den Begriffen des Paradigmas
,»in zwel Kulturen® aufwachsen. Angesichts der Probleme, die als Resultat des

21

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Kulturkonflikts erwartet werden, werden hauptséchlich solche Jugendliche
untersucht, die tatsdchlich deviantes Verhalten oder entsprechende ,,geféhrli-
che Einstellungen aufweisen. Beispiele wiren die bereits genannte Untersu-
chung von Schiffauer (1983) oder Tertilts'® Studie iiber die ,,Turkish Power
Boys®“ (1996). Die Forschung, die vom Kulturkonflikt und daraus sich erge-
benden Schwierigkeiten ausgeht, wird so zur self-fulfilling prophecy. Unpro-
blematische Jugendliche werden kaum untersucht, ein Gegenbild zu den pro-
blematischen, gar kriminellen Migranten kann gar nicht erst entstehen.

Hamburger et al. kommentieren diese Situation: ,,Es gilt jedoch zu argu-
mentieren, dass sich fernab von Kategorien wie ,Sozialisationsdefiziten®,
,Bildungsliicken‘, ,Integrationsschwierigkeiten‘ oder wie immer es genannt
wird, ausldndische Jugendliche als ganz normale Menschen entwickeln®
(1984: 34). Einwanderer aus der Tiirkei als ,,normale Menschen®, die weder
so defizitdr sind, dass sie zum Gegenstand padagogischer Fordermainahmen
gemacht werden miissen, noch so kulturell anders, dass sie als Produkte ihrer
kulturellen Prigung ,,uns* immer fremd bleiben miissen, die als handelnde
Subjekte ihr Leben in Deutschland meistern und dabei nicht nur Probleme und
Misserfolge erleben, kommen in Forschungen iiber diese Einwanderer kaum
vor. Insofern blieb die Migrationsforschung dem Defizitansatz verhaftet, der
doch eigentlich schon Ende der 1970er Jahre tiberwunden werden sollte. Auch
die Idee der multikulturellen Gesellschaft, die Differenz eben nicht mehr als
Defizit verstand, sondern positiv umdeuten wollte, hat die Situation nicht
grundlegend verédndert. Sie verfestigte nur das Bild von Migranten als den
Anderen, den Fremden, die nur per Riickgriff auf ihre ,,Herkunftskultur* ver-
standen werden konnen und damit immer auf das Konstrukt derselben zurtick-
geworfen werden (Caglar 1990). Auch tiirkische Einwanderer der dritten Ge-
neration bleiben in Deutschland eben Tiirken. Und als ,,Andere* und ,,Frem-
de“ bleiben sie, selbst wenn sie das Leben in Deutschland mit Koéfte und Folk-
lore ,bereichern®, in dieser kulturell so anders geprigten Dominanzstruktur
defizitar.

Das Kulturkonzept als Problem

Das Kulturkonzept wurde in die Debatte um Migration eingebracht, um einen
Ausweg aus dem Defizitmodell zu finden. Probleme wurden Einwanderern
nun nicht mehr individuell angelastet; sie wurden gewissermallen kollektiv
entschuldigt. Sie kénnen (individuell) nichts dafiir, wenn sie sich in Deutsch-
land nicht ,,integrieren” und wenn ihre Kinder in der Schule scheitern — es

19 Tertilt weist zwar ausdriicklich darauf hin, dass seine Studie keine reprisen-
tative Aussage tber die Straffilligkeit ausldndischer Jugendlicher liefert und
dass kriminelle Jugendliche lediglich eine verschwindende Minderheit unter
jungen Migranten bilden (1996: 219), aber es entspricht der allgemeinen Ten-
denz, dass die kriminelle Minderheit untersucht wird, nicht die unauffillige
Mehrheit.

22

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

liegt eben an ihrer Kultur. Als Erkldrungsmodell iibernimmt ,,Kultur hier ei-
ne Art Siindenbockfunktion. Tatséchlich er6ffnet sich aber keine grundlegend
neue Perspektive: Nach wie vor sind Einwanderer ein Problem, und die Griin-
de fiir dieses Problem sind bei den Migranten selbst zu suchen, und nicht etwa
in der Gemengelage der deutschen Gesellschaft mit ihren spezifischen Diskur-
sen und Strategien, mit Einwanderung umzugehen. Kultur hat eine eindeutige
Entlastungsfunktion. Die Rolle von Kultur im Einwanderungsdiskurs erinnert
an die Funktion des Konzeptes im Kontext der Entwicklungszusammenarbeit,
wo man die ,,soziokulturellen Faktoren* zundchst immer dann in Betracht zog,
wenn Projekte scheiterten. Verantwortlich fiir das Scheitern war Kultur, nicht
die grundsitzliche Strategie der Projekte. Auch hier werden Schwierigkeiten
kulturalisiert.

Was bewirkt Kulturalisierung? Sie erklirt das Handeln von Individuen mit
dem Verweis auf als iiberindividuell vorausgesetzte, kollektive Muster. Gera-
de in dieser Erkldrung liegt die Gefahr von Kulturalisierung. Sie tiberspringt
weitgehend die Frage nach der Beziehung zwischen Kultur und Individuum,
indem sie eine gewisse Determiniertheit voraussetzt. Sie fragt nicht, ob die
zugeschriebenen Muster tatsdchlich auf alle einer Kultur zugerechneten Indi-
viduen zutreffen, oder wie diese Muster entstehen. Die Kulturdebatte der ver-
gangenen Jahre hat gerade auf die Beziehung zwischen Kultur und Individu-
um viel Analysearbeit verwandt und dieses Verhiltnis weitgehend umgekehrt.
Kultur ist danach nicht etwas dem Handeln der Akteure Vorgeordnetes, De-
terminierendes, sondern Kultur entsteht aus Handeln.”’ Praxiskonzepte von
Kultur verzichten damit darauf, das Handeln von Migranten aus der Tiirkei
etwa mit dem Hinweis auf ein tiirkisches Ehrkonzept zu erkldren. Statt dessen
fragen sie danach, wie in der Interaktion mehr oder weniger stabile Uberein-
kiinfte zwischen Handelnden entstehen, die beispielsweise ein gemeinsames
Verstidndnis von Ehre ergeben. Das heift, Konzepte werde gerade nicht als
geteilt vorausgesetzt. Damit wird die Aufmerksamkeit auf Aushandlungspro-
zesse, auf Widerspriiche, Konflikte, Ambivalenzen, Handlungsstrategien und
Machtverhiltnisse gelenkt. Eine wichtige Folge dieses Verstdndnisses von
Kultur ist, dass es keine eindeutigen Grenzen um Kulturen herum geben
kann.”! Denn Kultur ist ja gerade nicht ein eindeutiger Bestand von Eigen-
schaften, die Angehorige einer solchen Kultur durchgéngig teilen wiirden, sie
dadurch zu Angehorigen dieser Kultur machten und sie von Angehdrigen an-
derer Kulturen unterschieden. Trotzdem gibt es eindeutige Bilder von Kultu-
ren. Sie sind aber keine ,,objektiven Gegebenheiten, die man von individuel-
len Exemplaren und Angehdrigen der Kultur ableiten konnte, sondern Reprd-
sentationen, die aus bestimmten Perspektiven mit spezifischen Interessen
entworfen und mit unterschiedlichen Machtanspriichen vertreten werden. Tiir-
ken werden dann beispielsweise als diejenigen reprasentiert — oder sie repré-
sentieren sich selbst als solche — die ein bestimmtes Ehrkonzept vertreten.

20 Siehe z.B. Fox 1985. Fiir einen Uberblick iiber die Debatte siche Sokefeld 2001.
21 Vgl. dazu Gupta und Ferguson 1997.

23

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

In der ethnologischen Debatte hat sich fiir einen Aspekt dessen, was kultu-
relle Reprisentationen leisten — ob intendiert oder nicht — der Terminus othe-
ring eingebiirgert’. Othering meint, dass per kollektiv zugeschriebener kultu-
reller Charakterisierung Individuen als anders, different dargestellt werden,
und zwar unabhingig davon, ob sich diese Differenz tatsachlich in jedem ein-
zelnen Fall nachweisen ldsst. Othering kann etwa darin bestehen, Einwande-
rern aus der Tirkei das Ehrkonzept zuzuschreiben, ohne zu fragen, ob sie das
Konzept akzeptieren, praktizieren oder nicht. Per Zuschreibung wird der Ein-
wanderer zum Anderen gemacht, ver-,,andert” — und damit verdndert. Er wird
nicht als Individuum wahrgenommen, sondern als Exemplar einer Kultur.

An dieser Stelle ist es sinnvoll, sich bewusst zu machen, dass der klassi-
sche Kulturbegriff, der auch heute noch der Debatte zugrunde liegt, im 18.
Jahrhundert von Johann Gottfried Herder in einem spezifischen politischen
Kontext erdacht wurde. Das Herdersche Konzept stellt den Prototyp des plu-
ralen Kulturverstiandnisses dar, welches die Menschheit in verschiedene Kul-
turen einteilt. In enger Verbindung mit dem aufkommenden Nationalismus
war Kultur ein Legitimationskonzept, denn die Legitimitdt von Herrschaft
wurde nun nicht mehr aus bestimmten erblichen Positionen abgeleitet, son-
dern basierte auf dem Begriff der sich selbst bestimmenden Kulturnation,
welche die Differenz zwischen Herrschern und Beherrschten zu einem gewis-
sen Grad authob und durch die Differenz zwischen verschiedenen Vélkern er-
setzte. Bis heute ist Kultur kein neutraler Begriff wissenschaftlicher Analyse
sondern vor allem ein Konzept, mit dem Politik gemacht wird. In der Tiirkei
ist dies ganz offensichtlich, denn dort wurde und wird das Bekenntnis zur tiir-
kischen Kulturnation auch mit staatlichen repressiven Mitteln eingefordert.*

Was hat das mit dem Kulturkonzept in der Migrationsforschung zu tun? In
seiner Antrittsvorlesung reflektierte Werner Schiffauer (1997) iiber einen Per-
spektivenwechseln in der Ethnologie und konstatierte eine neue ,,Angst vor
der Differenz®. Er stellt sie unter anderem in der Migrationsforschung daran
fest, dass seit Mitte der 1990er Jahre weniger {iber Randgruppen und Minder-
heiten unter Migranten geforscht werde als tiber ,,Mehrheiten“. Schiffauer er-
wiéhnt einen Studenten, der mit der Begriindung, der Fokus auf Problemgrup-
pen unter den Migranten habe Einwanderer insgesamt marginalisiert, ein For-

22 Fabian 1983, Abu-Lughod 1991.

23 Die politischen Wurzeln und Anspriiche des Kulturkonzeptes verraten sich in
der Migrationsliteratur, wenn zum Beispiel davon die Rede ist, dass bikulturelle
Menschen nicht dazu in der Lage seien, gleichermaflen ,,Loyalitit” zu ihren
beiden Kulturen zu praktizieren (Polat 2000: 21f.). Es fillt auf, dass besonders
tiirkische Autoren die kulturelle Entfremdung der Migranten beklagen — eine
Klage, die erst auf dem Hintergrund der tiirkischen Ideologie einer Natio-
nalkultur verstindlich wird. So kritisiert Kagit¢ibasi (1987: 197), dass tiirkische
Eltern in Deutschland nicht dazu in der Lage seien, ,,das kulturelle Erbe des
Heimatlandes addquat weiterzugeben.*

24

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

schungsprojekt iiber eher etablierte jugendliche Migranten betrieb.* Der Stu-
dent implizierte damit, dass die konventionelle, auf Randgruppen ausgerich-
tete Forschung ,.die tiirkischen Jugendlichen ,,ver-andere, dass die Differenz
groBer gemacht werde, als sie ist, dass man, mit anderen Worten, Differenz
konstruiere™ (1987: 164).

Schiffauer fiihrt die ,,Angst vor der Differenz* auf ein neues Machtkon-
zept zurlick. Das konventionelle Machtverstindnis lokalisierte Macht eindeu-
tig in bestimmten Institutionen oder Schichten und stellte damit diejenigen,
die Macht besaBlen, den Machtlosen gegeniiber. Forschung, die Randgruppen
und AuBenseiter in den Blick nahm, solidarisierte sich gleichzeitig mit ihnen
und demaskierte die Macht. In einem neueren Machtverstindnis, das sich vor
allem von Michel Foucault herleitet, ist Macht aber nicht mehr so eindeutig
verortet, sondern in allen sozialen Beziehungen verteilt. Macht ist dann weni-
ger eine Frage absoluter Positionen (unten versus oben), sondern relativer
Verhiéltnisse (innen versus aulen). Die Konzentration auf Auflenseiter leistet
Ausgrenzungspraktiken Vorschub und exotisiert. Da auflerdem alle Anteil an
Machtstrukturen haben, scheine es nun naiv, sich durch die Forschung mit
Randgruppen solidarisieren zu wollen. Schiffauer schlieit sich dieser Sicht
der Dinge aber nicht an, sondern pladiert fiir die Fortfithrung der Ethnologie
als ,,Differenzwissenschaft”, weil die Herstellung von Differenz das einzige
Mittel sei, der ,,Hegemonie des européisch-amerikanischen Denkens (...) et-
was entgegenzusetzen (ebd. 171).

Ich mochte dem widersprechen, weil ich der Ansicht bin, dass ein zentra-
ler Aspekt dieser Hegemonie gerade in der Zuschreibung von Differenz be-
steht. Differenz impliziert in der Regel auch Ungleichheit. Das heifit, das Ver-
héltnis von innen und auBlen beinhaltet durchaus ein bestimmtes Verhiltnis
von oben und unten und eine ungleiche Verteilung von Macht. Die Zuschrei-
bung von Differenz, die in gesellschaftliche AusschlieBung miindet, operiert
gerade auch mit dem Kulturkonzept. Aus der Sicht einer Minderheit, die als
kulturell anders und daher als Problem fiir die gesellschaftliche Mehrheit re-
présentiert wird, ist es tatsdchlich emanzipatorisch, darauf zu verweisen, dass
diese Minderheit nicht so anders ist, wie sie gemeinhin vorgestellt wird, dass
sie, wie beim von Schiffauer erwdhnten Forschungsprojekt postuliert, nicht
nur aus kriminellen, ,,gefdhrlichen” Jugendlichen besteht, sondern vor allem
aus solchen Jugendlichen, die ein, um mit Hamburger et al. zu sprechen,
,,hormales“ Leben fiihren.

24 Ganz dhnlich argumentiert Kaya (2001: 16), wenn er schreibt: ,,By focusing on
a specific group of Turkish youths I seek to compose an alternative picture of
Turkish youth, commonly portrayed as destructive, Islamic, fundamentalist and
problematic by the majority society.*

25

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Sprache und Ausgrenzung

Dass ,,Kultur” kein neutrales Konzept gesellschaftlicher Analyse ist, wurde in
der deutschen Debatte um Einwanderung spédtestens zu dem Zeitpunkt offen-
sichtlich, als der Begriff ,Leitkultur eingebracht wurde. Die ,,Leitkultur
wurde gerade zu dem Zeitpunkt in die Debatte geworfen, als erstmals seit An-
fang der 1970er Jahre eine Diskussion tiber Neu-Einwanderung hoffihig wur-
de. Das Leitkulturkonzept forderte eine kulturelle Hegemonie ein, die Gren-
zen festlegt. Denn es ging hier nicht nur um Verfahrensregeln, welche die ge-
sellschaftliche Praxis ermdglichen sollen, sondern um kulturelle Inhalte, ndm-
lich, wie anfangs bereits erwédhnt, um ,christlich-abendlandische Kultur®. Ei-
ne bestimmte Reprisentation von Kultur wird hier benutzt, um die Begren-
zung von Einwanderung zu begriinden und Einwanderer auszugrenzen (Bau-
bock 2001b). Die Funktion derartiger Zuschreibungen kultureller Représenta-
tionen kann man hervorragend an der mit der Leitkulturdebatte verkniipften
Diskussion um die Sprache der Einwanderer beobachten. Schon das Zuwande-
rungskonzept der CDU, in dem die Idee der Leitkultur ausformuliert wurde,
forderte, dass Einwanderer Deutsch lernen miissten. Interessant daran war vor
allem, dass sich kaum jemals jemand dagegen ausgesprochen hatte, dass Ein-
wanderer Deutsch lernen sollten — auch Einwanderer selbst haben sich bislang
keineswegs geweigert, die Sprache zu lernen, selbst wenn fiir viele die Mog-
lichkeiten zum Spracherwerb alles andere als ideal waren und das Ergebnis
daher manchmal zu wiinschen iibrig ldsst. Durch die Forderung entstand je-
doch das Bild, Ausldnder/Einwanderer konnten generell kein Deutsch, ja wo-
moglich weigerten sie sich sogar, Deutsch zu lernen. Die Forderung, Einwan-
derer miissten Deutsch lernen, wurde von Vertretern aller Parteien aufgegrif-
fen und repetiert. Niemand sagte: Stopp, natiirlich lernen und sprechen Ein-
wanderer Deutsch! Hier ereignet sich genau der Prozess der Zuschreibung,
den der Student aus Schiffauers Beitrag kritisiert. Die Zuschreibung verweist
auf die in Deutschland vielgeschméhten sogenannten ,,Tiirkengettos®, in de-
nen tatsichlich viele Kinder, die die Schule besuchen, Probleme mit der deut-
schen Sprache haben, weil sie in einer weitgehend tiirkischsprachigen Umge-
bung aufwachsen.”> Daran kniipft die Forderung ,,lernt Deutsch!“ an. Und sie
macht zweierlei. Erstens setzt sie eine Randgruppe der Einwanderer, die gera-
de diese Schwierigkeit hat, pars pro toto fiir alle Einwanderer und erklart da-
mit wieder einmal Einwanderer insgesamt zum Problem. Zweitens gibt sie die
,»Schuld® an dieser Situation den Einwanderern selbst, ohne auf die sehr pro-
blematische Geschichte deutscher Sprachpolitik gegeniiber Einwanderern zu
verweisen. Denn dann miisste man sagen, dass weit {iber das erste Jahrzehnt
der Arbeitsmigration hinaus das Deutschlernen der ,,Gastarbeiter* keineswegs
unterstiitzt wurde oder auch nur erwiinscht war, weil man ja von der Fiktion
ausging, dass sie in ihr Herkunftsland zuriick gehen wiirden. Der Aufenthalt in

25 Zur Kritik am ,,Mythos der Tiirken-Gettos* siche Holzner 1982.

26

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Deutschland sollte nicht durch sprachliche Eingliederung ,,verfestigt werden.
,,Qastarbeiter” sollten sich gerade nicht in Deutschland ,,integrieren®. Mit der-
selben Fiktion als Begriindung gab es in einigen Bundeslédndern noch bis An-
fang der 1980er Jahre spezielle Ausldnderklassen in den Schulen, die soge-
nannten ,, Tlirkenklassen®, in denen es vor allem darum ging, den Schiilern die
,,Heimatsprache* zu vermitteln (Demir und Sénmez 1999, Subklew 2001).
Die Debatte um die Deutschkenntnisse der Einwanderer, die von Politikern
gefiihrt und in den Medien verbreitet wurde, verstirkte das Bild von den Ein-
wanderer als den Anderen. Sie sind die, die kein Deutsch lernen, die sich nicht
integrieren, sondern an ihrer ,,Heimatkultur” festhalten.

Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz

In den letzten Jahren sind einige Studien verdffentlicht worden, welche die
kulturelle Reprisentation von Einwanderern aus der Tiirkei als ,,Andere®, die
auf Tirkisch und die Tiirkei fixiert bleiben und sich nicht ,,integrieren* wol-
len, in Frage stellen. Eine Untersuchung zur Mediennutzung von Migranten
aus der Tiurkei (Weill und Trebbe 2001) stellte fest, dass Einwanderer aus der
Tiirkei in Deutschland keineswegs in einer medialen tiirkischen ,,Parallelwelt™
leben. Die Zahl der Migranten, die nur deutschsprachige Medien nutzen, ist
groler als die Zahl derer, die lediglich tiirkische Medien konsumieren. Die
Mehrheit der Einwanderer aus der Tiirkei greift auf beide Kategorien von Me-
dienangeboten zuriick. Die Untersuchung fragte auch nach Sprachkompetenz
und fand, dass unter den jlingeren Befragten die deutsche Sprachkompetenz
hoher ist als die tiirkische. Zu Ergebnissen, die der vorherrschenden kulturel-
len Représentation der Einwanderer aus der Tiirkei &hnlich widersprechen,
kam eine Umfrage der Konrad-Adenauer-Stiftung iiber Einstellungen zu Staat
und Gesellschaft. Sie stellte einen hohen Grad emotionaler Verbundenheit der
Deutsch-Tiirken mit Deutschland fest (Wilamowits-Moellendorff 2002).

Um Missverstindnisse zu vermeiden, mochte ich an dieser Stelle betonen,
dass ich hier nicht feststellen will, tiirkische Deutsche seien hervorragend in-
tegiert oder gar assimiliert. Es geht allein darum, vorherrschende Zuschrei-
bungen von Differenz in Frage zu stellen und aufzulgsen, weil sie den Blick
auf eine komplexe soziale Realitédt verdecken und dazu beitragen, diese Rea-
litdt im Sinne dieser einfachen Zuschreibungen zu verdndern. Kulturelle Re-
préisentationen entfalten komplexe gesellschaftliche Wirkungen. Die Einfiih-
rung des Kulturkonzeptes in die Migrationsforschung und in die politische
Debatte tiber Einwanderung nach Deutschland hat bisher nicht dazu beigetra-
gen, komplexere, genauere Reprisentationen zu ermdglichen. Die bisherige
Erfahrung zeigt, dass es kaum moglich ist, ein komplexes Kulturkonzept in
den politischen Diskurs einzubringen. ,,Kultur“ hat nach wie vor eher die
Wirkung einer ,,Zwangsjacke®, wie Ayse Caglar (1990) schon vor mehr als
einem Jahrzehnt feststellte. Ich mochte daher dafiir pladieren, sowohl in wis-

27

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

senschaftlichen Studien als auch im politischen Diskurs auf das klassische
Kulturkonzept zu verzichten.

In den letzten Jahren sind verschiedene Arbeiten entstanden, die sich dem
Thema aus neuen Perspektiven ndhern. Sie schreiben kulturelle Differenz
nicht zu, sondern problematisieren sie. Wenn dabei von ,,Kultur die Rede ist,
dann geht es z.B. um Populirkultur, die gerade auch mit ethnisch-kulturellen
Zuschreibungen spielt (vgl. Caglar 1998, Kaya 2001). Schliisselkonzepte sind
Fragmentierung, Multivokalitidt oder Hybriditdt, es geht um die Vervielfalti-
gung kultureller Komplexitdt und Kompetenz, um die Subversion kultureller
Zuschreibungen. Auflen vor bleibt dabei der sozialpidagogisierende Ton, der
die Migrationsforschung in Deutschland so haufig dominiert.

Zu dieser Neubestimmung der Debatte um Einwanderer in Deutschland lei-
sten die Texte des vorliegenden Bandes einen Beitrag. Umut Erel problemati-
siert die Gleichsetzung von Kultur mit Nationalkultur, diskutiert die Macht-
verstrickung kultureller Zuschreibungen und zeigt die Moglichkeiten und
Grenzen von ,,Hybriditdt” als Alternativkonzept auf. Patricia Baquero Torres
analysiert die Verschriankung der Kategorien Kultur und Geschlecht im erzie-
hungswissenschaftlichen Migrationsdiskurs und die daraus resultierende dop-
pelte Ausgrenzung eingewanderter Frauen. Sie plddiert fiir eine Neubestim-
mung von Kultur und Geschlecht jenseits dichotomer Oppositionen. Tilman
Lanz betrachtet den Diskurs um Migration und Identitét in Deutschland aus
der Perspektive postkolonialer Kritik und analysiert, mit welchen Strategien
sich der ehemalige Bundestagsabgeordnete Cem Ozdemir durch das Feld dis-
kursiver Zuschreibungen in Deutschland bewegt. Fatima El-Tayeb diskutiert
selbstbewusste Stimmen der Anti-Identitétspolitik bei Kanak Attak und in der
HipHop-Szene, die im Spiel mit Grenzen und Identitdtskategorien deren
Wirkmaichtigkeit bloBstellen. Christine Kohl beschiftigt sich mit der Margi-
nalisierung eingewanderter Kiinstler durch die sogenannte ,interkulturelle
Kulturarbeit®, und legt dar, wie ,,interkulturelle Wochen* Migranten den Zu-
gang zu kiinstlerischer Ankerkennung weitgehend versperren. Nikola Tietze
untersucht die Diskurse junger tiirkischer Muslime in Hamburg-Wilhelmsburg
und zeigt auf, dass die religiose Orientierung eine Strategie darstellt, mit der
Erfahrung von Diskriminierung in der deutschen Gesellschaft umzugehen.
Levent Soysal belegt an drei Beispielen aus Berlin, dass jugendliche Migran-
ten vielfiltige kulturelle und politische Strategien jenseits der Zuschreibung
von Desorientierung und Marginalitidt durch die Mehrheitsgesellschaft ent-
wickeln und praktizieren. Im letzten Beitrag kehre ich die Perspektive um und
zeige am Beispiel von Aleviten und der tiirkischen Zeitung Hiirriyet auf, wie
ein- und ausgrenzende Diskurse den Einwanderern auch aus dem Herkunfts-
land tibergestiilpt werden.

Gemeinsamer Focus der Beitrdge ist die Kritik des Kulturkonzeptes, wie
es die Debatten iiber Migration in Deutschland dominiert. Es geht nicht in er-
ster Linie um Einwanderer aus der Tiirkei. So nehmen nicht alle Texte aus-
schlieflich auf diese Migranten Bezug und nichts liegt den hier beteiligten

28

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Autorinnen und Autoren ferner, als zur Konstruktion einer community der
,,Tiirken in Deutschland®, der ,,deutschen Tiirken* oder der ,.tiirkischen Deut-
schen® beizutragen. Auch die Rede von ,,Migranten* oder ,,Einwanderern® ist
im eigentlichen Wortsinn nicht korrekt, denn die wenigsten, von denen in die-
sem Buch die Rede ist, sind tatsédchlich noch selbst ,,gewandert”. Die Unzu-
langlichkeiten und Widerspriiche in den Bezeichnungen der Menschen, von
denen der Migrationsdiskurs handelt, reflektieren die Widerspriiche dieses
Diskurses selbst.

Zitierte Literatur

Abu-Lughod, Lila (1991): ,,Writing Against Culture”, in: Richard G. Fox
(Hg.), Recapturing Anthropology: Working in the Present, Santa Fe:
School of America Research Press, S. 137-162.

Auernheimer, Georg (1988): Der sogenannte Kulturkonflikt. Orientierungs-
probleme ausldndischer Jugendlicher, Frankfurt/Main: Campus.

Barath, Ferenc (1978): Kulturkonfikt und Kriminalitdt, Frankfurt/Main:
Campus.

Baubdock, Rainer (2001a): ,,Integration von Einwanderern — Reflexion zum
Begriff und zu seinen Anwendungsmoglichkeiten®, in: Harald Waldrauch
(Hg.), Die Integration von Einwanderern. Ein Index der rechtlichen Dis-
kriminierung, Frankfurt/Main: Campus, S. 27-52.

Baubdock, Rainer (2001b): Public Culture in Societies of Immigration. Wor-
king Paper, Willy Brandt Series of Working Papers in International Mi-
gration and Ethnic Relations, Malmé: IMER.

Berkenkopf, Beatrice (1984): Kindheit im Kulturkonflikt: Fallstudien iiber
tiirkische Gastarbeiterkinder, Frankfurt/Main: Extrabuch Verlag.

Bommes, Michael (1993): Migration und Sprachverhalten. Eine ethnogra-
phisch-sprachwissenschaftliche Fallstudie, Wiesbaden: Deutscher Univer-
sitdtsverlag.

Bourdieu (1993): Sozialer Sinn. Kritik der theoretischen Vernunft, Frank-
furt/Main: Suhrkamp.

Broyles-Gonzales, Yolanda (1990): ,, Tiirkische Frauen in der Bundesrepublik
Deutschland: Die Macht der Représentation®, in: Zeitschrift fiir Tiirkeistu-
dien 3, S. 107-134.

Caglar, Ayse (1990): ,,Das Kulturkonzept als Zwangsjacke in Studien zur Ar-
beitsmigration®, in: Zeitschrift fiir Tiirkeistudien 3, S. 93-105.

Caglar, Ayse (1998): ,,Verordnete Rebellion. Deutsch-tiirkischer Rap und tiir-
kischer Pop in Berlin®, in: Ruth Mayer/Mark Tekessidis (Hg.), Globalko-
lorit. Multikulturalismus und Populdrkultur, St. Andrd: Hannibal, S. 41-
56.

CDU (2000): Arbeitsgrundlage fiir die Zuwanderungs-Kommission der CDU
Deutschlands. Berlin (6. 11. 2000). Online verfiigbar:

29

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

http://www.cdu.de/ueber-uns/buvo/pmueller/arbeitsgrundlage.htm (Zugriff
am 11.12.00)

Clifford, James, George E. Marcus (Hg.) (1983): Writing Culture: The Poetics
and Politics of Ethnography. Berkeley: University of California Press.
Czock, Heidrun/Radcke, Frank-Olaf (1984): ,,Sprache — Kultur — Identitit.
Die Obsessionen der Migrationspiddagogen®, in: Gerd Stiiwe/Friedhelm
Peters (Hg.), Lebenszusammenhdnge von Ausldndern und pddagogische

Praxis, Bielefeld: AJZ, S. 37-77.

Delgado, J. M. (1972): Die ,, Gastarbeiter “ in der Presse. Eine inhaltsanalyti-
sche Studie, Opladen: Leske.

Demir, Mustafa/Sonmez, Ergtin (1999): ,, Ausldndische Kinder. Ihre Erzie-
hungs- und Integrationsmisere, Berlin: VWB.

EFMS (1997): Migration und Integration in Zahlen (CD-ROM), Bamberg:
Europdisches Forum flir Migrationsstudien. Auch online verfugbar:
http://www.uni-bamberg.de/~ba6ef3/dokcdr d.htm

Eryilmaz, Aytac¢ (1998): ,,Wie geht man als Arbeiter nach Deutschland?* In:
Aytac Eryilmaz/ Mathilde Jamin (Hg.), Fremde Heimat: Eine Geschichte
der Einwanderung, Essen: Klartext Verlag: 93-119.

Fabian, Johannes (1983): Time and the Other. How Anthropology Makes Its
Object, New York: University of Columbia Press.

Fox, Richard G. (1985): Lions of the Punjab: Culture in the Making, Berke-
ley: University of California Press.

Gardet, Louis (1968): Islam, K6Iln: Bachem.

Giordano, Christian (1988): ,,,Miserabilismus als Ethnozentrismus: Zur Kri-
tik der Kulturkonfliktthese®, in: Ina-Maria Gerverus, et al. (Hg.), Kultur-
kontakt — Kulturkonflikt. Zur Erfahrung des Fremden, Frankfurt: Institut
fiir Kulturanthropologie, S. 243-249.

Gontovos, Konstantinos (2000): Psychologie der Migration. Uber die Bewiil-
tigung von Migration in der Nationalgesellschaft, Hamburg: Argument.
Griese, Hartmut M. (1984): , Kritisch-exemplarische Uberlegung zur Situation
und Funktion der Ausldnderforschung und einer verstehenden Ausldnder-
politik, in: ders. (Hg.), Bilanz und Kritik der Gastarbeiterforschung und

Ausldnderpddagogik, Leverkusen: Leske und Budrich, S. 43-58.

Gupta, Akhil/Ferguson, James (1997): ,,Beyond ,Culture:* Space, Identity and
the Politics of Difference®, in: dies. (Hg.): Culture, Power, Place: Explo-
rations in Critical Anthropology, Durham: Duke University Press, S. 33-
51.

Hamburger, Franz/Sens, Lydia/Walter, Otto (1984): ,,Uber die Unmdéglichkeit,
Politik durch Pddagogik zu ersetzen. Reflexionen nach einer Untersuchung
,Bedingungen und Verfestigungsprozesse der Delinquenz bei auslidndi-
schen Jugendlichen®, in: Hartmut M. Griese (Hg.), Bilanz und Kritik der
Gastarbeiterforschung und Ausldnderpddagogik, Leverkusen: Leske und
Budrich, S. 32-42.

30

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Herbert, Ulrich (1986): Geschichte der Auslinderbeschdftigung in Deutsch-
land 1880 bis 1980. Saisonarbeiter, Zwangsarbeiter, Gastarbeiter, Berlin:
Dietz.

Hoffmann-Nowotny, Hans-Joachim (1973): Soziologie des Fremdarbeiter-
problems. Eine theoretische und empirische Analyse am Beispiel der
Schweiz, Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag.

Holtbriigge, Heiner (1975): Tiirkische Familien in der Bundesrepublik. Erzie-
hungsvorstellungen und familiale Rollen- und Autoritdtsstruktur, Duis-
burg: Verlag sozialwissenschaftliche Kooperative.

Holzner, Lutz (1982): ,,The Myth of Turkish Gettos: A Geographic Case Stu-
dy of West German Responses Towards Foreign Migrants®, in: The Jour-
nal of Ethnic Studies 9, S. 65-85.

Jamin, Mathilde (1999): ,,Fremde Heimat. Zur Geschichte der Arbeitsmigrati-
on aus der Tirkei®, in: Jan Motte/Rainer Ohliger/Anne von Oswald (Hg.),
50 Jahre Bundesrepublik, 50 Jahre Einwanderung. Nachkriegsgeschichte
als Migrationsgeschichte, Frankfurt: Campus: S. 145-164.

Joppke, Christian (1999): Immigration and the Nation-State: The United Sta-
tes, Germany, and Great Britain, Oxford: Oxford University Press.

Kagitcibasi, C. (1987): ,,Alienation of the Outsider: The Plight of Migrants®,
in: International Migration 25, S. 195-210.

Kaya, Ayhan (2001): ,, Sicher in Kreuzberg.* Constructing Diasporas: Tur-
kish Hip-Hop Youth in Berlin, Bielefeld: transcript.

Lajios, Konstantin (1991): ,Familidre Sozialisations-, soziale Integrations-
und Identitdtsprobleme auslédndischer Kinder und Jugendlicher in der
Bundesrepublik Deutschland®, in: Konstantin Lajios (Hg.), Die zweite
und dritte Auslindergeneration. Ihre Situation und Zukunft in der Bundes-
republik Deutschland, Opladen: Leske und Budrich, S. 43-54.

Laviziano, Alex/Mein, Corinna/Sokefeld, Martin (2001): ,,,To be German or
not to be...° - Zur ,Berliner Rede* des Bundesprésidenten Johannes Rau®,
in: Ethnoscripts 3: S. 39-53.

Mebhrlénder, Ursula (1984): ,,Ausldnderpolitik und ihre sozialen Folgen®, in:
Hartmut M. Griese (Hg.), Der gliserne Fremde. Bilanz und Kritik der
Gastarbeiterforschung und Ausldinderpddagogik, Leverkusen: Leske und
Budrich, S. 89-102.

Meier-Braun, Karl-Heinz (1988): Integration und Riickkehr? Zur Ausldinder-
politik des Bundes und der Ldnder, insbesondere Baden-Wiirttembergs,
Mainz und Miinchen: Grinewald/Kaiser.

Mertins, Giinter (1983): ,,Zwischen Integration und Remigration: Die Gastar-
beiterpolitik der Bundesrepublik Deutschland nach 1973 und deren Rah-
menbedingungen®, in: Geographische Rundschau 35, Nr. 2, S. 46-53.

Pagenstecher, Cord (1994): Ausldnderpolitik und Immigrantenidentitdt. Zur
Geschichte der ,, Gastarbeit” in der Bundesrepublik, Berlin: Dieter Bertz
Verlag.

Polat, Ulger (1997): Soziale und kulturelle Identitcit tiirkischer Migrantinnen
der zweiten Generation in Deutschland, Hamburg: Verlag Dr. Kovag.

31

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Polat, Ulger (2000): ,,Zwischen Integration und Desintegration. Positionen
tiirkischstimmiger Jugendlicher in Deutschland®“, in: Iman Attia/Helga
Marburger (Hg.): Alltag und Lebenswelten von Migrantenjugendlichen,
Frankfurt/Main: IKO: S. 11-25.

Radtke, Frank-Olaf (1996): ,,Fremde und Allzufremde: Zur Ausarbeitung des
ethnologischen Blicks in der Einwanderungsgesellschaft®, in: Hans-Rudolf
Wicker; et al. (Hg.), Der Fremde in der Gesellschaft: Migration, Ethnizi-
tét und Staat, Zirich: Seismo: S. 333-352.

Reeg, Peter (1990): ,,Vor 20 Jahren. Bundesdeutsche Anwerbepraxis ausléndi-
scher Arbeitskrifte”, in: Heribert Kentenich/Peter Reeg/Karl-Heinz Weh-
kamp (Hg.): Zwischen zwei Kulturen. Was macht Auslinder krank?,
Frankfurt/Main: Mabuse Verlag, S. 155-163.

Sauter, Sven (2000): Wir sind ,, Frankfurter Tiivken“. Adoleszente Ablosungs-
prozesse in der deutschen Einwanderergesellschaft, Frankfurt/Main:
Brandes & Apsel.

Schiffauer, Werner (1983): Die Gewalt der Ehre. Erkldrungen zu einem tiir-
kisch-deutschen Sexualkonflikt, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Schiffauer, Werner (1987): Die Bauern von Subay. Das Leben in einem tiirki-
schen Dorf, Stuttgart: Klett-Cotta.

Schiffauer, Werner (1991): Die Migranten aus Subay. Tiirken in Deutschland:
Eine Ethnographie, Stuttgart: Klett-Cotta.

Schiffauer, Werner (1997): ,,Die Angst vor der Differenz. Zu neuen Strémun-
gen in der Kultur- und Sozialanthropologie®, in: ders., Fremde in der
Stadt. Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 157-171.

Schrader, Achim/Nikles, Bruno/Griese, Hartmut (1976): Die zweite Generati-
on. Sozialisation und Akkulturation ausldndischer Kinder in der Bundes-
republik, Kronberg: Athendum.

Sokefeld, Martin (2001): ,,Der Kulturbegriff in der Ethnologie und im 6ffent-
lichen Diskurs: Eine paradoxe Entwicklung?, in: Georg Stober (Hg.),
., Fremde Kulturen* im Geographieunterricht. Analysen — Konzepte — Er-
fahrungen, Verlag Hahnsche Buchhandlung: Hannover: S. 119-137.

Subklew, Ernestine (2001): Muttersprachlicher Unterricht und Integration
(Von der Tiirkenschule zum Fach Tiirkisch) (CD-ROM), Dissertation,
Universitédt Frankfurt/Main.

Stirling, Paul (1965): Turkish Village, London: Weidenfeld and Nicolson.

Straube, Hanne (1987): Tiirkisches Leben in der Bundesrepublik, Frank-
furt/Main: Campus.

Tertilt, Hermann (1996): Turkish Power Boys. Ethnographie einer Jugend-
bande, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Thranhardt, Dietrich (1984): ,,,Ausldnder als Objekte deutscher Interessen
und Ideologien®, in: Hartmut M. Griese (Hg.), Der gldserne Fremde. Bi-
lanz und Kritik der Gastarbeiterforschung und Ausldnderpddagogik, Le-
verkusen: Leske und Budrich S. 115-132.

32

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: DAS PARADIGMA KULTURELLER DIFFERENZ

Treibel, Annette (1988): Engagement und Distanzierung in der westdeutschen
Ausldnderforschung. Eine Untersuchung ihrer soziologischen Beitrdge,
Stuttgart: Ferdinand Enke Verlag.

Weische-Alexa, Pia (1982): Soziokulturelle Probleme junger Tiirkinnen in der
Bundesrepublik Deutschland. Koln.

Weiss, Hans-Jiirgen; Joachim Trebbe (2001): Mediennutzung und Integration
der tiirkischen Bevolkerung in Deutschland. Ergebnisse einer Umfrage des
Presse- und Informationsamtes der Bundesregierung, Potsdam: GofaK
Medienforschung.

Wilamowits-Moellendorff, Ulrich (2002): Tiirken in Deutschland — Einstel-
lungen zu Staat und Gesellschaft, Arbeitspapier, St. Augustin: Konrad-
Adenauer-Stiftung.

Wilpert, Czarina (1984). ,,International Migration and Ethnic Minorities: New
Fields for Post-War Sociology in the Federal Republic of Germany*, in:
Current Sociology 32: S. 305-352.

33

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839402200 - am 14.02.2026, 19:02:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

PARADIGMEN KULTURELLER DIFFERENZ
UND HYBRIDITAT

Umut Erel

Einleitung

Dieser Beitrag handelt von kulturellen Mischformen. Konzepte wie Hybridi-
tat, Diaspora und transnationale Identitdten haben in den letzten Jahren in den
Sozial- und Kulturwissenschaften Anst6Be gegeben, die Idee von festge-
schriebenen ethnisch-kulturellen Grenzen als Norm zu hinterfragen. Gleich-
zeitig hat es in der gesellschaftlichen Reprisentation von Ethnizitit Verdnde-
rungen gegeben. Die Schlagworte von den ,,neuen Deutschen®, den ,,Deutsch-
Tiirken* oder ,,multi-kulturellen Deutschen® tauchten auf. Die Diskussion
dariiber, ob es eine deutsche Leitkultur gibt, beziechungsweise was man sich
darunter vorstellen soll, hat die Gemiiter bewegt. Wenn diese Debatten auch
inhaltlich diinn waren, so haben sie doch gezeigt, dass das Verhéltnis von
Ethnizitdt, Nation und Kultur ein zentrales Thema in der Identifikation von
Deutschsein und Nicht-Deutschsein darstellt. Interessanterweise kommt in den
Debatten um das neue Zuwanderungsgesetz die Frage nach den Grenzen und
Inhalten von Deutschsein nicht mehr vor. Da ist es klar, wer die Deutschen
und wer die Ausldnder sind: Die einen miissen integriert werden, und manche
von ithnen miissen zu ihrem Gliick, das heifit zu Sprach- und Demokratiekur-
sen (auch ,Integrationskurse” genannt) gezwungen werden. In der offentli-
chen Diskussion wird die Frage der lernunwilligen Ausldnder in den Vorder-
grund gestellt. Die dramatische Situation von Kiirzungen und viel zu wenig
Pldtzen, die bereits seit langem in den Deutschkursen fiir Migrantlnnen
herrscht, wird gar nicht erst thematisiert. Die Ausldnder werden weiterhin
portritiert als diejenigen, die sich beweisen miissen — und wenn sie denn nicht
spuren und die Deutschkurse erfolgreich abschlieen, so kann das in Zukunft
negative Auswirkungen auf ihren aufenthaltsrechtlichen Status haben (vgl.
Topal 2002).

Vor dem Hintergrund, dass ethnische und kulturelle Differenz als Makel
angesehen wird, der notfalls mit auslinderrechtlichen MafBlnahmen bestraft
werden soll, erscheinen die Schlagworte von einer multikulturellen Identitit
oder die positive Bezugnahme auf deutsch-tiirkische Kiinstler und Unterneh-

35

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

mer als die bessere Alternative. In diesem Beitrag mochte ich aber auch die
Probleme diskutieren, die ein Konzept von hybriden Identititen mit sich
bringt.

Ich beginne mit einer Diskussion des Konzeptes der Hybriditdt und der
Fragen und Probleme, die es aufwirft. Dabei betrachte ich vor allem, welche
Menschen und welche ihrer Praktiken als ,,legitime® oder ,,illegitime* Misch-
formen gelten. Ich argumentiere, dass Mischungen unterschiedlich bewertet
werden und dass Hybriditit sowohl in akademischen als auch gesellschaftli-
chen Debatten mal positiv, mal negativ bewertet wird. Im letzten Teil argu-
mentiere ich, dass das Konzept von Hybriditét vor allem in Debatten um Biir-
gerrechte eine wichtige Intervention darstellt.

Hybriditit — Identifikationsstrategie,
kulturelle Produktion, Epistemologie

Kulturelle Praktiken und Identitdten werden in unterschiedlichen gesell-
schaftlichen Bereichen und staatlichen Praktiken herangezogen, um die ,,guten
ins Topfchen und die schlechten ins Kropfchen® zu sortieren. Das heifit, dass
etwa die Fahigkeit, deutsch zu sprechen, oder ein ,,Bekenntnis zu Deutsch-
land* wichtige Voraussetzungen zur Erlangung der Staatsbiirgerschaft dar-
stellen. Auf anderer Ebene wird oft ,,die islamische Kultur* als Hinderungs-
grund fiir die Integration von Migrantinnen gesehen. So dient in unterschiedli-
chen Bereichen, etwa im Bildungs- und Ausbildungsbereich oder auf dem Ar-
beitsmarkt, die zugeschriebene kulturelle Differenz zur Legitimation der Aus-
grenzung derer, die als kulturell different gesehen werden. Im Gegensatz dazu
steht die Weigerung vieler Migrantlnnen und anderer ethnisierter Menschen,
sich in eine nationale, ethnische oder kulturelle Schublade stecken zu lassen.
So hat die jahrelange Pathologisierung vor allem der zweiten Generation von
Migrantlnnen als entwurzelt, ohne Heimat und kulturelle Leitmodelle, also
»zwischen zwei Stithlen* zu einer selbstbewussten Behauptung gefiihrt, ,,auf
allen Stithlen” zu sitzen (vgl. z.B. Otyakmaz 1995)." Diese Behauptung ist
nicht bloB die einfache Umkehrung eines rassistischen Diskurses (vgl. Ta-
guieff 1987) sondern beinhaltet mehrere Elemente, die gédngige Paradigmen
kultureller und ethnischer Differenz in Frage stellen. Einige davon werden in
den akademischen Debatten mit dem Konzept der Hybriditit theoretisch ge-
fasst, dem ich mich nun zuwende.

Die Zuschreibung kultureller Differenz zu eindeutig identifizierbaren eth-
nischen Gruppen und die Behauptung, dass diese kulturellen Differenzen
transhistorisch und unassimilierbar sind, ist ein wichtiger Baustein neo-

1 Dieses Selbstverstindnis, iiber mehrere national oder ethnische definierte
kulturelle und soziale Rdume zu verfiigen und sich legitim ihrer Ressourcen
bedienen zu konnen, ist — entgegen géngiger Stereotypen — nicht auf die zweite
Generation von Migrantinnen beschrénkt.

36

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

rassistischer Diskurse, die insbesondere im Zuge der politischen Entwicklung
und der Kriege nach dem 11. September 2001 an Auftrieb gewonnen haben.
Nationalismus und Rassismus sind beides produktive Diskurse, die Identité-
ten, kulturelle und soziale Praktiken hervorbringen. An anderer Stelle habe ich
ausgefiihrt, dass dabei die Konstruktion und Reproduktion von interethnischen
Grenzen und ethnisierten ,,Anderen eine zentrale Rolle spielt (Erel 1999).
Dabher ist es wichtig, sichtbar zu machen, dass solche interethnischen Grenzen
nicht essentiell in kulturellen Formen und Praxen enthalten sind. Wie kon-
struktivistische ForscherInnen schon lange argumentieren, ist es nicht eine
gemeinsame Kultur, Sprache oder ein Territorium, die zwangsldufig zur Bil-
dung von nationalem oder ethnischem Bewusstsein und dessen Verwirkli-
chung in einem Nationalstaat fiihren. Vielmehr werden die Bestrebungen nach
Vereinheitlichung von kulturellen und sprachlichen Ressourcen oft von einer
kleinen kulturellen Elite getragen und im Rahmen von nationalen Bewegun-
gen und spéter nationalstaatlichen Institutionen erst verbreitet. Das heif3t, dass
eine (imaginierte) kulturelle Gemeinschaft nicht die Basis und Voraussetzung,
sondern erst das Ergebnis von Nationalstaaten oder nationalen Bewegungen
ist (Anderson 1993).

Was heute als zunehmende Globalisierung erscheint, wird oft vorschnell
als ein Verschwinden des Nationalstaates betrauert oder gefeiert. Stattdessen
ko-existieren Nationalstaaten (mit unterschiedlicher Souverénitdt und Macht
in den internationalen Beziehungen) neben supranationalen Organisationen
und multinationalen Korporationen als Akteure im politischen, 6konomischen,
sozialen und kulturellen Prozess der Globalisierung. Auf der einen Seite er-
zeugen neue Informationstechnologien, Medien und erleichterte Reisemog-
lichkeiten (fiir einige) ein gesteigertes Bewusstsein kultureller Differenz. Auf
der anderen Seite artikuliert sich dieses Bewusstsein kultureller Differenz
auch als eine Forderung nach Anerkennung und Gleichberechtigung (Pieterse
1999).

Im Alltagsleben wie in der Theoriebildung hat sich dariiberhinaus ein zu-
nehmendes Interesse an kulturellen Mischformen, hybriden Praktiken und
kulturellen Produkten entwickelt. Diese Mischformen sind an sich nichts Neu-
es, aber sie werden zunehmend kommentiert, reflektiert und oft als Zeichen
dynamischer, innovativer Weltoffenheit gefeiert, die {iberkommene Rassismen
transzendiert. In den Cultural Studies ist Homi Bhabhas Konzept der Hybri-
ditédt besonders einflussreich.

Im folgenden stelle ich kurz Homi Bhabhas Konzept von Hybriditit und die
Herausforderungen an Paradigmen kultureller Differenz, die es mit sich
bringt, vor. Bhabha vertritt ein semiotisches Konzept von Kultur, wonach
Kultur Bedeutungen produziert und ein Prozess der Interpretation ist. Dies ist
ein Gegenentwurf zu dem, was er ,,musée imaginaire* (Bhabha 1994: 172)
nennt, d.h. ein Gegenentwurf zu kolonialen und multikulturalistischen Para-
digmen kultureller Differenz, die Kultur als verdinglichte Eigenschaft klar ab-
grenzbaren ethnischen Gruppen zuschreiben. Bhabha versteht unter Kultur so-

37

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

ziale Beziehungen, die transnational, durch die historischen und gegenwiérti-
gen Erfahrungen von Sklaverei, Zwangsarbeit, Kolonisierung, Migration und
Handel entstanden sind. Diese Beziechungen sind mehrdimensional; aus ver-
schiedenen lokalen, regionalen und nationalen Perspektiven erhalten sie unter-
schiedliche Bedeutungen. Kultur als Prozess der Interpretation beinhaltet so
auch immer ein Aushandeln von Machtverhiltnissen und von Definitionsge-
walt tiber Interpretationen und Praktiken. AuBerdem sieht er Kultur als ,,trans-
lational* (Bhabha 1994: 172) an, d.h. kulturelle Formen kénnen unterschied-
lich interpretiert werden, und kénnen wie Sprache aus einem Sinnzusammen-
hang in andere gleichsam ,,libersetzt werden. Zudem wird Bedeutung ausge-
handelt und ist umstritten, so dass wir Hybriditdt als Prozess begreifen miis-
sen. Das heil3t, dass innerhalb einer Gruppe kulturelle Formen unterschiedlich
verstanden, interpretiert und gelebt werden, und sich in einem sténdigen Pro-
zess des Wandels befinden. Auflerdem — wenn wir Kulturen iiberhaupt soweit
abstrahieren konnen — beeinflussen sich Kulturen unterschiedlicher Gruppen
gegenseitig.

Sei es im interkulturellen oder zeitlichen Sinne, kulturelle Formen sind
niemals abgeschlossen, sie werden immer wieder neu interpretiert und verar-
beitet. Darum sind Konzepte, die von vorgeblich ,urspriinglichen, reinen
Formen oder deren ,,Verfialschung® ausgehen, nicht sinnvoll (1990: 210). In
diesem Sinne ist die hdufig identifzierte Mischung von Elementen, die unter-
schiedliche ethnische Konnotationen haben, in der kulturellen Produktion nur
insofern bemerkenswert, als sie nationale und ethnische Grenzen aufzeigt,
hinterfragt und herausfordert. Vor allem im Bereich der kulturellen Produkti-
on sind explizit oder selbstreflexiv hybride Genres und Praktiken ,,hip®, wéh-
rend die soziale Realitdt der Menschen, die hybride Identifikationsstrategien
verfolgen, nicht das gleiche Interesse hervorruft (vgl. El-Tayeb in diesem
Band). Hybride Identifikationsstrategien sind darauf ausgerichtet, das ,,Da-
zwischen® zu validieren und weder nach Dominanz noch nach eindeutiger
Verortung oder SchlieBung zu streben, sondern durch die Behauptung der
,Dazwischen“-Position eben diese Kategorisierungen herauszufordern (Bhab-
ha 1996; Pieterse 2001; Schon 1996). Diese ,,Dazwischen“-Positionen stellen
insbesondere eine Herausforderung an Vorstellungen von kultureller und eth-
nischer Authentizitit dar, die ich im nidchsten Abschnitt diskutiere.

Kulturelle Authentizitit

Die Vorstellung einer einheitlichen Kultur, die Ausdruck eines kollektiven
wahren Selbst ist, kann auch Bestandteil der Ideologien sowohl von
mehrheitsethnischen als auch von ethnisierten Gruppen sein. Die Idee von ei-
ner wahren ethnischen Kultur, die nicht von der Mehrheitsgesellschaft, oder

38

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

allgemeiner vom Westen?, kontaminiert ist, kann dazu dienen, ein positives,
unabhingiges Selbstbild zu schaffen.

Auf der anderen Seite jedoch konnen solche Diskurse von kultureller
Reinheit auch benutzt werden, um das Verhalten der Mitglieder der ethni-
schen Gruppe zu kontrollieren. Das ist hdufig der Fall, wenn es um die Auto-
ritdt iiber sogenannte authentische Geschlechterrollen oder sexuelle Identiti-
ten geht, die oft als Symbole ethnischer Identitdt und Differenz konstruiert
werden. So stellt zum Beispiel offene auflereheliche Sexualitdt von jungen
Frauen aus der Tiirkei nicht nur einen Bruch mit dominanten Geschlechter-
normen dar, sondern wird oft als ein ,,Verrat® an den sogenannten ,,tiirki-
schen* Werten und als Uberlaufen zur deutschen Mehrheitsgesellschaft inter-
pretiert. Solch eine Definition von ,,Tiirkischsein®, die fiir das offene Leben
von unabhéngiger weiblicher Sexualitit keinen Platz 14dsst, wird natiirlich nicht
ohne weiteres von allen Beteiligten akzeptiert, und manche Frauen aus der
Tirkei finden eigene, andere Definitionen von ,, Tiirkischsein®, in denen sie
sich selbst und ihre Bediirfnisse besser ausdriicken kénnen. Konflikte, die im
Namen der Authentizitit ausgetragen werden, betreffen also eher die Autoritdt
iiber den Inhalt und die Grenzen von ethnischer Identitit.

Trotzdem werden die Kriterien fiir Authentizitdt oft in der Vergangenheit
oder in einem echten oder vorgestellten ,,Mutterland gesucht. Mir ist wichtig,
hervorzuheben, dass Bemiihungen, eine urspriingliche, ,,authentische* Kultur
unter den Verzerrungen der Mehrheitskultur wieder zu entdecken, genau wie
alle anderen Formen von Kultur auch erinnert, imaginiert und durch Narrative
vermittelt sind (Hall 1987). Unmittelbare historische Authentizitdt gibt es
nicht. Auch ein ,,Mutterland” im Sinne von Ursprungsland mag zwar eine
Quelle von Inspiration und ein Ort sein, mit dem wir uns als MigrantInnen
und ethnisierte Menschen auseinandersetzen, aber auch dort gibt es unter-
schiedliche Konstruktionen von Authentizitit. Verschiedene Versionen kultu-
reller Praktiken und Formen werden von unterschiedlichen Gruppen ausge-
wihlt und als reprédsentativ fiir ,,nationale” oder ,,ethnische™ Identitdt darge-
stellt. Aber welche Versionen und Interpretationen solcher nationalisierten
oder ethnisierten kulturellen Formen Anerkennung finden und sich etwa in
staatlicher Praxis niederschlagen, wird in hegemonialen Kémpfen ausge-
fochten und kann nicht als a priori evident angesehen werden (vgl. Erel 1999).

Ich mochte hier darauf hinweisen, dass die Frage nach Authentizitdt nicht
nur zwischen denen verhandelt wird, die sich selbst als Teil einer ethnischen
Gruppe verstehen. Insbesondere nicht-westliche kulturelle Formen werden
auflerdem stets aus westlicher Sicht beurteilt. Brian Spooner hat am Beispiel
von turkmenischen Teppichen die Idee von authentischen orientalischen Tep-
pichen untersucht. Er hebt hervor, dass die Kriterien, nach denen Authentizitit

2 Dabei ist es wichtig, daran zu erinnern, daB3 der ,,Westen“ auch kein homogenes
Gebilde ist, und dass vieles was als ,,westlich® gilt, ein Produkt von Austausch,
Aneignung und Ausbeutung von nicht-westlichen Menschen und deren kul-
turellen Resourcen ist.

39

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

von orientalischen Teppichen beurteilt wird, hauptsdchlich westlichen Ur-
sprungs sind. Diese Kriterien sind im Dialog mit den Verkaufsmythen der
Héndler und Zwischenménner entstanden. Daraus ist ein Diskurs von Spezia-
listenwissen iiber Authentizitdt entstanden (Spooner 1986: 199). Neben eini-
gen messbaren Faktoren wird Authentizitit, deren Beurteilung Spezialkennt-
nisse erfordert, zum Malstab fiir Qualitdt (1986: 222 f.). Die Vorstellung von
authentischen orientalischen Teppichen hat im Westen Gruppen von Speziali-
sten, von Sammlern und ,,Liebhabern® entstehen lassen. Diese Leute sind ,,be-
sonders® nicht nur dadurch, dass sie offensichtlich viel Geld haben, sondern
ihre ,,Besonderheit® und ihr kultivierter Status driickt sich eben auch in ihrer
Kenntnis iiber und im Besitz einer authentischen ,,exotischen* Ware aus. Die-
se westlichen Spezialisten und ihr Wissen iiber die Authentizitdt von Teppi-
chen ist nicht aus dem Wissen der Produzentlnnen und ihren Produktionsbe-
dingungen entstanden. Aber umgekehrt schafft das Spezialistenwissen eine
Nachfrage, die vermittelt durch Héandler die Produktion beeinflusst (1986:
197) An diesem Beispiel wird deutlich, wie der Begriff der Authentizitt
westliche Autoritdt tiber nicht-westliche kulturelle Produktionen beinhaltet.
Spezialistenwissen hat die Kategorie und Kriterien von Authentizitdt hervor-
gebracht, um dem Wunsch nach ,,Besonderheit®, der die europdischen Eliten
auszeichnete, nachzukommen (1986: 225). Dieses Beispiel zeigt auch deut-
lich, wie kulturelle Produkte und die Ideologien, die sich darum ranken, durch
Handel und Warenverhiltnisse bestimmt sind (s.u.).

Auch wenn Ideen von Authentizitét ausdriicklich als Wissen gegen Domi-
nanzkultur entwickelt werden, ist diese Authentizitit nicht unberiihrt von
Machtverhiltnissen, sondern ein Produkt von Kédmpfen um die Autoritét, be-
stimmen zu kénnen, wer wir sind und werden wollen. In solchen Konflikten
um Autoritét geht es immer auch darum, zu bestimmen, wer zu diesem ,,wir
dazugehort und wer die Macht hat, die Kriterien fiir ein ,,wir* zu bestimmen.

Anstatt Authentizitit als Maflstab des Wertes kultureller Formen zu neh-
men, schlage ich vor, kulturelle Formen und Produkte nach ihrem Nutzen fiir
emanzipatorische Projekte zu befragen. In diesem Zusammenhang ist es au-
Berdem wichtig, hervorzuheben, dass die soziale Anerkennung und Wert-
schétzung ,,hybrider* kultureller Formen und Produkte oft durch deren Kom-
modifizierung vermittelt wird (vgl. Bhavnani 1999, Erel 1999, Pieterse 2001).
Diese Kommodifizierung ,,hybrider kultureller Formen ist an sich nichts
neues, aber ihre Vermarktung mit der Behauptung, eine neue, ,,gemischte®
Identitédt der Konsumentlnnen zu erzeugen, die von Weltoffenheit geprégt ist,
produziert neue Formen der Distinktion. Im folgenden diskutiere ich die Am-
bivalenzen, die mit der Anerkennung von hybriden Identitéten und Praktiken
verbunden sind, und im letzten Abschnitt greife ich schliesslich die Frage
nach dem emanzipatorischen und kritischen Potenzial von Hybriditit im
Kontext von Biirgerrechten auf.

40

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

Wer ist hybrid?

Bhabhas Theorie zufolge sind wir alle hybrid. Allerdings haben wir unter-
schiedliche Machtpositionen und Ressourcen, um unsere Hybriditit anzuer-
kennen oder zu verschleiern und als kulturelle ,,Reinheit” zu normalisieren.
Wie Leyda Oquendi (1997) in Bezug auf Lateinamerika feststellt, hat dort
Hybriditit als Folge von gewaltsamem Kolonialismus und Sexismus seit Jahr-
hunderten existiert, sie wurde jedoch von denen unterdriickt, die zwar selbst
auch hybrid waren, aber ihre eigene Hybriditit nicht anerkannten.

Aus der kolonialen Geschichte Lateinamerikas und der Geschichte
schwarzer Menschen in den USA koénnen wir noch mehr lernen. Hybriditét
oder Metizaje bezieht sich nicht nur auf kulturelle Mischformen, sondern
greift implizit auch auf die Idee einer angeblichen ,,biologischen* Mischung
zuriick (vgl. dazu Young 1995). Damit sind Personen gemeint, deren Eltern
aus verschiedenen ,rassischen Gruppen kommen.® Zudem zeigt die Ge-
schichte der USA und Lateinamerikas deutlich, dass solche ,,Rassenmi-
schung® oft auf sexueller Gewalt von weiflen Sklavenhaltern beruhte. ,,Rasse*
steht hier fur den groftmoglichen Gegensatz, zwischen ,,weil3* und ,,nicht-
weil}“, der die rassistische Vorstellung strukturiert. Bevor die Idee von ,,Mi-
schung® Sinn macht, sei es in kultureller oder angeblich biologischer Bedeu-
tung, miissen Unterschiede zwischen Gruppen konstruiert werden, die sozial
bedeutsam sind. Diese Unterschiede werden als Gegensatz zwischen zwei
Polen dargestellt. Andere soziale und eventuell ethnische Differenzen inner-
halb der beiden Pole werden dieser Polaritit untergeordnet.

So befanden sich beispielsweise unter den ,,spanischen Conquistadores
keineswegs nur Spanier, sondern auch Juden, Araber, Flamen, Portugiesen,
Roma und andere. Sie mussten erst diskursiv zu einer Kategorie der ,,weiflen
Européer” vereinheitlicht werden, um ihnen dann die indigene Bevolkerung
als eine ebenso einheitliche Gruppe der ,,Anderen‘ entgegenzusetzen (Zagefka
1997). Erst Unterschiede, die ideologisch und diskursiv auf einen Gegensatz
reduziert und verschirft sind, geben einem Begriff wie Hybriditdt Sinn. Die
biologischen Konnotationen des Hybriditétsbegriffs spiegeln Diskurse des 19.
Jahrhunderts wider, die geradezu eine Obsession mit der Frage der Reinheit
der ,,Rasse* und ,,Rassenmischung® produzierten (vgl. Coombes und Brah
2001). Der Begriff der Hybriditit ist so auch eine sexuelle und spezifisch he-
terosexuelle Metapher, der sexuelle und kulturelle (Re-)Produktion miteinan-
der verbindet (Young 1995).

Das Konzept der Hybriditit bezieht sich explizit auf alle Menschen, egal
welcher Ethnizitit. Allerdings haben einige Theoretikerinnen auch kritisiert,
dass die begriffliche Konnotation einerseits auf Menschen aus bi-kulturellen/
bi-nationalen oder ,,mixed race” Familien verweist, andererseits aber ihre ge-
lebten Erfahrungen nicht beriicksichtigt, und so die Tendenz sowohl theoreti-

3 Die Unhaltbarkeit des Rassebegriffs ist oft diskutiert worden, ich gehe hier nicht
weiter darauf ein. Siehe etwa Miles 1992.

41

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

scher als auch empirischer Forschung reproduziert, Menschen aus ethnisch
gemischten Familien zu ignorieren (Treacher 2000).

Wenn das Konzept der Hybriditdt auch nicht explizit auf ethnische Diffe-
renz eingeht, so {iberlagert doch die Signifikanz (und Fetischisierung) von na-
tionalen und ethnischen Grenzen in der Konstitution von Subjekten und in der
Produktion und Konsumption kultureller Produkte andere Lesarten des Hybri-
ditdtsparadigmas (Pieterse 2001). Das Konzept der Hybriditét erlaubt es, kul-
turelle und ethnische Prozesse als flieBend und unabgeschlossen zu verstehen,
und die Annahme von Grenzen und klar zuschreibbaren Gruppenidentitidten
zu problematisieren. Als epistemologisches Instrument hinterfragt das Hybri-
ditdtsparadigma die Annahme, dass Grenziiberschreitungsprozesse marginal
sind und erfasst somit komplexere soziale Analysen.

Allerdings geschieht es auch in akademischen Debatten, dass dieser pro-
zessuale Charakter von Hybriditét vernachléssigt wird, und Hybriditét als Zu-
stand betrachtet und dadurch verdinglicht wird (Parker 1995). Im folgenden
mochte ich zwei Beispiele dafiir anfithren, wie akademische Debatten um Hy-
briditdt neue Ausschlussdiskurse produzieren konnen.

Die politische Kategorie ,,Schwarz wurde in Britannien* als eine anti-
rassistische, multi-ethnische und multi-,,rassische Identifikation und wider-
staindige Subjektposition von und fiir diejenigen benutzt, die von
(post)kolonialem Rassismus betroffen waren. Als solche war es eine Subjekt-
position, die mit einem politischen Projekt antirassistischer Biindnisse ver-
bunden war, und zwar z. T. durchaus erfolgreich Bewegungen und Bewusst-
sein mobilisiert hat, aber wegen ihres politischen Gehalts stets umstritten war
und nicht von allen als Selbstbezeichnung gewéhlt wurde. Allerdings wurde
diese multi-ethnische und multirassische Subjektposition im Laufe der 1990er
Jahre immer mehr marginalisiert, der Begriff des Schwarzseins entpolitisiert,
und stattdessen mit Menschen afro-karibischer Herkunft gleichgesetzt (vgl.
Brah 1996). Claire Alexander (2002) meint, dass auch akademische Diskurse
zur Entpolitisierung des politischen Begriffs des ,,Schwarzseins* beigetragen
haben. Sie fiihrt an, dass eine Refokussierung akademischer Debatten auf
kulturelle Belange und vor allem auf eine Zelebrierung hybrider kultureller
Praktiken einer neuen Form der Dichotomisierung ethnisierter Menschen in
Britannien Vorschub geleistet hat. So argumentiert sie, dass auf dem Feld der
Représentation afro-karibische kulturelle Praktiken und Produkte als hybrid
und integrierbar anerkannt werden. In ihrer Analyse der Feierlichkeiten zum
50. Jahrestag der Ankunft des Schiffes ,,Windrush®, das 1948 als Beginn der
postkolonialen Arbeitsmigration gewertet wird, stellt sie fest, dass eine Erin-
nerungskultur und Geschichte eines multikulturellen Britannien etabliert wird,
in der die Erfahrungen asiatischer Migrantinnen und Minderheiten, und ihre
Beitrdge zum antirassistischen Widerstand ausgeblendet werden. Afrokaribi-

4 Ich tbernehme hier den englischen Sprachgebrauch, der die historischen
Grundlagen von Kolonialismus in Frage stellt, und daher nicht den Begriff
,,Grof3britannien‘ sondern ,,Britannien‘ benutzt.

42

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

sche Identitdten werden in akademischen Debatten als flexibel und hybrid ge-
sehen, und werden mit afro-amerikanischen Identitdten in Bezug gesetzt. Die-
se Konstruktion einer Affinitdt mit afro-amerikanischen kulturellen Formen
und Identitéten fordert wiederum die Entstehung eines ,,Crossover Publikums
und von Identifikationen, die Einschluss in die Vorstellung von Britischsein
versprechen. In diesen Reprisentation gelten asiatische Identitdten als kultu-
rell abgegrenzt, unverinderlich und essentialistisch, d.h. als nicht integrierbar.
Dies ist mit einer Zunahme von Islamophobie und Ethnisierung muslimischer
Menschen einhergegangen. Nach Alexander haben neuere akademische De-
batten afro-karibische Gemeinschaften als integrierbar dargestellt. Insbeson-
dere durch die Kommodifizierung von Differenz, oft in Anlehnung an populé-
re Hybriditéitsdiskurse wurden afro-karibische Identitdten in eine neue Imagi-
nation britischer Identitdt eingeschlossen, wihrend die Bevolkerung mit asia-
tischem Hintergrund immer mehr als essentiell different und der Integration
unfihig gesehen wurde.’

Solch eine diskursive Dichotomisierung von ,,guten® hybriden versus
»schlechten® essentialistischen Identitidten findet auch in akademischen De-
batten um innermuslimische Differenz statt. So diskutiert Ruba Salih (2003)
die Spannbreite der Identifikationen und Praktiken muslimischer Frauen in
Italien. Dabei kritisiert sie, dass gerade in wissenschaftlichen Diskussionen
eine neue Hierarchie unter muslimischen Frauen konstruiert wird. Auf der ei-
nen Seite werden muslimische Frauen, die sich offen und explizit von Religio-
sitdt lossagen als Beispiel fiir die Schaffung positiver, hybrider Identititen an-
gefiihrt. Auf der anderen Seite werden Frauen, die Islam als einen wichtigen
Teil ihrer Identitit prasentieren, dargestellt, als wiirden sie sich den Anforde-
rungen einer polivalenten, uneindeutigen Moderne verschliessen und stattdes-
sen einen ,,einfachen®, eindimensional religionszentrierten Identititsrahmen
und dessen Handlungsanleitungen akzeptieren. Nach Salih ignorieren diese
Forschungen die komplexen Debatten um Modernitit, Demokratie und Islam,
die in muslimischen Offentlichkeiten gefiihrt werden. Zudem stellt sie dieser
vereinfachenden Darstellung die Ergebnisse ihrer eigenen Feldforschung in
Italien entgegen. Sie gibt dabei Beispiele von Frauen, die auf unterschiedlich-
ste Weise muslimische Praktiken und Bewertungen von Geschlechterverhilt-
nissen neu interpretieren. Manche von ihnen sehen sich dabei explizit als Ak-
tivistinnen, die neue Formen von Gemeinschaft und Religiositét tiber ethni-
sche Grenzen hinweg in einem europdischen Kontext artikulieren. Fiir andere
ist eine muslimische Identifikation einfach Teil ihres Alltags, die sie jedoch
mit einer Anpassung an die praktischen Gegebenheiten der Migrationssituati-
on verbinden, so dass etwa viele Miitter ihren Kindern erlauben, Schweine-

5 Ich mochte hervorheben, dass Alexanders These natiirlich nicht auf jeden Kon-
text passt, sondern auf einen spezifischen akademischen Diskurs der Cultural
Studies Bezug nimmt. So stellen andere Diskurse etwa asiatische Minderheiten
in Britannien als Vorzeigebeispiel fiir die 6konomische Integration insbesondere
durch selbststindige Berufe dar und présentieren sie als den erfolgreichen
Gegenpol zu afro-karibischen Gruppen.

43

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

fleisch zu essen. Salih argumentiert, dass das Etikett der Hyrbiditit, das For-
scherinnen verteilen, oft implizit einer Bewertung gleichkommt, in der dieje-
nigen Verhaltensweisen, die scheinbar westlich sind, als legitime und positive
Hybriditit anerkannt werden. Auf der anderen Seite werden andere Formen
von kulturellen und ethnischen Grenziiberschreitungen, die sich explizit als
muslimisch identifizieren, nicht als solche wahrgenommen, sondern durch ei-
nen orientalistischen Blick essentialisiert.

In diesen beiden Beispielen stellt die Anerkennung des hybriden Gehalts
mancher kultureller Praktiken oder Identitdten durch Forscherinnen und
mehrheitsethnische Offentlichkeiten eine partielle Legitimierung dar. Eine
solche wenn auch partielle Anerkennung ,,akzeptabler” hybrider Identitéiten
und kultureller Praktiken ist meist ein rhetorisches Mittel, um den Ausschluss
anderer, als unakzeptabel konstruierter Praktiken und Identitéten zu rechtferti-
gen. Diese strategische Aufteilung in integrierbare und nicht integrierbare
,,2Andere ist natiirlich nicht neu und kommt auch ohne das Etikett der Hybri-
ditdt aus; dennoch ist es wichtig hervorzuheben, dass der transgressive und
progressive Habitus, den das Konzept der Hybriditét zu signalisieren scheint,
auch in akademischen Debatten nicht ohne weiteres fiir bare Miinze genom-
men werden kann.

Das Konzept der Hybriditét bietet nicht automatisch ein analytisches In-
strument zum Verstdndnis aller Formen sozialer Ungleichheit. So ist eine Kri-
tik an Machtverhéltnissen nicht unmittelbar im Hybriditétsparadigma enthal-
ten. Insbesondere wird das Hybridit4tsparadigma der Analyse von Klassenge-
gensidtzen und materieller Ausbeutung nicht gerecht (vgl. Erel 1999). Das
heifdit, es ist wichtig, das Hybriditdtsparadigma kultureller Differenz in Zu-
sammenhang mit anderen Machtverhidltnissen zu setzen. Die Strategie der
Hybridisierung als eine widerstindige Praxis der Identifikation oder kulturel-
len Produktion ist nicht immer erfolgreich und sowohl ,.strategischer Essen-
tialismus® (Spivak) als auch andere Formen von Allianzen (etwa ,,epistemolo-
gische Gemeinschaften®, Assiter 1996, oder ,transversale Politik”, Yuval-
Davis 1997)6 miissen mobilisiert werden, um Machtverhiltnisse von Klasse,

6  An dieser Stelle kann ich nur kurz die Moglichkeiten der genannten Konzepte
anreissen: Gayatri Spivak hat den Begriff des strategischem Essentialismus ge-
préagt, um auszudriicken, dass es in bestimmten Situationen sinnvoll sein kann,
essentialistische Konzepte anzurufen, um politisch strategische Biindnisse ein-
zugehen, anstatt auf der analytischen Prioritdt des Dekonstruktivismus zu be-
stehen (Spivak in: Landry und MacLean 1995). Mit dem Konzept der epistemo-
logischen Gemeinschaften entwirft Assiter die Grundlage politischer Allianzen
nicht auf der Basis gemeinsamer sozialer Identititen, sondern aufgrund
gemeinsamer Epistemologien und politischer Ziele. Unter transversaler Politik
versteht Yuval-Davis eine Politik, die sowohl die unterschiedlichen Realititen
und Interessen, die aus unterschiedlichen sozialen Positionierungen und Erfah-
rungen erwachsen, anerkennt, als auch durch gegenseitiges Verstindnis von
politischen Biindnispartnern aus unterschiedlichen sozialen Positionen diese zu
tiberbriicken sucht.

44

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

Geschlecht, Rassismus und anderem auf unterschiedlichen Ebenen herauszu-
fordern. Nora Rithzels (1999) AuBerung ,,Hybriditit ist die Antwort — aber
was war noch mal die Frage?* macht deutlich, dass Hybriditdt nicht die Ant-
wort auf alle Fragen sozialer Ungleichheit darstellt oder an und fiir sich eine
kritische und effiziente Handlungsstrategie bietet.

Auch Jan Nederveen Pieterse (2001) beschiftigt sich mit der Frage, wel-
che politische, soziale und analytische Relevanz Hybriditétsdiskurse haben. Er
kommt dabei zu etwas anderen Ergebnissen. Er geht einzeln auf einen Katalog
von Einwéinden gegen das Hybriditdtsparadigma ein, die Hybriditdt einerseits
als eine elitére, bourgeoise oder banale und entpolitisierende Rhetorik kritisie-
ren. SchlieBlich argumentiert Pieterse, dass die Anerkennung von Hybriditét
und die Erkenntnisformen zwar nicht an sich emanzipatorisch sind, jedoch fiir
viele Menschen eine Uberlebensstrategie darstellt. Oft sind Hybridititspraxen
alltdglich und banal, aber Hybriditdtsparadigmen als Erkenntnisstrategien ha-
ben das Potential, soziale und kulturelle Prozesse in ihrer Komplexitét anzu-
erkennen.

Als Zwischenresiimee mdochte ich festhalten, dass die Konstruktion und
die Reproduktion von interethnischen Grenzen ein Prozess ist, der fiir rassisti-
sche Diskurse und Praktiken von zentraler Bedeutung ist. Daher ist es wichtig,
sichtbar zu machen, dass solche interethnischen Grenzen nicht essentiell in
kulturellen Formen und Praxen enthalten sind. Das Konzept der Hybriditét ist
sinnvoll, um kulturelle Prozesse als historisch geworden und interethnische
Grenzen als ausgehandelt anzuerkennen. Allerdings enthélt das Konzept der
Hybriditit oder Hybridisierungsstrategien an sich keine ausreichende Analyse
oder Handlungsstrategie, um unterschiedliche Machtverhéltnisse zu untergra-
ben. Darum ist es wichtig, Hybridisierung mit Blick auf die Uberschneidun-
gen verschiedener Prozesse und Perspektiven zu betrachten und zu fragen, wie
Geschlecht, Sexualitit und Klasse mit der Konstruktion ethnischer Hierarchi-
en zusammen héngen. So lesen wir kaum von deutsch-tiirkischen (,,hybriden®)
Putzfrauen oder deutsch-kroatischen Arbeitslosen. Zudem bleibt meist das
Problem der Polarisierung von zwei ethnischen Identitdten, so dass die ethni-
sche und kulturelle Vielfalt der Migrantinnen aus der Tiirkei beispielsweise
hinter dem Label der Deutsch-Tiirkin verborgen bleibt. Hybridisierungsstrate-
gien konnen zwar auf der einen Seite dazu beitragen, ethnisierte Subjekte und
ihre kulturellen Praxen und Produkte sichtbar zu machen. Aber dies an sich
geniigt noch nicht, um Dominanzverhéltnisse zu dekonstruieren oder gar zu
verdndern. Ich denke, dass Hybridisierungsstrategien vor allem dazu geeignet
sind, die Legitimation normalisierter, dominanter Identititen in Frage zu stel-
len. Im folgenden und letzten Abschnitt schlage ich vor, dass das Konzept der
Hybriditit insbesondere in der Aushandlung der Subjektpositionen von Biir-
gerschaft’ festgeschriebene Identititen und ihnen zugeschriebene ,,Rechte® in

7 Ich bezieche mich hier auf anglophone Debatten iiber das Konzept von
»citizenship,” das meist mit Staatsbiirgerschaft iibersetzt wird. Allerdings
mochte ich durch die Benutzung der Begriffe Biirgerschaft und Biirgerrechte

45

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Frage stellen kann, und mitunter Argumente fiir ein erweitertes Versténdnis
von Biirgerrechten unterstiitzen kann.

Multikulturalistische Biirgerschaft und Hybriditét

Forschungen iiber Hybriditéit konzentrieren sich oft auf kulturelle Produktion
oder Jugendsubkulturen. Ich mochte an dieser Stelle vorschlagen, wie ein
Konzept von Hybriditét sinnvoll in eine Analyse von Biirgerschaft und politi-
sche Subjektivitit eingebunden werden kann.®* Biirgerrechte und Staatsbiirger-
schaft konstitutieren materielle und diskursive Grenzen von Zugehorigkeit,
Rechten und Zugang zu Ressourcen. Wihrend formale Staatsbiirgerschaft
wichtig fiir die Realisierung vieler Rechte ist, so zeigen doch die Erfahrungen
etwa ethnischer Minderheiten in Britannien, dass sie nicht ausreicht, um sub-
stantielle Biirgerrechte zu verwirklichen. Denn institutioneller Rassismus, das
Zusammenspiel 6konomischer und rassistischer Machtverhéltnisse sowie die
institutionelle Zentrierung einer ,,nationalen® Mehrheitskultur reproduzieren
unterschiedliche soziale Machtpositionen und unterschiedlichen Zugang zu
staatlichen Resourcen und Institutionen.

Auf der anderen Seite umfasst mein Denken iiber Biirgerschaft und Biir-
gerrechte auch diejenigen, die zwar formal nicht Staatsbiirger sind, aber auf-
grund ihrer Residenz auf unterschiedliche Weise als Teil der Gemeinschaft
gesehen werden konnen (vgl. Erel 2003a und b). Biirgerschaft hat so zwei
Aspekte: Zum einen stellt sie einen Rahmen fiir Ein- und Ausschliisse dar,
zum anderen bietet sie einen Rahmen fiir soziale Kémpfe (Turner 1993). Ein
zentrales Problem in Debatten um Biirgerschaft und Migration ist epistemolo-
gischer Art: Sowohl akademische als auch politische und Alltagsdiskurse ba-
sieren auf einer bi-polaren Konstruktion, mit der sogenannten Aufnahmege-
sellschaft und ihren ,,Interessen auf der einen und Migrantlnnen auf der an-
deren Seite. Dass Ethnizitdt die Basis fiir unterschiedliche Zugehorigkeiten
und Interessen darstellt, wird in den meisten Diskussionen um Staatsbiirger-
schaft als gegeben hingenommen (vgl. Carens 1995). Demgegeniiber halte ich
eine analytische Trennung von Nation und Zivilgesellschaft, deren Teil auch
Migrantlnnen und ethnisierte Menschen bilden, fiir wichtig (Balibar 2004,
Yuval-Davis 1997). Die Frage nach kultureller (oft gleichgesetzt mit ethni-
scher) Differenz und nach Biirgerrechten wird am deutlichsten in multikultu-
ralistischen Theorien diskutiert. Ein Problem dabei bildet jedoch eine eindi-
mensionale Sicht auf Differenz, wo Migranten und ethnische Minderheiten
generisch als ménnlich (z.B. Baubock 1991, Mackert 1999), und Frauenrechte
generisch als die Rechte von ethnischen Mehrheitsfrauen diskutiert werden

betonen, dass in meinem Verstdndnis dieses Konzeptes nicht die Beziehung mit
dem Staat die alleinige Authorisierungsinstanz gelten sollte.

8 Ich greife hier auf Ergebnisse meiner Studie iiber (hoch)qualifizierte Migrantin-
nen aus der Tirkei in der Bundesrepublik und in Britannien zuriick (Erel 2002).

46

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

(vgl. Appelt 2000). In diesem Zusammenhang mochte ich betonen, dass das
Konzept von Hybriditét eine wichtige Kritik und ein Weiterdenken in Bezug
auf ethnische und kulturelle Differenz und Biirgerrechte ermoglicht.
Multikulturalistische Diskurse iiber Biirgerschaft konzentrieren sich auf
das Verhiltnis zwischen Gruppen, Individuen und dem Staat (vgl. Kymlicka
1995, Rex 1994, Radtke 1994). Multikulturalistische Diskurse betrachten
Gruppenrechte als eine vermittelnde Instanz zwischen Staat und Individuum,
und sehen Gruppenrechte als ein Mittel, um die Benachteiligung und Unter-
driickung von Minderheiten zu korrigieren. So argumentiert etwa Will Kym-
licka (1995), dass Gruppenrechte die kulturelle Differenz ethnischer Minder-
heit vor einer Vereinnahmung und Angleichung durch die kulturelle und eth-
nische Mehrheit schiitzen sollten.” Wihrend Kymlicka Kulturen unterschiedli-
cher Gruppen durchaus als intern dynamisch und verdnderbar begreift, betont
er, dass sie verschieden sind und unproblematisch von einander abgegrenzt
werden konnen. Nach Kymlicka stellt Kultur die Voraussetzung dar, um freie
Entscheidungen zu treffen, da ein kultureller Rahmen unabdingbar sei, um den
eigenen Erfahrungen Sinn zu geben. Daher meint er, dass der Schutz von
Minderheitenkulturen zentral ist, um das liberale Prinzip der Entscheidungs-
freiheit aufrechtzuerhalten. Denn selbst wenn der Gehalt von Minderheiten-
kulturen sich verédndert, sollte das Konzept (ethnisch) abgegrenzter Kulturen
beibehalten werden. Kritiker warnen davor, dass solch ein Konzept von ethni-
schen kulturellen Gruppenrechten zur Unterdriickung und Kontrolle ,,interner
Minderheiten” (Green 1995) oder individueller Oppositioneller (Waldron
1995) fithren kann. Kymlicka integriert diese Kritik, indem er argumentiert,
dass Gruppenrechte nur insofern gerechtfertigt sind, als sie eine ethnische
Minderheit vor der Mehrheit beschiitzen, dass jedoch die Mehrheitsgesell-
schaft ihre Toleranz fiir Minderheitenrechte an der Stelle begrenzen muss, wo
Minderheitenrechte intern restriktiv sind. Dieses Argument ist problematisch,
insofern es die (kulturell spezifischen) Werte der ethnisch dominanten Gruppe
zur Beurteilung und Verurteilung kultureller Praktiken von Minderheiten-
gruppen anruft. AuBerdem stetzt diese Argumentation diskursiv und politisch
liberale und mehrheitsethnische kulturelle Werte gleich und behauptet fiir bei-
de eine Universalitdt und Neutralitét, die zugleich materielle Dominanz und
Unterdriickungsverhéltnisse legitimiert und produziert (vgl. Erel in Vorberei-
tung, Rattansi 1994, Yuval-Davis 1997, Zizek 1999). In diesem Zusammen-
hang liberaler und/ oder multikulturalistischer Diskussionen um Biirgerrechte
kann das Hybriditdtsparadigma eine kritische, de-konstruktive Rolle spielen.

9 Kymlicka differenziert zwischen drei Arten von gruppendifferenzierten

Rechten, die je nach Situation zugestanden werden sollten:

- ,,self-government rights (the delegation of powers to national minorities, often
through some form of federalism)

- polyethnic rights (state support and legal protection for certain practices
associated with particular ethnic or religious groups; and

- special representation rights (guaranteed seats for ethnic or national groups
within the central institutions of the larger state)* (Kymlicka 1995: 6-7).

47

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Wenn kulturelle Praktiken als offen, prozessual und dialogisch betrachtet
werden, so wird deutlich, dass kulturelle Autoritit und Authentizitéit in hege-
monialen Kdmpfen umstrittene Projekte sind. Wenn in multikulturalistischen
Diskursen scheinbar kulturelle Werte, Praktiken und ethnische Grenzen klar
zugeschrieben werden konnen, so stellt das Hybriditétsparadigma dies in Fra-
ge. Weiterhin tendieren multikulturalistische Praktiken und Diskurse dazu, die
konservativsten Werte ethnischer Minderheitengruppen und ihrer Vertreter als
die authentischsten zu sehen, da sie scheinbar die groBte Distanz zu den kultu-
rellen Praktiken der ethnischen Mehrheitsgesellschaft haben (Sahgal und Yu-
val-Davis 1992). In diesem Zusammenhang stellt das Hybriditdtsparadigma
eine Herausforderung dar, da es Konflikte und Kdmpfe um Machtverhéltnisse
innerhalb ethnischer Minderheitengruppen im Gegensatz zu multikulturalisti-
schen Autorisierungsstrategien nicht an kultureller Authentizitdt misst. Es
bleibt festzuhalten, dass Gruppenrechte und Ungleichheiten im Zugang zu
Biirgerrechten nicht allein auf kulturelle Differenz und Diversitédt zuriickzu-
fithren sind, sondern auch Produkt materieller und rechtlicher Ungleichheiten
sind, die sich nicht durch eine noch so differenziere Theorie von Kultur be-
greifen lassen. Dennoch spielt das Paradigma kultureller Differenz in den
sozio-politischen und 6konomischen Praktiken und Diskursen, in denen diese
Ungleichheiten verhandelt werden, eine strukturierende Rolle. In diesem Zu-
sammenhang erhellt das Hybriditdtsparadigma eine einfache, aber zentrale
Feststellung: Mischformen und Hybriditét sind vielleicht nicht die Losung al-
ler Fragen, aber das Problem stellen Grenzziehungen und daran gekniipfte
Machtverhiltnisse dar.

Anmerkung: Ich danke Susanne Schwalgin und Martin Sokefeld fiir hilfreiche
Kommentare und Verbesserungsvorschidige zu fritheren Versionen dieses
Beitrags.

Zitierte Literatur

Alexander, Claire (2002): ,,Beyond black: Re-thinking the Colour/ Culture
Divide®, in: Ethnic and Racial Studies 25, S. 552-571.

Anderson, Benedict (1993): Die Erfindung der Nation. Zur Karriere eines
folgenreichen Konzepts, Frankfurt/Main: Campus Verlag.

Anthias, Floya & Yuval-Davis, Nira (1992): Racialized Boundaries, London:
Sage.

Appelt, E. (1999): Geschlecht — Staatsbiirgerschaft — Nation: Politische Kon-
struktionen des Geschlechterverhdltnisses in Europa, Frankfurt/Main:
Campus Verlag.

48

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

Assiter, Alison (1996): Enlightened Women. Modernist Feminism in a Post-
modern Age, London: Routledge.

Balibar, Etienne (2004): We, the People of Europe? Reflections on Transna-
tional Citizenship, Princeton, Princeton University Press.

Baubock, Rainer (1991): Immigration and the Boundaries of Citizenship.
Centre for Research in Ethnic Relations, Monographs on Ethnic Relations
No. 4.

Bhabha, Homi K. (1990): ,,The Third Space®, in: J. Rutherford (Hg.), Identi-
tiy, Community, Culture, Difference, London, Lawrence and Wishart,
S.207-221.

Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture, London: Routledge.

Bhabha, Homi K.: ,,Cultures in-between®, in: Stuart Hall/Paul du Gay (Hg.),
Questions of Cultural Identity, London: Sage, S.53-60.

Bhavnani, Kum-Kum (1999): ,,Rassismen entgegnen: Querverbindungen und
Hybriditat®, in: Brigitte Kossek (Hg.), Gegen-Rassismen. Konstruktionen,
Interaktionen, Interventionen, Hamburg: Argument Verlag, S.186-203.

Brah, Avtar (1996): Cartographies of Diaspora, London: Routledge.

Carens, Joseph: Aliens and Citizens (1995): ,,The Case for Open Borders®, in:
Will Kymlicka (Hg.), The Rights of Minority Cultures, Oxford: Oxford
University Press, S.331-349.

Coombes, Annie und Brah, Avtar (2000): ,,Introduction: The Conundrum of
,Mixing‘“, in: Annie Coombes/Avtar Brah (Hg.), Hybridity and its Dis-
contents. Politics, Science and Culture, London: Routledge, S. 1-17.

Erel, Umut (1999): ,,Grenziiberschreitungen und kulturelle Mischformen als
antirassistischer Widerstand?* in: Cathy Gelbin/Kader Konuk/Peggy Pie-
sche (Hg.), AufBriiche. Kulturelle Produktionen von Migrantinnen,
schwarzen und jiidischen Frauen, Konigstein/Taunus: Ulrike Helmer
Verlag, S.172-195.

Erel, Umut (2002): Agency and Subjectivity in the Life Stories of Migrant
Women from Turkey in Germany and Britain, unverodffentlichte Dissertati-
on, Nottingham Trent University.

Erel, Umut (2003a): ,,Skilled Migrant Women and Citizenship®, in: Mirjana
Morokvasic/Umut Erel/Kyoko Shinozaki (Hg.), Crossing Borders and
Shifting Boundaries. Gender on the Move! Opladen: Leske und Budrich,
S.261-284.

Erel, Umut (2003b): ,,Migration, Geschlecht, Ethnizitét: (De-) Konstruktionen
von Identitidtspolitik und Gemeinschaft“, in: Eder, Angelika (Hg.), , Wir
sind auch da!* Uber das Leben von und mit Migranten in europdischen
Grofsstidten, Hamburg: Dolling und Galitz Verlag, S.267-290.

Erel, Umut (in Vorbereitung): ,,Migrantlnnen, Staatsbiirgerschaft, Geschlecht
und Ethnizitdt®, in: Bettina RoB3 (Hg.), Migration, Geschlecht und Staats-
biirgerschaft. Weiterdenken fiir antirassistische, feministische Politik/-
wissenschaft.

49

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Green, Leslie (1995): ,Internal Minorities and their Rights“, in: Will Kym-
licka (Hg.), The Rights of Minority Cultures. Oxford: Oxford University
Press, S. 257-272.

Hall, Stuart (1987): ,,Minimal Selves“, in: Homi Bhabha (Hg.), The Real Me.
Postmodernism and the Question of Identity, ICA London.

Kymlicka, Will (1995): Multi-Cultural Citizenship, Oxford, Oxford Univer-
sity Press.

Mackert, J. (1999): Kampf um Zugehirigkeit. Nationale Staatsbiirgerschaft
als Modus sozialer Schlieffung, Opladen: Westdeutscher Verlag.

Oquendi, Leyda (1997): ,,Identity and Mixed Breeds in Cuba“, Vortrag auf
der Konferenz Cultural Pluralism. Metissage and Mixed Identities 20.-
22.11. 1997, Universitit Florenz.

Otyakmaz, Berrin O. (1995): Auf allen Stiihlen. Das Selbstverstindnis junger
tiirkischer Migrantinnen in Deutschland, Ko6ln: ISP Verlag.

Parker, David (1995): Through Different Eyes, Avebury: Aldershot.

Pieterse, Jan Nederveen (1994): ,,Unpacking the West: How European is Eu-
rope? in: Ali Rattansi/Sally Westwood (Hg.), Racism, Modernity, Identi-
ty, Cambridge: Polity Press, S.129-149.

Pieterse, Jan Nederveen (1999): ,,Globale / lokale Melange: Globalisierung
und Kultur — Drei Paradigmen®, in: Brigitte Kossek (Hg.), Gegen-
Rassismen. Konstruktionen, Interaktionen, Interventionen, Hamburg: Ar-
gument Verlag, S.167-185.

Pieterse, Jan Nederveen (2001): ,,Hybridity — So What? The Anti-Hybridity
Backlash and the Riddles of Recognition®, in Theory, Culture & Society
18, S. 219-245.

Radtke, Frank-Olaf (1994): ,,The Formation of Ethnic Minorities and the
Transformation of Social into Ethnic Conflicts in a So-Called Multi-
Cultural Society: The Case of Germany®, in: John Rex/Beatrice Drury
(Hg.), Ethnic Mobilisation in a Multi-Cultural Europe, Avebury: Al-
dershot, S. 30-38.

Rithzel, Nora (1999): ,,Hybriditit ist die Antwort, aber was war noch mal die
Frage? in: Brigitte Kossek (Hg.), Gegen-Rassismen. Konstruktionen, In-
teraktionen, Interventionen, Hamburg: Argument Verlag, S.204-219.

Rattansi, Ali (1994): ,,,Western® Racisms, Ethnicities and Identities in a Post-
modern Frame®, in: Ali Rattansi/Sally Westwood (Hg.), Racism, Moder-
nity, Identity, Cambridge: Polity Press, S. 15-86.

Rex, John (1994): , Ethnic Mobilisation in Multi-Cultural Societies®, in: John
Rex/Beatrice Drury (Hg.), Ethnic Mobilisation in a Multi-Cultural Europe,
Avebury: Aldershot , S.3-13.

Sahgal, G. and Yuval-Davis, Nira (Hg.) (1992): Refusing Holy Orders: Wo-
men and Fundamentalism in Britain, London: Virago.

Salih, Ruba (2003): ,,Shifting Meanings of Islam and Multiple Representa-
tions of Modernity: The Case of Muslim Women in Italy, in: Jacqueline
Andall (Hg.), Gender and Ethnicity in Contemporary Europe, Oxford:
Berg, S.119-138.

50

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EREL: DIFFERENZ UND HYBRIDITAT

Schon, Ulrich (1996): Bi-Identitidt. Zweisprachigkeit, Bi-Religidsitdt, Dop-
pelte Staatsbiirgerschaft, Ziirich und Diisseldorf: Walter Verlag.

Spivak, Gayatri Chakravorty, Landry, Donna and MacLean, Gerald (1995):
The Spivak Reader: Selected Works of Gayatri Chakravorty Spivak, New
York and London: Routledge.

Spooner, Brian (1986): ,,Weavers and Dealers: The Authenticity of an Orien-
tal Carpet®, in: Arjun Appadurai (Hg.), The Social Life of Things, Cam-
bridge: Cambridge University Press, S. 195-235.

Taguieff, Pierre-Andre (1987): La force du prejugee: le racisme et ses dou-
bles, Paris: La Decouverte.

Topal, Filiz (2002): ,,.Deutschkurse fiir Migrantinnen und Integrationspolitik®,
Vortrag auf der Tagung Arbeitsverhdltnisse im Kontext von Diaspora,
Exil, Migration — Perspektiven auf Arbeitsverhdiltnisse und politische
Rechte minorisierter Frauen, Berlin, 5.-7. April 2002

Treacher, Amal (2000): ,,Welcome Home: Between Two Cultures and Two
Colours®, in: Annie Coombes/Avtar Brah (Hg.): Hybridity and its Dis-
contents. Politics, Science and Culture, London: Routledge, S.96-108.

Turner, Bryan S. (1993): ,,Contemporary Problems in the Theory of Citizens-
hip®, in Bryan S. Turner (Hg.), Citizenship and Social Theory, London:
Sage, S. 1-18.

Waldron, Jeremy (1995): ,,Minority Cultures and the Cosmopolitan Alternati-
ve“, in: Will Kymlicka (Hg.), The Rights of Minority Cultures, Oxford,
Oxford University Press, S. 93-119.

Young, R. J. C. (1995): Colonial Desire. Hybridity in Theory, Culture and
Race, London: Routledge.

Yuval-Davis, Nira (1997): Gender and Nation, London: Sage.

Zagefka, Polymnia (1997): ,,.Le processus de metissage en Amérique espa-
gnole: ce que nous oublions et que I’histoire peut nous apprendre®, Vor-
trag auf der Konferenz Cultural Pluralism. Metissage and Mixed Identities
20.-22.11. 1997, Universitit Florenz.

Zizek, Slavoj (1999): ,,Das Unbehagen im Multikulturalismus®, in: Brigitte
Kossek (Hg.): Gegen-Rassismen. Konstruktionen, Interaktionen, Interven-
tionen, Hamburg: Argument Verlag, S. 151-166.

51

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839402200 - am 14.02.2026, 19:02:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GESCHLECHT UND KULTUR IM
ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHEN
MIGRATIONSDISKURS AM BEISPIEL DER
INTERKULTURELLEN PADAGOGIK UND
SOZIALPADAGOGIK

Patricia Baquero Torres

Einleitung

Dieser Beitrag beschéftigt sich mit der Frage, wie im erziehungswissenschaft-
lichen Migrationsdiskurs in der Bundesrepublik mit den Kategorien Ge-
schlecht und Kultur umgegangen wird. Mit ,,Migrationsdiskurs® meine ich die
sozial geregelte Redeweise tiber Migration bzw. iiber Migranten und Migran-
tinnen, in der bestimmte Bedeutungen als dominantes soziokulturelles Wissen
etabliert werden. Konkret setze ich mich mit zwei Teildisziplinen auseinander:
mit der Sozialpddagogik und der Interkulturellen Padagogik. Unter der An-
nahme, dass Geschlecht und Kultur zwei diskursive Konstruktionen sind, sol-
len zwei Fragen im Mittelpunkt meiner Ausfithrungen stehen: Wie werden die
beiden Kategorien in der Konstruktion des ,.kulturell Anderen® verwendet und
in welchem Verhiltnis stehen sie zueinander?

Seit circa vierzig Jahren beschiftigt sich die Interkulturelle Padagogik —
die zunichst ,,Ausldnderpddagogik®™ genannt wurde — mit dem Thema Migra-
tion in der Bundesrepublik. Kultur und kulturelle Differenz bilden die zentra-
len Kategorien des Diskurses. Charakteristisch fiir die Theoriebildung und die
konzeptionellen Ausarbeitungen der Interkulturellen Péddagogik ist aber auch
die vollige Vernachlédssigung der Kategorie Geschlecht. Anders verhilt es sich
in der sozialpiddagogischen Praxis und Reflexion, wo bei der Konstruktion
kultureller Differenzen durchaus auf Geschlechterkonstruktionen bzw. Ge-
schlechterverhiltnisse zuriickgegriffen und Geschlecht als eine grundlegende
Unterscheidung fiir die Reprisentation ethnischer Differenzen benutzt wird.

Im sozialpddagogischen und interkulturellen diskursiven Umgang mit
Kultur und Geschlecht zeigt sich, dass mit diesen beiden Begriffen tiefgrei-
fende Differenzen zwischen In- und Auslidndern erzeugt und etabliert wurden.
Ich gehe somit davon aus, dass der erziechungswissenschaftliche Diskurs an

53

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

der ,,Konstruktion* von ,,Zuwanderern als ,,ethnischer Minderheit* beteiligt
ist. Damit verbinde ich auflerdem die Annahme, dass Geschlecht in einem en-
gen Zusammenhang mit der Kategorie Kultur steht und dass beide sich gegen-
seitig in der Konstruktion normativer gesellschaftlicher Bedeutungen bedin-
gen. Anders formuliert: Geschlecht ist eine unverzichtbare Kategorie, die im
Zusammenspiel mit Kultur eine konstitutive Funktion bei der Konstruktion
kultureller Differenzen spielt.

Diesen Umgang mit der Kategorie Geschlecht im erziehungswissenschaft-
lichen Migrationsdiskurs mochte ich im Folgenden darstellen. Zunéchst werde
ich aber auf den Umgang mit Kultur und kultureller Differenz als zwei zen-
tralen Kategorien des interkulturellen Diskurses eingehen; hierfiir skizziere
ich knapp die zentralen Diskussionsstrange und die zugrunde liegenden Deu-
tungsmuster, die in der Interkulturellen Pddagogik zur Herausbildung der Auf-
fassung von Kultur gedient haben. Daran anschliefend werde ich auf die Ver-
schrinkung von Kultur und Geschlecht im sozialpiddagogischen diskursiven
Feld eingehen. Hierbei werde ich auf die Funktion von Geschlecht bei der
Konstruktion kultureller Differenzen achten. Besonders werde ich die zentrale
Rolle, die geschlechtsspezifischen Bildern wie dem der ,,fremden Frau“ zu-
kommt, diskutieren. Dabei kniipfe ich an die schon existierenden, aber bislang
kaum rezipierten kritischen Forschungen iiber Geschlecht und Migration an,
die einige Sozial- und Erziehungswissenschaftlerinnen — wie Helma Lutz,
Christina Huth-Hildebrandt, Isabell Diehm, Renate Nestvogel, Sedef Giimen
u.a. — vorgelegt haben.

Die Interkulturelle Pidagogik und der Kulturbegriff

,,Im allgemeinen dethematisiert, gewinnt die Befassung mit ,Kultur’ — von der
allgemeinen Warte her betrachtet — allmiahlich den Status eines padagogischen
Spezialgebiets” (Gogolin, 1998: 126). In dieser Beschreibung weist Ingrid
Gogolin darauf hin, dass der Umgang mit Kultur bzw. der Status des Kultur-
begriffs in der allgemeinen Erziehungswissenschaft randstindig geblieben ist
und dass letztendlich eine Spezialisierung in kulturorientierte Fachrichtungen
wie die ,,Kulturpiddagogik® oder die , Interkulturellen Pddagogik® erfolgt ist.
Letztere befasst sich seit ca. Ende der 1960er Jahre speziell mit der Frage nach
Migration und ihren Konsequenzen fiir Bildung und Erziehungswissenschaft.
Deshalb definieren viele ihrer Vertreter und Vertreterinnen die Interkulturelle
Piadagogik als pidagogische Reaktion auf die Arbeitsmigration (vgl. Kriiger-
Potratz 1994; Auernheimer 1995; Gogolin 1998).

In der Entwicklung der Interkulturellen Piddagogik waren von Anfang
Kultur und Kulturdifferenz die zentralen Kategorien. Dabei wurden diese Be-
griffe damals wie heute unterschiedlich gefasst. Obwohl in den ersten Jahren
der Auseinandersetzung mit der Anwesenheit ,auslidndischer Kinder im
Schulsystem keine explizite Thematisierung des Begriffes vorhanden war,
fand eine unhinterfragte Gleichsetzung von Kultur mit ,,Staatsbiirgerschaft*

54

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BAQUERO TORRES: ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER MIGRATIONSDISKURS

und Nationalsprache statt (vgl. Kiesel 1997; Gogolin, 1998). Kultur wurde mit
,,Nationalkultur* gleichgesetzt, die man als eine homogene und statische Ein-
heit betrachtete.

Hierdurch entstand eine enge Verschriankung kultureller und individueller
Identitdten, anhand derer ,,Auslinder und ,,Auslinderinnen® ausschlieSlich
durch ethnische Merkmale definiert wurden. Die individuelle Identitdt wurde
also tief in einer kulturellen Identitdt verankert und von dieser als determiniert
betrachtet. Jeder ,,Auslidnder” und jede ,,Auslidnderin“ verkorperte diese (ein-
heitliche und statische) spezifische Vorstellung kultureller Zugehorigkeit. In-
teressanterweise diente diese Verschriankung lediglich zur Zuschreibung und
Definition der Angehdrigen ,,anderer Kulturen®; die eigene kulturelle Zugeho-
rigkeit wurde nicht thematisiert und hinterfragt. Gewollt oder ungewollt mar-
kierten solche ethnisierten Definitionen eine eindeutige und strikte Trennung
zwischen In- und Ausldndern. Die Konstruktion der ,,Ausldnder* als Verkor-
perung des (kulturell) ,,Fremden* — und somit der fundamentale Dualismus:
»eigen” versus ,,fremd* — etablierte sich als Kern des Migrationsdiskurses. Die
diskursive Produktion hegemonialer Konstruktionen wurde mit diesem Dua-
lismus hervorgebracht und reproduziert.

An diesem Verstindnis von Kultur — als ,,Nationalkultur — orientierten
sich die bildungspolitische und die padagogische Praxis sowie die konzeptio-
nelle Entfaltung der damals so genannten ,,Auslinderpidagogik*,' deren Ziel-
gruppe ausschlieBlich ,,ausldandische® Kinder und Jugendliche waren. Die Pra-
senz ,,ausldndischer Kinder im Schulsystem stellte sich aufgrund ihrer man-
gelhaften Leistungen als problematisch heraus. Aus der Perspektive der
Schule erklérte sich die Situation dieser Kinder aus ihrer defizitdren kulturel-
len Zugehorigkeit. Damit wurde eine weitere bedeutsame Verschrankung ein-
gefiihrt, ndmlich die Verkoppelung von Kultur bzw. kultureller Differenz mit
einem Deutungsmodell, das andere Kulturen als defizitdr bewertete. ,,Auslan-
dische* Kinder galten als Angehorige ,,zurlickgebliebener traditioneller*
Kulturen.

Mit diesem Deutungsmodell wurden padagogische Sondermafinahmen im
Schulsystem legitimiert, was zu einer eindeutigen Trennung zwischen ,,in-
und ,,ausldndischen® Kindern in der Schule fiihrte. Unter der Annahme dieser
kulturell unterschiedlichen Entwicklungsstufen wurde das ,,Ausldnder-Sein“
als ein padagogisches Problem dargestellt, das automatisch die Hilfs- und Be-
treuungsbediirftigkeit dieser Kinder mit ,,Sprach“- und ,,Sozialisationsdefizi-
ten“ aufgrund ,,fremd-sprachlicher” und ,,fremd-kultureller Herkunft impli-
zierte. ,,Als Losung des Problems wurden angeboten: kompensatorische Maf3-
nahmen zum einen und Uberzeugungsarbeit hinsichtlich der gesellschaftlichen
Anerkennung und Aufwertung der betreuten Gruppe zum anderen® (Kriiger-
Potratz 1999: 155).

1 Fiir eine detaillierte Darstellung des bildungspolitischen Umgangs mit dem Kul-
turbegriff siche Gogolin 1998.

55

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Diese Deutungsmuster wurden erst Mitte der 1980er Jahre in der erziehungs-
wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Migration in Frage gestellt und
kritisiert. Die kritische Reflexion, die vor allem im akademischen Bereich er-
folgte und stark vom Multikulturalismus-Diskurs beeinflusst war, brachte eine
epistemologische und konzeptionelle Wende: Unter der Prdmisse, dass die
Bundesrepublik eine multikulturelle Gesellschaft ist, sollte die ab diesem
Zeitpunkt so genannte ,,Interkulturelle Erziehung™ an alle Kinder und Jugend-
lichen gerichtet sein. Konsequenterweise stehen nun Migrantenkinder nicht
mehr im Mittelpunkt kompensatorischer Maflnahmen, und der analytische
Blick, der ihre Diskriminierung und Ungleichheit erkldren mochte, erweitert
sich auf die gesamtgesellschaftlichen und institutionellen Zusammenhénge.
Der Kulturbegriff und die Kulturdifferenzen bleiben als Grundtenor der kon-
zeptionellen und theoretischen Weiterentwicklung der Fachrichtung erhalten,
allerdings verschiebt sich deren Bedeutung. Das ,,Anderssein® der Migranten
und Migrantinnen wird nicht mehr als defizitér, sondern im Vergleich mit der
Aufnahmegesellschaft als different aufgefasst, ohne dass damit automatisch
eine Abwertung impliziert ist. Kulturelle Differenzen werden nicht mehr vor
dem Hintergrund defizitarer sondern differenzhypothetischer Deutungsmuster
gelesen.

Der weitere Umgang mit dem Kulturbegriff in der Interkulturellen Pad-
agogik ist durch die Ausdifferenzierung von Standpunkten und Fragestellun-
gen der Theoriebildung gekennzeichnet. Meines Erachtens kann man diese
vielfiltige Entwicklung grob in zwei Diskussionsstringe’ unterteilen: Der eine
Strang beschéftigt sich mit der inhaltlichen Diskussion und Bestimmung des
Begriffes. Fundamental fiir diese Position ist dabei die Annahme, dass ,,kultu-
relle Differenzen* als Folge von Migrationsprozessen zu betrachten sind. In-
nerhalb dieses Ansatzes miissen jedoch wiederum zwei Positionen klar unter-
schieden werden: Eine Gruppe von Erziehungswissenschaftlern und Erzie-
hungswissenschaftlerinnen versucht unter der grundlegenden Prédmisse, dass
die Gesellschaft multikulturell ist, einen addquaten Kulturbegriff zu entwer-
fen, der nicht nur dieser Realitit Rechnung trégt, sondern der auch zuldsst, ad-
dquate padagogische MaBinahmen und Konzepte zu formulieren (Nieke 1995;
Borrelli 1986, 1992; Dickopp 1986). Diese Aufgabe wird vor allem von Theo-
retikern und Theoretikerinnen angegangen, deren Zugang eher auf universali-

2 Diese Aufteilung ist kiinstlich. Da ich die Auseinandersetzung mit dem Begriff
nicht als eine lineare Entwicklung betrachte, die durch den glatten Ubergang
von der Auslidnderpddagogik zur Interkulturellen Padagogik gekennzeichnet ist,
und weil ich ebensowenig die Annahme vertrete, dass durch diese diskursive
Verschiebung ein vollstindiger Perspektivwechsel des Diskurses stattgefunden
hat, versuche ich mit dieser Aufteilung zu zeigen, dass es zwei zentrale Anlie-
gen und erkenntnistheoretische Interessen in der Diskussion gegeben hat. Die
Polarisierung von Positionen hat also analytische Griinde. Damit ist klar, dass
diese Positionen, je nachdem aus welcher Perspektive sie betrachtet werden,
auch Uberschneidungen zwischen den zwei von mir formulierten bzw. postu-
lierten Diskussionsstrangen aufweisen konnen.

56

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BAQUERO TORRES: ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER MIGRATIONSDISKURS

stischen und normativen Theorien basiert — wie z.B. der kognitiven Entwick-
lung bei Piaget oder der moralischen Entwicklung bei Kohlberg. Diesem Zu-
gang zufolge soll es in der Interkulturellen Pddagogik vor allem darum gehen,
sich von kulturellem Determinismus zu befreien, und dariiber hinaus Bil-
dungskonzeptionen und -ziele formulieren zu konnen, die fiir alle Kinder und
Jugendliche — unabhingig von kultureller Zugehérigkeit — gelten sollen.’ In
diesem Sinne werden hier eher kulturiibergreifende Gemeinsamkeiten beach-
tet als kulturelle Differenzen weiter verfestigt.

Kontrovers dazu werden kulturrelativistische Standpunkte diskutiert. Auch
unter der Pramisse, dass die Bundesrepublik eine Einwanderungsgesellschaft
ist, gehen Vertreter und Vertreterinnen dieser Standpunkte von der Anerken-
nung kultureller Vielfalt aus und somit von der Gleichwertigkeit und Erhalt
kultureller Differenzen (Essinger 1981, 1986). In diesem Zusammenhang und
hinsichtlich ihrer konzeptionelle Entwiirfe werden kulturelle Differenzen als
Bereicherung betrachtet, die die didaktischen, methodischen und inhaltlichen
Ebenen der Interkulturellen Bildung bestimmen sollen. Es geht darum, dass
sich Kinder und Jugendliche tiber die eigene kulturelle Zugehorigkeit bewusst
werden, die eigene kulturelle Identitdt beibehalten und einen respektvollen
Umgang mit anderen Kulturen lernen. Deswegen ist die Interkulturelle Pad-
agogik an alle Kinder und Jugendliche alle Kulturen gerichtet und nicht nur an
Angehorige von Minorititen. Die Betonung kultureller Differenzen und die
Anerkennung kultureller Vielfalt wird von Vertretern und Vertreterinnen die-
ser Position als Kritik gegen vereinheitlichende, totalisierende und assimilato-
rische Tendenzen von universalistischen Positionen aufgefasst, eine Kritik, die
von den in der Anthropologie und in der Ethnologie entstandenen Positionen
des Kulturrelativismus stark beinflusst war. Sie sehen in der Interkulturellen
Padagogik einen kritischen Ansatz gegeniiber dem Ethnozentrismus bzw. Eu-
rozentrismus der dominierenden Kultur. Deswegen ist es ein wichtiges pad-
agogisches Anliegen, Mehrsprachigkeit in den Unterricht zu integrieren. Die
Mehrsprachigkeit soll dazu dienen, den Zugang von Schiilern und Schiilerin-
nen zu anderen Kulturen zu erdffnen und gleichzeitig eine konkrete Mafnah-
me gegen die vorherrschende monokulturelle Ausbildung erméglichen.

Aus dieser Position und in Abgrenzung von defizitdren Deutungsmustern,
sind ,,,ausldndische Kinder* (...) keine Méngelwesen, ihnen fehle nicht etwas,
sondern sie seien anders; sie verfiigten — aufgrund ihrer anderen Herkunft —
iiber andere Kompetenzen. Deshalb gelte es, das Anderssein der Schiiler und
ihr Recht auf Anderssein anzuerkennen und in den Mittelpunkt piddagogischer
Uberlegungen zu riicken* (Kriiger-Potratz 1999: 155). Damit ficlen diese An-
sdtze im Umgang mit Migranten und Migrantinnen haufig auf kulturdetermi-
nistische Erkldrungen® zuriick. Zusammengefasst kann also festgestellt wer-
den, dass sowohl Vertreter und Vertreterinnen universalistischer als auch

3 Fiir eine Kritik der universalistischen Ansétze siche Prengel 1993.
4 Fiir eine ausfiihrliche und fundierte Kritik der kulturrelativistischen Ansitze
sieche Kiesen 1997.

57

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

kulturrelativistischer Positionen von der Annahme ausgehen, dass kulturelle
Differenzen eine empirische Realitdt darstellen, die pédagogischen Hand-
lungsbedarf erfordern. Kulturelle Differenzen sind damit vorausgesetzt und
behalten dabei quasi eine festgelegte und unhinterfragbare Natur.

Der zweite Diskussionsstrang im erziehungswissenschaftlichen Migrati-
onsdiskurs ist durch einen problematisierenden und (selbst-)kritischen Blick
auf die Grundannahmen der Interkulturellen Péddagogik gekennzeichnet. Dabei
stehen die Kernbegriffe des interkulturellen Diskurses — Kultur und kulturelle
Differenz — im Mittelpunkt der wissenschaftlichen Analyse. Auch hier sind
verschiedene radikale und gemiBigtere Positionen zu unterscheiden. Wihrend
manche Ansitze die weitere Verwendung dieser Begriffe grundsitzlich in
Frage stellen und davon ausgehen, dass der interkulturelle padagogische Dis-
kurs eher zu einer ,,Pddagogisierung® bzw. Verdeckung von sozialen und
strukturellen Problemen fiihrt (vgl. dazu Hamburger 1990; Radtke 1991; Dit-
trich/Radtke 1990; Diehm/Radtke 1999; Scherr 1999), betrachten andere Po-
sitionen — unter bewusster Inkaufnahme der Schwierigkeiten — diese Katego-
rien weiterhin als zentrale Begriffe der interkulturellen erziehungswissen-
schaftlichen Migrationsforschung (Gogolin 1998; Kriiger-Potratz 1994; Au-
ernheimer 1995). Dabei distanzieren sich diese Ansétze von essentialistischen
Auffassungen tiber Kultur, verwenden aber dennoch das Kulturkonzept, um
die ,,unleugbar[en] unterschiedlichen Weltansichten und Praxisformen, die ein
produktives gesellschaftsgestaltendes Potential besitzen zu beschreiben (vgl.
Gogolin 1998: 141).

Eine dritte — den radikalen Positionen zuzuordnende — Lesart des Kultur-
begriffes, der ich mich selbst anschlieBe, wird erst jiingst von manchen Erzie-
hungswissenschaftler und Erziehungswissenschaftlerinnen vertreten (Paseka
2001; Hohne 2000, 2001). Hierbei handelt es sich um eine Lesart, die sowohl
den Kulturbegriff als auch das Geschlecht — in Anlehnung an poststrukturali-
stische Theoriebildung — als eine diskursive Konstruktion betrachtet. Mit dis-
kursiver Konstruktion® ist die Herstellung sozialer Wirklichkeiten im Diskurs
gemeint, wobei keine Realitdt des diskursiv Konstruierten ausserhalb des Dis-
kurses vorausgesetzt wird (vgl. Hohne 2001: 210). Insofern befasst sich diese
Position ausschlieBlich mit der Struktur des Diskurses. Dabei untersucht sie

5 Diese zweite Position nimmt den Kulturbegriff als Gegenstand der kritischen
Analyse und versucht, den Begriff inhaltlich zu bestimmen. Aufgrund dieser
Tatsache konnte sie auch dem ersten Diskussionsstrang zugeordnet werden.

6 Dass Kultur als ein Konstrukt aufgefasst wird, ist mittlerweile ein Allgemein-
platz in der Sozial- und Erziehungswissenschaft; diese Annahme ist ein gemein-
samer epistemologischer Ausgangspunkt verschiedener theoretischer Ansitze
(z.B. systemtheoretischer oder ethnomethodologischer Konstruktivismus). Ich
werde mich im Folgenden nur auf die poststrukturalistische Lesart des Begriffes
beziehen. Das unterschiedliche erkenntnistheoretische aber auch politische In-
teresse der ersten, sich vor allem an konstruktivistischen theoretischen Zugén-
gen orientierenden, und der dritten Position werden in meiner Dissertation naher
behandelt und untersucht.

58

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BAQUERO TORRES: ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER MIGRATIONSDISKURS

die Art und Weise, wie Begriffe in einer konkreten Diskursordnung verwendet
werden. Da sie insbesondere auf die diskursive Funktion in einer spezifischen
Diskursordnung achtet, befasst sie sich mit den Inhalten des Diskurses, ohne
jedoch versuchen zu wollen, den Begriff selbst mit Inhalt zu fiillen. Anders
gesagt, in einem dekonstruktivistischen Verstdndnis des Kulturbegriffs wird
nicht der Anspruch erhoben, selbst seine Bedeutung zu bestimmen.

Wiéhrend die radikale Position dieses kritischen Ansatzes eine klare Skep-
sis gegeniiber der weiteren Verwendung des Begriffes vertritt und die Frage
stellt, inwieweit und auf welche Weise die Begriffe Kultur und Ethnizitédt zur
Benachteiligung von Minderheiten beitragen, erhebt die zweite Position den
Anspruch, mogliche positive gesellschaftlichen Potenziale der ,kulturellen
Differenz* zu untersuchen. Im Einklang mit der Pramisse, dass durch Migrati-
on ein gesamtgesellschaftlicher Wandel stattgefunden hat, untersuchen Ver-
treter und Vertreterinnen dieses Standpunktes, auf welche Weise sich dieser
Wandel in verschiedenen Dimensionen gesellschaftlicher Zusammenhénge,
besonders aber im Bildungsbereich, vollzogen hat und weiterhin vollzieht
(vgl. Gogolin 1998).

Die dritte Position geht zwar wie die erste und zweite von der Annahme
aus, dass die Funktion des Begriffes in bestimmten historischen und sozialen
Kontexten analysiert werden muss. Der Schwerpunkt der Forschung richtet
sich aber auf die Verwendungsweise der Begriffe in einem konkreten Diskurs.
Grundpramisse dieses Zugangs ist dabei die Annahme, dass Kultur und Ge-
schlecht Differenz- und Beschreibungskategorien sind, und dass mit diesen
Begriffen Differenzen hergestellt bzw. konstruiert und kategorisiert werden.
Deswegen geht diese Position davon aus, dass es Kultur bzw. Geschlecht ,,als
solche(s)* nicht gibt, es sind keine apriorischen oder natiirlichen Gegebenhei-
ten, sondern sie werden in Beziehungen und Prozessen mit kontextgebunde-
nen Bedeutungen gefiillt. Die Herstellung von Bedeutung findet nur in Relati-
on mit anderen Kategorien (wie Klasse usw.) statt, die genauso kontextgebun-
den sind. Kultur und Geschlecht sind deswegen relationale Begriffe. Zudem
impliziert die Konstruktion von Bedeutungen, dass es durch eine bestimmte
Bezeichnung von Kultur, die selektiv agiert, zu AusschlieBung anderer mogli-
cher Differenzen kommt.

Nach Derrida ist die Logik des abendldndischen Diskurses durch die Her-
stellung von Differenzen in dichotomen Gegensidtzen charakterisiert. Aus
poststrukturalistischer Sicht ist jedoch der Herstellungsmodus von Differen-
zen nicht notwendigerweise dichotom. Die Differenzen, die mit ,,Kultur” und
,,Geschlecht* hergestellt werden, entsprechen also der vorherrschenden Logik
des abendldndischen Diskurses. Dichotomien — so bringt es Hohne zum Aus-
druck — ,,als absolute Differenzsetzungen (z.B. ,modern/vormodern®, ,christ-
lich/islamisch® usw.) sind das Ergebnis sozialer Relevanzsetzungen, von
Machtverhiltnissen und diskursiven Prozessen, die als Konstruktionen im
Diskurs, d.h. in ihrer konkreten sprachlich-zeichenhaften Materialitéit unter-
sucht werden miissen® (Héhne 2001: 209). Die Bestimmung von Geschlecht
bzw. von kulturellen Differenzen ist nicht universal, auch nicht linear und in

59

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

sich geschlossen. Die Bedeutungen der Kategorien sind kontextspezifisch,
kontextabhéngig und variabel.

So gesehen geht es darum zu analysieren, wie sich Bedeutungen von Kul-
tur und Geschlecht in einem Netz von Diskursen, Institutionen und Praktiken
artikulieren und wie sie in dieser Interaktion Normalitdt erzeugen. Es wird ge-
fragt, in welcher Form Differenzierungen und Kategorisierungen anhand des
Kultur- bzw. Geschlechtsbegriffs konstruiert und welche Differenzen bei der
Herstellung konkreter Bedeutungen ausgeschlossen werden. Was wird be-
zeichnet und was nicht? Auf diesem Weg ist es moglich, die hegemoniale Lo-
gik ans Licht zu bringen und gleichzeitig Gegendiskurse zu formulieren.

In Anlehnung an Hohne kann behauptet werden, dass die fundamentale
Grunddifferenz des (europdischen) Kulturdiskurses die Etablierung des Unter-
schieds zwischen Eigenem und Fremdem ist (vgl. ebd.: 199). Ich habe bereits
gezeigt, dass die verschiedenen Bedeutungen, die der Kulturbegriff in der in-
terkulturellen Debatte angenommen hat, auf dieses Grundmerkmal verweisen.
Die sozialpddagogische diskursive Praxis ist, worauf ich im Folgenden einge-
hen werde, ebenfalls in dieser Grunddifferenz verankert.

Uber die Verschrinkung von Kultur und Geschlecht im
erziehungswissenschaftlichen Migrationsdiskurs am
Beispiel der sozialpidagogischen diskursiven Praxis

Wie bereits erwdhnt, wurde die Kategorie Geschlecht — und somit das Ge-
schlechterverhéltnis — in der theoretischen und konzeptionellen Diskussion um
Kultur und kulturelle Differenz im interkulturellen Diskurs kaum beriicksich-
tigt. Demgegentiber spielte sie in der sozialpddagogischen diskursiven Praxis
eine zentrale Rolle bei der Konstruktion des , kulturell Anderen®. Indem Ge-
schlecht als Beschreibungskategorie verwendet wurde, findet die Konstruktion
kultureller Unterschiede nach Geschlecht bzw. Geschlechterdifferenzen statt.
Hier liegen, wie auch in der interkulturellen pidagogischen Auseinanderset-
zung, den kulturellen Differenzierungsprozessen hierarchische Deutungsmu-
ster zugrunde.

Das strukturelle Grundmerkmal des Migrationsdiskurses wird durch die
strikte Trennung zwischen dem Eigenen und dem Fremden gebildet. Diese
Gegentiberstellung ist jedoch nicht neutral. Vielmehr werden durch diese
Grunddifferenzen Machtverhiltnisse produziert, denn in der Konstruktion des
,»Anderen® als , fremd™ wird dieses ,kulturell Andere” gleichzeitig inferiori-
sierend bewertet. Durch strikte Differenzierungsprozesse, die als kulturell ver-
ankert betrachtet werden und die dazu dienen, Zugehorigkeiten zu polarisie-
ren, werden Nichtzugehdorigkeit, Ausgrenzung und nicht zuletzt Marginalisie-
rung akzentuiert (vgl. Huth-Hildebrandt 1999: 2; Steiner-Khamsi 1992: 5).
Konstitutiv fiir diese Logik der Gegeniiberstellungen ist demnach eine Selbst-
definition, ein latentes Verstdndnis der ,,eigenen Kultur®, aus dem heraus das
kulturell Andere* wahrgenommen und bewertet wird. Die Erhebung der ,,ei-

60

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BAQUERO TORRES: ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER MIGRATIONSDISKURS

genen Kultur zum Malistab verweist auf eine Praxis innerhalb der hegemo-
nialen Diskursordnung, in der Selbstversténdnis und Selbstdefinition normativ
als allgemeingiiltig erklart werden.

Im Folgenden werde ich auf die Verkopplung von Kultur und Geschlecht
im sozialpddagogischen Diskurs eingehen, um zu zeigen, wie diese zwei Dif-
ferenzkategorien interagieren und sich gegenseitig ergénzen. Im Hintergrund
steht die Annahme, dass der theoretische wie praktische Umgang mit Migrati-
on, und somit mit Kultur und kultureller Differenz, sich gegenseitig bedingen.
Der Migrationsdiskurs basiert auf Deutungsmustern stereotypen Bildern bzw.
Konstrukten iiber ,,das Fremde®. Als diskursive Praxen produzieren diese ein
bestimmtes Wissen, das Bestandteil der diskursiven Ordnung ist.

In der sozialpddagogischen Konstruktion kultureller Differenzen spielen die
Geschlechterdifferenz und die Geschlechterverhiltnisse eine zentrale Rolle;
sie sind Instrumente kultureller Differenzierung. Das Geschlechterverhéltnis
ist ein konstitutives Element bei der Beschreibung der Beziehungen zwischen
den Herkunfts- und Aufnahmegesellschaften bzw. fiir die Differenzierung und
gesellschaftliche Zweiteilung zwischen In- und Ausldndern. Hierbei spielt die
Konstruktion der ,,fremden Frau® eine besondere Rolle. In den vierzig Jahren
der Auseinandersetzung mit Migration hat diese Konstruktion als eine Kon-
stante in der Gestalt des ,,Anderen Bestand gehabt. Anders formuliert, Diffe-
renzierungsprozesse des ,,Eigenen* und des ,,Fremden* zeigen sich deutlich in
der Konstruktion von kulturabhingigen Geschlechterverhéltnissen und beson-
ders bei der Konstruktion der ,,fremden Frau®. Sie steht im Zentrum stereoty-
per Konstruktionen des ,,Anderen“. Seit Beginn der Einwanderung in die
Bundesrepublik wurde diese Figur mit verschiedenen Bedeutungen gefiillt,
aber ihre diskursive Funktion blieb unveréndert.

Schon in den ersten Auseinandersetzungen mit weiblicher Migration wur-
den Deutungsmuster operationalisiert, die die Migrantinnen zu Angehorigen
eines niederen Kulturkreises machten und dies mit biologistischen und kultu-
ralistischen Argumenten begriindeten — etwa mit der Frage, ob es mogliche
korperliche Unterschiede zwischen ,,Ausldnderinnen” und deutschen Frauen
gibe, die zu Komplikationen bei Migrantinnen wihrend des Geburtsvorgang
fiihren konnten (siehe dazu Lutz/Huth-Hildebrandt 1999; Dichm/Radtke
1999). Grundannahme war, dass Migrantinnen als Folge der Migration ein
,elendes und tragisches Leben® in der Aufnahmegesellschaft fithrten. Dies
wurde vorwiegend mit dem Argument begriindet, dass Migrantinnen im Ver-
gleich zu den Frauen der Aufnahmegesellschaft ganz andere Familien- und
Geschlechterbeziehungen in den Heimatlandern hitten, die sich durch die un-
tergeordnete Stellung der Frauen gegeniiber den Ménnern charakterisiert
(Lutz/Huth-Hildebrandt 1998; Giimen 1996). Dabei wurden immer wenn es
um die Beschreibung besonders von Migrantinnen ging — und dies mehr oder
weniger explizit oder implizit im Vergleich zur Aufnahmegesellschaft — di-
chotome Konstruktionen verwendet wie: ,fortgeschritten — traditionell;

61

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

,weiblich — ménnlich®; ,tirkische Opferfrau — deutsche emanzipierte Frau®
usw.

Sogar schon vor dem Beginn der kontinuierlichen weiblichen Migration in
die Bundesrepublik war das Bild der ,,Siidlanderin“ als Ehefrau, Weib und
Mutter, das vorherrschende Bild” (Lutz/Huth-Hildebrandt 1998: 164). Da Mi-
grantinnen als Ausnahme galten, entstanden zwei entgegengesetzte Bilder
iiber die ,,fremde Frau:* Das von der zu Hause gebliebenen Ehefrau und Mut-
ter, und das der ,,Ausnahme-Migrantin®, die diese ,,Weiblichkeitsnorm* bricht
und genau deswegen als nicht normal betrachtet wurde. Diesen Frauen wurde
eine problematische Vergangenheit zugeschrieben, die ihre Situation in der
Aufnahmegesellschaft ebenfalls problematisch machen musste. Allerdings
fand spéter durch die Zunahme der Frauenmigration und deren Integration in
das ,,Gastarbeiter-System® eine Revidierung dieses Bildes statt (Huth-
Hildebrandt 1999: 47 ff.).

Die Konstruktion der ,,fremden Frau“, die sich aus der Entdeckung der
,weibliche Seite der Migration* Ende der 70er Jahre herauskristallisierte, und
sich vor allem in den stereoptypen Bildern der ,,ttirkischen Frau® als Opfer des
Migrationsprozesses duflerte, stellte die Migrantenfrauen und -médchen als
Zielgruppen eines auflerschulischen padagogischen Feldes dar. Dies geschah
u.a. mit der Vorstellung, dass die Integration der Mutter eine entscheidende
Rolle fiir die ,Integration” der Migrantenfamilien und besonders der Kinder
spiele (vgl. Diehm 1999; Lutz /Huth-Hildebrandt 1998). Dabei wurde den Mi-
grantinnen eine Integrationsfunktion zugeschrieben.

Der sozialpddagogische Diskurs basiert auf der Verschrinkung verschie-
dener Formen von Ethnisierungsprozessen. Grundlage der Fremdzuschreibung
gegeniiber Migrantinnen ist das Zusammenspiel von ,,Modernitéts-, ,, Kultur-
differenz-*“ und ,,Kulturkonflikt“hypothesen in Verbindung mit der kulturellen
Zuschreibung tiefgreifender patriarchalischer Geschlechterverhiltnisse in den
Herkunftgesellschaften. Hierbei bewegt sich, wie bereits erwéhnt, die innere
Logik der Konstruktion in generalisierenden Gegeniiberstellungen, wobei die
kulturellen® bzw. ,,Modernitits-* Differenzen im Zentrum stehen. Die west-
liche Welt wird demnach dem Orient bzw. der islamischen Welt gegeniiberge-
stellt. Der Orient représentiert ,,das Fremde®, ,,das Andere; dabei dient die
Figur der ,, Tirkin® zur Personifizierung dieses volligen ,,Anders-Sein“. Zu der
ntraditionellen Welt™ der Migrantinnen und Migranten kommt aber noch die
bipolare Konstruktion von weiblichen und ménnlichen Bildern hinzu, das
heift die strikte Trennung zwischen einer islamisch-patriarchal dominierenden
ménnlichen und 6ffentlichen Welt und einem weiblichen Raum, der geprigt
ist von den solidarischen und emotional-zértlichen Strukturen einer dorflich

7 Die Konstruktion dieser Bilder wurde von Lutz und Huth-Hildebrandt in einer
diskursiv-analytischen Rekonstruktion der Literatur tiber Migration und beson-
ders tiber Migrantinnen seit den 1960er Jahre untersucht.

8 Zur Rolle von Arbeitsmigrantinnen im ,,Gastarbeiter-System® siche Westphal
1996.

62

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BAQUERO TORRES: ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER MIGRATIONSDISKURS

iiberschaubaren, aber ohnméchtigen Frauengemeinschaft, die sich in der Pri-
vatsphére des Hauses abspielt (Hebenstreit 1986: 167-168).

In diesem Zusammenhang spricht Lutz Ende der 1980er Jahre von einer
,,Orientalisierung® des Diskurses iiber Migrantinnen. Die Identifizierung des
MigrantInnendiskurses mit dem der Tiirkinnen, die sich an der hohen Zahl
von Studien’ {iber sie festmachen lisst, kann damit zu tun haben, dass die tiir-
kischen Einwanderer und Einwanderinnen die grofite Minderheitspopulation
in der Bundesrepublik bilden. Vor allem hat es aber damit zu tun, dass die Fi-
gur der ,,fremden Frau®“ eben das ,,absolut Fremde®, das ,,vollkommen Ande-
re* reprasentiert (Lutz 1988; Giimen 1996). Diese Identifikation lédsst sich in
den Kontext des breiten diskursiven Feldes des westlichen, spezifisch européi-
schen Bildes iiber den ,,Orient” einordnen, in dem ,,Orient und ,,Okzident*
als grundlegend verschieden dargestellt werden und verweist auf die entschei-
dende diskursive Funktion der Figur bei der Aufrechterhaltung der bipolaren
Konstruktion des Eigenen und Fremden.

Die Geschlechterverhéltnisse bzw. die strikte Trennung zwischen einer
nach auBlen und nach innen gerichteten Sphére, die entsprechend einer ménn-
lichen und einer weiblichen Welt zugeordnet sind, wurde in verschiedenen
ethnologischen Dorfstudien beschrieben (Baumgartner-Karabak/Landberger
1978 u.a.). Da diese Studien davon ausgingen, dass die dort vorherrschenden
Geschlechterverhiltnisse in der Aufnahmegesellschaft weiter aufrechterhalten
wiirden, wurde automatisch angenommen, dass Migrantinnen in eine ,,dop-
pelte Isolation® in der Aufnahmegesellschaft geraten wiirden: gegentiber der
fremden Umwelt auf der einen, gegeniiber der minnlichen Macht der Mi-
granten auf der andere Seite. Migrantinnen wurden als ,,arme®, ,,ungebildete,
als ,,abhingige* und ,,passive* Ehefrauen und Miitter mit vielen Kindern dar-
gestellt, aber auch als Verkorperung und ,,Hiiterinnen® mitgebrachter Traditi-
on. Diese Konstruktion von Migrantinnen verweist auf defizittheoretische An-
sdtze, auf starre und geschlossene Begriffe von ,,Kultur®, , Nationalkultur
und , Identitat®.

Sozialpdadagoginnen gingen aufgrund der Gleichsetzung von Migrationser-
fahrungen mit einer Entwurzelung aus der traditionellen und bekannten Welt
von einem ,,Identitétsproblem* der Migrantinnen aus. Ferner nahmen sie an,
dass daraus per se ein ,,Kulturkonflikt* resultierte, in dem die Frauen sich be-
fanden. Verstdrkt durch die angenommene Internalisierung der ihnen zuge-
schriebenen ,,Opferrolle* sahen Sozialpiddagoginnen in dieser Gruppe eine be-
sonders bediirftige Klientinnengruppe. Migrantinnen — und damit sind Tiir-
kinnen gemeint — wurden als besondere ,,Opfer des Patriarchats* angesehen.
Ihnen wurde eine Ohnmacht zugeschrieben, die sie nicht ohne fremde Hilfe —
und zwar von weiblichen Angehérigen der Aufnahmegesellschaft — tiberwin-

9 Nach Lutz/Huth-Hildebrandt verteilt sich die Zahl der Publikationen tiber
Migrantinnen zwischen 1974 und 1980 anteilmiflig wie folgt: 52 Publikationen
iber Tirkinnen, acht tiber Spanierinnen, sieben iiber Jugoslawinnen, sechs iiber
Asiatinnen, vier iber Italienerinnen, drei iiber Griechinnen und eine iiber
Portugiesinnen (Lutz/ Huth-Hildebrandt 1998: 165).

63

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

den konnten (Huth-Hildebrandt 1999: 93). Ein solches statisches Verstindnis
der Situation von Migrantinnen schliet im voraus die Handlungsfahigkeit der
Frauen aus und trigt dazu bei, die stereotypisierende Konstruktion kulturell
differenter Weiblichkeit zu festigen. Auflerdem kommt noch ein weiteres Op-
positionspaar dazu, das mit dem Kulturvergleich eng verbunden ist: Der
emanzipatorisch orientierten und dynamischen westlichen Frau wird die vom
Patriarchat dominierte, passive Migrantin gegeniibergestellt.

Wie Lutz/Huth-Hildebrandt (1998) beziiglich dieser Konstruktion richtig
anmerken, treten dabei deutliche hierarchische Vorstellungen hervor. Wah-
rend der Position der ,,fremden Frau“ eine Starrheit zugeschrieben wird, ist bei
der Beschreibung der Geschlechterverhéltnisse und der Rolle der Frauen in
der Aufnahmegesellschaft ein Dynamismus impliziert, der in bestimmten Be-
griffen zum Ausdruck kommt: ,,So wird eine Bipolaritit konstruiert zwischen
patriarchal dominiert = unbeweglich, den Angehorigen der Migrantenge-
meinschaft, und emanzipatorisch orientiert = dynamisch, den Angehorigen
der Aufnahme-/Mehrheitsgesellschaft” (Lutz/Huth-Hildebrandt 1998: 164).

Diese hierarchischen Konstruktionen finden in der Praxis eine entspre-
chende Umsetzung, denn mit ihrer solidarischen und feministischen Uberzeu-
gung, gingen Sozialpddagoginnen davon aus, dass sie fiir die Bewiltigung der
spezifischen ,,problematischen* Situation von Migrantinnen mit ihren Enga-
gement in verschiedenen Hilfs- und Bildungsangeboten, wie z.B. Sprach- und
Alphabetisierungskursen beitragen sollten. Mit diesen Aktivitidten und mit der
Griindung von Frauengruppen, wollten sie zur ,,Emanzipation” der Migrantin-
nen beitragen. Dazu erschien eine grole Anzahl von Texten, die als Arbeits-
materialien fiir die spezielle Beratungs- und Bildungsarbeit mit Migrantinnen
gedacht waren.

Zwei Faktoren spielten eine entscheidende Rolle fiir diese Klientelisierung
von Migrantinnen: Die Konstruktion der ,,fremden Frau® als ,,etwas Besonde-
res, in einer besonderen Situation lebend und mit besonderen Problemen
konfrontiert, sowie die Annahme, dass Migrantinnen in ihrer Rolle als Mutter
einen besonderen und entscheidenden Faktor bei der Integration der Migran-
tenkinder bildeten. Spéter erweiterte sich die Fokussierung der Arbeit auf
Maidchen der so genannten ,,zweiten Generation®. Dabei gingen Sozialpida-
goginnen von der Vorstellung einer Eskalation der Probleme bei diesen Méd-
chen aus. Auler dem existierenden , Kulturkonflikt” und den hierarchischen
Geschlechterverhéltnissen wurde noch eine weitere Gegeniiberstellung einge-
fiihrt: der ,,generationelle Konflikt®, der grundsétzlich als Rollenkonflikt in-
terpretiert wurde (Lutz/Huth-Hildebrandt 1998: 168).

Allgemein betrachtet war die sozialpddagogische Arbeit seit Anfang der
80er Jahre auf die Modernisierung und Emanzipation der ,,mehrfach diskrimi-
nierten” Migrantinnen orientiert. Dieses Verstindnis verkniipfte mit einer
Wende der Erklarungsmodelle zwei Sachverhalte: die problematische Situati-
on von Migranten und Migrantinnen im Allgemeinen und den theoretischen
Umgang mit Kultur. Kulturelle Differenzen wurden nicht mehr als defizitér
interpretiert. Statt dessen wurde die ,,Kulturdifferenzthese als grundlegendes

64

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BAQUERO TORRES: ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER MIGRATIONSDISKURS

Erklarungsmodell fiir die benachteiligte Situation von Migrantinnen akzep-
tiert. Somit blieben die kulturellen Differenzen im Mittelpunkt, allerdings mit
anderer Konnotationen.

In diesem Zusammenhang wurden die ,,Integrationsprobleme®, besonders
von Migrantenfrauen und -madchen nicht mehr als ,,Sprachdefizit“ wahrge-
nommen, sondern im Rahmen der strikten geschlechtspezifischen Rollenver-
teilung und Erziehung der Migrantengesellschaft interpretiert, wo Méadchen
sowohl eine untergeordnete Stellung gegeniiber Jungen als auch eine strikte
moralische Erziehung bekommen. Deswegen fokussierte sich die soziale
Funktion von Migrantinnen — besonders als Miitter — auf die Integration der
Familie in der Aufnahmegesellschaft. Migrantinnen wurden dann als ,,Inte-
grationsinstanz® wahrgenommen, die die Aufgabe zugeschrieben wurden,
»»(...) den Kindern ein gesundes Aufwachsen zu ermoglichen und ihnen emo-
tionalen Riickhalt und Eingliederungshilfen fiir eine Offnung in Richtung auf
die Aufnahmegesellschaft zu geben (Lutz/Huth-Hildebrandt 1998: 167-168).
In diesem Sinne wandelte sich die Stellung der Migrantenfrauen vom bewah-
renden und schiitzende Mitglied der traditionellen Familie zur Integrationsfi-
gur und zum Modernisierungsfaktor.

Nach diesem Deutungsmuster bleibt das Leben der Frauen und Médchen
in der Aufnahmegesellschaft von ihrer Migrationserfahrung und ihrem Migra-
tionshintergrund bestimmt. Dies beinhaltet eine gesteigerte Problematisierung,
da zunehmende Konfliktachsen addiert werden, die die Wahrnehmung und
Beschreibung ihrer Situation verschérfen. Je mehr Oppositionen also ins Spiel
kommen, desto dramatischer und unlsbarer erscheinen die Probleme. Zu den
grundlegenden konfliktstiftenden Situationen zwischen der modernen Auf-
nahmegesellschaft und der zuriickgelassenen traditionellen Herkunftsgesell-
schaft werden weitere eskalierende Konfliktoppositionen konstruiert: bekannt
— fremd, vertraut — nicht vertraut, miannlich — weiblich, emanzipiert — unter-
driickt, Eltern — Tochter, alt — jung. Die den Migrantenmédchen zugeschrie-
bene dramatische Konfliktsituation verstirkt ihre Zuordnung zu einer be-
stimmten fiir Sozialpddagoginnen interessanten Klientel. Dies nicht zuletzt
deshalb, weil nach dieser Argumentation die kulturell verankerten Ge-
schlechterverhiltnisse — die in eine rigide geschlechtsspezifische Rollentei-
lung eingebettet sind — die Geschlechteridentititen der Kinder determinieren.
Auch aus dieser Sichtweise werden Maddchen und Jungen weiterhin auf ihre
spezifische Rolle hin erzogen. Diese Geschlechterrollenverteilung erschwert
ihre Situation in der Begegnung mit der anderen Kultur der Aufnahmegesell-
schaft und fiihrt zu starken Identitétsproblemen.

Mitte der 1980er und Anfang der 1990er Jahre wurde die Instrumentalisie-
rung dieser Bilder fiir die Etablierung paternalistischer Verhiltnisse zwischen
weillen westdeutschen Sozialpddagoglnnen und ihren Klientinnen aufge-
deckt.'® Seitdem stehen solche geschlechtsspezifische Konstruktionen im

10 Den entscheidenden Anstof3 fiir die kritische Reflexion der deutschen femi-
nistischen Bewegung, aber auch der feministisch orientierten Sozialarbeit mit

65

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Mittelpunkt der sozial- und erziehungswissenschaftlichen Kritik (sieche u.a.
Nestvogel 1996; Diehm 1999; Huth-Hildebrandt 1999). Kritikerinnen wie
Gtiltekin/Sellach (1984) und Lutz (1991) zeigten den Zusammenhang zwi-
schen dieser paternalistischen Haltung und der Konstruktion des inferiorisier-
ten ,,Anderen®. Sie stellten die aktive Beteiligung von westdeutschen Frauen
bei der Konstruktion der Migrantinnen als ,,doppelt fremde* bzw. als Angeho-
rige eines anderen Kulturkreises — und in diesem wiederum als Frau in einem
hierarchischen Geschlechterverhéltnis — fest. Diese Kritik brachte den impli-
ziten bzw. expliziten Bezug der Fremdheitskonstruktion der ,,imaginéren Tiir-
kin“ auf ihren Gegenpol ans Licht: die emanzipierten deutschen Frauen (vgl.
Diehm & Radtke 1999: 76; Huth-Hildebrandt 1999: 6).

Die prototypische Position der ,,Tirkin als Opfer der Migration” im
sozialpiddagogischen Diskurs iiber Migrantinnen und Migranten verweist auf
den wichtigen Stellenwert, den die Kategorie Geschlecht fiir die Beschreibung
bzw. Unterscheidung und in der Folge fiir die diskursive Konstruktion des
,kulturellen Anderen® hat. Die Beziige auf Geschlecht bzw. Geschlechterver-
héltnisse im Migrationsdiskurs besitzen eine dreifache Funktion: Erstens die-
nen sie als Achse der Beschreibung der Verhiltnisse bzw. Differenzen zwi-
schen Mehrheitsgesellschaft und Migrationsgemeinschaften. Es sind Differen-
zen, die eng mit der ,,Modernitits-“ und , Kulturdifferenzhypothese* ver-
schriankt sind und insofern zu hierarchischen diskursiven Konstruktionen fiih-
ren. Zweitens verfestigen sich geschlechtsbezogene Konstruktionen, wie die
der ,,imagindren Migrantin®, die im Laufe der Jahre strukturell konstant und
einheitlich geblieben sind und nur allméahliche Verdnderungen erfahren haben.
Solche Konstruktionen haben zu einem Diskurs beigetragen, in dem Frauen-
migration als isoliertes Phinomen beschrieben und behandelt wird, und in der
ein kulturalistischer Blick auf die Migrantinnen ihre soziale Positionierung in
der Aufnahmegesellschaft determiniert. Drittens tragen solche Fremdkon-
struktionen dazu bei, dass die Weiblichkeit in der Mehrheitsgesellschaft neu-
tralisiert und Ethnizitét naturalisiert wird. Sie wirken als Neutralisierung der
Weiblichkeit, weil mit der Akzentuierung der ,,Weiblichkeit fremder Frauen
in der zugeschriebenen Geschlechterordnung der Herkunftsgesellschaften die
symbolische Bedeutung der eigenen Weiblichkeitskonstruktionen nicht mehr
in Frage gestellt wird. Als Naturalisierung von Ethnizitidt wirken sie, weil,
analog zur Geschlechterkonstruktion, ethnische Zuschreibungen als fraglose
Gegebenheiten angenommen werden.

Im zusammenfassenden Uberblick kann allgemein festgestellt werden, dass
sich die Konstruktion der ,,fremden Frau“ in der Entwicklung des sozial-
padagogischen Migrationsdiskurses von der Darstellung der Auslénderin als

Migrantinnen und dariiber hinaus fiir die Frauenforschung gab ein 1984 in
Frankfurt/Main abgehaltener Kongress, an dem ausldndische und deutsche
Frauen teilnahmen. Dort ergriffen die Migrantinnen selbst das Wort, was die
ethnozentrische und paternalistische Haltung der Sozialarbeiterinnen deutlich
zum Ausdruck brachte (vgl. dazu u.a. Giilterik & Sellach 1984).

66

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BAQUERO TORRES: ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER MIGRATIONSDISKURS

Bewahrerin der eigenen Tradition hin zur kulturellen Integrationsfigur der
Migrantenfamilien gewandelt hat. Dabei nahm die Rolle der Migrantin in ih-
ren verschiedenen Varianten eine zentrale Position in der Auseinandersetzung
mit der Aufnahme-/Mehrheitsgesellschaft ein. Auch wenn in den 1990er Jah-
ren eine selbstreflexive Phase der Sozialpiddagogik begann, in der die Auf-
merksamkeit auf die strukturellen und sozialen Bedingungen in der Aufnah-
megesellschaft, die zur Diskriminierung und Benachteiligung von Eingewan-
derten fiithren, gerichtet war, blieben diese stereotypen Bilder bestehen. Die
(sozial)piddagogische Arbeit mit Migrantinnen und Migranten ist immer noch
von solchen Bildern und Deutungsmustern geprigt.'' Auch in der interkultu-
rellen padgogischen Auseinandersetzung um Kultur und kulturelle Differenz
wird nicht auf die Verschrinkung dieser Kategorien mit Geschlechterkon-
struktionen eingegangen, und diese Bilder somit nicht in Frage gestellt; ihre
diskursive Funktion ist so gut wie nicht diskutiert worden.

Zur Lesart von Kultur und Geschlecht jenseits von
oppositioneller Differenz

Die hier dargestellte Rekonstruktion des Umgangs mit Kultur und Geschlecht
im padagogischen und erziehungswissenschaftlichen Migrationsdiskurs zeig-
te, dass sowohl auf der theoretischen und konzeptionellen Ebene der Inter-
kulturellen Pddagogik als auch in der sozialpiddagogischen diskursiven Pro-
duktion diese Begriffe zur Konstruktion von Differenzen gedient haben und
dass diese Differenzen auf fundamentale diskursive Hierarchien verweisen.

Die in der Theoriebildung und in der pddagogischen Praxis vorherrschen-
den Deutungsmuster griinden auf einer Logik konstanter Binarititen bzw. auf
zwei grundlegenden Differenzoppositionen: ,,das Eigene — das Fremde* und
,mannlich — weiblich® (Zweigeschlechtlichkeit). Als Oppositionen erlauben
sie keine ,,Grauzone“, d.h. andere mogliche Vorstellungen auBerhalb dieser
beiden Pole. In ihrer aufeinander bezogenen und hierarchischen Abhéngigkeit
generieren sie klare Machtverhiltnisse. In diesem Sinne ist die Analyse der
Logik die Analyse von Machtkonstruktionen, und die Analyse von Macht ist
die Analyse der Art und Weise wie Differenzen konstruiert werden. Deswe-
gen achtet eine Analyse von Machtverhéltnissen, die in der Theorie des Post-
strukturalismus verankert ist, auf die Verwendungsweise von solchen Diffe-
renzbegriffen wie Kultur und Geschlecht und auf die konstruierten Binarité-
ten.

Wie kritische Ansitze eindeutig nachweisen konnten, basiert der sozial-
padagogische Diskurs in Bezug auf Migranten und Migrantinnen auf der Kon-
struktion kultureller Differenzen und auf der Interaktion und Verschrinkung

11 Neuere Untersuchungen belegen den weiterhin dominierenden topischen Cha-
rakter der ,,imagindren Migrantin® sowohl in der sozialpddagogischen Arbeit
(Diehm 1999) als auch in der Schule (Weber 2002).

67

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

der Kategorien Kultur und Geschlecht. Die Theoriebildung der Interkulturel-
len Padagogik weist bei ihrer Kritik des essentialisierenden, homogenisieren-
den und deterministischen Kulturbegriffs der Auslédnderpiddagogik eine Liicke
auf, da sie die eng gekoppelten Konstruktionen von Kultur- und Geschlech-
terdifferenzen ausblendete. Anders formuliert, durch die in der Theoriebildung
eher randstdndige Thematisierung von Geschlecht blieben die aufeinander be-
zogene Funktion der Essentialisierung von Kultur und der Essentialisierung
und Naturalisierung der Zweigeschlechtlichkeit unberiicksichtigt. Der Per-
spektivwechsel hin zur Wahrnehmung von Kultur als positivem Vorrat an Dif-
ferenzen achtete somit nicht auf den relationalen Charakter des Begriffes.

Sowohl die theoretische Auseinandersetzung der Interkulturellen Padago-
gik als auch die Sozialpddagogik weisen Parallelen in der Konstruktion des
kulturellen Anderen auf. In beiden findet eine Wende vom Defizit- zum Diffe-
renzansatz statt, nach dem , kulturelle Differenzen* als positiv anerkannt wer-
den. Beiden liegt trotz einer entsprechenden Kritik jedoch weiterhin eine fun-
damentale bindre Logik zugrunde. Die fundamentalen Differenzen von eigen-
fremd und weiblich-ménnlich bleiben als diskursive Konstante in der Kon-
struktion des geschlechtlichen und kulturellen Anderen erhalten. Dementspre-
chend zeichnen sich beide durch die Operationalisierung von Deutungsmu-
stern aus, die eben auf dieser Grundoppositionen basieren. Dies — aber auch
die Tatsache, dass solche stereotypischen Bilder wie das der ,,fremden Frau®
als unhinterfragbaren Konstrukten im (sozial)pidagogischen Feld konstant
bleiben, und dass in der Theoriebildung nicht auf ihre Funktion im Diskurs
geachtet wurde — sind eindeutige Belege dafiir, dass die fundamentale Diffe-
renzlogik noch nicht grundlegend in Frage gestellt worden ist.

Auch wenn im erziehungswissenschaftlichen Migrationsdiskurs ein Para-
digmenwechsel stattgefunden hat, nach dem Pluralitdt als gesellschaftliche
Grundlage anerkannt und ,,Kultur* anders aufgefasst wird, verweist der Be-
griff in seiner sprachlichen Verwendung assoziativ auf Geschlossenheit und
Einheitlichkeit. Schon in den Bemithungen der Interkulturellen Pddagogik, ei-
ne Kulturdefinition formulieren zu wollen und padagogisch adidquat auf die
real existierenden kulturellen Differenzen zu reagieren, ldsst sich diese Ten-
denz beobachten. Ebenso suggerieren Ausdrucksweisen wie ,,die Vielfalt der
Kulturen®, ,,Begegnung (bzw. Konflikt) der Kulturen®, ,,das Aufeinandertref-
fen unterschiedlicher Kulturen®, ,,zwischen den Kulturen®, ,,das Verstehen des
Anderen‘ immer eine Differenzauffassung, in der die Unterschiede in der Dy-
namik von ,.eigen — fremd* verankert sind.

Das herkommliche Verstindnis von Differenz impliziert eine strikte Pola-
risierung, bei der die Pole als in sich einheitlich und geschlossen vorgestellt
werden. Die Differenz zwischen Innen und Auflen wurde zum Fundament die-
ser Auffassung und begriindet somit AusschlieBungsprozesse. Eine konse-
quente Kritik an den homogenisierenden und vereinheitlichenden Tendenzen
des Kulturbegriffes impliziert die radikale Infragestellung des Kulturbegriffes
selbst, und zwar mit einem differenztheoretischen Zugang, der von einer

68

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BAQUERO TORRES: ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER MIGRATIONSDISKURS

grundlegenden Unabgeschlossenheit von Bedeutungen und Interpretationen
ausgeht.

Mit dem Bemiihen um die Dezentrierung dieser hierarchischen Logik im
Migrationsdiskurs wire es moglich, einen anderen differenztheoretischen Zu-
gang zu finden, dessen epistemologische Basis von der fundamentalen Unab-
geschlossenheit und Uneinheitlichkeit des Differenzbegriffs ausgeht und nicht
von einer Vorstellung von Differenz als Opposition. Diese Betrachtungsweise
wiirde dann bedeutet, dass die Identitdtsbildung jenseits der Zweigeschlecht-
lichkeit und kulturelle Differenz jenseits eines abgeschlossenen Kulturbegriffs
stattfinden. Die daraus resultierende Herausforderung besteht darin, Differenz
so zu denken, dass Verschiedenheit nicht sofort innerhalb von bipolaren
Denkkonstruktionen entwickelt wird und dass man aus dem Gleichartigen,
dem Ahnlichen nicht ein und dasselbe zu machen versucht. Dies bedeutet al-
so, im Sinne poststrukturalistische Kritik, die herrschenden Identititslogik in
Frage zu stellen.

Zitierte Literatur

Auernheimer, Georg (1995): Einfithrung in die Interkulturelle Erziehung,
Darmstadt: Wissenschaftliche Buchgesellschaft.

Baumgartner-Karabak, Andrea/Landesberger, Gisela (1978): Die verkauften
Brdute. Tiirkische Frauen zwischen Kreuzberg und Anatolien, Reinbek bei
Hamburg: Rowohlt.

Borrelli, Michele (1986): ,,Interkulturelle Pddagogik als padagogische Theo-
riebildung: Hypothesen zu einem (neuen) Bildungsbegriff, in: Michele
Borrelli (Hg.): Interkulturelle Pddagogik. Positionen — Kontroversen —
Perspektiven, Baltmannsweiler: Pddagogischer Verlag, S. 8-36.

Borrelli, Michele (1992): Zur Didaktik Interkultureller Pddagogik, Hohengeh-
ren: Schneider.

Dickopp, Karl-Heinz (1986): ,,Begriindungen und Ziele einer interkulturellen
Erziehung — zur Konzeption einer transkulturellen Pddagogik®, in: Mi-
chele Borrelli (Hg.): Interkulturelle Péddagogik. Positionen — Kontroversen
— Perspektiven, S. 13-34.

Diehm, Isabell (1999): ,,Pddagogische Ent-fremdung. Die Verdichtung von
Differenz in der Figur ,fremder’ Frauen und Médchen®, in: Barbara
Rendtorff/Vera Moser (Hg.), Geschlecht und Geschlechterverhdltnisse in
der Erziehungswissenschaft, Opladen: Leske und Budrich, S. 181-199.

Diehm, Isabell/Radtke, Frank-Olaf (1999): Erziehung und Migration. Eine
Einfiihrung, Stuttgart, Berlin, K6ln: Kohlhammer.

Dittrich Eckhard J./Radtke, Frank-Olaf (1990): ,,Der Beitrag der Wissen-
schaften zur Konstruktion ethnischer Minderheiten, in: Eckhard J. Dit-
trich/Frank-Olaf Radtke (Hg.), Ethnizitit. Wissenschaft und Minderheiten,
Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 11-40.

69

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Essinger, H./Hellmich, A. (1981): ,,Unterrichtsmaterialien und -medien fiir ei-
ne Interkulturelle Erziehung*, in: H. Essinger/A. Hellmich/G. Hoff (Hg.),
Auslinderkinder im Konflikt. Zur interkulturellen Arbeit in Schule und
Gemeinwesen, Konigstein: Athendgum-Verlag, S. 98-128.

Essinger, Helmut (1986): ,,Anndherung an eine Theorie und Praxis Interkultu-
reller Erzichung®, in: Alfred J. Tuman (Hg.), Interkulturelle Erziehung in
Praxis und Theorie, Baltmannsweiler: Padagogischer Verlag Burgbiicherei
Schneider, Bd. 3, S. 237-245.

Gogolin, Ingrid (1998): ,,,Kultur® als Thema der Padagogik: Das Beispiel in-
terkulturelle Padagogik®, in: Annette M. StroB/Felicitas Thiel (Hg.), Er-
ziehungswissenschaft, Nachbardisziplinen und Offentlichkeit. Themenfel-
der und Themenrezeption in den achtziger und neunziger Jahren, Wein-
heim: Deutscher Studien Verlag, S. 125-150.

Glimen, Sedef (1996): ,.Die sozialpolitische Konstruktion ,kultureller® Diffe-
renzen in der bundesdeutschen Frauen- und Migrationsforschung®, in:
Beitrdige zur feministischen Theorie und Praxis. Ent-fremdung Migration
und Dominanzgesellschaft 42, S. 77-98.

Giltekin, Neval/Sellach, Brigitte (1984): Sind wir uns denn so fremd? Doku-
mentation des ersten gemeinsamen Kongresses ausldndischer und deut-
scher Frauen. Frankfurt/Main.

Hamburger, Franz (1990): ,,.Der Kulturkonflikt und seine padagogische Kom-
pensation, in: Eckhard J. Dittrich/ Frank-Olaf Radtke (Hg.), Ethnizitit.
Wissenschaft und Minderheiten, Opladen: Westdeutscher Verlag, S. 311-
325.

Hebenstreit, Sabine (1986): Frauenrdume und weibliche Identitdt. Ein Beitrag
zu einem okologisch orientierten Perspektivenwechsel in der sozial-
pddagogischen Arbeit mit Migrantinnen, Berlin: EXpress Edition.

Hoéhne, Thomas (2000): ,,Diskurse, Definitionsmacht und ,Fremdheit. Zur
Theorie und Praxis dekonstruktiver Kritik am Beispiel des Kulturdiskur-
ses“, in: Johannes Angermiiller/Katharina Bunzmann/Christina Rauch
(Hg.): Reale Fiktionen, fiktive Realitditen. Medien, Diskurse, Texte, Ham-
burg: LIT, S. 37-50.

Hohne, Thomas (2001): ,Kultur als Differenzkategorie®, in: Helma
Lutz/Norbert Wenning (Hg.), Unterschiedlich verschieden. Differenz in
der Erziehungswissenschaft, Opladen: Leske und Budrich, S. 197- 213.

Huth-Hildebrandt, Christine (1999): Die fremde Frau. Auf den Spuren eines
Konstrukts der Migrationsforschung, Minster: Arbeitsstelle Interkulturelle
Péddagogik. Fachbereich Erziehungswissenschaft und Sozialwissenschaften
der Westfilischen Wilhelms-Universitdt Miinster.

Kiesel, Doron (1997): ,,Migration und Kultur — zur Kulturalismusdebatte in
der Interkulturellen Padagogik®, in: Ingrid Gogolin/Bernhard Nauck (Hg.),
FABER — Folgen der Arbeitsmigration fiir Bildung und Erziehung, Bonn:
Gustav-Stresemann-Institut, S. 213-237.

70

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

BAQUERO TORRES: ERZIEHUNGSWISSENSCHAFTLICHER MIGRATIONSDISKURS

Kriiger-Potratz, Marianne (1994): ,,Interkulturelle Pddagogik in der Bundesre-
publik: funf Skizzen®, in: Cristina Allemann-Ghionda (Hg.), Multikultur
und Bildung in Europa, Bern, Frankfurt/Main: Peter Lang, S. 207-221.

Kriiger-Potratz, Marianne (1999): ,,Stichwort: Erziehungswissenschaft und
,kulturelle Differenz‘* in: Zeitschrift fiir Erziehungswissenschaft 2, S.
149-165.

Lutz, Helma (1988): ,,Unsichtbare Schatten? Die ,orientalische® Frau in west-
lichen Diskursen®, in: Peripherie 9, S. 51-65.

Lutz, Helma (1991): Welten verbinden. Tiirkische Sozialarbeiterinnen in den
Niederlanden und der Bundesrepublik Deutschland, Frankfurt/Main: IKO-
Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation.

Lutz, Helma/Huth-Hildebrandt, Christine (1998): ,,Geschlecht im Migrations-
diskurs. Neue Gedanken tiber ein altes Thema®, in: Das Argument 224, S.
159-173.

Nestvogel, Renate (1996): ,,Zum Umgang mit Bildern von ,Fremden‘®, in:
Beitrdge zur feministischen Theorie und Praxis. Ent-fremdung, Migration
und Dominanzgesellschaft 42, S. 53-64.

Nieke, Wolfgang (2000): Interkulturelle Erziehung und Bildung. Wertorien-
tierung im Alltag, Opladen: Leske und Budrich, 2., iiberarbeitete und er-
génzte Auflage.

Paseka, Angelika (2001): ,,Gesellschaft und piddagogische Praxis. Dekon-
struktionen am Beispiel von Sexismus und Rassismus®, in: Bettina Fritz-
che/Jutta Hartmann/Andrea Schmidt/Anja Tervooren (Hg.): Dekonstrukti-
ve Pddagogik. Erziehungswissenschafliche Debatten unter poststrukturali-
stischen Perspektiven, Opladen: Leske und Budrich, S. 187-199.

Prengel, Annedore (1993): Pddagogik der Vielfalt. Verschiedenheit und
Gleichberechtigung in Interkultureller, Feministischer und Integrativer
Pddagogik, Opladen: Leske und Budrich.

Scherr, Albert (1999): ,,.Die Konstruktion von Fremdheit in sozialen Prozes-
sen. Uberlegungen zur Kritik und Weiterentwicklung interkultureller Pad-
agogik®, in: Doron Kiesel/Astrid Messerschmidt/Albert Scherr (Hg.), Die
Erfindung der Fremdheit. Zur Kontroverse um Gleichheit und Differenz
im Sozialstaat, Frankfurt/M.: Brandes & Apsel, S. 49-65.

Steiner-Khamsi, Gita (1992): Multikulturelle Bildungspolitik in der Postmo-
derne, Opladen: Leske und Budrich .

Weber, Martina (2003): Heterogenitdit im Schulalltag. Konstruktion ethni-
scher und geschlechtlicher Unterschiede, Opladen: Leske und Budrich.
Westphal, Manuela (1996): ,,Arbeitsmigrantinnen im Spiegel westdeutscher
Frauenbilder®, in: Beitrdge zur feministischen Theorie und Praxis. Ent-

fremdung Migration und Dominanzgesellschaft 42, S. 17-28.

71

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839402200 - am 14.02.2026, 19:02:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

POSTKOLONIALE SUBJEKTE: MODERNE UND TRADITION
UNTER ANATOLISCHEN SCHWABEN

Tilman Lanz

Einfiihrung

Am 7. Mai 1998 hielt der Bundestagsabgeordnete der Griinen, Cem Ozdemir,
im Rahmen einer Debatte iiber Minderheitensprachen in Europa eine Rede im
Bundestag. Ozdemir begann mit der beruhigenden Versicherung, dass er sei-
nen Beitrag nicht auf Tiirkisch halten werde. Statt dessen sprach er, zur allge-
meinen Erheiterung der anwesenden Abgeordneten aller Fraktionen, in per-
fektem Schwibisch.

Cem Ozdemir gehdrt dem Bundestag seit 2002 nicht mehr an, doch seine
Geschichte — eloquent beschrieben in seiner Autobiographie — gibt uns wert-
volle Aufschliisse iiber das Leben der tiirkischen Immigranten in Deutschland
heute.

Der vorliegende Text ist im Groben in drei Teile gegliedert. Im ersten Teil
entwickle ich mit Hilfe der jingsten Arbeiten von Judith Butler eine kritische
Perspektive auf die Rolle des cartesianischen Subjekts in Prozessen der Mo-
derne. Diesen Diskurs setze ich dann im Folgenden in Beziehung zum histori-
schen Moment des Postkolonialismus und zu gegenwirtigen Vorstellungen
tiber kulturelle Differenz in Deutschland. Dieser einleitende Teil dient dazu,
das diskursive Feld abzustecken, mit dem Deutsche tiirkischer Herkunft heute
in Deutschland konfrontiert sind.

Im zweiten, zentralen Teil dieses Vortrags werde ich dann anhand des
Beispiels von Cem Ozdemir eine der zahllosen Varianten aufzeigen, wie sich
tirkische Immigranten in diesem diskursiven Feld bewegen. Dabei konzen-
triere ich mich auf die Analyse zweier spezifischer Elemente: zum einen die
traditionelle Orientierung innerhalb regionaler Identitdten und zum anderen
die Hinwendung zur Moderne. Dabei werde ich zeigen, wie Cem Ozdemir
diese beiden Element auf sehr geschickte Art und Weise und mit einem er-
staunlichen Mal3 an Selbstsicherheit einsetzt, um sich bei der Konstruktion
seiner Subjektivitdt mehr Freiheit zu schaffen.

73

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Zum Abschluss kehre ich nochmals zuriick zu den Begriffen und Vorstel-
lungen um das cartesianische Subjekt im Verhiltnis zu kultureller Differenz
und Postkolonialismus. Dort zeige ich, in welcher Beziehung Butlers kriti-
sches Verstindnis von Subjektivitit zu Cem Ozdemirs Beispiel steht und wel-
che Schlussfolgerungen das Beispiel fiir Butlers Theorie erlaubt.

Das cartesianische Subjekt

Autoren wie Julia Kristeva und David Simpson, die sich mit dem cartesiani-
schen Subjekt und seinem momentanen Zustand in jiingster Zeit befasst ha-
ben, stellen tibereinstimmend fest, dass eben dieses Subjekt sich in einer Krise
befindet (vgl. Kristeva 2000 und Simpson 2002). David Simpson zum Bei-
spiel beschreibt die zentrale Bedeutung dieser Krise indem er darauf verweist,
,»(-..) that his majesty the subject is in more than usual state of crisis or rhetori-
cal insecurity” (Simpson 2002: 9). In diesem Text entwickle ich eine spezifi-
sche Sicht darauf, was genau der Krise dieser ,,Majestdt zugrunde liegt und
welche Erkenntnisse eine Subjekt-kritische Analyse des Themas der tiirki-
schen Immigration nach Deutschland erbringen kann.

Zunichst wird aber zu kldren sein, was man genau unter einem cartesiani-
schen Subjekt zu verstehen hat. Ein Blick in die Geschichte dieses Begriffes
wird hier hilfreich sein: Zum Ende der europdischen Renaissance hin — im 17.
Jahrhundert — entwickelt der belgisch-franzosische Philosoph René Descartes
eine Philosophie, die zutiefst seiner Zeit verpflichtet ist. Kernpunkt dieser
Philosophie ist das beriithmt-beriichtigte Dictum Descartes’ ,,Cogito, ergo
sum®. Diese Verkniipfung von Gedanken und Sein wird von Descartes’ Nach-
folgern spétestens seit der europédischen Aufkldrung als Glaubensbekenntnis
des Rationalismus verstanden: Der denkende Mensch kann sich das Univer-
sum tiiber seine Geisteskraft erschlieBen. Gleichzeitig — und hier setzen seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts die Kritiken dieses cogito an — wird dem Denken
alles andere untergeordnet. Insbesondere der fiiklende Mensch, so die Kritiker
von Nietzsche bis Foucault, wird im denkenden Subjekt von Renaissance,
Aufkldarung und Moderne zu stark vernachldssigt. Diese Kritiken des cartesia-
nischen Subjekts haben in den letzten Jahrzehnten einige der zentralen De-
batten innerhalb und jenseits der Philosophie mitbestimmt: Die Lacan-
Althusser Debatte iiber die Natur des Subjekts in den 1960er Jahren fillt eben-
so in diese Rubrik wie die Debatte zwischen Habermas und Foucault iiber die
Werte der Aufklarung.

Den Zustand des cartesianischen Subjekts in den modernen Zivilgesell-
schaften des Westens mochte ich nun zunéchst anhand von zwei jiingeren Ar-
beiten von Judith Butler erldutern (Butler 2000a, 2000b). In Subjection, Resi-
stance, Resignification und in Circuits of Bad Conscience umreifit Butler die
wesentlichen Elemente der philosophischen Diskussion um das cartesianische
Subjekt der westlichen Welt im Verlauf des letzten Jahrhunderts wobei sie

74

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

gleichzeitig eine fundamentale Kritik an diesem Diskurs zumindest vorberei-
tet.

Der erste Artikel, den ich hier besprechen will — Subjection, Resistance,
Resignification — widmet sich dem Spannungsfeld zwischen einer Fou-
cault’schen und einer freudianischen Lesart des cartesianischen Subjekts
(Butler 2000a). Eine solche Perspektive gewinnt ihren Wert ganz klar da-
durch, dass sowohl Freud als auch — viel spiter — Foucault eine fundamentale
Kritik des cartesianischen Subjekts, wie es in der hegelianischen Metaphysik
eingebettet ist, mitbegriindet haben; der besondere Reiz liegt nun darin, dass
Freud und Foucault hierbei vollig unterschiedliche Wege beschreiten (vgl.
Freud 1953, 1954, 1961, 1967, 1994 und Foucault 1994, 1995).

Sigmund Freud hatte auf der Basis seiner Vorstellung des Unbewussten
eine Theorie entwickelt, die sich mit der Entstehung des Subjekts im Span-
nungsfeld zwischen sozialer Interaktion und psychischer Entwicklung be-
schéftigte. Dabei ist es wichtig festzuhalten, dass Freuds Ansatz stets das
Subjekt in den Mittelpunkt gestellt hat und all seine Forschungen von dieser
Perspektive aus unternommen wurden: Das Unbewusste als ein psychisches
Vermogen, das jenseits sozialer und individuell-bewusster Einfliisse liegt, no-
tigte Freud diese Subjekt-zenrierte Sichtweise geradezu auf, insbesondere
wenn wir das Verstehen des Unbewussten als das Kernziel seiner Forschun-
gen sehen. Gleichzeitig hatte Freud jedoch die Biichse der Pandora — durch
Hegels Metaphysik wohlverschlossen — gedffnet und mit dem Unbewussten
eine psychische Qualitidt im Menschen (wieder)entdeckt, die sich dem stren-
gen cartesianischen Dogma des Denkens dauerhaft entzog und einer rationa-
len Logik unzuginglich blieb.

Michel Foucault war dagegen von vornherein sehr skeptisch, ob es tiber-
haupt ein homogenes, in sich abgeschlossenes Subjekt geben konnte. Er ori-
entierte sich stark an Nietzsches Lebensphilosophie, und daher war fiir ihn das
Subjekt — insbesondere das cartesianische — immer ein eindeutiges Produkt
der vielschichtigen Prozesse der Moderne; es entstand durch Subjektivierung
im sozialen Diskurs (vgl. Foucault 1970, 1982 und Nietzsche 1955, 1973).
Der spezifische Wert von Foucaults Denken liegt dann konsequenterweise
auch darin, die Grenzen des Subjekts durchlidssig gemacht zu haben, auch
wenn es im Diskurs der Moderne stets als hermetisch und auf homogene Ein-
heit — eben als unteilbares Individuum — ausgerichtet betrachtet wurde.

Es ist Butlers Verdienst, den Versuch unternommen zu haben, diese bei-
den so unterschiedlichen Ansétze zu einer Kritik des cartesianischen Subjekts
zu vergleichen und, wo moglich, sie miteinander in Einklang zu bringen.
Butler selbst ist mit ihren fritheren Arbeiten eindeutig mehr der Foucault’
schen Perspektive zuzurechnen, doch in Subjection, Resistance, Resignificati-
on entwickelt sie eine erfrischende Offenheit gegentiber freudianischen Theo-
rien und ihrer Subjekt-Zentriertheit (vgl. Butler 1993, 1997 und 2000a). Ge-
nau dies ist dann auch das Thema, dem sich Butler speziell in diesem Artikel
widmet: wie sich eine freudianische Vorstellung des Psychischen mit einer
Foucault’schen, diskursanalytischen Perspektive vereinbaren ldsst. Letztend-

75

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

lich ist Butlers Ansatz dabei ein inklusiver. Er 1duft darauf hinaus, dass sie
weniger einen Vergleich zwischen Foucaults Diskurs und Freuds psychischen
Apparat durchfiihrt, sondern versucht, Freuds Theorien in den Foucault’schen
Diskurs einzubetten. SchlieBlich bleibt aus Butlers Sicht nicht viel mehr von
Freud iibrig als seine revolutionire Vorstellung des Unbewussten im Dienste
von Foucaults Diskursanalyse:

»[A] certain place for psychoanalysis is secured in that any mobilization against
subjection will take subjection as its resource, and that attachment to an injurious
interpellation will, by way of a necessarily alienated narcissism, become the conditi-
on under which resignifying that interpellation becomes possible. This will not be an
unconscious outside of power but rather something like the unconscious of power
itself, in its traumatic and productive iterability* (Butler 2000a: 348).

Mit dieser Symbiose von Freuds Unbewusstem und Foucaults Diskurs im so-
zialen Prozess der resignification erreicht Butler nun zwar die Eingliederung
des Unbewussten in diskursive Prozesse; sie beantwortet aber leider nicht die
brennende Frage, ob denn die diskursiven Krifte — schlielich also das Soziale
— in ihrer subjektivierenden Ausprigung allein fiir die Konstituierung des
Subjekts verantwortlich zeichnen, oder ob es jenseits des sozialen Feldes noch
andere Krifte gibt, die ebenso in dieser Produktion mitwirken — gedacht sei
hier unter anderem an Freud selbst, der mit Libido und Todestrieb eine wich-
tige biologische Komponente des Subjekts propagierte.

Im zweiten Artikel von Butler — Circuits of Bad Conscience — stellt sich
uns dann jedoch ein ganz anderes Bild dar (Butler 2000b). Hier vergleicht
Butler Nietzsches Vorstellung vom Willen mit der freudianischen Idee des
Begehrens und riickt damit auch die Frage in den Mittelpunkt, was jenseits
des Sozialen noch zur Konstituierung eines Subjekts beitragt. Butler stellt zu-
nichst fest, dass bei Nietzsche der Wille sich schlielich selbst objektifiziert
und sie fragt dann, was den Willen zu diesem Verhalten veranlasst und welche
Auswirkungen es hat (Butler 2000b: 122-123). Butler interpretiert dabei
Nietzsche so, dass der Wille sich gegen sich selbst wendet, weil er nur da-
durch eine dauerhafte Funktion erlangen kann: Nur wenn der Wille sich stén-
dig dem Erreichen seines Ziels verweigert, kann er dauernd existieren und
dem Subjekt die Ilusion von Kohirenz und Homogenitét geben (ebd.: 130).
Butler folgert daraus:

,»The soul is precisely what a certain violent artistry produces when it takes itself as
its own object. The soul, the psyche, is not there prior to this reflexive move, but this
reflexive turning of the will against itself produces in its wake the metaphorics of
psychic life* (ebd.).

In Butlers Augen ist also im Nietzsche’schen Willen als genau solch einer
violent artistry der Ursprung der Subjektivierung und damit auch des Subjekts
begriindet: Dadurch, dass der Wille sich selbst seine Erfiillung versagt, dass
der Wille sich selbst vom Mittel in den Zweck verwandelt, sich objektifiziert,
wird das Subjekt geschaffen und in der Folge auch erhalten. Wir miissen also,

76

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

so argumentiert Butler, das Subjekt stets als einen Prozess begreifen und kei-
nesfalls als eine festgefiigte, homogene und hermetische Einheit.

Interessanterweise findet Butler bei Freud ganz dhnliche Strukturen zur
Konstituierung des Subjekts vor, wobei der Wille aus Nietzsches Werk von
Freud durch das Begehren ersetzt wird (ebd.: 131-132). Daher restimiert But-
ler: ,,The desire to desire is a willingness to desire precisely what would fore-
close desire, if only for the possiblity of continuing to desire” (ebd.: 132).
Wihrend allerdings der Wille bei Nietzsche noch eine weitgehend individu-
elle Angelegenheit ist, stellt Butler bei Freud eine definitive Hinwendung zur
Regulierung des Begehrens in der sozialen Welt fest, die {iber die Entstehung
des psychischen Apparates erreicht wird (ebd.: 132-133 und vgl. Freud
1961b).

Mit dem Willen (Nietzsche) und dem Begehren (Freud) gibt Butler uns in
Circuits of Bad Conscience Féhigkeiten an die Hand, die auf regulative Me-
chanismen und Kréfte schlieBen lassen, welche sich jenseits des sozialen Fel-
des manifestieren und ihre Wirkung entfalten — ndmlich im Innern des Sub-
jekts. Diese Krifte, das deutet Butlers Titel schon an, entstehen durch den
Kurzschluss des Willens beziehungsweise des Begehrens mit sich selbst. Laut
Butler sind die so entstandenen Krifte zweifellos sozialen Ursprungs, aber sie
haben sich von diesem Kontext gelost und wirken nun unabhéngig von ihm.
Dies allerdings nur, und hier bleibt Butler dann doch weitgehend Foucault
verhaftet, um letztendlich wieder im sozialen Kontext eingesetzt zu werden.

Um diese Analyse durchfiithren zu konnen und zu diesen Schlussfolgerun-
gen zu gelangen, muss Butler sich allerdings zumindest ein wenig von der
Dominanz der sozialen Perspektive 16sen und eine eher Subjekt-zentrierte Po-
sition einnehmen. Im Gegensatz zu Subjectification, Resistance, Resignificati-
on gelingt ihr das in Circuits of Bad Conscience auch in hervorragender Ma-
nier. Nur auf diese Weise konnen wir zu einem besseren Verstdndnis dessen
kommen, was wirklich das Subjekt konstituiert. Sicherlich sind starke soziale
Krifte in diesem Prozess am Werk, aber genauso sicher ist auch, dass die so-
ziale Determinierung des Subjekts niemals absolut sein kann.

Dies gilt insbesondere fiir das cartesianische Subjekt als einem Eckbau-
stein des Projekts der Moderne. Foucault hat zwar sehr wertvolle Arbeit gelei-
stet, um klarzumachen, dass Subjekte immer nur das Produkt sozialer Prozes-
se sind — so, wie das cartesianische Subjekt Produkt der Moderne ist. Aber
Foucault war moglicherweise in seinem revolutiondren Begehren ein wenig zu
radikal: SchlieBlich wird kaum jemand ernsthaft die Existenz von Subjekten —
so wenig sie auch homogen und hermetisch sein mdgen — bezweifeln wollen.
Genauso gilt aber auch — und fiir diese Erkenntnis sind Butlers Texte ent-
scheidend — dass der Mythos eines cartesianischen Subjekts bisher nicht ver-
wirklicht wurde und sich wohl niemals verwirklichen lassen wird. Ob es den-
noch erstrebenswert sein kann, dem cartesianischen Ideal als einer Utopie
nachzujagen — diese Frage muss den Apologeten der Civil Society und einer
Dialektik der Aufkldrung iiberlassen bleiben. Ich gehe im Folgenden nun da-
von aus, dass das cartesianische Subjekt-Ideal eine zentrale Rolle im Projekt

77

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

der deutschen Moderne spielt. Zugleich nehmen im symbolischen System, das
dieses Projekt darstellt, Bilder und Vorstellungen des Anderen eine zentrale
Stellung ein. Aus diesem Blickwinkel werde ich im Folgenden die Rolle des
cartesianischen Subjekts in der deutschen Gesellschaft erldutern. Anschlie-
Bend erdrtere ich die Frage, wie Menschen in diesem Kontext reagieren, die
durch ihre familidre oder kulturelle Herkunft nicht unbedingt mit dem carte-
sianischen Ideal vertraut sind. Wie gehen diese Menschen — in diesem Fall
Immigranten — mit der Anforderung um, ebenfalls dem cartesianischen Ideal
nachzueifern?

Auf diesem Weg will ich nun zunéchst den Diskurs, dem Immigranten —
und besonders tiirkische Immigranten — in Deutschland ausgesetzt sind, etwas
niher erldutern; dies werde ich aus der theoretischen Perspektive einer post-
kolonialen Analyse der deutschen Verhéltnisse und aus der praktischen Per-
spektive des Paradigmas der kulturellen Differenz tun.

Postkolonialismus

Der Ursprung postkolonialer Theorien wird oft mit den Arbeiten von Frantz
Fanon Mitte des 20. Jahrhunderts, insbesondere im Zusammenhang mit dem
franzosischen Algerienkrieg, verkniipft. In Werken wie Schwarze Haut, Weifse
Masken und Die Verdammten dieser Erde prangerte Fanon mit scharfer Zunge
und wachem Verstand die franzosische Praxis in den Kolonien an (Fanon
1985, 1981). Daher sind seine Werke heute ein fester Bestandteil des postko-
lonialen Kanons.

Fanon allerdings wusste damals noch nichts von seiner Funktion als Be-
griinder einer der einflussreichsten intellektuellen, akademischen und kultur-
kritischen Stromungen in den letzten Jahrzehnten des 20. Jahrhunderts. Erst
im Verlauf der letzten zwanzig Jahre hat sich durch die Arbeiten von Kritikern
wie Edward Said, Gayatri Spivak, Arjun Appadurai und Homi Bhabha die
postkoloniale Schule fest an den anglophonen Universititen und dariiber hin-
aus etabliert (vgl. Said 1993, 1994; Spivak 1990; Appadurai 1990, 1991,
1995; Bhabha 1994). Das Verdienst dieser Autoren ist es, eine postkoloniale
Theorie entwickelt zu haben, die sich auf alle Orte, die frither im Kolonialis-
mus involviert waren, anwenden ldsst. Besonderen Wert legen postkoloniale
Theorien darauf, die wechselseitigen Perspektiven von ehemaligen Kolonial-
herren und Kolonisierten gleichermaflen zu beriicksichtigen.

Postkoloniale Theorien verstehen sich dabei als dem historischen Moment
der Dekolonisierung verbunden: In diesem Moment haben sich, so der Kern
der postkolonialen Thesen, zwar die politischen Rahmenbedingungen schein-
bar zum Besseren gewendet, doch die viel tiefer liegenden Strukturen der
Unterdriickung sind durch die Entkolonisierung in der zweiten Hilfte des 20.
Jahrhunderts keineswegs weggefallen. Wie das Beispiel Fanons eindrucksvoll
und tragisch zugleich zeigt, haben die Kolonialméchte rechtzeitig einheimi-
sche Eliten in den Kolonien ausgebildet (vgl. Fanon 1963: 206-248). Diese

78

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

Eliten tibten ihre neu erworbene Macht in aller Regel auch im Sinne der ehe-
maligen Kolonialherrscher aus und zementierten somit mehr oder weniger den
kolonialen Status Quo. Man konnte diese Praxis durchaus als eine raffinierte
und verfeinerte Spielart der britischen ,,indirect rule” der Kolonialzeit verste-
hen. In diesem Zusammenhang entfaltet der Begriff ,,Post-Kolonialismus*
seine weitreichendste Bedeutung, da er die Ubernahme der kolonialen Struk-
turen in die Zeit nach der Dekolonisierung genauso kritisiert, wie er dazu auf-
ruft, bei koloniale und nachkoloniale Zeit als ein Kontinuum, als miteinander
verbunden und als sich gegenseitig beeinflussend zu betrachten. Die Analyse
dieser Verhiltnisse, der Strukturen und Prozesse der postkolonialen Zeit, ist
ein Schwerpunkt postkolonialer Studien (vgl. Said 1993, 1994 und Spivak
1990).

Ein weiterer Schwerpunkt liegt in der Beobachtung und Analyse der Mi-
grationen aus den ehemaligen Kolonien in die fritheren Kolonialzentren, nach
Europa und Nordamerika. Das Interesse der Kritiker gilt hier insbesondere
dem Zusammenleben der Einwanderer mit der Ursprungsbevilkerung — den
neuen Eingeborenen, wenn man so will. Das Hauptaugenmerk scheinen die
postkolonialen Kritiker dabei auf sprachliche Aspekte zu legen. Das verwun-
dert nicht weiter, wenn man sich ein zentrales Zitat bei Frantz Fanon in Erin-
nerung ruft: ,,Sprechen heiflt imstande sein, sich einer bestimmten Syntax zu
bedienen, iiber die Morphologie dieser oder jener Sprache zu verfligen, vor
allem aber, eine Kultur auf sich zu nehmen, die Last einer Zivilisation zu tra-
gen® (1985: 14). Fiir Kritiker der postkolonialen Bedingungen geht es also
darum, wer wann wo sprechen darf. Es geht aber vor allem darum, wie etwas
gesagt wird, d.h. in welcher Sprache. Die politische Komponente in der Arbeit
von Kritikern wie Bhabha und Appadurai besteht darin, neben den Stimmen
der ehemaligen Kolonialherrscher auch den ehemaligen kolonialen Subjekten
eine Stimme zu geben und gleichzeitig diesen Stimmen auch Gehor zu ver-
schaffen (vgl. Appadurai 1990, 1991, 1995 und Bhabha 1994). Unter diesem
Gesichtspunkt ist es nicht weiter verwunderlich, dass sich das Hauptaugen-
merk vor allem in den englisch-sprachigen postcolonial studies auf die Lite-
ratur gerichtet hat. Insbesondere die sogenannten diasporic literatures erleb-
ten dort in den vergangenen zwanzig Jahren ein nie dagewesenes Interesse. Im
deutschsprachigen Raum sind in jiingster Zeit unter anderen die Werke von
Zafer Senocak, Sevgi Ozdamar oder Feridun Zaimoglu erwihnenswert, deren
Arbeiten sicherlich als diasporische Literatur verstanden werden konnen (vgl.
Senocak 1993; Ozdamar 1998; Zaimoglu 1996, 1997, 1998, 2000). Allerdings
ist es in Deutschland noch ein recht junges literarisches Pflanzchen, das da
heranwichst, und es bleibt abzuwarten wie es in den nichsten Jahren gedeihen
wird.

Hauptsachlich waren die oben skizzierten Entwicklungen bis vor kurzer
Zeit auf die ehemaligen Kolonialméchte und Kolonien selbst beschrankt — al-
so auf Frankreich und den nordafrikanischen Raum, GrofBbritannien und vor
allem den indischen Subkontinent, und in gewissem MafBe auch auf Spanien
und Mittel- und Siidamerika. Mit ihrer Anthologie The Imperialist Imaginati-

79

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

on haben Sara Friedrichsmeyer, Sara Lennox und Susanne Zantop jedoch vor
kurzem den erfolgreichen Versuch gewagt, postkoloniale Theorien auch im
deutschen Kontext anzuwenden (Friedrichmeyer/Lennox/Zantop 1998).

Friedrichsmeyer, Lennox, und Zantop vertreten dabei die These, dass in
Deutschland — trotz der recht kurzen Kolonialzeit von 1884-1919 — koloniales
Denken bis heute gesellschaftliche Diskurse zu wichtigen Teilen mitbestimmt
(Friedrichsmeyer/Lennox/Zantop 1998a: 3). Ihre Anthologie steht dabei ganz
im Zeichen des postkolonialen Hangs, dem geschriebenen und gesprochenen
Wort eine grofle Bedeutung beizumessen. Dabei kommt dem symbolischen
Kolonialismus in Deutschland vielleicht eine noch groflere Bedeutung zu als
in anderen Léndern: Weil die koloniale Realitdt in Deutschland relativ kurz
und unbedeutend war, gab es in der Tat wenig koloniale Praxis, dafiir aber ein
umso ausgeprigteres koloniales Denken — Deutsche Autoren mussten meist
mit einem fiktiven, einem symbolischen Kolonialismus vorlieb nehmen, da
eine koloniale Praxis als Stimulanz kaum vorhanden war. Konsequenterweise
sprechen Friedrichsmeyer, Lennox und Zantop in ihrer Anthologie dann auch
von der imperialen /magination — der imperialen Vorstellung. Indem er die
Kontinuitdt zwischen vor-kolonialer, kolonialer und nach-kolonialer Zeit un-
terstreicht, trifft dieser Titel genau ins Zentrum einer historischen und gegen-
wirtigen Kritik aus einer postkolonialen Perspektive.

Unter anderem enthilt die Anthologie einen Artikel der Germanistin Nina
Berman, in dem sie den Einfluss orientalistischer Vorstellungen auf den Ori-
entzyklus von Karl May untersucht (Berman 1998). Die sieben Bénde dieses
Orientzyklus erzdhlen eine Detektivgeschichte aus der Perspektive eines deut-
schen Ich-Erzihlers, dessen Name als ,,Kara Ben Nemsi Effendi® arabisiert
und exotisiert wurde. Er ist der Prototyp eines europiischen Kolonialherren,
doch fiir einen Deutschen ist dieser Status eher ein virtueller, der keine Ent-
sprechung in einer kolonialen Realitdt hatte. In Mays Geschichte versammelt
Kara Ben Nemsi eine Gruppe von orientalischen Gefédhrten um sich, mit de-
nen er den Kopf einer Bande von Verschworern, den ,,Schut®, verfolgt. Die
Jagd geht durch das gesamte osmanische Reich — von Algerien {iber Anatolien
und Kurdistan bis in den Balkan (ebd.: 55).

Ich will hier das Augenmerk auf das Ende von Mays Erzdhlung lenken:
Nach der erfolgreichen Jagd — der Schut stiirzt sich mitsamt seinem Pferd in
einen Abgrund — kehren alle Gefdhrten in ihre jeweilige Heimat zurtick. Die-
ses Ende der Geschichte deutet auf sehr bestimmte Vorstellungen von kultu-
reller Differenz hin: Die Protagonisten des Stiicks sind kulturell einfach zu
verschieden, als dass sie auBlerhalb ihres eigenen kulturellen Raumes leben
konnten. Es ist daher besser fiir sie selbst, in ihre Heimat zuriickzukehren.
Raum, Zeit, und soziales Umfeld sind untrennbar miteinander verwoben und
konnen nur um den Preis der volligen Entwurzelung und der Aufgabe der ei-
genen Kultur voneinander geschieden werden. Dabei vermischt sich hier das
May’sche Bild von Kultur mit orientalistischen Vorstellungen. Denn die Un-
terscheidung von homogenen Kulturrdumen dient ja vor allem der Demon-
stration westlicher, europiischer, und hier vor allem der deutschen Uberle-

80

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

genheit gegentiiber anderen Kulturen. Edward Saids Kritik der westlichen, ori-
entalistischen Bilder lésst sich ohne weiteres auf die Vorstellungen Karl Mays
in seinem Orientzyklus anwenden (vgl. Said 1993). Wéhrend Kara Ben Nemsi
als Deutscher stets den Geboten der Ratio folgt, hat er eigentlich nur ein Pro-
blem: Seine orientalischen Gefdhrten durchkreuzen seine genialen Pldne ein
ums andere Mal mit ihren irrationalen, gefiihlsbetonten Handlungen, die sich
eben nicht den europdischen Geboten des rationalen Handelns unterwerfen. In
der Tat konnen sie sich dieser Rationalitdt gar nicht unterwerfen, da sie aus
einem anderen Kulturkreis kommen. Summa summarum ist das May’sche
Kulturbild also eines, das zwar die Verschiedenheit der Kulturen durchaus
zelebriert, sie aber gleichzeitig auch in alle Ewigkeit festschreibt. Die Kul-
turanthropologin Verena Stolcke hat vor einiger Zeit auf eindrucksvolle Art
und Weise herausgearbeitet, welche Auswirkungen ein solcher kultureller
Fundamentalismus im heutigen Europa hat (vgl. Stolcke 1995).

Es diirfte klar sein, welche Auswirkungen eine derartige Vorstellung von
Kultur fiir Immigranten in Deutschland hat. Eine Gesellschaft, die sich nach
wie vor einem starren und essentialistischen Kulturbild verpflichtet sieht, ist
schlicht nicht in der Lage, mit der kulturellen Vielschichtigkeit von Immigra-
tion umzugehen. Auf der Basis solch orientalistischer und kultur-fundamen-
talistischer Vorstellungen muss jede Auseinandersetzung mit diesem Thema
scheitern.

Wihrend die Urspriinge und fortdauernde Existenz von orientalistischen
und postkolonialen Zustdnden in Deutschland also nun nachgezeichnet sind,
habe ich den Grund fiir die Renaissance eines solchen, von Stolcke und ande-
ren beobachteten kulturellen Fundamentalismus noch nicht néher erldutert. Im
folgenden will ich daher erdrtern, welche Funktion Vorstellungen von kultu-
reller Differenz heute in Deutschland haben und worin die Probleme bestehen,
mit denen Immigranten und Auslidnder als Folge dieser Differenz konfrontiert
sind.

Kulturelle Differenz

Im deutschen Diskurs der sogenannten Auslanderproblematik werden immer
wieder Stimmen laut, die nach mehr Integration, gelegentlich auch nach As-
similation, der Immigranten rufen. Diese Stimmen verlangen also — anders
gesagt — nach einer Verringerung der kulturellen Differenz zwischen den Im-
migranten und der etablierten Bevolkerung. Es ist in diesem Zusammenhang
scheinbar immer von vorn herein klar, dass die Immigranten eine Bringschuld
zu leisten haben. Das heiflt, Anpassungen werden stets von den Immigranten,
aber nie von der etablierten Bevolkerung verlangt. Dabei wird der Raum, den
diese Anspriiche eréffnen, mit den verschiedensten Inhalten gefiillt. Manch-
mal fixieren sich diese Anspriiche auf das Erlernen der deutschen Sprache,
wie wir es als Element in der jiingsten Debatte um eine Erleichterung der Ein-
bilirgerung von Immigranten gesechen haben. Diese Fixierung scheint mir eng

81

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

verkniipft mit dem oben genannten Zitat Frantz Fanons tiber Funktion und
Macht der Sprache.

Ein weiteres Beispiel lieferte der Fall von Fereshda Ludin, die als Grund-
schullehrerin vor der Klasse ein Kopftuch tragen wollte. Offenbar war das
Kopftuch von Frau Ludin eine zu grof3e Bedrohung fiir die vielbeschworene
deutsche Zivilgesellschaft, als dass man sie damit auf baden-wiirttem-
bergische Kinder loslassen konnte.

Im Fall der Sprachpriifung fuir die Einbiirgerung wie im Fall von Frau Lu-
dins Kopftuch erscheinen mir die Begriindungen fiir die Notwendigkeit sol-
cher Konformitétsbeweise recht fadenscheinig und vorgeschoben. Wer, bitte
schon, sollte diese Sprachpriifung durchfithren und was sollte dort getestet
werden? Und welchen dauerhaften Schaden wiirden Grundschiiler davon tra-
gen wenn ihre Lehrerin ein Kopftuch tragt?

Meiner Ansicht nach geht es in diesen Debatten nicht darum, bestimmte
Vorstellungen von Integration oder Assimilation durchzusetzen. Solche und
vergleichbare Fille, wie zum Beispiel die unselige Unterschriftenaktion der
CDU/CSU gegen den Doppelpass vor der Landtagswahl in Hessen 1999, sind
fiir die deutsche Mehrheitsgesellschaft notwendige und willkommene Gele-
genheiten, um sich der eigenen kulturellen Werte zu versichern. In Wahrheit
sind also die Anspriiche an die Immigranten, sich in deutsche Gartenzwerge
zu verwandeln, mehr an die Deutschen selbst gerichtet (vgl. Bausinger 2000).
Die Deutschen konnen sich mit solchen Forderungen immer wieder ihrer ei-
genen, kollektiven Identitét als Nation versichern. Man kann es auch in einer
Lacan’schen Terminologie ausdriicken: Die Immigranten in Deutschland, die
Anderen also, dienen als willkommene symbolische Projektionsflachen, um
sich des kollektiven Selbst bewusst zu werden, es zu definieren und zu besti-
tigen. Die kulturelle Differenz dient dabei als Mittel zum Zweck: Nur wenn
die kulturelle Differenz zwischen Immigranten und etablierter, sich-deutsch-
fiihlender Bevolkerung immer wieder herausgestrichen wird, kann dieses
kollektive Selbst erhalten werden. Das Uberleben dieses kollektiven Selbst
scheint somit untrennbar mit der Fortexistenz eines ebensolchen kollektiven
Anderen verwoben. Ein Verschwinden dieses Anderen wiirde notwendiger-
weise auch das Selbst bis ins Mark erschiittern.

Der Unterschied zwischen der kolonialen und der postkolonialen Zeit ist
damit nur noch ein rdumlicher: Wihrend des Kolonialismus fanden die Kolo-
nialherren und auch die Mochtegern-Kolonialisten wie zum Beispiel Karl
May dieses zur Bestitigung des Selbst notwendige Andere noch in den Kolo-
nien. Heute, in der postkolonialen Zeitrechnung, finden die Deutschen dieses
Andere in ihrem eigenen Land. Die Symbolik des Anderen wird nun durch die
reale Prasenz von Immigranten in Deutschland mit Leben gefiillt.

So verstanden ist der Postkolonialismus also in der Gestalt von Immi-
granten nach Deutschland gekommen und hat es sich seit fiinfzig Jahren hier
gemiitlich gemacht. Obwohl die kolonialen européischen Reiche lingst an ih-
ren eigenen Widerspriichen zerbrochen sind, lebt mit der Immigration das
koloniale Denken in der symbolischen Ordnung vieler Europder und Deut-

82

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

schen fort. Dieses Denken benétigt offensichtlich keine Kolonialreiche fiir
seine Fortexistenz — es reicht aus, das Andere, die Anderen, die Immigranten
im eigenen Land zu haben.

Welche Anstrengungen diese Immigranten und deren Nachkommen unter-
nehmen, um sich in ihrer neuen Heimat wohl zu fiihlen, ist dabei vollig irrele-
vant. Im Gegenteil: Je differenter die Immigranten bleiben, desto sicherer
fithlen sich die Deutschen in ihrer Identitit. Mogliche Anstrengungen zur In-
tegration seitens der Immigranten konnen dabei nur stéren. Aus dieser Per-
spektive betrachtet wird die wahre Funktion der vollig tiberzogenen Forde-
rungen nach Integration und Assimilation der Eingewanderten recht deutlich.
Es ist eben kein Zufall, dass diese Forderungen so unmdéglich zu erfiillen sind,
sondern bewusst so gewollt: Indem die Messlatte fiir Integration und Assimi-
lation unerfiillbar hoch gelegt wird, bleibt die Differenz zwischen Eingebore-
nen und Immigranten zumindest in der Imagination erhalten. Als Resultat die-
ses Diskurses sind dann klar abgegrenzte und homogene Kulturrdume zu ,,be-
wundern®.

Diese Bedingungen im diskursiven Feld der Immigration in Deutschland
stellen die Einwanderer vor die Aufgabe, jenseits dieser vom nationalen Dis-
kurs homogenisierten Rdume Felder zu finden, die eine offenere Formulierung
von Identitdt zulassen. Viele von ihnen haben erfahren, dass es wenig hilft,
sich auf tiberkommene Verhaltensmuster zu berufen, die oft von ihnen erwar-
tet werden. Damit bestétigen sie ja nur die Differenz. Ein vollstindige Assi-
milation ist ebenfalls unmdglich, selbst wenn mancher Immigrant sie viel-
leicht anstrebt, denn die Anspriiche der Deutschen an die Immigranten sind
aberwitzig und voéllig iiberzogen — gerade eben um die Andersheit der Immi-
granten fortzuschreiben. Interessanterweise handelt es sich bei dem Bild, das
den Immigranten als das ideale Ziel ihrer (von den deutschen Eingeborenen
gewiinschten) Integration vorgehalten wird eindeutig um eine Identitatsfikti-
on. Keineswegs entspricht dieses Bild den gelebten Realitdten, denn gemessen
daran wiirde auch kein eingeborener Deutscher die Priifung bestehen und als
wirklich integriert gelten.

Die Immigranten selbst miissen, wie gesagt, andere Wege gehen, um sich
Réaume fiir bedeutungsvolle Identititen zu erschlieBen. Das folgende Beispiel
soll einen der vielfdltigen Wege aufzeigen, die Migranten zu diesem Zweck
gewihlt haben. Ich werde hier das Beispiel von Cem Ozdemir referieren, der
aus seiner Zeit als Abgeordneter von Biindnis 90/Die Griinen im Bundestag
einem breiten Publikum — auch und gerade unter den deutschen Eingeborenen
— bekannt ist. Am Ende dieses Weges steht in diesem Beispiel dann eine Sub-
jektivitat, die auf sehr interessante Weise zustande kommt.

83

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Cem Ozdemir — ein biographisches Fallbeispiel

Cem Ozdemir ist Schwabe, Tiirke oder Deutscher — méglicherweise aber auch
alles auf einmal. Dariiber hinaus safl er von 1994 bis 2002 als Abgeordneter
fiir Biindnis 90/Die Griinen im deutschen Bundestag. Tatsichlich war Ozde-
mir, als er 1994 zum ersten Mal gewihlt wurde, der erste sogenannte deutsch-
tiirkische Abgeordnete im Bundestag. Und obwohl ihm seit damals noch wei-
tere deutsch-tiirkische Abgeordnete nachgefolgt sind, blieb er der bekannteste
und prominenteste unter ihnen. Sicherlich auch inspiriert durch diese Promi-
nenz hat er trotz seiner erst 37 Jahre bereits eine Autobiographie verdffent-
licht.

Im folgenden will ich nun diese Autobiographie untersuchen und heraus-
arbeiten, wie Ozdemir seine verschiedenen Identititen formuliert und mitein-
ander in Einklang bringt. Anders formuliert will ich untersuchen, wie Cem
Ozdemir diverse Identifikationsebenen fiir die Produktion einer eigenen Sub-
jektivitat nutzt.

Ozdemirs Buch triigt den Titel Ich bin Inlinder — ein anatolischer Schwa-
be im Bundestag (Ozdemir 1997). Schon diese Aussage des Titels zeigt, wo-
hin die Reise geht: Durch das Wortspiel mit dem allseits bekannten Terminus
Ausléinder, den Ozdemir mit dem neuen Prifix In- versieht, bricht er die ho-
mogenisierenden Tendenzen in Debatten um Auslidnder, Immigration, und
kulturelle Differenz auf. Ich werde diesen Punkt spéater nochmals aufgreifen.

Zuniichst ist es hilfreich, wenn wir uns Ozdemirs Erzihlung mit etwas Ab-
stand betrachten, um einiges iiber ihren Zweck zu erfahren. Das Buch ist in
zwei stilistisch grundverschiedene Teile unterteilt. Im ersten Teil schildert
Ozdemir seine Kindheit und Jugend in Bad Urach (ebd.: 9-71). Er beschreibt
diese Zeit als eine sehr schone, wohlbehiitete Kindheit in der er als Schwabe
aufwuchs — trotz der tiirkischen Herkunft seiner Eltern. Nur selten warfen ras-
sistische oder xenophobe Erlebnisse kleinere Schatten auf diese ansonsten
gliicklichen Kindstage.

Im zweiten Teil des Buchs dndern sich Stil und Inhalt der Erzdhlung dann
merklich. Ozdemir beschreibt hier sein Leben als Politiker bei den Griinen
(ebd.: 72-284). Hier erldutert er unter anderem den Einfluss, den Debatten
iiber ethnische Zuschreibungen in Deutschland auf ihn selbst und seine Positi-
on in der Griinen-Partei hatten. Da sich diese Debatten auf nationaler Ebene
abspielen, entfernt sich Ozdemir von der regionalen, schwibischen Ebene, auf
der der erste Teil basiert. Ich will nun den Faden von Ozdemirs Erzihlung an
der Stelle aufnehmen, als er gerade dabei ist, sich fiir den Umweltschutz und
die Politik im allgemeinen zu interessieren.

84

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

Der Politiker

Ozdemirs Engagement bei den Griinen entwickelte sich aus seinem jugendli-
chen Interesse fiir den Umweltschutz (ebd.: 44-48). Zu dieser Zeit — in den
spiten 1970ern — begannen die Umweltschutzbewegung und die Griinen gera-
de in Deutschland FuB zu fassen. Ozdemir wurde wohl vor allem vom Radi-
kalismus, mit dem die Griinen ihre umweltpolitischen Themen vertraten, an-
gezogen. Er selbst bezeichnet sich in der Biographie zu dieser Zeit als {iber-
zeugten ,,Fundi“. Er engagierte sich zundchst in seiner Heimatstadt Bad Urach
fiir den Umweltschutz und kam erst nach und nach mit den Griinen in Reut-
lingen, der nichsten Stadt mit einem Kreisverband der Partei, in Beriihrung
(ebd.: 50-51).

Es ist wichtig zu betonen, dass Ozdemir nicht {iber die Multikultischiene
zu den Griinen kam, sondern iiber sein Engagement fiir die Umwelt. Er inter-
essierte sich zu Beginn wenig fiir die griinen Positionen in Auslédnder- und
Immigrationsfragen. Erst sehr viel spiter wurde er mehr oder weniger ge-
zwungen, der Experte seiner Partei auf diesem Gebiet zu werden.

Tatsichlich wurde Ozdemir durch ein recht negatives Erlebnis auf die
Multikultischiene gebracht (ebd.: 113-126). 1994 war er der aussichtsreichere
von zwei Bewerbern auf einen sicheren Listenplatz fiir die Bundestagswahl im
Wahlkreis Tiibingen. Sein Rivale setzte jedoch recht geschickt das Mittel des
Rufmords ein, um Ozdemir bei den Mitgliedern des Tiibinger Wahlkreises zu
diskreditieren. Er wurde wahlweise als Kollaborateur des tiirkischen Geheim-
diensts, als Mitglied der PKK, oder als Sympathisant der Alevis dargestellt.
Das Resultat war, dass Ozdemir gegen seinen Mitbewerber die interne Wahl
verlor. Er musste schlieBlich nach Ludwigsburg ausweichen, wo er mit offe-
nen Armen empfangen wurde (ebd.: 127).

Dieses Erlebnis machte es fiir Ozdemir sehr deutlich, dass er als Deutsch-
Tiirke wahrgenommen wurde und dass ihn diese ethnische Zuschreibung in-
teressant machte. Besonders in den ersten Monaten seiner Zeit in Bonn war
das Medieninteresse am | tiirkischen Abgeordneten Cem Ozdemir* gewaltig.
Als erster Deutsch-Tiirke im Parlament wurde er als eine Raritdt betrachtet
und wie ein Wanderpokal von Medienanstalt zu Medienanstalt weitergereicht
(ebd.: 132-139).

Insbesondere die tiirkischsprachige Presse in Deutschland feierte Ozde-
mirs Wahl als einen groBartigen Erfolg (ebd.: 210-221). Jedoch hatte gerade
dieser Teil der Presse Verstindnisprobleme mit Ozdemirs Positionen, was an
der immer noch sehr starken Dominanz der Tiirkei in diesen Medien, wie z.B.
der kemalistisch orientierten sowie staats- und militdrnahen Zeitung Hiirriyet,
lag. Durch seine hiufigen Hinweise auf Menschenrechtsverletzungen und die
Rolle des tiirkischen Militéirs in der dortigen Politik wurde Ozdemir in diesen
Presseorganen sehr schnell zum Verrdter und Erzfeind. Dariiber hinaus
mochte dieser Teil der Presse es ganz und gar nicht, dass Ozdemir die
Deutsch-Tiirken wiederholt dazu aufrief, sich in ihrer neuen Heimat zu enga-
gieren, die Staatsbiirgerschaft anzunehmen und sich so einzumischen, wie er

85

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

es getan hatte. Angesichts dieser Aussagen stempelten diese tiirkischsprachi-
gen Medien in Deutschland, Hiirriyet vorneweg, zum Verrdter an der tiirki-
schen Sache — was immer sie darunter auch verstehen mochten.

Ahnlich gelagert war Cem Ozdemirs Verhiltnis zur deutschen Presse. Die
deutschen Medien schienen nicht zu begreifen, dass er im deutschen Bundes-
tag saB. Er musste wiederholt die Frage beantworten: ,,Ja, Herr Ozdemir, was
sind Sie denn jetzt, sind Sie mehr Tiirke oder mehr Deutscher?* (ebd.: 9). Um
auf solche Fragen eine Antwort geben zu kénnen, musste Ozdemir eine Stra-
tegie entwickeln. Er musste sich damit auseinandersetzen, dass er aufgrund
der Herkunft seiner Eltern anders war. Als Politiker musste er kurze und grif-
fige Antworten parat haben, um Fragen wie diese parieren und gleichzeitig
seine Ziele und Vorstellungen vermitteln zu konnen. Er erldutert diesen
Denkprozess in der Einleitung seiner Biographie in folgendem Zitat:

,lch mufite selbst lange Zeit tiberlegen. Irgendwann hie3 es im Freundeskreis ein-
mal: Der Cem, der ist ,Zufalls-Tiirke‘. Wie wire einer, der als ,richtiger Tiirke
durchginge? (...) Bei einer Podiumsdiskussion wendete sich der CSU-Politiker und
chemalige Bonner Staatssekretir Eduard Lintner einmal mit den Worten an mich:
,Ihre Landsleute..., und wollte zu einer Ausfithrung iiber die Tiirken in der Bundes-
republik anheben. Mein Einwurf: ,Sie sind mein Landsmann, Herr Lintner, sorgte
fiir eine gewisse Verwirrung im Ausdruck meines Mit-Diskutanten. (...)

Dabei war diese Frage fiir mich nie ein Thema gewesen. Was bin ich? Sie erinnern
sich an die Sendung aus der geruhsamen Zeit des Monopols der Offentlich-
Rechtlichen? (...) Wer sind sie? Gestatten, Ozdemir, Diplom-Sozialpadagoge, gebo-
ren in Bad Urach, wohnhaft in Ludwigsburg, Mitglied des Deutschen Bundestages
fiir Biindnis 90/Die Griinen. Reicht nicht?

Ich bin deutscher Staatsbiirger tiirkischer Herkunft. Das Schwibische ist mir noch
ndher als das Deutsche, und mit der tiirkischen Herkunft ist es ebenfalls so einfach
nicht. Auch ,Einwanderer‘, die nach dem Wérterbuch der fortschrittlichsten Multi-
kulturalisten vermeintlich korrekte Bezeichnung, trifft den Kern nicht. Ich bin zwar
gut zu Ful}, aber ich bin nie eingewandert, sondern hier geboren. Langsam kristalli-
sierte sich als Antwort auf die Identifikationsfrage dann der ,tlirkische Schwabe*
heraus. Aber ,Tiirke‘ war auch in dieser Kombination nicht passend. (...) Ich komme
von der Schwibischen Alb. Also schien mir schlieBlich ,anatolischer Schwabe“ die
treffendste Beschreibung® (Ozdemir 1997: 9-11).

Dies scheint mir ein Beispiel fiir eine recht komplizierte Identitdtsfindung.
Aber warum so kompliziert? Warum macht sich Ozdemir die ausfiihrliche
Miihe den eher ungewohnten und ungebrduchlichen Terminus des ,,anatoli-
schen Schwaben® zu entwickeln? Ein genauerer Blick auf die Terminologie
scheint mir angebracht, um Licht in dieses Dunkel zu bringen.

Deutsch-Tiirke oder anatolischer Schwabe?

Um die Gruppe, um die es hier geht, zu bezeichnen, ist heute der Terminus
,.Deutsch-Tiirken® weit verbreitet. Manchmal werden die beiden Elemente
auch in umgekehrter Reihenfolge zusammengefiigt — als Tirkisch-Deutsche.
Abgesehen von solchen kleineren Variationen hat der Terminus allerdings ei-

86

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

ne weitreichende Akzeptanz gefunden — sowohl in der wissenschaftlichen Li-
teratur als auch im téglichen Gebrauch (vgl. Caglar 1994, 1997). Dabei hat
Ayse Caglar den Begriff zunéchst in der wissenschaftlichen Literatur hoffahig
gemacht (Caglar 1994) und ihn etwas spéter in deutlichen Worten als ein typi-
sches Beispiel fiir kulturelle Hybriditdt und Bindestrichidentitdten kritisiert
(Caglar 1997).

Wie das Zitat oben gezeigt hat, folgt Cem Ozdemir diesem Brauch jedoch
nicht. Statt deutsche und tiirkische Elemente seiner Identitdt in dem Begriff
,Deutsch-Tirken” als eine Art Klammer zusammenzufassen, transponiert er
seine Identitdtsfindung auf die regionale Ebene. Als anatolischer Schwabe
kommuniziert Ozdemir klar seine personliche Wahl: Das Nomen ,,Schwabe*
symbolisiert seine Zugehorigkeit zu dieser Region; das Adjektiv ,,anatolisch*
qualifiziert und kompliziert diese Wahl, indem es seinen familidren Wurzeln
Rechnung trégt.

Dies ist selbstverstindlich keine reine Frage der Terminologie. Vielmehr
haben die Termini, die in diesem Kontext verwendet werden, weitreichende
Konsequenzen. Dabei liegt der Unterschied zwischen dem {iiblichen Terminus
,Deutsch-Tiirke™ und dem eher ungewo6hnlichen des ,,anatolischen Schwa-
ben‘ auf zwei Ebenen.

Zunichst vermittelt der Begriff ,,Deutsch-Tiirke* ganz spezifische Vor-
stellungen davon, was es heil3it, deutsch oder tiirkisch zu sein. Oberflachlich
betrachtet, deutet der Begriff auf Offenheit, Flexibilitdt, und Variabilitét hin,
doch tatsdchlich beruht der Begriff auf zwei zusammengewiirfelten Elemen-
ten, die essentialistisch und homogenisierend in Bezug auf Identitdt und Kul-
tur sind. ,,Deutsch-Tiirke* bricht nicht mit diskursiven Praktiken, die das An-
derssein betonen, indem sie darauf verweisen, was es bedeutet, Deutscher
oder Tiirke zu sein. Der Terminus schreibt die Grenzen kultureller Identitét
fest und durch seinen Gebrauch werden diese Grenzen bestitigt (vgl. Caglar
1997). In klarem Gegensatz dazu vermeidet Ozdemirs Begriff des ,,anatoli-
schen Schwaben® diese essentialistische Grenzziehung um den Deutschen mit
tirkischer Herkuntft.

Zum Zweiten ist ,,Deutsch-Tiirke* eine der zuletzt viel gepriesenen Binde-
strichidentitdten. Damit wird keine klare Aussage vermittelt, wo der Bezeich-
nete seine Zugehorigkeit verankert. Es ist in der Tat das Fehlen einer solchen
Aussage, das den Begriff tiberhaupt erst wertvoll macht. Wiirde der Terminus
diese Aussage treffen, wiirden wir ihn als durch und durch essentialistisch be-
trachten. In seiner Bedeutung fiihrt der Begriff also auf kulturelle Hybriditét
und In-betweenness hin — zwei der gingigsten Mode- und Schlagworte in
kulturwissenschaftlichen Debatten der 1990er Jahre. Fiir Cem Ozdemir selbst
scheint der Begriff allerdings seinen Zweck nicht zu erfiillen. Insbesondere
das Fehlen einer klaren Aussage der Zugehorigkeit und seine Offenheit ma-
chen den Begriff fiir Ozdemir wertlos und veranlassen ihn, eine andere Wahl
zu treffen. Im Gegensatz zum Deutsch-Tiirken 16st der Begriff anatolischer
Schwabe fiir Ozdemir den Konflikt: Der Terminus kommuniziert gleichzeitig
seine klare Zugehorigkeit zur deutschen Gesellschaft und erlaubt es ihm — als

87

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Anhang sozusagen — auf seine spezifische Familiensituation hinzuweisen.
Schwabe zu sein ist sicherlich eine sehr eigenartige Form ein Deutscher zu
sein — aber selbst die deutschtiimlichsten Nationalisten konnen kaum etwas
dagegen haben. Dariiber hinaus kommuniziert der Terminus Ozdemirs fami-
lidre Wurzeln in Anatolien.

Mit dem Begriff des anatolischen Schwaben vermeidet Cem Ozdemir also
die Sprache des dominanten gesellschaftlichen Diskurses in Deutschland {iber
Immigranten und Auslédnder. Indem er den essentialistischen Fragen aus-
weicht, ob er denn nun Deutscher oder Tiirke sei, vermeidet er es gleichzeitig,
dass das kolonialistische Bild des ewigen Anderen — des Tiirken — auf ihn
projiziert werden kann. Seine Strategie der Identitdtsfindung ist dabei beson-
ders geschickt weil sie zwei sehr verschiedene Ziele auf einmal erreicht.

Zuniichst gewinnt Ozdemir durch die Vermeidung der Begrifflichkeiten
des dominanten Diskurses ein wertvolles MaB an Freiraum zur Suche nach ei-
genen Identitdten, das er innerhalb des dominanten Diskurses niemals haben
wiirde. AuBlerdem verankert er seine Identitét auf regionaler Ebene. Das heifit,
er definiert seine Identitdt auf einem Gebiet, das politisch wenig umkampft ist
—um Schwabe zu sein braucht man schlielich keinen Pass und auch Anatoli-
en ist ein recht dehnbarer Begriff.

Als anatolischer Schwabe hat sich Cem Ozdemir also eine Basis geschaf-
fen, die fest auf dem Fundament einer regionalen Identitdtsfindung ruht. Die-
ses Fundament ergéinzt er nun mit einem weiteren Element — dem des sozial
und 6konomisch mobilen Aufsteigers. Man konnte auch sagen: dem des Cy-
ber-Okos.

Der Cyber-Oko

Ozdemirs Bekenntnis zu einer schwibischen und anatolischen Identitit kénnte
durchaus als Hinwendung zum Kleinen, Ortlichen, Lindlichen und damit zur
reinen Tradition verstanden werden. Zu einer Welt also, die sich als aus-
schlieBlich der Tradition, der Geschichte sowie deren Pflege und Erhalt ver-
haftet versteht.

Gleichzeitig dazu stellt Cem Ozdemir sich in seiner Biographie jedoch
auch als sehr aufgeklérter, moderner oder sogar postmoderner Weltbiirger dar,
was ja auch mehr dem Image des Griinen-Politikers entspricht — zumindest in
den letzten Jahren. So ist zum Beispiel der Text seiner Biographie mit Angli-
zismen durchsetzt. Da ist von Qutlaws und Loosern die Rede, wenn es um die
Benachteiligung auslindischer Kinder in deutschen Schulen geht (Ozdemir
1997: 38); die heutige Rave-Generation hort ihre Musik mit 130 beats per mi-
nute (ebd.: 92); und immer wieder verwendet Ozdemir das englische Commu-
nity wenn es um halb-ironische, halb-ernste Kommentare zum Zusammenhalt
der Einwanderer untereinander geht (ebd.: 73 und 103).

Mit diesem Stil portritiert Ozdemir sich als Mann auf der Hohe der Zeit,
der durchaus weil3, was abgeht im global village. Es ist interessant, dass dieser

88

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

hypermoderne Stil allerdings hauptséchlich im zweiten Teil seiner Biographie
vorherrscht. Im ersten Teil, wo es mehr um Ozdemirs schwibische Kindheit
geht, ist der Stil merklich gesetzter und konservativer. Auch sprachlich unter-
scheiden sich die beiden Teile also stark voneinander.

Zu Zeiten als Cem Ozdemir noch dem Bundestag angehorte, wurde das
Bild vom jungen, dynamischen Aufsteiger durch seine Website als Abgeord-
neter komplettiert (www.oezdemir.de). Der Website ist allerdings seit der An-
kiindigung Ozdemirs im Juli 2002, nicht mehr fiir den Bundestag zu kandidie-
ren, erst einmal der Stecker gezogen; derzeit steht dort zu lesen, dass sich eine
neue Site im Aufbau befindet.

Dort fand man — in oft recht selbstironischen Posen — schicke Schwarz-
weil-Bilder des Abgeordneten in modischen An- und Aufziigen neben den fiir
solch eine Website iiblichen Rubriken — eine kurze Biographie, Ozdemirs Re-
den im Bundestag, ein paar Online-Spiele, ein paar politische Grundsatzerkla-
rungen und Informationen zum Wahlkreis Ludwigsburg. All das war in einer
dezenten, weich geténten Schwarzwei3kulisse gehalten, in die in unregelma-
Bigen Abstinden Bildausschnitte eingebunden waren. Als polyglotter Mensch
konnte man die Site wahlweise in Englisch, Deutsch oder Tiirkisch durch-
bléttern.

Alles in allem also eine duBerst professionelle Cyberprésentation oder, wie
der New Economy-Connoisseur sagen wiirde: ein gelungener Webauftritt. Nur
bei einigen ilteren Urlaubsbildern von Ozdemir wurden die schwibischen
Waurzeln wieder sichtbar, und mit einigen Links konnte man sich auf schwébi-
sche Seiten im Internet begeben.

Cem Ozdemirs vergangenheitsbezogene Identifikation mit einer Region
im Kontrast zu diesem sehr zukunftsorientierten Auftreten im zweiten Teil
seiner Biographie und auf seiner Website hat etwas Paradoxes. Ich denke al-
lerdings, dass diese verschiedenen Identifikationsebenen sich ergénzen sollen
und dass die regionale Vergangenheit und die weltménnische Zukunftsorien-
tierung letztlich zwei Seiten derselben Medaille sind. Denn zusammen ge-
nommen produzieren beide fiir Ozdemir eine wertvolle und wichtige Subjek-
tivitdt in der Gegenwart.

Mit dieser Strategie vermeidet es Cem Ozdemir, sich auf die Ebene des
dominanten Auslidnderdiskurses in Deutschland zu begeben und auf dieser
Ebene eine Identitdt zu finden, die seine Subjektivitit definiert. Mit den bei-
den Elementen des Regionalismus — im Europa der Regionen in jiingster Zeit
ja wieder sehr en vogue — und des aufgeklarten Weltbiirgers umgeht er den
dominanten Diskurs und gewinnt dabei Raum und Freiheit fiir eine Subjekti-
vitit jenseits dieses Diskurses. Der dominante Diskurs wiirde ihm eine klare
entweder-oder-Aussage abverlangen, bei der er sich entscheiden miisste, ent-
weder Deutscher zu sein — mit Haut und Haar — oder eben Tiirke. Ozdemir
weigert sich also, in die ihm vom dominanten Diskurs zugedachte Rolle des
Anderen zu schliipfen, in der er der ewige Tiirke wére, der als das Andere in
der deutschen Gesellschaft die deutsche Identitdt durch seine kulturelle Diffe-
renz mitdefiniert. Er weigert sich dariiber hinaus, die Sprache des dominanten

&9

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Diskurses zu {ibernehmen, indem er fiir sich eine neue Wortschépfung bean-
sprucht — die des anatolischen Schwabens. Der Titel seiner Autobiographie
bereitet diese Strategie vor: Indem Ozdemir sich als Inlinder bezeichnet,
bricht er mit dem dominanten Diskurs. Das verlangt in der Folge nach einer
Erlauterung dieses Bruchs. Es erfordert besonders einen Austausch der Ter-
mini des dominanten Diskurses (Ausldnder und Deutsch-Tiirke) durch neue
Begriffe (Inlinder und anatolischer Schwabe). Die (post)koloniale Symbolik
des dominanten Diskurses ist fiir Ozdemir nur ein Hindernis auf dem Weg zu
einer sinnvollen Selbstidentifikation und der darauf fulenden Bildung einer
fiir ihn bedeutungsvollen Subjektivitit.

In diesem Sinne bewegt sich Cem Ozdemir eindeutig jenseits kolonialer
Diskurse und der ihnen inhdrenten symbolischen Logik. Seine Selbstfindung
und seine ethnische Identifikation lassen sich am Ende nicht auf die binére
Logik zwischen Selbst und Anderem reduzieren. Ozdemirs Identifizierung ist
zwar eine Antwort auf den dominanten Diskurs, aber durch sein eigenes Han-
deln geht sie weit tiber die starren, bindren Strukturen dieses diskursiven Felds
hinaus. Cem Ozdemirs Identifikationsebenen spannen den weiten Bogen von
Anatolien bis zur schwibischen Alb und in diesem Sinne ist seine Identitéts-
findung zweifelsohne ein typisch postkolonialer Prozess.

Cem Ozdemir und die schwiibisch-anatolische
Subjektivitit

In all ihrem représentativen und identifikatorischen Facettenreichtum ist Cem
Ozdemirs Subjektivitit sehr postkolonial geprigt. Ozdemir vereint in dieser
Subjektivitit eine ganze Reihe von zum Teil widerspriichlichen Identifikation-
sebenen — regionale, nationale, kosmopolitische und transnationale — wobei er
sich dabei konsequent, geschickt und fintenreich des bindren Gegensatzes von
Moderne und Tradition bedient. Als Politiker und damit als Person des 6ffent-
lichen Lebens in Deutschland muss er das sehr bewusst tun — er muss sich
nicht nur die Identifikationsebenen erarbeiten, sondern sich gleichzeitig auch
immer als 6ffentliche Person auf diesen Ebenen reprisentieren.

Das Besondere dieser Identititsfindung liegt nun darin, dass Ozdemir sei-
ne Subjektivitdt auf recht ungewohnliche Weise erlangt, indem er namlich auf
die Unvollstdndigkeit des gesellschaftlichen Prozesses der Moderne in
Deutschland selbst verweist. Indem er sich selbst als Schwaben — wenn auch
als einen anatolisch geprigten — darstellt, umgeht Ozdemir die modernisti-
schen Anspriiche des deutschen, nationalen Diskurses, die in ihrem absoluten
Charakter fiir ihn, wie fiir jeden anderen auch, unerfiillbar wiren. Ozdemir
richtet sich allerdings nicht einfach im schwébischen Regionalismus gemdit-
lich ein — seine Strategie ist wesentlich subversiver. Durch seine Betonung der
Tradition im schwébischen Regionalismus weist Ozdemir gezielt auf die Un-
vollstindigkeit des deutschen Projekts der Moderne selbst hin und umgeht
gleichzeitig dessen Anspriiche an seine eigene Person, indem er die anatoli-

90

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

sche und schwibische Traditionen miteinander kurzschliet. Mit dieser Stra-
tegie befreit er sich zunéchst von den essentialistischen und homogenisieren-
den Fesseln, die Immigranten als den stereotypen Anderen im nationalen
deutschen Diskurs auferlegt werden. Das Regionale und die damit assoziierte
Betonung von Tradition bieten Ozdemir willkommene Fluchtpunkte fiir eine
neue Basis der Identifikation. Implizit entlarvt er damit natiirlich auch die
Funktion der Integrationsanspriiche an Immigranten in Deutschland als identi-
fikatorische Fiktionen des nationalen Diskurses.

Von einer traditional-regionalen Basis aus baut Ozdemir dann im Weiteren
die Identifikationsebenen auf, die ihn mehr mit der Moderne in Verbindung
bringen. Er re-integriert sich damit natiirlich zum Teil in genau das Feld des
nationalen Diskurses, das er zunichst bewusst umgangen hatte. Allerdings hat
er mit der Einfithrung der schwibischen Komponente die dyadische Hermetik
des nationalen Diskurses zwischen Deutschem und Anderem aufgebrochen
und kann sich mit Hilfe dieses Bruchs nun freier in diesem Diskurs bewegen:
Es bleibt ihm stets die Moglichkeit, auf die regionale Ebene auszuweichen.
Umgekehrt gilt selbstverstindlich das Gleiche: Falls Ozdemir der regionale
Mief zu dick wird, kann er jederzeit auf eine moderne Identifikationsebene
fliechen und sich der Tradition und dem Regionalismus entziehen.

Cem Ozdemir etabliert und erhilt seine Subjektivitit deshalb auch durch-
aus mittels regulativer Mechanismen in Judith Butlers Sinn. Allerdings sieht
die Konstituierung des Subjekts aus der Perspektive des Beispiels von Ozde-
mir ein wenig anders aus: Bei Butler waren es Nietzsches Wille und Freuds
Begehren, die sich selbst die Erfiillung ihrer Ziele verweigerten und damit das
Subjekt als Einheit aufrecht erhielten. In Ozdemirs Fall scheinen wir es nun
mit gleich zwei solcher Kreisldufe zu tun zu haben — einem modernen und ei-
nem traditionellen. Dabei sind beide auf die Fortexistenz des jeweils anderen
angewiesen, um sich selbst zu erhalten. Solange das Begehren nach rein mo-
dernen oder rein traditionellen Identifikationen unerfiillt bleiben, kann Ozde-
mir sich seine Subjektivitit im Spannungsverhiltnis zwischen den beiden
Ebenen bewahren. Diese beiden Kreisldufe sind stark miteinander verwoben
und konstituieren sich wechselseitig. Nur zu analytischen Zwecken stelle ich
sie hier in einer trennenden Reinheit dar, die sie in der gelebten Realitét kei-
neswegs besitzen — auch wenn Cem Ozdemir als Politiker seine Identifikati-
onsstrategien weitgehend bewusst konstruiert.

Mit seiner speziellen Form der Subjektivitit und den ihr zugrunde liegen-
den vielschichtigen Identifikationen kann man Cem Ozdemir mit Sicherheit
nicht als einen Revolutiondr bezeichnen, der dem modernen Imperativ des
cartesianischen Subjekts und der ihm innewohnenden Logik der Rationalitét
in revolutionirer Weise entgegentritt. Ozdemir arrangiert sich eher mit diesen
utopischen Vorstellungen als dass er sich ihnen entgegenstellt. Seine Strategie
verrit grofle Fantasie und viel Gespiir fiir die diskursiven Realitdten. Sie ist
aber vor allem, so scheint es zumindest, eine fiir ihn selbst erfolgreiche Strate-

gie.

91

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Das cartesianische Subjekt selbst, oft implizit als Ideal einer gelungenen
Integration fiir Immigranten dargestellt, erfahrt durch Cem Ozdemir nicht ge-
rade eine Aufwertung. Tatsédchlich also ist der Zustand des cartesianischen
Subjekt-Ideals sogar weitaus kritischer als in den Zitaten von Kristeva und
Simpson zu Beginn dieses Textes deutlich wird: Es stimmt durchaus, dass sei-
ne Majestdt, das Subjekt, sich momentan in einem recht kritischen Zustand
befindet; allerdings deutet Ozdemirs sehr selbstverstindlich wirkender Riick-
griff auf einen alten, regionalen Diskurs darauf hin, dass diese Krise nicht erst
kiirzlich entstanden ist. Vielmehr belegen die Umstdnde in diesem Beispiel,
dass es seit Beginn des Projekts der Moderne in Deutschland weitgehend beim
cartesianischen Ideal geblieben ist. Ob wir die Gegenwart nun als modern,
postmodern, oder hypermodern bezeichnen — die Trdume der Renaissance und
der Aufkldrung von einem Menschen, der primér oder gar ausschlieBlich von
seinem Denken bestimmt ist, werden sich wohl auch in absehbarer Zeit nicht
erfiillen; auch wenn diese Triume aus anderen Griinden — wie z.B. bei Inte-
grationsforderungen an Immigranten heute in Deutschland — als Wiedergénger
ein recht zdhes Ableben fristen.

Zitierte Literatur

Appadurai, Arjun (1990): ,.Disjuncture and Difference in the Global Cultural
Economy“, in: Mike Featherstone (Hg.), Global Culture — Nationalism,
Globalization and Modernity, London/Newbury Park/New Delhi: Sage
Publications, S. 295-310.

Appadurai, Arjun (1991): ,,Global Ethnoscapes. Notes and Queries for a
Transnational Anthropology*, in: Richard G. Fox (Hg.), Recapturing An-
thropology — Working in the Present, Santa Fe: School of American Rese-
arch Press, S. 191-210.

Appadurai, Arjun (1995): ,,The Production of Locality, in: Richard Fardon
(Hg.), Counterworks. Managing the Diversity of Knowledge, London:
Routledge, S. 204-225.

Bausinger, Hermann (2000): Typisch Deutsch — Wie Deutsch sind die Deut-
schen?, Hamburg: C.H. Beck.

Berman, Nina (1998): ,,Orientalism, Imperialism, and Nationalism: Karl
May’s Orientzyklus“, in: Sara Friedrichsmeyer/Sara Lennox, Sa-
ra/Suzanne Zantop (Hg.), The Imperialist Imagination. German Colonia-
lism and Its Legacy, Ann Arbor: The University of Michigan Press, S. 51-
68

Bhabha, Homi K. (1994): The Location of Culture, New York, London:
Routledge.

Butler, Judith (1993): Bodies that Matter. On the Discursive Limits of ,,Sex ",
New York, London: Routledge.

92

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

LANZ: POSTKOLONIALE SUBJEKTE

Butler, Judith (1997): Excitable Speech. A Politics of the Performative, New
York, London: Routledge.

Butler, Judith (2000a): ,,Subjection, Resistance, Resignification. Between
Freud and Foucault®, in: Walter Brogan/James Risser (Hg.), American
Continental Philosophy. A Reader, Bloomington/Indianapolis: Indiana
University Press, S. 335-351.

Butler, Judith (2000b): Circuits of Bad Conscience: Nietzsche and Freud®, in:
Alan D. Schrift (Hg.), Why Nietzsche Still? Reflections on Drama, Cultu-
re, and Politics, Berkeley, Los Angeles, London: University of California
Press, S. 121-135.

Caglar, Ayse (1994): German Turks in Berlin: Migration and Their Quest for
Social Mobility, Montreal: McGill University, unpublished Ph.D. Disser-
tation.

Caglar, Ayse (1997): ,,Hyphenated Identities and the Limits of ,Culture‘*, in:
Tariq Modood/ Pnina Werbner (Hg.), The Politics of Multiculturalism in
the New Europe: Racism, Identity and Community, London: Zed Books, S.
169-185.

Fanon, Frantz (1981 [1961]): Die Verdammten dieser Erde. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Fanon, Frantz (1985 [1952]): Schwarze Haut, weife Masken. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Foucault, Michel (1994): ,,Das Subjekt und die Macht“, in: Dreyfus, Hubert
und Rabinow, Paul (Hg.), Michel Foucault: Jenseits von Strukturalismus
und Hermeneutik, Weinheim: Beltz Athendum, S. 243-261.

Foucault, Michel (1995 [1966]): Die Ordnung der Dinge. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Freud, Sigmund (1953): Das Unbehagen in der Kultur, Frankfurt/Main: Fi-
scher.

Freud, Sigmund (1954): Zur Psychopathologie des Alltagslebens. Frank-
furt/Main: Fischer.

Freud, Sigmund (1961): Die Traumdeutung, Frankfurt/Main: Fischer.

Freud, Sigmund (1967): Gesammelte Werke Bd. XII — Jenseits des Lustprin-
zips und andere Werke aus den Jahren 1920-1924, Frankfurt/Main: Fi-
scher.

Freud, Sigmund (1994): Abrif8 der Psychoanalyse. Einfiihrende Darstellun-
gen, herausgegeben und eingefiihrt von F.-W. Eickhoff, Frankfurt/Main:
Fischer.

Friedrichsmeyer, Sara/Lennox, Sara/Zantop, Suzanne (Hg.) (1998): The Impe-
rialist Imagination. German Colonialism and Its Legacy, Ann Arbor: The
University of Michigan Press.

Friedrichsmeyer, Sara/Lennox, Sara/Zantop, Suzanne (1998a): ,.Introduction®,
in: dies. (Hg.), The Imperialist Imagination. German Colonialism and Its
Legacy, Ann Arbor: The University of Michigan Press, S. 1-32.

Kristeva, Julia (2000): Crisis of the European Subject, New York: Other
Press.

93

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Modood, Tarig/Werbner, Pnina (Hg.) (1997): The Politics of Multiculturalism
in the New Europe: Racism, Identity and Community, London: Zed Books.

Nietzsche, Friedrich (1955): Die Geburt der Tragddie, Stuttgart: Kroner.

Nietzsche, Friedrich (1973 [1873]): ,,Uber Wahrheit und Liige im auBermora-
lischen Sinne®, in: Nietzsche Werke. Kritische Gesammtausgabe, heraus-
gegeben von Giorgio Colli und Mazzino Montinari. Bd. 2 (3). Berlin/New
York: Walter de Gruyter, pp. 367-384.

Ozdamar, Emine Sevgi (1998): Mutterzunge, Koln: Kiepenheuer & Witsch.

Ozdemir, Cem (1997): Ich bin Inlinder — Ein anatolischer Schwabe im Bun-
destag, Miinchen: dtv.

Said, Edward (1993 [1978]): Orientalism, New York: Vintage Books.

Said, Edward (1994): Culture and Imperialism, New York: Vintage Books.

Schrift, Alan D. (Hg.) (2000): Why Nietzsche Still? Reflections on Drama,
Culture, and Politics, Berkeley, Los Angeles, London: University of Cali-
fornia Press.

Senocak, Zafer (1993): Atlas des tropischen Deutschland, Berlin: Babel Ver-
lag.

Simpson, David (2002): Situatedness — Or, Why We Keep Saying Where
We re Coming From, Durham, London: Duke University Press.

Spivak, Gayatri Chakravorty (1990): The Post-Colonial Studies Reader. Inter-
views, Strategies, Dialogues, New York, London: Routledge.

Stolcke, Verena (1995): ,,Talking Culture — New Boundaries, New Rhetorics
of Exclusion in Europe®, in: Current Anthropology 36, S. 1-24.

Zaimoglu, Feridun (1996): Kanak Sprak. 24 Mif3sténe vom Rande der Gesell-
schaft, Hamburg: Rotbuch Verlag.

Zaimoglu, Feridun (1997): Abschaum. Die wahre Geschichte von Ertan On-
gun, Hamburg: Rotbuch Verlag.

Zaimoglu, Feridun (1998): Koppstoff- Kanaka Sprak vom Rande der Gesell-
schaft, Hamburg: Rotbuch Verlag.

Zaimoglu, Feridun (2000): Liebesmale, scharlachrot, Hamburg: Rotbuch
Verlag.

94

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KANAK ATTAK! HiPHOP UND (ANTI-)IDENTITATSMODELLE
DER ,,ZWEITEN GENERATION“'

Fatima El-Tayeb?

,Das ist wie zwei Sprachen zu sprechen, damit miissen wir halt irgendwie [leben].
Das ist das, was wir akzeptieren miissen: Widerspriiche. Es gibt mehr Widerspriiche
am Tag, als man glaubt. Ich représentiere Widerspruch und in HipHop ist auch viel
Widerspruch drin... Ich finde aber, das macht diese Sache so interessant, gerade weil
sie so irgendwo dazwischen rumhéngt.*

Torch, Advanced Chemistry (Menrath 2001: 117)

Vom Gastarbeiter-Diskurs zum Hybrid-Hype zum
Gastarbeiter-Diskurs...

,Border communities”, ,,Hybride Kulturen* und ,,multikulturelle Subjekte*
sind in, in den populiren Medien ebenso wie im akademischen Diskurs.> In
Deutschland verlagerte sich die Diskussion in den letzten zehn Jahren von ei-
nem problemorientierten Blick auf ,,Gastarbeiter und ,,benachteiligte Ju-
gendliche” — eine Diskussion, die von sozialwissenschaftlichen Ansétzen ge-
prégt war — hin zu einer zelebrierenden Prasentation hipper, hybrider, erfolg-

1 ,Zweite Generation™ steht hier, wie im Laufe des Texts deutlich werden wird,
fiir die relativ heterogene Gruppe derjenigen, die zwischen die strikten diskursi-
ven Modelle von ,,deutsch und ,,fremd* fallen, deutsche ,,sichtbare Minderhei-
ten, Binationale, MigrantInnen, in Deutschland Geborene ohne deutschen Pass
usw. Eine Gruppe, die als solche noch kaum wahrgenommen und benannt wird,
weswegen mir der zwar nicht wirklich zutreffende, immerhin aber gebriuchli-
che Begrift ,,Zweite Generation an dieser Stelle vertretbar und sinnvoll scheint.

2 FEine frithere Fassung dieses Textes erschien in: Eder, Angelika (2003): , Wir
sind auch da!’ Uber das Leben von und mit Migranten in europdischen Grof3-
stddten, Hamburg, Dolling und Galitz, 2003.

3 Siehe zur Definition von Hybriditdt und Multikulturalismus insbesondere die
gesammelten Schriften Stuart Halls (seit 1989) und Bhabha 2000. Zu einer
Darstellung der im anglophonen Raum kontrovers gefiihrten Debatte um diese
Begriffe: Bronfen 1997 und Breger, in: Rottger/Paul 2000.

95

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

reicher junger Autoren, Regisseure oder Rapperinnen.® Es ist zweifellos ein
Fortschritt, dass ,,Fremde* in Deutschland inzwischen in einigen Kontexten
als aktiv Handelnde statt als blole Objekte soziologischen Interesses wahrge-
nommen werden, dass das ,,Hybride®, ,,zwischen den Kulturen Stehende* als
Vorteil und Bereicherung in einer zunehmend globalisierten Welt présentiert
wird. So befindet etwa auch die faz unter der Uberschrift ,,Bastarde gewin-
nen!“ durchaus zustimmend: ,,Der Hybride, der Mischling, der Entwurzelte,
der Grenzginger, der Bastard hat Hochkonjunktur. Er verkorpert Offenheit,
Flexibilitit, Anpassungsfahigkeit, Kreativitét, eben all das, was eine globali-
sierte Wirtschaft braucht (Kresta 2001: 15). Wihrend die allgemeine Begei-
sterung fir ,,den Hybriden“ so als Fakt prdsentiert wird, herrscht jedoch
gleichzeitig merkwiirdig wenig Interesse an ihm als realem Subjekt, an den
sozialen und 6konomischen Konsequenzen der Globalisierung (einschlieBlich
der europdischen Vereinigung) fiir Gemeinschaften von Migrantlnnen und
ethnische Minderheiten in Deutschland. Das jiingste Medieninteresse an der
»zweiten Generation® scheint kaum mehr als eine erneute Objektifizierung,
eher hippes Saison-Thema als echtes Interesse an den Lebensumstdnden die-
ser neuentdeckten Gruppe.

Dieses Desinteresse iiberrascht umso mehr angesichts einer seit tiber zehn
Jahren stetig zunehmenden rassistischen Gewalt in Deutschland und Europa.
Der deutschen Debatte um diese Gewalt gelang und gelingt es, eine Beteili-
gung der (potenziellen) Opfer fast génzlich zu vermeiden.” In diesem weniger
hippen Kontext, der nichtsdestoweniger von zentraler Bedeutung fiir dieses
Land ist, verschwindet das hybride Subjekt sang- und klanglos, und alle, die
nicht in das dominante Raster des ,,Deutschen passen, mutieren wieder zum
stummen, ,,fremden® Objekt. Diese Fremdheit, so scheinbar die stillschwei-
gende Ubereinkunft, disqualifiziert es fiir einen Platz im 6ffentlichen Raum —
diskursiv und auch sonst.® Dass dieser Ausschluss aus der deutschen Debatte
weitestgehend unhinterfragt (zumindest von mehrheitsdeutscher Seite aus)
vonstatten gehen kann, hat viel damit zu tun, dass das ,,multikulturelle Sub-

4 Siehe u.a. die Beitrdge zu den Titelthemen ,,Gefédhrlich fremd. Das Scheitern
der multikulturellen Gesellschaft®, in: Der Spiegel 16 (1997); ,Fremd und
Deutsch. Warum die Integration von Auslindern Unsinn ist“, in: Spiegel
Reporter 2 (2000). AuBerdem: Kresta 2001: 15.; Bax 2001: X-XI.

5 Wenn tberhaupt daran gedacht wird, das Gesprach mit Betroffenen zu suchen,
ist es fast immer Paul Spiegel, Vorsitzender des Zentralrats der Juden in
Deutschland, der in der 6ffentlichen Debatte als einsamer Vertreter des ,,Ande-
ren” gecastet wird. Sein Versuch, dem entgegenzuwirken, indem er immer wie-
der auf die (ethnische) Heterogenitit der deutschen Gesellschaft verweist, bleibt
angesichts seiner isolierten Position im Mehrheitsdiskurs notgedrungen ohne
grofle Wirkung.

6  Siehe etwa den neugegriindeten Hamburger ,,Integrationsbeirat,” der die Aufga-
ben der am 30.6.2002 ,,verabschiedeten” Ausldnderbeauftragten iibernommen
hat. Thm gehoren zwar zahlreiche Prominente ohne jegliche Sachkenntnis an,
VertreterInnen einiger der groffiten Hamburger Migrantengruppen werden je-
doch nicht beteiligt. Dierbach 2002: 25.

96

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EL-TAYEB: KANAK ATTAK!

jekt™ in Deutschland als geschichtslos erscheint; ins Leben gerufen durch die
liberale deutsche Gesellschaft, nicht durch sein eigenes Insistieren und Resi-
stieren. Es ist nicht so, dass dieser Subalterne nicht sprechen konnte, cher ist
es die dominante Gesellschaft, die vorgibt, die barbarischen Laute nicht zu
verstehen.

Storende Stimmen I: Kanak Attak

Eine Organisation, die einiges Aufsehen verursachte, indem sie die zum
Schweigen gebrachte Stimme mitten im mainstream ertonen lieB, ist Kanak
Attak, ein loser Zusammenschluss von Migrantlnnen, zweiter Generation und
anderen. Diese zugegebenermallen vage Gruppenbeschreibung ergibt sich aus
Kanak Attaks Strategie, in der das Nicht-Festlegen auf klare Begrenzungen
und ethnische Kategorisierung bei gleichzeitiger Referenz auf gemeinsame
Erfahrungen der Ausgrenzung, mit all seinen Schwierigkeiten, Programm ist:

.| W]eil Kanak Attak eine Frage der Haltung und nicht der Herkunft oder der Papiere
ist, sind auch Nichtmigranten und Deutsche der n?>-Generation mit bei der Sache.
Aber die bestehende Hierarchie von gesellschaftlichen Existenzweisen und Subjekt-
positionen lédsst sich nicht spielerisch tiberspringen. Es sind eben nicht alle Kon-
struktionen gleich. Damit bewegt sich das Projekt zwischen auflosbaren Widersprii-
chen, was das Verhéltnis von Reprisentation, Differenz und die Zuschreibung ethni-
scher Identitdten angeht (Kanak Attak Manifest 1998).

Die Gruppe wendet sie sich gegen kulturellen hybriden Chic und ausschlie-
Benden sozialen Essentialismus als zwei Seiten derselben Medaille. Kanak
Attak kritisiert eine Identitétspolitik, die nicht nur ,,Deutsche* und ,,Migran-
ten voneinander abgrenzt, sondern auch letztere anhand dubioser Definitio-
nen von Legitimitit und Legalitdt spaltet, und présentiert stattdessen eine
,,Kanaken“-Identitit, die einerseits Minderheiten iiber ethnisierte Grenzen
miteinander verbindet, andererseits wohlmeinende mehrheitsdeutsche Kon-
strukte vom ,,ausldndischen Mitbiirger” bis zur unterdriickten Migrantin zu-
riickweist. Der Versuch, ,,zwischen auflgsbaren Widerspriichen einen strate-
gisch flexiblen, politisch wirksamen Anti-Essentialismus zu praktizieren, ge-
hort zu den interessantesten Strategien Kanak Attaks (auch wenn sich inzwi-
schen teilweise deutlicher Frust mit diesem Modell breit macht) .” Wo genau

7 ,,Am Anfang war das einer unserer meistgeduflerten Sitze: Identitdten durch-
kreuzen zu wollen. Das ist mir mittlerweile so fern, ein abstraktes Gerede, das
nirgendwohin fiihrt. Eine Selbsttduschung, in der politische Fragen so weit
subjektiviert werden, dass man glaubt, wenn man im Alltag verschiedene Iden-
titdten zuriickweist oder verwischt, habe man schon eine widerstindige Praxis.
Das ist ein Baustein, der zwar interessant sein kann, fiir sich aber nicht aus-
reicht, weil das Umbauen von Identitdten stdndig und auf allen Ebenen ge-
schieht und als solches nicht notwendigerweise widerstdndig ist. Identitdten
durchkreuzen, das tun alle” (Bojadzijev 2001: 14).

97

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

die Gruppe sich im steinigen Feld postkolonialer anti-essentialistischer Politik
positioniert, ist so nicht immer deutlich (und auch nicht konsistent), unum-
stritten war jedoch stets die zentrale Rolle, die Geschichte im Politikverstind-
nis von Kanak Attak einnimmt:

,.Eines unserer Ziele war, die Geschichte des antirassistischen Widerstands von Mi-
grantInnen zu rekonstruieren, eine ungeschriebene und auch unbekannte Geschichte.
Wir wollten eine Tradition freilegen, die zum Teil nur untergriindig gewirkt hat und
verschiittet war. Die Idee war: Wenn du eine eigene Geschichte hast, bist du macht-
voller, kannst du auf etwas verweisen, was liberliefert und angeeignet werden kann*
(Bojadzijev 2001: 14).

Entsprechend war das bisher groite Kanak Attak-Projekt eine Revue, die um
50 Jahre migrantischen Widerstand in der Bundesrepublik kreiste.® In der
breiten Offentlichkeit jedoch wird, trotz aller Berichte zum 40jihrigen Jubili-
um des Anwerbeabkommens mit der Tiirkei, diese Migrationstradition immer
noch nicht als Teil der deutschen Geschichte begriffen.

Deutschland ist (k)ein Einwanderungsland

Nur sehr langsam hat sich ein gesellschaftliches Eingesténdnis der Tatsache
entwickelt, dass Deutschland ein ,,Einwanderungsland* ist, und nach wie vor
gibt es kaum ein Bewusstsein der Tradition von Migration, die Jahrhunderte
vor den ersten ,,Gastarbeiter“-Abkommen in den 1950ern begann.9 In der ver-
gangenen Dekade war das Dogma von Deutschland als einem Nicht-
Einwanderungsland ein solch dominanter Bestandteil von Diskussionen um
Staatsbiirgerschaft, Migration und rechtsradikale Gewalt, dass es nahe liegt
anzunchmen, es sei von zentraler Bedeutung fiir das deutsche nationale
Selbstverstdndnis. Offensichtlich steht hier viel mehr auf dem Spiel als juristi-

8 Im April 2001 an der Berliner Volksbiihne. Ein dhnliches Projekt, das sich nicht
mehr nur mit Arbeitsmigration, sondern vor allem auch die Legalisierung von
Menschen ohne Aufenthaltsstatus zum Thema hatte, fand im Mai/Juni 2002 in
Berlin und Frankfurt/Main statt.

9 Ebenso sehr scheint in Vergessenheit geraten zu sein, dass im 18. und 19. Jahr-
hundert kaum ein Volk so viele ,,Zuwanderer* produzierte wie die Deutschen.
Zumindest innerhalb des wissenschaftlichen Diskurses verliert das Thema Mi-
gration jedoch langsam seinen traditionellen AuBlenseiterstatus. Trotz einiger
wichtiger Veroffentlichungen — z.B. zahlreiche Titel von Klaus J. Bade und sei-
nem Osnabriicker Institut fiir Migrationsforschung und Interkulturelle Studien;
auch: Herbert 2001; Motte/Ohliger/von Oswald 1999 — ist die Migrationsfor-
schung in Deutschland noch entwicklungsbediirftig, vor allem da Migrantlnnen
— analog zur gesamtgesellschaftlichen Haltung — nach wie vor meist lediglich
als passive Untersuchungsobjekte betrachtet werden. Wichtige Ausnahmen sind
u.a. Ha 1999; Gelbin/Konuk/Piesche 1999.

98

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EL-TAYEB: KANAK ATTAK!

sche Konstruktionen.'"” Dennoch verabschiedet Deutschland sich unbestreit-
bar, wenn auch zdgernd, von einer mono-ethnischen Nicht-Einwanderungs-
Identitdt. Die tberfillige Einfiihrung von ius soli-Elementen in das Staatsbiir-
gerschaftsrecht und der Versuch, Migration gesetzlich zu regeln (damit zuge-
bend, dass sie existiert), zeigen, dass eine Trennung von Nationalitdt und Eth-
nizitdt im deutschen Identitdtskonzept moglich ist. Die erbitterten Debatten
um diese begrenzten Zugestdndnisse an eine eher kulturelle denn biologisti-
sche Definition nationaler Identitét zeigen aber auch, dass dieser Prozess we-
der automatisch voranschreiten wird noch unumkehrbar ist (schlieflich er-
klarte der bayerische Ministerprisident und spdtere Kanzlerkandidat der
CDU/CSU Edmund Stoiber schon zwei Jahre vor dem 11. September 2001,
die doppelte Staatsbiirgerschaft gefihrde die innere Sicherheit mehr als der
Terrorismus der RAF in den 1970er Jahren)."' In der Wahrnehmung wie in
der Selbstdarstellung derjenigen, die sichtbare Produkte der verleugneten Mi-
grationsgeschichte sind, existieren der dominante Diskurs von Deutschland als
einem traditionellen ,,Nicht-Einwanderungsland* und die — oft verschiitteten —
Gegen-Diskurse einer tatsdchlichen Diversitét spannungsreich nebeneinander.
Eine Verschmelzung bzw. Transformation der Kategorien ,,deutsch® und
,fremd* wird trotz kulturalistischem Hybrid-Hype, der ja oberfldachlich genau
diese ,,Verschmelzung® feiert, kaum gedacht. Stattdessen wird eine ,,Innen-
AuBen“-Perspektive konstruiert, die Gemeinsamkeiten und Uberschneidungen
nicht zuldsst.

Traditionell beinhaltet dieses Modell auch die Etablierung geografischer
Gegensitze: dort das migrantische Arbeiterviertel, das ausschlieBlich als Pro-
blemgebiet wahrgenommen und der hier herrschenden mehrheitsdeutschen,
biirgerlichen Normalitit eines stabilen, aber von zunehmender Angst um die

10 Was genau auf dem Spiel steht, ist natiirlich eine duBerst interessante und wich-
tige Frage, deren Beantwortung an dieser Stelle jedoch nicht versucht wird, da
es mir hier um FEigendefinitionen marginalisierter Gruppen geht. Ich verweise
u.a. auf El-Tayeb 2001: 72-81.

11 Unterschriftenaktion zur Ausldnderpolitik. Union macht gegen Bonn mobil.
Stoiber: Doppelte Staatsbiirgerschaft gefdhrlicher als RAF, in: Siiddeutsche
Zeitung, 04. 01. 1999, S. 5. Wihrend Stoibers kaum noch implizite Gleich-
setzung von Migration und Terrorismus 1999 noch etwas aus dem Rahmen fiel,
ist sie im Zuge der staatlichen Reaktionen auf die Anschlidge vom 11. September
nahezu zum Gemeinplatz geworden. Die Attentate wurden weltweit zum Anlass
genommen, Biirgerrechte im Namen der ,,inneren Sicherheit” zu beschneiden
und gleichzeitig eine repressive Ausldndergesetzgebung als probates Mittel im
Kampf gegen den internationalen Terrorismus zu verkaufen. Insbesondere
moslemische Migranten stehen pauschal unter Tatverdacht. Der neue Konsens,
auf den sich das Feindbild Islam stiitzen kann, zeigt sich im europaweiten
Siegeszug rechtsextremer Parteien, deren Programm sich oft auf explizite
Ausldnder- und Islamfeindlichkeit beschrinkt, aber etwa auch darin, dass Oriana
Fallacis rassistische Hasstiraden, die einen heiligen Krieg gegen alle ,,S6hne
Allahs* halluzinieren (Fallaci 2002), sowohl in der linksradikalen ,,Bermuda‘
als auch der rechtskonservativen ,,Welt* abgedruckt werden.

99

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

ninnere Sicherheit bedrohten Mittelstandsviertels gegeniibergestellt wird.
Dies ist eine Konstruktion, die der Realitdt nicht unbedingt génzlich wider-
spricht, sie aber auch sicher nicht neutral widerspiegelt.'* In den postindustri-
ellen urbanen Zentren der kriselnden new economy wird die Kiinstlichkeit die-
ser Polarisierung zunehmend deutlich, Widerspriiche und Komplexitéten tre-
ten zutage. Im Hamburger Schanzenviertel etwa, um ein Beispiel von vielen
herauszugreifen, koexistieren Multikulti-Schick, der Yuppies und Touristen
anzieht, erfolgreiche migrantische Kleinunternehmer, Werbefirmen, radikaler
linker Widerstand, ethnische Selbstorganisation, offene Drogenszene und eine
rassistische Behordenpolitik gegeniiber pauschal als Drogendealern einge-
stuften so genannten ,,Schwarzafrikanern®, die auch von breiten Teilen der
Einwohnerschaft getragen wird. Wird das Schanzenviertel iiber die Stadtteil-
grenzen hinaus wahrgenommen, ist es allerdings zumeist allein dieser letzte
Punkt, der das Zusammenleben zu charakterisieren scheint: Nicht-mehrheits-
deutsche Bevolkerungsgruppen werden als Aullenseiter, Eindringlinge présen-
tiert, die die ausgewogene deutsche Normalitdt aus dem Gleichgewicht brin-
gen. Seien es ,,schwarzafrikanische Dealer”, die fiir das Drogenproblem ver-
antwortlich gemacht werden, oder — wie vor zehn Jahren — Roma, die fiir den
Einzug von Gesetzlosigkeit, Kriminalitdt und Gewalt standen: der angeblich
kausale Zusammenhang von ,,Problemgebiet™ und ethnischer Andersartigkeit
bleibt bestehen.'* Zwar gibt es expliziten Widerstand aus der Alternativkultur
gegen diese Ausgrenzung, die Auflensicht bleibt dennoch bestehen. Auch in
der ,,anti-rassistischen” linken Szene mangelt es an ,,.Dialogkultur®; die tat-
sdchliche Verschiebung der Grenzen, die reale Pluralitiat wird nicht gespiegelt.

Storende Stimmen II: HipHop und nationale Identitiit

Menschen, die zwar ihr ganzes oder den iiberwiegenden Teil ihres Lebens in
Deutschland verbracht haben, aber dennoch nicht weil3, deutsch und christlich
sind (wenn auch vielleicht manches davon), stellen in urbanen Gebieten wie

12 Eine Renaissance erlebte dieses Modell nach der Veréffentlichung der PISA-
Studie, bei deren Vergleich der Leistungsfihigkeit von Schulkindern Deutsch-
land ausgesprochen schlecht abschnitt. Schnell wurde die Erkldrung im (zu)
hohen ,,Auslédnderanteil* an innerstédtischen Schulen gesucht. Siehe Althaus et
al. 2002.

13 Ariane Barths Artikel ,Hier steigt eine Giftsuppe auf,” in: Der Spiegel 42
(1991), tiber den ,,Terror* von Roma-Kindern im Hamburger Karolinenviertel,
filhrte zu einer langanhaltenden Auseinandersetzung innerhalb der Presse,
zunichst lokal, dann national, mit der ,,Bedrohung® durch Roma einerseits und
der medialen Konstruktion von Stereotypen andererseits. Vgl. Schroder 2000.
Im Hamburger Wahljahr 2001 berichteten die groBen lokalen Tageszeitungen
fast tdglich von steigender ,,Ausldnderkriminalitidt® und ,,schwarzafrikanischen
Dealern®, damit die ,,Hamburg — Hauptstadt des Verbrechens*“-Kampagne des
spiteren Wahlsiegers Ronald Schill speisend und gleich die Schuldigen
identifizierend.

100

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EL-TAYEB: KANAK ATTAK!

dem Hamburger Schanzenviertel jedoch einen substanziellen Teil der Bevol-
kerung. Entsprechend konnte sich dort im letzten Jahrzehnt ein Gegendiskurs
entwickeln, der um eine Diaspora-Identitit kreist, die zwar den Riickbezug auf
die Herkunftsldnder (der Vorfahren) und andere diaspora communities bein-
haltet, sich aber nicht mit ihnen gleichsetzt. Stattdessen wird ein anderes Mo-
dell nationaler Identitit entwickelt, das die rund eine Million in Deutschland
geborenen ,, TiirkInnen® einschlief3t, die ca. 500.000 schwarzen Deutschen, die
zumeist als ,,AmerikanerInnen® oder ,,AfrikanerInnen” wahrgenommen wer-
den, oder die 70.000 deutschen Sinti, um nur einige derjenigen zu nennen, die
nicht mitgedacht werden, wenn ,,deutsch* gesagt wird. ,,Gegendiskurs* heif3t
hier fiir mich, dass es nicht um den Versuch von Einzelnen oder Organisatio-
nen geht, in den dominanten Diskurs zu intervenieren und sich seiner Mecha-
nismen anzupassen, sondern um eine eigenstindige Auseinandersetzung mar-
ginalisierter Gruppen, die auf der Situation in der Bundesrepublik basiert, aber
andere Bezugspunkte und Vorbilder hat.

Unter diesen wiederum nimmt die HipHop-Kultur eine zentrale Position
ein. Die erste Generation von jugendlichen Migrantlnnen organisierte sich
meist entlang ethnischer Grenzen und in traditionellen politischen Strukturen;
Gewerkschaften spielten aufgrund der Beschéftigungsstruktur eine wichtige
Rolle, ebenso (feministische) Stadtteilarbeit. Die Situation der ,,Zweiten Ge-
neration® als ,,fremd im eigenen Land®, mit einer Orientierung nicht auf ,,Her-
kunfts-“ und potenzielles ,,Riickkehrland®, sondern auf die bundesrepublikani-
sche Gegenwart, in der sie meist als Storfaktor wahrgenommen wird, schaftt
eine Affinitit zu HipHop — aufgrund der dominanten Rolle, die Rap innerhalb
der internationalen Jugendkultur spielt, aber auch, weil er ein direktes Produkt
der beschriebenen urbanen Situation ist. Gruppen wie die afro-italo-deutschen
Advanced Chemistry, Pioniere nicht nur des deutschsprachigen HipHop, son-
dern mit ,,Fremd im eigenen Land“ von 1992 auch des Diskurses, um den es
mir hier geht, benutzten das synkreti[stische Potenzial des HipHop, um eine
geleugnete Identitit zu benennen.'* Aufbauend auf der afro-amerikanischen
Widerstandstradition, ist HipHop ein Produkt der Interaktion verschiedener
communities of color, kreative Reaktion auf die zunehmende Subproletarisie-
rung der, in der Hauptsache nicht-weillen, innerstiddtischen Bevolkerung in
den USA." Nun zeigt sich sicher gerade in der Geschichte der Popularisie-
rung afro-amerikanischer Musik, dass die Aneignung eines Musikstils keine

14 Synkretismus fokussiert im Gegensatz zum Hybriditdtsmodell, in dessen
Gespaltenheitstopos auch immer Ankldnge an die ,tragic mulatto“-Tradition
mitschwingen, auf das kreative Potenzial von Verschmelzungsprozessen. Siehe
u.a. Hall/Morley/Kuan-Hsing 1996 und Bronfen 1997.

15 In den USA fiihrten die Massenabwanderung der Industrie, umfassende Kiir-
zungen im Sozialbereich und wachsende Einnahmeverluste der Kommunen
durch die Abwanderung des Mittelstands in die Vororte in den 1980ern zu einer
Verelendung der innerstddtischen Bevolkerung, die wiederum von der Gesamt-
gesellschaft mehr oder weniger abgeschrieben und sich selbst iiberlassen wurde.
Vgl. Kelly 1997.

101

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Identifizierung mit seinen urspriinglichen Inhalten verlangt. Die Moglichkei-
ten, die HipHop fiir Deutschland bot, liegen jedoch auf der Hand: der Aus-
schluss der Nicht-Mehrheitsbevolkerung aus dem gesellschaftlichen Diskurs
ist hier besonders extrem. HipHop bot eine Plattform fiir Marginalisierte und
schuf so ein Bewusstsein der gemeinsamen Lage. Advanced Chemistry bezie-
hen sich im Covertext ihrer zweiten Single, ,,Welcher Pfad fiihrt zur Ge-
schichte” (1993), explizit auf diese urbane Diaspora-Tradition und versuchen
gleichzeitig, bisher noch nicht als Gemeinschaft gedachte Gruppen in
Deutschland in diese Tradition einzuschlieen:

»Jeder Aktivist und jede Aktivistin der heutigen HipHop-Szene, ob in Bremerhaven
oder Brooklyn, steht in der Tradition der Zulu Nation, ganz gleich, ob er oder sie es
anerkennt oder nicht (...). In New York waren die Innovatoren dieser Kultur tiber-
wiegend Afroamerikaner, Jamaikaner, Haitianerinnen, Puertorikaner ... Es ist kein
Zufall, daB sich auch in Deutschland wegen des rebellischen Inhalts dieser Kultur
gerade viele Schwarze Deutsche, Tiirken und Kurden, Jugoslawen, Roma und Sin-
ti... angesprochen fithlen und HipHop praktizieren (...). [D]ie Message sollte klar
sein: (...) Wir gehen unseren eigenen Pfad!*'®

Postethnische Perspektiven: HipHop als politische Praxis?

Kanak Attak ist aus dieser Tradition entstanden. Dass die Gruppe in den Me-
dien und der mehrheitsdeutschen linken Szene gerne als intellektuelle Kopf-
geburt dargestellt wird, hat sicher viel mit der deutschen Auseinandersetzung
mit Postcolonial Studies, Queer Theory und Subaltern Studies zu tun. So sie
denn iiberhaupt stattfindet, ist sie meist streng akademisch, ohne Bezug zur
bundesdeutschen Realitit.'” Dass diese Theorien urspriinglich dazu dienten,
praktische ,,nicht-intellektuelle” Widerstandsformen zu beschreiben, bleibt so
weitestgehend unberticksichtigt, da die ,,Bezugs-Community*, um deren Wi-
derstandspraxen es geht, nicht vorhanden ist (bzw. nicht als solche wahrge-
nommen wird). Das Modell Kanak Attak, dem die Kenntnis der genannten
Theorien deutlich anzumerken ist, setzt sie dagegen in einen kritischen Bezug
zu politischen Aktionsformen, so einerseits die Theorie-Praxis-Dichotomie
zumindest ansatzweise tiberwindend, andererseits zu Formen greifend, die zu
den Urspriingen zuriickfithren, von denen sich die Theorie teilweise deutlich
entfernt hat. Das Verhéltnis zu diesen nicht traditionell linken Aktionsformen
bleibt dabei allerdings ambivalent:

16 Die Zulu Nation wurde von Afrika Bambaataa, einem der ,,Viter* des HipHop,
1973 als Selbsthilfe-Organisation fiir Jugendliche in der South Bronx gegriindet.
Inzwischen ist sie international aktiv und versucht, unter HipHop-Fans ein Be-
wusstsein der Geschichte und politischen Bedeutung (ihrer Version) der
HipHop-Kultur zu verbreiten. Siehe: www.zulu-family.de.

17 Natiirlich gibt es Ausnahmen von dieser Regel, so Breger 2000; siche auch
Quaestio 2000 und Gelbin et al. 1999.

102

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EL-TAYEB: KANAK ATTAK!

,,Die Instrumente klassischer Antirassismuspolitik in Deutschland sind aus unserer
Sicht gescheitert. Sie sind langweilig, bringen Leute nicht zusammen und wirken
nicht gerade politisch motivierend (...). Wenn wir eine Maxi CD machen, machen
wir das nicht, weil wir denken, es ist Pop und es ist hiibsch, sondern wir wollen dar-
tiber Leute erreichen, die es nicht gewohnt sind oder es nicht besonders aufregend
finden, in der taz unser Manifest zu lesen. Das heift, es ist auch der politischen Si-
tuation geschuldet, dass man sich unterschiedlicher Instrumente bedient.“ (Ayata
1999: 3)

Die Ambivalenz ist verstdndlich: Einerseits bedingte die im Westen vorherr-
schende Prioritit des schriftlichen Diskurses seine zentrale Stellung in der
Konstruktion von Machtpositionen, den Ausschluss von Minderheiten aus
seinem Kanon und die gleichzeitige Verlagerung von Widerstand auf nicht-
schriftliche Diskursformen.'® Andererseits erlauben kulturelle Aktionsformen
— Musik, Tanz, Grafitti — die Identifikation von Minderheiten mit Korper,
Emotion und Exotik. Die auf den ersten Blick vorhandenen Unterschiede —
hier intellektuelle, postmoderne, Kategorien hinterfragende Kanak Attak-
Aktivistinnen, dort a-politische, anti-intellektuelle Macho-HipHopper — sind
dennoch weniger absolut, als es scheinen mag. Wobei ich betonen muss, dass
es mir hier nicht um HipHop als Kultur oder Rap als Musikrichtung geht, son-
dern um bestimmte Identitdtsmodelle, die im deutschen HipHop entwickelt
werden und die sich vom amerikanischen Vorbild 16sen, indem sie sich auf
die politische und soziale Situation in der Bundesrepublik beziehen und eben-
so wie Kanak Attak eine offene, inklusive Gruppenidentitit entwerfen, die
eher auf einer gemeinsamen Interessenlage beruht als auf ethnischer Herkunft.
Die Konstruktion von Identitit iiber die Wiederaneignung einer unterdriickten,
verdringten Geschichte ist hier wie dort von zentraler Bedeutung, wird als
Voraussetzung gesehen, der Fremdbestimmung und -kategorisierung durch
die Mehrheitsgesellschaft offensiv begegnen zu konnen. Gleichzeitig geht es
darum, diese Identitdt erstmals zu formulieren und tiber den Dialog zu pro-
blematisieren.'® Dazu Linguist von Advanced Chemistry:

,Es gibt in Deutschland Angehorige von Minderheiten. Es gibt Minderheiten mit
deutschem PaB. Das bin ich zum Beispiel als schwarzer Deutscher. Es gibt Minder-
heiten in diesem Land ohne deutschen Pal3. Das sind zum Beispiel Deutschtiirken —
ich sage bewufit Deutschtiirken — das sind Deutschjugoslawen, Deutschmarokkaner,
wer auch immer. Aber wir gehoren alle in einen Topf. Wir sind alle von Rassismus
betroffen, nicht von Ausldnderfeindlichkeit. Ich bin von Rassismus betroffen, habe
aber das Gliick, dal ich wenigstens nicht aus diesem Land rausgeschmissen werde.

18 Das ist natiirlich eine sehr verkiirzte Darstellung, die nicht behaupten will, dass
es jemals eine homogene Position des Widerstands gab. Zu den Emanzipations-
strategien von Minderheiten im Westen gehorte immer auch der Versuch des
Beweises, fiir eine Teilnahme am kanonisierten Diskurs qualifiziert zu sein.

19 Natiirlich gibt es auch im deutschen HipHop andere Modelle, die explizit auf ei-
ne , tiirkische®, ,,italienische etc. Identitédt der der ,,Zweiten Generation™ ange-
horenden KiinstlerInnen rekurrieren, genauso wie es politische MigrantInnenor-
ganisationen gibt, die ethnische Identitdtspolitik als Basis ihrer Arbeit sehen.

103

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Andererseits gibt es fiir mich keine Gesetze, die meine Rechte verteidigen als Min-
derheit” (Advanced Chemistry 1993: 16).

Dass die Eigendefinition der Objekte des Multikulturalismus-Diskurses bei ih-
ren mehrheitsdeutschen Fiirsprechern durchaus nicht unbedingt auf Begeiste-
rung stoft, bekamen auch Advanced Chemistry zu spiiren, nachdem sie
,Fremd im eigenen Land®, das erste deutsche HipHop-Stiick, das den hiesigen
Alltagsrassismus gegen Migrantlnnen und deutsche ethnische Minderheiten
beschreibt, veroffentlicht hatten:

,Das Verriickte ist, dall wir natiirlich einerseits von Leuten, die ideologisch entge-
gengesetzt, also rechts sind oder konservativ, angegriffen werden. Dall das denen
natiirlich nicht ins Bild pafit, wenn ein Schwarzer seinen griinen Pal} in die Kamera
hilt und dann offensiv sagt, da3 er Deutscher ist. Andererseits aber, und das ist das
Verriickte daran: Leute, die sich fiir sehr links halten, glauben, dafl wir uns dadurch
distanzieren wollen von solchen Minderheiten in Deutschland, die keinen griinen
Pal} haben. Der Vorwurf kam sehr oft“ (ebd.).

Ahnlich ablehnende bis herablassende Reaktionen auf explizit politische Rap-
per, inklusive dem ,karitativen HipHop-Kollektiv*“ Brothers Keepers (Musik
Express), sind nach wie vor an der Tagesordnung.”” Sicher ist das zum Teil
ein fir die mehrheitsdeutsche Linke typisches Abgrenzen von Territorien,
nach dem Motto: ,,Ihr kénnt die Soul Rebels sein, aber die politische Analyse
iiberlasst bitte uns.” Letztendlich geht es aber auch hier um den Versuch, am
tradierten Diskurs einer homogenen deutschen Identitdt festzuhalten, der die
ebenso homogene Gruppe der ,,Auslidnder gegeniibergestellt wird. Da das
vorherrschende Nationalitidtsmodell auf klare Grenzen angewiesen ist, wird
der betriachtlichen Gruppe innerhalb der deutschen Bevolkerung, die auf der
Basis von legalen und/oder sozialen Konstruktionen von ,,Deutschsein aus-
geschlossen bleibt, eine ,,Fremdheit zugeschrieben, die die durch diese
kiinstliche Trennung hervorgerufenen Spannungen aus der Mitte der Gesell-

20 Brothers Keepers, auf Initiative von Adé und Don Abi Odukoya gegriindet, ist
ein Zusammenschluss einiger der populérsten afro-deutschen Rapper. Mit dem
Song ,,Adriano (Letzte Warnung)“ — dem von Skins ermordeten Alberto
Adriano gewidmet — der Widerstand gegen rassistische Gewalt ankiindigt, er-
reichten sie nicht nur die Spitze der Charts, sondern schafften es auch, die strikte
Trennung zwischen kulturellem Hybrid-Hype auf der einen und politischer
Ausgrenzung von Nicht-Mehrheitsdeutschen auf der anderen Seite zu durch-
brechen. ,,Letzte Warnung* thematisiert explizit Rassismus in Deutschland —
aus der Sicht der Betroffenen. Das ist zwar nichts Neues, Fresh Familee, Skills
en Mass oder Afrob haben das schon frither getan. Neu ist aber, dass es den im
Projekt zusammengeschlossenen Kiinstlern explizit darum ging, ihre Popularitét
zu nutzen, um in die politische Debatte einzugreifen (und zwar iiber die musi-
kalische Ebene hinaus, so ist u.a. kontinuierliche Jugendarbeit geplant) — und
dass der Plan aufging: Das Medienecho iibertraf das iibliche Interesse an
politischem HipHop bei weitem. Das hat mit der Popularitit der Beteiligten zu
tun und dem zunehmenden mainstream-Erfolg von HipHop. Es spiegelt viel-
leicht aber auch ein sich wandelndes deutsches Nationalbewusstsein wider.

104

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EL-TAYEB: KANAK ATTAK!

schaft auf die Korper derjenigen projiziert, die das Bild stéren. Die Briiche
bleiben bestehen, sollen aber gefilligst von den Betroffenen selbst gekittet
werden. So werden in der juristischen Definition von Nationalitét in Deutsch-
land geborene ,,Auslédnder” und deutsche ethnische Minderheiten voneinander
getrennt, denn auf dieser Ebene ist es von entscheidender Bedeutung, ob man
die Staatsangehorigkeit seines Geburts- und Heimatlandes besitzt oder nicht.
Hinzu kommt jedoch die soziale Definition von Zugehorigkeit, die bestimmt,
wer im Alltag als deutsch wahrgenommen wird und wie das 6ffentliche Bild
von ,,Deutschland und nationale Identitédt konzeptualisiert werden. Diese so-
ziale Ebene kann, aber muss nicht mit juristischen Normen iibereinstimmen.
Generell ist es nach wie vor ein auf gewissen physischen Merkmalen beru-
hendes Bild vom Deutschen, das bestimmt, wer als solcher wahrgenommen
wird, unabhéngig von der tatsdchlichen Nationalitit. Umgekehrt bewirkt der
Besitz eines deutschen Passes keineswegs die soziale Akzeptanz derjenigen,
denen diese physischen Merkmale fehlen. Es gibt wohl keine afro-deutsche
HipHop Crew, die diese Erfahrung nicht thematisiert hitte. Samy Deluxe,
Rapper aus dem biirgerlichen Stadtteil Eppendorf in Hamburg:

,Ihr wisst, ich horte schon im Kindergarten Weisse zu mir Nigger sagen.
Jetzt nach all den Jahren wird es Zeit den Scheiss zu hinterfragen.

Denn, wenn ich mich aufregte, war fiir sie die Sache klar:

,Du bist doch kein echter Nigger, Sam, du hast doch glattes Haar!”

Aha, die Farbe reichte aus, um mich zu beschimpfen.

Doch sie wunderten [sic], dass es mich traf und es traf mich am schlimmsten.
Viele hier verstehen dies Gefiihl nicht im geringsten,

doch ich will, dass es alle kapier’n, sogar die diimmsten.

Wie oft warst denn du schon der einzig Weisse im Raum voller Schwarzer?
Noch niemals, das bezweifle ich kaum.

Und wie oft bist du kreuz und quer durchs Land gefahrn

und egal wo du hinkamst, fingen sie an dich anzustarrn. “

(Samy Deluxe feat. Brooke Russell, DJ Desue, ,,Sag mir wie es war“ auf: Brothers
Keepers, Lightkultur, Album 2001)

Das gleichzeitige Vorhandensein von Kennzeichen des ,,Deutschen* und des
,Fremden® ist inakzeptabel und muss daher diskursiv negiert werden. Dieje-
nigen, die diese Simultanitdt auszeichnet, werden fiir das Losen des untragba-
ren Widerspruchs verantwortlich gemacht; indem sie ihre ,,Fremdheit” assi-
milieren, sie als unabédnderlich akzeptieren, den hippen Hybriden spielen, in-
dem sie, kurz gesagt, eingestehen, dass sie ein ungekanntes, unerklédrtes und
unmdgliches Phdnomen darstellen.

Diese Kategorisierung erlaubt das Fortbestehen illusorischer Konzepte
von unambivalenten, reinen und statischen nationalen Identititen - im Ex-
tremfall durch die physische Entfernung derjenigen, die zwischen die angeb-
lich klaren Kategorien fallen.” Dennoch wird das diskursive Niemandsland

21 Die Abschiebung in ein ,,Herkunftsland®, das sie noch nie gesehen haben, kann
in Deutschland geborene ,,Auslidnder* theoretisch jederzeit treffen und durchaus

105

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

zwischen den Grenzen seit Jahrzehnten, wenn nicht Jahrhunderten, von
Menschen bewohnt, die sich zwischen sich angeblich ausschlieBenden Iden-
titdtskonzepten bewegen und eine Tradition schaffen, die zwar marginal,
aber keineswegs unsichtbar ist. Ein notwendiger erster Schritt zur Etablie-
rung eines einschlieBenden Modells nationaler Identitit — und zwar legal und
sozial - ist daher die Wiederentdeckung dieser Geschichte ethnischer Diver-
sitdt, die die Kiinstlichkeit nicht hybrider, sondern ,,reiner” Kulturen offen-
bart. Spitestens seitdem dem Projekt ,Brothers Keepers“ enormes, wenn
auch nicht immer wohlwollendes Medieninteresse entgegenschldgt, zeigt
sich, dass HipHop nicht nur das Potenzial hat, diejenigen zu mobilisieren,
iiber die zwar viel geredet wird, denen man aber nicht zuhdrt, sondern auch,
genau dieses Zuhoren von Seiten der Mehrheit zu erzwingen.

Ausblick: Chancen und Gefahren

Die Ausdrucksmoglichkeiten, die HipHop fiir bisher weitgehend mundtot ge-
machten Minderheiten geschaffen hat, sind in ihrer Wirkung nicht zu unter-
schitzen. Nicht nur, weil diese Minderheiten nicht mehr problemlos aus dem
offentlichen Diskurs ausgeschlossen und in die Rolle des stummen Objekts (je
nach Interessenlage als Stindenbock oder Opfer priasentiert) gedringt werden
konnen, sondern gerade auch, weil HipHop einen Dialog von Minderheiten
ermoglichen kann, ohne dass der regulierende und kontrollierende Umweg
iiber Mehrheitsdeutsche in Kauf genommen werden muss. Und in diesem
Dialog liegt die erfolgversprechendste Moglichkeit, sich gegen den europa-
weiten Aufschwung rechtsextremer, rassistischer, antisemitischer, anti-
islamischer und xenophober Krifte zur Wehr zu setzen (und nur eine derartige
Koalition bietet die Moglichkeit, aus einer Position der Stirke heraus Biind-
nisse mit anderen, auch mehrheitsdeutschen Gruppen einzugehen).

Der Erfolg birgt aber auch Gefahren. Die postmoderne Entertainment-
Kultur bedient sich exzessiv bei Subkulturen, die inzwischen zum Inbegriff
von coolness geworden sind. Mit dieser Pseudo-Offenheit bestitigt sich der
mainstream wieder als Mal} aller Dinge, wihrend VertreterInnen der Subkul-
turen selbst weiter iiber einen Mangel definiert werden: Subkultureller Chic
kann eben nur von der ,,Hochkultur® getragen werden. Subversives Potenzial
wird so zum Verkaufsmittel domestiziert. In Deutschland sind Vertreterlnnen
von Minderheiten erstmals massiv in der mainstream-Kultur prasent und ha-
ben die Chance, Inhalte selbst zu bestimmen. Die Prisenz beschrinkt sich je-
doch noch weitestgehend auf den Entertainment-Bereich, in dem Minderhei-
ten traditionell zu einer Gratwanderung zwischen Reduzierung auf systemer-

nicht nur, wenn sie straffillig geworden sind. Jéhrlich werden Dutzende, wenn
nicht Hunderte in Deutschland geborene Kinder und Jugendliche in ihnen véllig
unbekannte Lénder abgeschoben, weil ihre Eltern den Aufenthaltsstatus ver-
lieren.

106

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EL-TAYEB: KANAK ATTAK!

haltende Stereotypen und einziger Reprisentationsmoglichkeit gezwungen
sind. Tyron Ricketts, Schauspieler, Rapper und Produzent, beschreibt in
. Afro-deutsch* den Versuch, das subversive Potenzial dieser Situation auszu-
schopfen:

,»Scheil} auf die Galeere — ab jetzt mach ich Karriere!

mach den Carl Lewis Laufer, den Eddy Murphy Imitierer,
mime den Drogendealer,

spiele den Basketball- und Footballspieler (...)

Der Positivrassismusmeister nutzt Klischees zu seinem Vorteil,
macht sie zu seinem Style.*

(Tyron Ricketts, ,,Afro-deutsch®, auf: Brothers Keepers 2001)

Gefihrlich wird es dann, wenn die Klischees nicht mehr benutzt, sondern ge-
glaubt werden und etwa afro-deutsche Mittelklasse-Rapper die ,,dickhosige,
posige Dickeier Macho-Nummer“ (MC Nina) verinnerlichen, die (von) ihnen
als authentische schwarze Gettokultur verkauft wurde. Das bedeutet nicht nur
einen Verrat an der Tradition des afro-deutschen Widerstands, der in den
letzten zwanzig Jahren zu einem groBen Teil von denjenigen getragen wurde,
die im HipHop gern unter ,,schwule Médchen* subsumiert werden.”? Es heift
auch, sich an der Instrumentalisierung von Minderheiten zu beteiligen, denen
bestimmte reaktiondre Strukturen unterstellt werden, die dann als ,,authen-
tisch® (und nicht etwa Teil eines allgemeinen konservativen backlash) defi-
niert werden und so wiederum ihren Ausschluss aus dem aufgeklérten, westli-
chen Diskurs rechtfertigen.

HipHopper haben sich eine exponierte Position erkdmpft, die eine Chance
fiir die gesamte community of color bietet. Es ist zu hoffen, dass sie diese
Chance nicht vertun, indem sie konservative Positionen einnehmen, die letzt-
lich mainstream-Interessen dienen und die subversive und komplexe Tradition
verleugnen, aus der sie kommen. Denn trotz aller problematischen Strukturen
— die im Ubrigen typisch sind fiir ménnlich geprigte Jugendkulturen, vor al-
lem exzessiver verbaler Sexismus und Homophobie, und die noch problemati-
scher werden, wenn sie in politischen Aktivismus einflieBen — bleibt HipHop
die wichtigste Artikulationsform ,ethnischer AuBlenseiter und bislang der
einzige Bereich, in dem die Essentialisierung, Ethnisierung und Gettoisierung
Nicht-Mehrheitsdeutscher im offentlichen Diskurs erfolgreich durchbrochen

22 Uber diese ,,Schulhof-Coolheit* im HipHop, die ,,Madchen* und ,,schwul* als
Synonym fiir alles benutzt, was nicht den eigenen Vorstellungen von abgeklarter
Mainnlichkeit entspricht, machen sich die Hamburger ,,Fettes Brot* in ihrem
gleichnamigen Song lustig. Zentrales Element des HipHop ist eine explizite In-
tertextualitét, in der nicht nur die Musik anderer KiinstlerInnen gesampelt, son-
dern sich immer wieder, positiv wie negativ, aufeinander bezogen wird. Meist
sind die ausgetragenen Konflikte nicht unbedingt ideologischer Natur, gerade
zum Thema Sexismus und Homophobie findet aber in letzter Zeit eine ver-
mehrte Auseinandersetzung statt. Siehe neben ,,Schwule Médchen® auch ,,Dop-
pel X Chromosom™ von Nina (Nikita, 2001).

107

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

und eine dezidiert eigene Position eingebracht wird, die die géngigen Defini-
tionen von ,,.Deutschen® und ,,Ausldndern* nachhaltig durcheinander bringt.

Zitierte Literatur

Advanced Chemistry (1993): ,,,Schwarz‘ verstehen wir politisch. Die afro-
deutsche HipHop-Gruppe Advanced Chemistry iiber ihre Erfahrungen mit
alltdaglichem Rassismus, in: die tageszeitung, 25. 03. 1993, 16

Althaus, Dieter/Kraus, Josef/Gauger, Jorg-Dieter/Grewe, Hartmut (2002):
PISA und die Folgen. Neue Bildungsdebatte und erste Reformschritte,
Sankt Augustin: Zukunftsforum Politik der Konrad-Adenauer-Stiftung

Ayata, Imran (1999): , Heute die Gesichter, morgen die Arsche*, Spex 11/99

Barth, Ariane (1991): ,,Hier steigt eine Giftsuppe auf*, Der Spiegel 42/91 , 14.
10. 1991

Bax, Daniel (2001): Abschwellender Straenslang, die tageszeitung,
10.10.2001, S. X-XI

Bhabha, Homi K. (2000): Die Verortung der Kultur, Tlibingen: Stauffenberg.

Bojadzijev, Manuela (2001): Der Kanak Attak-Aha-Effekt und die Uberwin-
dung der antirassistischen Arbeitsteilung, in: aka 451, 07.06.2001, S. 14

Bojadzijev, Manuela/Vassilis Tsianos (1999): ,Mit den besten Absichten.
Spuren des migrantischen Widerstands*, iz3w 240 (September 1999).

Breger, Claudia (2000): ,,,Gekreuzt’ und queer. Uberlegungen zur Rekon-
zeptualisierung von gender, Ethnizitidt und Sexualitdt™, in: Rottger, Ka-
ti/Heike Paul, Differenzen in der Geschlechterdifferenz, Berlin: Erich
Schmidt Verlag.

Bronfen, Elisabeth (Hg.) (1997): Hybride Kulturen. Beitréige zur anglo-
amerikanischen Multikulturalismusdebatte, Tlibingen: Staufenberg.

Dierbach, Heike: Deutsche unter sich, in: die tageszeitung, 26.4.2002, S. 25.

El-Tayeb, Fatima (2001). ,,Germans, Foreigners, and German Foreigners.
Constructions of National Identity in Early 20" Century Germany*, in:
Salah Hassan/Iftikhar Dadi (Hg.), Unpacking Europe. Towards a Critical
Discourse, Rotterdam: NAI.

Fallaci, Oriana (2002): Die Wut und der Stolz, Miinchen: List.

,,Fremd und Deutsch®, SpiegelReporter 2/2000, 25. 01. 2000, o0.A.

,,Geféhrlich fremd®, Der Spiegel, 16/97, 14. 04. 1997, o0.A.

Gelbin, Cathy S./Kader Konuk/Peggy Piesche (1999): AufBriiche. Kulturelle
Produktionen von Migrantinnen, Schwarzen und jiidischen Frauen in
Deutschland, Konigstein: Ulrike Helmer Verlag.

Ha, Kien Nghi (1999): Ethnizitit und Migration, Miinster: Westfilisches
Dampfboot.

Hall, Stuart/Dave Morley/Kuan-Hsing (1996): Critical Dialogues in Cultural
Studies, London: Routledge.

108

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EL-TAYEB: KANAK ATTAK!

Herbert, Ulrich (2001): Geschichte der Auslinderpolitik in Deutschland. Sai-
sonarbeiter, Zwangsarbeiter, Gastarbeiter, Fliichtlinge, Miinchen: Beck.

Kanak Attak (1998): Manifest Kanak Attak und Basta! Verfiigbar im Internet:
http://www .kanak-attak.de

Kelly, Robin D. G. (1997): Yo’ Mama’s Disfunctional! Fighting the Culture
Wars in Urban America, Boston: Beacon Press.

Kresta, Edith, ,,Bastarde gewinnen!®, die tageszeitung, 20. 08. 2001

Menrath, Stefanie (2001). Represent What... Performativitdt von Identitidten
im HipHop, Hamburg: Argument.

Motte, Jan/Rainer Ohliger/Anne von Oswald (Hg.) (1999). 50 Jahre Bundes-
republik. 50 Jahre Einwanderung. Nachkriegsgeschichte als Migrationsge-
schichte, Frankfurt/Main: Campus.

Miiller, Alexander, Die neue linke Lassigkeit, die tageszeitung , 29. 05. 1999

Quaestio (Hg): Queering Demokratie. Sexuelle Politiken. Berlin: Querverlag.

Schréder, Ralf, ,,Warum frither alles besser war®, Jungle World, 48/2000, 22.
11. 2000.

,unterschriftenaktion zur Auslédnderpolitik Union macht gegen Bonn mobil.
Stoiber: Doppelte Staatsbiirgerschaft geféhrlicher als RAF*, Siiddeutsche
Zeitung, 04. 01. 1999, 5.

Auswahl-Discographie

Absolute Beginner

Flashnizm, Album 1996

Bambule, Album 1998

Bambule Remix / Boombule, Album 2000

Searching For The Jan Soul Rebels, Album 2001 (Eiffeldt solo)
Minidisco, Album 2001 (Denyo 77 solo)

Advanced Chemistry
Fremd im eigenen Land, Single 1992
Advanced Chemistry, Album 1995

Afrob

Rolle mit HipHop, Album 1999

Made in Germany, Album 2001
Brothers Keepers

Adriano (Letzte Warnung), Single 2001
Lightkultur, Album 2001

Cora E.
Und der MC ist weiblich, Album 1998

109

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Fettes Brot

Auf einem Auge blod, Album 1995

AuBen Top Hits, innen Geschmack, Album 1996
Fettes Brot 146t griiBen, Album 1998

Fiir die Welt, Album 2000

Schwule Médchen, Single 2001

Fresh Familee

Falsche Politik, Album 1993
Alles frisch, Album 1994
Wir sind da, Album 1997

Freundeskreis

Quadratur Des Kreises, Album 1997
Esperanto, Album 1999

En Directo, Album 2000

Nina

Nikita, Album 2001

Samy de Luxe

Deluxe Soundsystem, Album 2000
Samy deluxe, Album 2001

Skills en Masse
Meli, Album 2001

110

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

Christine Kohl

Einleitung

Basis der vorliegenden Auseinandersetzung ist eine ethnologische Feldfor-
schung, die ich von September bis Dezember 1998 mit Schwerpunkt im Raum
Mannheim durchgefiihrt habe (vgl. Kohl 2001). Ich mochte damit sowohl ei-
nen Beitrag zur Praxis interkultureller Kulturarbeit, als auch zur aktuellen
Kultur- bzw. Einwanderungsdiskussion leisten. Dazu zeige ich, wie sich inter-
kulturelle Wirklichkeit in Deutschland aus der Perspektive der ethnischen
Minderheiten, genauer: aus dem Blickwinkel von Kunstschaffenden mit Mi-
grationshintergrund darstellt, die jene ,Interkulturalitit® mit Hilfe der Ver-
mittlungsmedien kiinstlerischer Ausdrucksformen herstellen sollen.

Gerade die Begriffe ,,interkulturell” und ,,Kultur sind es, die meine Inter-
viewpartner in den Mittelpunkt ihrer Kritik stellen. Interkulturelle Veranstal-
tungen werden als Antwort der (macht-)politisch iiberlegenen sogenannten
,Mehrheitsdeutschen* auf die Einwanderungssituation betrachtet. Die Pro-
blematik der Praxis und Ideologie multi/interkultureller Veranstaltungen be-
steht vor allem darin, da3 deren Akteure aus ihrer herkunftsdeutschen Per-
spektive heraus denken und handeln. (Gleichberechtigtes) interkulturelles Zu-
sammenleben, so meine Gesprichspartner, konne daraus ebenso wenig entste-
hen wie adidquate Konzepte interkultureller Kulturarbeit. Der padagogisch-
programmatische Multikulturalismus, der fiir die Anerkennung der Zugewan-
derten mit dem Ziel wirbt, ein tolerantes Nebeneinander der Kulturen nach
dem Pluralismusmodell zu organisieren (vgl. Taylor 1993) wird als spezifisch
,herkunftsdeutsches®“ Phinomen betrachtet — ebenso wie die Idee der Ver-
mittlung bzw. Notwendigkeit der Vermittlung zwischen diesen Kulturen, die
sich aus der Annahme ergibt, multikulturelle Gesellschaften seien kon-
flikttrachtiger als national-kulturale (vgl. bei Heitmeyer 1994 und 1996, Bade
1996, Cohn-Bendit & Schmid 1992).

Auf der Basis dieser Konflikttheorie besteht der Modus des Umgangs mit
der viel beschworenen kulturellen Andersartigkeit darin, diese Andersartig-
keit, Differenz oder auch Vielfalt innerhalb eines Dialogs zu vermitteln.

111

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Die ,,Anderen” werden deshalb als problematisch betrachtet, weil sie an-
ders, und damit, wie der Spiegel mit seinem aufsehenerregenden Cover im
April 1997' urteilte, »gefahrlich fremd™ sind. Was aber passiert, wenn es ge-
rade die Andersartigkeit, das Exotische, Fremde, nicht-Alltdgliche ist, das bei
interkulturellen Veranstaltungen présentiert wird? Was bedeutet Kultur fiir
diejenigen, die interkulturelle Wochen veranstalten? Wie hdngen Kunst und
Interkulturalitit zusammen? Lésst sich Interkulturalitit via Kunst ,,produzie-
ren*? Konnen interkulturelle Veranstaltungen Intoleranz und Diskriminierun-
gen gegeniiber Fremden verhindern oder fiir mehr Toleranz werben? Was be-
deutet eigentlich Toleranz? Wer oder was ist fremd? Vor allem: Was verste-
hen Deutsche, was Migranten unter ,,interkulturell*?

Im Vordergrund meiner Auseinandersetzung mit Interkulturalitdt und
Kulturarbeit stehen die Perspektiven meiner Gesprichspartner, die als Kunst-
schaffende, aufgrund ihrer Migrationsgeschichte und/oder Minderheitenzuge-
horigkeit sowie durch ihre kulturpolitische Arbeit Experten interkultureller
Kulturarbeit sind. Einige von ihnen — der Fotograf Sahin, der Comiczeichner
Ercan, der Dichter Umit sowie die Vertreter Taner und Ahmet der kulturpoli-
tischen Initiative Aphoni e. V. > — werden im vorliegenden Text zitiert.

Erst durch die Einbeziehung der nicht-herkunftsdeutschen Perspektive
kann Kulturarbeit nach Ansicht meiner Gespréachspartner ihren Interkulturali-
titsanspruch einlosen. Basis des interkulturellen Erkenntnisprozesses ist der
Perspektivenwechsel, der dadurch entsteht, dass die unmittelbar Betroffenen
selbst sprechen und uns dadurch ermdoglichen, aus ihrer Minderheitenperspek-
tive, mit ihren Augen auf die deutsche Mehrheitsgesellschaft zu blicken.

Kritik ethnisierender und rassistischer Praktiken und
Diskurse der Mehrheitsgesellschaft

Die Kritik meiner Gespréichspartner zeigt, dass herkommliche Auslénderkul-
turarbeit gerade nicht interkulturell ist, sondern im Gegenteil hdufig entgegen
ihrer Intention diskriminierend wirkt, indem sie zum Beispiel sogenannten
,Auslandern® den Zutritt zur deutschen Kulturlandschaft verweigert. Den kri-
tisierten Diskriminierungen, gesellschaftlichen Ausschliissen und Kategorisie-
rungen liegt der durch primordialistische Vorstellungen von Kultur gepragte
offentliche Diskurs zugrunde, der ethnische Identitdten als homogene, unver-
dnderbare oder naturgegebene Einheiten vorstellt.

Im Gegensatz zu diesem offentlichen Diskurs geht die Mehrheit meiner
Gespréachspartner von einer situations- und kontextabhidngigen, dynamischen
Definition ethnischer Gruppen aus. Kulturelle Gemeinschaften sind demnach

1 Das Cover der SPIEGEL-Ausgabe vom 14.04.1997 mit dem Titel ,,Gefahrlich
Fremd* zeigte gewaltbereite Jugendliche nicht-deutscher Herkunft.

2 Aus Griinden der Anonymitit wurden die Namen aller genannten Personen und
Gruppen mit Ausnahme von Feridun Zaimoglu und Kanak Attak durch Pseudo-
nyme ersetzt.

112

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

durch Heterogenitit und Wandel gekennzeichnet, ethnische Identitit wird in
Prozessen von Selbst- und Fremdethnisierungen konstruiert. Von Seiten der
deutschen Mehrheitsgesellschaft werde eine Ethnisierungspolitik verfolgt, die
eine machtpolitische Ungleichheit produziert, konsolidiert und legitimiert.

Die Kritik wendet sich vor allem gegen die Reduktion nicht-herkunfts-
deutscher Individuen auf ,,ihre” ethnische Zugehorigkeit. Auf der Ebene der
Kunst bedeute eine solche Reduktion nach Ansicht von Taner ,,in der Sparte
Gastarbeiterliteratur verortet™ und ,,gerade nicht unter dsthetischen Gesichts-
punkten, wie bei den Mehrheitsautoren auch, kritisiert und rezipiert™ zu wer-
den. Jedoch: ,,Man ist eigentlich mehr, ja? Ich meine, ich bin mehr als n’ Ju-
gendlicher oder mehr als ne Frau oder mehr als n’ Ausldnder.“ Der Co-
miczeichner Ercan betont, ,,kein Ethno-Reprasentant® zu sein und ,,kein Inter-
esse daran‘ zu haben ,,immer wieder mein tiirkisches Dasein oder meine tiir-
kischen Wurzeln und dadurch resultierende Nachteile aufs Papier zu bringen
(...) sondern ich mache was anderes, ja? Ich mache das, was auch ein Deut-
scher machen wiirde.*

Ethnisierung im Sinne der Reduktion von Angehorigen von Minderheiten
auf eine ethnische Zugehorigkeit durch die jeweilige Mehrheitsgesellschaft er-
fulllt aber noch andere Funktionen: Kultur oder das Fest-Stellen kultureller
Differenz dient der Legitimation von Ungleichheit vor dem Gesetz. Kulturelle
Verschiedenheit begriindet die angenommene Inkompatibilitit so konstruierter
ethnischer ,,Communities mit der deutschen Mehrheitsgesellschaft, und
macht damit eine Integration, so scheint es, programmatisch unmdoglich. Der
Fotograf Sahin sagt: ,,Das Problem ist, dass man bei Migranten stdndig auf die
Unterschiede achtet (...). Jeder Mensch ist anders, jede Gruppe ist anders, die
Bayern sind anders, die Ostfriesen sind anders, die Hessen werden genauso
unterschiedlich sein wie bestimmte Teile der Tiirken im Vergleich zu den
normalen Deutschen andernorts (...) und diese ganzen kulturellen Veranstal-
tungen haben letzten Endes, ob gewollt oder ungewollt, eine negative Konse-
quenz. Man trennt das, man sucht vehement nach Unterschieden. Und nach
Gemeinsamkeiten sucht kein Mensch. Und nach Individualitit auch nicht.*
Bei Migranten sei es eine Selbstverstindlichkeit, so Sahin, sie tiber ihre Kultur
und Religion zu definieren, wahrend bei Einheimischen niemand danach fragt.
Im Unterschied zu Herkunftsdeutschen werden nicht-herkunftsdeutsche Men-
schen als durch ihre Kultur determiniert und im Netz ihrer Kultur verfangen
betrachtet, so dass es scheint, als wiren sie zu individuellem Handeln nicht
fahig. Diskursen und Praktiken, die Menschen im Namen des Respektes vor
ihrer Kultur ihre individuelle Selbstbestimmung abzusprechen, wird von Au-
toren wie Wikan (1999: 58), Bukow (1996: 50) und Taguieff (1992: 238f.)
kultureller Rassismus attestiert. Auffillig in diesem Zusammenhang ist, wie
White (1997: 760) bemerkt, dass staatliche Programme und Subventionen ge-
rade solche Ausdrucksformen unterstiitzten, die ,,expressions of an essentially
other ethnic identity* seien. Der schon zuvor aufgrund ihrer (zugeschriebenen)
Fremdartigkeit diskriminierten Gruppe werden weitere exotisierende und fol-
kloristische Assoziationen ,,beigefiigt”. Ein solches Bild im Rahmen inter-

113

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

kultureller Wochen zu représentieren, wird von meinen Gesprachspartnern
entschieden abgelehnt. Die Problematik folkloristischer Veranstaltungen ist in
verschiedenen Bereichen angesiedelt: Zum einen wird Kritisiert, dass die Mi-
grantenbevilkerung einschlieBlich der Kinder- und Enkelgeneration mit dem
folkloristischen Bild, das sich die Mehrheitsbevolkerung von ihr macht, asso-
ziiert wird und einem gewissen Druck ausgesetzt ist, sich mit diesem Bild zu
identifizieren. Die Représentation ethnischer Klischees in Verbindung mit ei-
nem denkbar niedrigen Niveau der Veranstaltungen stellt einen weiteren hau-
fig genannten Punkt der Kritik dar. Auflerdem wird auf die mangelnde Ak-
zeptanz solcher Veranstaltungen bei der deutschen Bevolkerung hingewiesen.
Vor allem (!) jedoch wird die scheinbar intendierte integrative Funktion mul-
tikultureller Veranstaltungen in Abrede gestellt. Nach Auffassung des Comic-
zeichners Ercan resultieren solche Veranstaltungen realiter darin, ,,die Leute
nicht zu integrieren, sondern zu zeigen: He, pass auf, Du hast Dein Land ir-
gendwo, und Dein Land hat tolle Sachen, ja? Und das wiirden wir gerne den
Deutschen zeigen, dass ihr auch toll seid (...) ich bin gar nicht so, wie mein
Land es eigentlich ist, sondern ich bin so wie ein Deutscher.*

Mit einem Zitat von Welsch mochte ich zusammenfassen, wie ein Konzept
von Interkulturalitdt, das auf einer Vorstellung von Kulturen als homogenen,
abgeschlossenen und unverinderbaren Einheiten basiert, das gegenseitige
Verstiandnis von Kulturen nicht nur kaum moglich macht, sondern es regel-
recht verhindern kann oder gar erst zu den sogenannten Kulturkonflikten
fiihrt:

,For just this reason, it [the conception of cultures as islands or spheres] is unable to
arrive at any solution, since the intercultural problems stem from the island premise.
The classical conception of culture creates by its primary trait — the separatist cha-
racter of cultures — the secondary problem of a structural inability to communicate
between these cultures. Therefore this problem, of course, cannot be solved on the
basis of this very conception. The recommendations of interculturality, albeit well-
meant, are fruitless* (Welsch 1999: 196).

Eine interessante Strategie der Kritik an ethnisierenden Praktiken und Diskur-
sen verfolgt der tiirkisch-deutsche Schriftsteller Feridun Zaimoglu,® der von
der ZEIT als ,,Malcolm X der deutschen Tiirken“ gefeiert wurde. Er ist In-
itiator der Kulturoffensive Kanak Attak, zu der sich einige meiner Gespréchs-
partner rechneten. ,,Wie lebt es sich als Kanake hier in Deutschland?* (Zai-
moglu 1995: 9) war die Frage gewesen, die Zaimoglu denjenigen gestellt hat-
te, die er in seinen Biichern sprechen ldsst: in Deutschland geborene und auf-
gewachsene Kinder und Enkelkinder (die so genannte zweite und dritte Gene-

3 Feridun Zaimoglu hatte mit seinen Blichern Kanak Sprak — 24 Misstone vom
Rande der Gesellschaft (1995), Abschaum — die wahre Geschichte des Ertan
Ongun (1997) und Koppstoff: Kanaka Sprak vom Rande der Gesellschaft (1998)
zum Feldforschungszeitpunkt im Herbst/Winter 1998 als politischer Schrift-
steller Kultstatus erreicht.

114

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

ration) tiirkischer Gastarbeiter, die das ehemalige Schimpfwort ,,Kanake* mit
,stolzem Trotz* (ibid.) fihren. ,,Kanake* wird fiir sie zum symbolstiftenden
Kennwort dhnlich wie bei der Black-Consciousness-Bewegung in den USA,
die die negative Symbolik der Farbe schwarz umkehrte und zur Quelle eines
neuen Selbstbewusstseins machte. Es handelt sich hierbei nicht um ein essen-
tialistisches bzw. primordialistisches Verstidndnis ethnischer Identitéten, son-
dern um den strategischen Einsatz selbstzugeschriebener kultureller Identita-
ten zu dem Zweck, sich im gesellschaftlichen Kontext zu positionieren und
bestimmte politische Ziele zu verfolgen (vgl. Hall 1994: 30). Im Falle der
Bewegung Kanak Attak wird ,,Kanake* so zu einer Kategorie, die eine Politik
des Widerstandes (vgl. Hall 1994: 15) gegen die Politik der Zuschreibung eth-
nischer Identitdten durch die deutsche Mehrheitsgesellschaft organisiert. Ka-
nak Attak erteilt dem herrschenden, folkloristisch verstandenen Multikultura-
lismuskonzept, das gleichzeitig die Forderung nach Integration im Sinne von
Assimilation stelle, eine klare Absage. In dem Sinne, dass der sogenannte
Dialog der Kulturen innerhalb eines Machtgefilles zwischen den kulturhege-
monialen Anspriichen der Mehrheitsgesellschaft gegeniiber der Minderheits-
gesellschaft stattfindet, wird das ,,Ende der Dialogkultur postuliert.

Da ,,Rassismus in Deutschland im Wesentlichen institutionell bedingt* ist
(Taner), richten sich die kiinstlerisch-kulturpolitischen Aktionen z.B. der
Aphoni e.V.* vorwiegend gegen institutionellen Rassismus, der dadurch defi-
niert ist, dass er, beabsichtigt oder nicht, in einer andauernden Exklusion einer
unterlegenen Gruppe resultiert. Die Wirksamkeit des institutionellen Rassis-
mus beruht darauf, dass er — auf verschiedenen Ebenen — in die gesellschaftli-
chen Strukturen eingeschrieben ist (vgl. Wieviorka 1995: 63), aus dem Auge
des Mehrheitsbetrachters aber oftmals gar nicht als Rassismus wahrgenom-
men wird. Als Beispiel fiir institutionellen Rassismus wird die von allen Ge-
sprachspartnern so bezeichnete ,,Sozialmafia“ genannt, eine ,,Umschreibung
fur die betreuende Klasse*, wozu Ausldnderbeauftragte, Sozialarbeiter und
-padagogen gerechnet werden, generell alle, die sich um Belange der Migran-
ten kilmmern. Diese Sozialmafia kénne sich als Vertreter der Migranten nicht
legitimieren. Eine ,bestimmte Machtposition, eine bestimmte (...) einhei-
misch-deutsche Sicht und damit eine gewisse Haltung zu den Betreffenden®
fithre zu einer ,,Pseudo-Interessensvertretung®, die iiber die normale Sozialar-
beit hinausreiche und obsolet sei. So wiirden von Seiten dieser Personen auch
Veranstaltungen wie interkulturelle Wochen organisiert, obwohl sie keine
Fachleute fiir Kultur sind. Die Bezeichnung ,,Mafia“ bedeute auch, dass Mafi-
astrukturen zwischen Behorden, Vereinen und Einzelpersonen bestiinden und
die Verteilung von Budgets fiir kulturelle Veranstaltungen vorrangig innerhalb
dieser Strukturen stattfinde, wobei bevorzugt Vereinigungen wie z.B. das tiir-

4 Die Gruppe Aphoni e.V. veranstaltet Aktionen und Kabaretteinlagen, die die
satirisch-ironische Umkehrung herkunftsdeutscher Praktiken auf die Biihne
bringen und so deren Perspektivengebundenheit und oftmals inhdrenten Rassis-
mus transparent machen. Aufgrund ihrer Innovativitdt und Effektivitidt werden
diese Strategien in Abschnitt 4 ausfiihrlich dargestellt.

115

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

kische Volkshaus gefordert wiirden, die Folklore und/oder religiose Differenz
reprasentierten. Kleinere kulturpolitische Initiativen und Kiinstler nicht-
deutscher Herkunft, die die politische Situation von Migranten zum Thema ih-
rer kiinstlerischen Auseinandersetzung machen und gleichzeitig ihre Rezepti-
on als Kiinstler iiber ihre Herkunftskultur ablehnen, wiirden auf lokaler wie
bundesweiter Ebene vom Kulturbetrieb ausgegrenzt oder zumindest nur unge-
niigend gefordert.

Konzeptuelle Grundlagen, Modi und Inhalte
interkultureller Kulturarbeit

Welche Moglichkeiten bestehen nun jenseits der herkommlichen Konzepte
von Kulturarbeit, um deren Anspruch auf Interkulturalitit einzulosen?
Zunichst einmal ist es die gesellschaftskritische Funktion von Kunst, die
sich meine Gesprachspartner nutzbar machen. Diese Funktion beruht vor al-
lem auf der Fahigkeit von Kunst, zu zweifeln und tiberall dort zu verunsi-
chern, wo auf scheinbar Unverriickbares gebaut wird (von Hentig 1987: 12f).
Nach Glaser ist es auf diese Weise moglich, zum Beispiel fixierte nationale
Identitéiten zu dekonstruieren, indem die Heimatgewissheit verunsichert und
die Immanenz des Fremden im Eigenen evoziert wird. Kunst ermdglicht so
ein Hinaustreten aus erstarrten Verhiltnissen und Gewohntem, ein Transzen-
dieren aufs Spiel. (Kulturelle) Identitit sei demnach als Kennenlernen und
Aneignen immer neuer Identitdten zu begreifen (Glaser 1997: 24) Der Foto-
graf Sahin bemerkt dazu: ,,Kunst kann nicht national sein, wenn es Kunst sein
soll (...) Wenn es gut vermittelt wird, gehen die Grenzen weg. Wenn ich zum
Beispiel einen Roman aus dem 18. Jahrhundert lese, und mich mit dem Hel-
den identifiziere, dann... also irgendwas Gemeinsames miissen wir haben.* Er
stellt weiter fest, das Kennzeichen von Kunst sei ihre Un-Gewohnlichkeit, die
sie unter anderem der AuBenseiterposition ihrer Produzenten verdankt, die ih-
re differente Perspektive durch das Medium Kunst gewissermaflen durch die
Hintertiir wieder in die Gesellschaft einbringen. Entsprechend den Intentionen
vieler herkunftsdeutscher Kiinstler ist es Anliegen meiner Gesprachspartner,
die Gesellschaft mitzugestalten und zu verindern. Das Asthetische von Kunst
wird demnach nicht vom Politischen getrennt; Kunst wird nicht begriffen als
Selbstzweck im Sinne einer art pour 1’art, sondern als Ausdruck der Ausein-
andersetzung mit der Gesellschaft bzw. mit der individuellen Position in der-
selben. Kiinstlerisch titig zu sein bedeutet demnach, der Offentlichkeit be-
stimmte politische Inhalte in geeigneter Form zugénglich zu machen. Diese
Inhalte sind vor allen Dingen kulturpolitischer und anti-rassistischer Art. Da-
bei ldsst sich eine Vielfalt von Ausdrucksformen und Strategien ausmachen,
mit deren Hilfe diese politischen Inhalte transportiert wurden: So zeigen die
,Momentaufnahmen* des Fotografen Sahin durch die Darstellung scheinbarer
Gegensitze die Konstruiertheit ethnischer Stereotype auf. Kompositionen und
Collagen ungewohnlicher Mannheimer Stralenszenen dekonstruieren das

116

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

(homogene) Bild ,,des” Deutschen und focussieren das Individuum in seinen
Lebensbeziigen.

Fiir den Zeichner Ercan ist das Medium Comics ,,cine Moglichkeit, etwas
zu bewirken®, ,eine schone Ausdrucksform, etwas Effektiveres gibt es ei-
gentlich nicht, da man ,diese Comics (...) als Ausldnder eher verstehen
kann, oder Leute, die nicht gern lesen (...) tiber das Geschriebene guckt man
weg, aber tiber ein Bild wegzugucken ist ganz schon schwer (Ercan). Weil er
sich in dieser Gesellschaft zuhause fiihle, und ihn ,,alles, was hier passiert,
auch n‘ bisschen was angeht®, seien seine Comics ,,s0 ne Analyse, was pas-
siert” und sollen ,,im Karikatur-Stil auf [gesellschaftliche] MiBstdnde hinwei-
sen‘.

Der Dichter Umit stellt sich als ,,Autor aus Deutschland“ vor und seine
Lyrik als deutsche Literatur: Er sagt, auch Gedichte, die er auf Turkisch
schreibe, gehorten ,,zu dieser Gesellschaft, weil das Gedicht ja hier entsteht:
wenn jemand dreiBig Jahre lang hier lebt, oder zwanzig, so wie ich, sage ich
bewusst, dass diese Gedichte, solange sie hier entstehen, also hier ihre Wur-
zeln haben, auch zu dieser Sprache (...) und zur deutschen Literatur gehoren.*
Auch der explizit lokalpolitische Bezug seines Gedichtbandes iiber die Pfalz
verfolgt das kulturpolitische Ziel, Kategorien wie Multi-Kulti und der soge-
nannten Auslédnder- oder Migrantenliteratur eine Absage zu erteilen. In seinen
Gedichten stellt Umit dar, dass er die (deutsche) Geschichte, von der wir
glauben, dass sie unsere ist, nicht nur genau kennt, sondern sich selbst und die
sogenannten Gastarbeiter als Teil dieser Geschichte mitschreibt.

Allen Gesprichspartnern gemeinsam ist ihre ironische Lebenseinstellung,
die neben den kiinstlerischen Ausdrucksformen bei all ihren AuBerungen eine
zentrale Rolle einnimmt. Das bestidndige Ironisieren des (mehrheitsdeutschen)
Gegeniibers, mich selbst als Feldforscherin eingeschlossen, sollte eine Verun-
sicherung und damit ein Hinterfragen meiner eigenen Selbstverstindlichkeiten
bewirken und mich so gewissermaflen in die Lage eines Angehorigen einer
Minderheit zu versetzen, und damit einen interkulturellen Verstehensprozess
Zu initiieren.

Als notwendige Basis interkultureller Kulturarbeit wird tibereinstimmend
die rechtliche Gleichstellung von Migranten gefordert. Auflerdem wurden
strukturelle MaBnahmen® herausgearbeitet, um den Zugang zum kulturellen
Leben, gesellschaftlichen Institutionen und gleichberechtigten interkulturellen
Diskurs tiberhaupt zu gewéhrleisten. Das Ziel dieser Ansitze ist im Gegensatz
zum bisherigen Integrationskonzept nicht die Assimilation der Migranten,
sondern eine Anpassung der Systeme. Der Schliissel zu einem neuen Ver-
standnis von Interkultur liegt darin, dass Migranten Akteure in entscheidenden
Positionen sind:

5  Als strukturelle Mafinahmen nannten meine Gesprachspartner vor allem solche
mit der Zielsetzung der interkulturellen Offnung von Institutionen, insbesondere
derjenigen des Kunst- und Kulturbetriebes. Héufig genannte Beispiele sind
gezielte Stellenbesetzungen durch Migrantinnen sowie Forderpraxen speziell fiir
Kunstschaffende nicht-deutscher Herkunft im Sinne der Chancengleichheit.

117

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

LHlnterkultur, wenn man’s ernst meint, wenn man Migranten als Kiinstlerinnen und
Kinstler fordern will, und Interkultur praktizieren will, dann geht es nur dariiber,
dass die Migranten selbst die Moglichkeit haben, zu entscheiden, an den entschei-
denden Stellen zu sitzen, also politische Akteure zu werden‘ (Ahmet).

Interkultur entsteht also weniger aus multikultureller Politik, sondern vielmehr
in dem Bemithen um Chancen- und Rechtegleichheit.

Die ,,politische Losung* des neuen Verstindnisses von Interkultur heif3t:
,.JIch lass mich auf diese kulturellen Unterschiede nicht mehr ein... es ist an-
ders, es ist gut, dass es anders ist, aber die erkldren fiir mich nicht meine Exi-
stenz... und danach mochte ich nicht beurteilt werden* (Sahin). Kultur oder
kulturelle Differenz ist nicht ldnger verhandelbar oder Thema interkultureller
Kulturarbeit. Basis des neuen Konzeptes von Interkultur ist ein dynamisches
Modell von Kultur und ethnischer Identitét.

Interkultur wird allgemein verstanden als die Begegnung gesellschaftlicher
Subgruppen: ,,Ey, ihr Deutschen, ja? Denkt dass ihr eine Kultur héttet, oder
was? Und die Auslidnder eine Kultur, lass uns irgendwie jetzt mal begegnen
bei den interkulturellen Wochen... So ist das nicht, ja? Die deutsche Kultur ist
in Subgruppen aufgeteilt genauso wie die Migrantenkultur (Ahmet). ,,Das
Normale* sei eben gerade ,,diese Heterogenitét™ (Taner).

Unter interkulturellen Wochen kann sich z.B. Ahmet vorstellen, dass nur
Deutsche auftreten: , Interkulturelle Wochen, da soll halt der Christian seine
schonen Photos zeigen oder irgend’n anderer Deutscher, wie gut er kochen
kann“ (Ahmet). An diesem Beispiel wird nicht nur die absurde Lage und
Austauschbarkeit desjenigen deutlich, dessen Ausdrucksform und Funktion
sich allein auf die Représentation einer bestimmten Gemeinschaft reduziert,
sondern auch der Umstand, dass ,,interkulturell scheinbar immer nur die An-
deren sind.

Ironie und Satire

., T0 see ourselves as others see us is but the reverse and the counterpart of the gift to
see others as they really are and want to be: And this is the métier of the anthropolo-
gist: He has to break down the barriers of race and cultural diversity* (Malinowski
1969: vii).

Ironie und Satire als Strategien der interkulturellen Kulturarbeit entwickelten
sich aus der Notwendigkeit eines kreativen Umgangs mit Rassismen, Ethnisie-
rungen, Exotisierungen und Kategorisierungen, mit denen sich meine Ge-
sprachspartner als Migranten und Kunstschaffende tdglich konfrontiert sahen:
,,Am Anfang reagiert man so mit Ernst, ja? Und irgendwann wird‘s halt dann
Spal3, und dann geht man ironisch-satirisch damit um* (Ahmet).

Die Verwendung der Strategie der Ironie lédsst sich anhand der Beobach-
tungen vor Ort und der Auswertung des Interviewmaterials in zwei Kategorien
aufteilen: Erstens die Strategie des ironischen modus vivendi, der im Sinne ei-

118

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

ner generellen Ironie Ausdruck einer Lebenshaltung ist, und zweitens der in-
strumentell-funktionale Einsatz einer spezifischen Ironie in bestimmten Inter-
aktionssituationen (vgl. Muecke 1969). Charakteristikum des ironischen Men-
schen ist sein Abstand von den Dingen, wie sie auch Simmel (1968: 510) fiir
den Fremden beschreibt. Resultat der Ironie ist eine objektivere und vorur-
teilsfreiere Sicht gesellschaftlicher Umstidnde aus einer Au3enperspektive, aus
der heraus die Widerspriiche und Irrldufe einer Gesellschaft tiberhaupt erst
wahrgenommen werden konnen. In diesem Sinne beruht die Wirksamkeit in-
terkultureller Kulturarbeit auf der Erkenntnis aus der AuBlenseiterperspektive
von Migranten, ohne die sie gar nicht interkulturell sein kann (!).

Satire wird definiert als kiinstlerische Ausdrucksform, die mit den Mitteln
der Ironie und Parodie Kritik an Personen und gesellschaftlichen Zustinden
iibt, indem sie das Bestehende verkehrt bzw. umkehrt (vgl. Prang 1972: 3, La-
zarowicz 1963). Ein Beispiel fiir die Strategie der satirischen Umkehrung ist
das Fest des deutschen Mitbiirgers, das 1993 zum ersten Mal in Mannheim
aufgefithrt wurde. Die Aphoni e.V. inszenierten damit eine satirische Verkeh-
rung von Veranstaltungen wie den interkulturellen Wochen. Es gab ,,typisch
deutsches* Essen, ,,typisch deutsche Musik®, ,,typisch deutsche* Volkstinze
und dergleichen mehr. Bei der gédngigen Praxis interkultureller Wochen, so
Ahmet, sei ,eine Umkehrung zunichst einmal das Allerwichtigste”. Er ist
iiberzeugt davon, ,,dass die Mehrheitsdeutschen wirklich nur dann kapieren,
dass es verschiedene Tiirken gibt, wenn Du das einfach umkehrst* (Ahmet).
Diese Strategie solle dem Publikum verdeutlichen, dass die Kategorie ,,Deut-
scher* genauso wenig funktioniert wie jede andere ethnische Kategorie und
dass Veranstaltungen wie interkulturelle Wochen eine wie auch immer defi-
nierte Gemeinschaft weder addquat vertreten, noch die Kiinstler, die sie repré-
sentieren sollen, ernst nehmen kénnen.

Ironie und Satire sind als Strategien der interkulturellen Kulturarbeit auf
zwei Ebenen wirksam: Die kiinstlerische Inszenierung der satirisch-ironischen
Umkehrung der Mehrheitsperspektive entlarvt das Bestehende als verkehrt,
fordert dessen Umkehrung und hat daher eine gesellschaftskritische Funktion.
Die satirisch-ironische bzw. parodistische Umkehrung bestehender Verhilt-
nisse macht Selbstverstdndnisse und ethnisierende Praktiken der Mehrheitsge-
sellschaft dadurch transparent, dass ein Perspektivenwechsel beim Rezipien-
ten bewirkt wird. Dadurch wird die Legitimitdt und Richtigkeit gewohnter,
aus den jeweiligen Machtstrukturen resultierender Denkweisen und Schemata
aufgebrochen. Aus dieser neu gewonnenen Perspektive heraus kénnen Kate-
gorisierungen und Ethnisierungen als solche entlarvt und schlieBlich vermie-
den werden. Die von den Aphoni e.V. angewandten Strategien der Ironie und
Satire erfiillen so ihre intendierte anti-rassistische Funktion.

119

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Schluss

Meine Auseinandersetzung mit Personen, Diskursen und Praktiken des Inter-
kulti-Kontextes hat deutlich gemacht, dass herkunftsdeutsche Konzepte von
Kulturarbeit und Kulturpolitik keine wirksamen Ansitze interkultureller Kul-
turarbeit bereitstellen kénnen.

Ich habe Strategien und Konzepte fiir die Praxis interkultureller Kulturar-
beit aufgezeigt, die in Zusammenarbeit mit meinen Gespréachspartnern ent-
standen sind. Dabei ist deutlich geworden, dass die Perspektive der nicht-
herkunftsdeutschen Kunstschaffenden notwendig konstitutiv fiir eine Kul-
turarbeit ist, die ihren Interkulturalitdtsanspruch einlost.

Die Ergebnisse meiner Feldforschung stellen die scheinbar bewihrte
Theorie und Praxis interkultureller Veranstaltungen, die Prisentation von
Vielfalt und exotischem Anderssein in Frage. Die Darstellung des ,,ganz-
anderen” birgt Gefahren, vor allem beziiglich der intendierten interkulturellen
Verstiandigung, Toleranz und dem gleichberechtigten Miteinander der Kultu-
ren. Indem die herkdmmliche Ausldnderkulturarbeit scheinbar uniiberwindli-
che kulturelle Unterschiede zum Gegenstand ihrer Auseinandersetzung macht,
schreibt sie fest, was auf gesellschaftspolitischer und rechtlicher Ebene zur
Ausgrenzung und Ungleichheit derer fiihrt, denen scheinbar mit Toleranz be-
gegnet werden soll. Exotisierungen und Kategorisierungen versperren sog.
,Ausldndern®, die nicht als Individuen und Kiinstler rezipiert sondern auf ,,ih-
re* zugeschriebene Gemeinschaft reduziert werden, den Zugang zur deutschen
Kulturlandschatft.

Da ein wahrhafter ,,Dialog der Kulturen® nur innerhalb einer faktischen
Gleichberechtigung moglich ist, ist Interkulturalitit, respektive interkulturelle
Kulturarbeit nur unter den Voraussetzungen einer rechtlichen Gleichstellung
inklusive der vollen gesellschaftlichen Partizipation moglich. Ich habe ge-
zeigt, dass die Wirksamkeit interkultureller Kulturarbeit im Sinne ihrer Inten-
tion zentral auf der Erkenntnis aus der anderen, der Minderheitenperspektive
beruht. Um interkulturelle Verstindigung zu erméglichen, muss man mit den
Augen der Anderen sehen lernen: ,,Wie lebt es sich als Kanake in Deutsch-
land?* (Zaimoglu 1995: 9).

Interkulturalitit macht es notwendig, die eigenen Selbstverstiandlichkeiten,
die eigene Kultur (und nicht die des Anderen) in Frage zu stellen. Sie fordert
dazu auf, mit gleichem Mal} zu messen, nach Gleichberechtigung zu fragen,
anstatt nach Legitimation fiir Ungleichbehandlung zu suchen. Sie regt zuletzt
an, ganz neu zu denken: Was ist Kultur? Wo hort Kultur auf und wo féngt so-
ziale Ungleichheit an?

Aus der Erkenntnis, dass der Focus auf Kultur, die Interpretation der
Handlungen und Erscheinungen ,,des Anderen* auf der Folie von Kultur selbst
ideologisch sind, wichst die Notwendigkeit, sich in der Auseinandersetzung
mit Kultur zundchst ganz von ihr zu entfernen und das Individuum, dessen
Handlungsmotivationen und Weltsicht in den Mittelpunkt der Betrachtung zu
stellen.

120

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

KOHL: INTERKULTURELLE KULTURARBEIT

Multiethnisches Zusammenleben wird in diesem Sinne dann interkulturell,
wenn es sich weg von der kulturdeterministischen Sichtweise hin zu einer Ge-
sellschaft bewegt, die von den Entscheidungen, Handlungen und der Verant-
wortung ihrer Individuen und Gruppen getragen wird. Kulturelle oder religio-
se Identitdt ist nur eine von mehreren Variablen, die das Individuum beein-
flussen. Kulturelle Identitdt erklirt nichts, wo sie isoliert betrachtet wird und
das Individuum als geschichtslosen Repréisentanten einer konstruierten ethni-
schen Masse gegeniiber einer ebenfalls nicht real existenten Homogenitét der
deutschen Mehrheitsgesellschaft zuriicktreten 14sst. Kultur wird in erster Linie
bedeutsam dort, wo sie im Kontext gesellschaftlicher Macht und Ohnmacht
auftaucht. Wo das vielfach eingeforderte Recht auf Andersartigkeit fiir Mi-
granten zu einer Pflicht wird, fehlt in erster Linie das Recht auf Gleichheit.

Die vorliegende Auseinandersetzung hat erstmals nicht-herkunftsdeutsche
Kunstschaffende als Subjekte und Akteure im Interkulti-Diskurs gezeigt. Thr
Selbstverstdndnis als Individuen und Kiinstler liegt jenseits limitierender Be-
zeichnungen und Kategorisierungen.

Mit einem Satz von Plessner, der von den ,,offenen Moglichkeiten* im und
zum Sein des homo absconditus® spricht, mochte ich meine Ausfithrungen
schlieBen: ,,Nichts ist der Mensch ,als® Mensch von sich aus, nicht blutgebun-
den, nicht traditionsgebunden, nicht einmal von Natur frei. Er ist nur, wozu er
sich macht und versteht™ (Plessner 1983: 134).

Zitierte Literatur

Bade, Klaus J. (Hg.) (1996): Die multikulturelle Herausforderung: Menschen
tiber Grenzen, Grenzen iiber Menschen, Miinchen: Beck.

Bukow, Wolf-Dietrich (1996): Feindbild Minderheit: Ethnisierung und ihre
Ziele, Opladen: Leske und Budrich.

Cohn-Bendit, Daniel & Thomas Schmid (1992): Heimat Babylon. Das Wagnis
der multikulturellen Demokratie, Hamburg: Hoffmann und Campe.

Glaser, Hermann (1997): Kleine Kulturgeschichte der Bundesrepublik
Deutschland 1945-1989, Miinchen: Hanser.

Hall, Stuart (1994): Rassismus und kulturelle Identitiit. Ausgewcdihlte Schriften
2, Hamburg: Argument.

Heitmeyer, Wilhelm (1994): ,,.Das Desintegrations-Theorem®, in: Ders. (Hg.)
Das Gewalt-Dilemma, Frankfurt/Main: Suhrkamp, S. 29-69.

Ders. & Dollase, Rainer (Hg.) (1996): Die bedringte Toleranz. Ethnisch-
kulturelle Konflikte, religidse Differenzen und die Gefahren politisierter
Gewalt, Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Hentig, Hartmut von (1987): Ergotzen, Belehren, Befreien. Schriften zur ds-
thetischen Erziehung, Frankfurt/Main: Fischer.

6 Der Begriff homo absconditus wird bei Plessner auch mit dem deutschen
Begriff ,,der unergriindliche Mensch* bezeichnet.

121

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Kohl, Christine (2001): Strategien der interkulturellen Kulturarbeit, Frank-
furt/Main: IKO.

Lazarowicz, Klaus (1963): Die verkehrte Welt: Vorstudien zu einer Ge-
schichte der deutschen Lyrik, Tiibingen: Max Niemeyer.

Malinowski, Bronislaw (1966): ,.Introduction®, in: Lips, Julius E, The Savage
Hits Back. New York: University Books, S. vii-ix.

Muecke, D. C. (1969): The Compass of Irony, London: Methuen & Co. Ltd.

Plessner, Helmuth (1983): Gesammelte Schriften VIII: Conditio Humana,
Frankfurt/Main: Suhrkamp.

Prang, Helmuth (1972): Die romantische Ironie, Darmstadt: Wissenschaftli-
che Buchgesellschaft.

Simmel, Georg (1968): ,,Exkurs tiber den Fremden®, in: Ders. Soziologie.
Untersuchungen iiber die Formen der Vergesellschaftung. Berlin:
Duncker und Humblot, S. 509-512.

Taguieff, Pierre-André (1992): ,,Die Metamorphosen des Rassismus und die
Krise des Anti-Rassismus®, in: Bielefeld, Uli (Hg.) Das Eigene und das
Fremde. Neuer Rassismus in der Alten Welt. Hamburg: Junius, S. 221-268.

Taylor, Charles (1993): Multikulturalismus und die Politik der Anerkennung.
Frankfurt/Main: S. Fischer.

Welsch, Wolfgang (1999): ,, Transculturality: The Puzzling Form of Cultures
Today®, in Featherstone, Mike & Lash, Scott (eds.) Spaces of Culture:
City, Nation, World. London, Thousand Oaks, New Delhi: Sage, S. 195-
213.

White, Jenny B. (1997): ,,Turks in the New Germany*, American Anthropolo-
gist4: S. 754-769.

Wieviorka, Michel (1995): The Arena of Racism, London, Thousand Oaks,
New Delhi: Sage.

Wikan, Unni (1999): ,,Culture: A New Concept of Race®, in: Social Anthro-
pology 7 (1): S. 57-64.

Zaimoglu, Feridun (1995): Kanak Sprak — 24 Misstone vom Rande der Gesell-
schaft, Hamburg: Rotbuch.

122

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN UNTER JUNGEN
MANNERN: DIFFERENZKONSTRUKTIONEN UND DIE
FORDERUNG NACH RESPEKT

Nikola Tietze

Einleitung

Formen der Identifikation mit dem Islam gehoren spitestens seit dem ver-
starkten Nachzug der Familien angeworbener auslédndischer Arbeitnehmer, der
nach dem Anwerbestopp von 1973 einsetzte, zur gesellschaftlichen Realitit
der Bundesrepublik Deutschland. Die Muslime sind in der 6ffentlichen Mei-
nung jedoch vor allem als ,,Tiirken* wahrgenommen worden, deren andere,
fremde kulturelle Identitdt u. a. von der islamischen Religion geprigt sei. Erst
seit den Attentaten vom 11. September und vor allem der Entdeckung, dass
zumindest drei der Terroristen jahrelang unauffillig in Hamburg gelebt und
studiert haben, entdeckt die 6ffentliche Diskussion die religidse Dimension
der Selbstbeschreibungen der Zuwanderer und vor allem ihrer in der Bundes-
republik sozialisierten Kinder. Die Bezeichnungen ,,Tiirke* (,.tirkischer Ju-
gendlicher*) und ,,Muslim“ (,,muslimischer Jugendlicher*) stehen fiir zwei
unterschiedliche Perspektiven auf die aus der Tiirkei zugewanderten Immi-
granten und deren Familien. Wihrend die eine vor allem eine kulturelle, na-
tional definierte Distanz betont, hebt die zweite eine mehr oder weniger als
bedrohlich empfundene religiose Fremdheit hervor. Beide Benennungen ge-
hen iiber die Subjektivitdt der bezeichneten Personen hinweg und ziehen den
selbst gewihlten sowie gesellschaftlich zu begriindenden Charakter der Diffe-
renzherstellung kaum oder gar nicht in Betracht. Dort, wo kulturelle und reli-
giose Elemente nicht mehr zu den Selbstverstindlichkeiten der Alltagswelt
gehoren (vgl. Schiffauer 1991), konnen diese jedoch zu Bestandteilen identi-
titspolitischer Konstruktionen von Alteritit werden (vgl. Nokel 2002). In die-
ser Hinsicht eignen sich junge Erwachsene, die sich ,, Tirken®, ,,Muslime*
oder auch , tiirkische Muslime* in der Bundesrepublik nennen, den Islam und
seine vermeintlichen kulturellen Ausprigungen an. Um ihre Selbstbeschrei-
bungen zu verstehen, miissen diese also in den ihnen eigenen sozialen Erfah-
rungshorizont gestellt und als Formen der Auseinandersetzung mit der gesell-
schaftlichen sowie politischen Realitit interpretiert werden. Im Folgenden

123

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

steht die Gruppe junger Muslime im Vordergrund, die ihre Differenz vor dem
Hintergrund einer prekéren sozialen Lage (Arbeitslosigkeit, Sozialhilfeabhin-
gigkeit, institutionelle und politische Diskriminierung, Stigmatisierung des
Wohnviertels etc.) herausarbeiten. Es geht darum, das Ineinandergreifen sub-
jektiver Beschreibungen von Ausgrenzung und die Islamisierung des Selbst
hervorzuheben und gleichzeitig die Schilderungen der eigenen Situation als
Sinnkonstruktionen in Bezug auf die Position innerhalb der deutschen Gesell-
schaft darzustellen.

Die Grundlage der Uberlegungen beruht auf einer Studie muslimischer
Religiosititsformen, die zwischen 1995 und 1998 im Hamburger Stadtteil
Wilhelmsburg durchgefiihrt worden ist (vgl. Tietze 2001). Die sozialstatisti-
schen Daten dieses Wohnbezirks haben zur Bemessung der objektiven gesell-
schaftlichen Randstellung gedient (vgl. Armut in Hamburg 1993, Armut in
Hamburg II 1998). Die Untersuchungsgruppe setzte sich aus jungen Ménnern
zwischen 16 und 30 Jahren zusammen, denen einerseits die Sozialisation in
einer aus der Tiirkei eingewanderten Familie und andererseits die unerfiillte
Aspiration auf sozio-6konomische Autonomie gemeinsam waren.'

Ausgrenzungserfahrungen: Auslinderfeindlichkeit und
Konsumwiinsche

Mehmet” reicht mir das Stellenangebot fiir einen Dreher in einer Schiffsblock-
fabrik mit der Bemerkung: ,,Hier, das ist unsere Situation!* In der Tat ist in
der letzten Zeile des Computerauszugs, den der 21jdhrige Mann im Arbeits-
amt Harburg vorgefunden hat, zu lesen: ,,Keine Auslidnder zuweisen! Auch
Junggesellen vor der Wehrpflicht!“ Fiir Mehmet — ein , Junggeselle* mit tiirki-
scher Staatsbiirgerschaft, der nie an einem anderen Ort als in Wilhelmsburg
gelebt hat — ist mit dieser lapidaren Bemerkung der Kern seiner Ausgren-
zungserfahrung beschrieben. ,,Man gibt uns keine Chance! Was willst Du da
noch tun? Ich hab Dreher gelernt, ‘ne Ausbildung, alles ... Aber seit zwei Jah-
ren suche ich eine richtige Arbeit, aber immer das...Verriickt werden konnte
ich.

Viele meiner Gesprichspartner arbeiten neben der Schule, der Ausbildung
oder auch als ,,Nebenbeschiftigung zum Rumhingen® in einem Kleinunter-
nehmen der Grof3familie. Sie erhalten dafiir eine Entlohnung, die alle im Ver-

1 Zwischen Frauen und Ménnern bestehen erhebliche Unterschiede in bezug auf
den hier angedeuteten Emanzipationsprozess. Deshalb miissen die Beschrei-
bungen von Ausgrenzungserfahrungen und ihre mogliche Islamisierung ge-
schlechtsspezifisch differenziert werden (vgl. Karakasoglu-Aydin 2000, Klink-
hammer 2000, Frese 2002). In diesem Sinne ist die Beschrankung meiner Aus-
fithrungen auf maskuline Selbstbeschreibungen und Religiosititsformen im Fol-
genden zu verstehen.

2 Die Namen der Gesprichspartner sind gedndert worden, um die Anonymitit der
jungen Erwachsenen zu garantieren.

124

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

hiltnis zur geleisteten Arbeit als zu gering einschédtzen. Man erhalte so den
Familienfrieden, aber ,.kann eigentlich nicht etwas wirklich entwickeln und
machen, weil es ja von den Vitern aufgezogen wird, mit ihrer Art, die Dinge
zu machen.” Die Beschiftigung im Sektor des ethnic business, die eine gewis-
se Ndhe zur Arbeitswelt aufrechterhdlt, ist in den Augen vieler junger Er-
wachsener der zweiten Generation tiirkischer Immigranten mit dem Gefiihl
sozialer Ausgrenzung verbunden. Sie ldsst weder in finanzieller noch familid-
rer Hinsicht personliche Autonomie zu, die fir meine Gesprichspartner das
positive Gegenbild zur Exklusion darstellt. ,,Wenn Du so arbeitest bei Deinem
Vater, einem Cousin oder so, dann hast Du immer was zu tun, héngst nicht
rum und so, aber Du bleibst irgendwie immer... Du bist ein Nichts.” Die Ar-
beit im Gemiiseladen, Kiosk oder am Marktstand des Vaters oder Onkels ver-
ortet den einzelnen am Rande der Gesellschaft, ndmlich in der Gruppe der
Auslénder, die — wie der oben zitierte Mehmet sagt — ,.keine Chance haben®.
Die Erfahrungen mit der Arbeitswelt innerhalb der Immigrantenstrukturen be-
stitigen somit die Ausgrenzung aus der Gesellschaft.

Ein junger Mann aus einer tlirkischen Familie in Wilhelmsburg muss nicht
arbeitslos sein, um sich am Rande der Gesellschaft zu fithlen. Viele meiner
Gesprichspartner haben in der Tat eine Beschiftigung tiber Arbeitsbeschaf-
fungsprogramme oder konnen eine Lehre in einer Ausbildungsgesellschaft
vollziehen. In beiden Fillen kann jedoch eine solche staatliche Integrations-
mafBnahme den Eindruck entstehen lassen, keine ,richtige Arbeit™ zu haben
und in einer Art Warteschleife blockiert zu sein. ,,Wie soll ich denn Zukunfts-
projekte entwickeln, wenn ich nie weil3, ob ich wieder Arbeit kriege, wenn
meine ABM-Stelle ausgelaufen ist. Heiraten und Kinder haben, das geht nicht,
verstehst Du.” Yasar macht eine Lehre in einer Ausbildungsgesellschaft:
,»Weilit Du, da sind alles so Leute wie hier (im Haus der Jugend, NT), alles
Tiirken und so. Es ist auch wirklich eine gute Stimmung. Aber wenn ich fertig
bin, krieg ich auch keine Arbeit. Die denken doch, dass wir gar nichts richtig
lernen und nicht arbeiten. Wie im Falle der Beschiftigung im Bereich des
ethnic business ist es nicht die Distanz zur Arbeitswelt oder der véllige Ver-
lust der Arbeitserfahrung, sondern das Gefiihl, im ,,falschen* — stigmatisierten
oder prekédren — Arbeitsmarkt integriert zu sein, das den Eindruck des Ausge-
grenzt-Seins entstehen ldsst.

Das Gefiihl, Opfer von Ausldnderfeindlichkeit am Arbeitsmarkt zu sein,
verstirkt sich durch den Eindruck, mit den sozialen Problemen seines Wohn-
ortes, zu denen jeder Hamburger eine Distanz sucht, identifiziert zu werden.
,Fur die Hamburger gibt es hier nur Alkoholismus, Leute, die von Sozialhilfe
leben, Auslénder, die klauen und so. Also, sehen sie mich auch so, wenn ich
mich irgendwo vorstelle, egal, was ich eigentlich kann oder bin.“ In dieser
Hinsicht wird jede individuelle Anstrengung, die eigene Situation zu verin-
dern, sinnlos. Osman schlie3t seine pessimistischen Gedanken iiber seine Si-
tuation mit der Bemerkung: ,,Weifit Du, was einem da bleibt: Man kann nur
noch so werden, wie die Leute einen sehen... ein tiirkischer Jugendlicher, der
dealt und am S-Bahnhof rumhéngt!*

125

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Der Stadtteil besitzt jedoch nicht nur eine negative Rolle, sondern auch eine
emotionale Bedeutung, die tiber eine einfache affektive Bindung an den
Wohnort hinausgeht. Er steht fiir die soziale Randposition innerhalb der Ge-
sellschaft und wird gleichzeitig ein Teil des eigenen Selbstbildes.

,»Also vor allem, wir hier reden irgendwie anderes Deutsch, wir reden so
,ah, 6h‘, ,voll daneben‘ und so was. Und die reden irgendwie so’n sauberes
Deutsch, so slangméBig. Also jeder hat so seine eigene Sprache, seine anderen
Worter, die er gebraucht. (...) Ich merk sofort, wenn ich hier mit jemandem
rede, ja der kommt aus einer besseren Gegend Hamburgs, der da eben aus
Wilhelmsburg oder Altona oder so was.*

Die hier angedeuteten Differenzen im Sprachgebrauch vermitteln einen
Eindruck davon, wie sehr das Bild des Stadtviertels und dessen gesellschaftli-
che Bewertung mit der Selbstbeschreibung verschmelzen konnen. Obwohl
Teil der Stigmatisierung, spielt der Wohnort eine affektive Rolle als Ressour-
ce fiir soziale Nahbeziehungen. In dieser Hinsicht ist das Ausgrenzungsgefiihl,
das mit der urbanen Segregation verbunden ist, von einem eigentiimlichen
Hin- und Herschwanken zwischen Ablehnung und Verteidigung des Stadt-
viertels geprdgt. Meine Gespréachspartner, die ein durchaus differenziertes
Bild von den verschiedenen konkurrierenden, ja sich bekdmpfenden Gruppen
(,,turkische Nationalisten™ versus ,,linke Tiirken“, Aleviten versus Sunniten,
DVU-Wihler versus Ausldnder, Jugendliche versus Alte, Alkoholiker und
Drogenabhéngige versus ,,cleanen Leuten® etc.) in Wilhelmsburg zeichnen,
betonen iibereinstimmend, dass im Falle eines Angriffs von auflen ,alle zu-
sammenzuhalten®. ,,Aber wenn wir so von auflen angegriffen werden, dann
sind wir alle Wilhelmsburger. Ich bin eigentlich auch stolz ein Wilhelmsbur-
ger zu sein, schon weil es alle anderen hier schlecht finden und dagegen sind.*

Die Stadtteilgemeinschaft, die in der zitierten Haltung zum Ausdruck
kommt, existiert jedoch nur in der Vorstellung von einer Ausnahmesituation.
Der Alltag der sozialen Beziehungen ist ein anderer. Die Schilderungen mei-
ner Gesprachspartner lassen nicht nur auf die oben genannten Gruppendiffe-
renzierungen innerhalb der Wohnbevoélkerung schlieen, sondern relativieren
auch die Qualitit der Solidaritdtsbande unter den ,,Ausgegrenzten®. Fiir einige
junge Manner tlirkischer Herkunft sind die familidren und auf regionale Zuge-
horigkeit in der Tiirkei zuriickgehende Netzwerke (hemserilik), die héaufig als
Kompensation von ,,Heimatverlust“ und Auslédnderfeindlichkeit interpretiert
werden (vgl. Nauck/Kohlmann/Diefenbach 1997), ,zum Ersticken®. Die
Schwierigkeiten, eine Arbeit zu finden, die eine eigene Wohnung in einem
anderen Stadtteil finanzieren konnte, beziehungsweise sich iiberhaupt auf dem
allgemeinen Wohnungsmarkt mit einem tiirkischen Namen und einer Adresse
in Wilhelmsburg behaupten zu kénnen, kénnen daher zum Hindernis fiir die
Emanzipation von der Familie und als auferlegte Festlegung der eigenen Per-
sonen auf ,,das tiirkische Leben‘ erfahren werden. In dieser Hinsicht wird die
Qualitdt der sozialen Nahbeziehungen der ,,ethnischen Gemeinschaft® fiir den
nach Autonomie strebenden jungen Erwachsenen zu einem zusétzlichen Ele-
ment des Gefiihls von Ausgrenzung.

126

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Die Stigmatisierung durch die Wohnadresse, die sich mit der empfunde-
nen Diskriminierung auf dem Arbeitsmarkt als tiirkischer — ausldndischer —
Jugendlicher verbindet, iibersetzt sich fiir meine Gesprachspartner in eine in-
stitutionelle Marginalisierung. Insbesondere die Bereiche der Schule, Ausbil-
dung und Universitdt werden als Orte erlebt, an denen die urbane Segregation
und die Zugehorigkeit zur Gruppe der ,, Tiirken® in eine Chancenungleichheit
im gesellschaftlichen System miinden. Die jungen Leute sehen sich mit der
Pramisse konfrontiert, es wegen des Immigrantenhintergrunds nicht ,,schaf-
fen* zu konnen. Kenan erzihlt zum Beispiel:

,»,Mein Berufsschullehrer war der Meinung, ich wiird den Beruf nicht schaffen und
auch nicht die Priifung. Wozu geh ich aber zur Schule? (...) Jedes Mal nach dem
Unterricht, hat er alle rausgehen lassen, nur mit mir wollte er noch mal reden: ,Das
schaffen Sie nicht, gucken Sie mal Thre Arbeiten an, lauter Fiinfen. (...) Er wollte,
dass ich mir eine Arbeitsstelle suche und die Lehre nicht zu Ende mache. Er hat das
schon mal mit einem Schiiler gemacht, das war auch ein Tiirke. (...) Ich hab einen
deutschen Kollegen gehabt, Detlef, der hat kein Wort Englisch gekonnt. Manchmal
ist er gar nicht zum Unterricht gekommen. Dem hat er das nicht gesagt, aber mir.*

Yildirin sieht sich damit konfrontiert, dass man ihn nicht in die gymnasiale
Oberstufe versetzen will, weil ,,es fiir tiirkische Jugendliche besser [ist], eine
Lehre zu machen. Wirklich, das haben die so zu mir gesagt nach der Konfe-
renz!*“ Ertekin hingegen meint, seine Wirtschaftspriifung an der Universitit
nicht bestanden zu haben, weil der Professor keine Auslidnder als Studenten
haben mochte. Das Entscheidende dieser Geschichten ist nicht, ob sie wirklich
so abgelaufen, sind wie sie erzéhlt werden, sondern das Gefiihl der jungen
Miénner, innerhalb der Bildungsinstitutionen nicht dieselben Chancen zu ha-
ben wie ihre Mitschiiler, die eben nicht Kinder von tiirkischen Einwanderern
sind. Wird das Scheitern im schulischen System als Folge eines auferlegten
Status erlebt, dann scheint jede Eigeninitiative sinnlos. ,,Weiflit Du in der
Schule haben die mich immer als Null gesehen, als einen Tiirken, der doch nie
richtig schreiben lernen kann, da hab ich es gelassen.“ Der Autor dieses Satzes
ist heute arbeitslos, hat nie eine Lehre gemacht und verbringt seine Zeit mit
Freunden am FEingang des Einkaufszentrums am S-Bahnhof Wilhelmsburg
oder im Café des nahegelegenen Haus der Jugend.

Fiir einige junge Erwachsene tiirkischer Herkunft, die ihr Ausgrenzungs-
gefiihl in gesellschaftspolitischen Kategorien formulieren, verstdrkt sich das
Erleben von urbaner Segregation, Stigmatisierung am Arbeitsmarkt und in-
stitutioneller Diskriminierung durch die Erfahrung einer politischen Ausgren-
zung, insbesondere im lokalpolitischen Bereich. Ismail stellt fest:

,Die Auslander miissen hier wihlen. In Wilhelmsburg gibt es dreilig Prozent Aus-
lander, wenn nicht mehr, dann miissen die hier wihlen. Zum Beispiel das kommu-
nale Wahlrecht. Da entscheidet eine Minderheit hier tiber die Zukunft anderer. Das
ist nicht einsichtig (...) nach dem demokratischen Prinzip. Also das ist nicht eine Sa-
che, dass wir mehr Macht haben wollen.

127

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Sein Freund Kenan, der als selbstdndiger Kurier arbeitet, fiigt hinzu: ,,Und das
liegt auch daran, dass man sich mehr fiir die tiirkische Politik interessiert, weil
man auf die deutsche Politik gar keinen Einfluss hat.®> Wird der Antrag auf
Einbiirgerung abgelehnt, wird der politische Ausschluss aus der Gesellschaft
zum Kern der Ausgrenzungserfahrung. Urbane und institutionelle Diskrimi-
nierung sowie die ungleiche Behandlung auf dem Arbeitsmarkt werden dann
als Folge eines ungerechten, rassistischen politischen Systems erlebt. Ertekin,
der sich als Opfer der Auslénderfeindlichkeit seiner Professoren an der Fach-
hochschule beschreibt, ist, wie er sagt, ,,einer von denen, die die deutsche
Staatsbiirgerschaft beantragt haben. Sie haben sie abgelehnt, ohne weitere Er-
klédrung. Dabei bin ich hier geboren und kenne die Tiirkei nur aus dem Ur-
laub.” Jedoch ist eine solche politische Definition des Ausgrenzungsgefiihls
eine Ausnahme unter meinen Gesprichspartnern. Die Mehrheit unter ihnen
erlebt den Ausschluss von der politischen Partizipation in der Bundesrepublik
als ein Element unter vielen, das die eigene Biographie am Rand der Gesell-
schaft verortet. Die erlebte Distanz zum Arbeitsmarkt beziechungsweise die
empfundene Blockierung des eigenen Lebens in ArbeitsbeschaffungsmaB-
nahmen oder Ausbildungsprogrammen, die Stigmatisierung in der Stadt und
die immer schon vorweggenommenen Urteile iiber Lernhandicaps in der
Schule spielen hingegen in den meisten Selbstbeschreibungen die zentrale
Rolle fiir das Gefiihl, an der Peripherie der Gesellschaft zu leben. Da die Ein-
biirgerung die soziale prekédre Lage nicht dndern kann, wird das Fehlen des
deutschen Passes kaum als zusitzliche gesellschaftliche Exklusionsform emp-
funden.* Denn wie Hiiseyin, der die deutsche und die tiirkische Staatsbiirger-
schaft besitzt, feststellt: ,,Ob Du nun einen deutschen Pass hast oder nicht, Du
bleibst doch ein Auslidnder, ein Tiirke!*

Die geringe Rolle, die der Ausschluss von der politischen Beteiligung in
der subjektiven Beschreibung von Ausgrenzung einnimmt, ist eng mit der
Konzeption vom eigenen Leben verbunden. Die Partizipation an Wahlen oder
politischen Debatten nimmt darin keine zentrale Stellung ein. Vielmehr ist der
Dreh- und Angelpunkt der Lebensvorstellung der Konsum. Mode, Freizeitge-
staltung und Korperpflege sind die entscheidenden Elemente, an denen sich
unter den jungen Minnern die Bestdtigung des Ichs bemisst. In der Tat zeugt
die Kleidung der Mehrheit meiner Gespréchspartner von einer perfekten Inte-
gration in die Welt der Mode und ihrer Marken. Der Besuch des Braunungs-
studios und Bodybuildingraums gehort zur Normalitdt der jungen Ménner, die

3 Die Interviews sind vor der Reform des Staatsangehorigkeitsrechts vom 1.
Januar 2000 gefiihrt worden sind. Es ist zu erwarten, dass sich im Laufe der
nichsten Jahre das Ausgrenzungsgefiihl von der politischen Beteiligung ent-
schérft, wenn eine groflere Anzahl von jungen Erwachsenen die bundesdeutsche
Staatsbiirgerschaft beziehungsweise einen Anspruch auf Einbiirgerung besitzt
und sich an Wahlen beteiligen kann.

4 Eine Minderheit, die die deutsche Staatsbiirgerschaft nie beantragen wollte,
sicht allerdings eine Notwendigkeit eines solchen Antrags, weil sonst die
Abschiebung im Falle einer Straffilligkeit drohe.

128

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

den Erfolg ihres Korperbewusstseins an der Quantitdt der Eroberung von
Frauen bemessen.” Die Debatten iiber gelungene oder weniger erfolgreiche
Abende in der Diskothek sind permanenter Gespréichsstoff. Die herausragende
Bedeutung, die die ,,Disco” einnimmt, macht aus diesem offentlichen Frei-
zeitort eine zentrale Kategorie der Bewertung der eigenen gesellschaftlichen
Position. Die Tatsache, dass einige Tiirsteher ,,Tiirken” den Eintritt verweh-
ren, nimmt daher in den Schilderungen der Ausgrenzung mehr Platz ein, als
die Unmoglichkeit fiir tiirkischer Staatsbiirger, sich an bundesdeutschen
Kommunalwahlen beteiligen zu kénnen.

,,Ja, ich habe auch deutsche Bekannte, aber die kommen rein (in die Diskothek, NT).
Beim Auslénder gibt es immer Komplikationen. Man wird in eine Lage gebracht,
wo man nichts daftir kann. Ich weif} nicht, ob man sich das auf Dauer gefallen lassen
kann. Oder ob es dann zu anderen Reaktionen kommt, dass man halt seine eigenen
Unterhaltungsanstalten macht. Das fiihrt dann aber auch dazu, dass die Kommuni-
kation zwischen Ausldandern und Deutschen, die kommt dann nicht voran. Und dann
sagen die Deutschen, die Ausldnder miissen sich anpassen. Das geht ja nicht. Man
kann sich ja nicht in eine Gesellschaft mit Zwang begeben, wenn einem davor Bar-
rieren gestellt werden.*

Die Selbstinszenierung durch Mode und Freizeit verweist auf eine Hyper-
Integration in die bundesrepublikanische Konsumgesellschaft, die in einem
scharfen Kontrast zu den subjektiven Beschreibungen eines Ausgegrenzt-
Seins aus dem wirtschaftlichen, urbanen und politischen Leben der Bundesre-
publik steht. Die soziale Lage der jungen Minner erscheint somit als ein
merkwiirdiges ,,Drinnen im Drauflen”, das einerseits das Gefiihl, sich im
LAus® der Gesellschaft zu befinden, schmerzhaft verstirkt und andererseits
von einer noch vorhandenen Teilnahme am ,,In“ zeugt.6 In dieser ambivalen-
ten Situation kann der Islam fiir einige (wohl gemerkt nicht fiir alle) jungen
Erwachsenen zu einer Ressource werden, die hilft, Widerspriiche zu bewilti-
gen und sich uneingeldsten Autonomievorstellungen anzunghern.

Vom ,,Auslinder® zum ,,Muslim*

Kenan weil}, was es heiflt ,,sein eigenes Ich® zu verlieren: ,,Wenn man das
verloren hat, dann hat das ganze Leben keinen Sinn mehr.” Er hat die Erfah-
rung gemacht ,,rumzuziehen, zu trinken. ,,Ziellos, man schwebt irgendwie im

5 Es besteht ein entscheidender Unterschied zwischen dem Erfolg in der
»2Anmache® von Frauen, mit dem man sich vor den anderen briistet, und der
Tatsache, sich zu verlieben, was man vor den Kumpeln verheimlicht.

6  Frangois Dubet und Didier Lapeyronnie (1994) beschreiben in ihrem Buch ,,Im
Aus der Vorstddte. Der Zerfall der demokratischen Gesellschaft“ den Wandel
der Industriegesellschaft als eine Transformation sozialer Schichtung. Die
klassische vertikale gesellschaftliche Struktur in ein ,,Oben* und ,,Unten* wird
von einer horizontalen Linie, die nun mehr ein ,,Drinnen®“ und ,,Drauflen*
festlegt, durchbrochen.

129

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Weltall, ziellos wie ein Schrotthaufen, nee... das ist ziellos!” Der Bezug auf
die religiose Tradition hat es Kenan erméglicht, eine Distanz zur eigenen so-
zialen Lage aufzubauen. ,,Wenn ich noch weiter, wenn ich mich nicht zusam-
mengerissen hétte, mich sozusagen... das, was ich gelernt habe, meinen reli-
giosen Stamm, wenn ich da nicht wieder hingegriffen hitte, wir ich jetzt auch
bestimmt ziellos auf der Strale.” Er meint, dank seiner Islamitét die Lehre als
Schlosser beendet haben zu kénnen, obwohl sein Berufsschullehrer ihn (in
seinen Augen wegen Tlrkenfeindlichkeit) als unfihig bezeichnet hat. Die re-
ligiose Identifikation fiihrt ein ,,Vorher* und ,,Nachher” in seinen Lebenslauf
ein. Sie macht aus dem ,,Herumschweben als Schrotthaufen Vergangenheit
und ermdglicht gleichzeitig die Erfahrung der Gegenwart und eine Aussicht
auf eine Zukunft. So sieht sich Kenan, der nach seiner Lehre arbeitslos war
und in dem Fuhrunternehmen eines Onkels gearbeitet hat, in der Lage, seine
berufliche Situation durch eine Fortbildung im Versicherungswesen zu ver-
bessern. Mit der Vorstellung einer personlichen Zukunftsperspektive wird
gleichzeitig die jugendspezifische Phase des Wartens, das im Zusammenhang
des Ausgrenzungsgefiihls als ein Zustand der Blockierung erlebt wird, umge-
deutet in die religids begriindete Notwendigkeit, ,,Geduld zu haben*.’

Die Bezugnahme auf den Islam geht mit einer Sinnkonstruktion fur die
Zeiterfahrung einher. Die Langeweile oder der desorientierte Hyperaktivis-
mus, der die Ziellosigkeit des ,,Herumhingen® begleiten kann, wird mittels ei-
ner religids definierten Zeit tiberwunden. So erzdhlt Muzaffer wie die fiinf
Gebete am Tag ,,die Leere des Arbeitslos-Sein“ durchbrechen. Deniz hinge-
gen, der eine Lehre abgeschlossen hat und das Abitur nachmachen will, um
Flugzeugbau zu studieren, hat sich eine volkstiimliche Tradition aus der Tiir-
kei zu Eigen gemacht: Am Donnerstagabend trinkt er keinen Alkohol und
macht keine Frauen an, um den Freitag als muslimischen Feiertag einzulei-
ten.® In der Tat sitzt Deniz donnerstags abends wihrend seines Urlaubs mit
seiner Wilhelmsburger FuBlballmannschaft auf der Terrasse eines tilirkischen
Hotels am Mittelmeer vor einem nicht alkoholischen Getrink, wihrend seine
Kollegen wie iiblich die umliegenden Diskotheken ,,unsicher machen®. Die
selbstauferlegte Abstinenz, die Deniz nicht davon abhilt, es am Freitagabend
seinen Freunden gleich zu tun, ist keine Farce, sondern der individuelle Ver-
such, Sinn in einer Zeit zu konstruieren, die sich im /ic et nunc des Konsums
zu verlieren droht.

Der arbeitslose Nurretin benutzt seine muslimische Religiositit, um dem
urbanen Raum eine Topographie zu geben, die sich der Sinnlosigkeit des

7  Geduld darf hier nicht als Schicksalsergebenheit verstanden werden. Die jungen
Mainner, die auf den Begriff der Geduld rekurrieren, geben ihre Eigeninitiative
nicht auf, sondern erarbeiten sich ein Mittel, um objektive Handlungseinschrin-
kungen auf einer subjektiven Ebene zu handhaben.

8 Das Mittagsgebet (zuhr) am Freitag besitzt eine herausragende Funktion im
Wochenablauf eines Glaubigen. Nach der islamischen Tradition ist er der Ver-
sammlung der Gldubigen an einem Ort gewidmet und symbolisiert den Gedan-
ken der umma, der Gemeinschaft der Muslime.

130

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Nichtstuns und dem Gefiihl von gesellschaftlicher Bedeutungslosigkeit entge-
genstellt:

,»,Wenn ich rausgehe, weil} ich, wo ich hingehe und warum. Ich hab ein Ziel: die Mo-
schee oder hier den Jugendclub. Dadurch komme ich nicht auf krumme Gedanken,
wie Spielotheken und so. Weilit Du, ich weill dann auch, warum ich zu Hause blei-
be. Ich mein, ich halt es dann zu Hause auch aus.*

Die Orte der Negatividentitit — der Langeweile des ,,Herumhéngens®, des
Stresses, wenn man ein ,,Ding drehen® wollte, oder der sinnlosen Inszenierung
der eigenen Person tiber Konsum — werden durch die positive Bedeutung der
,islamischen Orte* ersetzt. Dadurch wird einerseits die Wohnung, in der man
mit seinen Eltern lebt, und der man wegen der fehlenden Arbeit nicht ent-
kommen kann, zu einem ertriglichen beziehungsweise sinnvollen Ort. And-
rerseits wird die Bedeutung der Orte im Stadtteil ausgehend von der zentralen
Stellung der Moschee oder des islamischen Jugendclubs organisiert und nach
Regeln der islamischen Tradition hierarchisiert. Die Stigmatisierung des
Stadtviertels, das einem an der Haut zu kleben schien, wird angesichts der
Aufwertung von religios definierten Orten im Wohnort tiberwindbar.

Mit Hilfe der Dogmen des Islams — insbesondere der Unterscheidung zwi-
schen dem Erlaubten (%elal) und dem Unerlaubten (haram) — geben sich die
jungen Wilhelmsburger Orientierungspunkte in einer sozialen Welt, die
,zlellos erscheint, in der alles moglich und doch nichts erreichbar ist. Die
Anomieerfahrungen, die die Schilderungen des Ausgrenzungsgefiihls durch-
ziehen, liberwinden sie auf einer subjektiven Ebene durch die religios begriin-
dete Vorstellung von Grenzen. Die muslimische Identifikation wird in ein
ethisches Prinzip tibersetzt, das im Sinne einer Lebensfiihrung die Erfahrung
vom eigenen Selbst im sozialen Raum und in der Zeit erméoglicht. Gleichzeitig
eroffnet sich dem Individuum dadurch eine Perspektive, mit den egozentri-
schen Beziehungen des ,Herumhéngens“ zu brechen. ,,Hier [im Jugendclub
des Milli Goriis nahestehenden Moscheevereins, NT] hab ich richtige Freunde
gefunden. Frither, das waren Kumpel, man hat zusammen irgendwas gemacht.
Aber so richtig Vertrauen gibt’s da nicht.” Die Selbstbeschreibung als Muslim
6ffnet den Blick auf den (muslimischen und nicht muslimischen) Anderen:
Wihrend des Fastenmonats geht es darum, eine Solidaritit [mit] Obdachlosen
und der Dritten Welt zum Ausdruck zu bringen.

Die Identifikation mit der islamischen Tradition, in der die jungen Minner
durch ihre Eltern kulturell oder auch religios sozialisiert worden sind, impli-
ziert keine Selbstaufgabe oder Absage an die so sehr gewiinschte Emanzipati-
on von der Familie und dem Immigrationsmilieu. Im Gegenteil die Herausbil-
dung einer muslimischen Religiositét geht bei meinen Gesprichspartnern mit
einem komplexen Abldsungsprozess von der Herkunftswelt einher. Ferhat er-
klért mir:

,»,Bei uns zu Hause erzéhlt man sich viele solche Legenden [iiber die Siege der Tiir-
ken und ihre Helden, NT]. Das ist ein bisschen so in den Familien, die rechts sind.

131

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Meine Familie ist ein bisschen so. Aber der Islam und der Nationalismus sind zwei
verschiedene Sachen, das ist nicht eins. Der Islam ist fiir alle, nicht nur fiir die Tiir-
ken. Die Alten denken oft, dass Tiirke sein und Muslim sein dasselbe ist. Also der
Islam ist nicht links und nicht rechts. Er geht da zwischen hindurch.*

Indem der Sohn einer aus der Tiirkei eingewanderten Familie den Islam uni-
versalisiert und damit aus der vorgelebten nationalkulturellen Verortung her-
auslost, schafft er sich eine Distanz zu den Eltern, ohne mit ithnen vollkommen
zu brechen. Dariiber hinaus kann er mit dieser Konzeption der islamischen
Tradition als Muslim ein Deutscher sein, der mit seiner aus der Tiirkei stam-
menden Familie weiterhin kommunizieren kann. Ferhat, der sich wiinscht,
einmal beim Bundesgrenzschutz arbeiten zu kénnen, bliebe mit einer Selbst-
beschreibung als Tiirke ein ,,Ausldnder” mit dem ihm wohl bekannten stigma-
tisierten gesellschaftlichen Status. Dank einer muslimischen Religiositit, die
ihm den Zugang zu universellen Werten und Normen erdffnet, bewiltigt er —
so paradox dies auch erscheinen mag — den Widerspruch zwischen einem Be-
rufswunsch, als deutscher Beamter die nationalstaatlichen Grenzen der Bun-
desrepublik zu schiitzen, und der Solidaritit mit seiner ,,tirkisch* orientierten
Familie.

Die Tendenz, den Islam als eine universelle Religion zu verstehen, die
nicht auf die Gruppe ,,der Tiirken* beschrénkt ist, gibt dem Glauben die Qua-
litit einer Utopie.” Die religiose Tradition mit ihren kulturellen und histori-
schen Implikationen wird durch den Bezug auf eine aulerweltliche Instanz in
den Hintergrund gedringt. In diesem Falle werten die jungen Ménner die Be-
deutung ihrer sozialen und wirtschaftlichen Probleme im Hinblick auf die her-
ausragende Rolle des durch den Glauben konstruierten Alternativbereichs ab.
Mehmet durchbricht seinen Nihilismus, mit dem er seinen Alltag mit ver-
schiedenen Jobs mit und ohne Arbeitsvertrag und den Rassismus ,,der Deut-
schen® schildert und beschreibt seine Emotionen wihrend des Abendgebets
im Fastenmonat: ,,Weil3t Du, beim Ramazan, nach dem Gebet, abends, dann
singen alle, das ist wie ein Traum. Weiit Du, wie sie dann alle singen, ein
Traum! Das ist auf Arabisch, ich verstehe nichts, aber es ist sooo gut!“ Die
Momente solcher Gefiihle — die, wie Murat beschreibt, das Gefiihl der Wahr-
heit geben — ,,lassen Dich vergessen, dass Du eigentlich immer der Beschisse-
ne bist.”“ Die Moglichkeit, die soziale Welt zu ,,vergessen®, impliziert fiir das
Individuum die Fahigkeit, Distanz zu eigener Situation einzunehmen und die
Erfahrungen aus dem Glaubensmoment heraus neu zu ordnen. ,,Arbeitslosig-
keit ist ein Loch, da steckt man drin. Und weifit Du als Tiirke steckt man da
richtig drin. Wenn Du dann etwas hast, woran Du glaubst, dann ist das Loch
nicht mehr so tief.

9  Paul Ricceur definiert die Utopie als eine Zusammensetzung aus drei Elementen:
die Vorstellung von einer Alternative zur bestehenden sozialen Ordnung, die
Blindheit gegeniiber Widerspriichen zwischen Anspruch und Wirklichkeit und
die Ablehnung von Handlungseinschriankungen (vgl. Ricoeur 1986: 430).

132

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Der Universalisierung des Islams, die in einigen Selbstbeschreibungen auf-
bricht, steht eine Tendenz der Ethnisierung der Religion gegeniiber. In diesen
Féllen beruht die religiose Identifikation nicht auf einem utopischen Prinzip
oder einer ethischen Rationalisierung islamischer Dogmen und Praktiken. Sie
wird vielmehr zu einem Instrument kultureller bzw. politischer Integration fiir
die soziale Gruppe. Deniz, fiir den ein Tiirke ,,automatisch (...) mit der Ge-
burt* ein Muslim ist, stellt iber die konfessionelle Zuweisung eine Distinktion
zu ,,den Deutschen her. Entscheidend ist dabei, dass die Zugehorigkeit zum
Islam — die sich hier eben nicht, wie im Falle einer ethischen oder utopischen
Akzentuierung der Religiositit, an dem Praktizieren der religiosen Dogmen
bemisst oder bewerten ldsst — die soziale Stigmatisierung der ,,tiirkischen
Auslédnder” ins Positive wendet. ,,Die Lehrer in der Schule haben keine Ah-
nung von der Tiirkei und den Leistungen in der Geschichte des Islam. Das in-
teressiert die auch gar nicht. Weiit Du zum Beispiel, dass Goethe einen tiirki-
schen Grofvater hatte? Ja, das wusstest Du nicht.“ Der Erfahrung, als tiirki-
scher Jugendlicher per se als Arbeiter oder Handwerker und fiir intellektuelle
Reflexionen als untauglich eingestuft zu werden, wird tiber eine solche Auf-
wertung des eigenen kulturellen Hintergrunds die abwertende Dimension ge-
nommen. Dabei verschmelzen die Beziige auf eine tiirkische und islamische
Kultur miteinander, werden austauschbar.

Die Kulturalisierung der Zugehorigkeit zum Islam kann sich politisieren,
wenn die religiose Tradition zum zentralen Mittel der Integration fiir die
Gruppe wird und als Ideologie darauf abzielt, eine Ordnung fiir die Gemein-
schaft herzustellen.'’ Diese Tendenz ist bei denjenigen jungen Minnern aus-
geprigt, die ihre soziale Randstellung und jede Form von institutioneller Dis-
kriminierung in politischen Kategorien begreifen. Der im ersten Teil zitierte
Ertekin, der sich der Ausldnderfeindlichkeit seiner Professoren ausgeliefert
sieht und dessen Antrag auf Einbiirgerung abgelehnt worden ist, spricht daher
von der Notwendigkeit, dass sich die Muslime zusammenschlieBen miissen,
,,um ihre Interesse und ihre Vision der Dinge* vertreten zu konnen. ,,Ich bin
Muslim, weil wir Tiirken in Deutschland unterdriickt werden.* Auch wenn in
diesem Ausdruck von Religiositit wie im Falle der Kulturalisierung die natio-
nal-kulturelle Komponente des Tiirkischen mit der religiosen Kategorie ver-
schmilzt, so wird die islamische Identitit — anders als in den oben von Deniz
zitierten AuBerungen — zum zentralen Element der Selbstbeschreibung. Mit-
tels einer solchen ideologischen Akzentuierung der religiosen Identifikation
16st sich das Individuum von dem Auslidnderstatus, der mit der faktischen po-

10 Der Begriff des Ideologischen lehnt sich an die Definition von Paul Ricceur an,
der die Ideologie als eine komplementire Bewegung zur Utopie betrachtet und,
wie fiir die Utopie, drei Dimensionen in der Ideologie unterscheidet: die Ver-
schleierung, die Gruppenintegration und das Verwechseln der in der Weltan-
schauung produzierten Bilder mit der Wirklichkeit. Die Ideologie ist also ,,ein
Muster, ein Kode, um sich ein Gesamtbild nicht nur von der Gruppe, sondern
auch von der Geschichte und letztendlich von der Welt zu machen“ (Ricceur
1986: 340).

133

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

litischen Ausgrenzung einher geht, und wechselt in ein konfessionelles Aus-
einandersetzungsfeld {iber, in dem es ungeachtet der Staatsangehorigkeit um
die Rechte und Pflichten von christlichen und islamischen Gemeinschaften
geht.

In Wilhelmsburg, wo eine groe Anzahl von islamischen Vereinen mit di-
versen sozialen Strukturen (wie ein Kindergarten oder ein Jugendclub) und ein
recht ausdifferenziertes islamisch orientiertes Geschiftsleben (Lebensmit-
telladen, Autoreparaturwerkstitten, ein Reisebiiro etc.) existieren, kann eine
ideologische Akzentuierung der individuellen Religiositdt in eine imaginére
Islamisierung des gesamten Stadtteils tibergehen. ,,Wir haben alles hier, aber
das ist getrennt von den Deutschen. Hier in Wilhelmsburg ist eigentlich alles
sehr gut.” Das gesellschaftliche Stigma, das dem Wohnort anhaftet, wird ver-
kehrt. Dadurch kann sich der Gliubige einerseits von seinen als ausgegrenzt
geltenden Nachbarn — den Arbeitslosen, den Sozialhilfeempfingern, die sich
vom sozialen Leben in die Isolation zuriickziehen oder in Alkoholismus oder
Drogenabhéingigkeit abdriften — differenzieren. Andererseits wird die Distanz
zum Zentrum der Gesellschaft — den ,,integrierten Deutschen — eine berech-
tigte, ja eine durch religiose Reinheit begriindete Distanz, weil sie sich durch
die Identifikation mit der islamischen Tradition herstellt. Die objektive Segre-
gation zwischen ,,.Deutschen und ,, Tiirken* wird von vielen jungen Musli-
men, die sich in Moscheevereinen engagieren und dort Funktionen iiberneh-
men, zur Ausgangsbasis fiir eine konfessionell begriindete Konzeption der ge-
sellschaftlichen Beziehungen. Aus den ,,Deutschen” werden Christen (Prote-
stanten oder Katholiken), aus den ,, Tiirken* Muslime, die als gleichberechtigte
Gemeinschaften das Leben im Stadtteil organisieren. Man ist dadurch nicht
mehr der ,,minderwertige Auslédnder, der schief angeguckt wird”, sondern
Muslim, der dem Christen (und nicht dem Deutschen) gleichwertig gegen-
tibersteht und legitimer Weise den rechtlichen Status der Religionsgemein-
schaft einklagen kann. Ertekin aus Wilhelmsburg fordert Gleichheit und Re-
spekt fiir sich und seine Glaubensbriider, indem er sich als Teil der ,,islami-
sche Gemeinde* seines Stadtteils versteht.!! Im Namen dieser ,,Gemeinde*
geht er zu Biirgerversammlungen, wo Probleme des Umweltschutzes, der
Kinderbetreuung oder des StraBenverkehrs diskutiert werden, um Interessen
der islamischen Gemeinschaft (oder das, was er darunter versteht) zu vertre-
ten. Bei solchen Gelegenheiten stellt er die Differenz der Muslime heraus und
wird gleichzeitig zu einem deutschen Biirger, der sich fiir das Wohlergehen
der Bewohner eines Stadtteils einsetzt und genau so wie die nicht-musli-
mischen Biirger soziale Interessen vertritt.

11 Schon durch den Gebrauch seiner Begriffe — z.B. die Ubernahme des christlich
geprigten Worts ,,Gemeinde* und nicht Gemeinschaft oder umma — macht Erte-
kin deutlich, wie sehr er die Sprache des gesellschaftlichen Alltags in seinem
Stadtteil verinnerlicht hat.

134

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Die Identifikation mit dem Islam:
die Forderung nach Respekt

Die unterschiedlichen Akzentuierungen in der Identifikation mit dem Islam
gehen aus den individuellen Verkniipfungen von sozialen Erfahrungen mit
Elementen der religiosen Tradition hervor. Das Individuum ist der Ort, ,,an
dem sich eine Religion anlagert™ (Wohlrab-Sahr/Kriiggeler 2000: 241). Indem
Dogmen, Rituale und religiose Erinnerungsfiguren aus der institutionellen
Konzeption der islamischen Tradition herausgeldst und auf eine auf das Selbst
zentrierte Perspektive ibertragen werden, brechen Moglichkeiten fiir neue
Interpretationen und Kombinationen sowie Umdeutungen auf. Dabei kann die
Religion zu dem ethischen Prinzip einer Lebensfithrung werden und in einer
utopischen Akzentuierung Widerspriiche des gesellschaftlichen Alltags relati-
vieren oder tiberwinden. Sie kann aber auch kulturalisiert werden und dadurch
zu einer positiven Umwertung eines Stigmas beitragen. In ihrer ideologisie-
renden Ausrichtung wird sie schlieBlich zum zentralen Integrationselement ei-
ner Gruppe und ermdglicht, soziale Erfahrungen in politische Kategorien bzw.
Forderungen zu {ibersetzen. Die Privatsphire wird somit nicht zum exklusiven
Bereich der Religiositit, wie es Thomas Luckmann (1991) mit dem Titel sei-
nes Buchs ,,Die unsichtbare Religion* nahe legt. Vielmehr ermoglicht das
permanente Neu-Zusammensetzen von Elementen der islamischen Tradition,
der Religion eine ,,6ffentliche” und damit auch eine politische Bedeutung zu
geben. Dabei werden das Individuum und seine sozialen Beziehungen nicht
den religiosen Regeln des Islam unterstellt, sondern der individuelle Glaubige
macht aus der Tradition eine Ressource, um seinen gesellschaftlichen Erfah-
rungen und seiner Individualitdt einen Sinn geben zu kénnen. Man kann in
dieser Hinsicht von einem Dialog sprechen, den der einzelne Muslim mit der
deutschen Gesellschaft aufnimmt. Dieser Dialog wird in der Herstellung von
Differenz deutlich. Die Konstruktion des eigenen Selbst als der oder die An-
dere darf jedoch nicht mit einer Verabsolutierung der Alteritit verwechselt
werden. Sie ist vielmehr ein Prozess, in dem sich die Identitdt mit Mitgliedern
des gleichen sozialen Milieus und der gleichen Altersgruppe in der Mehr-
heitsgesellschaft (z.B. im Bereich von Bildungs- und Berufsvorstellungen,
politischer Partizipationsaspirationen und Konsumwiinsche) mit einer selbst
bestimmten Differenz verkniipft. Das Vermengen von Gleichsein und Anders-
sein in den Identifikationsformen mit dem Islam gibt der jeweiligen individu-
ellen Religiositdt die notige Dynamik, um soziales Handeln in einer prekdren
sozialen Lage zu ermdglichen.

Die islamische Tradition dient somit als eine mdgliche Ressource, um die
eigene soziale Position am Rande der Gesellschaft zu bewiltigen bzw. zu kon-
fliktualisieren, und um Widerspriiche zu Bestandteilen des eigenen Ichs zu
machen. Der Islam bietet sich in der Tat gerade dort zur Konfliktualisierung
gesellschaftlicher Verhiltnisse an, wo sich Unterschiede zur Mehrheitsgesell-
schaft in Bezug auf Konsumwiinsche und Vorstellungen von beruflichen Kar-
rieren ldngst nivelliert haben. Die religiose Identifikation wird so zu einem der

135

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

letzten Mittel, um in positiver Form Differenz zu formulieren. In diesem Sin-
ne haben die muslimischen Erfahrungen einerseits die Funktion, auseinander-
fallende Anforderungen und widerstreitende Wiinsche zu biindeln und zu
Teilen des eigenen Selbst zu machen. Andererseits werden sie zu Tragern der
Forderung nach Respekt in einem gesellschaftlichen und politischen Bezie-
hungsgefiige, in dem sie sich marginalisiert fithlen (Bude 2001). Es geht dabei
nur begrenzt um ein Mehr an sozio-6konomischer Gerechtigkeit, die {iber so-
ziale Mallnahmen teilweise umgesetzt werden kann. Im Vordergrund steht fiir
die jungen Minner vielmehr die Herstellung von Bedingungen, in denen ihr
Wunsch nach Autonomie, Individualitdit und Unverletzlichkeit respektiert
wird.'? Die muslimische Religiositdt — als ,,unsichtbare” und als ,,sichtbar ge-
machte Religion® — stellt eine mogliche Form dar, um diesen Bedingungen
und Zielen ngher zu kommen und gleichzeitig die piddagogisierende Bevor-
mundung durch die Mehrheitsgesellschaft bzw. die Individualitét einschrin-
kende Familienbande zurtickzuweisen.

Zitierte Literatur

Armut in Hamburg (1993): Beitrdige zur Sozialberichterstattung, Hamburg:
Behorde fiir Arbeit, Gesundheit und Soziales.

Armut in Hamburg IT (1998): Hamburg: Behorde fiir Arbeit, Gesundheit und
Soziales.

Bude, Heinz (2001): ,,Gerechtigkeit als Respekt. Sozialmoralische Folgen von
Ungerechtigkeit durch Exklusion®, in: Berliner Debatte INITIAL 12/3, S.
28-37.

Dubet, Frangois/Lapeyronnie, Didier (1994): Im Aus der Vorstdidte. Der Zer-
fall der demokratischen Gesellschaft, Stuttgart: Klett-Cotta

Frese, Hans-Ludwig (2002): Den Islam ausleben. Konzepte authentischer Le-
bensfiihrung junger tiirkischer Muslime in der Diaspora. Bielefeld: tran-
script.

Karakasoglu-Aydin, Yasemin (2000): Muslimische Religiositit und Erzie-
hungsvorstellungen: eine empirische Untersuchung zu Orientierungen bei
tiirkischen Lehramts- und Pddagogik-Studentinnen in Deutschland. Frank-
furt a. M.: IKO-Verlag fiir Interkulturelle Kommunikation.

Klinkhammer, Gritt (2000): Moderne Formen islamischer Lebensfiihrung. Ei-
ne qualitative-empirische Untersuchung zur Religiositit sunnitisch ge-
prdgter Tiirkinnen der zweiten Generation in Deutschland. Marburg: Dia-
gonal-Verlag.

12 Der Begriff der Unverletzlichkeit wird hier als Gegensatz zum Gefiihl der
Verwundbarkeit verstanden, das meine Gespriachspartner im Zusammenhang
mit den alltédglichen Diskriminierungserfahrungen beschreiben. Ein Satz, ein
Blick oder eine Geste, die als ausldnderfeindlich oder rassistisch interpretiert
werden, konnen in eine geradezu korperlich empfundene Verletztheit miinden.

136

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

TIETZE: MUSLIMISCHE SELBSTBESCHREIBUNGEN

Luckmann, Thomas (1991 [1967]): Die unsichtbare Religion. Frankfurt/Main:
Suhrkamp.

Nauck, Bernhard/Kohlmann, Annette/Diefenbach, Heike (1997): ,,Familidre
Netzwerke, intergenerative Transmission und Assimilierungsprozesse®, in:
Kolner Zeitschrift fiir Soziologie und Sozialpsychologie 49, S. 477-499.

Nokel, Sigrid (2002): Die Tochter der Gastarbeiter und der Islam. Zur So-
ziologie alltagsweltlicher Anerkennungspolitiken. Eine Fallstudie. Biele-
feld: transcript.

Ricceur, Paul (1986): Du texte a [’action. Essais d’herméneutique II. Paris:
Seuil.

Schiffauer, Werner (1991): Die Migranten aus Subay, Tiirken in Deutschland.:
Eine Ethnographie. Stuttgart: Klett-Cotta.

Tietze, Nikola (2001): Islamische Identitdiiten. Formen muslimischer Religio-
sitdt junger Mdnner in Deutschland und Frankreich. Hamburg: Hambur-
ger Edition.

Wohlrab-Sahr, Monika/Kriiggeler, Michael (2000): ,,Strukturelle Individuali-
sierung versus autonome Menschen oder: Wie individualisiert ist die Reli-
gion? Replik zu Pollack / Pickel: Individualisierung und religioser Wandel
in der Bundesrepublik Deutschland®, in: Zeitschrift fiir Soziologie 3, S.
240-244.

137

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783839402200 - am 14.02.2026, 19:02:04. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIVERSITAT DER ERFAHRUNG, ERFAHRUNG VON
DIVERSITAT: JUGENDKULTUR TURKISCHER MIGRANTEN
IN BERLIN'

Levent Soysal

Prolog: Die Faszination der Stadt

,»,Warum ist Berlin etwas Besonderes?* fragt Brian Ladd in der Einleitung zu
seinem Buch The Ghosts of Berlin und féhrt fort: ,,Bestimmt nicht wegen sei-
ner Schonheit oder wegen seines baulichen Zustands. Berlin fasziniert eher als
Stadt kithner Gesten und Unstimmigkeiten, als Stadt der Garung und Zersto-
rung® (1997: 3). Das ist eine passende Beschreibung fiir eine Stadt, die wieder
eine Hauptstadt und Metropole sein will. Berlin weckt tatsdchlich weder die
Erwartung noch die Erinnerung an ein Naturerlebnis oder architektonische
Pracht — obwohl die Stadt sowohl {iber die Natur als auch iiber die Architektur
verfligt, um Touristentrdume zu erfiillen. Berlin evoziert Geschichte — Erinne-
rungen an vergangenen Glanz und an Verwiistung, an Versuche sowie tragi-
sche Irrtimer im Bemiihen, die Zukunft zu gestalten — und schiirt tiefgreifende
Diskussionen iiber die Vergangenheit und Zukunft der Stadt, des National-
staates Deutschland und des transnationalen Europas, Diskussionen, in denen
Berlins neue Zukunft heraufbeschworen wird.

In Berlin trifft man auf Geschichte im ethnographischen Prisens. In den
Stralen des Mittelklassestadtteils Schoneberg erinnern Schilder an den Later-
nenpfahlen an die zahllosen Verordnungen, die in Nazideutschland die jiidi-
schen Biirger aus dem Alltagsleben der Stadt ausschlossen. In der Einkaufs-
meile des Ku’damms lenkt der verfallene Turm der Kaiser-Wilhelm-
Gedichtniskirche die Aufmerksamkeit auf die gar nicht so ferne Zeit des
Krieges und der Verwiistung. Gleich neben der U-Bahnstation Wittenberg-
platz, dem Konsumtempel KaDeWe gegeniiber, steht ein Wegweiser, der den
Passanten die Richtung zu beriichtigten Konzentrationslagern zeigt, zu den
Orten der Vernichtung, von denen einer, Sachsenhausen, nur eine kurze Bahn-
fahrt entfernt ist, wihrend andere scheinbar weit tiber das heutige Deutschland

1 Eine frithere Fassung dieses Beitrags erschien in Cultural Dynamics, Bd 13,
2001. Der Autor dankt Martin Sokefeld fiir die Ubersetzung des Textes aus dem
Englischen.

139

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

und seinen Nachbarlédndern verstreut sind: Dachau, Mauthausen, Buchenwald,
Treblinka, Sobibor, Auschwitz.

Im Treptower Park, in der weitldufigen Anlage des sowjetischen Kriegs-
denkmals, wartet die grandiose Statue eines Sowjetsoldaten, der in einen Arm
ein Kind und in einer Hand ein Schwert hélt, wie ein Retter aus einer anderen,
vergessenen Zeit auf Besucher. In einem anderen Park des ehemaligen Ost-
berlin bleibt die massive Statue von Ernst Thilmann, dem Fiihrer der Deut-
schen Kommunistischen Partei, der 1944 in Buchenwald ermordet wurde, sich
selbst tiberlassen und geht einem ungewissen Schicksal entgegen. Auf den
Skulpturen von Marx und Engels im Marx-Engels-Forum steht ein Graffiti,
das orakelhaft verspricht: ,,Beim nichsten Mal wird alles besser — ohne zu
sagen, was und wie es besser sein wird.

Dann gibt es noch das Brandenburger Tor, den Ort wiirdevoller Paraden,
Umaziige und Feiern, den Reichstag, den Sitz des gegenwértigen und vergan-
gener Parlamente, die Siegessdule, die im Film ,,Himmel iiber Berlin“, Wim
Wenders’ poetischem Vermichtnis an die Stadt, eine so prominente Rolle
spielte, das Stadtschloss, das wihrend der Zeit der DDR abgerissen wurde,
und den Palast der Republik, der neben dem Parlament der DDR auch ver-
schiedene Konferenz- und Musiksidle beherbergte. In anderen Hauptstddten
wiirden all diese monumentalen Objekte der ,,echten* Geschichte ,,ganz na-
tiirlich® die historische Landschaft der Stadt zieren und so die Touristenroute
abstecken (man denke etwa an den Louvre in Paris, die Nelson-Saule in Lon-
don, das Kolosseum in Rom oder den Topkapi-Palast in Istanbul). In Berlin
sind sie dagegen Erinnerungen an das ,,Woher und Wohin* und werfen ein
Schlaglicht auf die Ruinen und Auseinandersetzungen der Gegenwart nicht
nur von Berlin oder von Deutschland, sondern von der ganzen Welt. Im eth-
nographischen Prédsens Berlins gehen wir iiber den Boden einer realen Aus-
stellung von /iving history und treffen die Geschichte dabei sowohl auf alltig-
lichen Wegen als auch an den Orten, die die Touristen bevorzugt besuchen.’

Auch die Zukunft ist in Berlin nicht unumstritten. Der Potsdamer Platz,
das Niemandsland des einstmals geteilten Berlin, ist nun das stolze Aushinge-
schild der Bautidtigkeit in Berlin seit der Wiedervereinigung. Dort wird die
Stadt noch einmal erbaut. Dort halten die Touristenbusse auf dem Weg nach
oder von der Strale Unter den Linden, dem Zentrum der Hochkultur (Opern,
Konzerthallen, Museen) und luxuridsen Geschéften, /iving museums des Kon-
sums im Osten.

In der Mitte des Potsdamer Platzes stand frither die Info-Box, ein dreistok-
kiger, roter, rechteckiger Kasten auf Stahlstiitzen.” In der sorgfiltig gestalteten

2 Die Monumente, die ich hier aufgezdhlt habe, erschopfen keineswegs die
Debatte tiber die Geschichte Berlins. Fiir die gegenwiértigen Kontroversen tiber
Geschichte, Baudenkméler und Architektur, siehe die gut durchdachten und
informativen Biicher von Ladd (1997) und Kramer (1996).

3 Die Info-Box wurde am 16. Oktober 1996 fiir Besucher gedffnet und stand an
dieser Stelle bis zum 31. Dezember 2000, dem Datum der Fertigstellung der
wichtigeren Bauten am Potsdamer Platz. Der Katalog der Info-Box, passender-

140

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

technischen Wunderwelt der Info-Box konnte man auf einem Flug per Grafik-
Supercomputer durch das ,,virtuelle Berlin 2002 erfahren, was die Zukunft
der Stadt bringen wiirde. Man kam am zukiinftigen Lehrter Bahnhof an, ging
durch das Labyrinth unterirdischer Verbindungstunnel und erreichte das Sony-
Center, das Daimler-Benz Center sowie Regierungspalédste. Diese geschéfts-
miBige Techno-Zukunft war natiirlich umstritten und wurde von Anfang an
genauer Prifung unterzogen. Sie rief aus verschiedenen Griinden scharfe Kri-
tik und Opposition von Umweltaktivisten, kommunitaristischen Intellektuel-
len, Stadtteilgruppen, konkurrierenden Architektenbiiros, Gruppen von Stadt-
planern sowie alternativen und anti-kapitalistischen politischen Gruppierun-
gen hervor, wie auch von politischen Strippenziehern, Geschéftsinteressen
und Regierungseinrichtungen. Diese Kritik und Ablehnung 16sen sich nicht in
Luft aus, wéhrend die Techno-Zukunft in Realitdt umgesetzt wird. Es wundert
nicht, dass das Sony Center, Daimler-Benz und die verschiedenen Regie-
rungspaléste den ihnen zustehenden Platz als umstrittene Objekte in der Schau
der living history Berlins einnehmen.

Diese umstrittene Darstellung ,,lebendiger Geschichte ist vielleicht der
Kern unserer Faszination in Bezug auf Berlin, der Stadt der ,,kithnen Gesten®,
unvers6hnlichen Vergangenheiten, der streitbaren Gegenwart und unharmoni-
schen Zukunft, die sich im Bau befindet. Vielleicht, sagte Jane Kramer, ,,kon-
nen wir unserer Faszination — des ,Woher® und ,Wohin dieser Faszination —
niemals wirklich sicher sein“ (1996: xxiii).

Berlin: Der Ort der Stadt und ihrer Migranten

Berlin, wie es in offiziellen und populdren Visionen entworfen wird, ist selbst
ein (trans)nationaler Akteur. Wie jeder Akteur hat auch Berlin viele gleicher-
mafen hervortretende Identititen: Hauptstadt des vereinten (oder geteilten)
Deutschland, Kulturstadt eines vereinten Europa, und Weltstadt in einer kos-
mopolitischen Welt. Als Stadt, die sich im (Wiederauf)Bau befindet, ruft sie
Diskurse tiber Verdnderung hervor: Diskurse liber die physische Transforma-
tion der urbanen Landschaft (Debatten tiber das Warum und Wie des Wieder-
aufbaus und der Restauration der Stadt fiir das 21. Jahrhundert, und dariiber,
was bewahrt werden soll, um die vielen Vergangenheiten der Stadt darzustel-
len) und Diskurse iiber die Auswirkungen solcher Verdnderungen auf die
Stadt und ihre Bewohner (die Verdriangung der Unterklasse und der Migranten

weise genauso rot wie das Gebédude selbst, bietet eine Architekturgeschichte der
Baustelle und liefert eine Fiille von Informationen iiber das Projekt, seine Ar-
chitekten und seine technologischen Wunder. Laut Katalog war die Info-Box,
»das erste Gebdude am Bauplatz,* dazu gedacht, ,,Berliner, Besucher der Stadt
und Experten mit detaillierten Informationen iiber die grofite Baustelle Europas
zu versorgen.“ Interessanterweise bezieht sich die Info-Box vor allem auf Ber-
lin und Europa und erwéhnt Deutschland nur sehr am Rande. Fiir mehr Infor-
mationen iiber die Bauten am Potsdamer Platz siehe Info-Box, 1996.

141

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

aus ihren Lebensrdumen, die Kommerzialisierung offentlicher Rdume und
Umweltprobleme). In ihren vielen Gestalten steht die Stadt fiir Utopien und
Distopien, in Vergangenheit und Gegenwart: Eine Hauptstadt von Nazi-Pomp
und Zerstorung, ein Monument der Tyrannei der sozialistischen DDR, ein
Leuchtfeuer des Fortschritts fiir ein einiges Deutschland, und ein multikultu-
reller Zufluchtsort fiir Europa im 21. Jahrhundert.

Als offentlicher sozialer Raum ist Berlin die Stitte, an der das ethnogra-
phische Prédsens und die ethnographischen Perspektiven meiner Forschung
verortet sind, Bedeutung und Konkretheit erlangen. Die architektonische
Struktur der Stadt (Biirohochhduser, Einkaufszentren, Paldste, Museen, Statu-
en, Sozialer Wohnungsbau und Regierungsgebdude) verweist auf soziale
Spaltungen und Hierarchien. Das &ffentliche Transportsystem und die Off-
nungszeiten der Geschéifte orientieren und bestimmen die Alltagsroutinen.
Plakate und Graffiti, welche die Stralen und U-Bahnstationen zieren, ver-
breiten Botschaften iiber politische und 6konomische Moglichkeiten (wie zum
Beispiel Wahlen, Demonstrationen, Sommerschlussverkdufe) und liefern kul-
turelle Wegweiser (zu Opern, Kabaretts und StraBenshows, usw.).

Berlin ist die symbolische und die physische Stétte der deutschen Vereini-
gung. Mit dem Fortschreiten der Vereinigung der beiden Deutschlands wurde
der Ton der Debatten iiber Fragen der Okonomie, Okologie und Entwicklung
schérfer. Diese Debatten haben notwendigerweise auch Fragen kultureller
Konflikte und Identitdten betroffen und akzentuiert — sowohl zwischen Deut-
schen und anderen (Einwanderern, Fliichtlingen, Zigeunern), als auch unter
den Deutschen selbst (Ossis und Wessis). Im Kontext des vereinten Berlin
reicht die Auseinandersetzung tiber Identitit iiber die einfache Dichotomie des
Wir (die Deutschen) und die Anderen (Migranten, Tiirken) hinaus. Politiken
und Anspriiche in Bezug auf Identitidten verwischen die Abgrenzung des
,,Deutschseins*, brechen ,,nationale* Grenzen und erdffnen Wege fiir neue lo-
kale und transnationale Imaginationen: Ein einschlieBendes oder ausschlie-
Bendes Europa, verschiedene Sorten von Pluralitidt und neue Einwandereri-
dentitéten.

In seiner Kapazitit als Ort und Akteur begrenzt und formt dieses Berlin
das Leben junger tiirkischer Migranten, von deren verschiedenen Erfahrungen
und Erfahrungen von Verschiedenheit dieser Artikel handelt. Tiirkische Ju-
gendliche sind Biirger einer kosmopolitischen Metropole im Kontakt mit
Menschen und kulturellen Stromen aus der ganzen Welt. Sie leben in Berlin,
einem Ort, der nicht einfach als Deutschland verstanden werden darf. Diese
Diskrepanz ist zum Teil ein Erbe des geteilten Deutschland, insofern es eine
Ausweitung des geplanten Kosmopolitentums Berlins ist. In Alltagsgespra-
chen sprechen Berliner immer noch iiber den Rest der ehemaligen Bundesre-
publik als ,,den Westen* und das alte Ostdeutschland ist immer noch ,.der
Osten®. Dariiber hinaus leben die tiitkischen Jugendlichen in der Mitte Ber-
lins, in Kreuzberg, dort, wo immer ,.etwas los* ist. Man sagt, dass ihnen, die
als ,,Randstindige™ angesehen werden, gemeinsam mit Punks, progressiven
Skins, den Autonomen und, natiirlich, Kiinstlern und Intellektuellen, Kreuz-

142

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

berg gehort. Kreuzberg steht fiir das Exotische, das Getto, fiir das, was hip ist.
Tirkische Jugendliche leben in der Mitte Berlins, wo das Lokale, das Natio-
nale und das Globale aufeinandertreffen und sich miteinander verbinden. Die
Haltungen, in denen sie auf die Anforderungen und Diskurse, mit denen ihnen
die urbane Kosmopolis begegnet, reagieren, reichen von Protest bis zu Kon-
formismus. Mit anderen Worten, die urbane Landschaft Berlins bietet den
Alltagserfahrungen und Lebensentwiirfen der tiirkischen Jugendlichen einen
Schauplatz und firbt sie auch gleichzeitig.*

Trotz der groBBen Bedeutung der von der Stadt gebotenen Versprechen und
Hindernisse fiir die Entwicklung der Kultur jugendlicher Migranten tibersieht
ein groBer Teil der Literatur diese und begniigt sich damit, zeitlose (tiirkische)
Traditionen und kulturelle Formen darzustellen. Diese iiberméfige Betonung
des kulturellen Paradigmas beschriankt die Forschung iiber Jugendliche auf
»~marginale® Gruppen wie Banden, Rapper und ,,Muslime*, die als kulturelle
Inseln in der Modernitit der Gastgesellschaft dargestellt werden. In o6ffentli-
chen, alltidglichen und wissenschaftlichen Diskursen erscheinen tiirkische Ju-
gendliche bestenfalls als unnachgiebige Agenten eines revitalisierten Tiirken-
tums und Islams, oder, schlimmstenfalls, als schlicht kriminelle Elemente.
Dartiber hinaus 16st die radikale Zuschreibung kultureller oder subkultureller
Andersheit die Jugendlichen aus dem 6ffentlichen Raum des Landes, in dem
sie leben, heraus, macht ihre Partizipation unsichtbar und stellt ihre Situation
als ,,Anomie* dar.

Im Gegensatz zu diesen scheinbar selbstverstdndlichen Annahmen iiber
jugendliche Migranten zeige ich, dass die Jugendlichen nicht einfach auf eine
fremde Umgebung reagieren, indem sie ein essentialistisches Tiirkentum oder
einen essentialistischen Islam wiederbeleben. Statt dessen entwickeln sie —
durch Prozesse der Selektion, Modifizierung und Darstellung — ihre Visionen
politischer und kultureller Identitdt aus einem Repertoire zeitgemaBer Identi-
tatspolitiken. Fiir ihre kulturellen Projekte und Produktionen ist die Verbun-
denheit mit transnationalen kulturellen Strémen und lokalen sozialen Raumen
besonders wichtig, die ihre Prisenz im offentlichen Raum Berlins hervor-
bringt und ,,nationale* Konfigurationen von Zugehorigkeit sowie konventio-
nelle Konzepte von Anderssein verkomplizieren.

4 Dieser Artikel beruht auf meiner Forschung tiber Jugendkultur und Identitéts-
formationen bei Gruppen jugendlichen Migranten (zwischen 1990 und 1996
habe ich drei Jahre mit Feldforschung in Berlin verbracht). Meine Forschung
fokussiert besonders auf tiirkische Jugendliche, die in verschiedenen kulturellen
oder politischen Zusammenhéngen organisiert waren und kulturelle Zentren
oder Freizeiteinrichtungen besuchten, und analysierte die Erfahrung der jugend-
lichen Einwanderer in solchen organisierten Raumen. Die Ergebnisse der For-
schung, einer ethnographischen Analyse migrantischer Jugendkultur in Berlin,
sind ver6ffentlicht in Soysal 1999.

5 Mein Artikel ist keine vollige Zuriickweisung der umfangreichen Literatur iiber
Jugend, Kultur und Migration, sondern setzt sich mit diesem expandierenden
Feld der Theorie und Analyse kritisch auseinander. Besonders wichtig waren fiir

143

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Um die ethnographischen Beispiele jugendlicher Migranten, die ich in die-
sem Artikel vorstelle, zu kontextualisieren, liefere ich zundchst einige Hinter-
grundinformationen zur Demographie der Berliner Migrantenjugend, zu den
Orten migrantischer Jugendkultur und zu den Resourcen, die den Jugendli-
chen zur Verfiigung stehen. Die Informationen, die ich hier zusammenstelle,
bilden keinen kohédrenten Bericht iiber Tiirken oder tiirkische Jugendliche in
Berlin oder Deutschland. Trotzdem bieten sie einen Hintergrund fiir die eth-
nographischen Perspektiven, vervollstindigen das ethnographische Beweis-
material und stellen die Schliissigkeit von Geschichten iiber Otherness in
Frage.

Tiirkische Migrantenjugendliche in Berlin:
Ein kurzes Portrit

Deutschland hat in Europa die grofte Zahl von Einwanderern aus der Tiirkei;
zur Zeit sind es etwa zwei Millionen. In Berlin sind etwa zwolf Prozent der
Einwohner Auslédnder. Die Tiirken machen etwa vier Prozent der Gesamtbe-
volkerung aus. Auslénder bilden nicht nur statistisch einen betréchtlichen Teil
der Bevélkerung, sie sind auch stark in das wirtschaftliche, politische und
kulturelle Leben der Stadt involviert.®

Einwandererjugendliche sind als Akteure der kulturellen und sozialen
Szene in Berlin besonders sichtbar. Zwanzig Prozent der Berliner Auslidnder
sind jiinger als 25 Jahre. 36 Prozent der Tiirken in Berlin sind zwischen zehn
und zwanzig Jahre alt. Viele dieser jungen Leute sind in kulturellen Organisa-
tionen, Sportvereinen, politischen Gruppen und Freizeitzentren engagiert. Ei-
ne Publikation der Auslédnderbeauftragten des Berliner Senats von 1992 nennt
ungefihr 180 ,,interkulturelle” Organisationen von Migranten, oder Einrich-
tungen, die fiir Migranten im Osten und Westen der Stadt titig sind (Auslidn-
derbeauftragte 1992). 45 davon sind Jugendorganisationen, und tiirkische Ju-
gendliche stellen die Mehrheit der Mitgliedschaft in diesen Organisationen.
Diese Vereinigungen lassen ein breites Spektrum von Orientierungen erken-
nen und sprechen einen repriasentativen Querschnitt der jugendlichen Mi-

meine Arbeit die kritischen Kommentare und Interventionen, die in den Feldern
der Erforschung von Jugend, Immigration und Kultur vorgebracht wurden: Abu-
Lughod (1991), Amit-Talai und Wulff (1995), Baumann (1996), Griffin (1993),
Herzfeld (1987), Moore (1989), Pilkington (1994), Soysal Nuhoglu (1994),
Wallmann (1978) und Willis 1997, 1990). Spezifisch in Bezug auf tiirkische
Jugendliche in Deutschland siehe Broskamp (1994), Caglar (1998), Cheesman
(1998), Kaya (1997), Nohl (1996), Soysal (1999), Tertilt (1996) und Zaimoglu
(1995, 1998).

6  Soweit nicht anders angegeben stammen die statistischen Zahlen aus den Ver-
Offentlichungen der Ausldnderbeauftragten des Berliner Senats, insbesondere
aus dem ,,Bericht zur Integrations- und Ausldnderpolitik” (1994) und aus der
,,Pressemitteilung” (1997).

144

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

granten in Berlin an. Sie haben viel Zulauf und werden trotz Einschrankungen
infolge der Finanzkrise der Stadt vom Senat finanziell und anderweitig gefor-
dert.

Einer Befragung der Ausldnderbeauftragten aus dem Jahr 1997 zufolge ist
jeder vierte junge Tiirke in Berlin Mitglied eines Vereins. Die Zahlen sind da-
bei mit 38 Prozent fiir ménnliche Jugendliche viel hoher als fiir die Médchen
(nur acht Prozent) (Pressemitteilung, 1997). Die Ergebnisse dieser Umfrage
erfassen nicht den Besuch von Einrichtungen, fiir die keine formelle Mitglied-
schaft erforderlich ist.

Institutionelle Ressourcen, die den jungen Migranten zur Verfligung ste-
hen, beschrinken sich nicht auf diese migrantenspezifischen Einrichtungen.
Berlin ist ein Paradies fiir Jugendorganisationen, Clubs, Cafés, Freizeitzentren
und Sportvereine. BERTA, ein in groler Auflage erschienenes, kostenloses
Handbuch fiir junge Frauen, nennt die Adressen von mehr als 400 Jugend-
clubs, von denen etwa die Hélfte Fraueneinrichtungen sind oder spezifische
Angebote fiir Frauen haben (BERTA 1995). Eine Broschiire iiber Jugendar-
beit, die vom Bezirk Kreuzberg herausgegeben wurde, listet zwolf Jugend-
zentren auf, die vom Bezirk betrieben werden, sowie eine Gruppe von Street-
workern namens ,,Koko®, ein Zentrum zur Arbeitsvermittlung und ein mobiles
Team fiir Suchtprophylaxe, das umsonst Kondome verteilt (Bezirksamt
Kreuzberg, 1990). Im ,,Dschungelinfo 95: Wegweiser fiir junge Bands in Ber-
lin“ findet man die Adressen von Musik- und Tanzstudios, Rock- und Hip
Hop-Mobilen, Musikschulen, Graffiti-Workshops sowie alternativen Cafés
und Clubs. Um einen Eindruck von der subkulturellen Szene in Berlin zu be-
kommen, vom ,,Techno-Logic* tiber ,,Smells like Crossover*, ,,I kissed a girl*
und ,,Multikulti bis zu ,,Spraycity” und ,,Total normal“ geniigt ein kurzer
Blick in den Jugendfiihrer ,,Der Uberliner” (Kurzweil und Hein 1996).

Diese institutionalisierten Rdume der Jugendkultur werden von tiirkischen
Jugendlichen genauso frequentiert wie von Deutschen, Kurden, Arabern, Rus-
sen, Rappern, Autoren, Feministinnen, sowie Arbeitslosen, Studenten und an-
deren. In diesen Rdumen beteiligen sich die tiirkischen Jugendlichen an der
Produktion von Jugend-Subkulturen, die Berlin, die Metropole, die globale
Stadt mit Hipness und Underground, stolz den sich gleichgiiltig gebenden
Einheimischen, den neugierigen Besuchern und den wissbegierigen Forschern
prasentieren. Diese vielen Jugendkultur-Projekte sind in das Spektakel, das
,,Kulturstadt Berlin“ genannt wird, eingewoben.

Die Demographie und die Erwartungen einer Migrantenjugend, die sich
kompetent an der Produktion des Spektakels ,,Berlin® beteiligt, passt nicht zu
den iiberkommenen Bildern einer zweiten Generation, die sich im Dazwischen
national definierter Kulturen verliert (Soysal 1999). Ich werde hier eine stati-
stische Skizze liefern, die andere Bilder entstehen lidsst und fiir selbstver-
stindlich genommene Annahmen zuriickweist. Auch hier ist mein Ziel nicht,
den in den statistischen Daten impliziten Narrativen Kohérenz zuzusprechen
(und noch weniger, ein ,,optimistisches” Bild zu zeichnen). Ich will sie benut-

145

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

zen, um den géngigen Bildern, die die tiirkischen Jugendlichen als ewige Au-
Benseiter darstellen, etwas entgegenzusetzen.

Religion ist wahrscheinlich die strittigste Frage in Bezug auf Immigranten
und ihre Integration. In politischen und akademische Debatten gilt die religio-
se Orientierung als ein Mafstab, der den Grand der Integration anzeigt. Um-
fragen aus den vergangenen zehn Jahren lassen erkennen, dass junge Tiirken
in wachsendem Mal} auf der Basis von Religion zusammenkommen. Damit ist
jedoch nicht notwendigerweise eine verstdrkte religiose Praxis verbunden.
Bozarslan (1996) berichtet, dass dreiflig Prozent der von ihm untersuchten
Tirken in Deutschland (und vierzig Prozent der Maghrebiner in Frankreich)
angeben, dass sie nicht an Gott glauben. Umfragen zufolge, die 1989 und
1997 von der Berliner Auslédnderbeauftragten gemacht wurden, steigt der An-
teil der jungen Tiirken stidndig, die ihr Verhiltnis zur Religion als distanziert
bezeichnen (von 51,8 Prozent 1989 auf 58,2 Prozent im Jahr 1997). Die Pro-
zentzahlen derjenigen, die eine grofe Nihe zur Religion angeben, gehen da-
gegen zuriick (von 18,9 Prozent 1989 auf 11,2 Prozent 1997).’

Zwei weitere umstrittene Indices der Integration sind Bildung und Be-
schéftigung. Der grof3e Anteil von Jugendlichen ohne Schulabschluss und von
arbeitslosen Jugendlichen wird gewdhnlich als ein Beweis fiir mangelnde In-
tegration angefiihrt — als ein sicheres Zeichen dafiir, dass die Migranten nicht
gewillt sind, sich zu integrieren — und nicht als soziales Problem verstanden,
das in den Bildungsinstitutionen oder auf dem Arbeitsmarkt zu verorten ist.
416.100 Schiiler besuchen 6ffentliche Schulen in Berlin, darunter 13,4 Prozent
Auslédnder. Die Mehrheit der auslédndischen Jugendlichen besucht Haupt- und
Realschulen und macht dort den Schulabschluss (im Schuljahr 1993/94 waren
es 33 bzw. 24 Prozent). In den zehn Jahren zwischen 1983 und 1993 stieg die
Zahl der Realschulabschliisse auslidndischer Schiiler, wihrend die Zahl der
Hauptschulabschliisse zuriick ging. Man kann also einen Trend weg von der
beruflichen Bildung erkennen. Im selben Jahrzehnt stieg die Zahl der an
Hochschulen eingeschriebenen jungen Migranten stark an, von vier Prozent in
1983/84 auf dreizehn Prozent in 1993/94. Weiterhin besuchen nur wenige
junge Ausldnder das Gymnasium (ca. sieben Prozent im Schuljahr 1993/94).
Die Zahl der derjenigen ausldandischen Schiiler, die ohne Abschluss das Gym-
nasium verlassen miissen, geht allerdings stindig zuriick, von 35 Prozent im
Jahr 1983/84 auf 25,2 Prozent 1993/94.

Die Arbeitslosenrate unter jungen Migranten ist sehr hoch. 1993 waren
vier Prozent der ménnlichen Jugendlichen unter zwanzig Jahren arbeitslos,
wihrend die Arbeitslosigkeit bei jungen Frauen derselben Altersgruppe bei

7 In Ubereinstimmung mit diesen Ergebnissen zeigt eine groBangelegte Umfrage,
die 1992 in Frankreich durchgefiihrt wurde, dass unter den Migrantenjugend-
lichen aus Algerien 68 Prozent der Ménner und 58 Prozent der Frauen von sich
sagen, dass sie entweder keine Religion haben oder nur nominelle, nicht
praktizierende Muslime seien. Der Untersuchung zufolge praktizieren ledigliche
zehn Prozent der Minner und 18 Prozent der Frauen den Islam regelmiBig
(Tribalat 1996).

146

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

sieben Prozent lag. Der Anteil der Arbeitslosen unter den zwanzig bis
25jahrigen war im selben Jahr viel hoher: Sie lag bei 15 Prozent fiir die Mén-
ner und 15,3 Prozent fiir die Frauen (Sen et al. 1996, diese Zahlen bezichen
sich auf Gesamtdeutschland). Unter den Ausldndern leiden die tiirkischen Ju-
gendlichen unter besonders hoher Arbeitslosigkeit. In Berlin waren die Zahlen
zwar hoch, aber gleichzeitig war zwischen 1985 und 1996 ein Trend zu gerin-
geren Arbeitslosenraten bei tiirkischen Jugendlichen erkennbar. In der Gruppe
der unter Zwanzigjdhrigen waren 1985 16,4 Prozent arbeitslos, 1996 aber nur
noch 3,6 Prozent. In der Gruppe der zwanzig bis 25jahrigen ist der Riickgang
von 18,1 Prozent auf 13,9 Prozent weniger dramatisch aber immer noch signi-
fikant.®

Trotz der triiben Arbeitslosenstatistik und der gering Schulbildung zeich-
nen die jungen Migranten nicht gleich ein Bild der Isolation und Entfremdung,
wenn sie nach ihrer Meinung iber das Leben in Deutschland gefragt werden.
Bei einer Befragung von 1.000 jungen Tiirken in Berlin gaben 68 Prozent an,
keinerlei Probleme wéhrend ihrer Schulzeit erfahren zu haben. Dreiflig Pro-
zent sagten, dass sie mit ihrer Schulzeit und ihrer beruflichen Situation sehr
gliicklich seien (54 Prozent sagten, sie sei ,,OK*). 93 Prozent gaben an, dass
der wichtigste Grund fiir ihre Unzufriedenheit in Deutschland ausldnderfeind-
liche Taten und Gefiihle seien. Sechzehn Prozent sagten, dass sie mit dem Le-
ben in Berlin sehr zufrieden seien und nur acht Prozent gaben an, sie seien
vollig unzufrieden.

Einen positiven Ausblick in die Zukunft kann man auch in den verdnder-
ten beruflichen Zielen der jugendlichen Migranten entdecken. Das grof3e In-
teresse am Unternehmertum und eine neu entstehende, wenn auch noch gerin-
ge Nachfrage nach Tatigkeiten in der 6ffentlichen Verwaltung konnen als In-
dikatoren fiir die Erwartung einer besseren wirtschaftlichen Situation gedeutet
werden. In einer Umfrage iber Berufswiinsche aus dem Jahr 1997 gaben die
60,9 Prozent der tiirkischen Jugendlichen an, Selbstdndige und Unternehmer
werden zu wollen, wohingegen nur 10,7 Prozent Interesse an einer Tatigkeit
als Arbeiter und 15,9 Prozent an einer Tétigkeit als Verkdufer duBerten, und
12,6 Prozent eine Stelle in der 6ffentlichen Verwaltung anstrebten. Die Ver-
gleichszahlen fiir 1991 sind: Unternehmer/Selbstindige: 51,4 Prozent; Ver-
kaufer: 28,4 Prozent; und Arbeiter: 20,1 Prozent. Ein Berufsweg in der Ver-
waltung wurde entweder damals im Fragebogen nicht vorgesehen oder stand
aulerhalb der Vorstellungswelt der Jugendlichen.

Umfragen lassen auch einen Meinungsumschwung unter tiirkischen Ju-
gendlichen in Bezug auf die Annahme der deutschen Staatsbiirgerschaft er-
kennen, die bislang sehr umstritten war. In einer Befragung von 1985 gaben
nur neunzehn Prozent der tiirkischen Jugendlichen an, dass sie die deutsche

8 Hier bei ist zu beachten, dass die Wirtschaftskrise in Deutschland und besonders
in Berlin in den letzten zwei Jahren dazu gefiihrt hat, dass die Arbeitslosigkeit
sowohl bei eingewanderten als auch bei einheimischen Jugendlichen signifikant
gestiegen ist.

147

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Staatsbiirgerschaft annehmen wollten; 78 Prozent wiesen diese Moglichkeit
ganz und gar von sich. 1991 hatten sich die Zahlen umgekehrt: 74 Prozent der
Befragten betrachteten die Moglichkeit der Einbiirgerung mit Sympathie,
wihrend 19 Prozent der tiirkischen Jugendlichen sie zurtickwiesen. Die Frage
nach der Staatsbiirgerschaft war in der Erhebung von 1991 jedoch anders for-
muliert worden: Sie lautete nun: ,,Wenn die Moglichkeit zur doppelten Staats-
biirgerschaft bestiinde, wirst du bereit, die deutsche Staatsbiirgerschaft anzu-
nehmen?* In den letzten Jahren gab es eine zdgerliche, aber doch sichtbare
Bewegung in Richtung der Einbiirgerung. Dieser Wandel ist vor allem ein Er-
gebnis der Bemithungen verschiedener Nichtregierungsorganisationen und der
Reformen des Staatsangehorigkeitsrechts in der Tlirkei, das nun eine doppelte
Staatsangehorigkeit erlaubt. Die Reform des deutschen Staatsangehorigkeits-
rechts wird die Nachfrage nach Einbiirgerung in Deutschland vermutlich
weiter steigern und praktisch dazu fiithren, dass viele junge Menschen, die
schon die Staatsbiirgerschaft eines der Lander haben, eine doppelte Staatsan-
gehorigkeit bekommen.’

Mit diesem rudimentédren Versuch, statistische Daten zu interpretieren, ha-
be ich beabsichtigt, den normalen Diskurs iiber Integration, der mit fiirchterli-
chen Zahlen iiber Verdringung und Segregation garniert ist, und von einer
zwanghaften Reproduktion kultureller Differenz als Tiirke oder Muslim aus-
geht, in Frage zu stellen. Die statistische Ubung als Intervention mag jedoch
wirkungslos bleiben, da ,,die Statistik* (als selbstevidente Messung) eines der
wichtigsten Instrumente der governmentality ist (Anderson 1991, 1998; Carter
1997; Foucault 1991). Wie kénnen wir dann dem Argernis sich selbst be-
wahrheitender Integrationsdiskurse entkommen und die Potentiale (und Gren-
zen) der kulturellen performances der jugendlichen Migranten erldutern? Zu
diesem Zweck miissen wir die kulturellen Projekte der Jugendlichen in den in-
stitutionellen Ridumen Berlins aufspiiren, welche die organisatorischen und
diskursiven Ressourcen fiir die Realisierung von und die Begegnung mit ju-
gendlichen (Sub)Kulturen bereit stellen. Dort, auf den stddtischen Biihnen
Berlins, kann man die Bedingungen fiir die Teilhabe der jugendlichen Mi-

9 Derzeit ermoglichen die Gesetze in der Tirkei tirkischen Staatsbiirgern die
Staatsangehorigkeit eines anderen Landes zusitzlich anzunehmen, oder die tiir-
kische Staatsangehorigkeit aufzugeben, um in einem anderen Land eingebiirgert
zu werden, ohne der Rechte, die die bisherige tiirkische Staatsbiirgerschaft
verlichen hat, verlustig zu gehen, solange die Anderung der Staatsbiirgerschaft
den tiirkischen Behorden formell mitgeteilt wird. Nach dem neuen deutschen
Staatsangehorigkeitsrecht, das am 1. Januar 2000 in Kraft trat, bekommen in
Deutschland geborene Kinder von ausldndischen Eltern, die in Deutschland
einen legalen Aufenthalt haben, eine temporire deutsche Staatsangehorigkeit.
Das Gesetz fordert, dass diese Kinder mit dem Erreichen des 23. Lebensjahres
entscheiden, ob sie die deutsche Staatsangehorigkeit behalten und dann die die
ausldndische Staatsangehorigkeit ihrer Eltern aufgeben, oder ob sie die deutsche
Staatsangehorigkeit wieder abgeben.

148

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

granten am sozialen und kulturellen Leben der Metropole, zu der sie gehoren,
erfassen.

In der Folge liefere ich eine kurze ethnographische Darstellung von drei
Ereignissen aus der Welt migrantischer Jugendkultur: ein HipHop-Festival,
ein Jugendforum iiber die Probleme junger Migranten und die Feier des Inter-
nationalen Frauentags, die von der NaunynRitze, einem Jugendzentrum, dem
Tirkischen Wissenschafts- und Technologiezentrums in Berlin (Berlin Tiirk
Bilim ve Teknologi Merkezi, BTBTM), beziehungsweise der Frauenhilfsor-
ganisation der Ehlibeyt-Moschee veranstaltet wurden. Diese Ereignisse sind
Bestandteile der informellen Kunst- und Politikszene Berlins. Wie so viele
andere Ereignisse, die jeden Tag in der Stadt stattfinden, sind sie einer Land-
schaft auBerhalb der offiziellen Arenen der Darstellung von Kultur und Of-
fentlichkeit angesiedelt. Die Plakate fiir diese Veranstaltungen schmiicken die
Winde in den alternativen Bezirken der Stadt, in Kreuzberg und Prenzlauer
Berg. Sie finden statt in kleinen Rdumen in verlassenen Fabriken und alten
Gebduden, die in Jugendzentren, Vereinsrdume, Moscheen oder andere Arten
von Offentlichen Rdumen umgestaltet wurden. In aller Stille erbauen sie das
Bild der Stadt als Kulturstadt.

Dariiber hinaus bringen diese Ereignisse genauso wie die statistischen In-
formationen andere Bilder hervor, als die automatischen Portrits einer verlo-
renen und desorientierten zweiten Generation, denen man in den Medien und
in akademischen Darstellungen unvermeidlich begegnet. Mein Ziel ist, mit
diesen Beispielen zu zeigen, dass junge Tiirken keine isolierten, marginali-
sierten Inseln der Subkultur in einem fremden Land bilden. Ich argumentiere
dabei, dass in der Inanspruchnahme ihrer Zugehorigkeit und ihres Anderssein
im offentlichen Raum die Darstellung ihrer Subkultur und ihrer Identitéit von
den Ressourcen und von dem Klima geformt wird, das der Habitus (Bourdieu
1977) der Berliner Kultur zur Verfiigung stellt. Gleichzeitig pragen ihre Akti-
vitdten das Gewebe des kulturellen Habitus’ der Stadt.

Jugendliche Migranten in den
offentlichen Riumen Berlins

Die wichtigsten Arenen fuir die Partizipation der jugendlichen Migranten am
offentlichen Raum und fiir die Prisentation ihrer Stimmen bilden die vielen
Jugendzentren und Vereine, die auf der Landkarte der 6ffentlichen Organisa-
tionen eines jeden Berliner Stadtteils zu finden sind. Diese Zentren haben ver-
schiedene Ziele und Ausrichtungen und betonen in unterschiedlichem Mal3
politische, kulturelle oder Freizeitaktivitdten. Sie werden tiberwiegend vom
Land Berlin oder von den Bezirksverwaltungen der Stadt gefiihrt oder finan-
ziert. Die Mehrzahl solcher 6ffentlich geforderter Zentren bedient die unmit-
telbare Nachbarschaft und bietet den Jugendlichen ein standardmiBiges Re-
pertoire von Angeboten wie Sprayen, Kochen, Videos, Spiele und Sport. An-
dere haben mehr Moglichkeiten und Ressourcen, bieten eine groBere Auswahl

149

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

von Aktivitdten und organisieren Berlin-weite oder internationale ,,Megakul-
tur-Events®. Organisationen von Migranten bieten auBerdem verschiedene Ju-
gendhilfsdienste fiir ihre ethnische, religiése, politische oder berufliche Ziel-
gruppe und genieBen dabei in unterschiedlichem Ausmall 6ffentliche Forde-
rung.

Die meisten Jugendzentren sind fiinf Tage in der Woche geoffnet, jeweils
von etwa 16.00 bis 22.00 Uhr. An gewo6hnlichen Tagen kommen und gehen
die Jugendlichen, spielen Spiele und reden bei einem Glas Tee oder einer Cola
iiber den Alltag in der Schule, tiber Jobs, Discos oder Politik. Dann gibt es
sporadische Lesungen (iiber Kultur, Literatur oder Politik), Partys (Geburts-
tagsfeiern, Discondchte und Faschingsfeiern), Filmnéchte sowie organisatori-
sche Treffen, in denen die Planung und die Aktivititen der Zentren bespro-
chen werden. In der Regel werden die Zentren mehr von Jungen als von Mad-
chen besucht. Wenn es darum geht, an Aktivitdten teilzunehmen, fithren aber
Maidchen die Gruppen an und dominieren Entscheidungsprozesse, etwa, wel-
che Téanze vorgefiihrt werden sollen, wie die Rdume fiir eine Party ge-
schmiickt werden sollen, und ob sich die Jungen ausreichend an den Reini-
gungsarbeiten beteiligen. Die Sozialarbeiter, normalerweise gemischte Teams
aus Deutschen und Tiirken, Minnern und Frauen, bemiihen sich, die Zentren
in Ordnung und konfliktfrei zu halten, Unterstiitzung und Anleitung zu geben,
sowie die organisatorischen Angelegenheiten zu kontrollieren.

Die drei Veranstaltungen, die ich vorstellen werde, wurden von jungen
tiirkischen Migranten organisiert. Meine Auswahl dieser speziellen Veran-
staltungen aus der groflen Zahl, die alljdhrlich in Berlin stattfindet, verfolgt
eine bestimmte Absicht. Durch diese ,,diagnostischen Ereignisse* (Moore
1987) mochte ich die verschiedenen kulturellen Terrains der migrantischen
Jugendkulturen, sowie die Diskurse und Stile, durch die die jungen tiirkischen
Einwanderer ihre Traume und Identitdten artikulieren und sich politisch enga-
gieren, unterscheiden. Indem ich die Aktivititen der tiirkischen Jugendlichen,
die sich im Focus zahlreicher Auseinandersetzungen befinden und (in Debat-
ten tiber Kopftiicher und Bandenkriege) als das Symbol ultimativen Anders-
seins gelten, in den Mittelpunkt stelle, beabsichtige ich, die Verbundenheit
der scheinbar inkommensurablen Biihnen der Kulturen von ,,Gast-“ und
,,Heimat“-Land hervorzuheben.

Die Brotherhood of HipHop in Kreuzberg feiern

Als ich im Mérz 1994 nach Deutschland kam, war meine erste Entdeckung ein
Jugendfestival namens ,,Street 94, das gerade stattfand. Plakate und Graffitis
an Winden und Mauern in Kreuzberg verkiindeten iiberall diec Mottos des Fe-
stivals: ,,To stay is my right” und ,,We are all one*. Die Prominenz des Engli-
schen im Namen und in den Mottos des Projekts erregte meine Neugier. Ich
bekam noch das Ende des Festivals mit: die letzten zwei Monate intensiver
Aktivitdten, mit einer Ausstellung von Stralenkunst, Workshops und Diskus-

150

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

sionen tiber Graffiti und Rap, Partys mit Rap, Reggae und Ethno-Pop und
open-air Kino mit Filmen wie Juice, New Jack City und Menace II Society.
Das Festival wurde organisiert vom Jugendzentrum NaunynRitze und gemein-
schaftlich finanziert vom Bezirk Kreuzberg und von der Behorde fiir Jugend
und Familie. Weitere finanzielle Forderung kam vom Berliner Programm-
Magazin Zitty, von Radiosender Fritz sowie von verschiedenen Firmen. Street
94 war ein Teilprojekt in einem anderen Berlin-weiten Jugendprojekt, das zur
selben Zeit stattfand: ein grofes Jugendkunst- und Kultur-Projekt, das ,,X-94*
genannt wurde und den Untertitel hatte: ,,50 DAYS TO BLOW YOUR
MIND*.

X-94 war eine Produktion der (ehemals Ost-)Berliner Akademie der Kiin-
ste und markierte den Eintritt der Akademie in die Welt des hip. Mit tiber 200
Ereignissen von Installationen, Ausstellungen und Konzerten bis zu Graffiti,
virtueller Realitdt und Dance Shows war das Projekt als internationale Biihne
fiir Jugendkunst und -kultur konzipiert. Im groen Rahmen von X-94 repri-
sentierte Street 94 die coole Street Art, den subkulturellen Untergrund der
Metropole, die Kunst der Jungen und Médchen aus dem Getto.

Street 94 blieb diesem Image treu. Das Projekt war in Kreuzberg lokali-
siert, dem Stadtteil, der als Getto mit einem Touch von Avantgarde und Hip
gilt. Die laufenden Aktivitidten des Festivals wurden von einem autonomen
Biiro organisiert, in dem eine Gruppe von Jugendlichen des Zentrums arbei-
tete. Neco, ein junger Tiirke, und Gio, ein Italiener, waren fiir das Biiro ver-
antwortlich. Sie waren die Organisatoren und die Stars des Festivals. Beide
hatten als StraBenmaler begonnen und ihr Repertoire als Kiinstler erweitert.
Neco und Gio stellten in einem Kulturzentrum ihre Bilder gemeinsam mit
Werken von The Next Generation aus, einer Gruppe junger Kiinstler aus Ber-
lin und anderen europdischen Stddten. Neco trdumte davon, einen Film iiber
die Erfahrungen jugendlicher Migranten in Deutschland zu drehen, einen Film
wie die preisgekronte Getto-Geschichte La Haine des franzosischen Regis-
seurs Mathieu Kassovitz. Als Teil von X-94 stellte Gio seine Werke auch in
einer renommierten Berliner Galerie aus.

Wihrend des Festivals fanden verschiedene Rap und Graffiti-Workshops
statt, die ortlich bekannte Straenkiinstler, viele Rapper und junge Autoren
anzogen. Odem unterrichtete die jungen Getto-Schriftsteller in Airbrush und
Graffiti, Derezon zeigte, wie man zum DJ wird und die Turntables bedient,
wihrend Storm komplizierte Bewegungsfiguren des Street-Dance vorfiihrte.
Auch prominente Graffiti-Writer aus anderen Metropolen, wie T-Kid aus New
York und Jay-One aus Paris, nahmen als eingeladene Kiinstler am Festival
teil. Sie wohnten bei ihren HipHop-Briidern, nahmen an den Workshops teil
und diskutierten mit Berliner Writern auf Podiumsveranstaltungen. Sie hielten
Vortrige tiber ihre Techniken, tauschten ihre Vorstellungen iiber Asthetik und
Stil aus, erzidhlten die Geschichte ihrer Karriere und reflektierten iiber die
Ethik des HipHop.

In einer Diskussion mit T-Kid und Jay-One iiber Stil wurde die HipHop-
Community als eine multikulturelle Gemeinschaft ohne Grenzen gefeiert, die

151

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

eine Botschaft von Frieden und Briiderlichkeit verbreitet. In ihrer Interpretati-
on der ,,imagined community“ (Anderson 1991) des HipHop, sind die Graffi-
tis an den Wianden sowohl Botschaften, die an die ganze Gesellschaft gerichtet
sind, als auch kiinstlerischer Ausdruck der individuellen Sprayer. In dieser
Welt gibt es viele und vielfidltige Stile, Kulturen und Kinstler. ,,Wir sollten
nicht den LA- oder New York-Stil imitieren, sondern unsere eigenen Stile
verbessern und daran arbeiten, einen europdischen Stil zu entwickeln®, sagte
der deutsche Kiinstler, der die Diskussion der tiirkischen, franzgsischen, por-
tugiesischen und New Yorker Briider moderierte. Sie verstanden sich selbst
als Innovatoren von Stil und Bedeutung.'’

Die HipHop-Boys und Girls von Berlin waren sicherlich Innovatoren von
Stil und Bedeutung. Sie strebten danach, Stralenkiinstler zu werden und tru-
gen Streetwear. Sie predigten Rhythmen gegen Gewalt und traten fiir Respekt
und Multikulturalismus ein. Ihr Ausleben der HipHop Community war nicht
einfach ein Imitieren des Draufgingertums der Gettos. Mit ihrem Einfalls-
reichtum eigneten sie sich Stile und Diskurse an, dominierten die Szene der
Jugendkultur und stellten die géingigen Konzepte der Debatte tiber jugendliche
Migranten in Frage. Threr Meinung nach hatten ihre Kunst und ihre Gemein-
schaft ihren Ursprung im wirklichen Berlin, in der hippen und exotischen
Landschaft Kreuzbergs. Von dort aus schufen sie als Angehorige einer ausge-
dehnten HipHop-Bruderschaft Moden und Stile fiir Europa, ein sich entwik-
kelndes Ethos sowie ein Netzwerk von Institutionen, die iiber die Grenzen des
Nationalstaates hinaus reichten und kommunizierten dabei mit den weltbe-
kannten Zentren des HipHop wie New York oder Los Angeles. Wichtiger
noch, mit den kreativen tags ihrer Gemeinschaft mischten sie sich in den 6f-
fentlichen Raum ein und beanspruchten ihr Recht dabei zu sein und dabei zu
bleiben, wo immer sie waren, woher auch immer sie stammten, unabhéngig
von formalen Staatsbiirgerschaften und Nationalitdten. Sie erhoben Anspruch
auf Berlin und verbanden sich selbst mit der globalen Landschaft des HipHop.
Das Festival endete mit dem Film Boyz’N the Hood und einer Dance Party.

Das Fest der Jugend in Deutschland feiern

Der 19. Mai kennzeichnet symbolisch den Beginn des ttrkischen Freiheits-
kampfes, der zur Griindung der Tiirkischen Republik im Jahre 1923 fiihrte.
Dieser Tag wird in der Tiirkei als ein Nationalfeiertag begangen, ein Feiertag,
der der Jugend, und damit der Zukunft der Nation und des Landes, gewidmet
ist. Am 18. Mai 1996 veranstaltete das Tiirkische Wissenschafts- und Tech-

10 Street 94 war nicht die einizige Mega-Show, die von der NaunynRitze organi-
siert wurde. Daneben gab es 1995 MAPP (Multinationales antirassistisches
Performance Projekt) und 1996 POW (Personen ohne Wohnung). Wie Street 94
waren diese beide Veranstaltungen als internationale Ko-Produktionen profes-
sionell organisiert; sie férderten die Arbeit junger Autoren, Grafiker, Musiker
und Schauspieler.

152

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

nologiezentrum Berlin sein jahrliches Jugendforum in der Werkstatt der Kul-
turen. Das Forum war eine Tagesveranstaltung mit Podiumsdiskussionen,
Workshops und einem Fest am Abend. Das Thema des Jugendforums dieses
Jahres waren die ,,Probleme jugendlicher Migranten in Deutschland®. Das
Motto der Veranstaltung lautete: ,,Alle verschieden, alle gleich.*

Das Publikum des Tages, etwa flinfzig bis achtzig Menschen, bestand vor
allem aus jungen Médchen und ihren Eltern. Aber auch prominente Einwan-
dereraktivisten, Freunde von Auslindern und Personen des offentlichen Le-
bens, unter ihnen die Auslidnderbeauftragte, der Berliner Bildungssenator und
der Generalkonsul der Tiirkei, sowie Vertreter der lokalen und der internatio-
nalen Medien (BBC) und vier Sozialwissenschaftler, die {iber Tiirken in
Deutschland arbeiteten, waren dabei. Das Forum begann mit Er6ffnungsreden
der Ehrengiste, der Ausldnderbeauftragten, des Senators und des Generalkon-
suls. Sie alle priesen die Pluralitit, forderten Harmonie und Toleranz, bedau-
erten Intoleranz und Rassismus, betonten den Wert der Bildung und gratu-
lierten den Jugendlichen dazu, dass sie sich trafen, um tber ihre eigenen An-
gelegenheiten zu diskutieren. Dann wurde das Podium der Jugend tiberlassen.

Fiinf Médchen und zwei Jungen, die alle das Gymnasium besuchten, nah-
men auf dem Podium Platz. Sie lasen Stellungnahmen vor, die sie selbst ge-
schrieben hatten. Die fiinf Jugendlichen sprachen eloquent und mit groflem
Selbstvertrauen. Auf Deutsch wandten sie sich an ihre Eltern, ihre Freunde,
die Politiker, die Medien und die Wissenschaftler. Die Stellungnahmen be-
handelten Rassismus in Deutschland, Jugendarbeitslosigkeit, Gewalt gegen
Einwanderer, die Gleichberechtigung der Geschlechter, die Bildung der Mi-
grantenkinder und die Identititen der zweiten Generation. Alle Ansprachen
waren in einen Rahmen eingebunden, der Pluralitdt und Toleranz betonte und
Berlins ,,Multikulturalismus® als eine soziale Tatsache darstellte. Die Identi-
titen, die sie fiir sich beanspruchten, beinhalteten, dass sie aus der Tiirkei und
aus Berlin stammten, Kinder der Einwanderer waren, Auslidnder und Frauen.
Sie stellten ihre Identitédten als plural dar, als ein wirkungsvolles Mittel gegen
Rassismus.

Am Nachmittag fanden verschiedene Workshops statt. Ich nahm an einem
Workshop teil, der sich mit der Geschlechterfrage beschiftigte. Etwa fiinfzehn
Maidchen und zwei Jungen waren um einen Tisch versammelt. Ich saf} an ei-
ner Ecke des Tisches und filmte das Treffen mit einer Videokamera. Einer der
Jungen schwieg, wihrend der andere die Sache der Frauen unterstiitzte. Einige
Erwachsene kamen hinzu, blieben aber nicht lange und sagten kaum etwas.
Eins der Médchen aus dem Organisationsteam moderierte die Diskussion. Das
Gesprich begann als allgemeiner Kommentar zu Frauenrechten und den Kon-
flikten, die Méddchen mit ihren Eltern haben. Médchen sagten, dass die Gesell-
schaft die Frauen den Ménnern unterordne, und zwar sowohl am Arbeitsplatz,
wo nur die Minner bessere Positionen bekommen, als auch in den Familien
die Miitter. Die ,,Gesellschaft”, die der sie dafiir die Verantwortung gaben,
war die ,,Gesellschaft an sich® und die Unterdriickung der Frauen war fiir sie

153

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

eine universale Tatsache, keineswegs spezifisch fiir Deutschland oder die
Tirkei.

Dann verschob sich das Gesprach zu den personlichen Erfahrungen und
den Problemen, die die Maddchen zu Hause hatten. Die meisten sagten, dass
sie selbst kaum Probleme mit ihren Eltern hétten, und sprachen positiv von
der Unterstiitzung und dem Verstdndnis, das sie von ihren Eltern erfuhren.
Gleichzeitig waren sie sich aber darin einig, dass es ein allgemeines Problem
beziiglich des Verhiltnisses zwischen Madchen und ihren Vitern und Briidern
gebe. Einige sprachen offen Repressionen durch ihre Viter oder Briider an,
etwa, dass sie ihnen nicht erlauben, auszugehen, jeden ihrer Schritte kontrol-
lieren oder sogar Gewalt anwenden, wenn die Madchen nicht gehorchen. Ei-
nige versuchten, ihre eigenen Viter und Briider von diesen Vorwiirfen auszu-
nehmen und sagten, dass sie nur so handeln wiirden, um ihre Téchter und
Schwestern zu beschiitzen. Manche verwiesen auf die tiirkische Kultur und
Tradition, um das Verhalten ihrer Viter und Briider zu erkldren, wihrend an-
dere diese Erklarung zuriickwiesen. Diejenigen, die diese Erklédrung nicht ak-
zeptierten, tendierten dazu, die Verantwortung fiir Repression nicht der Kul-
tur, sondern individuellen Personen zuzusprechen. Sie sagten, dass kein Ele-
ment der tiirkischen Kultur (oder des Islam) notwendigerweise die Unterdriik-
kung der Frauen impliziere.

Der letzte formelle Programmpunkt des Tages war eine Befragung von
Politikern. Vertreter der Parteien Berlins nahmen auf dem Podium Platz und
die Jugendlichen bildeten nun das Publikum. In erhitzten Wortwechseln stell-
ten junge Leute aus der Zuhorerschaft, vor allem Médchen, selbstbewusst ihre
Fragen nach einer Vielzahl von Angelegenheiten wie zweisprachiger Bildung
oder der Reduzierung finanzieller Mittel. In ihren abschlieBenden AuBerungen
lobten die Vertreter auf dem Podium die Eloquenz und die Differenziertheit
der Jugendlichen.

Wihrend des ganzen Tages, in Podiumsdiskussionen und Workshops,
kreisten die Darstellungen der Médchen um ein zentrales Thema: Geschlech-
terverhiltnisse — oder, genauer, die Restriktionen, die den Médchen auferlegt
werden. Sie beschuldigten ,,die Kultur®, ein abstraktes Konzept, das aber of-
fensichtlich tiirkisch und islamisch war, auf sie den Druck auszuiiben, den sie
als Teenager, die in Deutschland heranwuchsen, erlebten. Eine der Spreche-
rinnen, Dilek, sagte:

Um ihren eigenen Ruf zu wahren, halten sich die Eltern strikt an die Religion und
Kultur und wollen ihre Kinder genauso erziehen, da ihre eigene [tiirkische] Kultur
und insbesondere der Koran den Kindern vorschreibt, dass sie ihre Eltern respektie-
ren und ihnen gehorchen miissen.

Ein anderes Midchen, Sidal, driickte sich deutlicher aus: ,,In unserer tiirki-
schen Gesellschaft ist die Position der Frauen nicht immer so, wie wir sie ger-
ne hitten. Von Frauen wird erwartet, dass sie endlos Geduld haben und von
ihren Ménnern abhéngig sind. Und fiir sie, das heif3t, fiir die ,,zweite Genera-
tion — so nannten sie sich selbst — war das nicht akzeptabel.

154

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

Mit anderen Worten, , Kultur®, als deren Zweck auch die Kontrolle des
Verhaltens von Frauen identifiziert wurde, war offensichtlich ein ,,Problem®.
Die Médchen sahen Emanzipation und die Aufgabe von Traditionen als die
Losung dieses Problems an. Sidals Vortrag tiber Emanzipation, der vom Pu-
blikum mit Zustimmung aufgenommen wurde, unterstrich, dass die Méadchen
,,an sich selbst glaubten und schopferische Personen sein wollten, gebildet,
unabhingig und frei von den Begrenzungen einer bestimmten Kultur, sei sie
ethnisch oder religios. Thre Generation, egal ob sie ,,Aleviten, Sunniten, Kur-
den, Tiirken oder Deutsche® waren, sollte neuen Visionen folgen: ,,Toleranz,
Respekt gegeniiber den Menschen, Frieden und Freiheit.“ Dann war ,,Kultur*
akzeptabel und trug zum Wohlergehen von Menschen und Gesellschaften bei.
Thre Darstellung der ,,Probleme von jungen Migrantinnen der zweiten Gene-
ration” war fest in aktuellen Debatten iiber Kultur verankert. Sie benutzten
,.Kultur, um Geschlechterdifferenzen, die ihr Leben betrafen, zu identifizie-
ren und zu problematisieren. Um ,,Losungen® fiir ihre ,,Probleme* zu finden,
beriefen sie sich auf die vorherrschenden Diskurse tiber Verschiedenartigkeit,
Toleranz, Menschenrechte sowie, an erster Stelle, Geschlechtergleichheit, und
positionierten damit sich selbst und ihre Identitdten indem sie sich mit trans-
nationalen und lokalen kulturellen Strémungen und diskursiven Praktiken
auseinandersetzten.

Das Forum endete mit einer multikulturellen Party, bei der die jungen
Teilnehmer zu Reggae, Techno und tiirkischem Pop tanzten.

Den Weltfrauentag im November feiern

Im November 1995 sahen meine Frau und ich bei einem unserer regelméafigen
Ginge durch Kreuzberg ein Plakat, das alle Muslime einlud, den Weltfrauen-
tag zu feiern. Unsere erste Reaktion war, dass es noch zu frith war, den Frau-
entag zu begehen. Es war noch nicht Mérz. Wir tiberpriiften den Termin und
den Namen der Gruppe, die dazu einlud. Die Feier sollte am 12. November
stattfinden und wurde von der Frauengruppe der Ehlibeyt Moschee organi-
siert. Das Datum war der Geburtstag von Fatima, der Tochter des Propheten
Mohammed."'

Die Gemeinde der Ehlibeyt Moschee ist eine schiitische Gemeinde, die
groBtenteils aus dem Nordosten der Tiirkei, von der Grenze zu Aserbaidschan
und Iran stammt. Die Feier fand im Versammlungssaal des Moscheekomple-
xes statt, der mehrere Stockwerke eines Hinterhofgebdudes an einer der ge-
schiftigen Stralen Kreuzbergs belegt. Mehrere hundert Frauen waren im Saal

11 Die Daten und die Analyse in den folgenden Abschnitten stammen von mir
und Yasemin Nuhoglu Soysal. Wir haben das Ereignis gemeinsam beobachtet
und seine Bedeutung diskutiert. Siehe Soysal Nuhoglu 1997 fiir ihre Analyse
des Ereignisses im Kontext verdnderter Modelle von Staatsbiirgerschaft und
neuer Anspriiche in Europa.

155

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

versammelt. Sie kamen mit ihren Tochtern und kleinen Kindern, einige hatten
auch ihre Eheménner mitgebracht. Die Stiihle waren fiir die Frauen, die an den
Feierlichkeiten teilnahmen, reserviert. Sie alle trugen islamische Kleidung.
Die Minner, abgesehen von den ilteren, blieben an den Riandern des Saals,
lehnten an den Wénden, tranken Tee und sprachen miteinander. Die Wénde
waren fiir die Feier mit Bildern von Frauen aller Altersgruppen in islamischer
Kleider geschmiickt: Bilder von Frauen, die in Fabriken arbeiteten, vor Com-
putern saflen, in einem Chemielabor unterrichteten, die auf einer Parade Waf-
fen trugen oder mit Transparenten demonstrierten. Auf der Veranstaltung
sprachen die Hocas der Moschee sowie junge arabische, tiirkische und deut-
sche muslimische Frauen, die damit ein multiethnisches Bild ihrer Gemeinde
und des Islam tiberhaupt zeichneten. Zwischen den Ansprachen rezitierten
junge Frauen religiose Lyrik oder lasen Verse aus dem Koran, dem heiligen
Buch. Ein Jungenchor, der von Synthesizer und Schlagzeug begleitet wurde,
sang religiose Lieder und islamische Kampfgesidnge. Ich sa} bei den &lteren
Mannern und machte schweigend Notizen.

Die Redner behandelten verschiedene religiose Themen. Sie forderten da-
zu auf, die islamische Moral zu stirken und referierten heroische Episoden aus
der islamischen Geschichte. Sie kritisierten den Westen wegen seiner Korrup-
tion, Unmoral und wegen der Unterdriickung der anderen Nationen. From-
migkeit und Kampf wurden gefordert. Das zentrale Thema aller Ansprachen
war jedoch die Gleichheit und Emanzipation der Frauen. Abgesehen von eini-
gen stilistischen Unterschieden glichen sich die Reden darin, dass sie sich
immer der gesellschaftlichen Lage der Frauen zu wandten, nachdem der
Kampf gegen Imperialismus und Materialismus abgehandelt worden war.

Die Redner trugen eine Vision des Islam vor, in der die Gleichheit der Ge-
schlechter einen zentralen Aspekt des richtigen und ethischen muslimischen
Lebens in der Welt darstellt. Sie leiteten die Gleichheit der Frauen aus dem
Koran ab und lenkten die Aufmerksamkeit auf die vielfiltigen Identitdten der
Frauen, die sie ,,soziale Identitdten* nannten: Identititen als Ehefrauen, Miit-
ter, Schwestern, Arbeiterinnen, Kiinstlerinnen oder Ingenieurinnen. Einer der
Hauptredner, ein hitziger junger Imam, rief das Publikum dazu auf, den Koran
zu studieren, um die sozialen Identititen der Frauen, wie sie von Gott be-
stimmt wurden, zu verstehen. Er behauptete, dass man in der Heiligen Schrift
sehr deutlich die Bedeutung der unterschiedlichen Rollen, die die Frauen in
der Gesellschaft einnehmen, und das Prinzip der Gleichheit von Méannern und
Frauen erkennen konne. Er widerlegte die Version der Schopfungsgeschichte,
in der Eva aus einer Rippe Adams geschaffen wird. ,,Das ist die reine Diffa-
mierung,” sagte er, ,,sie dient nur dazu, dass akzeptiert wird, dass Frauen hin-
ter den Ménnern zuriickstehen.” SchlieBlich nahm er fiir den Islam das Motto
der Pekinger Frauenkonferenz in Anspruch: ,Frauenrechte sind Menschen-
rechte.” Er erkldrte das Motto zu einer der origindren Lehren des Islam und
seiner Kultur, wie sie im Goldenen Zeitalter zu Lebzeiten des Propheten ent-
standen waren.

156

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

Nach drei Stunden stellte der Moderator die letzte Rednerin der Feier vor,
Schwester Fatma. In ihrer kurzen, temperamentvollen Ansprache skizzierte sie
,eine Welt, in der das Leben brach liegt und keine Spiritualitidt kennt, in der
die Familienbande zerbrochen sind; ein Zeitalter des Imperialismus so dunkel
wie die Zeit der cahiliya, die finstere vorislamische Zeit; eine Welt, in der ein
Wettlauf um Wissenschaft und Technik und der Kampf zwischen den Kultu-
ren auf der Tagesordnung stehen” (moglicherweise ein Verweis auf Samuel
Huntingtons unseligen ,,Clash of Civilizations*). Abgesehen von ihrer rhetori-
schen Sicherheit stellt Fatmas Rede wegen dem, was sie iiber die Frauen sag-
te, einen angemessenen Schlusspunkt der Feier des Weltfrauentages dar. For-
muliert als ein Aufruf an ,,die Frauen der Welt™ brachte Fatma im Namen der
Frauen Anspriiche an die Offentlichkeit vor. Sie sagte: ,,Frauen sollen ihre ei-
gene Identitdt in Anspruch nehmen und danach streben, ihre Identitét in Poli-
tik, in Wissenschaft, Kultur und Moral zu verwirklichen.*

Ebenso wie die Teilnehmer des Jugendforums nahm auch sie das Voka-
bular des Feminismus und der Identitét in Anspruch, um eine Agenda fiir die
jungen Frauen zu formulieren, die im Saal versammelt waren. Die tiirkischen
Ausdriicke, die sie verwandte — benlik (Ich-Identitét), kimlik (Identitét), kisilik
(Personlichkeit) — waren unmissverstandliche Beziige auf ,,Frau® als Katego-
rie oder als individuelle Person. In diesem Sinn war ihre Rebellion gegen die
Ausbeutung der Frauen nicht einfach eine Rebellion, die von der religiosen
Lehre abgeleitet war, sondern die sich auf gegenwértige Fragen nach Ge-
schlecht und Identitdtspolitik bezogen. In diesem Rahmen trat Kultur wieder
als ein Hindernis fiir die Emanzipation auf. Fatma hatte genauso wie die ande-
ren Redner verschiedentlich ,,Kultur” fiir die Ausbeutung der Frauen verant-
wortlich gemacht. Anders als beim Jugendforum war die Kultur, die sie be-
schuldigten, die ,,Kultur des westlichen Imperialismus®, nicht die islamische
oder tlirkische Kultur. Fatma sagte, der Westen strebe danach, andere Kultu-
ren als riickstdndig und reaktiondr darzustellen — aber es sei die westliche
Kultur selbst, die Frauen davon abhalte, ihr wahres Selbst und ihren richtigen
Platz in der Gesellschaft zu finden. Der Islam und seine Kultur wiirden dage-
gen den zeitlosen moralischen Text bieten, mit dem die Rechte der Frauen und
die Menschenrechte gesichert werden konnen und die daher die Anfechtungen
der Zeit iberdauern wiirden. Die Feier endete mit Gebeten und Segenswiin-
schen.

Schluss: Berlin, Jugend und Diversitit

Wenn wir von Berlin reden, der wiedervereinigten Kosmopolis am Anfang
des 21. Jahrhunderts, beschreiben wir Stadtlandschaften und urbane Maskera-
den und sprechen dartiber, die Zukunft zu planen und transnationale Verbin-
dungen herzustellen. Wir sprechen im Futur {iber Vergangenheit und Gegen-
wart der Stadt, die sich in einem konstanten Zustand von Rekonstruktion und
Wandel befindet. In der grellroten Infobox, die die grofite Baustelle der Welt

157

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

markiert, deuten technische und wissenschaftliche Spektakel die Hauptstadt,
Kulturstadt, Weltstadt im Werden an. In unseren Diskursen heil3t ein faszinie-
rendes Berlin als ein Ort von Diversitit und Kosmopolitentum fiir das neue
Europa seine Bewohner und Besucher willkommen — auch wenn unsere Fas-
zination fiir diese Stadt durch beunruhigende Episoden in ihrer Vergangenheit
und Gegenwart getriibt ist.

In diesem Berlin aus geplanter Diversitdt und Kosmopolitentum ziehen
wir es jedoch immer noch vor, zeitlose Traditionen und uniiberbriickbare
Kulturen zu entdecken, wenn es um jugendliche Migranten geht. Wir sehen
im Werden begriffene natiirliche und exotische Formationen. In unseren aka-
demischen und alltdglichen Konversationen und in politischen Debatten er-
scheinen die Jugendlichen als Subjekte, die integriert werden miissen, die des-
orientiert an den Straenecken herumhingen und von der Gesellschaft, ihren
Institutionen, Ressourcen und Diskursen isoliert sind. Das Reden iiber Inte-
gration beruht auf fiir selbstverstindlich genommenen Vorstellungen iiber
Identitét, die einzig und allein das ,,Nationale™ als entscheidenden Parameter
fiir Identitdt und Zugehorigkeit begreifen — wobei die Definition von ,,Inte-
gration“ selbst in den Reden derer, die stindig dariiber sprechen, wie sie zu er-
reichen wire, mysterios bleibt. Sie sind de-facto-Tiirken, aber es wird von ih-
nen erwartet, dass sie Deutsche werden. Die inhaltliche Bestimmung des
,,Deutschen ist jedoch nur moéglich durch einen Prozess des Othering, durch
den imaginére Tiurken in der Tradition, in der Vergangenheit und im Orient,
vor allem aber in einer inkommensurablen Distanz zur Moderne und zur Ge-
genwart des Westens verortet werden. Thnen wird die Gleichzeitigkeit verwei-
gert (Fabian 1983); sie werden zu Tiirken in Diskursen iiber Kriminalitit,
Isolation und (Des-)Integration.

Wenn wir junge tiirkische Rapper und Graffiti-Writer in ihren weiten Ho-
sen sehen, oder tiirkische Médchen, die nach der letzten Mode gekleidet sind
oder Kopftiicher tragen, dann vergessen wir normalerweise die sozialen Zu-
sammenhénge, in denen sie Identitdten ausagieren und Anspriiche anmelden.
Wir vergessen, dass sie in Berlin leben und Kulturen produzieren, in Ausein-
andersetzung mit globalen Stromungen der Jugendkultur. Wir ignorieren die
Diskurse iiber Toleranz, Gleichheit und Gleichberechtigung in der Sprache
und im Inhalt ihrer Forderungen. Sie sind jedoch aktiv an der Gestaltung der
gesellschaftlichen Projekte in ihrem Umfeld beteiligt und haben ihre eigenen
Vorstellungen. Sie sind Einwohner von Berlin und es sind ihre Projekte, die
dazu beitragen, die Stadt als eine vielfdltige, kosmopolitische Metropole im
neuen Europa zu konstituieren.

In diesem Artikeln habe ich ihre kulturellen Produktionen auf den Biithnen
von HipHop und Rap vorgestellt, ihre Reden iiber ,,Probleme jugendlicher
Migranten® referiert, ihr Engagement in Bezug auf die Bedingungen, denen
Frauen und Muslime unterworfen sind, dargestellt und ihre Trdume fiir eine
bessere Welt festgehalten. Die drei Feierlichkeiten, von denen ich berichtet
habe, plazieren sie auf einer Vielzahl von Kartierungen der fragmentierten
Welt Berliner Jugendkulturen. In der Welt des HipHop rappten junge Tiirken

158

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

und Deutsche iiber weltweite Briiderlichkeit, debattierten die feinen Unter-
schiede zwischen Stilen in New York und Europa und erklérten ihr Recht, in
Berlin zu leben. In der Welt des Jugendforums {ibernahmen tiirkische Mad-
chen als Sprecherinnen der zweiten Generation die Biihne, klagten die Kultur
ihrer Véter und Briider an und forderten Emanzipation und die Gleichberech-
tigung der Geschlechter. In der Welt des islamischen Frauentags hielten junge
Musliminnen Reden gegen die imperialistische Kultur des Westens und feier-
ten Frauenrechte und Menschenrechte im Islam.

Keine dieser episodischen Darstellungen von Jugendkultur und Jugendpo-
litik ist besonders représentativ fiir die kulturellen Orientierungen und politi-
schen Zielsetzungen der jungen Tiirken in Berlin. Ich behaupte jedoch, dass
die jugendlichen Migranten durch diese episodischen Projekte sich iiber ihre
Bedingungen und Erwartungen im 6ffentlichen Raum Berlins dufiern — und
dass sie zur Welt insgesamt sprechen, indem sie Utopien gegen die (und we-
gen der) Ungewissheiten artikulieren, von denen ihr Leben bestimmt ist. Dar-
iiber hinaus habe ich versucht, das Vokabular und die Hoffnungen aufzuzei-
gen, die aus den diskursiven Ressourcen erwachsen, die ihnen zur Verfugung
stehen. Mit anderen Worten, indem die jungen Migranten ihre kulturellen
Projekte realisieren, apellieren sie an die institutionalisierten Diskurse von
Kultur, Feminismus, Menschenrechten, Islam, Migration, Nation und Multi-
kulturalismus und deuten gleichzeitig durch ihre Projekte diese Diskurse um.

Diese Projekte der Jugendkultur sind von globalen Diskursen und Vor-
stellungen inspiriert, aber sie sind lokalisiert — oder, wie de Certeau (1984)
sagt, ,,verraumlicht” — auf den 6ffentlichen Biithnen Berlins. Den Jugendlichen
stehen eine Reihe von diskursiven (z.B. Alltagsgespréiche iiber Mode und Stil,
rhetorische Anrufungen von Tirkischsein, Islam und Deutschsein, Debatten
iiber Geschlechterrollen) und performativen Praktiken (wie bei Veranstaltun-
gen feurige Reden halten, in Konzerten Getto-Geschichten rappen oder Multi-
kulturalismus tanzen) zur Verfugung, die sie verwenden, um aus den 6ffentli-
chen Biihnen kulturelle Rdume zu machen. Durch solche Praktiken verwan-
deln sie Orte wie Jugendzentren und Versammlungsséle (die ithnen zur Verfii-
gung gestellt werden, um ihre Freizeit- und Bildungsaktivitdten zu regulieren)
im lokalen Raum Berlins in Rdume der Jugendkultur (die sie verwirklichen,
um Offentliche Kultur und gesellschaftliche Projekte zu umzusetzen). In einer
dialektischen Wendung, aus den 6ffentlichen Rdumen heraus, die sie sich an-
eignen, treten sie in Dialoge mit einer ,,Welt-in-Bewegung* (Anderson 1998)
ein: in Dialoge, die umstritten, kontigent und (un)wirksam sind.

Diese ,,Welt-in-Bewegung*, die uns umgibt, ist beladen mit Prozessen, de-
ren Ergebnisse vorhersagbar oder ungewiss sind und die durch institutionali-
sierte Arrangements strukturiert werden, die nationalstaatliche Institutionen
einschlieBen, sich aber nicht darauf beschrinken. Diese Welt, ,,als eine ver-
standen, (...) ganz egal wie viele verschiedene soziale und politische Systeme,
Sprachen, Kulturen, Religionen und Okonomien sie beinhaltete* (Anderson
1998: 120), muss ein integraler Bestandteil unseres analytischen Rahmens
sein, und nicht nur sein Hintergrund. In einer Zeit, die in akademischen und

159

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

alltdglichen Diskursen in wachsendem MaR als ,,global“ und ,,globalisierend*
vorgestellt wird, ist das einfach unvermeidlich. Die jugendlichen Migranten,
deren Geschichten ich erzéhle und die in Berlin mit dieser Welt verbunden
sind, sprechen zu uns nicht als Verkdrperungen ihrer Kulturen sondern als
Akteure aus eigenem Recht. Thre kulturellen Produktionen stellen die Diver-
sitdt ihrer Erfahrungen zur Schau — und ihre Erfahrungen sind Demonstratio-
nen von Diversitit.

Zitierte Literatur

Abu-Lughod, Lila (1991): ,,Writing Against Culture”, in: Richard G. Fox
(Hg), Recapturing Anthropology: Working in the Present, Santa Fe, New
Mexico: School of American Research Press, S. 137-162.

Amit-Talai, Vered, and Helena Wulff (Hg) (1995): Youth Cultures: A Cross-
Cultural Perspective, London: Routledge.

Anderson, Benedict (1991 [1983]): Imagined Communities, London: Verso.

Anderson, Benedict (1998): ,,Nationalism, Identity, and the World-in-Motion:
On the Logics of Seriality, in: Pheng Cheah/Bruce Robbins (Hg.), Cos-
mopolitics: Thinking and Feeling Beyond the Nation, Minneapolis: Uni-
versity of Minnesota Press, S. 117-133.

Auslénderbeauftragte Berlin (1992): Kulturiibergreifende Arbeit in ganz Ber-
lin. Berlin: Die Ausldanderbeauftragte des Senats.

Baumann, Gerd (1996): Contesting Culture: Discourses of Identity in Multi-
Ethnic London, Cambridge: Cambridge University Press.

Bericht (1994): Bericht zur Integrations- und Ausldnderpolitik, Fortschrei-
bung. Berlin: Die Ausldnderbeauftragte des Senats von Berlin.

Berta (1995): Berliner Taschenwegweiserin fuer Maedchen, Berlin: Verband
fuir sozial-kulturelle Arbeit.

Bezirksamt Kreuzberg (1990): Jugendarbeit in Kreuzberg: Dokumentation
der Entwicklung, Berlin: Bezirksamt Kreuzberg von Berlin.

Bourdieu, Pierre (1977): Outline of a Theory of Practice, Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Bozarslan, Hamit (1996): ,,Urban Milieus, Social Movements, and Islam®,
Vortrag bei der Konferenz Islam in Europe: New Dimensions, Berliner In-
stitut fiir Vergleichende Sozialforschung, Berlin.

Broskamp, Bernd (1994):  Korperliche Fremdheit: Zum Problem der inter-
kulturellen Begegnung im Sport, Sankt Augustin: Academia Verlag.

Carter, Donald Martin (1997): States of Grace: Senegalese in Italy and the
New European Immigration, Minneapolis: University of Minnesota Press.

Cheesman, Tom (1998) ,,Polyglot Politics: Hip Hop in Germany*, Debatte
6(2), S. 191-214.

160

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOYSAL: DIVERSITAT DER ERFAHRUNG — ERFAHRUNG VON DIVERSITAT

Caglar, Ayse (1998) ,,Popular Culture, Marginality and Institutional Incorpo-
ration: German-Turkish Rap and Turkish Pop in Berlin“, Cultural Dyna-
mics 10(3), S. 243-261.

de Certeau, Michel (1984): The Practice of Everyday Life, Berkeley: Univer-
sity of California Press.

Fabian, Johannes (1983): Time and the Other: How Anthropology Makes it
Object, New York: Columbia University Press.

Foucault, Michel (1991): ,,Governmentality, in Graham Burchell/Colin Gor-
don/Peter Miller (Hg.), The Foucault Effect: Studies in Governmentality.
Chicago: University of Chicago Press.

Griffin, Christine (1993): Representations of Youth: The Study of Youth and
Adolescence in Britain and America, Cambridge: Polity Press.

Herzfeld, Michael (1987): Anthropology through the looking-Glass: Critical
Ethnography in the Margins of Europe, Cambridge: Cambridge University
Press.

Info Box (1996): Info Box: The Catalog, Berlin: Verlag Dirk Nishen

Kaya, Ayhan (1997): Constructing Diasporas: Turkish Hip-Hop Youth in
Berlin, unverdffentlichte Dissertation, Centre for Research in Ethnic Rela-
tions, University of Warwick.

Kramer, Jane (1996): The Politics of Memory: Looking for Germany in the
New Germany, New York: Random House.

Kurzweil, Linda/Markus Hein (Hg.) (1996): Der UBerliner: JugendSzene-
Stadltfiihrer fiir Berlin, Berlin: be-bra verlag.

Ladd, Brian (1997): The Ghosts of Berlin: Confronting German History in the
Urban Landscape, Chicago: University of Chicago Press.

Moore, Sally F. (1987): ,,Explaining the Present: Theoretical Dilemmas in
Processual Anthropology*, American Ethnologist 14, S. 727-736.

Moore, Sally F. (1989): ,,The Production of Cultural Pluralism as a Process*,
Public Culture 1, S. 26-48.

Nohl, Arnd-Michael (1996): Jugend in der Migration: Tiirkische Banden und
Cliquen in emprischer Analyse, Baltmannsweiler: Schneider Verlag Ho-
hengehren.

Pilkington, Hilary (1994): Russia’s Youth and its Culture: A Nation’s Con-
structors and Constructed, London: Routledge.

Pressemitteilung (1997): Berliner Jugendliche tuerkischer Herkunft, Berlin:
Die Auslaenderbeauftragte des Senats von Berlin.

Soysal Nuhoglu, Yasemin (1994): Limits of Citizenship: Migrants and Post-
national Membership in Europe. Chicago: University of Chicago Press.
Soysal Nuhoglu, Yasemin (1997): ,,Changing Parameters of Citizenship and
Claims-Making: Organized Islam in European Public Spheres®, Theory

and Society 26, S. 509-527.

Soysal, Levent (1999) Projects of Culture: An Ethnographic Episode in the
Life of Migrant Youth in Berlin, unveréffentlichte Dissertation. Depart-
ment of Anthropology, Harvard University.

161

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Sen, Faruk/Andreas Goldberg/Giiray Oz (1996): Almanya’da Ayrimcilik: Fe-
deral Alman Is Piyasasinda Tiirklere Yonelik Ayrimcilik, Koln: Onel-
Verlag.

Tertilt, Hermann (1996): Turkish Boys: Ethnographie einer Jugendbande,
Frankfurt/Main: Suhrkamp Verlag.

Tribalat, Michele (1996): De [’immigration a [’assimilation, Paris: La Decou-
verte.

Wallman, Sandra (1978): ,,The Boundaries of ,Race‘: Processes of Ethnicity
in England®, Man 13, S. 200-217.

Willis, Paul (1977): Learning to Labor, New York: Columbia University
Press.

Willis, Paul (1990): Common Culture: Symbolic Work at Play in Everyday
Cultures of the Young, Boulder: Westview Press.

Zaimoglu, Feridun (1995): Kanak Sprak: 24 Missténe vom Rande der Gesell-
schaft, Hamburg: Rotbuch Verlag.

Zaimoglu, Feridun (1998): Koppstoff: Kanaka Sprak vom Rande der Gesell-
schaft, Hamburg: Rotbuch Verlag.

162

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

UBER DIE SCHWIERIGKEIT, DEM TURKISCHEN
NATIONALDISKURS ZU ENTKOMMEN: ALEVITEN IN
DEUTSCHLAND UND ,, HURRIYET*

Martin Sokefeld

Einleitung: Nation und Differenz

Dieser Band handelt von Migration und vom Paradigma kultureller Differenz.
Wir diskutieren in den verschiedenen Beitrdgen die These, dass kulturelle Dif-
ferenz nichts ist, was Einwanderern und ihren Nachkommen durch die Migra-
tionsbewegung unaufloslich zu kommt und sie daher dauerhaft — womdglich
fur immer — zu ,,Fremden* in Deutschland macht. Auch solche Migranten
oder Post-Migranten, die in der deutschen Gesellschaft ohne Schwierigkeiten
zurecht kommen, die etwa das hiesige Bildungssystem durchlaufen und be-
ruflichen Erfolg haben, werden in Deutschland als ,,Fremde® und ,,Auslander
kategorisiert — selbst wenn sie die deutsche Staatsangehorigkeit besitzen. So
liegt der Schluss nahe, dass kulturelle Fremdheit nichts ist, was im Wesen der
Einwanderer liegt, sondern dass sie etwas ist, was ihnen in gesellschaftlichen
Diskursen und Praktiken immer wieder zugeschrieben wird. Verstirkt wird
diese Zuschreibung dadurch, dass ganz iiberwiegend nur diejenigen Migranten
wahrgenommen und diskutiert werden, die anscheinend Schwierigkeiten ha-
ben und ,,Probleme machen®, nicht aber die, die — in welcher Hinsicht auch
immer — ,erfolgreich® sind.!

1 Ausgenommen sind hier die wenigen ,,Vorzeigetiirken®, die stindig als Bei-
spiele angefiihrt werden, wie etwa der Reiseunternehmer Vural Oger oder der
ehemalige Bundestagsabgeordnete Cem Ozdemir. Die Art und Weise, wie diese
Personen in der Offentlichkeit prisentiert werden, verstirkt jedoch das Bild,
dass die Einwanderer aus der Tiirkei insgesamt eine Problemgruppe sind. Sie
werden ndmlich in der Regel als Kontrast zur Mehrheit der Einwanderer
dargestellt. Wihrend auf diese Weise gesellschaftlicher und beruflicher Erfolg
individualisiert wird, wird gesellschaftliches Scheitern ,,sozialisiert,” denn wenn
es um die Diskussion etwa von ,,Auslidnderkriminalitit® geht, werden Probleme
gerade nicht einzelnen Personen sondern der Kategorie ,,Ausldnder* insgesamt
zugeschrieben.

163

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Man kann Ursachenforschung betreiben und fragen, warum Einwanderer dau-
erhaft kulturell ausgegrenzt und zu Fremden erkldrt werden. Man wird dann
zu der Erkenntnis kommen, dass die Abgrenzung von ,,anderen* ein wesentli-
ches Merkmal der Konstruktion nationaler Identitdt ist (Wimmer 2002, vgl.
Lanz in diesem Band). Seit Herders Ideen, die gegen Ende des 18. Jahrhun-
derts formuliert wurden, besteht im deutschen Nationsverstindnis ein enger
Zusammenhang von Nation und Kultur: Kultur definiert die Nation und grenzt
sie gegeniiber anderen Nationen ab. ,,.Deutsche Kultur wird durch die Ab-
grenzung von ,,anderen Kulturen* definiert und nicht durch etwas, was ihr
selbst zu Eigen wire. Das wurde deutlich in der Diskussion um das Konzept
der ,,Leitkultur®, in der klare Vorstellungen davon zum Ausdruck kamen, was
nicht zur deutschen Kultur gehort, die aber letztlich daran scheiterte, zu be-
stimmen, was eigentlich deutsch sei.

Die deutsche Nation wird als ,,Kulturnation* begriffen. Herder verstand
Kultur als etwas, das Menschengruppen voneinander unterscheidet, das von
Generation zu Generation weiter gegeben wird und Verschiedenartigkeit dau-
erhaft aufrecht erhélt. In Deutschland liegt diese Idee einem genetischen Nati-
onsverstindnis zugrunde: Angehoriger der Nation wird man nicht (wie im po-
litischen, partizipatorischen Nationsverstindnis Frankreichs?) durch Teilhabe
an der politischen Gemeinschaft, sondern durch Abstammung. Wenn man
nicht die korrekte Abstammung vorweisen kann, bleibt man von politischer
Partizipation ausgeschlossen. Erst die Reform des Staatsangehorigkeitsrechts
hat begonnen, ein neues Nationsverstidndnis in Deutschland zu institutionali-
sieren. Nicht zuletzt deswegen war das neue Gesetz heftig umstritten. Die Idee
der Kulturnation fufit auf der Vorstellung eines kulturell homogenen Staats-
volks, und diskursiv wird dieses Volk ,,rein“ gehalten, egal wie heterogen die
Bevolkerung tatséchlich ist. Im Diskurs der Kulturnation wird Differenz nach
auflen verlegt: Differenz kennzeichnet nicht die Angehdrigen der Nation un-
tereinander sondern markiert die Grenze zu anderen Nationen.

Diese Ideen und Konzepte liegen zugrunde, wenn zwar einerseits die Inte-
gration von ,,Auslidndern® in Deutschland gefordert wird, wenn in diesen ,,In-
tegrationsdiskursen Einwanderer aber immer als die kulturell Fremden, An-
deren definiert werden, so dass ,,Integration* schon rhetorisch verhindert wird.
Ein Recht auf vollstindige Teilhabe in Deutschland hat danach eben nur, wer
schon ,,deutsch® ist.

Nation und Emigration in der Tiirkei

Die Definition der Einwanderer aus der Tiirkei in Deutschland als Andere und
Fremde im Land wird jedoch nicht nur von deutschen Diskursen vorgenom-
men, sondern auch vom Nationaldiskurs in der Tiirkei. Ahnlich wie Deutsch-

2 Siehe Brubaker (1992) fiir die unterschiedlichen Konzeptionen der Nation in
Frankreich und Deutschland.

164

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: ALEVITEN IN DEUTSCHLAND UND ,,HURRIYET

land ist die Tiirkei eine ,,spdte Nation“: Eine tiirkische Nationalideologie und
ein tlirkischer Nationalstaat entstanden erst, als der Nationalstaatsgedanke in
den ehemals vom osmanischen Reich beherrschten nicht-tiirkischen Gebieten,
etwa in Griechenland, schon sehr weit fortgeschritten war. Die tiirkische Na-
tionalideologie, die von den Jungtiirken und spéter vor allem vom Mustafa
Kemal vertreten und umgesetzt wurde, versuchte im iibrig gebliebenen, iiber-
wiegend tiirkischen Rest des osmanischen Reiches zu retten, was noch zu ret-
ten war. Zur Ausformulierung einer Ideologie, die eine tiirkische Nation po-
stulierte bzw. ihr Wesen genauer explizierte, kam es sogar zum Teil erst nach
Griindung des tiirkischen Nationalstaats.” Umso massiver wurde dann die Idee
einer homogenen tiirkischen Nation mit Jahrtausende alten geschichtlichen
Wurzeln vertreten. Die kemalistische Nationalideologie ist bei allem Wandel
in der Tiirkei auch heute immer noch sehr wirkméchtig. Kulturelle Heteroge-
nitdt wird — in Bezug auf Minderheiten wie Kurden oder Aleviten — in der
Tiirkei immer noch weitgehend negiert. Damit beschéftige ich mich in diesem
Beitrag aber nicht. Mir geht es statt dessen um die Ausdehnung des tiirkischen
Nationaldiskurses auf Migranten aus der Tirkei, die im Ausland leben, in un-
serem Fall in Deutschland. Ich mochte am Beispiel der aus der Tiirkei einge-
wanderten Aleviten zeigen, dass dieser Diskurs die dauerhafte Definition der
Emigranten als Tiirken fortschreibt.

Nicht nur staatliche Institutionen, die unter dem Einfluss oder der Kon-
trolle der tiirkischen Konsulate stehen, arbeiten daran, einen solchen national-
kulturellen Konsens in das Leben der Migranten aus der Tiirkei in Deutsch-
land einzuschreiben. Vielleicht noch wichtiger und wirksamer sind in dieser
Hinsicht einige der in Deutschland vertriebenen tiirkischen Massenmedien.
Benedict Anderson (1983) hat in seiner Studie iiber die ,,Erfindung der Na-
tion“ eindriicklich auf die Bedeutung von Printmedien fiir die Entwicklung
nationalistischer Ideologien hingewiesen. Ebenso wichtig sind international
konsumierbare Massenmedien heute dafiir, den ,,long distance nationalism*
(Anderson 1998) in Diasporagemeinschaften oder unter Emigranten zu kon-
stituieren und aufrechtzuerhalten.

Die tiirkische ,,mediascape® (Appadurai 1989) in Deutschland ist sehr um-
fangreich. Nachdem sich seit den 1970er Jahren tiirkische Presseorgane in
Deutschland etablierten, zum Teil mit eigenen Europaausgaben, kamen nach
der Privatisierung des tiirkischen TV-Marktes Anfang der 1990er Jahre zahl-
reiche in Deutschland empfangbare Fernsehsender hinzu.* Studien, die sich
mit der Rolle tiirkischer Medien fiir Einwanderer aus der Tiirkei in Deutsch-

3 Ich beziehe mich hier auf die , tiitkische Geschichtsthese* (Tizirk Tarih Tesi), die
erst 1932 offiziell proklamiert wurde (vgl. Yoriik 1997). Sie erklart die Tiirken
zu den Schopfern einer in Zentralasien entstandenen Ur-Zivilisation, aus der alle
spéteren Hochkulturen hervorgegangen sind und verschafft der tiirkischen Na-
tion damit die quasi zeitlose historische Tiefe, die so charakteristisch fiir natio-
nalistische Geschichtskonstruktionen ist.

4 Zur Entwicklung des Privatfernsehens in der Tiirkei siche Aksoy und Robins
2000.

165

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

land beschiftigt haben, sind dabei tiberwiegend zu dem den kritischen Schluss
gekommen, dass viele Publikationen der Integration von Einwanderern in die
bundesdeutsche Gesellschaft cher entgegenwirken wiirden.” Schon fast be-
riichtigt ist in diesem Zusammenhang die Tageszeitung Hiirriyet. Hiirriyet ist
die tuirkische Zeitung mit der hochsten Auflage nicht nur in der Tiirkei selbst,
sondern auch in Deutschland. In diesem Beitrag diskutiere ich eine Kampagne
von Hiirriyet, welche die Zeitung in den Jahren 2000 und 2001 gegen die
,,Foderation der Alevitengemeinden in Deutschland* (Almanya Alevi Birlikle-
ri Federasyonu, AABF), den grofiten Dachverband alevitischer Einwanderer
aus der Tiirkei in Deutschland, publizierte und die in dem Vorwurf gipfelte,
die AABF wiirde die Tiirken in Deutschland ihrer Nationalitit entfremden und
sich dabei zum Handlanger der deutschen Regierung und der Europdischen
Union machen.

Bevor ich auf diese Pressekampagne eingehe, werde ich zunéchst kurz das
Verhiltnis zwischen Aleviten und dem Staat in der Tiirkei sowie die Stellung
von Hiirriyet in der tiirkischen Presselandschaft in Deutschland darstellen.

Aleviten und der tiirkische Staat:
Ein ambivalentes Verhiltnis

Mir fehlt an dieser Stelle der Platz, um ausfiihrlich auf das Alevitentum ein-
gehen zu kénnen.® Ich muss mich mit dem knappen Hinweis begniigen, dass
Aleviten eine ,heterodoxe” Gemeinschaft bilden, die sich auf den Imam Ali
zurtickfiihrt und ihre spezifische Form im historischen Anatolien, u. a. im
Machtkampf zwischen Osmanen und Safawiden, gefunden hat. Aleviten wur-
den im osmanischen Reich von staatlichen Einrichtungen und der sunnitischen
Mehrheitsbevolkerung marginalisiert. Es gab zahlreiche Gutachten (fetwas)
sunnitischer Rechtsgelehrter, in denen Aleviten als Apostaten und damit Vo-
gelfreie bezeichnet wurden. Infolgedessen wurde die alevitische Religion fast
ausschlieBlich im Geheimen praktiziert. Es gibt sowohl kurdischsprachige als
auch tiirkischsprachige Aleviten.

War das Verhéltnis zwischen osmanischem Staat und alevitischer Bevol-
kerung eindeutig negativ geprigt, so ist das Verhéltnis zwischen Aleviten und
der tiirkischen Republik ambivalent. Einerseits setzten Aleviten grofle Hoff-
nungen auf die Griindung der Republik und in die kemalistischen Reformen,
andererseits brachte die Republik nicht im vollen Umfang das, was sich die

5 Am Ende ihrer Untersuchung iiber tiirkische Medien in Deutschland kommen
Cryns et al. (1991: 78) zum folgenden Schluss: ,Integration im Sinne einer
Synthese verschiedener Kulturen oder einer wechselseitigen Fortentwicklung
scheint fiir die tiirkischen Zeitungen also indiskutabel. Neuere Untersuchungen
relativieren diesen Befund, indem sie darauf hinweisen, dass die Mehrheit der
Migranten keineswegs nur tiirkische Medien nutzt (vgl. Weifl und Trebbe 2001).

6 Fir ausfiihrliche Darstellungen siche Kehl-Bodrogi 1988, Dressler 2002 und
White/Jongerden 2003.

166

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: ALEVITEN IN DEUTSCHLAND UND ,,HURRIYET

Aleviten von ihr versprachen. Der Laizismusgedanke, die Abschaffung der
Scharia und die Betonung der Gleichheit der Geschlechter, um nur einige
Elemente des republikanischen Gedankenguts herauszugreifen, wurde von
Aleviten einhellig begriilt, ganz im Gegensatz zur konservativen sunnitischen
Geistlichkeit. Atatiirks Reformen implizierten eine gesellschaftliche Umori-
entierung kaum nachvollzichbaren Ausmales, die bei weitem nicht von der
gesamten Bevolkerung getragen wurde. Umso wichtiger war es fiir Atatiirk,
sich der Unterstiitzung solcher Bevolkerungsgruppen zu versichern, die mit
seinen Vorstellungen sympathisierten. Und dazu gehorten auch die Aleviten.
Es gab im November 1919, nach den Kongressen von Erzurum und Sivas, die
Atatiirks Aufstieg zu einem ,,nationalen* Fiihrer markierten, ein geheimnis-
umwittertes Treffen zwischen Atatiirk und Cemalettin Celebi, dem Vorsteher
des Bektasi-Ordens, der als der oberste Reprisentant der Aleviten angesehen
wurde. Bei diesem Treffen sicherte Cemalettin Celebi Atatiirk die Unterstiit-
zung durch die Aleviten zu (Dressler 1999: 94ff). Tatséchlich gehorten in den
folgenden Jahrzehnten Aleviten zu den Stammwihlern der von Atatiirk be-
griindeten Cumhuriyet Halk Partisi (CHP, Republikanische Volkspartei).’
Andererseits hatte die Griindung der tiirkischen Republik keine Religions-
freiheit fiir die Aleviten zur Folge. Im Jahr 1925 wurde ein Gesetz verab-
schiedet, das alle ,heterodoxen® Institutionen und Praktiken, einschlieSlich
der alevitischen, unter Strafe stellte. Auch die Negation der kulturellen Hete-
rogenitit der Bevolkerung in der Tiirkei betraf die Aleviten. So verbietet das
tirkische Vereinsrecht bis heute die Griindung von Organisationen auf der
Basis irgendeiner Partikularidentitét, weil damit die Einheit der tiirkischen
Nation in Frage gestellt werde und somit der Tatbestand des Separatismus ge-
geben sei. Die Griindung explizit alevitischer Vereinigungen wird in der Tiir-
kei mit Verweis auf diese Bestimmungen daher hiufig gerichtlich verboten.
Zu einem Machtfaktor wurde die Opposition von Aleviten gegen den tiir-
kischen Staat vor allem in den 1970er Jahren, als besonders junge Aleviten
sich den verschiedenen linksrevolutiondren Organisationen anschlossen und
an der Polarisierung der tiirkischen Gesellschaft zwischen ,rechts und
,,links* wichtigen Anteil hatten. ,,Alevitisch* wurde damals ebenso mit ,,links*
gleichgesetzt wie ,,sunnitisch* mit ,,rechts®. In den Jahren 1978 bis 1980 kam
es in verschiedenen Stidten zu gewalttitigen Auseinandersetzungen zwischen
Rechten und Linken, denen zahlreiche Aleviten zum Opfer fielen. Aleviten
sprechen hier stets von ,,Massakern und werfen den staatlichen Organen vor,
damals nicht nur Aleviten nicht geschiitzt zu haben, sondern zum Teil auf der
Seite von Nationalisten und Faschisten gegen Aleviten vorgegangen zu sein.
In der Folge dieser politischen Entwicklung kamen zahlreiche Aleviten als
politische Fliichtlinge nach Deutschland, die hier ihre Oppositionspolitik ge-
gen den tilirkischen Staat fortsetzten. Als sich dann seit dem Ende der 1980er
Jahre eine organisierte alevitische Szene in Deutschland zu formieren begann,
befanden sich unter den Fiithrungspersonlichkeiten dieser neuen alevitischen

7  Vgl. Schiiler 1998.
167

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Bewegung zahlreiche ehemalige Aktivisten linker Exilorganisationen.® Sie
hatten zwar ihre revolutiondren Bestrebungen aufgegeben, standen aber den-
noch dem tiirkischen Staat distanziert gegeniiber und weigerten sich etwa, mit
den tiirkischen Konsulaten zusammenzuarbeiten. In der ersten Hilfte der
1990er Jahre gab es weitere Gewaltereignisse in der Tiirkei gegen Aleviten,
was dazu fiihrte, dass die Distanz zum tiirkischen Staat eher noch verstirkt
wurde. So ziehen Aleviten in Deutschland hiufig einen Vergleich zwischen
Deutschland und der Tiirkei und betonen, dass sie in Deutschland eine Freiheit
geniefen, die ihnen im ,,eigenen Land® (d.h. in der Tiirkei) vorenthalten wird.

Allerdings stellen sich nicht alle Aleviten in Deutschland (und schon gar
nicht alle in der Tirkei) eindeutig in Opposition zum tiirkischen Staat. Viele
der Migranten verstehen sich nach wie vor als Kemalisten und kritisieren die
ablehnende, oppositionelle Haltung der anderen. Oft kommt es dariiber in ale-
vitischen Organisationen zum Konflikt — ein Konflikt, den die Zeitung Hiir-
riyet fur ihre Zwecke zu instrumentalisieren versuchte.

Hiirriyet in Deutschland

Hiirriyet ist die meistgelesene tiirkische Tageszeitung in Deutschland.” 1948
wurde das Blatt in der Tiirkei gegriindet, seit Anfang der 1970er Jahre ist es
auch in Deutschland erhiltlich und dominiert eindeutig den tiirkischsprachi-
gen Pressemarkt im Land. Einer Umfrage jiingeren Datums zu folge ist fiir
38 Prozent der Einwanderer aus der Tiirkei Hiirriyet die bevorzugte Tages-
zeitung.'® Hiirriyet vertritt eine strikt nationalistisch-kemalistische Position,
die sich schon in der Gestaltung des Titelblatts ausdriickt. Im Kopf der Titel-
seite befindet sich neben dem Titel ,,Hiirriyet™ (Freiheit) eine tiirkische Flag-
ge, die tiber einer Silhouette Atatiirks weht, unterstrichen von dem Satz: ,, T7ir-
kive Tiirklerindir — ,,Die Turkei gehort den Tiirken. Karacabey (1996) zu
Folge beabsichtigt Hiirriyet eindeutig, die Meinung der Migranten aus der
Tirkei in Deutschland zu beeinflussen. In Deutschland wird eine Europaaus-
gabe der Zeitung produziert und vertrieben, die deutschlandweit sowie regio-
nal und lokal orientierte Seiten umfasst. Die Berichterstattung tiber Ereignisse
in Deutschland folgt ebenfalls der nationalistischen Perspektive. In der Regel
wird nur tiber solche Ereignisse berichtet, welche die Migranten unmittelbar
betreffen. Dabei spendet Hiirriyet stets solchen Aktivitdten Beifall, welche die
turkische Identitdt* der Migranten fordern und ist sehr kritisch in Bezug auf
Integration eingestellt, sofern damit die ,,Gefahr” der Entwicklung neuer, hy-

8 Zur Entwicklungen alevitischer Organisationen in Deutschland siehe Sokefeld
und Schwalgin 2000.

9 Im Jahr 1997 hatte Hiirriyet eine Tagesauflage von 107.000. Zum Vergleich:
Die néchstgrofite Tageszeitung, Tiirkiye, kam auf lediglich 40.000 Exemplare
(Heinemann und Kamcili 2000: 121).

10 die tageszeitung, 18. 6. 2001.

168

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: ALEVITEN IN DEUTSCHLAND UND ,,HURRIYET

brider oder gar ,,deutscher” Identititen der Einwanderer verbunden ist (vgl.
Cryns u. a. 1991: 56).

Hiirriyet ist beriichtigt fiir einen Kampagnen-Journalismus, der auf Per-
sonlichkeiten zielt, die nationalen tiirkischen Interessen — so, wie sie von Hiir-
riyet verstanden werden — zuwider handeln. Haufig wurde der ehemalige grii-
ne Bundestagsabgeordnete Cem Ozdemir zum Opfer von Hiirriyets Berichter-
stattung. Nachdem er von Hiirriyet zunéchst als ,,unser Mann im deutschen
Parlament* gefeiert worden war, kiihlte die Begeisterung fiir Ozdemir merk-
lich ab, als er nicht als tiirkischer Interessenvertreter auftrat. Das Verhiltnis
schlug in offene Feindschaft um, weil Ozdemir nicht mit Kritik z.B. an der
Menschenrechtspolitik der tiirkischen Regierung sparte. Zuletzt (im Jahr
2001) wurde Ozdemir von Hiirriyet vorgeworfen, er habe einem armenischen
Priester die Hand gekiisst und sich damit einem Feind der tiirkischen Republik
angedient. Inzwischen hat Ozdemir in dieser Angelegenheit einen Prozess ge-
gen Hiirriyet gewonnen. Federfithrend bei diesem Kampagnen-Journalismus,
der sich nicht nur gegen Cem Ozdemir richtete, war der Chef der Europa-
Ausgabe von Hiirriyet, der auch schon als der ,,Karl-Eduard von Schnitzler
der tiirkischen Presse* bezeichnet wurde (Ceyhun 1999: 7).

Die Kampagne gegen die Foderation der
Alevitengemeinden in Deutschland

Die tiirkische Presse in Deutschland berichtet auch immer wieder iiber die
Aktivitdten der alevitischen Organisationen. So schrieben Milliyet, Tiirkiye,
Ozgiir Politika und Hiirriyet auch iiber die Generalversammlung der AABF,
die Ende November 2000 stattfand, und auf der die Delegierten der aleviti-
schen Vereine einen neuen Vorstand der Foderation wihlten. Wéhrend sich
die drei zuerst genannten Zeitungen mit Berichten {iber die Versammlung und
Kommentaren zum Wahlergebnis begniigten, griff Hiirriyet in die Ereignisse
ein, indem die Zeitung Interna aus einem Finanzbericht der Féderation verof-
fentlichte, auf deren Basis Vorwlirfe iiber finanzielle UnregelméBigkeiten an
die Adresse des Vorstands und vor allem des Vorsitzenden Turgut Oker ge-
richtet wurden. Hintergrund dieser Indiskretion war ein Konflikt im Vorstand
der Foderation einige Monate zuvor, bei dem ein Teil des Vorstands zuriick-
getreten war. Man vermutete, dass die Interna aus dem Kreis der zuriickge-
tretenen Vorstandsmitglieder oder ihrer Unterstiitzer an Hiirriyet weiter gege-
ben wurden.

Hiirriyets Berichterstattung endete nicht mit der Versammlung oder der
Diskussion ihrer Ergebnisse. Turgut Oker war erneut zum Vorsitzenden ge-
wihlt worden. In den folgenden drei Monaten wurde der Vorstand, und héufig
der Vorsitzende personlich, von Hiirriyet in oft mehreren Beitrdgen tdglich
aufs Schirfste angegriffen. Eine zweite Periode der Kampagne gegen den
Vorstand der Foderation folgte von Mitte Mai bis Ende Juni 2001.

169

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Die Aufmerksamkeit, die Hiirriyet der Foderation widmete, war in der Tat
auflergewohnlich. Man berichtete nicht tiber weitere Ereignisse, sondern &u-
Berte schwerste Kritik an der Foderation. Das Riickgrat der Kampagne waren
die tdglichen Kolumnen von Ertug Karakulluk¢u, dem Chef der Europaausga-
be. Wihrend der ersten Periode widmete er der Foderation 45 Kolumnen, da-
zu kamen fast tdglich weitere Artikel, sowie ab Mitte Dezember Leserbriefe
von Aleviten, in denen Kritik an der Foderation geduBert wurde. Der Tenor
war strikt negativ. Es gab, auch unter den Leserbriefen, nicht einen einzigen
Beitrag, der die Foderation oder auch nur Teile ihrer Arbeit positiv beurteilt
hitte. Am Anfang standen dabei Finanzpraktiken im Vordergrund,'' spiter
ging es um die allgemeine Zielsetzung der Arbeit der Foderation. Ich beschif-
tige mich in diesem Beitrag mit diesem zweiten Komplex der Kritik. Darin
wird der Foderation Separatismus vorgeworfen, aber auch, dass sie sich auf
die Seite der Armenier geschlagen habe, dass sie Atatiirk und die tiirkische
Fahne nicht ehre, dass sie iberhaupt ein Feind des tiirkischen Staates sei, dass
sie die Jugend auf Abwege fiihre, sowie dass sie die Tiirken in Deutschland
von ihrem , Tirkentum* entfremden und zu Deutschen machen wolle. Der
Subtext all dieser Vorwiirfe implizierte, dass die Foderation Zielsetzungen
und Aktivitidten verkorpere, die gegen den tiirkischen Staat und die tiirkische
Nation gerichtet seien.

Separatismus!

Verschiedene dieser Themen sprach Ertug Karakulluk¢u in seiner Kolumne
vom 1. Dezember 2000 an. Zunichst wendet er sich dem Thema Atatiirk, bay-
rak (Nationalflagge) und foprak (Erde, Boden, d.h. Nationalterritorium) zu:

,Da ist zum Beispiel der Streit iiber Atatiirk, die Flagge und das Territorium, der
immer wieder auf die Agenda der alevitischen Gemeinschaft gesetzt wird. Wir wis-
sen, dass die alevitische Gemeinschaft mit der Flagge und dem Territorium kein
Problem hat. Die Fahne mit Mond und Stern ist die Flagge von uns allen, und die
Tirkei ist unser gemeinsames Vaterland. Aber wie sollen wir es verstehen, dass
wihrend dieses Kongresses [der alevitischen Foderation] es als negative Haltung
kommentiert wurde, dass Hiirriyet einmal gerechtfertigter Weise darauf hingewiesen
hat, dass die Flagge bei einem alevitischen Festival nicht gezeigt wurde? Wir wis-
sen, dass in den Hausern unserer alevitischen Landsleute die tiirkische Fahne und
Atatiirk nicht fehlen. Wir wissen, dass es in der alevitischen Gemeinschaft kein Pro-
blem mit Fahne und Territorium gibt.*'?

Diese Passage bezieht sich darauf, dass es sowohl in der Foderation als auch
in lokalen alevitischen Vereinen héufig Diskussionen dariiber gab, ob bei
Veranstaltungen oder tiberhaupt in den Vereinsrdumen tiirkische National-
symbole wie Portraits von Atatlirk und die tlirkische Nationalfahne aufge-

11 Die Vorwiirfe sind spéter vor Gericht entkriftet worden; Hiirriyet wurde dazu
\.{erurteilt, einen Widerruf zu veroffentlichen.
12 Ubersetzung aller Zitate durch den Autor.

170

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: ALEVITEN IN DEUTSCHLAND UND ,,HURRIYET

hingt werden sollten, wie es bei nicht-oppositionellen Organisationen tiirki-
scher Migranten allgemein tiblich ist. Vor allem Aleviten ,,linker” Herkunft
lehnten es ab, diese Symbole zu zeigen, wihrend kemalistisch eingestellte
Aleviten Fahne und Atatiirk forderten.'® Inzwischen hat sich in der Foderation
die Haltung durchgesetzt, dass Atatiirk und die tiirkische Fahne national-
politische Symbole seien, die im alevitischen Kontext nichts zu suchen haben,
da das Alevitentum zwischen verschiedenen Nationen keinen Unterschied
mache.'* Im Programm der AABF ist aber explizit festgehalten, dass damit
nicht diese Symbole an sich abgelehnt wiirden und dass mit der Haltung der
AABF keine anti-tiirkische Einstellung verbunden sei (AABF 1998: 12). In
der Folge eines Kulturfestivals der Foderation, das 1996 im Kolner Fufball-
stadion ohne Fahnen und Atatiirk stattgefunden hatte, hatte Hiirriyet schon
einmal in einer ldngeren Serie von Artikeln der Féderation eine anti-tiirkische
Haltung vorgeworfen.

Im obigen Zitat wird Hiirriyets rhetorische Strategie deutlich: Man greift
die Foderation, bzw. ihren Vorstand oder den Vorsitzenden Turgut Oker an,
vermittelt aber gleichzeitig das Bild, dass die kritisierte Haltung eben nur in
der Foderation zu finden sei, nicht aber in der ,,alevitischen Gemeinschaft*
insgesamt. Es wird impliziert, dass die Foderation nicht tatsdchlich die Alevi-
ten vertrete, dass im Gegenteil die ,,alevitische Gemeinschaft™ die Foderation
genauso kritisiere, wie Hiirriyet das tut. ,,Aleviten an sich“ sind also auch in
Deutschland gute tiirkische Patrioten — nur die AABF und ihr Vorstand sind es
nicht. Man muss dabei wissen, dass diese Passage und sédmtliche Artikel der
Kampagne fiir Aleviten in Deutschland geschrieben wurden (in der Tirkei-
ausgabe von Hiirriyet erschienen sie nicht), egal, ob sie einen tiirkischen Pass
besitzen oder einen deutschen. In den verschiedenen Artikeln der Kampagne
werden Aleviten in Deutschland stets als ,,yurttaglarimiz oder ,,vatandasia-
rimiz* bezeichnet, also etwa als ,,unsere Landsleute” oder ,,unsere Kompa-
trioten“. Wahrend alevitische Migranten in Deutschland damit fest in die tiir-
kische Nation eingeschlossen werden, wird die Féderation als Verein von Se-
paratisten dargestellt.

Dies wird im ndchsten Absatz des selben Textes deutlich, in dem die
(tempordre) Zusammenarbeit der Foderation mit dem kurdisch-alevitischen
Dachverband in Deutschland angesprochen wird, die damals noch ,,Foderation
der Aleviten Kurdistans* (Federasyon Elewiyen Kurdistani) hief. Karakul-
luke¢u schreibt: ,,Was bedeutet ,Foderation der Aleviten Kurdistans‘? Gibt es
ein Kurdistan in der Tiirkei? Betrachtet der Vorstand der Foderation eine sol-
che Entwicklung als legal?* Die AABF wurde aufgefordert, diese Fragen zu
beantworten. Und schlieBlich wurde noch ,,alevitische Identitdt selbst ange-

13 Dies geht so weit, dass einige alevitische dedes (Geistliche) sich weigern, den
alevitischen Ritus cem zu leiten, wenn Atatiirk und die Flagge nicht aufgehéngt
werden.

14 Interessanterweise werfen viele kemalistische Aleviten der Fdderation vor, sie
sei ,,politisch®. Mit ,politisch“ ist dann aber immer ,,links* und ,,oppositionell
gemeint. Fir die Kemalisten ist die tiirkische Fahne kein ,,politisches” Symbol.

171

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

sprochen: ,,Sie tun so, als gibe es eine separate alevitische Identitét innerhalb
der tiirkischen Nation. In dieser Hinsicht bestehen sie auf Identitét. Sie treiben
das Konzept der ,alevitischen Identitdt’ ins Extrem und sprechen aus dem
Bemiihen heraus, eine separate ethnische Gemeinschaft zu schaffen.'”

Die Alevitische Foderation wird kontinuierlich als Kollaborateur der Fein-
de der Tiirkei, vor allem der Kurden und der Armenier, dargestellt und ihr
wird damit vorgeworfen, die ,alevitische Gemeinschaft“ in eine falsche
Richtung zu lenken und sie von den nationalen Werten der Tiirkei entfremden
zu wollen. Insgesamt bestand die Kampagne gegen die AABF aus etwa 150
Texten, Kolumnen, Kommentaren und Leserbriefen. Einige der Vorwiirfe wa-
ren sehr schwerwiegend, manche Angriffe geradezu beleidigend. Dabei war
die Kampagne insgesamt ziemlich langweilig, denn stindig wurden dieselben
Vorwiirfe wiederholt. Und sie war offensichtlich unverhdltnismiBig, denn
kein anderes Thema genoss zur selben Zeit in den Seiten von Hiirriyet eine
auch nur anndhernd Zhnliche publizistische Aufmerksamkeit — nicht einmal
die Wirtschaftskrise in der Ttirkei.

Die Foderation ist keine méchtige und sehr groe Organisation, sie organi-
siert etwa 20.000 Aleviten in Deutschland. Warum hat die Europaausgabe von
Hiirriyet der Foderation dann so viel Aufmerksamkeit gewidmet? Manchmal
sah auch Hiirriyet die Notwendigkeit, diese Form der Berichterstattung zu be-
griinden. Es wurde dann argumentiert, dass Hiirriyet lediglich der journalisti-
schen Pflicht, die Leser zu informieren, nachkidme. Das ist allerdings nicht
sehr iiberzeugend, da ,,Information* nicht aus der dauernden Wiederholung
derselben Geschichten besteht. , Information® hitte auch erfordert, dall Hiir-
riyet den Lesern mitgeteilt hitte, wenn Vorwiirfe an die AABF vor Gericht
widerlegt wurden. Aber das geschah nie in auch nur annéhernd ausgewogener
Weise. Die Kampagne hat nur Sinn, wenn Hiirriyet die Foderation tatsdchlich
als Gefahr wahrgenommen hat, als Gefahr fiir die nationalen Interessen der
Tirkei. Warum?

Die ideologische Basis des tiirkischen Nationalstaats ist die Vorstellung
einer geeinten und homogenen Nation. Jeder Tiirke hat an erster Stelle teil an
dieser Nation und leitet von ihr seine grundlegendste Identitdt und Zugehorig-
keit ab. Er oder sie mag Kurdisch sprechen oder Alevit sein, aber das darf das
prinzipielles Tirkentum (#irkliik) nicht in Frage stellen. Keine andere Identifi-
zierung darf dieselbe oder gar grofere Bedeutung haben. Ein groBer Teil der
Geschichte der Republik Tiirkei kann als die Geschichte einer Identitétspolitik
geschrieben werden, in der der Staat mit seinen Institutionen alles unternahm,
um die Bedeutung der tiirkischen nationalen Identitit seinen Subjekten einzu-
priagen. Jeder Diskurs und jedes Handeln, das diesen absoluten Vorrang der
nationalen Identitdt stort, ist boliiciiliik — Separatismus. Die Gefahr des Sepa-
ratismus, der Abspaltung von Bevolkerungsgruppen, droht aber nicht nur im
Inland, etwa durch der Forderung nach einem unabhéngigen Kurdistan. Die
tiirkische Nation ist 14ngst nicht mehr auf das nationale Territorium der Tiirkei

15 Hiirriyet, 1. Dezember 2000.

172

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: ALEVITEN IN DEUTSCHLAND UND ,,HURRIYET

beschriankt, da in Folge der Auswanderung zahlreiche Tiirken in anderen
Staaten leben. Der Vorrang der nationalen Identitdt ist durch Auswanderung
nicht gefdhrdet, solange die Migranten sich als Emigranten begreifen, d. h.,
solange die Tiirkei ihr zentraler Bezugspunkt bleibt. Dieser zentrale Bezug zur
Tirkei war in den ersten Jahren der Auswanderung unproblematisch, war die
Migration doch auch von den Migranten selbst ebenso wie von den Migrati-
onsldndern als tempordre Phase angesehen worden, die durch die Riickkehr in
die Tiirkei beendet werden wiirde. Aber diese fraglose Voraussetzung der
Ttirkeiorientierung und der zukiinftigen Riickkehr gilt, wie wir wissen, fiir die
meisten Migranten inzwischen nicht mehr.

Von der Priamisse der Riickkehr ging zum Beispiel der muttersprachliche
Ergénzungsunterricht aus, fiir den der tiirkische Staat Lehrer an deutsche
Schulen entsandte. Spiter wurde eine Auslandsorganisation der tiirkischen
Religionsbehorde gegriindet, die in Deutschland die spezifisch national-
tiirkische Version des Islam foérdern sollte. Die Sprache im Tiirkischunterricht
war nicht einfach ein Mittel zur Kommunikation, das die Schiiler erwerben
sollten, sondern sie war Ausweis der Zugehérigkeit zu einer Nation.'® Nicht
umsonst begannen viele tiirkische Lehrer den Unterricht mit der tiirkischen
Nationalhymne oder mit dem Satz Atatiirks: ,,Wie gliicklich sind die, die von
sich sagen konnen, ,ich bin Tirke.

Ein Bericht der (staatlichen) Religionsbehorde stellt fest:

,,Die Zahl der Angestellten unserer Behorde, die in diesen Landern [der Emigration]
arbeiten, wichst von Tag zu Tag. Sie leisten religidse, soziale und kulturelle Dienste
fiir unsere Birger und ihre Kinder. Auf diese Weise werden unsere Menschen, die in
diesen Landern leben, dabei unterstiitzt, sich nicht zu assimilieren und ihre wahre
Identitdt und Kultur zu bewahren® (zitiert nach Shankland 1999: 31).

Im Sprachunterricht, in religiosen Auslandinstitutionen und in Teilen der tiir-
kischen Presse wird somit ein exterritorialer Nationaldiskurs gepflegt, an dem
sich die AABF jedoch nicht beteiligt. Sie tritt fiir politischen Wandel in der
Tirkei ein und meint damit nicht nur Gleichberechtigung der Aleviten son-
dern Demokratisierung iiberhaupt. AuBerdem will sie die Bewahrung aleviti-
scher Identitét in Deutschland fordern — aber diese Identitét wird nicht als #ir-
kische ldentitit verstanden. Dies driickte der Vorsitzende einer alevitische
Genossenschaft, der frither auch Vorstandsmitglied der Foderation war, bei
der Delegiertenversammlung im November 2000 aus, als er sagte: ,,Es wird
versucht, das Alevitentum in einer tiirkisch-alevitischen Synthese zu ersticken.
Wir miissen eine Kultur der Freiheit im Alevitentum schaffen.«!”

Die Foderation begreift das Alevitentum als eine transstaatliche Zugeho-
rigkeit und betont hiufig, dass Aleviten nicht nur in der Tiirkei leben, sondern

16 Die ideologische Aufladung der tiirkischen Sprache im tiirkischen National-
diskurs zeigte sich besonders deutlich im Versuch, die tiirkische Sprache, analog
zur Tiirk tarih tesi, zur ,,Ursprache zu erkldren (vgl. Lewis 1984).

17 Zitiert in Ozgiir Politika, 27. November 2000.

173

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

auch in Landern wie Albanien, Bulgarien, und nun vor allem auch in
Deutschland. Aus diesem Blickwinkel hat das Alevitentum nichts mit einer
spezifischen nationalen Identitdt zu tun. Daher engagiert sich die Foderation —
im Unterschied zu manchen anderen Organisationen von Migranten aus der
Tirkei in Deutschland — auch nicht darin, die #irkische Identitit der Migran-
ten zu ,,bewahren®. Die Weigerung, die tiirkische Fahne oder Bilder von Ata-
tiirk aufzuhéngen, spricht fiir sich. Die Foderation stellt das Alevitentum stets
als ein sehr offenes, tolerantes und modernes Ideensystem dar, das an univer-
sellen Werten orientiert ist und willens ist, verschiedene positive Einfliisse aus
anderen Quellen zu integrieren. Manchmal wird sogar gesagt, dass als Folge
der Integration von Aleviten in die Staaten Westeuropas aus dem anatolischen
Alevitentum ein européisches Alevitentum entstehe.

Diese Haltung driickt sich in zahlreichen sozialen und politischen Aktivi-
titen der Foderation in Deutschland aus. So unterstiitzt die Foderation die
Einbiirgerung der Migranten in Deutschland und fithrte mit Férderung des
Bundesministeriums des Inneren ein Staatsbiirgerschaftsprojekt durch, das
uiber die rechtlichen Moglichkeiten und Bedingungen der Einbiirgerung in-
formierte. Zwar wurden Aleviten in Deutschland nicht direkt zur Einbiirge-
rung aufgefordert, aber die Option der Einbiirgerung wurde eindeutig mit gro-
Ber Sympathie bedacht. Uberhaupt betont die Foderation, dass sie sich nicht
als ,,Auslénderorganisation versteht. Sie fordert ihre Mitglieder auf, sich in
der deutschen Gesellschaft zu engagieren und zugehorig zu fithlen. Dabei
wird auch immer wieder herausgestellt, dass aufgrund der vom Alevitentum
vorgegebenen Werte Aleviten keine Integrationsschwierigkeiten hitten und
der deutschen Gesellschaft sehr gut kompatibel seien. Die Foderation verlangt
die Einfithrung von alevitischem Religionsunterricht in deutschen Schulen
und hat im Unterschied zu manchen Konzepten des islamischen Religionsun-
terrichts von Anfang an betont, dass dieser Unterricht auf Deutsch durchge-
fithrt werden soll.

Transnationale Identititspolitik

Man kann die Politik der alevitischen Foderation in der Tat als Subversion der
Idee einer geeinten, homogenen und klar abgegrenzten tiirkischen Nation be-
greifen. Das Tiirkentum wird nicht als die Zugehdrigkeit verstanden, die vor
allem anderen steht. Obwohl sich die AABF nicht als #irkische Organisation
versteht, bezieht sich doch ein wichtiger Teil ihrer Arbeit auf die Turkei. An-
statt dabei aber die ,,nationalen Interessen der Tiirkei® vertreten, benutzt die
Foderation ihre Position in Deutschland und Europa, um Lobbyarbeit fiir
Wandel in der Tiirkei und damit eine Art transnationale Identitétspolitik in
Bezug auf die Tiirkei zu betreiben.'® Gerade die Europiische Union ist fiir die
Tiirkei eine hochst ambivalente Angelegenheit. Einerseits wird die Aufnahme

18 Vgl. Sokefeld 2003: 1511f.
174

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: ALEVITEN IN DEUTSCHLAND UND ,,HURRIYET

in die EU gefordert, andererseits wurden Forderungen der EU nach Veridnde-
rungen in der Tiirkei als Voraussetzungen fiir den Beitritt hdufig als Einmi-
schung in die inneren Angelegenheiten zuriickgewiesen. Die alevitische Fode-
ration in Deutschland hat sich dafiir eingesetzt, dass die EU dabei auch eine
Verdnderung der rechtlichen Situation der Aleviten in der Tiirkei einfordert.
Der EU-Bericht aus dem Jahr 2000 zu den Beitrittsvorbereitungen der Tiirkei
sagt:

,Die offizielle Haltung gegeniiber den Aleviten scheint unverdndert. Klagen der
Aleviten betreffen vor allem den obligatorischen Religionsunterricht in den Schulen
und Schulbiicher, welche die alevitische Identitdt nicht berticksichtigen, sowie die
Tatsache, dass es finanzielle Unterstiitzung lediglich fiir den Bau sunnitischer Mo-
scheen und religioser Stiftungen gibt* (Europdische Kommission 2000: 18).

Die alevitische Foderation beflirwortet den EU-Beitritt der Tirkei, verlangt
jedoch, dass die Tiirkei dazu weitere Reformen durchfithren muss. Fiir diese
Position setzt sich die Foderation auch gegentiber der Regierung in Berlin ein.
Hiirriyet wirft der Foderation vor, mit ihrem transnationalen politischen En-
gagement fiir die Demokratisierung in der Tiirkei und vor allem fiir die
Gleichberechtigung der Aleviten gegen die Interessen der Tiirkei zu verstofen
(die z.B. in der bedingungslosen Aufnahme der Tiirkei in die EU bestehen
wiirden) und sich zum willigen Diener des Auslands zu machen. Karakulluk¢u
schrieb:

»Sie [der Vorstand der AABF] vereinen sich mit der [deutschen] Regierung, als
hétten sie das gesamte alevitische Potential hinter sich, und sie vermitteln den Ein-
druck als konne dieser oder jener Vorteil dadurch erreicht werden. Aber ist es rich-
tig, die alevitische Gemeinschaft, ohne sie zu fragen, auf diese Weise zum Material
politischer und wirtschaftlicher Kalkulation gemﬁB der Wiinsche Berlins zu machen,
sogar auf Kosten der Interessen der Tiirkei?"

Im Beitrag eines Lesers, der als Alevit identifiziert wurde, stand zu lesen, dass
politische Kreise in Deutschland eine Kampagne gegen tiirkische Werte
durchfiihrten und

,-..einen Islam [erfinden], der dem Westen passt. Neue Identititen wie ein deutsches
Alevitentum werden erfunden. (...) Sie suchen nach Leuten, die einen Separatismus
betreiben, der vom Westen gefordert wird. (...) Das anatolische Mosaik soll aufge-
brochen werden, indem Organisationen auf der Grundlage aller moglichen Arten
von ethnischen, religiosen und kulturellen Differenzen gefordert werden. Die Orga-
nisationen, die auf dieser Basis gegriindet werden, werden vom Westen benutzt, um
den Pfad der Entwicklung zu blockieren, der vom Nationalstaat unseres Geburtslan-
des gewdhlt wurde, und um es zu spalten. Wenn man das Ziel von all dem wissen
mdochte, gentigt es, sich um unser Land herum umzuschauen: Der Plan, Jugoslawien
zu teilen, steht vor unseren Augen.“?

19 Hiirriyet, 5. Dezember 2000.
20 Hiirriyet, 16. Januar 2001.

175

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Der Leserbrief warf der Foderation weiter vor, von der Bundesregierung Geld
fiir das Staatsbiirgerschaftsprojekt genommen zu haben, um die Aleviten von
,Hihrem Land“ — damit ist die Tiirkei gemeint — zu trennen und eine européi-
sche Identitt fiir sie bereitzustellen. Zusammengefasst werden die Vorwirfe,
gegen die Interessen der Tirkei zu arbeiten, in einer weiteren Kolumne von
Karakulluk¢u. Er fragt dort rhetorisch:

»,Wenn man die alevitische Gemeinschaft den Staaten Europas zum Geschenk
macht, auf der Website der AABF scheuf3liche Vélkermord-Anschuldigungen verof-
fentlicht und den Kurdistan-Phantasten in die Arme fillt, wessen Interessen vertritt
man dann?**!

Assimilation und Separatismus

Hiirriyet beschuldigte die Foderation, sowohl Separatismus in der Tiirkei als
auch Assimilation in Deutschland zu unterstiitzen. Beide Vorwiirfe sind auf
der Basis des tiirkischen Nationsverstindnisses in der Tat zwei Seiten dersel-
ben Medaille. Denn Assimilation bedeutet, dass die zentralen Werte des ,, Tiir-
kentums* und der Zugehorigkeit zur tiirkischen Nation aufgegeben werden,
und dass damit Teile der Bevolkerung der tiirkischen Nation verloren gehen.
Im essentialistischen Nationsverstindnis des tiirkischen Diskurses ist das ei-
gentlich gar nicht moglich. Wer ein Tiirke ist, der bleibt auch ein Tiirke, Ver-
anderungen sind nicht vorgesehen. Es braucht schon ,,Verfiihrer”, welche die
Migranten auf Abwege bringen und sie bewusst von der Tiirkei ,,entfremden,
damit , tiirkische* Migranten sich von ,,ihrer” Nation abwenden. Die Rolle ei-
nes solchen Verfiihrers weist Hiirriyet der alevitischen Foderation in Deutsch-
land zu. Damit steht die Zeitung nicht allein. Im Sommer 2001 warf Abdiil
Kadir Sezgin, ein ehemaliger hoher Beamter der Religionsbehdrde, dem
transnationalen alevitischen Dachverband ,,Alevi-Bektasi Kuruluslart Birligi®,
dem auch die AABF angehort, vor, einen eigenen Staat ,,Alevistan* griinden
zu wollen.” Er bezeichnete die Aleviten als ,,die zweitgroBte separatistische
Gefahr nach der PKK*“.*

Nun wire es falsch, die Angelegenheit so darzustellen, als sei der gesamte
politische oder mediale Diskurs in der Tiirkei von derartigen Vorstellungen
gepragt. Als der Separatismus-Vorwurf gegeniiber den Aleviten erhoben wur-
de, da wurde auch vielfiltiger Widerspruch geduflert. Im Sommer 2001 wurde
sogar Ertug Karakullukcu als Herausgeber der Hiirriyet-Europaausgabe ab-
gelost. Aber die Tatsache bleibt bestehen, dass solche Vorwiirfe in der Tiirkei

21 Hiirriyet, 21. Dezember 2000. Die ,scheulllichen Vo&lkermord-Anschuldi-
gungen beziehen sich auf eine Internetseite zum Volkermord an den Arme-
niern, die ein Link zur Homepage der AABF beinhaltetete und daher von
Hiirriyet als Website der AABF identifiziert wurde. Tatsdchlich handelte es sich
aber nicht um eine Seite der alevitischen Foderation.

22 Cumhuriyet, 20. August 2001.

23 Milliyet, 21. August 2001.

176

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: ALEVITEN IN DEUTSCHLAND UND ,,HURRIYET

Resonanz finden, und zwar nicht nur in der Presse. So war der Separatismus-
Vorwurf Gegenstand eines Prozesses in Ankara, in dem die Alevi-Bektasi Ku-
ruluglart Birligi im Herbst 2001 mit eben der Anschuldigung, Separatismus zu
betreiben, verboten worden war.?*

Der Separatismus-Vorwurf an die Foderation der Alevitengemeinden, wie
er in Hiirriyet geduBBert wurde, fixiert die Zugehorigkeit der ,,alevitischen Ge-
meinschaft® zur tiirkischen Nation. Denn Hiirriyet konstruierte ja gerade einen
Gegensatz zwischen der Foderation und den Mitgliedern ihres Vorstandes auf
der einen sowie ,,der alevitischen Gemeinschaft™ auf der anderen Seite. Nur
die Vorstandsmitglieder der Foderation sind Hiirriyet zufolge Separatisten und
Feinde der Tirkei. Mit dieser Haltung vertreten sie ,,die alevitische Gemein-
schaft” ja gerade nicht. Die alevitische Gemeinschaft steht demnach im Ge-
gensatz zur Foderation: Sie ist unverbriichlicher Teil der tiirkischen Nation.
Welche Haltung der alevitischen Einwanderer in Deutschland von Hiirriyet
gewlinscht ist, ist in einer Kolumne vom 9. Dezember 2000 zu lesen. Kara-
kullukg¢u schrieb dort:

»Einer unserer geschitzten alevitischen Leser, der gestern Mittag anrief, sagte: , Wir
sind im Ausland, aber die Heimat ist in unserem Inneren. Welch ein schénes Wort.
(...) Er fugte hinzu: ,Wir haben niemals, nicht einmal in der Zeit der Massaker, daran
gedacht, unser Vaterland und unsere Nation zu verraten.® Natiirlich war es so. Wer
kann sich fiir die alevitische Gemeinschaft etwas anderes vorstellen? Wer kann auch
nur ein Koérnchen Zweifel daran empfinden, dass unsere Menschen alevitischen
Glaubens den grundsitzlichen Prinzipien der tiirkischen Republik, Atatiirk und den
Ideen Atatiirks, dem Laizismus, der nationalen Einheit und dem Gefiihl von Briider-
lichkeit verbunden sind? So etwas gibt es nicht. So ist es nicht und so soll es nicht
sein.*

Parallele Nationskonzepte und das Paradigma
kultureller Differenz

Aus deutscher Perspektive mag die Anschuldigung an die alevitische Fodera-
tion, Separatismus zu betreiben, alevitische Migranten in Deutschland der tiir-
kischen Nation zu entfremden, sie zu Deutschen machen zu wollen, und sich
bei all dem als Handlanger der Bundesregierung zu betétigen, absurd erschei-
nen. Aber es ist aufschlussreich, die Parallelitit von Nationsvorstellungen in
Deutschland und in der Tiirkei in den Blick zu nehmen. Gemeinsam ist beiden
Vorstellungen ein essentialistisches Konzept von nationaler Zugehorigkeit
und Identitdt. In beiden Féllen wird die Zugehorigkeit als etwas durch Geburt
und Abstammung Gegebenes betrachtet: Man ist Deutscher oder Tiirke — iiber
Generationen hinweg, auch wenn man nicht im Territorium des jeweiligen
Staates gelebt hat — und man kann es eigentlich auch nicht aufthéren zu sein.

24 Im Oktober 2002 wurde das Verbot vom Kassationsgerichtshof in Ankara
aufgehoben — allerdings war mit drei zu zwei Stimmen die Mehrheit fir die
Aufhebung des Verbots im fiinfkopfigen Richtergremium sehr knapp.

177

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Ambivalenzen, Zwischenstadien, Hybriditdt oder mehrfache Zugehorigkeit
(man denke an die Staatsbiirgerschaftsdebatte in Deutschland) sind nicht vor-
gesehen. Hatte das tiirkische Nationsverstdndnis urspriinglich ein gewisses
Element eines partizipatorischen Nationskonzeptes — denn Tirke ist jeder, der
Biirger der Tiirkei ist — so kamen im Bemiihen, eine homogene Nation zu
schaffen, ethnische Elemente und besonders die Sprache hinzu.”> Heute reicht
es eben doch nicht allein aus, tiirkischer Staatsbiirger zu sein. Man muss sich
auch zur tlirkischen Kultur und Sprache bekennen.

Die Parallelitit der Nationsvorstellungen hat eine Komplementaritét ihrer
Wirkung auf Einwanderer aus der Tiirkei in Deutschland zur Folge. Aus der
Perspektive des deutschen dominanten Diskurses bleiben eingewanderte Tiir-
ken einfach Tiirken, Auslédnder, Fremde. Die Moglichkeit, deutsch zu werden,
ist vom Konzept her nicht vorgesehen, mogen individuelle Integrationslei-
stungen auch noch so groB sein. Die kulturelle Differenz zwischen Tiirken und
Deutschen bleibt danach bestehen, die Einwanderer bleiben aus dem Kon-
strukt des ,,deutschen Volkes* dauerhaft ausgeschlossen.”® Gleiches gilt um-
gekehrt fur die Perspektive aus dem dominanten Nationaldiskurs der Tiirkei:
Hier bleiben die Einwanderer in der tlirkischen Nation eingeschlossen, sie
diirfen und konnen diese Nation nicht verlassen. Am Paradigma kultureller
Differenz wird also sowohl vom Einwanderungsland, das keins sein will, als
auch vom Herkunftsland, das nicht dauerhaft verlassen sein will, festgehalten.
Die EinschlieBung des einen Nationaldiskurses doppelt die AusschlieBung des
anderen. Was dabei auf der Strecke bleibt, ist die Moglichkeit fiir Migranten,
sowohl im Einwanderungsland als gleichberechtigte Biirger zu leben, als auch
eine von ihnen selbst gewéhlten Form der Zugehorigkeit zum Herkunftsland
zu praktizieren.

25 Zum Nationskonzept in der Tiirkei siche Rumpf 1992. In den ersten Jahren der
Republik wurde die Existenz einer kulturell eigenstindigen Gruppe der Kurden
in der Tiirkei nicht geleugnet — die Kurden galten damals als Kurden als Biirger
der tiirkischen Republik. Dies dnderte sich jedoch mit den ersten kurdischen
Aufstinden: Sie wurden von der Regierung mit der Negation kurdischer Eigen-
standigkeit und dem Zwang zur Assimilation beantwortet.

26 Es bleibt abzuwarten, wie sich das neue Staatsangehdorigkeitsrecht, das Einbiir-
gerung erleichtert und unter bestimmten Umstdnden in Deutschland geborenen
Kindern auslandischer Eltern die deutsche Staatsbiirgerschaft verleiht, auf dieses
géngige Vorstellung auswirken wird.

178

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

SOKEFELD: ALEVITEN IN DEUTSCHLAND UND ,,HURRIYET

Zitierte Literatur

AABF (1998). Avrupa Alevi Birlikleri Federasyonu Programi. Koln.

Anderson, Benedict (1983): Imagined Communities, London: Verso.

Anderson, Benedict (1998): ,,Long-Distance Nationalism®“, In: ders., The
Spectre of Comparison, London: Verso, S. 58-74.

Appadurai, Arjun (1989): ,,Disjuncture and Difference in the Global Cultural
Economy*, in: Public Culture 2: S. 1-24.

Brubaker, Rogers (1992): Citizenship and Nationhood in France and Ger-
many, Cambridge, Mass.: Harvard University Press.

Ceyhun, Ozan (Hg.) (1999): Die tiirkischen Medien und die dffentliche Si-
cherheit in Europa. Die Griinen im Européischen Parlament (Broschiire).

Cryns, Manfred/Ozkan, Ayse/Wedel, Heidi/Yarar-Zarif, Ferah (1991): Zum
Integrationspotential der tiirkischen Tagespresse in der Bundesrepublik,
Opladen: Leske und Budrich.

Dressler, Markus (1999): Die civil religion der Tiirkei. Kemalistische und ale-
vitische Atatiirk-Rezeptionen im Vergleich, Wiirzburg: Ergon.

Dressler, Marcus (2002): Die Alevitische Religion. Traditionslinien und Neu-
bestimmung, Wirzburg: Ergon.

Heinemann, Lars/Kamcili, Fuat (2000): ,,Unterhaltung, Absatzmirkte und die
Vermittlung von Heimat. Die Rolle der Massenmedien in deutsch-
tiirkischen Rdumen®, in: Thomas Faist (Hg.), Transstaatliche Rdume: Po-
litik, Wirtschaft und Kultur in und zwischen Deutschland und der Tiirkeli,
Bielefeld: transcript, S. 113-153.

Karacabey, Makfi (1996): Tiirkische Tageszeitungen in der BRD. Rolle, Ein-
fluf, Funktionen, Dissertation, Universitdt Frankfurt/Main.

Kehl-Bodrogi, Krisztina (1988): Die Kizilbas/Aleviten. Untersuchungen iiber
eine esoterische Glaubensgemeinschaft in Anatolien, Berlin: Klaus
Schwarz Verlag.

Lewis, G. L. (1984): ,,Atatlirk’s Language Reform ans an Aspect of the Mo-
dernization in the Republic of Turkey®, in: Jacob Landau (Hg.): Atatiirk
and the Modernization of Turkey, Boulder: Westview Press, S. 195-213.

Rumpf, Christian (1992 ): ,,Das Nationalismusprinzip in der tlirkischen Ver-
fassung®, in: Verfassung und Recht in Ubersee 25, S. 407- 445,

Schiiler, Harald (1998): Die tiirkischen Parteien und ihre Mitglieder, Ham-
burg: Deutsches Orient Institut.

Shankland, David (1999): Islam and Society in Turkey, Huntingdon, Eothen
Press.

Sokefeld, Martin (2003): ,,Alevis in Germany and the Politics of Recogniti-
on“, in: New Perspectives on Turkey 28-29. S. 133-161.

Sokefeld, Martin/Schwalgin, Susanne (2000): Institutions and their Agents in
Diaspora. Transnational Communities Working Paper Series, WPTC-2K-
11. Verfiigbar im Internet: http://www.transcomm.ox.ac.uk

White, Paul J./Joost Jongerden (Hg.): Turkey’s Alevi Enigma: A Comprehen-
sive Overview, Leiden, Brill.

179

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

Wimmer, Andreas (2002): Nationalist Exclusion and Ethnic Conflict: Sha-
dows of Modernity, Cambridge: Cambridge University Press.

Yorik, Zafer F. (1997): ,,Turkish Identity from Genesis to the Day of Judge-
ment®, in: Kathryn Dean (Hg.), Politics and the Ends of Identity, Al-
dershot: Ashgate, S.103-134.

Zitierte Tageszeitungen:
Cumbhuriyet

die tageszeitung
Hirriyet

Milliyet

Ozgiir Politika

180

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE AUTORINNEN UND AUTOREN

Patricia Baquero Torres hat an der Universidad Javeriana von Bogota Philo-
sophie und an der Universitét Tiibingen Erziehungswissenschaft und Philoso-
phie studiert. Zur Zeit ist sie Doktorandin an der Arbeitsstelle fiir Interkultu-
relle Bildung der Universitit Hamburg. Lehr- und Forschungsgebiete: Migra-
tion und Geschlechterforschung. Publikationen zum Bildungswesen in Latein-
amerika.

Fatima El-Tayeb, Historikerin aus Hamburg, ist zur Zeit Assistant Professor
fiir African American Film and Literature an der Uiversity of California, San
Diego. Zur afro-deutschen Geschichte hat sie ,,Schwarze Deutsche. ,Rasse*
und nationale Identitdt 1890 — 1933 (Frankfurt: Campus 2001) veroffentlicht
und daneben zahlreiche Artikel zur Interaktion von race, gender, und Sexua-
litdt publiziert. Zur Zeit arbeitet sie an einem Buch tiber Ethnizitit und Popu-
larkultur in der Bundesrepublik. Ausserdem ist sie Ko-Autorin des Spielfilms
»Alles wird gut (mit Angelina Maccarone).

Umut Erel ist Research Fellow am Working Lives Research Institute, London
Metropolitan University, UK. Sie hat tiber Subjektivitaect und Handlungsfa-
higkeit in den Lebensgeschichten qualifizierter Migrantinnen aus der Tiirkei
in Britannien und Deutschland promoviert. Thre Forschungsinteressen sind
Intersektionalitidt von Geschlecht, Ethnizitdt, Klasse und Migration, Biirger-
rechte, Kulturtheorien. Zu diesen Themen hat sie zahlreiche Veroffentlichun-
gen vorgelegt.

Christine K6hl hat an der Universitdt Heidelberg Ethnologie und Erziehungs-
wissenschaften studiert. Zur Zeit arbeitet sie im Gesundheitsamt des Rhein-
Neckar-Kreises im Fachbereich Interkulturelle Gesundheitsforderung.

Tilman Lanz ist Doktorand am Department of Anthropology der University of
Massachusetts, Amherst (USA). Seine Dissertation ist der Produktion von
Subjektivitdt unter tiirkischen Immigranten in der Region Schwaben gewidmet
und beleuchtet insbesondere das Zusammenspiel von regionalen, nationalen

181

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

JENSEITS DES PARADIGMAS KULTURELLER DIFFERENZ

und transnationalen Aspekten bei der Produktion der Subjektivitit von Immi-
granten im Kontext des Europdischen Einigungsprozesses. Aulerdem bereitet
er derzeit Publikationen zur Genealogie des franzosischen Poststrukturalismus
und der franzgsischen Psychoanalyse sowie der Geschichte der Kulturanthro-
pologie und der deutschen Ethnologie vor.

Martin Sokefeld hat in Koéln Ethnologie, Philosophie und Spanisch studiert
und nach einer Feldforschung im nordpakistanischen Hochgebirge an der
Universitét Tiibingen promoviert. Gegenwirtig ist er wissenschaftlicher Assi-
stent am Institut fir Ethnologie der Universitdt Hamburg und arbeitet an einer
Habilitationsschrift iiber alevitische Identitétspolitik in Deutschland. Zu sei-
nen Arbeitschwerpunkten gehoren Identitits- und Kulturkonzepte, Politik,
Migration, Islam. Zahlreiche Publikationen zu diesen Themen.

Levent Soysal leitet das Institut fiir Radio, Fernsehen und Kino der Kadir Has
University, Istanbul. Von 2001 bis 2003 war er Post-Doctoral Fellow des
,Berlin Program for Advanced German and European Studies‘ der Freien
Universitét Berlin, zuvor war er Assistant Professor der New York University.
1999 hat er an der Harvard University mit einer Arbeit iiber junge Migranten
in Berlin promoviert. Zu seinen Forschungsinteressen gehoren Identitdt und
die ,Politics of Performance* in Bezug auf Einwanderer in Europa. Seine For-
schungen zu Berlin fiihrt er fort.

Nikola Tietze hat Politikwissenschaft studiert und mit einer Studie tiber indi-
viduelle Formen muslimischer Religiositét an der Universitit Marburg und an
der Ecole des Hautes Etudes en Sciences Sociales in Paris promoviert. Zur
Zeit ist sie wissenschaftliche Mitarbeiterin am Hamburger Institut fiir Sozial-
forschung und arbeitet an einem Forschungsprojekt, das die Bildung von Im-
migrantengemeinschaften in Frankreich und Deutschland vergleicht.

182

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Titel dieser Reihe:

Mark Terkessidis

Die Banalitdt des Rassismus
Migranten zweiter Generation
entwickeln eine neue
Perspektive

Oktober 2004, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 25,80 €,

ISBN: 3-89942-263-5

Klaus E. Miiller,

Ute Ritz-Miiller (Hg.)
Des Widerspenstigen
Zahmung

Sinnwelten pramoderner
Gesellschaften

Oktober 2004, ca. 180 Seiten,
kart., ca. 21,80 €,

ISBN: 3-89942-134-5

Christian Berndt
Globalisierungs-Grenzen
Modernisierungstraume und
Lebenswirklichkeiten in
Nordmexiko

Oktober 2004, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 28,00 €,
ISBN: 3-89942-236-8

Heiner Bielefeldt,

Jorg Liier (Hg.)

Rechte nationaler
Minderheiten

Ethische Begriindung,
rechtliche Verankerung und
historische Erfahrung
Oktober 2004, ca. 200 Seiten,
kart., ca. 23,00 €,

ISBN: 3-89942-241-4

Martin Sokefeld (Hg.)
Jenseits des Paradigmas
kultureller Differenz

Neue Perspektiven auf
Einwanderer aus der Tiirkei
Oktober 2004, ca. 190 Seiten,
kart., ca. 24,80 €,

ISBN: 3-89942-229-5

Doris Weidemann
Interkulturelles Lernen
Erfahrungen mit dem
chinesischen 'Gesicht’:
Deutsche in Taiwan
Oktober 2004, ca. 350 Seiten,
kart., ca. 28,00 €,

ISBN: 3-89942-264-3

Susanne Schwalgin

"Wir werden niemals
vergessen!"

Trauma, Erinnerung und
Identitdt in der armenischen
Diaspora

Griechenlands

September 2004, ca. 250 Seiten,
kart., ca. 27,00 €,

ISBN: 3-89942-228-7

Katharina Lange
Authentische Wissenschaft?
Arabische Ethnologie und
Indigenisierung

August 2004, ca. 350 Seiten,

kart., ca. 35,00 €,

ISBN: 3-89942-217-1

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:
www.transcript-verlag.de

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Die Titel dieser Reihe:

Robert Piitz
Transkulturalitit als Praxis
Unternehmer tiirkischer
Herkunft in Berlin

August 2004, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 27,80 €,
ISBN: 3-89942-221-X

Robert Frank

Globalisierung »alternativer«
Medizin

Homoopathie und Ayurveda in
Deutschland und Indien

Mai 2004, 310 Seiten,

kart., 28,80 €,
ISBN: 3-89942-222-8

Andrea Lauser

»Ein guter Mann ist harte
Arbeit«

Eine ethnographische Studie zu
philippinischen Heiratsmigran-
tinnen

April 2004, 340 Seiten,

kart., 28,80 €,

ISBN: 3-89942-218-X

Irina Yurkova

Der Alltag der
Transformation
Kleinunternehmerinnen in
Usbekistan

Miérz 2004, 212 Seiten,

kart., 25,80 €,
ISBN: 3-89942-219-8

Helmut Ko6nig,

Manfred Sicking (Hg.)
Der Irak-Krieg und die
Zukunft Europas
Februar 2004, 194 Seiten,
kart., 21,80 €,

ISBN: 3-89942-209-0

Wilhelm Hofmeister,

H.C.F. Mansilla (Hg.)

Die Entzauberung des
kritischen Geistes
Intellektuelle und Politik in
Lateinamerika

Februar 2004, 240 Seiten,

kart., 23,80 €,

ISBN: 3-89942-220-1

Markus Kaiser (Hg.)

Auf der Suche nach Eurasien
Politik, Religion und
Alltagskultur zwischen
Russland und Europa

2003, 398 Seiten,

kart., 25,80 €,

ISBN: 3-89942-131-0

Leseproben und weitere Informationen finden Sie unter:

www.transcript-verlag.de

https://dokorg/10:14361/9783839402290 - am 14.02.2026, 19:02:04, https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access -



https://doi.org/10.14361/9783839402290
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

	Cover Jenseits des Paradigmas kultureller Differenz
	Inhalt
	Danksagungen
	Das Paradigma kultureller Differenz: Zur Forschung und Diskussion über Migranten aus der Türkei in Deutschland
	Paradigmen kultureller Differenz und Hybridität
	Geschlecht und Kultur im erziehungswissenschaftlichen Migrationsdiskurs am Beispiel der Interkulturellen Pädagogik und Sozialpädagogik
	Postkoloniale Subjekte: Moderne und Tradition unter anatolischen Schwaben
	Kanak Attak! HipHop und (Anti-)Identitätsmodelle der „Zweiten Generation“
	Interkulturelle Kulturarbeit
	Muslimische Selbstbeschreibungen unter jungen Männern: Differenzkonstruktionen und die Forderung nach Respekt
	Diversität der Erfahrung, Erfahrung von Diversität: Jugendkultur türkischer Migranten in Berlin
	Über die Schwierigkeit, dem türkischen Nationaldiskurs zu entkommen: Aleviten in Deutschland und „Hürriyet“
	Die Autorinnen und Autoren

