
Zwischen Sammeln und Präsentieren

Michael Matthes

Wenn Wolfgang Klafki mit Didaktik das »Was« umschreibt, das es in Hinblick 
auf seinen Bildungsgehalt für die Erziehung der »der pädagogischen Hilfe Be-
dürftigen« zu vermitteln gilt, so verlangt Didaktik im Museum, nach der Sinn-
fälligkeit der gezeigten Dinge für ihre Betrachter zu fragen. Die Fragen könn-
ten sich an den fünf Grundfragen orientieren, die Klafki einst an die Inhalte 
des Schulunterrichts gestellt hat (hier etwas verkürzt wiedergegeben):

1. Welcher allgemeine Sinn- oder Sachzusammenhang erschließt den Inhalt?
2. Welche Erfahrungen, Erkenntnisse, Fähigkeiten oder Fertigkeiten sind mit 

ihm verbunden?
3. Worin liegt seine Bedeutung für die Zukunft?
4. Welche Struktur liegt ihm zu Grunde?
5. Welche besonderen Fälle, Phänomene, Situationen, Versuche, Personen, 

Ereignisse, Formelemente sind interessant, fragwürdig, zugänglich, be-
greiflich, anschaulich?1

Doch ist das Museum keine Schule, seine Gegenstände und Themen sind 
an keine Lehrpläne gebunden. Die notwendig fragmentarischen Darstellun-
gen verlangen von seinen Besuchern, immer auch eigene Vorstellungen und 
Kenntnisse mit einzubringen. Zwischen dem eher abstrakten Wissen, das in 
der Schule vermittelt wird, und dem konkreten Wissen, das zum Erkennen der 
Objekte im Museum notwendig ist, besteht eine Kluft. Umso entscheidender 
sind alle Maßnahmen, die Beziehungen zwischen Museumsnutzer und Ex-
ponaten herstellen. Die Eindrücke vom Vorgestellten sind dabei ebenso Aus-
gangspunkte für den im Museum stattfindenden Bildungsprozess wie das Vor-
gestellte selbst. Entsprechend müssen die obigen Fragen hier umformuliert 
werden:

1 | Vgl. W. Klafki: »C. Die Didaktische Analyse«, in: ders.: Studien zur Bildungstheorie 

und Didaktik, S. 135-143.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes50

1. Welche Bedeutung kann der aus der Vergangenheit überlieferte und in der 
Gegenwart gezeigte Gegenstand für seinen Betrachter haben?

2. In welchen Beziehungen steht der Gegenstand zu den Erfahrungen und 
Kenntnissen seiner Betrachter?

3. Welche Relevanz hat der Gegenstand für die Zukunft seiner Betrachter?
4. Lassen sich durch Auswahl und Anordnung von Gegenständen gemeinsa-

me Merkmale und allgemeine Gesetzmäßigkeiten erkennen?
5. Mit welchen Themen und Fragestellungen lassen sich Beziehungen her-

stellen, die für alle Beteiligten (Subjekte wie Objekte) »Gültigkeit« besit-
zen?

Je nach Gegenstand und Zeit werden die Antworten unterschiedlich ausfallen. 
Trotz der Allgemeingültigkeit der Fragen werden die Antworten bei der Be-
trachtung von Kunstwerken andere sein als bei der Auseinandersetzung mit 
geschichtlichen Dokumenten oder technischen Produkten. Schließlich müs-
sen auch unabhängig von den Antworten, die Museen von sich aus anbieten, 
Lösungen gefunden werden, die beide, die gezeigten Dinge wie ihre Betrachter, 
im Augenblick ihres Aufeinandertreffens unmittelbar betreffen. Dies verlangt, 
sowohl auf die Erkenntnismöglichkeiten der Dinge wie auf die Erkenntnisfä-
higkeiten ihrer Betrachter einzugehen. Dazu bedarf es zusätzlicher Fragestel-
lungen, Informationen, Hinweise und Vergleiche, die auch über das im Mu-
seum Gezeigte hinausgehen.2 Zusätzlich verändern sich in der Gesellschaft 
die Rolle des Wissens und der Selbstvergewisserung, die Inhalte des Lernens 
und der Erfahrungen immer wieder aufs Neue. Auch die Museen unterliegen 
einem Wandel der Begründung für ihr Sammeln und Präsentieren.

Einen besonderen, weil neuen Reiz gewinnen Museen im Kontext moder-
ner Massenmedien. Durch diese gelangen Informationen und Bilder über Flo-
ra und Fauna wie über Geschichte, Kunst und Technik, die früher eng mit 
Museen als den Orten ihrer Vermittlung verbunden waren, jetzt auch in die 
Wohnzimmer ihrer Besucher. Traditionelle Vermittlungsformen des Mu-
seums greifen nicht mehr ohne weiteres. Der Besucher verfügt jetzt auch zu 
den meisten Themen des Museums über eigenes Wissen und hat eigene Vor-
stellungen entwickelt, noch bevor er ins Museum kommt. Dies führt dazu, 
dass er in der Auseinandersetzung mit den Exponaten des Museums diese 
auch anwendet. Seine Kenntnisse, Erfahrungen und Bilder unterscheiden sich 
dabei mitunter wesentlich von dem, was Museen ihm vermitteln wollen.3

2 | Vgl. meinen Beitrag: »Das Museum – mehr als ein Ort der Wissensvermittlung« in 

diesem Buch.

3 | Vgl. dagegen die Beschreibung des konstruktivistischen Ansatzes bei Ch. Schrüb-

bers in ihrem Beitrag: »Aktivierende Methodik: Vom Referieren zum Moderieren« in die-

sem Buch.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Sammeln und Präsentieren 51

Dennoch: Der Mensch sammelt, seit es ihn gibt. Selbst das Zeigen ist eine 
grundlegende Lebensäußerung und steht sowohl am Anfang der phylogene-
tischen wie ontogenetischen Menschwerdung. Doch haben sich im Laufe der 
Geschichte nicht nur die Sammlungsgegenstände geändert, auch die Absich-
ten und Intentionen, die dem Sammeln wie dem Zeigen zu Grunde liegen, 
sind nicht die gleichen geblieben. Unterschiedlich sind die Gründe für Aus-
stellungen und Präsentationen von Sammlungen. Durch zunehmende Spezia-
lisierungen haben sich die heute gängigen Museumssparten herausgebildet. 
Sie strukturieren nicht nur das Sammlungsgut immer wieder neu, sie verän-
dern auch die Anlässe für das Sammeln.

ASPEK TE DES SAMMELNS

Das Museum ist ein Kunstprodukt, auch wenn es mit der Arche Noah einen 
mythischen Vorläufer hat. Mit ihr aber wird immerhin auf eine Dimension des 
Sammelns und Bewahrens verwiesen, die inzwischen nicht nur für das Über-
leben der Menschheit, sondern der gesamten Schöpfung wichtig ist. Dieser 
Aspekt beinhaltet eine grundsätzliche Aussage zum Museum. Entsprechend 
taucht er auch in den Musealisierungstendenzen unserer heutigen Zeit immer 
wieder auf: Eine Vielzahl von Arten und Kulturen lassen sich offensichtlich 
nur noch in Schutz- und Schonräumen erhalten. Damals kam der Befehl zum 
Sammeln von außen. Heute bestimmen Mäzene und Museumsmacher, was in 
die Museen kommt, was »überlebt«. Ihr Wissen, ihr ästhetisches Empfinden, 
ihr Gespür für bedeutende und wertvolle Objekte, ihre finanziellen Mittel, ihr 
Bedürfnis nach Selbstdarstellung beeinflussen vorrangig Inhalt und Form. 
Neben die Macher und Förderer tritt mit ebensolcher Bestimmtheit der Zufall: 
Zufällig sind die überlieferten Objekte, Zufall, was auf dem Markt der Objekte 
angeboten wird. Schließlich ist es jeder einzelne Betrachter, der in den gesam-
melten Objekten nicht nur die Absichten der Veranstalter und die Zufälligkeit 
der Gegenstände, sondern in der unmittelbaren Begegnung auch sich selbst 
erfährt.

Solange Erfahrungen noch ohne Schrift weiter vermittelt werden muss-
ten, waren neben der mündlichen Überlieferung mit ihren Mnemotechniken 
das Sammeln, das Weitervererben und das Präsentieren von Gegenständen 
vielleicht die einzigen Möglichkeiten zur Verbreitung von gesellschaftlich re-
levanten Kenntnissen über Generationen hinweg. Überlieferte Gegenstände 
sind noch heute über die Schrift hinaus wirksam. Sie stellen nicht nur eine 
Verbindung zu einer vergangenen Wirklichkeit her, sie sind selbst Teil die-
ser vergangenen Wirklichkeit, gewinnen Authentizität, die gemeinhin mehr 
Überzeugungskraft besitzt als alle schriftlichen Quellen. Allein ihre Existenz 
zwingt zur Anerkennung und Aneignung – auch durch spätere Generationen.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes52

Der Verlust an Wissen ist immer auch mit der Angst vor einem Rückfall in 
frühere Entwicklungsstufen verbunden. Wissen, das über den Wissenden hi-
naus wirksam bleiben soll, bedarf einer Fixierung, einer Objektivation, an der 
sich altes Wissen jederzeit wieder aktualisieren kann.4 Und Objekte, die mit 
Wissen in direkter Beziehung stehen, erlangen schnell über ihre reale Bedeu-
tung hinaus eine symbolische. Sie sind mehr als sie zeigen. »Dem Sammler ist 
in jedem seiner Gegenstände die Welt präsent.«5 Das gilt für die mythische Be-
trachtung der Welt ebenso wie für die Aufklärung. In den unterschiedlichen 
Beziehungen offenbart sich eine Vervielfachung der Welt nach den jeweils vor-
herrschenden Bedingungen und Maßgaben.

Im Altertum wie im Mittelalter waren gesellschaftliche Positionen von 
Personen mit der Präsentation von Gegenständen und Kunstwerken verbun-
den. Das Zeigen von Objekten dient noch heute der Präsentation von Einfluss, 
Macht und Wissen. Neben ihre identitätsstiftende Bedeutung trat schon früh 
der Drang zur Selbstdarstellung durch sichtbaren Besitz – ein vor allem durch 
seine Fülle bestimmtes äußerliches Merkmal von Macht und Reichtum. Die 
Bedeutung der Zurschaustellung von Gegenständen ist in Prozessionen und 
Umzügen noch heute lebendig. Es handelt sich um öffentliche Bekenntnisse. 
Sie verlöschen, sobald sie ins Museum kommen. An die Stelle ihres ursprüng-
lichen Kultwertes ist ihr Ausstellungswert getreten.

Eine Entsprechung der gesellschaftlichen Bedeutung von Dingen für die 
Lebenden finden wir in der angenommenen Bedeutung von Dingen für die 
Verstorbenen. So bleibt der Tote, der sich selbst nicht mehr ausdrücken kann, 
selbst in der Finsternis oder Ferne durch die ihm beigegebenen Gegenstände 
weiterhin erkennbar, und diejenigen, die für ihn ein Leben lang Bedeutung 
gehabt haben, begleiten ihn auch weiterhin. In Ägypten wurden die Grabbei-
gaben als Wegzehrung wie als Hilfe und Helfer verstanden. Sie sind sowohl 
Identität stiftend wie konkret hilfreich gedacht. Sie hatten niemals musealen 
Charakter, sie konnten auch verborgen bleiben.

Ein wichtiges Motiv für das Sammeln in nahezu allen Kulturen ist, ab-
gesehen vom materiellen Wert einzelner Objekte, die begrenzte Verfügbar-
keit über sie. Sie war weder im Altertum noch im Mittelalter ein Problem. Die 
begrenzte Verfügbarkeit war vor aller wirtschaftlichen Not ein Ausdruck der 
gesellschaftlichen Verhältnisse. Bei Reliquien entschied die Glaubensfähig-
keit über Sinn und Bedeutung. Der fehlende Nachweis ihrer Echtheit wurde 
kompensiert durch kunsthandwerkliche Zutaten. Erst mit dem Aufstieg des 
Bürgertums wurden die Grenzen der Verfügbarkeit offenkundig und politisch 
bedeutsam; es entstand ein offener Markt zur Befriedigung des Bedürfnisses, 

4 | Vgl. das Holocaust-Mahnmal in Berlin, das verbunden ist mit einem eigenen In for - 

mationszentrum.

5 | W. Benjamin: Gesammelte Werke, Bd. III, S. 216f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Sammeln und Präsentieren 53

wertvolle Gegenstände zu besitzen. Damit aber wurden die Interessenten an 
Sammlerstücken auch zu Konkurrenten untereinander. Konsequenzen zeigen 
sich noch heute: Vor allem private Sammlungen tragen ihren Marktwert offen 
zur Schau. Ihre Grenzen liegen in den Aufwendungen zur Erhaltung und Er-
weiterung solcher Sammlungen.6

Neben Identitätsstiftung, gesellschaftlicher Geltung und der Bewahrung 
von Werten wurde aber auch gesammelt, um zu forschen und zu verstehen. 
Der gesamte Kosmos sollte sich in den gesammelten Dingen widerspiegeln, 
diesmal geordnet nach wissenschaftlichen und didaktischen Kriterien. Es 
wuchs das Interesse an der Beherrschbarkeit des Menschen wie der Natur, der 
Politik wie der Gesellschaft. Die Sichten auf die Dinge wurden erweitert, damit 
auch die mit ihnen verbundenen Sammlungsgebiete. Immer mehr Aspekte 
des Lebens gewannen Sammlungswürdigkeit. Die angelegten Sammlungen 
waren allgemein wie speziell zugleich. Erste Orte solcher Sammlungen waren 
neben Fürstenhöfen und Klöstern die Universitäten, die neugegründeten Aka-
demien, private wie öffentliche Schulen.

Mit der Öffnung der Sammlungen für das allgemeine Publikum im 19. 
Jahrhundert kehrten sich die Verhältnisse gleichsam um: Nicht mehr Besitz 
allein war entscheidend für soziale Anerkennung, wissenschaftliche Geltung 
und allgemeine Bildung, sondern das Wissen um die Bedeutung der in den 
neu geschaffenen Museen ausgestellten Dinge. Diese waren Belege und Auslö-
ser für jederzeit zu aktualisierende Kenntnisse, ja sie gaben diesen überhaupt 
erst ihre Bedeutung. Heute ist es der Staat, der sich mit seinen öffentlich ge-
förderten Museen nach außen als Kulturstaat präsentiert, nach innen durch 
den Besitz bedeutender Objekte kulturelle Identität wenigstens bewahrt. Für 
ihn lebt die ursprüngliche Bedeutung von Sammeln und Präsentieren fort. 
Der Museumsbesucher behauptet sich dagegen mit dem, was er »schwarz auf 
weiß« nach Hause tragen kann.

Dabei ist ein eher formales Kennzeichen von Sammlungen, dass die in 
Museen ausgestellten Dinge ihre ursprüngliche Nützlichkeit verloren haben:

»Mochte diesen Gegenständen (Maschinen, Schlösser und Schlüssel, Taschen- und 

Zimmeruhren usw.) in ihrem früheren Leben ein bestimmter Verwendungszweck zukom-

men, als Museumsstück haben sie ihn verloren. Sie rücken in die Nähe der Kunstwerke, 

die jeder nützlichen Zweckbestimmung entbehren.«7

6 | In vielen Fällen bilden private Sammlungen den Grundstock staatlicher Museen.

7 | K. Pomian: Der Ursprung des Museums, S. 14.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes54

Mit anderen Worten drückt dies Georg Rückriem aus, wenn er schreibt:

»Erst wenn Tradition und Traditionsbewußtsein im Prozeß der zivilisatorischen Evolution 

zerbrochen sind, in deren Kontext die Verbindung von Gegenstand und Symbolbedeu-

tung in fragloser Selbstverständlichkeit und Geltung funktionier te, bemächtigt sich das 

historische Bewußtsein der Gegenstände…«8

Danach sind Objekte in Museen historisch geworden und nicht mehr selbst-
verständlicher Teil der Gegenwart. Dieser Wertewandel hängt nicht von den 
Gegenständen ab, er ist Ausdruck der Veränderung des Umganges mit ihnen. 
»Der Geist der Dinge verschwindet unter Zurücklassung einer eigenständigen 
Hülle.«9

ASPEK TE DES ZEIGENS

Das Museum unterliegt vielfältigen Wandlungen und speziellen Anforderun-
gen, die auch von außen an dieses herangetragen werden. Mit der Ausweitung 
des Museumsbegriffs sind zusätzliche Missverständnisse und falsche Erwar-
tungen verbunden. Das heutige Museum geht zurück auf Vorstellungen des 
Bildungsbürgertums aus dem 19. Jahrhundert. Diese waren noch ganz von der 
Wirkmächtigkeit der Kunst bestimmt. Doch die bürgerliche Gesellschaft be-
saß nicht die Kraft zur Durchsetzung der mit ihr verbundenen Ideen, welche 
über ihre politische Macht weit hinaus ragten. Dennoch, erst die bürgerliche 
Gesellschaft hat das autonome Subjekt geschaffen, das Voraussetzung für eine 
bildungsorientierte Erziehung ist. Sie erzeugte ein Bewusstsein von der Diffe-
renz zwischen dem jeweils vorherrschenden gesellschaftlichen Zustand und 
der individuellen Existenz. Diese Differenz lässt den politischen Prozess der 
Emanzipation zu einem Prozess universeller Bildung werden. An ihm hat bis 
heute das Museum teil, insoweit es gerade das Verhältnis von angenomme-
nem Subjekt und angenommenem Objekt thematisiert und zu einer immer-
währenden Auseinandersetzung zwingt. Für das Museum aber gelten Subjekt 
und Mündigkeit immer nur im Plural: Es geht in ihm um die Sicherung der 
Möglichkeit einer Bildung für alle. Dabei handelt es sich um die Entfaltung 
individueller Freiheiten, die im Museum für alle Besucher noch zur Erfahrung 
werden können.

8 | G. Rückriem: »Museum und Vermittlung«, in: H. Hierdeis (Hg.): Begreifende Pädago-

gik. Berlin 1991, S. 4.

9 | K. Weschenfelder/W. Zacharias: Handbuch Museumspädagogik, S. 14. Dieses Bild 

entspricht nicht zufällig dem Ende des Helena-Aktes in Goethes »Faust II«.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Sammeln und Präsentieren 55

Das Museum ist sowohl ein Ort der Vergangenheit wie der Gegenwart. Von 
seinem Begriff her war es zunächst ein Ort der Musen. Bis ins 18. Jahrhundert 
waren fast alle historisch überlieferten Gegenstände in die jeweilige Gegen-
wart integriert: Ihre Existenz bildete eine Herausforderung zur Beschäftigung 
mit Kunst, Natur und Philosophie. Eine Besonderheit gegenüber heute lag in 
der Zusammenschau von Artificialia und Naturalia, von antiken Skulpturen 
und chinesischem Porzellan, von alten Büchern und Kupferstichen, von Waf-
fen, physikalischen und mathematischen Instrumenten, von Automaten und 
Werkzeugen, aber auch von besonderen Fundstücken aus der Natur.

In den meisten fürstlichen Sammlungen des 16.  Jahrhunderts lagen 
Kunstwerke, Antiquitäten, Naturseltenheiten, Handwerkszeug sowie physika-
lisch-technische Gegenstände noch weitgehend ungeordnet nebeneinander. 
Dennoch deutet Horst Bredekamp die damaligen »Kunstkammern« als Wi-
derspiegelungen eines bestimmten Weltbildes:

»Im Sinne eines ver tikalen, längs der Zeitachse gezogenen Tiefenschnittes erweiter t 

sich die Transformation der bildschöpferischen Natur über die Antike und das nach-

antike Kunstwerk um das Produkt der Mechanik zur Kette: Natur form – antike Skulptur 

– Kunstwerk – Maschine.«10

Der Verbindung dieser Elemente lag ein Selbstverständnis zu Grunde, nach 
dem der Mensch zwar das eigentliche Paradies verloren hat, aufgrund seiner 
Ebenbildlichkeit zu Gott aber wenigstens in verkleinertem Maßstab über den 
göttlichen Funken noch verfügt, um ein neues Paradies zu erschaffen. Die 
Kunstkammern wurden zu Anschauungs- und Erfahrungsräumen sowohl der 
Wirksamkeit göttlicher Schöpferkraft wie menschlicher Kreativität.

Neue Ansprüche ergaben sich aus der Verbindung von Gegenständlich-
keit mit neuen Bildungsanforderungen. Im Zeitalter der Aufklärung hatten 
die gesammelten Gegenstände einem unmittelbaren Bildungszweck zu die-
nen. Die Beschäftigung mit ihnen hatte auch der Forderung zu genügen, den 
Menschen aus seiner »selbstverschuldeten Unmündigkeit« herauszuführen.11 
Diese Aufgabe kam sowohl der Kunst wie der Wissenschaft zu.

Noch das 1830 in Berlin eröffnete Museum wurde neben der Betrachtung 
von Kunstwerken auch zur Vermittlung der Menschheitsgeschichte genutzt: 
Von der Antike als dem ersten Augenblick des Erscheinens und der Herausbil-
dung des Menschengeschlechts über das Mittelalter als der Epoche mit ihren 
Hinweisen auf die religiöse Verwurzelung bis zur Gegenwart als Moment des 
Erwachens kulturellen und nationalen Selbstbewusstseins. Da die Berliner 

10 | H. Bredekamp: Antikensehnsucht und Maschinenglauben, S. 33.

11 | Vgl. den Aufsatz von I. Kant: »Beantwortung der Frage: Was ist Aufklärung?«, in:  

J. Zehbe (Hg.): Immanuel Kant, S. 55-61.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes56

Sammlung kaum besondere Einzelwerke besaß, wurde versucht, mit ihr durch 
möglichst geschlossene kunsthistorische Entwicklungsreihen zu überzeugen.

Eine gegenüber dem Kunstmuseum erweiterte Aufgabe übernahm 1852 das 
»Germanische Nationalmuseum« in Nürnberg. Es geht zurück auf den fränki-
schen Freiherrn Hans von und zu Aufseß, der ein »Generalrepertorium« über 
das damalige Quellenmaterial zur deutschen Geschichte, deutschen Literatur 
und Kunst anlegen wollte. Die Bezeichnung »germanisch« beschrieb damals 
einen sprachlich-kulturell definierten Raum. Bereits auf dem Kongress der 
deutschen Sprach- und Geschichtsforscher 1846 in Frankfurt a.M. wurde zur 
Definition des gemeinsamen Forschungsfelds der Begriff »Germanistik« ver-
wendet. Nach der gescheiterten politischen Einigung der deutschen Staaten im 
Jahr 1848 war das Bedürfnis zur Erhaltung der Idee einer kulturellen Einheit 
besonders groß. Die gesammelten Objekte waren jetzt nicht mehr nur Objekte 
der ästhetischen Anschauung, sie waren Dokumente einer nationalen Identität.

Voraussetzung für eine Öffnung von naturkundlichen Sammlungen für ein 
breites Publikum war die Trennung von Schausammlungen und Studien-
sammlungen. Diese Trennung erzwang allein schon die Fülle der vorhande-
nen Exponate. In seinen Schausammlungen bot das Berliner Naturkunde-
museum allerdings mehr eine Illustration wissenschaftlicher Beobachtungen 
und Erkenntnisse an, als dass es den Besucher zu eigenen Wahrnehmungen 
anregte. Naturkundliche Ausstellungen dienen bis heute dem Nachvollzug 
und der Festigung vorherrschender wissenschaftlicher Theorien. Selbst wenn 
mit dem Konzept der Science Centers die Eigenaktivität der Besucher gefördert 
werden soll, so lassen doch auch sie nur Erkenntnisse zu, die die Wissenschaf-
ten bereits gewonnen haben.

Ein erstes Konzept zur Vermittlung eines Bildungserlebnisses für alle 
Schichten der Bevölkerung lieferte 1850 das Ägyptische Museum in Berlin im 
Neuen Museum. Hier sollte Wissenschaft unmittelbar umgesetzt werden »in 
belehrende, aber auch anregende Information für den Laien«.12 Die Museums-
räume waren mit Kopien von Bildern nach altägyptischen Originalen ausge-
stattet, wobei die Auswahl nach »Schönheit und Charakter« erfolgte. Sie sollte 
mehr als alles andere im Stande sein,

»der ägyptischen Wissenschaft ein größeres Publikum zu verschaffen und zugleich den 

anderen heutzutage nicht hoch genug anzuschlagenden Vortheil gewähren, alle mißwol-

lende Kritik von den Bildern als moderne Ausführungen abzuhalten.«13

12 | H. Bredekamp: Antikensehnsucht und Maschinenglauben, S. 33.

13 | Ebd., S. 26f.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Sammeln und Präsentieren 57

Das Museum wurde als eigenes Medium im modernen Sinne erfasst: Es ge-
wann Eigenständigkeit gegenüber dem Buch, dem Theater, ja selbst gegen-
über dem originalen Schauplatz. Es gewann aber auch Eigenständigkeit gegen-
über dem Besucher. Der Museumsbesuch sollte zu einem kollektiven Erlebnis 
werden. Noch heute kommt den ägyptischen Museen und Ausstellungen zur 
ägyptischen Geschichte ein besonderer Reiz zu, der sich u.a. darin ausdrückt, 
dass gerade bei der Vermittlung dieser Kultur die Möglichkeiten moderner 
Medientechnik genutzt werden. Mit der alten ägyptischen Kultur verbinden 
viele Besucher die Vorstellung, in ihr auch einen Vorläufer der eigenen Kultur 
zu erkennen.14

Eine andere Entwicklung ging von den Kunstgewerbemuseen aus. Sie folgten 
den nationalen wie internationalen Ausstellungen als Manifestationen der neu-
en industriellen Produktionsverfahren und als Herausforderung an die hand-
werkliche Fertigung. Der Idee eines freien Austausches von Gedanken über 
Produktion und Produkte entsprang die erste Weltausstellung 1851 in London. 
Als Schöpfung des Bürgertums beschränkten sich die neuen Museen nicht 
darauf, ererbte und erworbene Schätze zu sammeln, zu archivieren und zu res-
taurieren; sie wollten zu einem neuen »pragmatischen Kunstverständnis« bei-
tragen. Damit verbunden war eine neue Ordnung der Dinge, »der Übergang 
vom enzyklopädischen Kunstverständnis, das in der Kunst den Kanon der gro-
ßen Kunstwerke gesehen hat, zu der auf Anwendung bezogenen autorlosen 
und dezentrierten Kunst.«15 In eigenen Schulen und Werkstätten wurden auch 
alte Techniken gelehrt und angewandt. Kunstgewerbemuseen wurden so auch 
zu Vorläufern der »viel besuchten Sammlungen für Alltagskultur, Volkskunde 
sowie stadt- oder landeshistorischer Museen, außerdem von didaktischen Aus-
stellungen.«16 Gegenüber den reinen Kunstmuseen öffneten sie sich einem 
breiten Publikum, das hier Anleitungen und Empfehlungen für die ästheti-
sche Ausgestaltung seines Alltags erwartete – nicht als Bildungsgut, sondern 
zur Gewinnung eines allgemeingültigen Qualitätsmaßstabes, der sich auf 
dem Markt durchsetzen sollte.

Je mehr sich Museen mit ihren Ansprüchen und Exponaten der Realität 
außerhalb der Museen annäherten, umso problematischer wurden die Bezie-
hungen zu ihren Inhalten. Was mit den Kunstmuseen zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts vorexerziert wurde, wiederholte sich mit zeitlichen Verzögerungen 

14 | Dies etwa im Gegensatz zu den ostasiatischen Kulturen.

15 | R. Haslinger: »Die Geschichte des Kunstgewerbemuseums, gelesen als Antwort 

auf die Frage: Was bedeutet angewandte Kunst?«, in: P. Noever (Hg.): Tradition und Ex-

periment, S. 10.

16 | A. Völker: »Zwischen Alltag und Museum Kunsthandwerk«, in: P. Noever (Hg.): Tra-

dition und Experiment, S. 39.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes58

bei fast allen Museumsgattungen und hat bis heute seine Gültigkeit.17 Um die 
Jahrhundertwende war selbst der Anspruch der Kunst auf kulturellen Selbst-
zweck aufgehoben: Auch die traditionellen Kunstmuseen sollten unmittelbar 
nützlich sein, und zwar sowohl als pädagogisches Gegengewicht zur allgemei-
nen Verbreitung der Mechanisierung wie als deren Förderer. Von der Kunst-
erzieherbewegung waren sie als »Volksbildungsstätten« entdeckt worden. Ihr 
Programm beanspruchte Nützlichkeit für das Leben im Allgemeinen, für die 
Nation im Besonderen: Wie das zu verstehen war, verdeutlichte Friedrich Nau-
mann in seiner »Neudeutschen Wirtschaftspolitik« aus dem Jahr 1911:

»Ein Volk, das mit seiner Arbeit Milliarden verdienen will, muß die Kunstfrage volkswir t-

schaftlich betrachten lernen. Wir sagen nicht, daß die Kunst volkswir tschaftliche Zwe-

cke ver folgt, aber wir behaupten, daß ein durchgebildeter Kunstsinn volkswir tschaftlich 

sehr nützlich ist, und zwar nicht bloß und nicht in erster Linie der Sinn für die beson-

deren Künste im engeren Sinn des Wortes, so wichtig dieser ist, sondern der Sinn für 

vollendete Form in jeder Produktion.«18

Das Museum wurde erstmals als eine durch und durch demokratische Einrich-
tung verstanden, allerdings weniger aufgrund seiner pädagogischen Ziele als 
vielmehr aufgrund der Zugänge zu ihm. Im Gegensatz zu der feudalistisch 
bestimmten Begrenztheit des Individuums zu Beginn des 19.  Jahrhunderts 
schrieb Alfred Lichtwark:

»Was von den Museen geschieht, kann sich immer noch an das ganze Volk wenden. Es 

liegt darin eine unschätzbare Kraft, und es gibt ihnen ihre ganz besondere und notwen-

dige Stellung neben den Universitäten und Akademien.«19

Museen bildeten eine wichtige Ergänzung zu den Schulen und Universitäten, 
»weil sie zu den Dingen führen oder von den Dingen ausgehen.«20

Eine andere Reaktion auf die Industrialisierung finden wir Ende des 
19. Jahrhunderts im Ruhrgebiet: Hier wollte der Kunsthistoriker und Pädagoge 
Karl Ernst Osthaus ein naturwissenschaftliches Museum mit dem Ziel grün-
den, die industrielle Bevölkerung für das Schöne in der Natur zu gewinnen. 
Dieser Ansatz geht zurück auf das 18.  Jahrhundert. Seit Rousseau verbindet 

17 | Vgl. die Auseinandersetzungen um die Gründung des Deutschen Historischen Mu-

seums in Berlin.

18 | Zitier t nach G. Frhr. von Pechmann: Die Qualitätsarbeit, S. 22.

19 | Ebd., S. 105.

20 | Ebd., S. 106. Hierbei handelt es sich um eine Formulierung, die 22 Jahre später 

Georg Kerschensteiner auch für den Bildungsauftrag des Deutschen Museums in An-

spruch nahm.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Sammeln und Präsentieren 59

sich die Kritik an den Folgen der Zivilisation mit dem Blick auf die Natur. 
Doch blieb Osthaus bei der Gründung eines naturkundlichen Museums nicht 
stehen. Das Erfassen des Schönen in der Natur war ihm Bedingung für ein 
Begreifen auch des Ästhetischen in der Kunst. Sogar einen dritten, unmittel-
bar praktischen Aspekt sollte seine Museumsgründung erfüllen: Getragen von 
der Vorstellung einer Weltkultur, die sich zusammensetzt aus allem, was Men-
schen an Wertvollem auf der ganzen Erde erzeugt haben, sollte sein Museum 
eine Mustersammlung für Zeitgenossen und zukünftige Generationen sein.

Versuche zur Überwindung der Diskrepanzen zwischen Industrialisie-
rung einerseits und dem starren Festhalten am überkommenen Formenka-
non vorindustrieller Stile andererseits wurden um die Jahrhundertwende an 
vielen Orten von Künstlern und Kunstliebhabern unternommen. In München 
schlossen sich Architekten, Entwerfer, Vertreter von Handwerk und Industrie 
im »Deutschen Werkbund« zusammen. Doch im Gegensatz zur Reformbe-
wegung in England um die Mitte des 19.  Jahrhunderts stand der Werkbund 
zu Beginn des 20.  Jahrhunderts positiv den Möglichkeiten der industriellen 
Produktionsweise gegenüber. Er wollte lediglich an den Prinzipien von Form-
niveau, Material- und Werkgerechtigkeit festhalten und diese gegenüber den 
Surrogatstoffen der industriellen Produktion neu beleben.

Einen dritten Weg in Reaktion auf die um sich greifenden Folgen aus der 
Industrialisierung schlugen die neu gegründeten Volkskunde- und Heimatmu-
seen ein. Sie griffen bewusst auf Epochen vor der Industrialisierung zurück 
und sahen sich darin bereits pädagogisch wirksam:

»Für alle Gebiete aber, vom Stricken bis zum Drucken, gilt, daß sie ihre reichsten An-

regungen aus dem überliefer ten Volksgut schöpfen können, wie es in unseren Samm-

lungen bewahrt wird, aus Zeugnissen also eines volkstümlichen Schaffens, das dem 

kindlichen aufs nächste verwandt ist.«21

Noch Ende der 1930er Jahre betonte Adolf Reichwein die Bedeutung einer 
wohlgestalteten Umwelt, für die die Volkskundemuseen Anregungen und 
Vorbilder lieferten. In Auseinandersetzung mit der Gegenwart und ihren 
Problemen war ihm ein Verständnis für die Vergangenheit und die überlie-
ferten Werte wichtig. Im Vordringen der Maschinen sah er den Verfall des 
Handwerks, damit einen zunehmend enger werdenden Spielraum für eigenes 
schöpferisches Tun. Eine Entsprechung von Innen- und Außenwelt erkannte 
er in der »gegenständlichen Kultur« eines jeden Volkes. Volkskunde- und Hei-
matmuseen waren für Reichwein Anschauungsstätten für eine grundlegende 

21 | A. Reichwein: »Schule und Handarbeit«, in: ders.: Pädagogische Schrif ten, Band 

4, S. 75.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes60

Geschmacksbildung der Jugend, mit der sie für eine wohlgestaltete Umwelt 
sensibilisiert werden sollte.

Das Museum war jetzt nicht mehr nur Bewahrungsort überlieferter Ob-
jekte, es war auch Ort der Aneignung verschwindender Erfahrungsgrundla-
gen. Volkskunst verband sich mit der Vermittlung grundlegender Techniken 
aus dem Umgang mit traditionellen Techniken wie Holzbearbeitung, Töpfern, 
Weben, Stricken oder Backen. Das Museum war »Anschauungs- und Arbeits-
stätte« zugleich.22 Mit einer solch engen Beziehung zu handwerklichem Tätig-
sein und Volkskunde wurde nach 1945 in Deutschland kein Museum mehr 
aufgebaut. Die Kritik an den Folgen der Industrialisierung aber blieb.

Dagegen ist selbst für die heutigen Technikmuseen die Vermittlung alter 
Techniken noch immer wichtig – allerdings weniger als Umgang mit überlie-
ferten Techniken, sondern als Voraussetzung für den Nachvollzug technischer 
Entwicklungen. Beispiele dafür sind Lehrdruckereien oder Angebote zum 
Papierschöpfen, Kurse zur Textilarbeit oder Töpferkurse. Es geht auch weniger 
um den pädagogischen Aspekt, der auf die Entfaltung der Person gerichtet ist, 
eher geht es um spielerische Aspekte, mit denen sich Angebote für Kinder und 
Jugendliche erweitern lassen. Nur selten kommt es zu einem Rückbezug der 
gemachten Erfahrungen auf die in den Ausstellungen vorgestellte Technik.23

Als eine Spätgründung gegenüber den Kunst- und Gewerbemuseen des 
19. Jahrhunderts konnte das »Deutsche Museum« in München als das erste all-
gemeine technische Museum in Deutschland zu Beginn des 20. Jahrhunderts 
auf deren Erfahrungen und Entwicklungsgeschichte aufbauen. Auch Technik 
sollte der nationalen Identität dienen, wobei ihre Vermittlung sich das Medium 
Museum mit seinen tradierten Wertvorstellungen erschloss. Der Name des 
neu zu gründenden Museums war Programm: »Deutsches Museum, von den 
Meisterwerken der Naturwissenschaften und der Technik.«

Damit war eine Entwicklung abgeschlossen, die dem Museum nicht nur 
immer größere Teile wissenschaftlichen Forschens und Handelns erschloss, 
sondern dieses Forschen und Handeln auch in einen gesellschaftlichen Zu-
sammenhang stellte. Nach dem Zweiten Weltkrieg gewannen Museen Bedeu-
tung vor allem als Medien der Erinnerung und der Vergewisserung. Heute 
dienen sie nicht nur der Information und Wissensvermittlung, sondern wer-
den auch bewusst als Orte öffentlicher Unterhaltung und der Massenkommu-
nikation genutzt. Allmählich beginnt sich aber auch durchzusetzen, wie sehr 
Museen Orte des offenen wie öffentlichen Dialogs sind. Welche besonderen 
Formen der Auseinandersetzung Museen ihren Besuchern dabei bieten, das 

22 | Ebd., S. 41.

23 | In den Angeboten des Berliner Vereins »Jugend im Museum« finden die wenigsten 

Veranstaltungen im Museum statt.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Sammeln und Präsentieren 61

zeigen auch die hier in diesem Buch vorgestellten Aufgaben und Lösungen der 
Museumsmoderation.

AUFGABEN DES MUSEUMSMODER ATORS

Die Welt bringt sich dem Einzelnen ebenso vielfältig entgegen wie dieser sich 
in mannigfaltiger Weise auf sie bezieht. Im Museum handelt es sich um eine 
besondere Art der Mannigfaltigkeit: Einschränkungen ergeben sich durch die 
Auswahl der Themen und Objekte, Erweiterungen durch Hinzufügungen 
von Kontexten und Handlungsanweisungen für ihre Betrachter. Alle wesent-
lichen Vollzugsformen des Subjekts, sein Denken, Wollen und Spielen, sind 
hier möglich, doch bleiben sie auffällig beschränkt. Dabei sind beide, Subjekte 
wie Objekte, in ihrer Eingeschränktheit besonders eng aufeinander bezogen; 
und das, was als Differenz zwischen ihnen aufscheint, ist das eigentliche »Zu-
spiel«, das Unbekannte, Überraschende und Fremde. Gegenüber der Wirklich-
keit außerhalb können die Besucher im Museum mit sich und den Dingen 
– im Rahmen der vorgegebenen Möglichkeiten – spielerisch umgehen. Die er-
fahrbaren Unterschiede zwischen dem Gezeigten und dem Selbstbewussten 
erfüllen den Zweck, das Vorgestellte in seiner Eigenständigkeit wie in seiner 
Veränderlichkeit zu erkennen. Es wird zur Aufgabe des Museumsmoderators, 
dem Besucher auch einen solchen spielerischen Umgang zu ermöglichen.

Doch nur selten gelingt ein solches »Zuspiel«. Schon über die Art der Er-
kenntnisse im Museum gibt es keine klaren Vorstellungen. Sie könnten sich 
auch von Objekt zu Objekt, von Situation zu Situation ändern. Dass die Aus-
einandersetzungen mit musealen Objekten zu besonderen Erkenntnissen füh-
ren, ergibt sich allein schon daraus, dass sie für sich genommen unvollständig 
sind und bleiben. Um im Museum gezeigt zu werden, mussten sie aus ihrem 
ursprünglichen Umfeld herausgerissen werden. Zum Verständnis ihrer Exis-
tenz bedarf es jetzt ihrer Vervollständigung auch aus der Sicht ihrer Betrach-
ter. Aber nur selten sind sie es, die die Betrachtung vervollständigen, sondern 
es sind die Museen selbst. Ihre »Präsentationen« begünstigen dabei insoweit 
didaktische Absichten, als sie herausheben, was an den Dingen erkannt und 
gelernt werden soll. Für die Besucher besteht das Problem, dass Museen mit 
ihrer Architektur und ihren Präsentationsformen inzwischen selbst neue Um-
welten geschaffen haben, die für ihre Besucher ebenso wenig durchschaubar 
sind wie die ursprünglichen.

Ist das vorgedachte Ganze objekthaft nicht darstellbar, gibt es die Ten-
denz, durch medialen Einsatz zusätzliche Themen und Inhalte anzubieten. 
So lassen sich Informationen heute leicht an jeder beliebigen Stelle im Raum 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes62

einfügen, doch bleiben sie bestimmt von den »Botschaften« der eingefügten 
Medien.24 Und diese treten in Konkurrenz zu den Objekten wie zu den ergän-
zenden Phantasien ihrer Betrachter. Schließlich verstärkt moderne Medien-
technik nur diejenigen Inhalte, die sich mit ihrer Hilfe auch abbilden lassen. 
Es gehört zu den Paradoxa der Mediennutzung, dass ihre Vielfalt die Person 
eher einschränkt als erweitert.25 An Personen gebundene Vielfalt aber ist die 
Voraussetzung für Kommunikation, und Kommunikation die Basis für die 
Wahrheitsfindung,26 nicht Technik.

Gegenüber den Vermittlungsangeboten moderner Massenmedien liegt 
die Auseinandersetzung mit Objekten im Museum in einer Verlangsamung 
der Erfahrung von Welt durch künstliche Isolierung, letztendlich durch »Still-
legung«. Sie werden erst wieder »zum Leben erweckt«, wenn sie sich in den 
Vorstellungen ihrer Betrachter wieder zu bewegen beginnen. So sind Museen 
mehr als nur Aufbewahrungs- und Erklärungsorte von eigentlich zwecklos ge-
wordenen Dingen: Sie erfüllen ihren Zweck in der Herausforderung zur Inte-
gration in die Lebenswelt ihrer Betrachter. Ablehnung oder Faszination – noch 
ohne bewussten Inhalt – sind erste Reaktionen in dieser Richtung und verwei-
sen auf einen gefühlsmäßigen Grund. Demgegenüber zeigt sich die themati-
sche Einbindung bereits als intellektuelle Reaktion sowohl der Veranstalter wie 
der Rezipienten.

Es bedarf eines gegenseitigen Aufschaukelns von gefühlsmäßiger Zuwen-
dung und thematischem Erschließen. In der Regel überwindet die Rationalität 
das Gefühl. So erfährt der Museumsbesucher über die zusätzlich eingesetzten 
Medien oft etwas, das weder in ihm noch im Objekt eine Entsprechung besitzt. 
Das Exponat fällt zurück in die Dimension der Illustration von Themen, die 
eigenen Erfahrungen werden ersetzt durch allgemeines Wissen.

Bei einem solchen Szenario wird es zur Aufgaben des Moderators, dem 
Museumsbesucher vor allem Möglichkeiten für eigene Erkenntnisse in Ver-
bindung mit neuem Wissen und eigenem Erleben zu verschaffen. In Anleh-
nung an Walter Benjamins Kritik an der Kulturgeschichte lässt sich seine Auf-
gabe auch so beschreiben: Während das Museum von sich aus die Last der 
»Schätze« vermehrt, wobei sie diese »Schätze« »auf den Rücken der Mensch-
heit häuft«, kommt es – positiv gewendet – der Museumsmoderation zu, dem 
Museumsbenutzer die Kraft zu geben, »diese abzuschütteln, um sie dergestalt 
in die Hand zu bekommen.«27

24 | Vgl. dazu H. M. McLuhan: Magische Kanäle, S. 13ff.

25 | Dies drückt McLuhan in der Unterscheidung von »heißen« und »kalten« Medien 

aus.

26 | Vgl. N. Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S. 175ff.

27 | Vgl. W. Benjamin: »Eduard Fuchs, der Sammler und der Historiker«, in: ders.: Das 

Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, S. 112.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Sammeln und Präsentieren 63

Das Museum ist konstitutiv für seine Objekte wie für seine Besucher. Mit 
Hilfe seiner Konstruktionen und Rekonstruktionen will es die Existenz seiner 
Exponate erklären, zumindest Zugänge zu ihnen herstellen. Die besonderen 
Eigenschaften seiner Gegenstände können aber nur erkannt werden, wenn 
sie in einem System von Beziehungen stehen, in dem sich ihre strukturelle 
Verwandtschaft ausdrückt.28 In der Schaffung von Möglichkeiten zur Entde-
ckung von verwandtschaftlichen Bezügen liegt die Kunst jeder Präsentation 
wie ihrer Vermittlung.29 Sie bieten Einblicke, die so außerhalb des Museums 
nicht gegeben sind. Zugleich weisen sie auf das hin, was an den Originalen 
bereits erkannt worden ist, worin ihre »Bedeutung« liegt. Sie sollten aber auch 
die Möglichkeit enthalten, in der Auseinandersetzung mit den Gegenständen 
Neues zu entdecken. In den Präsentationen ist nicht nur bestehendes Wissen 
festgeschrieben, in ihnen wird auch bestehendes Wissen fortgeschrieben.

Der Auseinandersetzung mit musealen Dingen liegt ein Schema zu Grun-
de, nach dem Menschen sich ihre Umwelt aneignen und zugleich die Ergeb-
nisse dieser Aneignung auf Dauer stellen. Das war schon im alten Griechen-
land so und das wird auch in der Zukunft der Fall sein. Dennoch haben andere 
Informationsträger die Oberhand gewonnen. Aber auch ihre Botschaften sind 
an konkrete Dinge gebunden, wollen sie überzeugen. Es bedarf nun einmal 
der Erfahrung aus der Auseinandersetzung mit dreidimensionalen Gegen-
ständen, zu denen wir uns unmittelbar in Beziehung setzen können. Der Um-
gang mit Dingen ist nicht nur der erste Umgang des Menschen mit seiner 
Umwelt, der Umgang mit ihnen ist Voraussetzung für jedes weitere abstrakte 
Erfassen von Innen- und Außenwelt. Es liegt nahe, diesen Umgang auch in 
das Zentrum der Auseinandersetzung mit Menschen zu stellen, zu denen wir 
– gerade bei fehlenden gemeinsamen Grundlagen, bei unterschiedlichen kul-
turellen Erfahrungen – sonst kaum einen Zugang finden.

Alle Vermittlungsbemühungen besitzen also nur dann Gültigkeit, wenn 
sie sich auf das beschränken, was tatsächlich gezeigt werden kann. Alles an-
dere tritt als Autorität auf: Auf der Seite des Museums in allgemein gehal-
tenen Texten und symbolischen Präsentationen, auf der Seite der Besucher 
im Beharren auf Bezügen zu ihrem eigenen Wissen und ihren persönlichen 
Erfahrungen. Wir können Fehldeutungen nicht verhindern, aber wir können 
Fehldeutungen, soweit sie sich in Äußerungen oder im Verhalten der Besu-
cher ausdrücken, einschränken, sowohl durch direkte wie indirekte Hinweise, 
durch gezielte Hilfestellungen und Anleitungen. Dies fällt dort leicht, wo sich 
die Absichten und die Art der Wahrnehmungen eindeutig bestimmen lassen: 
Objekte als Phänomene, als Auslöser von Erinnerungen, als allgemeine wie 

28 | Vgl. P. Bourdieu: Zur Soziologie der symbolischen Formen, S. 33.

29 | So lässt sich Normierung nur zeigen, wenn auch nichtnormierte Teile vorgestellt 

werden.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Michael Mat thes64

spezielle Zeichen.30 Darüber hinaus müssen auch die Unterschiede in der 
Wahrnehmung zum Thema gemacht werden.31 Dazu gehört, die unterschied-
lichen Wahrnehmungsniveaus zu bestimmen und intellektuell aufeinander zu 
beziehen.

Alles Wissen, das mit den ausgestellten Gegenständen und den vorge-
stellten Themen der Museen verbunden ist, muss zugleich den Wandel der 
Museen als Bildungsinstitutionen berücksichtigen. Mit ihrer zunehmenden 
Spezialisierung sind neue Bildungsqualitäten verbunden. Je nach Museum 
treten unterschiedliche Aspekte der Dinge hervor. Sie bestimmen den Blick 
auf die Exponate, die Exponate die Erwartungen der Besucher. Dabei tritt das 
Objekt einmal als autonomes Kunstwerk, als Provokation, als Zeitzeuge, als 
Dokument, als Mittel wie als Symbol auf – mitunter ist es alles zugleich. Je 
nach Museumsart verweisen sie auf andere Ursprünge, sind verbunden mit 
unterschiedlichen Werten, betonen unterschiedliche wie gleiche Materialien, 
Funktionen und Zwecke.

Besondere Hinweise auf die spartenspezifischen Unterschiede liefern die 
folgenden Beiträge in diesem Abschnitt. Sie gehen ein auf das »Was«, das in 
den Ausstellungen seinen Ausdruck gefunden hat und das für seine Betrachter 
zu einem besonderen Bildungserlebnis werden soll. Exemplarisch sind die Auf-
gaben der Moderation im Kunstmuseum in seinen beiden Ausprägungen, als 
Gemäldegalerie für Alte Kunst und als modernes Kunstmuseum, im histori-
schen Museum und im Technikmuseum unter Berücksichtigung ihrer Entwick-
lung und heutigen Bedeutung beschrieben. Entsprechend der vorgestellten 
Sparten sind anschließend vier Vorträge zu einem gemeinsamen Thema, zur 
»Uhr«, abgedruckt. Sie stellen die spartenspezifischen Unterschiede und ihre 
Auswirkungen auf die Moderation in den jeweiligen Museen zur Diskussion.

LITER ATUR

Auer, Hermann (Hg.): Museologie. Neue Wege – neue Ziele, München/Lon-
don/New York/Paris 1989.

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit: Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt a.M. 1974.

Ders.: Gesammelte Werke, Bd. III: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M. 
1991.

30 | Eine Analogie zur Schrif tentwicklung mit ihrer zunehmenden Loslösung vom analo-

gen Bild drängt sich hier geradezu auf.

31 | Vgl. den Beitrag von G. v. Wilcken: »Die Geister der eigenen Erwartungen« in die-

sem Buch.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


Zwischen Sammeln und Präsentieren 65

Bourdieu, Pierre: Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frankfurt a.M. 
1970.

Bredekamp, Horst: Antikensehnsucht und Maschinenglauben. Die Geschichte 
der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstgeschichte, Berlin 1993.

Hierdeis, Helmwart: Begreifende Pädagogik, Berlin 1991.
Klafki, Wolfgang: Studien zur Bildungstheorie und Didaktik, Weinheim/Basel 

1975.
Klausewitz, Wolfgang (Hg.): Museumspädagogik. Museen als Bildungsstätten, 

Frankfurt a.M. 1975.
Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 1990.
Lyotard, Jean-François: Immaterialität und Postmoderne, Berlin 1985.
Mannhardt, Wolf (Hg.): Alfred Lichtwark. Auswahl seiner Schriften, Bd.1, Ber-

lin 1917.
McLuhan, H. Marshall: Magische Kanäle. Understanding Media, Düsseldorf 

1968.
Mumford, Lewis: Mythos der Maschine. Kultur, Technik und Macht. Die 

umfassende Darstellung der Entdeckung und Entwicklung der Technik, 
Frankfurt a.M. 1986.

Noever, Peter (Hg.): Tradition und Experiment. Das Österreichische Museum 
für angewandte Kunst, Wien/Salzburg 1988.

Pechmann, Günther Frhr. von: Die Qualitätsarbeit. Ein Handbuch für Indu-
strielle, Kaufleute, Gewerbepolitiker, München 1924.

Pomian, Krzysztof: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln, Berlin 1988.
Reichwein, Adolf: Pädagogische Schriften. Kommentierte Werkausgabe in 

fünf Bänden, Bd. 4, Bad Heilbrunn 2011.
Schaar, Eckhard (Hg.): Alfred Lichtwark. Die Erziehung des Auges. Ausge-

wählte Schriften, Frankfurt a.M. 1991.
Verein Deutscher Ingenieure (Hg.): Das Deutsche Museum. Geschichte – Auf-

gaben – Ziele, Berlin 1933.
Weschenfelder, Klaus/Zacharias, Wolfgang: Handbuch Museumspädagogik. 

Orientierungen und Methoden für die Praxis, Düsseldorf 1992.
Zehbe, Jürgen (Hg.): Immanuel Kant. Was ist Aufklärung? Aufsätze zur Ge-

schichte und Philosophie, Göttingen 1967.

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

