Zwischen Sammeln und Prasentieren

Michael Matthes

Wenn Wolfgang Klafki mit Didaktik das »Was« umschreibt, das es in Hinblick
auf seinen Bildungsgehalt fiir die Erziehung der »der pidagogischen Hilfe Be-
durftigen« zu vermitteln gilt, so verlangt Didaktik im Museum, nach der Sinn-
falligkeit der gezeigten Dinge fiir ihre Betrachter zu fragen. Die Fragen kénn-
ten sich an den finf Grundfragen orientieren, die Klafki einst an die Inhalte
des Schulunterrichts gestellt hat (hier etwas verkiirzt wiedergegeben):

1. Welcher allgemeine Sinn- oder Sachzusammenhang erschlieft den Inhalt?

2. Welche Erfahrungen, Erkenntnisse, Fihigkeiten oder Fertigkeiten sind mit
ihm verbunden?

3. Worin liegt seine Bedeutung fiir die Zukunft?

4. Welche Struktur liegt ihm zu Grunde?

5. Welche besonderen Fille, Phinomene, Situationen, Versuche, Personen,
Ereignisse, Formelemente sind interessant, fragwiirdig, zuginglich, be-
greiflich, anschaulich

Doch ist das Museum keine Schule, seine Gegenstinde und Themen sind
an keine Lehrpline gebunden. Die notwendig fragmentarischen Darstellun-
gen verlangen von seinen Besuchern, immer auch eigene Vorstellungen und
Kenntnisse mit einzubringen. Zwischen dem eher abstrakten Wissen, das in
der Schule vermittelt wird, und dem konkreten Wissen, das zum Erkennen der
Objekte im Museum notwendig ist, besteht eine Kluft. Umso entscheidender
sind alle Maflnahmen, die Beziehungen zwischen Museumsnutzer und Ex-
ponaten herstellen. Die Eindriicke vom Vorgestellten sind dabei ebenso Aus-
gangspunkte fiir den im Museum stattfindenden Bildungsprozess wie das Vor-
gestellte selbst. Entsprechend miissen die obigen Fragen hier umformuliert
werden:

1| Vgl. W. Klafki: »C. Die Didaktische Analyse«, in: ders.: Studien zur Bildungstheorie
und Didaktik, S. 135-143.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

50

Michael Matthes

1. Welche Bedeutung kann der aus der Vergangenheit tiberlieferte und in der
Gegenwart gezeigte Gegenstand fiir seinen Betrachter haben?

2. In welchen Beziehungen steht der Gegenstand zu den Erfahrungen und
Kenntnissen seiner Betrachter?

3. Welche Relevanz hat der Gegenstand fiir die Zukunft seiner Betrachter?
Lassen sich durch Auswahl und Anordnung von Gegenstinden gemeinsa-
me Merkmale und allgemeine Gesetzmifigkeiten erkennen?

5. Mit welchen Themen und Fragestellungen lassen sich Beziehungen her-
stellen, die fiir alle Beteiligten (Subjekte wie Objekte) »Giiltigkeit« besit-
zen?

Je nach Gegenstand und Zeit werden die Antworten unterschiedlich ausfallen.
Trotz der Allgemeingiiltigkeit der Fragen werden die Antworten bei der Be-
trachtung von Kunstwerken andere sein als bei der Auseinandersetzung mit
geschichtlichen Dokumenten oder technischen Produkten. Schlieflich miis-
sen auch unabhingig von den Antworten, die Museen von sich aus anbieten,
Losungen gefunden werden, die beide, die gezeigten Dinge wie ihre Betrachter,
im Augenblick ihres Aufeinandertreffens unmittelbar betreffen. Dies verlangt,
sowohl auf die Erkenntnismdglichkeiten der Dinge wie auf die Erkenntnisfi-
higkeiten ihrer Betrachter einzugehen. Dazu bedarf es zusitzlicher Fragestel-
lungen, Informationen, Hinweise und Vergleiche, die auch tiber das im Mu-
seum Gezeigte hinausgehen.? Zusitzlich verindern sich in der Gesellschaft
die Rolle des Wissens und der Selbstvergewisserung, die Inhalte des Lernens
und der Erfahrungen immer wieder aufs Neue. Auch die Museen unterliegen
einem Wandel der Begriindung fiir ihr Sammeln und Prisentieren.

Einen besonderen, weil neuen Reiz gewinnen Museen im Kontext moder-
ner Massenmedien. Durch diese gelangen Informationen und Bilder tiber Flo-
ra und Fauna wie {iber Geschichte, Kunst und Technik, die frither eng mit
Museen als den Orten ihrer Vermittlung verbunden waren, jetzt auch in die
Wohnzimmer ihrer Besucher. Traditionelle Vermittlungsformen des Mu-
seums greifen nicht mehr ohne weiteres. Der Besucher verfugt jetzt auch zu
den meisten Themen des Museums tiber eigenes Wissen und hat eigene Vor-
stellungen entwickelt, noch bevor er ins Museum kommt. Dies fiithrt dazu,
dass er in der Auseinandersetzung mit den Exponaten des Museums diese
auch anwendet. Seine Kenntnisse, Erfahrungen und Bilder unterscheiden sich
dabei mitunter wesentlich von dem, was Museen ihm vermitteln wollen.?

2 | Vgl. meinen Beitrag: »Das Museum - mehr als ein Ort der Wissensvermittlung« in
diesem Buch.

3 | Vgl. dagegen die Beschreibung des konstruktivistischen Ansatzes bei Ch. Schriib-
bers in ihrem Beitrag: »Aktivierende Methodik: Vom Referieren zum Moderieren«in die-
sem Buch.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Sammeln und Prasentieren

Dennoch: Der Mensch sammelt, seit es ihn gibt. Selbst das Zeigen ist eine
grundlegende Lebensduflerung und steht sowohl am Anfang der phylogene-
tischen wie ontogenetischen Menschwerdung. Doch haben sich im Laufe der
Geschichte nicht nur die Sammlungsgegenstinde geindert, auch die Absich-
ten und Intentionen, die dem Sammeln wie dem Zeigen zu Grunde liegen,
sind nicht die gleichen geblieben. Unterschiedlich sind die Griinde fiir Aus-
stellungen und Prisentationen von Sammlungen. Durch zunehmende Spezia-
lisierungen haben sich die heute gingigen Museumssparten herausgebildet.
Sie strukturieren nicht nur das Sammlungsgut immer wieder neu, sie verdn-
dern auch die Anlisse fiir das Sammeln.

ASPEKTE DES SAMMELNS

Das Museum ist ein Kunstprodukt, auch wenn es mit der Arche Noah einen
mythischen Vorldufer hat. Mit ihr aber wird immerhin auf eine Dimension des
Sammelns und Bewahrens verwiesen, die inzwischen nicht nur fiir das Uber-
leben der Menschheit, sondern der gesamten Schopfung wichtig ist. Dieser
Aspekt beinhaltet eine grundsitzliche Aussage zum Museum. Entsprechend
taucht er auch in den Musealisierungstendenzen unserer heutigen Zeit immer
wieder auf: Eine Vielzahl von Arten und Kulturen lassen sich offensichtlich
nur noch in Schutz- und Schonriumen erhalten. Damals kam der Befehl zum
Sammeln von aufden. Heute bestimmen Mizene und Museumsmacher, was in
die Museen kommt, was »tiberlebt«. Thr Wissen, ihr dsthetisches Empfinden,
ihr Gespiir fiir bedeutende und wertvolle Objekte, ihre finanziellen Mittel, ihr
Bediirfnis nach Selbstdarstellung beeinflussen vorrangig Inhalt und Form.
Neben die Macher und Forderer tritt mit ebensolcher Bestimmtheit der Zufall:
Zufillig sind die tiberlieferten Objekte, Zufall, was auf dem Markt der Objekte
angeboten wird. SchlieRlich ist es jeder einzelne Betrachter, der in den gesam-
melten Objekten nicht nur die Absichten der Veranstalter und die Zufilligkeit
der Gegenstinde, sondern in der unmittelbaren Begegnung auch sich selbst
erfihrt.

Solange Erfahrungen noch ohne Schrift weiter vermittelt werden muss-
ten, waren neben der miindlichen Uberlieferung mit ihren Mnemotechniken
das Sammeln, das Weitervererben und das Prisentieren von Gegenstinden
vielleicht die einzigen Méglichkeiten zur Verbreitung von gesellschaftlich re-
levanten Kenntnissen iiber Generationen hinweg. Uberlieferte Gegenstinde
sind noch heute tiber die Schrift hinaus wirksam. Sie stellen nicht nur eine
Verbindung zu einer vergangenen Wirklichkeit her, sie sind selbst Teil die-
ser vergangenen Wirklichkeit, gewinnen Authentizitit, die gemeinhin mehr
Uberzeugungskraft besitzt als alle schriftlichen Quellen. Allein ihre Existenz
zwingt zur Anerkennung und Aneignung — auch durch spitere Generationen.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN

51


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

52

Michael Matthes

Der Verlust an Wissen ist immer auch mit der Angst vor einem Riickfall in
frithere Entwicklungsstufen verbunden. Wissen, das iiber den Wissenden hi-
naus wirksam bleiben soll, bedarf einer Fixierung, einer Objektivation, an der
sich altes Wissen jederzeit wieder aktualisieren kann.* Und Objekte, die mit
Wissen in direkter Beziehung stehen, erlangen schnell iiber ihre reale Bedeu-
tung hinaus eine symbolische. Sie sind mehr als sie zeigen. »Dem Sammler ist
in jedem seiner Gegenstinde die Welt prisent.«* Das gilt fiir die mythische Be-
trachtung der Welt ebenso wie fiir die Aufklirung. In den unterschiedlichen
Beziehungen offenbart sich eine Vervielfachung der Welt nach den jeweils vor-
herrschenden Bedingungen und Mafigaben.

Im Altertum wie im Mittelalter waren gesellschaftliche Positionen von
Personen mit der Prisentation von Gegenstinden und Kunstwerken verbun-
den. Das Zeigen von Objekten dient noch heute der Prisentation von Einfluss,
Macht und Wissen. Neben ihre identititsstiftende Bedeutung trat schon frith
der Drang zur Selbstdarstellung durch sichtbaren Besitz — ein vor allem durch
seine Fiille bestimmtes dufderliches Merkmal von Macht und Reichtum. Die
Bedeutung der Zurschaustellung von Gegenstinden ist in Prozessionen und
Umziigen noch heute lebendig. Es handelt sich um 6ffentliche Bekenntnisse.
Sie verloschen, sobald sie ins Museum kommen. An die Stelle ihres urspriing-
lichen Kultwertes ist ihr Ausstellungswert getreten.

Eine Entsprechung der gesellschaftlichen Bedeutung von Dingen fiir die
Lebenden finden wir in der angenommenen Bedeutung von Dingen fiir die
Verstorbenen. So bleibt der Tote, der sich selbst nicht mehr ausdriicken kann,
selbst in der Finsternis oder Ferne durch die ihm beigegebenen Gegenstinde
weiterhin erkennbar, und diejenigen, die fiir ihn ein Leben lang Bedeutung
gehabt haben, begleiten ihn auch weiterhin. In Agypten wurden die Grabbei-
gaben als Wegzehrung wie als Hilfe und Helfer verstanden. Sie sind sowohl
Identitit stiftend wie konkret hilfreich gedacht. Sie hatten niemals musealen
Charakter, sie konnten auch verborgen bleiben.

Ein wichtiges Motiv fiir das Sammeln in nahezu allen Kulturen ist, ab-
gesehen vom materiellen Wert einzelner Objekte, die begrenzte Verfiigbar-
keit iiber sie. Sie war weder im Altertum noch im Mittelalter ein Problem. Die
begrenzte Verfiigbarkeit war vor aller wirtschaftlichen Not ein Ausdruck der
gesellschaftlichen Verhiltnisse. Bei Reliquien entschied die Glaubensfihig-
keit tiber Sinn und Bedeutung. Der fehlende Nachweis ihrer Echtheit wurde
kompensiert durch kunsthandwerkliche Zutaten. Erst mit dem Aufstieg des
Biirgertums wurden die Grenzen der Verfiigbarkeit offenkundig und politisch
bedeutsam; es entstand ein offener Markt zur Befriedigung des Bediirfnisses,

4 | Vgl. das Holocaust-Mahnmal in Berlin, das verbunden ist mit einem eigenen Infor-
mationszentrum.
5 | W. Benjamin: Gesammelte Werke, Bd. lll, S. 216f.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Sammeln und Prasentieren

wertvolle Gegenstidnde zu besitzen. Damit aber wurden die Interessenten an
Sammlerstiicken auch zu Konkurrenten untereinander. Konsequenzen zeigen
sich noch heute: Vor allem private Sammlungen tragen ihren Marktwert offen
zur Schau. Thre Grenzen liegen in den Aufwendungen zur Erhaltung und Er-
weiterung solcher Sammlungen.®

Neben Identititsstiftung, gesellschaftlicher Geltung und der Bewahrung
von Werten wurde aber auch gesammelt, um zu forschen und zu verstehen.
Der gesamte Kosmos sollte sich in den gesammelten Dingen widerspiegeln,
diesmal geordnet nach wissenschaftlichen und didaktischen Kriterien. Es
wuchs das Interesse an der Beherrschbarkeit des Menschen wie der Natur, der
Politik wie der Gesellschaft. Die Sichten auf die Dinge wurden erweitert, damit
auch die mit ihnen verbundenen Sammlungsgebiete. Immer mehr Aspekte
des Lebens gewannen Sammlungswiirdigkeit. Die angelegten Sammlungen
waren allgemein wie speziell zugleich. Erste Orte solcher Sammlungen waren
neben Flirstenhoéfen und Kléstern die Universititen, die neugegriindeten Aka-
demien, private wie 6ffentliche Schulen.

Mit der Offnung der Sammlungen fiir das allgemeine Publikum im 19.
Jahrhundert kehrten sich die Verhiltnisse gleichsam um: Nicht mehr Besitz
allein war entscheidend fiir soziale Anerkennung, wissenschaftliche Geltung
und allgemeine Bildung, sondern das Wissen um die Bedeutung der in den
neu geschaffenen Museen ausgestellten Dinge. Diese waren Belege und Auslo-
ser fuir jederzeit zu aktualisierende Kenntnisse, ja sie gaben diesen iiberhaupt
erst ihre Bedeutung. Heute ist es der Staat, der sich mit seinen 6ffentlich ge-
forderten Museen nach auflen als Kulturstaat prisentiert, nach innen durch
den Besitz bedeutender Objekte kulturelle Identitit wenigstens bewahrt. Fiir
ihn lebt die urspriingliche Bedeutung von Sammeln und Prisentieren fort.
Der Museumsbesucher behauptet sich dagegen mit dem, was er »schwarz auf
weifl« nach Hause tragen kann.

Dabei ist ein eher formales Kennzeichen von Sammlungen, dass die in
Museen ausgestellten Dinge ihre urspriingliche Nutzlichkeit verloren haben:

»Mochte diesen Gegenstanden (Maschinen, Schlésser und Schliissel, Taschen- und
Zimmeruhren usw.) in ihrem fritheren Leben ein bestimmter Verwendungszweck zukom-
men, als Museumsstiick haben sie ihn verloren. Sie riicken in die Nahe der Kunstwerke,
die jeder niitzlichen Zweckbestimmung entbehren.«”

6 | Invielen Féllen bilden private Sammlungen den Grundstock staatlicher Museen.
7 | K. Pomian: Der Ursprung des Museums, S. 14.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN

53


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

54

Michael Matthes

Mit anderen Worten driickt dies Georg Riickriem aus, wenn er schreibt:

»Erst wenn Tradition und Traditionsbewuftsein im ProzefS der zivilisatorischen Evolution
zerbrochen sind, in deren Kontext die Verbindung von Gegenstand und Symbolbedeu-
tungin fragloser Selbstversténdlichkeit und Geltung funktionierte, bemé&chtigt sich das
historische BewufRtsein der Gegenstéande...«8

Danach sind Objekte in Museen historisch geworden und nicht mehr selbst-
verstindlicher Teil der Gegenwart. Dieser Wertewandel hingt nicht von den
Gegenstinden ab, er ist Ausdruck der Verinderung des Umganges mit ihnen.
»Der Geist der Dinge verschwindet unter Zuriicklassung einer eigenstindigen
Hiille.«®

ASPEKTE DES ZEIGENS

Das Museum unterliegt vielfaltigen Wandlungen und speziellen Anforderun-
gen, die auch von auflen an dieses herangetragen werden. Mit der Ausweitung
des Museumsbegriffs sind zusitzliche Missverstindnisse und falsche Erwar-
tungen verbunden. Das heutige Museum geht zuriick auf Vorstellungen des
Bildungsbiirgertums aus dem 19. Jahrhundert. Diese waren noch ganz von der
Wirkmichtigkeit der Kunst bestimmt. Doch die biirgerliche Gesellschaft be-
saft nicht die Kraft zur Durchsetzung der mit ihr verbundenen Ideen, welche
uber ihre politische Macht weit hinaus ragten. Dennoch, erst die biirgerliche
Gesellschaft hat das autonome Subjekt geschaffen, das Voraussetzung fiir eine
bildungsorientierte Erziehung ist. Sie erzeugte ein Bewusstsein von der Diffe-
renz zwischen dem jeweils vorherrschenden gesellschaftlichen Zustand und
der individuellen Existenz. Diese Differenz lasst den politischen Prozess der
Emanzipation zu einem Prozess universeller Bildung werden. An ihm hat bis
heute das Museum teil, insoweit es gerade das Verhiltnis von angenomme-
nem Subjekt und angenommenem Objekt thematisiert und zu einer immer-
wihrenden Auseinandersetzung zwingt. Fiir das Museum aber gelten Subjekt
und Miindigkeit immer nur im Plural: Es geht in ihm um die Sicherung der
Moglichkeit einer Bildung fiir alle. Dabei handelt es sich um die Entfaltung
individueller Freiheiten, die im Museum fiir alle Besucher noch zur Erfahrung
werden koénnen.

8 | G. Riickriem: »Museum und Vermittlunge, in: H. Hierdeis (Hg.): Begreifende Pddago-
gik. Berlin 1991, S. 4.

9 | K. Weschenfelder/W. Zacharias: Handbuch Museumspdadagogik, S. 14. Dieses Bild
entspricht nicht zuféllig dem Ende des Helena-Aktes in Goethes »Faust Il«.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Sammeln und Prasentieren

Das Museum ist sowohl ein Ort der Vergangenheit wie der Gegenwart. Von
seinem Begriff her war es zunichst ein Ort der Musen. Bis ins 18. Jahrhundert
waren fast alle historisch iiberlieferten Gegenstinde in die jeweilige Gegen-
wart integriert: Thre Existenz bildete eine Herausforderung zur Beschiftigung
mit Kunst, Natur und Philosophie. Eine Besonderheit gegeniiber heute lag in
der Zusammenschau von Artificialia und Naturalia, von antiken Skulpturen
und chinesischem Porzellan, von alten Biichern und Kupferstichen, von Waf-
fen, physikalischen und mathematischen Instrumenten, von Automaten und
Werkzeugen, aber auch von besonderen Fundstiicken aus der Natur.

In den meisten fiirstlichen Sammlungen des 16. Jahrhunderts lagen
Kunstwerke, Antiquititen, Naturseltenheiten, Handwerkszeug sowie physika-
lisch-technische Gegenstinde noch weitgehend ungeordnet nebeneinander.
Dennoch deutet Horst Bredekamp die damaligen »Kunstkammern« als Wi-
derspiegelungen eines bestimmten Weltbildes:

»Im Sinne eines vertikalen, ldngs der Zeitachse gezogenen Tiefenschnittes erweitert
sich die Transformation der bildschépferischen Natur iiber die Antike und das nach-
antike Kunstwerk um das Produkt der Mechanik zur Kette: Naturform - antike Skulptur
- Kunstwerk - Maschine.«!°

Der Verbindung dieser Elemente lag ein Selbstverstindnis zu Grunde, nach
dem der Mensch zwar das eigentliche Paradies verloren hat, aufgrund seiner
Ebenbildlichkeit zu Gott aber wenigstens in verkleinertem Maf3stab tiber den
gottlichen Funken noch verfiigt, um ein neues Paradies zu erschaffen. Die
Kunstkammern wurden zu Anschauungs- und Erfahrungsriumen sowohl der
Wirksamkeit gottlicher Schopferkraft wie menschlicher Kreativitit.

Neue Anspriiche ergaben sich aus der Verbindung von Gegenstindlich-
keit mit neuen Bildungsanforderungen. Im Zeitalter der Aufklirung hatten
die gesammelten Gegenstinde einem unmittelbaren Bildungszweck zu die-
nen. Die Beschiftigung mit ihnen hatte auch der Forderung zu geniigen, den
Menschen aus seiner »selbstverschuldeten Unmiindigkeit« herauszufithren."
Diese Aufgabe kam sowohl der Kunst wie der Wissenschaft zu.

Noch das 1830 in Berlin eréffnete Museum wurde neben der Betrachtung
von Kunstwerken auch zur Vermittlung der Menschheitsgeschichte genutzt:
Von der Antike als dem ersten Augenblick des Erscheinens und der Herausbil-
dung des Menschengeschlechts tiber das Mittelalter als der Epoche mit ihren
Hinweisen auf die religiose Verwurzelung bis zur Gegenwart als Moment des
Erwachens kulturellen und nationalen Selbstbewusstseins. Da die Berliner

10 | H. Bredekamp: Antikensehnsucht und Maschinenglauben, S. 33.
11 | Vgl. den Aufsatz von I. Kant: »Beantwortung der Frage: Was ist Aufkldrung?«, in:
J. Zehbe (Hg.): Immanuel Kant, S. 55-61.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN

55


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

56

Michael Matthes

Sammlung kaum besondere Einzelwerke besafl, wurde versucht, mit ihr durch
moglichst geschlossene kunsthistorische Entwicklungsreihen zu iiberzeugen.

Eine gegeniiber dem Kunstmuseum erweiterte Aufgabe itbernahm 1852 das
»Germanische Nationalmuseum« in Niirnberg. Es geht zuriick auf den franki-
schen Freiherrn Hans von und zu Aufsef3, der ein »Generalrepertoriumc« iiber
das damalige Quellenmaterial zur deutschen Geschichte, deutschen Literatur
und Kunst anlegen wollte. Die Bezeichnung »germanisch« beschrieb damals
einen sprachlich-kulturell definierten Raum. Bereits auf dem Kongress der
deutschen Sprach- und Geschichtsforscher 1846 in Frankfurt a.M. wurde zur
Definition des gemeinsamen Forschungsfelds der Begriff »Germanistik« ver-
wendet. Nach der gescheiterten politischen Einigung der deutschen Staaten im
Jahr 1848 war das Bediirfnis zur Erhaltung der Idee einer kulturellen Einheit
besonders grofl. Die gesammelten Objekte waren jetzt nicht mehr nur Objekte
der dsthetischen Anschauung, sie waren Dokumente einer nationalen Identitit.

Voraussetzung fiir eine Offnung von naturkundlichen Sammlungen fiir ein
breites Publikum war die Trennung von Schausammlungen und Studien-
sammlungen. Diese Trennung erzwang allein schon die Fiille der vorhande-
nen Exponate. In seinen Schausammlungen bot das Berliner Naturkunde-
museum allerdings mehr eine Illustration wissenschaftlicher Beobachtungen
und Erkenntnisse an, als dass es den Besucher zu eigenen Wahrnehmungen
anregte. Naturkundliche Ausstellungen dienen bis heute dem Nachvollzug
und der Festigung vorherrschender wissenschaftlicher Theorien. Selbst wenn
mit dem Konzept der Science Centers die Eigenaktivitit der Besucher geférdert
werden soll, so lassen doch auch sie nur Erkenntnisse zu, die die Wissenschaf-
ten bereits gewonnen haben.

Ein erstes Konzept zur Vermittlung eines Bildungserlebnisses fiir alle
Schichten der Bevélkerung lieferte 1850 das Agyptische Museum in Berlin im
Neuen Museum. Hier sollte Wissenschaft unmittelbar umgesetzt werden »in
belehrende, aber auch anregende Information fiir den Laien«.!? Die Museums-
rdume waren mit Kopien von Bildern nach altigyptischen Originalen ausge-
stattet, wobei die Auswahl nach »Schonheit und Charakter« erfolgte. Sie sollte
mehr als alles andere im Stande sein,

»der dgyptischen Wissenschaft ein grofieres Publikum zu verschaffen und zugleich den
anderen heutzutage nicht hoch genug anzuschlagenden Vortheil gewdhren, alle miiwol-
lende Kritik von den Bildern als moderne Ausfiihrungen abzuhalten.«!3

12 | H. Bredekamp: Antikensehnsucht und Maschinenglauben, S. 33.
13 | Ebd., S. 26f.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Sammeln und Prasentieren

Das Museum wurde als eigenes Medium im modernen Sinne erfasst: Es ge-
wann Eigenstindigkeit gegeniiber dem Buch, dem Theater, ja selbst gegen-
iiber dem originalen Schauplatz. Es gewann aber auch Eigenstindigkeit gegen-
tiber dem Besucher. Der Museumsbesuch sollte zu einem kollektiven Erlebnis
werden. Noch heute kommt den dgyptischen Museen und Ausstellungen zur
igyptischen Geschichte ein besonderer Reiz zu, der sich u.a. darin ausdriickt,
dass gerade bei der Vermittlung dieser Kultur die Moglichkeiten moderner
Medientechnik genutzt werden. Mit der alten dgyptischen Kultur verbinden
viele Besucher die Vorstellung, in ihr auch einen Vorldufer der eigenen Kultur
zu erkennen.*

Eine andere Entwicklung ging von den Kunstgewerbemuseen aus. Sie folgten
den nationalen wie internationalen Ausstellungen als Manifestationen der neu-
en industriellen Produktionsverfahren und als Herausforderung an die hand-
werkliche Fertigung. Der Idee eines freien Austausches von Gedanken iiber
Produktion und Produkte entsprang die erste Weltausstellung 1851 in London.
Als Schopfung des Biirgertums beschrinkten sich die neuen Museen nicht
darauf, ererbte und erworbene Schitze zu sammeln, zu archivieren und zu res-
taurieren; sie wollten zu einem neuen »pragmatischen Kunstverstindnis« bei-
tragen. Damit verbunden war eine neue Ordnung der Dinge, »der Ubergang
vom enzyklopidischen Kunstverstindnis, das in der Kunst den Kanon der gro-
Ren Kunstwerke gesehen hat, zu der auf Anwendung bezogenen autorlosen
und dezentrierten Kunst.«" In eigenen Schulen und Werkstitten wurden auch
alte Techniken gelehrt und angewandt. Kunstgewerbemuseen wurden so auch
zu Vorldufern der »viel besuchten Sammlungen fiir Alltagskultur, Volkskunde
sowie stadt- oder landeshistorischer Museen, auflerdem von didaktischen Aus-
stellungen.«'® Gegeniiber den reinen Kunstmuseen 6ffneten sie sich einem
breiten Publikum, das hier Anleitungen und Empfehlungen fiir die istheti-
sche Ausgestaltung seines Alltags erwartete — nicht als Bildungsgut, sondern
zur Gewinnung eines allgemeingiiltigen Qualititsmafistabes, der sich auf
dem Markt durchsetzen sollte.

Je mehr sich Museen mit ihren Anspriichen und Exponaten der Realitit
auflerhalb der Museen anndherten, umso problematischer wurden die Bezie-
hungen zu ihren Inhalten. Was mit den Kunstmuseen zu Beginn des 19. Jahr-
hunderts vorexerziert wurde, wiederholte sich mit zeitlichen Verzégerungen

14 | Dies etwa im Gegensatz zu den ostasiatischen Kulturen.

15 | R. Haslinger: »Die Geschichte des Kunstgewerbemuseums, gelesen als Antwort
auf die Frage: Was bedeutet angewandte Kunst?«, in: P. Noever (Hg.): Tradition und Ex-
periment, S. 10.

16 | A. Volker: »Zwischen Alltag und Museum Kunsthandwerke, in: P. Noever (Hg.): Tra-
dition und Experiment, S. 39.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN

57


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

58

Michael Matthes

bei fast allen Museumsgattungen und hat bis heute seine Giiltigkeit.” Um die
Jahrhundertwende war selbst der Anspruch der Kunst auf kulturellen Selbst-
zweck aufgehoben: Auch die traditionellen Kunstmuseen sollten unmittelbar
niitzlich sein, und zwar sowohl als pidagogisches Gegengewicht zur allgemei-
nen Verbreitung der Mechanisierung wie als deren Forderer. Von der Kunst-
erzieherbewegung waren sie als »Volksbildungsstitten« entdeckt worden. Ihr
Programm beanspruchte Nutzlichkeit fiir das Leben im Allgemeinen, fir die
Nation im Besonderen: Wie das zu verstehen war, verdeutlichte Friedrich Nau-
mann in seiner »Neudeutschen Wirtschaftspolitik« aus dem Jahr 1911:

»Ein Volk, das mit seiner Arbeit Milliarden verdienen will, muf die Kunstfrage volkswirt-
schaftlich betrachten lernen. Wir sagen nicht, da die Kunst volkswirtschaftliche Zwe-
cke verfolgt, aber wir behaupten, dafi ein durchgebildeter Kunstsinn volkswirtschaftlich
sehr niitzlich ist, und zwar nicht blofs und nicht in erster Linie der Sinn fiir die beson-
deren Kiinste im engeren Sinn des Wortes, so wichtig dieser ist, sondern der Sinn fir
vollendete Form in jeder Produktion.«!8

Das Museum wurde erstmals als eine durch und durch demokratische Einrich-
tung verstanden, allerdings weniger aufgrund seiner padagogischen Ziele als
vielmehr aufgrund der Zuginge zu ihm. Im Gegensatz zu der feudalistisch
bestimmten Begrenztheit des Individuums zu Beginn des 19. Jahrhunderts
schrieb Alfred Lichtwark:

»Was von den Museen geschieht, kann sich immer noch an das ganze Volk wenden. Es
liegt darin eine unschétzbare Kraft, und es gibt ihnen ihre ganz besondere und notwen-
dige Stellung neben den Universitaten und Akademien.«!®

Museen bildeten eine wichtige Erginzung zu den Schulen und Universititen,
»weil sie zu den Dingen fiithren oder von den Dingen ausgehen.«*

Eine andere Reaktion auf die Industrialisierung finden wir Ende des
19. Jahrhunderts im Ruhrgebiet: Hier wollte der Kunsthistoriker und Piddagoge
Karl Ernst Osthaus ein naturwissenschaftliches Museum mit dem Ziel griin-
den, die industrielle Bevolkerung fiir das Schone in der Natur zu gewinnen.
Dieser Ansatz geht zuriick auf das 18. Jahrhundert. Seit Rousseau verbindet

17 | Vgl. die Auseinandersetzungen um die Griindung des Deutschen Historischen Mu-
seums in Berlin.

18 | Zitiert nach G. Frhr. von Pechmann: Die Qualitatsarbeit, S. 22.

19 | Ebd., S. 105.

20 | Ebd., S. 106. Hierbei handelt es sich um eine Formulierung, die 22 Jahre spéater
Georg Kerschensteiner auch fiir den Bildungsauftrag des Deutschen Museums in An-
spruch nahm.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Sammeln und Prasentieren

sich die Kritik an den Folgen der Zivilisation mit dem Blick auf die Natur.
Doch blieb Osthaus bei der Griindung eines naturkundlichen Museums nicht
stehen. Das Erfassen des Schoénen in der Natur war ihm Bedingung fiir ein
Begreifen auch des Asthetischen in der Kunst. Sogar einen dritten, unmittel-
bar praktischen Aspekt sollte seine Museumsgriindung erfiillen: Getragen von
der Vorstellung einer Weltkultur, die sich zusammensetzt aus allem, was Men-
schen an Wertvollem auf der ganzen Erde erzeugt haben, sollte sein Museum
eine Mustersammlung fiir Zeitgenossen und zukiinftige Generationen sein.

Versuche zur Uberwindung der Diskrepanzen zwischen Industrialisie-
rung einerseits und dem starren Festhalten am tiberkommenen Formenka-
non vorindustrieller Stile andererseits wurden um die Jahrhundertwende an
vielen Orten von Kiinstlern und Kunstliebhabern unternommen. In Miinchen
schlossen sich Architekten, Entwerfer, Vertreter von Handwerk und Industrie
im »Deutschen Werkbund« zusammen. Doch im Gegensatz zur Reformbe-
wegung in England um die Mitte des 19. Jahrhunderts stand der Werkbund
zu Beginn des 20. Jahrhunderts positiv den Moglichkeiten der industriellen
Produktionsweise gegentiber. Er wollte lediglich an den Prinzipien von Form-
niveau, Material- und Werkgerechtigkeit festhalten und diese gegeniiber den
Surrogatstoffen der industriellen Produktion neu beleben.

Einen dritten Weg in Reaktion auf die um sich greifenden Folgen aus der
Industrialisierung schlugen die neu gegriindeten Volkskunde- und Heimatmu-
seen ein. Sie griffen bewusst auf Epochen vor der Industrialisierung zurtick
und sahen sich darin bereits pidagogisch wirksam:

»Fiir alle Gebiete aber, vom Stricken bis zum Drucken, gilt, daf® sie ihre reichsten An-
regungen aus dem uberlieferten Volksgut schépfen kénnen, wie es in unseren Samm-
lungen bewahrt wird, aus Zeugnissen also eines volkstimlichen Schaffens, das dem
kindlichen aufs nachste verwandt ist.«?!

Noch Ende der 1930er Jahre betonte Adolf Reichwein die Bedeutung einer
wohlgestalteten Umwelt, fiir die die Volkskundemuseen Anregungen und
Vorbilder lieferten. In Auseinandersetzung mit der Gegenwart und ihren
Problemen war ihm ein Verstindnis fiir die Vergangenheit und die iiberlie-
ferten Werte wichtig. Im Vordringen der Maschinen sah er den Verfall des
Handwerks, damit einen zunehmend enger werdenden Spielraum fiir eigenes
schopferisches Tun. Eine Entsprechung von Innen- und Auflenwelt erkannte
er in der »gegenstindlichen Kultur« eines jeden Volkes. Volkskunde- und Hei-
matmuseen waren fiir Reichwein Anschauungsstitten fiir eine grundlegende

21 | A. Reichwein: »Schule und Handarbeit, in: ders.: Pddagogische Schriften, Band
4,S.75.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN

59


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

6o

Michael Matthes

Geschmacksbildung der Jugend, mit der sie fiir eine wohlgestaltete Umwelt
sensibilisiert werden sollte.

Das Museum war jetzt nicht mehr nur Bewahrungsort tibetlieferter Ob-
jekte, es war auch Ort der Aneignung verschwindender Erfahrungsgrundla-
gen. Volkskunst verband sich mit der Vermittlung grundlegender Techniken
aus dem Umgang mit traditionellen Techniken wie Holzbearbeitung, Tépfern,
Weben, Stricken oder Backen. Das Museum war »Anschauungs- und Arbeits-
stitte« zugleich.? Mit einer solch engen Beziehung zu handwerklichem Titig-
sein und Volkskunde wurde nach 1945 in Deutschland kein Museum mehr
aufgebaut. Die Kritik an den Folgen der Industrialisierung aber blieb.

Dagegen ist selbst fiir die heutigen Technikmuseen die Vermittlung alter
Techniken noch immer wichtig — allerdings weniger als Umgang mit tiberlie-
ferten Techniken, sondern als Voraussetzung fiir den Nachvollzug technischer
Entwicklungen. Beispiele dafiir sind Lehrdruckereien oder Angebote zum
Papierschopfen, Kurse zur Textilarbeit oder Topferkurse. Es geht auch weniger
um den padagogischen Aspekt, der auf die Entfaltung der Person gerichtet ist,
eher geht es um spielerische Aspekte, mit denen sich Angebote fiir Kinder und
Jugendliche erweitern lassen. Nur selten kommt es zu einem Riickbezug der
gemachten Erfahrungen auf die in den Ausstellungen vorgestellte Technik.?®

Als eine Spitgriindung gegentiber den Kunst- und Gewerbemuseen des
19. Jahrhunderts konnte das »Deutsche Museum« in Miinchen als das erste all-
gemeine technische Museum in Deutschland zu Beginn des 20. Jahrhunderts
auf deren Erfahrungen und Entwicklungsgeschichte aufbauen. Auch Technik
sollte der nationalen Identitit dienen, wobei ihre Vermittlung sich das Medium
Museum mit seinen tradierten Wertvorstellungen erschloss. Der Name des
neu zu grilndenden Museums war Programm: »Deutsches Museum, von den
Meisterwerken der Naturwissenschaften und der Technik.«

Damit war eine Entwicklung abgeschlossen, die dem Museum nicht nur
immer groflere Teile wissenschaftlichen Forschens und Handelns erschloss,
sondern dieses Forschen und Handeln auch in einen gesellschaftlichen Zu-
sammenhang stellte. Nach dem Zweiten Weltkrieg gewannen Museen Bedeu-
tung vor allem als Medien der Erinnerung und der Vergewisserung. Heute
dienen sie nicht nur der Information und Wissensvermittlung, sondern wer-
den auch bewusst als Orte 6ffentlicher Unterhaltung und der Massenkommu-
nikation genutzt. Allmihlich beginnt sich aber auch durchzusetzen, wie sehr
Museen Orte des offenen wie 6ffentlichen Dialogs sind. Welche besonderen
Formen der Auseinandersetzung Museen ihren Besuchern dabei bieten, das

22 | Ebd., S. 41.
23 | In den Angeboten des Berliner Vereins »Jugend im Museum« finden die wenigsten
Veranstaltungen im Museum statt.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Sammeln und Prasentieren

zeigen auch die hier in diesem Buch vorgestellten Aufgaben und Lésungen der
Museumsmoderation.

AUFGABEN DES MUSEUMSMODERATORS

Die Welt bringt sich dem Einzelnen ebenso vielfiltig entgegen wie dieser sich
in mannigfaltiger Weise auf sie bezieht. Im Museum handelt es sich um eine
besondere Art der Mannigfaltigkeit: Einschrinkungen ergeben sich durch die
Auswahl der Themen und Objekte, Erweiterungen durch Hinzufiigungen
von Kontexten und Handlungsanweisungen fiir ihre Betrachter. Alle wesent-
lichen Vollzugsformen des Subjekts, sein Denken, Wollen und Spielen, sind
hier moglich, doch bleiben sie auffillig beschrinkt. Dabei sind beide, Subjekte
wie Objekte, in ihrer Eingeschrianktheit besonders eng aufeinander bezogen;
und das, was als Differenz zwischen ihnen aufscheint, ist das eigentliche »Zu-
spiel«, das Unbekannte, Uberraschende und Fremde. Gegeniiber der Wirklich-
keit auflerhalb kénnen die Besucher im Museum mit sich und den Dingen
—im Rahmen der vorgegebenen Moglichkeiten — spielerisch umgehen. Die er-
fahrbaren Unterschiede zwischen dem Gezeigten und dem Selbstbewussten
erfiillen den Zweck, das Vorgestellte in seiner Eigenstindigkeit wie in seiner
Verinderlichkeit zu erkennen. Es wird zur Aufgabe des Museumsmoderators,
dem Besucher auch einen solchen spielerischen Umgang zu ermdglichen.

Doch nur selten gelingt ein solches »Zuspiel«. Schon iiber die Art der Er-
kenntnisse im Museum gibt es keine klaren Vorstellungen. Sie kénnten sich
auch von Objekt zu Objekt, von Situation zu Situation dndern. Dass die Aus-
einandersetzungen mit musealen Objekten zu besonderen Erkenntnissen fiih-
ren, ergibt sich allein schon daraus, dass sie fiir sich genommen unvollstindig
sind und bleiben. Um im Museum gezeigt zu werden, mussten sie aus ihrem
urspriinglichen Umfeld herausgerissen werden. Zum Verstindnis ihrer Exis-
tenz bedarf es jetzt ihrer Vervollstindigung auch aus der Sicht ihrer Betrach-
ter. Aber nur selten sind sie es, die die Betrachtung vervollstindigen, sondern
es sind die Museen selbst. IThre »Prisentationen« begiinstigen dabei insoweit
didaktische Absichten, als sie herausheben, was an den Dingen erkannt und
gelernt werden soll. Fiir die Besucher besteht das Problem, dass Museen mit
ihrer Architektur und ihren Prisentationsformen inzwischen selbst neue Um-
welten geschaffen haben, die fiir ihre Besucher ebenso wenig durchschaubar
sind wie die urspriinglichen.

Ist das vorgedachte Ganze objekthaft nicht darstellbar, gibt es die Ten-
denz, durch medialen Einsatz zusitzliche Themen und Inhalte anzubieten.
So lassen sich Informationen heute leicht an jeder beliebigen Stelle im Raum

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN

61


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

62

Michael Matthes

einfiigen, doch bleiben sie bestimmt von den »Botschaften« der eingefiigten
Medien.** Und diese treten in Konkurrenz zu den Objekten wie zu den ergin-
zenden Phantasien ihrer Betrachter. Schliefllich verstirkt moderne Medien-
technik nur diejenigen Inhalte, die sich mit ihrer Hilfe auch abbilden lassen.
Es gehort zu den Paradoxa der Mediennutzung, dass ihre Vielfalt die Person
eher einschrinkt als erweitert.”> An Personen gebundene Vielfalt aber ist die
Voraussetzung fiir Kommunikation, und Kommunikation die Basis fiir die
Wahrheitsfindung,® nicht Technik.

Gegeniiber den Vermittlungsangeboten moderner Massenmedien liegt
die Auseinandersetzung mit Objekten im Museum in einer Verlangsamung
der Erfahrung von Welt durch kiinstliche Isolierung, letztendlich durch »Still-
legung«. Sie werden erst wieder »zum Leben erweckt«, wenn sie sich in den
Vorstellungen ihrer Betrachter wieder zu bewegen beginnen. So sind Museen
mehr als nur Aufbewahrungs- und Erklirungsorte von eigentlich zwecklos ge-
wordenen Dingen: Sie erfiillen ihren Zweck in der Herausforderung zur Inte-
gration in die Lebenswelt ihrer Betrachter. Ablehnung oder Faszination — noch
ohne bewussten Inhalt — sind erste Reaktionen in dieser Richtung und verwei-
sen auf einen gefithlsmifligen Grund. Demgegeniiber zeigt sich die themati-
sche Einbindung bereits als intellektuelle Reaktion sowohl der Veranstalter wie
der Rezipienten.

Es bedarf eines gegenseitigen Aufschaukelns von gefithlsmifiger Zuwen-
dung und thematischem Erschlieflen. In der Regel iiberwindet die Rationalitéit
das Gefiihl. So erfihrt der Museumsbesucher iiber die zusitzlich eingesetzten
Medien oft etwas, das weder in ihm noch im Objekt eine Entsprechung besitzt.
Das Exponat fillt zuriick in die Dimension der Illustration von Themen, die
eigenen Erfahrungen werden ersetzt durch allgemeines Wissen.

Bei einem solchen Szenario wird es zur Aufgaben des Moderators, dem
Museumsbesucher vor allem Moglichkeiten fiir eigene Erkenntnisse in Ver-
bindung mit neuem Wissen und eigenem Erleben zu verschaffen. In Anleh-
nung an Walter Benjamins Kritik an der Kulturgeschichte lisst sich seine Auf-
gabe auch so beschreiben: Wihrend das Museum von sich aus die Last der
»Schitze« vermehrt, wobei sie diese »Schitze« »auf den Riicken der Mensch-
heit hiuft«, kommt es — positiv gewendet — der Museumsmoderation zu, dem
Museumsbenutzer die Kraft zu geben, »diese abzuschiitteln, um sie dergestalt

in die Hand zu bekommen.«?

24 | Vgl. dazu H. M. McLuhan: Magische Kanéle, S. 13ff.

25 | Dies driickt McLuhan in der Unterscheidung von »heiflen« und »kalten« Medien
aus.

26 | Vgl. N. Luhmann: Die Wissenschaft der Gesellschaft, S. 175ff.

27 | Vgl. W. Benjamin: »Eduard Fuchs, der Sammler und der Historiker«, in: ders.: Das
Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, S. 112.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Sammeln und Prasentieren

Das Museum ist konstitutiv fiir seine Objekte wie fiir seine Besucher. Mit
Hilfe seiner Konstruktionen und Rekonstruktionen will es die Existenz seiner
Exponate erkliren, zumindest Zuginge zu ihnen herstellen. Die besonderen
Eigenschaften seiner Gegenstinde kénnen aber nur erkannt werden, wenn
sie in einem System von Beziehungen stehen, in dem sich ihre strukturelle
Verwandtschaft ausdriickt.”® In der Schaffung von Moglichkeiten zur Entde-
ckung von verwandtschaftlichen Beziigen liegt die Kunst jeder Prisentation
wie ihrer Vermittlung.?® Sie bieten Einblicke, die so aulerhalb des Museums
nicht gegeben sind. Zugleich weisen sie auf das hin, was an den Originalen
bereits erkannt worden ist, worin ihre »Bedeutung« liegt. Sie sollten aber auch
die Moglichkeit enthalten, in der Auseinandersetzung mit den Gegenstinden
Neues zu entdecken. In den Prisentationen ist nicht nur bestehendes Wissen
festgeschrieben, in ihnen wird auch bestehendes Wissen fortgeschrieben.

Der Auseinandersetzung mit musealen Dingen liegt ein Schema zu Grun-
de, nach dem Menschen sich ihre Umwelt aneignen und zugleich die Ergeb-
nisse dieser Aneignung auf Dauer stellen. Das war schon im alten Griechen-
land so und das wird auch in der Zukunft der Fall sein. Dennoch haben andere
Informationstriger die Oberhand gewonnen. Aber auch ihre Botschafien sind
an konkrete Dinge gebunden, wollen sie iiberzeugen. Es bedarf nun einmal
der Erfahrung aus der Auseinandersetzung mit dreidimensionalen Gegen-
stinden, zu denen wir uns unmittelbar in Beziehung setzen kénnen. Der Um-
gang mit Dingen ist nicht nur der erste Umgang des Menschen mit seiner
Umwelt, der Umgang mit ihnen ist Voraussetzung fiir jedes weitere abstrakte
Erfassen von Innen- und Auflenwelt. Es liegt nahe, diesen Umgang auch in
das Zentrum der Auseinandersetzung mit Menschen zu stellen, zu denen wir
— gerade bei fehlenden gemeinsamen Grundlagen, bei unterschiedlichen kul-
turellen Erfahrungen — sonst kaum einen Zugang finden.

Alle Vermittlungsbemiithungen besitzen also nur dann Giiltigkeit, wenn
sie sich auf das beschrianken, was tatsichlich gezeigt werden kann. Alles an-
dere tritt als Autoritit auf: Auf der Seite des Museums in allgemein gehal-
tenen Texten und symbolischen Prisentationen, auf der Seite der Besucher
im Beharren auf Beziigen zu ihrem eigenen Wissen und ihren personlichen
Erfahrungen. Wir kénnen Fehldeutungen nicht verhindern, aber wir kénnen
Fehldeutungen, soweit sie sich in AufRerungen oder im Verhalten der Besu-
cher ausdriicken, einschrinken, sowohl durch direkte wie indirekte Hinweise,
durch gezielte Hilfestellungen und Anleitungen. Dies fillt dort leicht, wo sich
die Absichten und die Art der Wahrnehmungen eindeutig bestimmen lassen:
Objekte als Phinomene, als Ausl6ser von Erinnerungen, als allgemeine wie

28 | Vgl. P. Bourdieu: Zur Soziologie der symbolischen Formen, S. 33.
29 | So lasst sich Normierung nur zeigen, wenn auch nichtnormierte Teile vorgestellt
werden.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN

63


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

64

Michael Matthes

spezielle Zeichen.*® Dariiber hinaus miissen auch die Unterschiede in der
Wahrnehmung zum Thema gemacht werden.*! Dazu gehért, die unterschied-
lichen Wahrnehmungsniveaus zu bestimmen und intellektuell aufeinander zu
beziehen.

Alles Wissen, das mit den ausgestellten Gegenstinden und den vorge-
stellten Themen der Museen verbunden ist, muss zugleich den Wandel der
Museen als Bildungsinstitutionen beriicksichtigen. Mit ihrer zunehmenden
Spezialisierung sind neue Bildungsqualititen verbunden. Je nach Museum
treten unterschiedliche Aspekte der Dinge hervor. Sie bestimmen den Blick
auf die Exponate, die Exponate die Erwartungen der Besucher. Dabei tritt das
Objekt einmal als autonomes Kunstwerk, als Provokation, als Zeitzeuge, als
Dokument, als Mittel wie als Symbol auf — mitunter ist es alles zugleich. Je
nach Museumsart verweisen sie auf andere Urspriinge, sind verbunden mit
unterschiedlichen Werten, betonen unterschiedliche wie gleiche Materialien,
Funktionen und Zwecke.

Besondere Hinweise auf die spartenspezifischen Unterschiede liefern die
folgenden Beitrige in diesem Abschnitt. Sie gehen ein auf das »Was«, das in
den Ausstellungen seinen Ausdruck gefunden hat und das fiir seine Betrachter
zu einem besonderen Bildungserlebnis werden soll. Exemplarisch sind die Auf-
gaben der Moderation im Kunstmuseum in seinen beiden Ausprigungen, als
Gemaildegalerie fiir Alte Kunst und als modernes Kunstmuseum, im histori-
schen Museum und im Technikmuseum unter Beriicksichtigung ihrer Entwick-
lung und heutigen Bedeutung beschrieben. Entsprechend der vorgestellten
Sparten sind anschliefend vier Vortrage zu einem gemeinsamen Thema, zur
»Uhr«, abgedruckt. Sie stellen die spartenspezifischen Unterschiede und ihre
Auswirkungen auf die Moderation in den jeweiligen Museen zur Diskussion.

LITERATUR

Auer, Hermann (Hg.): Museologie. Neue Wege — neue Ziele, Miinchen/Lon-
don/New York/Paris 1989.

Benjamin, Walter: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reprodu-
zierbarkeit: Drei Studien zur Kunstsoziologie, Frankfurt a.M. 1974.

Ders.: Gesammelte Werke, Bd. III: Kritiken und Rezensionen, Frankfurt a.M.

1991.

30 | Eine Analogie zur Schriftentwicklung mitihrer zunehmenden Loslésung vom analo-
gen Bild dréngt sich hier geradezu auf.

31 | Vgl. den Beitrag von G. v. Wilcken: »Die Geister der eigenen Erwartungen« in die-
sem Buch.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Zwischen Sammeln und Prasentieren

Bourdieu, Pierre: Zur Soziologie der symbolischen Formen, Frankfurt a.M.
19770.

Bredekamp, Horst: Antikensehnsucht und Maschinenglauben. Die Geschichte
der Kunstkammer und die Zukunft der Kunstgeschichte, Berlin 1993.

Hierdeis, Helmwart: Begreifende Pidagogik, Berlin 1991.

Klafki, Wolfgang: Studien zur Bildungstheorie und Didaktik, Weinheim/Basel
1975-

Klausewitz, Wolfgang (Hg.): Museumspidagogik. Museen als Bildungsstitten,
Frankfurt a.M. 1975.

Luhmann, Niklas: Die Wissenschaft der Gesellschaft, Frankfurt a.M. 199o0.

Lyotard, Jean-Francois: Immaterialitit und Postmoderne, Berlin 1985.

Mannhardt, Wolf (Hg.): Alfred Lichtwark. Auswahl seiner Schriften, Bd.1, Ber-
lin 1917.

McLuhan, H. Marshall: Magische Kanile. Understanding Media, Diisseldorf
1968.

Mumford, Lewis: Mythos der Maschine. Kultur, Technik und Macht. Die
umfassende Darstellung der Entdeckung und Entwicklung der Technik,
Frankfurt a.M. 1986.

Noever, Peter (Hg.): Tradition und Experiment. Das Osterreichische Museum
fur angewandte Kunst, Wien/Salzburg 1988.

Pechmann, Giinther Frhr. von: Die Qualititsarbeit. Ein Handbuch fiir Indu-
strielle, Kaufleute, Gewerbepolitiker, Miinchen 1924.

Pomian, Krzysztof: Der Ursprung des Museums. Vom Sammeln, Berlin 1988.

Reichwein, Adolf: Pidagogische Schriften. Kommentierte Werkausgabe in
funf Binden, Bd. 4, Bad Heilbrunn 2011.

Schaar, Eckhard (Hg.): Alfred Lichtwark. Die Erziehung des Auges. Ausge-
wihlte Schriften, Frankfurt a.M. 1991.

Verein Deutscher Ingenieure (Hg.): Das Deutsche Museum. Geschichte — Auf-
gaben — Ziele, Berlin 1933.

Weschenfelder, Klaus/Zacharias, Wolfgang: Handbuch Museumspidagogik.
Orientierungen und Methoden fiir die Praxis, Duisseldorf1992.

Zehbe, Jurgen (Hg.): Immanuel Kant. Was ist Aufklirung? Aufsitze zur Ge-
schichte und Philosophie, G6ttingen 1967.

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN

65


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

49 - am 14.02.2026, 20:22:29. https://www.inllbra.com/de/agb - Open Access - [IEREEESN


https://doi.org/10.14361/transcript.9783839421611.49
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

