
I. Praxis und theoretische Praxis

Das Vorhaben, Husserls phänomenologische Bestimmung der 
Praxis darzulegen, steht vor mindestens zwei Schwierigkeiten. Zum 
einen gibt es bei Husserl eine ausdrückliche oder gar ausgearbeitete 
Phänomenologie der Praxis nicht.47 Zum anderen sieht sich der 
Versuch, Husserls diesbezügliche Auffassungen zu systematisieren, 
mit einer eigentümlichen Zirkelstruktur48 konfrontiert: Die Sinn­
bestimmung von Praxis ist von derjenigen Wissenschaft abhängig, 
die sie unternimmt, andererseits gehört, so lautet Husserls These, 
die Wissenschaft selbst zur Praxis. Welche Lösungsmöglichkeiten 
bieten sich für diese beiden Schwierigkeiten an? Obwohl Husserl 
eine Phänomenologie der Praxis nicht vorgelegt hat, ließe sich eine 
solche aufgrund seiner mannigfachen Beiträge hierzu in den 
grundlegenden Strukturen entwickeln. Hier kann es nur darum 
gehen, einige Grundzüge in ihren systematischen Zusammenhängen 
hervorzuheben, und nur soweit, wie es unser Vorhaben erfordert.

47 Jüngere Mitglieder der Phänomenologischen Bewegung wie vor allem Alfred 
Schütz griffen Husserls Analysen auf und entwickelten eigene Ansätze einer 
Phänomenologie der Praxis. Diese trotz ihrer Anknüpfung an die Husserlsche 
Phänomenologie von ihr in der Formulierung der Ziele und der angewandten 
Methodik bewußt abweichenden Ansätze können im Rahmen dieser Untersuchung 
nicht berücksichtigt werden. Vgl. z. B. A. Schütz, Der sinnhafte Aufbau der 
sozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende Soziologie, Wien 1932; ferner die 
Darstellung bei R. Welter, Der Begriff der Lebenswelt. Theorien vortheoretischer 
Erfahrungswelt, München 1986, 159-185; vgl. auch B. Waldenfels, In den Netzen 
der Lebenswelt, Frankfurt am Main 1985, 153-234; ders., „Der Logos der 
praktischen Welt“, in: H. Kojima (Hg.), Phänomenologie der Praxis im Dialog 
zwischen Japan und dem Westen, Würzburg 1989, 11-29; auch A. Mickunas, „The 
Context of Praxis“, ebd., 31-50.
48 Auf die Zirkelstruktur als einer Grundfigur des Husserlschen Denkens weist K. 
Schuhmann hin {Husserls Staatsphilosophie, a.a.O. 95).

28

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie ist aber anzusetzen, wenn Theorie die Praxis und diese 
zugleich jene umgreift?

In seinem Aufsatz „Die Idee einer philosophischen Kultur“49 
spricht Husserl von der „Prinzipalkoordination“, in der Welt „für 
den Handelnden und im besonderen auch für den forschenden 
Menschen“ gegeben sei (Hua VII, 203); diese „notwendige Orien­
tierungsform“ meine die Koordination von „Ich und meine Um­
welt“ bzw. „Wir und unsere (gemeinsame) Umwelt“ (ebd., vgl. Hua 
VIII, 273). Die Pole von Ich und Welt bzw., mit Blick auf den Drei­
schritt von ego-cogito-cogitatum gesprochen, von Ich, welterfah­
rendem Leben und Welt sind in der Tat zu befragen, wenn es darum 
gehen soll, die von Husserl fixierten Sinnebenen von Praxis 
aufzuzeigen. Praxis erweist sich somit in einer ersten Bestimmung 
als das Polsystem von Ich und Welt.50

Wir springen in jenen Zirkel, indem wir zunächst die Ichseite des 
Polsystems zum Thema machen (nicht nur mit Blick auf Husserls 
transzendentalphänomenologische Feststellung, der zufolge das Ich 
als konkrete Monade alle konstitutiven Problemzusammenhänge in 
sich befasse [vgl. Hua I, 102 f.]), bevor wir uns der Welt in ihrer 
Korrelativität zum Ich zuwenden. Für Husserls Vorgehen ist es 
bezeichnend, daß er seine Analysen zu den Koordinaten von Ich 
und Welt und dem darin für das welterfahrende Leben und seine 
Handlungsziele und -ergebnisse, seine bearbeiteten und erwirkten 
Objekte aufgeschlossenen Bereich immer wieder auf das Thema der 
Einheit bezog. Dieses Thema vermag einen Leitfaden bereitzustel­
len, mit dem sich ein systematischer Aufriß einer Phänomenologie 
der Praxis in einer die mundane wie die transzendentale Phäno­
menologie umfassenden Breite bewerkstelligen ließe. Husserl beun­
ruhigte die Frage, aufgrund von welchen Bedingungen von einem 
einheitlichen, seine mannigfaltigen Erlebnisse vereinheitlichenden 
und darin sich selbst jederzeit als identisch sich vorfindenden Ich 
gesprochen werden kann, ebenso wie das Problem, wie angesichts 
des mannigfaltig Gegebenen für das Einzel-Ich und der mannig­

49 Von 1923; Text in Hua VII, 203-207, 8-10 und 11-17.
50 In A V 22 bemerkt Husserl, daß Welt „für die Menschheit Feld ihrer Praxis“ sei 
(24).

29

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fachen Standpunkte der verschiedenen Ego ein gemeinsamer Welt­
bezug bestehen könne, in dem sich Intersubjektivität und allgemein­
same Welt hervorbilden.

Diese universale Frage nach der Einheit und den vereinheitli­
chenden Prinzipien stellt nicht erst die transzendentale Phäno­
menologie, die als konstitutive es mit den die Bewußtseinssynthesis 
betreffenden Problemen der Konstitution des Einen aus dem 
Vielgestaltigen zu tun hat, sondern schon die phänomenologische 
Psychologie. Diese ist es auch, in der bei Husserl die Praxis als 
solche, die ,Lebenspraxis4, das praktische Leben4, mit Blick auf die 
einheitliche Strukturtypik des welterfahrenden Lebens und seines 
Korrelats, der einen und selben Erfahrungswelt in der Mannigfal­
tigkeit der Umwelten, zum Thema wird. Die Phänomenologie der 
Praxis bestimmt sich daher zunächst als vortranszendentale, 
mundane, d.h. realontologisch: Sie gehört in die intentionale An­
thropologie bzw. intentionale Psychologie.51 Zugleich wird es 
virulent, ihr Verhältnis zur transzendentalen Phänomenologie zu 
klären, was letztlich zu einer Diskussion des Verhältnisses von 
mundaner und transzendentaler Phänomenologie führen muß. Im 
Schnittpunkt von Mundanität und Transzendentalität steht auch das 
Ich (und damit auch sein Korrelat, die Welt). Die Aufgabe lautet 
also, die Phänomenologie der Praxis in der transzendental wie 
mundan formulierten Frage nach der Einheit von Ich und Welt und 
der solcherart aufgeschlossenen Perspektive für eine mundanphä­
nomenologische Behandlung der Praxis als des welthaft handelnden 
Lebens als solchen zu verorten.

Wir gehen in vier Abschnitten vor: Zunächst wird die Schlüs­
selfunktion der von Husserl transzendental wie mundan proble­
matisierten Einheit des Ich für die Bestimmung des praktischen 
Ichverhaltens, zu dem auch die Tätigkeit des Phänomenologen 
zählt, der die Praxis zum Thema macht, zu kennzeichnen sein (1.).

51 Hierfür kommen die Texte aus dem Umkreis der phänomenologischen Psy­
chologie (vgl. Hua IX) sowie zahlreiche Nachlaßmanuskripte der Gruppe A (mun­
dane Phänomenologie) in Betracht (A V: Intentionale Anthropologie, A VI: Psy­
chologie und A VII: Theorie der Weltapperzeption; vgl. S. Mödersheim, „Husserls 
Nachlaß und seine Erschließung“, in: H. R. Sepp [Hg.], Edmund Husserl und die 
Phänomenologische Bewegung, Freiburg/München, 2. Aufl. 1988, 106 f.).

30

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sodann sollen Husserls vortranszendentale Bestimmungen der 
Praxis, des welterfahrenden Lebens in seinem universalen Bezug 
auf die eine gemeinsame Welt (2.) und darin im besonderen der 
Sonderpraxis der Theorie als theoretischer Praxis herausgestellt 
werden (3.). Schließlich wird zu fragen sein, inwiefern die 
transzendentale Phänomenologie mit der transzendentalkonstituti­
ven Aufdeckung der Einheit von Welt einen wesentlichen Beitrag 
zu einer Phänomenologie der Praxis leistet (4.).

1. Einheit des Ich

Die folgenden Untersuchungen leitet die These, daß die Bedingung 
für Husserls Auffassung von Praxis sowie für die aus dieser Auf­
fassung resultierenden und wie auch immer zu beurteilenden Para­
doxien in Husserls Bestimmung der Grundstruktur allen Bewußt­
seinslebens als Synthesis und den daraus sich ergebenden Proble­
men von Einheit und Vereinheitlichung liegt.

1.1. Synthesis aus Motivation

,Synthesis6 ist Grund- und Haupttitel in Husserls konstitutiver Phä­
nomenologie und erhält als Doppelbegriff der aktiven und passiven 
Synthesis vor allem zentrale Bedeutung in Husserls genetischer 
Bewußtseinsforschung der zwanziger und dreißiger Jahre,52 und 

52 Im Paragraphen 17 der Cartesianischen Meditationen spricht Husserl von der 
„Synthesis als Urform des Bewußtseins“; die „Verbindungsweise, die Bewußtsein 
mit Bewußtsein einigt“, sei „als die dem Bewußtsein ausschließlich eigene“ die „der 
Synthesis'1' (Hua I, 77). - Zu Husserls genetischer Phänomenologie vgl. K. Held, 
Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalen Ich bei 
Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik (Phaenomenologica 
Bd. 23), Den Haag 1966; A. Aguirre, Genetische Phänomenologie und Reduktion. 
Zur Letztbegründung der Wissenschaft aus der radikalen Skepsis im Denken E. 
Husserls (Phaenomenologica Bd. 38), Den Haag 1970 (besonders 142-173); E. 
Holenstein, Phänomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funktion eines 
Grundprinzips der passiven Genesis bei E. Husserl (Phaenomenologica Bd. 44), 
Den Haag 1972; G. A. de Almeida, Sinn und Inhalt in der Genetischen

31

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„Identifikation66 gilt Husserl als „Grundform der Synthesis66 (Hua I, 
79). Die alle Einheitsbildung des Bewußtseins leitende universale 
Gesetzmäßigkeit erblickt Husserl in der Motivation. Unsere Frage 
wird also zugespitzt so formuliert werden müssen: Inwiefern stellt 
Einheitsbildung aufgrund von Motivation die Bedingung der 
Möglichkeit für ein Ich dar, das sich als Ich der Praxis erfährt?

In den Ideen II charakterisiert Husserl die Motivation als die 
„Grundgesetzlichkeit des geistigen Lebens66 (Hua IV, § 56; Hua 
XXV, 321 f.).* 53 Sie ist damit, entsprechend der ,Doppelseitigkeit6 
des geistigen Lebens, ein mundan-transzendentaler Zwitterbegriff,54 
ein Begriff der transzendental-konstitutiven und der phänomenolo­
gisch-psychologischen Forschung. Husserls Ausführungen in den 
Ideen II sind beiden Einstellungen verpflichtet. Das Rahmenthema 
ist ein transzendentales: Es geht um eine konstitutive Problematik, 
um die Konstitution der „geistigen Welt66. Korrelativ ist die 
Konstitution der Person ein transzendentales Thema, das freie oder 
gebundene Verhalten der Person im Rahmen ihrer konstitutiven 
Vorbedingungen aber zugleich ein Thema der intentionalen 
Psychologie oder der Ethik.

Die Motivation als das das gesamte Bewußtseinsleben 
bestimmende Prinzip der Synthesis bezieht sich auf alle Glieder der 
Aktintentionalität, die im Ausdruck ego-cogito-cogitatum genannt 
sind: auf Ich, Erlebnis und vermeinten Gegenstand in ihren spe­
zifischen Einheitsbildungen. Dabei verweist die Einheit der Er­
lebnisse auf einen Bereich vor der Aktintentionalität, auf den 
Bereich passiver Synthesis, zuunterst auf die Konstitution des 

Phänomenologie E. Husserls (Phaenomenologica Bd. 47), Den Haag 1972 
(besonders 216-225).
53 Zu Husserls Begriff der Motivation siehe die Arbeit von B. Rang, Kausalität und 
Motivation. Untersuchungen zum Verhältnis von Perspektivität und Objektivität in 
der Phänomenologie Edmund Husserls (Phaenomenologica Bd. 53), Den Haag 
1973.
54 Entsprechend steht das geistig-personale Ich selbst im Schnittpunkt von 
Mundanität und Transzendentalität, bildet, wie Karl-Heinz Lembeck zu Recht 
formuliert, „eine mittlere Größe zwischen den Begriffen des transzendentalen4 und 
des ,empirischen Ich“4 (Gegenstand Geschichte. Geschichtswissenschaftstheorie in 
Husserls Phänomenologie [Phaenomenologica Bd. 111], Dordrecht/Boston/Lon- 
don 1988, 79).

32

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bewußtseinsstroms im inneren Zeitbewußtsein. Das Ordnungs­
prinzip aller Synthesen im Aktbezug von Ich und Gegenständ­
lichkeit sowie in den Schichten der alle aktiven Bezüge auf­
bauenden passiven Intentionalität soll also der Begriff der Moti­
vation umfassen - nicht nur hinsichtlich des reduzierten, reinen tran­
szendentalen Ich, sondern vor allem auch hinsichtlich des vollen, 
des personalen transzendentalen Ich als der „Monade“. Damit 
weitet Husserl, wie er in den Ideen II selbst bekennt (Hua IV, 223), 
den sprachüblichen Sinn von Motivation als auf die Aktintentionali­
tät, die Ichtätigkeit, bezogenen erheblich aus.

Korrelativ zum Bereich des Praktischen steht für Husserl das 
aktive Ich, das, wie es in den Ideen II heißt, „im ursprünglichen und 
eigentlichen Sinne Subjektive“ (ebd. 215), das Subjekt der Akte. 
Dementsprechend äußert sich Husserl noch in den Cartesianischen 
Meditationen'. In der aktiven Genesis fungiert „das Ich als durch 
spezifische Ichakte, als erzeugende, konstituierendes“ (Hua I, 111), 
und hierzu gehören „alle Leistungen der in einem weitesten Sinne 
praktischen Vernunft“ (ebd.). Die gesetzliche Synthesis der Ichakte 
regle demgemäß die „Vemunftmotivation“, die „Motivationen im 
Rahmen der Evidenz“ (Hua IV, 220).55 Die Vemunftmotivation des 
,freien4, stellungnehmenden Ich kontrastiert Husserl in den Ideen II 
mit der assoziativen und Erfahrungsmotivation (ebd. 222, 224), die 
auch Vemunftmotive enthalten können. Den Sinn von ,Ver­
nunftmotivation ‘ faßt Husserl so weit, daß darunter auch relativ 
vernünftige und unvernünftige Motivationen fallen (ebd. 221).56 
Das Feld der aktiven Synthesis, der „Motivation von Stellungnah­
men durch Stellungnahmen“ des Ich (ebd. 220; vgl. Hua IX, 213 f.), 
bezeichnet somit für Husserl auch den Bereich, auf den die 
Grundfragen der Ethik abzielen, „die das vernünftige Subjekt­

55 „Vernunft verweist auf Möglichkeiten der Bewährung, und diese letztlich auf das 
Evident-Machen und Evident-Haben“ (Hua I, 92).
56 „Wer sich von Trieben, Neigungen ziehen läßt, die blind sind, weil sie nicht vom 
Sinn der als Reiz fungierenden Sachen ausgehen, nicht in ihm ihre Quelle haben, ist 
unvernünftig getrieben. Halte ich aber etwas für wahr, eine Forderung für sittlich, 
[...], und folge ich frei der vermeinten Wahrheit, der vermeinten sittlichen Güte, so 
bin ich vernünftig - aber relativ, sofern ich mich darin ja irren kann.“ (Hua IV, 221 
0

33

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verhalten zum Gegenstand hat“ (Hua IV, 222). Dies ist auch ein 
Indiz für die transzendental-mundane ,Doppelnatur6 des Ich und 
seiner Motivationsstruktur: Nur als mundan-praktisches können es 
selbst und seine Aktionen Thema der Ethik sein, die Husserl ihrer­
seits als mundane, regionalontologische Disziplin begreift (siehe 
unten Teil II). Demgegenüber sind das dem vernünftigen Subjekt­
verhalten6 zugrundeliegende Vermeinen in seiner konstitutiven Lei­
stung und die Konstitution des in ihm Vermeinten nur transzen­
dental aufklärbar. In diesem letzteren Sinn bezeichnet Vernunft, wie 
Husserl in den Cartesianischen Meditationen ausführt, eine „uni­
versale wesensmäßige Strukturform der transzendentalen Subjekti­
vität überhaupt66 (Hua I, 92); ihre Korrelate sind solche Synthesen, 
die bewährende bzw. evident bewährende oder Bewährung aufhe­
bende bzw. evident aufhebende sind und deren korrelative Gegen­
stände die Charaktere seiend bzw. nicht-seiend aufweisen (ebd.).

Die Darlegung der Motivationen von Ichaktionen aus ,freier Ver­
nunft6 bezeichnet zwar das Feld für alle praktischen Intentionen, 
macht diese aber in ihrer Bewußtseinsgenese nicht verständlich. 
Denn die dem praktischen Verhalten vorgegebenen konstituierten 
Sinneinheiten sind für Husserl Endprodukte einer Konstitutionsge­
nese. Somit rücken bei der Befragung, welche Rolle die einheits­
stiftenden Strukturen der Motivation für das praktisch gerichtete Ich 
und seine Aktionen spielen, sämtliche weiteren Motivationsstruk­
turen, die der Ausdruck der ,passiven Synthesis6 umfaßt, mit ins 
Thema. Es gilt daran zu erinnern, daß nicht erst Husserls genetische 
Bewußtseinsforschung die Strukturen passiver Synthesis behandel­
te, wenngleich diese in ihrer Genesis dort bevorzugtes Thema 
wurden. Bereits in den Ideen II gelangt Husserl zu der Feststellung, 
daß die Einheit des Bewußtseinsstroms, die Form des inneren 
Zeitbewußtseins, Einheit infolge von Motivation sei (Hua IV, 227 
f.). Mit dem Hinweis auf diese Urform aller Konstitutionsweisen als 
Einheitsbildung aufgrund von Motivation hat Husserl die im 
Rahmen seiner Phänomenologie denkbar größte Ausweitung des 
Motivationsbegriffs vorgenommen.

34

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.2. Einheit aus passiver Konstitution

Erst mit der Berücksichtigung der passiven Synthesen sind die Kon­
stitutionsprinzipien der einzelnen Glieder im Ausdruck ego-cogito- 
cogitatum voll zu verdeutlichen. In der Vorlesung zur phänome­
nologischen Psychologie vom Sommersemester 1925 spricht Hus­
serl mit Blick auf jene Konstitutionsprinzipien von noematischer 
Polarisierung (die Einheit des Gegenstandes bzw., umfassender, die 
Einheit der Erfahrungswelt betreffend), noetischer und Ich-Po- 
larisierung (Hua IX, 207). Die Polarisierung in noetischer Ein­
stellung meint das Polsystem, das die Erlebnisse des Bewußt­
seinsstroms „in Beziehung auf die Phänomene der ursprünglichen 
zeitgegenständlichen Konstitution“ und der Selbstkonstitution des 
gesamten immanenten Lebens aufspannen (ebd.). Diese rudimentäre 
„allwaltende, passiv verlaufende Synthesis“ des inneren Zeit­
bewußtseins, wie es in den Cartesianischen Meditationen heißt 
(Hua I, 79), ist damit erste Bedingung für jede Ich- und Gegen­
standspolarisierung. Diese grundlegende Motivation als „universale 
Einheitsform des Strömens“. solcherart eine .formale Gesetz­
mäßigkeit einer universalen Genesis, der gemäß sich immer wieder 
in einer gewissen noetisch-noematischen Formstruktur strömender 
Gegebenheitsweisen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in eins 
konstituiert“ (ebd. 109), begründet sowohl die Ordnungsfolge der 
mannigfaltigen Zeitstrecken und -phasen, in denen als wandelnde 
Erscheinungen von dem einen und selben sich der identische 
Gegenstand konstituiert (vgl. ebd. 79 f.), wie auch die Einheitsbil­
dung der Genesis des Ego, das als identisches in der Mannigfal­
tigkeit seiner Erlebnisse (als „Einheitspol seiner Intentionalitäten“ 
[Hua IX, 207]) die Einheit seiner ,Geschichte ‘ (Hua I, 109, vgl. 100) 
ist.

Daß das reine Ich als identisches seiner Erlebnisse57 mehr ist als 
bloßer Identitätspol, sondern als „Ich der Affektionen und Aktio­
nen“ (Hua IX, 208; vgl. Hua XIV, 172) auch Pol von Habitualitäten, 

57 „[...] das offenbar Kant im Auge hatte, als er vom Ich der transzendentalen 
Apperzeption sprach“ (Phänomenologische Psychologie, Hua IX, 208). Vgl. E. 
Marbach, Das Problem des Ich in der Phänomenologie Husserls (Phaenomeno- 
logica Bd. 59), Den Haag 1974, 319-329.

35

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das seine Geschichte hat (Hua IX, 211) und darin seine ,Kon­
sequenz4, betonte Husserl bekanntlich in der Phänomenologischen 
Psychologie. In diese Richtung weisen schon Ausführungen in den 
Ideen II, die die ursprüngliche Selbstkonstitution des Ich nicht nur 
an den Formalstrukturen des inneren Zeitbewußtseins festmachen, 
sondern ebenso abhängig sein lassen von einem dunklen Unter­
grund doxischer Gewohnheiten, die dem Ich ebenfalls ein habituel­
les Profil verleihen und den Rohstoff für seine Ichaktionen liefern 
(vgl. Hua IV, 222, 255, § 61). Als grundlegende Motivationsweise, 
die diesen passiven Untergrund des Ich webt und ihn an das Ich 
vermittelt, stellt Husserl die Assoziation heraus (vgl. ebd. 222, Hua 
XI, 117-191). Assoziationen und Gewohnheiten stiften Beziehun­
gen zwischen früherem und späterem Bewußtsein innerhalb eines 
Ichbewußtseins (Hua IV, 222); dabei kann es sich um in die passive 
Sphäre abgesunkene Vemunftleistungen aus früheren Ichaktivitäten 
handeln oder um rein passive Motivationsleistungen (vgl. ebd.).

In den Ideen II orientiert Husserl die Rede von ,Passivität des 
Bewußtseins4 am Ich und seiner spezifischen Freiheit: Dem freien 
Ich als dem Ich der Stellungnahmen stehe das passive Ich, das „Ich 
der ,Tendenzen 4 44 (Hua IV, 213), das „von ursprünglichen ,In­
stinkten' getriebene und ihnen passiv folgende44 (ebd. 255) gegen­
über.58 In Hinblick auf Husserls spätere Bestimmung der passiven 
Sphäre, in der korrelativ von einem auch nur erleidenden Ich nicht 
gesprochen werden kann,59 handelt es sich bei dieser Gegenüber­
stellung von freiem und passivem Ich um eine Unterscheidung, die, 
als am Ichverhalten orientiert, anzeigt, daß das Ich von passiv 
Vorgebenem eingenommen werden oder aber ihm gegenüber frei 
Stellung nehmen kann. Die unterste Schicht der Abhängigkeit des 
Ich von passiv-assoziativen Bestimmtheiten bildet für Husserl die 
Abhängigkeit „von der Natur44 (ebd. 276; vgl. 338 f.). Dies meint 
die Abhängigkeit von den naturkonstituierenden Strukturen des 
Bewußtseins und seinen Inhalten, von den Bewußtseinsprozessen, 

58 Zu Husserls phänomenologischer Analyse der Triebintentionalität siehe Nam-In 
Lee: Edmund Husserls Phänomenologie der Instinkte (Phaenomenologica Bd. 
128), Dordrecht/Boston/London 1993. Vgl. auch die Ausführungen bei Ullrich 
Melle, „Husserls Phänomenologie des Willens“, a.a.O., 299-304.
59 Vgl. E. Holenstein, a.a.O. 132 f.

36

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die die unterste Schicht der Wirklichkeit, die ,bloße Gegenstands­
welt4, konstituieren, sowie von der durch den Leib vermittelten 
hyletischen Schicht der bloßen Empfindungen, der „ersten .sub­
jektiven Habe'“ (ebd. 214) des Ich.60 Die fundierende Vorausset­
zung für alle leibvermittelten Empfindungen erblickt Husserl in der 
zunächst nur solipsistisch konstituierten leib-seelischen Einheit, die 
sich zur Konstitution „Ich-Mensch“ erweitert (ebd. 215).61 In mun- 
dan-empirischer Einstellung ist jene leib-seelische Einheit in der 
Gesamtapperzeption des ,Ich-Mensch‘ immer schon vorgegeben. In 
der Einheit von Leib und Seele erhält das Seelische - der in­
nerzeitliche Erlebnisstrom - seine Stelle in Raum und Zeit, wird 
lokalisiert und temporalisiert (ebd. 168, 177 f.). In Hinblick auf 
diesen Annex der Seele an den Leib, ihrer Lokalisierung in einem 
Leibkörper, und der dadurch konstituierten „eigenen Erfahrungs­
einheit“ spricht Husserl von einer „rechtmäßigen ,Naturalisierung4 
des Bewußtseins“ (ebd. 168). Daß transzendentales Bewußtseins­
leben „in der Welt selbst auftritt“ (Hua XV, 546), bezeichnet Hus­
serl, mit Blick auf die Konstitution des Ich-Menschen, als Ver­
weltlichung der transzendentalen Subjektivität (vgl. ebd. 544, 645). 
Die Konstitution ,Ich-Mensch4 vollendet sich Husserl zufolge erst 
in intersubjektiver Konstitution, mittels eines spezifischen Aktes 
der Einfühlung: Ich apperzipiere den anderen, ihn zunächst ein­
fühlend als Analogon meiner Leib-Seele-Einheit erfassend, dann in 
seinem mir Gegenüber, in seinem „Dort“, wie Husserl sagt, mit 

60 Der hier gebrauchte Naturbegriff enthält eine Doppeldeutigkeit: Er benennt zum 
einen „das assoziative Geflecht, wodurch mein Seelenleben mit Leibesvorgängen 
geeinigt ist und <das> eine Art Vorkonstitution“ leistet, wie es in einem Manuskript 
aus dem Umkreis der Vorlesung über „Erste Philosophie“ (1924) heißt (Hua VIII, 
409). Dieses vorkonstitutive Geflecht bezeichnet Husserl als eine erste „Latenz des 
Ich“ (ebd.). Dieser stehe eine zweite Ichlatenz gegenüber, gebildet aus vergangenen 
Aktleistungen, die das Ich aus dem „Hintergrund“ bestimmen (ebd.); solcherart 
.„erledigte* Geistigkeit“ trete, wie es in einem Text von 1920 heißt, „ein in die 
Natur“ (Hua XIII, 452). Im zweiten Fall umfaßt ,Natur* also beide Weisen der 
Ichlatenz. - Dieser (doppelsinnige) transzendentale Naturbegriff ist nicht dem 
Naturbegriff der phänomenologischen Psychologie gleichzustellen, der die „raum­
zeitliche Welt als Natur - vor aller Praxis“ (A V 24, 33) meint.
61 „Nur an materielle Leiber“ ist „reale Geistigkeit angeknüpft“; „materieller Leib 
und Seele“ gehören „notwendig zusammen in der Idee eines wirklichen Menschen“ 
(Hua IV, 94).

37

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


meinem „Hier-Leib-Phänomen“ (Hua IV, 168) aufgrund der Analo- 
gisierung identifizierend, als transzendentes Objekt, als „Natur­
wesen Mensch“ (ebd. 169) und setze wiederum mich selbst als ein 
solches in analogisierender Apperzeption.

Mit der Apperzeption des Ich-Menschen hängt die Form der Ge­
genstandskonstitution eng zusammen: Die Konstitution des Ge­
genständlichen in seiner Grundform in Korrelation zum natur­
konstituierenden Bewußtsein als Konstitution ,bloßer Sachen1 
(Dingkonstitution) besagt für Husserl die intentional synthetisierte 
und sich durchhaltende Einheit in der Mannigfaltigkeit von Er­
scheinungsweisen: ,das eine und selbe Ding‘ in der Vielfalt seiner 
perspektivischen Anblicke. Die intentionale Einheit ist als ein nicht 
reelles Datum des Bewußtseinsstroms Produkt konstitutiver Lei­
stung. Diese Bewußtseinsleistung kommt dadurch zustande, weil 
die Erscheinungsmannigfaltigkeit selbstgegebener Aspekte des Din­
ges aufgrund von horizonthaft vorgezeichneten und vorweisenden 
Mehrmeinungen einer jeden Einzelerscheinung, als Möglichkeiten 
für künftige Bewährungen, in einem antizipierenden Vorgriff die 
Setzung eines einheitlichen, als solchen nicht gegebenen ‘X’ als 
eines seienden Dinges motiviert (vgl. Hua XVI, 285).62 Wie der 
einzelne Gegenstand ist die gesamte objektive Natur transzenden­
talphänomenologisch gesehen „nur als eine“ im Bewußtsein „durch 
immanente Zusammenhänge motivierte intentionale Einheit“ (Hua 
III, 95; vgl. unten 4.3.). Motivieren in diesem Sinn vermag nur 
Selbstgebung; sofern Selbstgebungen zur Setzung eines einheit­
lichen, als solchen gerade nicht selbstgegebenen Gegenständlichen 
motivieren, spricht Husserl von einer „vernünftigen Motivation“ 
(Hua III, 283; Hua XVII, 168 f), die nicht der Vemunftmotivation 
im engeren Sinn, der Motivation des stellungnehmenden Ich aus 
evidenten Gründen, gleichgesetzt werden darf. Ein „Vernunft­
charakter“ komme dem „Setzungscharakter“ dann zu, „wenn er Set­

62 In Mitgeltung sei „ein Horizont von Möglichkeiten von dem nicht nur kon­
tinuierlich Kommenden [...], sondern von künftigen, aber auch mitgegen-wärtigen 
und vergangenen Möglichkeiten - als in einem einstimmigen Kontinuum zu 
konstruieren, als Konstruktion der totalen Möglichkeit -, wie der Gegenstand, der in 
Gewißheit ist, sein könnte. Das sagt nicht, wie er anders, sondern wie er als derselbe 
sein könnte in seinem als wirklich gesetzten und erhaltenen Sein“ (A VI23, 2).

38

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zung auf Grund eines erfüllten, originär gebenden Sinnes“ ist (Hua
III, 283). Der Husserlsche Vemunftbegriff bezeichnet also des 
näheren primär alle originäre Gegebenheit und die von ihr motivier­
ten intentionalen Einheiten („unmittelbare Vemunftsetzungen“, ebd. 
294; vgl. Hua IV, 223) Da für Husserl Vernunft mit Evidenz 
korreliert, faßt er diese als „Einheit einer Vemunftsetzung mit dem 
sie wesensmäßig Motivierenden“ (Hua III 284). Vemunftsetzung ist 
aufgrund ihres nichtselbstgegebenen, wenn auch aus originär Ge­
gebenem motivierten Sinnüberschusses zugleich „Glaubensgewiß­
heit“: Gewißheit im Modus des Glaubens, daß die in selbst­
gegebenen und somit ,wirklich seienden1 Ansichten sich bildende 
intentionale Einheit ebenso ist (vgl. EU 87).

Damit zeigt sich die Konstitution des Ich-Mensch als Begrenzung 
(gegenüber der transzendentalen Subjektivität) und als Ermögli­
chung in einem. Die konstitutive Genealogie der Ich-Mensch-Ap- 
perzeption eröffnet aufgrund rein passiver Konstitution einen 
Bereich, in dem sich in einem Geflecht von assoziativen Moti­
vationen und Vemunftmotivationen für das Ich sein transzendentes 
Gegenüber, seine Gegenstände, konstituiert.63 Sie ist damit auch der 
aufschließende Grund dafür, daß das Subjekt ursprünglich an sein 
Gegenüber verwiesen ist („es erfährt primär nicht sich, sondern es 
konstituiert Naturgegenstände, Wertsachen, Werkzeuge etc.“ [Hua
IV, 252]); es ist darin „motiviert und immer neu motiviert“ (ebd. 
253) und hält diesen Stil des ursprünglichen Verwiesenseins durch. 
Husserl gebraucht in diesem Zusammenhang den Begriff der 
„Selbsterhaltung“ (ebd.), was zugleich auch die paradoxe Grund­
situation benennt, daß dieses Außersichsein des Subjekts zugleich 
die Weise seines Selbstseins und seiner Selbstkonstitution auf 
dieser Stufe des Ich-Mensch ist. Selbsterhaltung ist ein Grund­
begriff in Husserls teleologischer Auffassung vom Aufbau und von 
der Entwicklung des Ich und bezeichnet die Weise, wie das Ich als 
Motivationssubjekt wirkt. Das Ich besitzt eine wesenhafte Tendenz 
auf Selbsterhaltung, die sich, entsprechend den Schichten der 
Motivation, auf verschiedenen Stufen realisiert und eine aller 

63 Auf die konstituierten intentionalen Einheitspole beziehen sich „alle spezifischen 
Leistungen, Anteilnahmen, Affektionen, Stellungnahmen des Ich“ (Hua XI, 395).

39

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


empirischen Selbstwahmehmung wie überhaupt allem empirischen 
Ichverhalten vorgängige Strukturform besagt. ,Tendenz4 ist selbst 
ein teleologischer Begriff, den Husserl auf die Bewußtseinsinten­
tionalität, die nur aufgrund von Motivation ist, bezieht.64 Allgemein 
formuliert kann es heißen, daß für Husserl nur dort Möglichkeit 
besteht, Möglichkeiten für Verhalten und Aktivität, wo Motivation 
und Motive vorliegen (vgl. Hua IX, 71). Motivation ist Eröffnung 
von Möglichkeiten, Möglichkeitshorizonten, ist,raumgebend4.

Schon die Form der Gegenstandskonstitution ist raumgebend, 
nicht nur für die Konstitution möglicher einzelner Gegenstände, 
sondern für ein nachfolgendes spezifisch ichliches Verhalten. Mit 
dem Verweis auf die Horizontvorzeichnungen formuliert Husserl 
einen ursprünglichen Sinn von Freiheit:65 Jede Horizontvorzeich­
nung impliziert eine Potentialität, ein ,ich kann4: Ich kann prinzi­
piell in die Vorzeichnung eintreten und das Antizipierte mir be­
kanntmachen (vgl. Hua I, 82).66 Doch nicht nur die Gegenstands­
konstitution besitzt ihre Horizonte und damit Potentialitäten; auch 
die erlebte Vergangenheit ist ein Horizont möglicher Wiedererwek- 
kung (vgl. ebd.). Im Gegensatz zu den Potentialitäten von Wahrneh­
mung und Vergangenheitsbewußtsein, die vorgezeichnet und vorge­
geben sind und als solche Horizontintentionalitäten zu Themen von 
Intentionalanalysen werden können (ebd. 82 ff.), stellen die Phan­

64 „Alle Intentionalität ist in sich selbst auch ,tendenziös4, von Tendenzen 
durchwaltet, [...] und damit sind (Tendenz ist nicht selbst Wille, nicht selbst Praxis) 
Felder für universell mögliche Praxis vorgezeichnet [...].“ (Hua XXV, 196 f.)
65 Zu Husserls Begriff der Freiheit vgl. K. Wiegerling, Husserls Begriff der 
Potentialität. Eine Untersuchung über Sinn und Grenze der Transzendentalen 
Phänomenologie als universaler Methode (Mainzer philosophische Forschungen 
Bd. 27), Bonn 1984, 159-167.
66 Vgl. Hua I, 113: Das Ich habe dank passiver Synthesis stets „eine Umgebung von 
Gegenständen. Schon daß alles mich als entwickeltes ego Affizierende apperzipiert 
ist als Gegenstand, als Substrat kennenzulemender Prädikate, gehört hierher. Denn 
das ist eine im voraus bekannte mögliche Zielform für Möglichkeiten der 
Explikation als bekannt machender, [...] und diese Zielform ist im voraus 
verständlich als aus einer Genesis entsprungen. Sie weist selbst auf eine Urstiftung 
dieser Form zurück.“ - „Diese Mitmeinung ist es, welcher jeder beobachtenden und 
experimentierenden Intention ihren praktischen Sinn gibt [...].“ (Hua VIII, 45) Vgl. 
auch EU 89: Die „Freiheit des Durchlaufens“ einer Wahmehmungsfolge bezeichne 
,.praktische Möglichkeiten“.

40

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tasien eine andere Gattung von Potentialitäten dar; sie sind nicht 
vorgezeichnet und vorgegeben, sondern werden willkürlich entwor­
fen. Husserl bezeichnet sie als Potentialitäten, die „in der Verknüp­
fung mit den Wirklichkeiten der positionalen Sphäre die Vorstell­
barkeit des Andersseins“ verschaffen, und er fugt hinzu: „Das aber 
ist Voraussetzung für eine umgestaltende Praxis.“ (Hua IX, 205)

Es sind also jene dem Bewußtseinssubjekt als solchem zukom­
menden ,Vermögen4 wie dasjenige der Erfahrung transzendenter 
Gegenstände, des Vergangenheitsbewußtseins und der Phantasie, 
die allerst einen Raum für ein mögliches Können aufschließen, von 
eben diesem Können zu unterscheiden. Sind diese Vermögen 
wesentlich zum Ich-Mensch überhaupt gehörig, so zählen dazu auch 
Dispositionen, Habitualitäten, Charakteranlagen, „Vermögen“ im 
spezifischen, Husserlschen Sinn (vgl. Hua IV, § 59), zuunterst, auf 
der Grundlage des naturkonstituierenden Bewußtseins, die Kon­
stitution geistiger Gebilde als Gemeinschaftsleistung, die „Huma­
nisierung“ der Natur in der Konstitution einer geschichtlichen Welt 
(vgl. Hua XV, 645). Auch diese konstitutiven Schichten eröffnen 
,Räume4, in denen ein Können aktualisiert zu werden vermag. Die 
von ihnen aufgeschlossenen Räume sind immer zugleich auch 
inhaltlich bestimmt und darin relativ auf Kulturkreise, Gemein­
schaften und Einzelsubjekte.

Während Husserl bereits in den Ideen II auf die Gegenstands­
konstitution und naturkonstituierendes Bewußtsein umfassende Ich- 
Mensch-Apperzeption als Unterschicht des Ich hinwies, von der das 
Ich abhängig sei und die seiner Aktivität Möglichkeit wie Grenze 
vorzeichne, blieb er dabei, sie als vorichlich zu charakterisieren. 
Erst zu Beginn der zwanziger Jahre erweiterte er die Rede von der 
ichlichen Habitualität auch auf die passiven und rezeptiven Leistun­
gen der Welt- und Gegenstandskonstitution (die zwar vorichlich, 
aber für das Ich sind) und sprach von der „Weltapperzeption als 
Habitus“.67 E. Marbach weist darauf hin, wie dies beim späten

67 „Das Ich, bestimmt durch Systeme der Weckung der unterichlichen psychischen 
Sphäre, entwickelt in sich [...] die raumdingliche Apperzeption aus, einen 
allgemeinen Habitus, der sich in besonderen Apperzeptionen immer wieder 
bekundet, in besonderen Wahrnehmungen usw., mit denen ein besonderes Dasein 

41

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Husserl zur Anerkennung der fundamentalen Rolle führte, die die 
Konstitution einer standhaltenden Welt aus einstimmiger Erfahrung 
für die Selbsterhaltung des Ich spielt.68

1.3. Einheit der Person

Im Paragraphen 59 der Ideen II bestimmt Husserl das Ich als das 
„Subjekt der Vermögen“, dessen Einheit ein „System des ,Ich 
kann'“69 darstellt (Hua IV, 253), und betont, daß sein Vermögen 
kein „leeres Können“, sondern eine „positive Potentialität“ besage 
(ebd. 255). Husserl bezieht das ,ich kann* auf das Ichzentrum und 
bestimmt das korrelative Ichverhalten als „frei“, „autonom“ (ebd.). 
Mit der Gegenmöglichkeit des unfreien, gehemmten, passiv nach­
gebenden Ich bildet es „gegenüber dem allgemeinen und ein­
heitlichen empirischen Subjekt die ,Person ‘ in einem spezifischen 
Sinne“ als „das Subjekt der unter dem Gesichtspunkt Vernunft zu 
beurteilenden Akte“ - das „selbstverantwortliche“ freie oder das 
unfreie, „geknechtete“ (ebd. 257; vgl. 269). Person in diesem en­
geren Sinn gilt Husserl somit in den Ideen als eine besondere 
Schicht des „allgemeinen und einheitlichen empirischen Subjekts“ 
(ebd.), des Ich-Mensch, der „vollen Persönlichkeit“ (ebd. 280). Die 
volle Persönlichkeit ist für Husserl Einheit aus der Eigenart ihres 
Sichverhaltens (dazu gehört die Person im engeren Sinne als das 
Subjekt in der Eigenart seiner Stellungnahmen) und der Eigenart in 
der Konstitution ihrer Hintergründe, beides vermittelt durch die 

für das Ich zur Stiftung kommt, eine besondere habituelle Setzung“ (A VI 30, 
November 1921; zitiert bei Marbach, a.a.O. 314).
68 Vgl. E. Marbach, a.a.O. 322, 325; vgl. Hua I, 95 f.
69 „Dabei ist zu unterscheiden zwischen dem physischen ,Ich kann1, dem leiblichen 
und leiblich vermittelten, und dem geistigen“ (Hua IV, 253). - Als eine Sonderform 
des leiblichen ,ich kann' stellt Husserl die praktische Möglichkeit heraus (ebd. 258 
ff.), wobei dem Bewußtsein des ,ich kann' ein ,ich tue' vorausgehen muß (ebd. 
261): Der subjektive Charakter des ,ich tue' setzt das Tun als ein (jederzeit) 
praktisch mögliches, setzt die Thesis des Tunkönnens (ebd.). Modifiziert die Neu­
tralisierung eines doxisch-logischen Bewußtseins Sein zu bloßer Vorstellung mit 
einer implizierten theoretischen (doxischen) Möglichkeit, so wandelt „.praktische* 
Neutralitätsmodifikation“ (ebd. 263) Handlung in mögliche Handlung mit impli­
zierter praktischer Möglichkeit um (ebd. 262 f.).

42

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Eigenart des Gegenstandsbewußtseins: Die „Aufmerksamkeit“ mit 
ihren attentionalen Modi verweist Inhalte des Gegenstandsbewußt­
seins aus den Hintergründen in den Bereich des aktiven Ich- 
verhaltens (ebd. 278 f.).

Die Sphäre des ,ich kann4 bezeichnet Husserl als eine Sphäre der 
„Freiheit im besonderen Sinne“ und „wohl im eigentlichen Sinne“ 
(ebd.). Dies hat zur Folge, daß er die zur Apperzeption des Ich- 
Mensch gehörigen ,Vermögen4 nicht in ihrem Verhältnis zur Sphä­
re des ,ich kann4, nicht in ihrer diese Freiheit erst ermöglichenden 
Funktion zu bestimmen sucht. Das Ich vermag sich doch nur aus 
dem Grund frei zu verhalten, gegenüber passiven Anmutungen sein 
fiat zu sprechen bzw. diese Anmutungen zu inhibieren (ebd.), weil 
es sich vorgängig in einer Dimension vorfindet, in der diese 
Möglichkeiten ihrerseits ermöglicht sind. Somit ist die Freiheit des 
,ich kann4 immer nur auf dem Grunde und im Zusammenhang mit 
jenen Möglichkeitsbereiche erschließenden (und d.h. zugleich an­
dere Bereiche ausschließenden) vorgängigen Vermögen im wei­
testen Sinn zu sehen. All diese Vermögen konstituieren aufgrund 
assoziativ-passiver Intentionalität das persönliche Subjekt, indem 
sie dem Erlebnisstrom eine „gewisse Regel der Entwicklung“ (ebd. 
256) verleihen; Husserl spricht diesbezüglich von einer „sozusagen 
doxischen Gewohnheit“, die für das ichliche Verhalten protentional 
Bekanntheitsvorzeichnungen entwirft (ebd.). Diese passiv kon­
stituierten und sich dem Ich evtl, rezeptiv aufdrängenden Strukturen 
kann sich das Ich nachkommend aneignen, d. h„ es besitzt als 
Vemunft-Ich diesen Strukturen gegenüber jene Mög-lichkeiten, sich 
entweder von ihnen triebhaft-instinktiv bestimmen zu lassen oder zu 
ihnen frei Stellung zu nehmen (ebd. 255, vgl. 269). Das ,triebhaft­
instinktive4 Verhalten, das Husserl oftmals auch ein passiv gelei­
tetes nennt (vgl. 255), bezieht sich hier also nicht, wie sich jetzt 
deutlicher zeigt, auf die passive Konstitution von Sinngehalten (et­
wa der Sinngehalte, auf die sich das Ich richten kann), sondern 
meint vom Standpunkt des (aktiven) Vernunft-Ich aus die Mög­
lichkeit der Stellungnahme zu dem Vorgegebenen. Mit dem Begriff 
der „Gewohnheit“ bezeichnet Husserl dann nicht nur die passiv 
konstituierten Bekanntheitsvorzeichnungen, sondern das Passivität 
und Rezeptivität umschließende triebhafte Verhalten des Ich vor 

43

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dessen aktiver Stellungnahme, aber auch die zu einer Tendenz sich 
verfestigende Stellungnahme (ebd.).70

In den Ideen II markiert die Doppelbestimmung des Ich als Ich 
der Habitualitäten und als je individuelles Motivationssubjekt noch 
die Abgrenzung von reinem und personalem Ich. Während ersteres 
als bloßes identisches Ich reflexiver Selbstwahrnehmung bestimmt 
wird, werden letzterem jene Prädikate der Habitualität und der 
konkreten Motivationsvielfalt zugesprochen, es selbst wird aber im 
Gegensatz zum reinen (transzendentalen) Ich nur als empirisches 
Ich aufgefaßt.71 Allerdings stellt Husserl bereits die Frage nach der 
Konstitution des personalen Ich in seiner Einheit als individuelles 
Motivationssubjekt, als Subjekt einer individuellen Erfahrungs­
apperzeption;72 und er kommt zu dem Ergebnis, daß sich das per­
sönliche Ich nicht allein aufgrund von Ichreflexionen konstituiert, 
sondern daß ihm schon ursprünglich jener Bereich ihm zunächst 
verborgener Dispositionen zugehört, die dann zugleich das Material 
für mögliche weitere Ichreflexionen in Form von empirischen 
Selbstapperzeptionen (im ,SichkennenlerneiT; vgl. ebd. 251 f.) be­

70 „Sich durch ein Wertmotiv bestimmen lassen und einem Triebe widerstehen 
begründet eine Tendenz (einen ,Trieb4), sich wieder durch solch ein Wertmotiv 
(und evtl. Wertmotive überhaupt) bestimmen zu lassen und einem solchen Triebe zu 
widerstehen. Da verflicht sich Gewohnheit und freie Motivation.44 (Hua IV, 255) 
„Es erwachsen mit jeder Stellungnahme Tendenzen4 zu gleichen Stellungnahmen 
unter ähnlichen Umständen44 (ebd. 280).
71 „Wir unterscheiden also von der reinen Ichreflexion, der Reflexion auf das 
wesensmäßig zu jedem cogito gehörige reine Ich, die reflexive thematische 
Erfahrung auf Grund der erwachsenen Erfahrungsapperzeption, deren intentionaler 
Gegenstand dieses empirische Ich, das Ich der empirischen Intentionalität, ist, als 
Selbsterfahrung des persönlichen Ich mit Beziehung auf die Erfahrungszusam­
menhänge, in denen sich dies persönliche Ich [...] nach seinen persönlichen Eigen­
heiten ‘ oder Charaktereigenschaften ausweist.44 (Hua IV 249)
72 „[...] wenn ich in die Verflechtung der Motivationen meines cogito, in die 
offenen und verborgenen Intentionalitäten der Motivation eintrete, so erfahre ich, 
wie ich durch sie motiviert bin und motiviert zu sein pflege, welche erfahrungs­
mäßige Eigenart ich als Motivationssubjekt dieser motivierenden Umstände 
überhaupt besitze: oder was für ein persönliches Subjekt ich bin.“ (Hua IV, 248 f.) 
„In der Art, wie sich das Ich mit Beziehung auf die ihm bewußtseinsmäßige Umwelt 
motivieren läßt zu den wechselnden Entscheidungen, und somit in der Art der 
Besonderheit seiner Entschiedenheiten selbst und ihrer Zusammenhänge bewahrt 
das Ich einen individuellen und herauserkennbaren Stil.“ (Hua IX, 215)

44

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


reitsteilen.73 Auch später unterscheidet Husserl weiterhin zwi-schen 
einem reinen und einem personalen Ich. Doch dadurch, daß das 
personale Ich nicht mehr als nur empirisches gefaßt wird, tritt es als 
gleichfalls transzendentales in eine Allianz mit dem reinen Ich. Ist 
das reine Ich „identisches Substrat bleibender Ich-Eigenheiten“, so 
befaßt das personale Ich als das genuin habituelle gerade diese 
Eigenheiten in ihrem relativ konstant bleibenden Bestand: Es ist 
stehendes und bleibendes personales Ich“ (Hua I 101) - stehendes 
und bleibendes im unaufhörlichen Prozeß seiner Selbstkonstitution.

In den Ideen II parallelisiert Husserl diesen Prozeß der Selbstkon­
stitution der Person mit der Dingerfahrung (Hua IV, 250): Nach der 
Entwicklung der empirischen Selbstapperzeption ist das personale 
Ich sich selbst eine Vorgegebenheit, „so gut wie das Ding mir 
vorgegeben ist, nachdem die Dingapperzeption entwickelt ist“ 
(ebd.). Man kann diese Analogie noch weiter fuhren: Wie sich in 
der Dingapperzeption in der Mannigfaltigkeit der Dingerschei­
nungen der identische Gegenstand konstituiert, so konstituiert sich 
im Prozeß der Selbstapperzeption die Identität des personalen Ich.74 
Diese Identität bezeichnet nicht nur die Einheit der Person als 
individuelles Motivationssubjekt, sondern ist selbst Identität nur aus 
ihrem jeweiligen Stil der Motivation, d.h., der Motivationsstil wirkt 
selbst motivierend für die Identität der Person (vgl. Hua IX, 215, 
Hua I, 101). Eben dies drückt der Begriff der Selbsterhaltung aus: 
daß sich das Ich im Wechsel seiner Entscheidungen nicht zerfasert, 
sondern sich in seinen Motivationseinheiten in einer „Typik“75 
durchhält. Zugleich betont Husserl den Unterschied gegenüber der 
Dingkonstitution: Die Identität des Ich ist nicht „Identität in der 
Veränderung, im Wandel von Phasen“ wie im Fall der Dingapper­

73 Vgl. Husserls spätere kritische Notiz in Beilage II (nach 1924), Hua IV, 310 f., in 
der Husserl den Ichpol als „apriorisches Zentrum ursprünglicher Icheigenschaften“ 
bestimmt (311).
74 In dem Begriff .personale Individualität' „liegt eine sich im Wechsel der 
Entscheidungen konstituierende und identisch verharrende Einheit. Sie ist ein wenig 
analog mit der Einheit des realen Dinges gegenüber dem Wechsel der dinglichen 
Zuständlichkeiten“ (Hua IX, 215).
75 „Es gehört zum personalen Leben eine Typik, die für jeden eine andere ist.“ (Hua 
IV, 271) .Hinter' dieser Typik steht noch die Typik des Bewußtseinsaufbaus selbst 
(vgl. Hua I, 86).

45

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zeption; die Identität des Selbst gehe „als Einheit schaffende 
Identität für alle Gehalte diesen vorher“ (Hua XIV, 50; vgl. 48).76 
Obgleich sich die Identität des Ich nicht erst in Bewußtseins­
verläufen konstituiert und allein darin sich durchhält, wird sie doch 
im Wandel der Ich-Entscheidungen immer neu ,bestätigt4. In diesem 
Sinn hat das Ich nicht nur seine Pol-Einheit vorweg, sondern 
bewahrt kontinuierlich seinen „individuellen und herauserkennba­
ren Stil“ (Hua IX, 215), „einenpersonalen Charakter“ (Hua I, 101).

Damit ist auch die Möglichkeit eröffnet, daß sich das personale 
Ich zu seinen Dispositionen verhalten und bis zu einem gewissen 
Grad seinen Motivationsstil selbst aus- und umbilden kann. Mit 
dem Aufweis dieser grundlegenden, vorempirischen Möglichkeit 
der mannigfachen empirischen Verhaltensmöglichkeiten des Ich 
deckt Husserl, ohne dies ausdrücklich zum Thema zu machen, einen 
weiteren Aspekt eines ursprünglichen, transzendentalen Raums von 
Freiheit auf, der als vorgegebenes Faktum zugleich eine Notwendig­
keit, die Notwendigkeit des Nicht-Festgelegtseins auf dem vorgän­
gigen Grund von Vorgegebenheiten, besagt und ein solches ,ich 
kann4 ermöglicht, das sich auf den Selbstbezug des stellung­
nehmenden Ich bezieht. Damit nimmt Husserl Heideggers gewor­
fenen Entwurf und Sartres Auffassung vom Subjekt, das zur 
Übernahme seiner Freiheit verurteilt ist, in Grundzügen vorweg.

1.4. Einheit als Aufgabe

Als passive Konstitution erfolgt die Apperzeption des Ich-Mensch, 
die zugleich die konstitutiven Bedingungen für die Welt- und 
Gegenstandskonstitution beinhaltet. Alle diese konstituierten For­
men der Konstitution4 eröffnen freigebend-begrenzend Räume für 
nachkommende mannigfaltige Weisen des ,ich kann4. Da sie mit der 
Einrichtung solcher fester Raumsysteme alle passiven Verläufe und 
alles aktive Verhalten stabilisierend regeln, verkörpern sie zugleich 

76 Das „bleibende Ich“ ist „als Pol bleibender Ich-Bestimmtheiten kein Erlebnis und 
keine Erlebniskontinuität“, „obschon doch wesensmäßig mit solchen habituellen 
Bestimmtheiten zurückbezogen auf den Erlebnisstrom“ (Hua I, 101).

46

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rudimentäre Weisen der Selbsterhaltung des Ich, sind so (in ihrer 
jeweiligen monadischen Konkretheit) Habitualitäten des Ich der 
transzendentalen Apperzeption. Sie besitzen ihre Ergänzung in der 
(aktiven) Selbstkonstitution der Person. Diese Konstitution ist 
zugleich nur auf dem Boden jener passiven Konstitutionen möglich, 
da z. B. das Gegenstands- und das Vergangenheitsbewußtsein erst 
ausgebildet sein müssen, damit sich die Person zu sich selbst 
verhalten kann.

Husserl bestimmte das Verhältnis zwischen den in der Passivität 
konstituierten Formen der Konstitution und der Selbstkonstitution 
der Person nicht genau. Gründet die personale Selbstkonstitution 
samt und sonders in den vorgängigen Konstitutionsformen, oder 
verkörpert sich in ihr diesen gegenüber ein eigenes Prinzip? Gleich, 
ob mit der Selbstkonstitution eine empirische Selbstapperzeption 
gemeint ist wie in den Ideen II oder aber die transzendentalfaktische 
Selbstkonstitution der Monade, die selbst schon alle vorgängige 
Konstitution mitumgreift: die von der Ich-Mensch-Apperzeption, 
ihrer Welt- und Gegenstandskonstitution, eröffneten Räume genü­
gen nicht, um das principium der Selbstkonstitution voll begreiflich 
zu machen. Muß für die Möglichkeit des Selbstbezugs des Ich nicht 
eine ganz andere Tendenz, als sie in der Welt- und Gegenstands­
konstitution des Ich-Mensch besteht, eine dieser gerade entge­
gengerichtete und ebenso ursprüngliche vorliegen? Die Möglichkeit 
des Selbstbezugs ist nicht aus der Ich-Mensch-Apperzeption und 
ihrer Gerade/n«-Einstellung ableitbar, sondern weist auf eine 
vorgängige transzendentale Ermöglichung hin. Und doch stellt die 
Ich-Mensch-Apperzeption gleichsam das auslösende Moment dar, 
das auch den Raum für die Bewegung des Selbstbezugs erst 
aufschließt: Der Rückbezug auf das Selbst setzt die Abständigkeit 
des Selbst von sich voraus. Die Ich-Mensch-Apperzeption lokali­
siert das Selbst im Dinglichen. Solcherart verfährt sie als raum­
erschließende nicht nur ermöglichend und begrenzend in einem, 
sondern entfremdet das Selbst von sich selbst. Sie schafft jedoch 
damit zugleich die Voraussetzung für die mögliche (relative) Auf­
hebung dieser Entfremdung, ohne daß dadurch die Selbstbezüglich­
keit per se gestiftet wäre; sie ist für Husserl im Horizont der Welt 
allenfalls in der Weise ihrer Selbstverborgenheit,angelegt4.

47

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ein erster Schritt, den Ursprung der Möglichkeit des Selbst­
bezugs zu klären, liegt u. E. darin, daß zwischen zwei Weisen der 
freien Stellungnahme unterschieden wird. Das stellungnehmende 
Ich stiftet Überzeugungen, die sich habitualisieren und als relativ 
konstant bleibende Habitualitäten den Fonds der vorgegebenen 
Dispositionen bereichern. Als freies stiftet es nicht nur ständig neue 
Überzeugungen, sondern modifiziert die alten. Trotz solcher 
Modifizierungen hält sich auch auf dieser Stufe die Einheit der 
Person durch: Der Begriff der Selbsterhaltung ist folglich so weit zu 
nehmen, daß er noch die Modifizierbarkeit und die tatsächlichen 
Modifikationen befaßt. Auf dem vorgegebenen Grund der Selbst­
erhaltungsweisen des Ich der transzendentalen Apperzeption, in den 
von ihnen eröffneten Räumen, betätigt sich das freie Verhalten der 
empirischen Person; diese ist ,frei6 in der Spontaneität ihres stel­
lungnehmenden Verhaltens im weitesten Sinn, aber ,unfrei6, in­
sofern sie in ihrem Verhalten jene vorgegebenen Räume nicht 
verläßt. Doch besitzt sie hierzu überhaupt eine prinzipielle Mög­
lichkeit?

Husserl geht in der Tat von einer solchen Möglichkeit aus, die 
insofern als eine Radikalisierung der freien Stellungnahme der Per­
son angesehen werden kann, als sie nicht nur die Weise besagt, wie 
sich die Person zu sich selbst verhält, in den von zufälligen Um­
ständen abhängenden mannigfaltigen Weisen in Selbstkritik eigene 
Dispositionen zu verwerfen oder anzuerkennen, sondern in eine 
willentlich sich vorgesetzte Haltung der Selbstkritik („Selbstrege­
lung66) sich wandeln kann. Damit ist ein neuer qualitativer Faktor 
der Selbsterhaltung konstituiert, der sich von den vorgängigen 
Formen der Selbsterhaltung darin unterscheidet, daß er in seiner 
willentlichen Setzung eine neue Stufe personaler Einheit konsti­
tuiert: als eine aufgegebene und als eine solcherart erfüllbare und zu 
erfüllende Einheit. Die Bedingung der Möglichkeit für solche 
Selbstregelung liegt offenbar in dem Umstand, daß sich die Person 
auch zu ihrem eigentlichen ,Kem6, ihrem Motivationsstil selbst, 
verhalten und ihn bis zu einem gewissen Grad, in der Gradualität, 
wie sie sich ihn verfügbar macht, umbilden kann.

Der wesentliche Unterschied zwischen den beiden Arten des 
Verhaltens zu sich selbst, einerseits in personalen Stellungnahmen 

48

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


überhaupt und andererseits mittels der Selbstregelung, liegt in der 
im zweiten Fall bestehenden ausdrücklichen Stiftung einer Willens- 
habitualität, die sich der konsequenten Bewahrung personaler 
Eigenheiten verschreibt. Mit dieser ausdrücklichen Bezugnahme auf 
das eigene Selbst ist der Stil eines personalen Verhaltens, das sich 
primär aus der konstituierten Welt her verstand und nur in ihr seine 
letzten Ziele und Zwecke hatte, durchbrochen und ein neues teleo­
logisches Verhalten, das sich am Selbst orientiert, gestiftet. Über­
gang wie motivierendes Moment zu dieser Stiftung einer Willens- 
habitualität mag jenes Streben sein, das Husserl als ein Wesens­
merkmal des Ich herausstellt, das „Streben, zu einer Einheit und zu 
Einhelligkeit in der Mannigfaltigkeit seiner Überzeugungen zu 
kommen, derart, daß das Ich zu einem solchen werden will, das sich 
selbst treu bleibt bzw. sich treu bleiben kann, sofern es nie mehr 
geneigt ist, seine Überzeugungen preiszugeben“ (Hua IX, 214).

Dieses Streben zu einer Integration der mannigfachen Äuße­
rungen des eigenen Selbst ist nicht aus der Ich-Mensch-Apperzep- 
tion ableitbar, sondern stellt eine »Gegenrichtung1 zu der weltkonsti­
tuierenden Bewegung dar. Es muß also nach Wegen gesucht 
werden, diese Gegenbewegung, die in der Möglichkeit der Selbst­
bezüglichkeit liegt, in ihrem Ursprung auszuweisen. Dies unter­
nimmt Husserl, wenn er, wie zu zeigen sein wird, die Möglichkeit 
des Selbstbezugs vor der Ich-Mensch-Apperzeption in der transzen­
dentalen Subjektivität zu lokalisieren sucht. Erst die Konstitution 
einer derartigen Willenshabitualität würde das Ich nicht nur als ein 
frei stellungnehmendes ausweisen, sondern als solches, das in einer 
Umdrehung seines Strebensverlaufs zu seinen eigenen passiven 
Gründen Stellung nimmt. Sosehr das Vermögen, frei Stellung neh­
men zu können, Voraussetzung für eine solche Umstellung ist, so 
deutlich ist doch die Differenz zwischen beidem, die Husserl selbst 
zumeist, so in den betreffenden Passagen der Ideen II, nicht klar 
hervorhebt: Die Wendung auf das Selbst im zweiten Fall gründet in 
einer Änderung des teleologischen Bezugspunktes für die Inten­
tionalität des aktiven Ich, was seinerseits, wie erwähnt, darin seine 
Bedingung besitzt, daß sich das Ich prinzipiell zu seinem Moti­
vationsstil verhalten kann. Diese Umdrehung des Strebensverlaufs 
versieht Husserl mit dem allgemeinen Titel der „Selbstbesinnung“.

49

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Selbstbesinnung vermag einer solchen ,Selbstregelung6 allererst den 
Grund zu legen, wie sie auch solche Regelung begleitet. Selbst­
besinnung gehört, wie Husserl in Beilage XXIV zur Krisis for­
muliert, zur „Person, die sich selbst anspricht als Ich66 (Hua VI, 
485). Selbstbesinnung in diesem radikalen Sinn korreliert mit einer 
bestimmten Struktur des Lebens, die Ganzheitscharakter aufweist. 
Dies ist ein konkreter Hinweis darauf, daß es bei diesem Selbst­
verhalten in der Tat um den personalen Motivationsstil selbst 
geht.77 Die Bezüglichkeit, die in dieser Umstellung des Selbst­
verhaltens gestiftet wird, steht in einem besonderen Verhältnis zur 
Lebenszeit der Person: Sie ist sowohl vorwärts- wie rückwärts ge­
wandt. Sie ist vorwärts gerichtet, indem sie für das gesamte künftige 
Leben eine Erfüllungsgestalt antizipiert, die für den künftigen 
Verlauf des Lebens teleologisch leitend wird: „Das Ergebnis der 
Selbstbesinnung ist eine Einheit antizipierende Vorstellung von 
einem letztlich einstimmigen Erfüllungsstil des künftigen han­
delnden Lebens überhaupt [...].“ (Ebd.) Diese einheitliche Anti­
zipation wird Gegenstand für den Willen, der sich darin zu einer 
teleologischen Strebensform habitualisiert.78 Als universale, die Le­
bensganzheit umgreifende „Aufgabenidee“ hält diese Antizipation 
in der „Urstiftung“ ihres Telos eine Räumlichkeit offen, vermöge 
deren die teleologische Strebensform eine das künftige Leben 
regelnde relative Festigkeit erhält.79

77 „Die Frage der Selbstbesinnung, die das Ich an sich selbst stellt, ist die, worauf es 
in diesem ganzen Leben als einem Ganzen des Strebens und im einzelnen sich tätig 
Verwirklichens hinauswill.“ (Hua VI, 485)
78 „Schon der im Erlebnisstrom einsetzende Aktus des ,Ich will4 hat einen Zu­
kunftshorizont als den seiner Fortgeltung. Mit dem Moment des ,ich will4, ,ich 
entschließe mich4, bin ich, das liegt unablösbar darin, der hinfort Entschlossene.“ 
(Hua XXIX, 367)
79 Diese Auffassung wendet Husserl im Spätwerk auf den Zwecksinn der 
Philosophie selbst an, indem er nach der „gegenwärtigen Aufgabe der Philosophie“ 
fragt (Hua XXVII, 184 ff.; Hua XXIX, 364). ,Aufgabe4 wird bei Husserl somit zu 
einem Titel, der den theoretischen Zwecksinn der Philosophie als transzendentaler 
Phänomenologie (Aufgabe der Rekonstruktion transzendentaler Subjektivität) und 
ihre praktische Gestalt (Aufgabe als Willenssetzung) sowie ihre Funktion für die 
Praxis zusammenklammert.

50

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Umwendung auf das Selbst besitzt jedoch nicht nur diesen 
antizipativ-teleologischen Charakter. Als Umwendung weg von 
einer ausschließlichen Ausrichtung auf das in der Weltkonstitution 
verräumlichte Weltlich-Gegenständliche hin zum Selbst ist sie 
zugleich, da sie die Weltkonstitution voraussetzt und im besonderen 
zur Stiftung des (neuen) Lebenswillens alte subjektive Erwerbe 
prüft, ein Rückgang. Rückgang ist aber nur ein anderes Wort für 
Wiederholung, d. h. die hiermit konstituierte höhere Stufe der 
Selbsterhaltung verdankt sich nicht nur dem Vermögen der Er­
innerung, in dem Husserl wie erwähnt schon eine Vorbedingung für 
die rudimentäre Form der personalen Selbsterhaltung erblickt,80 sie 
vollzieht sich wesentlich in diesem Medium der Vergegen­
wärtigung. Wiederholendes Tun legt Konstituiertes schichtweise 
frei und vermittelt die so gewonnenen Ergebnisse an die Praxis. Das 
Aufdecken in Schichten besagt aber vor allem, daß es sich in 
verschiedenen Stufen vollzieht. Aus der Tendenz dieser Stufenfol­
ge, d. h. aus der verborgenen Teleologie, die Husserl in ihr auf­
deckt, ist noch das entscheidende Argument dafür zu entnehmen, 
daß diese Rückfrage auf das Selbst in der transzendentalen 
Subjektivität terminiert und damit in der Tat ein selbständiges 
Prinzip gegenüber der Ich-Mensch-Apperzeption und der Weltkon­
stitution darstellt.

Die Möglichkeit des Rückfragens gründet in der Möglichkeit der 
Reflexion, welche selbst Ausdruck einer Selbstbezüglichkeit ist. Im 
Rückfragen als konsequenter Habitualität bildet sich das Vermögen 
der Reflexion zu einem willentlich gesetzten und ausgestalteten 
Habitus aus. Die erste Stufe nimmt Husserl zufolge die konsequente 
reflexive Befragung ein, die die Einzelperson aufgrund ihrer 
Fähigkeit zu rückerinnernder und vorerwartender Zusammenschau 
bezüglich des Ganzen ihres Lebens vornehmen kann. In ihrer zwei­

80 „Beim Menschen vollzieht sich eben eine ständige Umwandlung der passiven 
Intentionalität in eine Aktivität aus Vermögen der Wiederholung“ (Hua XV, 184); 
vgl. hierzu die Bemerkungen von Marbach, a.a.O. 336 f. - Zu Husserls Analysen der 
Erinnerung siehe die Studie von Seong-Ha Hong, Phänomenologie der Erinnerung, 
Würzburg 1993; vgl. auch W. Bergmann und G. Hoffmann, „Habitualität als 
Potentialität: Zur Konkretisierung des Ich bei Husserl“, in: Husserl Studies 1 
(1984), bes. 290-298 („3. Erinnerung, Konsequenz, Habitualität“).

51

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fachen, vorwärts und rückwärts gewandten Struktur ist diese in der 
Stiftung einer universalen Aufgabenidee bestehende Bildung per­
sonaler Einheit sowohl von der Konstitution des einheitlichen 
Dinges wie auch von der vorgegebenen Einheit des personalen Ich 
zu unterscheiden. Wie letztere bildet sich die aufgegebene personale 
Einheit nicht, wie im Gegensatz dazu die Einheit der Ding­
konstitution, erst im Durchlaufen einer Erscheinungsmannigfaltig­
keit; auch sie ist in ihrem antizipierten Telossinn als das praktische 
Leben der Person regelnde diesem ,vorweg4.81 Von der vorge­
gebenen personalen Einheit unterscheidet sie jedoch ihr willentlich 
im wachen Ichbewußtsein gestifteter Sinn, dessen Radikalisierung 
allerdings - da sich diese Sinnstiftung selbst dem Möglichkeits­
bereich des personalen Motivationsstils verdankt - jenen zunächst 
passiv-vorgängig ausgebildeten Motivationsstil, auf diesen mehr 
oder weniger eigens abzielend, modifizieren kann.

Die aus den Dispositionen von Weltkonstitution und Selbst­
bezüglichkeit resultierenden Möglichkeiten zu Rückschau und 
Vorentwurf implizieren für Husserl die Verpflichtung für das Indivi­
duum, diese Möglichkeiten zu realisieren: Die Möglichkeit zu einer 
willentlichen Zusammenschau des eigenen Lebens, der Auffindung 
des eigenen Lebenstelos und der konsequenten Festhaltung an 
dieser Teleologie interessiert Husserl letztlich hinsichtlich der 
ethischen Forderung, die sich darin ausdrückt, wenn die im 
Unendlichen liegende Idee der Selbsterhaltung die Gestalt eines 
praktischen Ideals annimmt.82 Diese reflexiv eingeholte und wil­
lentlich habitualisierte Teleologie des individuellen Lebens verweist 
für Husserl auf weitere teleologische Stufen: zunächst auf die 
Teleologie des Gemeinschaftslebens, diese wiederum auf die Te­
leologie des Allgemeinen überhaupt, also auf das Prinzip der 
Theorie korrelativ zur reinen Vernunft, Theorie wiederum auf ihre 
Vollendungsgestalt als Phänomenologie und phänomenologische 
Philosophie (vgL die Ausführungen in II.2.). In dieser Stufenfolge 

81 , Vorweg4 sind dingliche Einheiten nur, sofern sie vom Erfahrungsverlauf gelöste 
endkonstituierte Produkte (empirische Allgemeinheiten, Typiken) sind.
82 „Jeder erwachte Mensch (der ethisch erwachte) setzt willentlich in sich selbst 
sein ideales Ich als ,unendliche Aufgabe4.44 (XIV, 174) Vgl. auch den dritten Kaizo- 
Artikel, Hua XXVII, 20 ff. und unten II.2.1.

52

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


begegnen sich, miteinander eng verwoben, Ethik, Praxis, Theorie 
und Theorie als Transzendentalwissenschaft, ohne daß zunächst 
deutlich wird, wie das eine mit dem anderen zusammenhängt, wie 
im besonderen die auf diesem Weg zu erfolgende Rekonstruktion 
der transzendentalen Subjektivität durch Theorie als transzendentale 
Wissenschaft mit der Rekonstruktion einer ,wahren4 Praxis in Ein­
klang gebracht werden kann.

Die Frage nach der Konstitution der Person im Koordinaten­
system von Transzendentalität und Mundanität zielte darauf, den 
Ort und die Grundstruktur des praktischen Ich zu bestimmen. Es 
zeigte sich, daß zu den grundlegenden Formen, in denen sich die 
Einheit des Ich konstituiert, für Husserl zuhöchst diejenigen ge­
hören, in denen das praktische Ich willentlich Weisen konsequenten 
Verhaltens zu sich selbst ausbildet und daß für Husserl am Ende 
dieses Entwicklungsganges die Phänomenologie in ihrer mundanen 
und transzendentalen Doppelnatur steht. Die Phänomenologie ist 
damit als ein wesentlicher Faktor im Entwicklungsgeschehen der 
Selbsterkenntnis und der Selbstverwirklichung des praktischen Ich 
enthüllt: Indem sie das Ich (und korrelativ die Welt) zum Thema 
macht, verkörpert sie eine Weise des Verhaltens des Ich zu sich 
selbst; sie findet in dem, was sie zum Gegenstand macht, sich selbst 
als Faktor im Geschehen, das ihr Gegenstand durchläuft. Ihr Blick 
auf das Thema ist identisch mit der Rolle, die sie im Stück ihres 
Themas spielt. Dies hat zur Folge, daß ihr eigener thematischer 
Gesichtspunkt nicht nur aus äußerlichen methodischen Gründen 
stets mit in ihr Thema genommen werden muß, sondern weil sie 
aufgrund der Korrelativität, in der sie zu ihrem Gegenstandsbereich 
steht, selbst in ihn gehört.

Obgleich die Ichaktivität den eigentlichen Bereich für das 
praktische Ichverhalten markiert, so erschließen doch die Motiva­
tionseinheiten aus passiven und rezeptiven Synthesen die Räume, in 
denen sich alles ,ich kann1 vollzieht. So wird man bei Husserl von 
einem engeren und weiteren Begriff praktischen Ichverhaltens und 
korrelativ von einem engeren und weiteren Praxisbegriff sprechen 
müssen. Der engere Begriff würde nur einen Teil der Ichaktivität 
selbst befassen: das handelnde Ich und seine praktischen Mög­
lichkeiten1 im Husserlschen Sinn (im Gegensatz zu den doxisch- 

53

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


logischen Möglichkeiten, vgl. Hua IV, 258, 262 f.). Der weitere 
Begriff würde hingegen alle Ichaktivität sowie die für das aktive 
Ichleben vorgezeichneten Horizonte aus passiven und rezeptiven 
Bewußtseinsleistungen mitumspannen. Dieser weitere Begriff 
korreliert mit der universalen Apperzeption des Ich-Mensch: Diese 
Apperzeption, die relativ auf den Weltboden ist, bezeichnet das 
Subjekt der Praxis, denn in dieser Apperzeption und dem von ihr 
erschlossenen Horizont spielt sich alles praktische Ichverhalten im 
weitesten Sinn ab. Nun besitzt diese Apperzeption ihrerseits ihre 
Ermöglichung in der Selbstkonstitution des transzendentalen Er­
lebnisstroms, diese Ermöglichung ist aber in dem von der Apper­
zeption des Ich-Mensch aufgeschlossenen Horizont gerade nicht 
mehr horizonthaft vorgegeben, sondern verschlossen. Somit beginnt 
und endet alle Praxis mit der Vorgabe der Ich-Mensch-Apper­
zeption.

Dies veranlaßt eine weitere Unterscheidung: nämlich das, was für 
das praktische Verhalten des Ich ein eröffneter Horizont ist, von 
solchem abzusetzen, was als Gebilde von konstitutiven Bewußt­
seinsleistungen nur der transzendentalen Analyse zugänglich ist. 
Somit sind praktisches Verhalten und Praxis im engeren Sinn, 
sodann im weiteren Sinn und drittens die konstitutiven Grundlagen 
praktischen Verhaltens voneinander zu unterscheiden. Praxis im 
weitesten Sinn ist Thema der Weltwissenschaften, ihre konstituti­
ven Grundlagen Thema der Transzendentalphilosophie. Diese 
Differenzierungen sind insofern von Bedeutung, da mit ihnen die in 
Husserls Praxisbegriff liegenden Paradoxien bezüglich des 
Verhältnisses von Praxis und Theorie aufgezeigt und einer 
Auflösung zugeführt werden können. Im Dreischritt dieser Unter­
scheidungen liegt der Ort der Theorie in der Mitte oder besser 
zwischen dem zweiten und dritten Glied: Sie ist ein Gegenbegriff 
zur Praxis (im engeren Sinn), selbst aber in die Praxis (im weiteren 
Sinn) gehörig und gleichzeitig, als transzendentale Theorie, von 
aller Praxis abgehoben.

Folglich kann der Bereich der Praxis, wie Husserl ihn ins Auge 
faßt, als identisch mit dem von der Ich-Mensch-Apperzeption eröff­
neten Raum gelten, der auch die Stufenfolge der Rückfragen bis vor 
die Schwelle der transzendentalen Phänomenologie in sich befaßt.

54

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Hier kündigt sich jene schon genannte Schwierigkeit an: Es hieß, 
daß die Phänomenologie der Praxis selbst in ihr Thema gehöre, weil 
sie für Husserl die grundlegende Weise darstellt, wie das Ich als frei 
tätiges sich seiner selbst versichert. Widerspricht dem aber nicht die 
jetzt getroffene Feststellung, daß Phänomenologie als transzenden­
tale alle Praxis übersteigt? Diese Frage wird erst zu beantworten 
sein, wenn der Ort der Theorie im Ganzen der Praxis und im beson­
deren das Verhältnis von Theorie als transzendentaler Wissen­
schaft und Praxis bestimmt ist. Dies setzt aber voraus, daß zuerst die 
Frage diskutiert wird, welche Bedeutung dem transzendentalen 
Standpunkt für eine Phänomenologie der Praxis zukommt.

In der Struktur der Räume, die Motivationseinheiten für das prak­
tische Verhalten eröffnen, liegt eine weitere Paradoxie, von der 
auch bereits die Rede war und die sich nun deutlicher formulieren 
läßt: diejenige Paradoxie, daß sich das Weltleben zunächst in 
Abständigkeit zu sich befindet, d. h. zu seinem es tragenden Grund, 
daß es ,ist‘, ohne es ,selbst4 zu sein. Jetzt zeigte sich, daß die mei­
sten der in Synthesen des Bewußtseins eröffneten Räume Ermög­
lichungen, aber zugleich Begrenzungen, ja Verengungen umfas­
senderer Ermöglichungen sind. Schon die alle Praxis fundierende 
Motivationseinheit der Ich-Mensch-Apperzeption stellt für Husserl 
eine Verengung der transzendentalen Subjektivität dar. Mensch und 
Praxis sind (hinsichtlich ihrer Sinnbestimmtheit und Seinsgeltung) 
zwar, insofern sie in der Ich-Mensch-Apperzeption und der Raum- 
Zeit-Konstitution ihre Ermöglichung besitzen, aber gerade damit 
sind sie von dem dies selbst noch ermöglichenden Grund abgerückt. 
Es wird darauf ankommen, diese Paradoxie aufzulösen: Die Person 
ist praktische nur auf dem Boden der Ich-Mensch-Apperzeption, 
doch gerade dies verschließt ihr den Grund ihres Selbst. Es wird 
also zu fragen sein, wie die Voraussetzung des Ich-Mensch zu um­
gehen ist, damit sich die Person in ihrer transzendentalen Ver­
wurzelung finden kann, ohne das Feld ihrer Praxis zu verlieren.

Bevor die ethisch-praktischen und die transzendentalen 
Konsequenzen diskutiert werden, die sich aus der Möglichkeit der 
freien Stellungnahme zu sich selbst, d. h. zu den Systemen der 
Selbsterhaltung, in Hinblick auf die vom Ich selbst zu erwirkenden 
Stufen seiner Einheit ergeben, soll gezeigt werden, wie Husserl in 

55

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der mundanphänomenologischen Einstellung der intentionalen 
Psychologie das praktische Ichverhalten, das als solches stets 
mundan ist, und sein korrelatives Feld der Praxis bestimmt und wie 
in der transzendentalphänomenologischen Blickrichtung die abso­
lute Grenze der Praxis zutage tritt.

2. Theorie der Praxis

2.1. Handlung und Tat

Der Kemsinn von Praxis liegt für Husserl darin, daß diese durch 
Handlung und Tat im weitesten Sinn bestimmt ist. Die Begriffe 
,Handlung4 und ,Tat4 sind bei Husserl nicht fest umrissen. „Hand­
lung ist der Prozeß der Ichtätigkeit in statu fiendi, Tat ist die 
vollendete Handlung“ (Hua XIII, 428). Handlungen sind für Husserl 
Verläufe bestimmter Komplexionen von Ichakten, „psychophysi­
sche Handlungen, wie Erzeugungen der Handwerker, aber auch 
geistige Handlungen, wie eine Beweisführung und in ihr das Ziehen 
eines Schlusses“ (ebd.). Die Tat ist demgegenüber, als Geltungs­
gebilde, Vermeintheit der handelnden Subjektivität, intentional 
vorgezeichnetes bzw. intentional erfülltes Endprodukt aller an 
ihrem Zustandekommen beteiligten Handlungsgebilde und darin 
unterschieden vom Werk als einem bleibenden Endergebnis, objek­
tiviert als ein prinzipiell jedermann zugängliches Kulturgut. Im 
selben Text nennt Husserl das Gesamt von Handlung, Tat und Werk 
auch „Taten im weitesten Sinne“ (ebd. 429).

Die erstzitierte Stelle belegt, daß Husserl die Begriffe ,Handlung4 
und ,Tat4 auf das gesamte aktive Verhalten des Ich bezieht. Hand­
lung ist nicht nur das planvolle Erzielen von der Vorhabe bis zur 
Verwirklichung, sondern umfaßt auch alle Ich-Tätigkeit ein­
schließlich der logischen Denktätigkeit des Wissenschaftlers. In 
Erfahrung und Urteil stellt Husserl dem praktischen Handeln das 
„erkennende Handeln44 gegenüber (EU § 48). Dies verdeutlicht, daß 
der hier gebrauchte Handlungsbegriff dem oben herausgestellten 
weiteren Sinn von Praxis, das praktische Handeln jedoch dem 
engeren Sinn entspricht. Husserl betont, daß im erkennenden Han- 

56

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dein auch neue Gegenstände gebildet werden, doch im Gegensatz 
zum praktischen Handeln ist Erzeugung von Gegenständen nicht 
das Endziel des Erkennens, vielmehr „eine Erzeugung der Erkennt­
nis von einem selbstgegebenen Gegenstand“ (ebd. 235). Das 
Kriterium dafür, daß Husserl den Handlungsbegriff auch auf das 
Erkennen anwendet, liegt offenbar darin, daß er das Resultat des 
Erkennens genauso wie dasjenige praktischen Handelns als ein „Er­
zeugnis“, als „Erzeugnis des Ich“ (ebd. 237) charakterisiert. Somit 
gehört zur Praxis als Handlung und Tat im weitesten Sinn auch die 
„theoretische Praxis“, die Theorie, insofern sie Ichtätigkeit ist, aber 
auch insofern sie zu Institutionalisierungen im Gesamt der 
Lebenspraxis fuhrt bzw. ihre Ergebnisse in der Praxis Anwendung 
finden, das praktische Leben bestimmen, es umformen können etc.

Indem Husserl ,Handeln1 als „willentlich verwirklichend Ge­
richtetsein auf Seiendes, das noch nicht ist“ (Hua XV, 441) be­
stimmt, denkt er Tat- und Handlungsstruktur teleologisch: Jede Tat, 
jede Handlung gründet in einer Motivation, die sie in ihrer 
Beabsichtigung veranlaßt. Jede solche Motivation verfugt über den 
allgemeinen Charakter einer „praktischen Antizipation“, die darauf 
gerichtet ist, Seiendes „nach Vorstellungen von Möglichkeiten des 
Andersseins“ umzugestalten (A V 20, 16). Die Absicht einer Hand­
lung ist ein motivierter und selbst wieder motivierender Zielsinn, 
der die Abfolge der Handlungsschritte dirigiert. Er ist Ziel- und 
Zwecksinn zugleich, indem er das Ende der Handlungsschritte und 
ihr Wofür im zu erwirkenden Werk vorzeichnet. Husserls Interesse 
gilt insbesondere dem ,Erzeugungsprodukt1 des Handelns, der „Ha­
be“ als dem „Erzielten des Zielens“ (Hua VI, 470). Intentional­
psychologisch lautet seine Frage, wie im Ichleben das objektive 
Werk bewußt ist, und zwar bewußt als Endgestalt, als Ergebnis von 
Zweckgestalten, die allesamt Korrelate des subjektiven Erzielens 
und seiner schrittweisen Verwirklichung sind. Jede einzelne Zweck­
gestalt hat ihren Zwecksinn in der übergreifenden Einheit des 
Zwecksinnes des zu erzielenden Werks in seiner Endgestalt (vgl. A 
V 7, 153). Praxis als Tat und Handlung in einem weitesten Sinn 
umgreift also alles aktive Geltungsleben und seine Korrelate sowie 
deren objektivierte Formen als im Weltleben für jedermann 
zugängliche.

57

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie schon zur Erreichung eines einzigen Handlungsziels 
mehrere in sich relativ abgeschlossene Teilhandlungen (Mittelvor­
haben und Mittelzwecke für den zu erzielenden Endzweck) 
vonnöten sein können, so verlaufen Handlungen nicht gesondert, 
sondern kreuzen, verflechten sich mit anderen Handlungen, mit 
anderen Zielvorstellungen, nehmen auf bereits abgelaufene Hand­
lungen Bezug usw. Jede Einzelhandlung steht in einem zumeist nur 
passiv mitpräsenten Netz von Handlungen, Strebungen. Eine 
Einzelhandlung ist nur durchführbar, weil sie aus Ergebnissen oder 
verfehlten Ergebnissen vergangener Handlungen ihre Motivation 
erhält. Andererseits bewirkt jede neu auftretende Handlung einen 
Zuwachs an Erfahrung und Wissen als Habe, als Untergrund für 
neue Handlungen usf. Mittels der gesamten Handlungsstruktur wird 
der Mensch, baut sich seine Persönlichkeit auf und zugleich das 
Korrelat seines Erlebens, ein in der Vielzahl der Erfahrungsmo­
mente sich bildender Zusammenhang der Identifizierbarkeit: seine 
jeweilige Weltvorstellung und im intersubjektiven Kontext die eine 
und selbe Welt (vgl. Hua XVII, 438 f., Hua XV, 463).

2.2. Die Struktur der Erfahrungswelt

Der Vollsinn der Lebenspraxis ergibt sich erst mit der Berücksich­
tigung nicht nur des Wer und des Wozu, sondern des Woher und 
Wohinein des Handelns. Woher, Wozu und Wohinein des Handelns 
wird von demjenigen Bereich umfaßt, den Husserl die „Erfah­
rungswelt“ (Hua IX, 60), als das einheitliche Gebilde einstimmiger 
Gesamtwirklichkeit, nennt.83 Zwischen den Polen der erwirkten 

83 S. Strasser diskutierte in seinem Aufsatz „Der Begriff der Welt in der 
phänomenologischen Philosophie“ (in: E. W. Orth [Hg.], Phänomenologie und 
Praxis [Phänomenologische Forschungen Bd. 3], Freiburg/München 1976, 151- 
179) „drei wesentlich voneinander abweichende Begriffe von Welt“ (165): Welt als 
Allheit konkreter Seiender, als strukturierte Ganzheit und als universaler Horizont 
(154 ff.). Strasser legt das Gewicht auf den dritten Begriff (Welt als Horizont), was 
zur Folge hat, daß die beiden anderen Begriffe, die nicht in ihrer irreduziblen 
Korrelation zu den ihnen jeweils entsprechenden Einstellungen gesehen werden, 
wie ungeklärte Versionen des dritten erscheinen. So entsteht der Eindruck einer 
„unzulänglichen Umreißung der phänomenologischen Grundbegriffe“ wie desjeni-

58

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Habe und des offenen Horizonts des möglicherweise handelnd zu 
Erwerbenden liegt der Spielraum des Handelns.84 Dieser Spielraum 
wird von der Struktur der Erfahrungswelt als des Universalfeldes 
für alle mögliche Praxis bestimmt. Er wurde bereits in der Frage 
nach den transzendentalkonstitutiven Voraussetzungen des prakti­
schen Ichverhaltens thematisch. Da es jetzt um den genuinen Voll­
zugsbereich der Praxis geht, soll er im folgenden bezüglich des 
Weltlebens selbst, im Blickpunkt der intentionalen Psychologie, 
behandelt werden.

Die Welt als Welt aus Erfahrung ist für Husserl Boden für alle 
höherstufigen Leistungen wissenschaftlicher Theorie und Praxis. 
Um diese Welt aus Erfahrung freizulegen, lautet eine der ersten 
Aufgaben der intentionalen Psychologie, von den wissen­
schaftlichen Sonderwelten abzusehen und auf die vor aller Wissen­
schaft liegende Welt vortheoretischer Anschauung zurückzugehen. 
Husserl will im Rückgang auf diese vorwissenschaftliche Welt der 
Erfahrung eine a priori notwendige einheitliche Struktur eidetisch 
aufzeigen: Die Welt aus reiner Erfahrung weist eine bestimmte 
Typik auf (ebd. 91), gleich von welchem Subjekt oder Subjekt­
verbänden in welcher bestimmten Umwelt auch immer sie erfahren 
sein mag. Husserls Aufweis dieser Typik ist bekannt; es sei hier nur 

gen der Welt bei Husserl, was „zu einer mehrdeutigen, zwitterhafen Formulierung 
der Grundprobleme“ geführt haben soll (152). Vgl. auch U. Claesges, der in seinem 
Artikel „Zweideutigkeiten in Husserls Lebenswelt-Begriff“ (in: U. Claesges und K. 
Held [Hg.], Perspektiven transzendentalphänomenologischer Forschung [Phaeno- 
menologica Bd. 49], Den Haag 1972, 85-101) von einem „ontologisch-transzen­
dentalen Zwitterbegriff“ spricht (97), und die Kritik von A.F. Aguirre (Die 
Phänomenologie Husserls im Licht ihrer gegenwärtigen Interpretation und Kritik, 
Darmstadt 1982, 118 ff.), der dazu anmerkt: „Verschieden sind nur die 
Reflexionsebenen seiner [des Lebenswelt-Begriffs] Thematisierung, die jeweils 
einem Einstellungswechsel entsprechen“ (133). - Zu Husserls Lebenswelt-Begriff 
vgl. L. Landgrebe, „Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins“, 
in: B. Waldenfels, J. M. Broekman und A. Pazanin (Hg.), Phänomenologie und 
Marxismus, Bd. 2, Frankfurt am Main 1977, 13-58; E. Ströker (Hg.), Lebenswelt 
und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls, a.a.O.; R. Welter, Der 
Begriff der Lebenswelt, a.a.O. 70-115.
84 Diesen Spielraum hat B. Waidenfels im Blick, wenn er im Anschluß an Husserl 
und Merleau-Ponty die Frage nach der „ethischen und pragmatischen Dimension 
der Praxis stellt“ (B. Waldenfels, Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt am Main 
1980, 265-285).

59

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


auf das Ergebnis hingewiesen. In den Vorlesungen zur „Phäno­
menologischen Psychologie“ heißt es: „Jederzeit ist eine Welt er­
fahren, und bei allem Wechsel der Auffassungen und vor dem Den­
ken, das hinterher ins Spiel treten mag, ist fortlaufend erfahren die 
eine und selbe Welt, über die sich Aussagen machen lassen und für 
die Erkenntnis von Wahrheit zu erstreben ist.“ (Ebd. 57)

Erfahrung läßt partielle Durchstreichung, Korrekturen zu, aber 
durch alle Modalisierungen geht, wie Husserl betont, die konti­
nuierliche Einheit der einen Erfahrungswelt. Husserl exemplifiziert 
dies bekanntlich an der Apperzeption des räumlichen Einzeldinges: 
Ich kann mich bei der Wahrnehmung eines Gegenstandes täuschen, 
ihn statt für eine Puppe für einen Menschen halten; doch in der 
Widerlegung der früheren Evidenz tritt sogleich eine neue Evidenz 
an ihre Stelle. Daß das erfahrende Subjekt stets auf Evidenz be­
zogen ist, wird durch die partiale Durchstreichung einer Erfah­
rungsevidenz nicht nur nicht widerlegt, sondern gerade bekräftigt: 
Die Erfahrungswelt ist „der sich im Fortgang unserer Erfahrungen 
immer wieder herausstellende Einheitsbestand einstimmiger Ge­
samtwirklichkeit“ (ebd. 60). Doch nicht nur die Kontinuität je­
weiliger Erfahrungsevidenz verweist auf die Struktur der ein­
heitlichen Welterfahrung, sondern auch die prinzipielle Möglich­
keit, daß Wahrnehmung an kein Ende gelangt und daß diese 
Möglichkeit der Fortsetzbarkeit im momentanen Gegebensein ho- 
rizonthaft vorgezeichnet ist: Bei der Wahrnehmung eines Raum­
dinges ist eine offen-endlose Horizont-Präsumtion stets mitgege­
ben. Auch im Eintritt in diese Kontinuität der Horizontverweisun­
gen, in der schrittweisen Überführung der Leerhorizonte in Selbst­
gebungen, hält sich die eine und selbe Welt durch: „[...] nie steht die 
Welt selbst, solange wir natürlich dahin-erfahrend leben, das Uni­
versum ,des‘ Seienden in Frage. Es ist immerfort im Fortströmen 
der universalen Erfahrung der feste und allgemeine Seinsboden, auf 
dem alle Sonderfragen Entscheidung finden.“ (Ebd. 63) Dies 
bestimmt Husserl zufolge den Sinn des „natürlichen Weltbegriffs“: 
daß trotz partieller Durchstreichung gewonnener Erfahrungsevidenz 
sich bis in die vorgezeichneten Leerhorizonte hinein die Einheit 
einer Welt erstreckt, daß Welt als eine und selbe erfahren ist, 
obschon immer nur ein ,Ausschnitt4 originär selbstgegeben ist.

60

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In der Ärzsis-Schrift stellt Husserl sich ebenfalls die Aufgabe, in 
der Abscheidung aller objektiven Wissenschaft, des „objektiven 
Apriori“, das „bloß Subjektive“ des Erfahrungslebens, das „lebens­
weltliche Apriori“, freizulegen. Er bezeichnet dort diese Abschei­
dung als „erste Epoche“ (Hua VI, 143) in Hinblick auf die zweite, 
die transzendentale Epoche. Die erste Epoche legt eine „allge­
meinsame Struktur“ der Lebenswelt frei, „an die alles relativ 
Seiende gebunden ist“, die aber „nicht selbst relativ“ ist (ebd. 142). 
Diese Epoche bewirkt eine universale Modifikation im bewußten 
Leben weltlicher Seinsgewißheit, indem sich der thematische Blick 
auf die subjektiven Erscheinungsweisen richtet, darauf, „wie im 
Wandel relativer Geltungen, subjektiver Erscheinungen, Meinungen 
die einheitliche, universale Geltung Welt, die Welt für uns zustande 
kommt“ (ebd. 147). Diese Stufe der lebensweltlichen Ontologie 
entspricht dem Vorgehen der phänomenologischen Psychologie. 
Ihre Problemstellung weist allerdings schon in die Richtung der 
transzendentalen Phänomenologie, in der sie aufgehoben wird. 
Gegenüber der phänomenologischen Psychologie erscheint die 
mundane Lebensweltwissenschaft von vornherein unselbständiger 
(vgl. unten III.2.2.).

Das sich trotz partieller Streichungen durchhaltende Weltbe­
wußtsein eröffnet allererst den Bereich, innerhalb dessen für 
Husserl die Rede von Praxis, von Handlungsaktivität, ihren Sinn 
erhält. Die intentionale Vorzeichnung der Einheit der Welt umgreift 
alle Sonderziele und -zwecke des Handelns. Handeln ist stets 
Handeln in der Welt, und jede handelnde Praxis setzt die Einheit 
der vorgängigen Welterfahrung voraus. Mit der Erfahrung der 
Einheit der Welt ist intentional ein universaler Horizont vor­
gezeichnet, ein Horizont der Vermöglichkeit a priori, von Erfahrung 
zu neuer Erfahrung fortschreiten, die Sonderhorizonte des jeweils 
Gegebenen immer weiter auslegen zu können.

In der intentionalen Psychologie verbleibt die Behandlung der 
Frage nach der Einheit von Welt und Weltbewußtsein im Rahmen 
deskriptiver Beschreibung der Weltapperzeption. Erst in der 
transzendentalen Umwendung, im Rückgang auf die konstitutive 
transzendentale Subjektivität, erfolgt die Aufklärung der Einheit der 
Welt als Leistung der transzendentalen Subjektivität aufgrund 

61

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


passiver Synthesen. Die transzendentale Analyse klärt die univer­
sale Glaubensthesis, daß Welt ist, und legt die materialen Strukturen 
der leistenden Subjektivität frei.

Wurde im Rahmen der mundanen Phänomenologie mit dem 
Ausdruck ,Einheit des horizonthaften Weltbewußtseins4 bereits das 
Wohinein des Handelns gekennzeichnet, als Wohinein der Einheit 
der Welt, das alle Sonderzwecke der Praxis integriert, so wird 
bezüglich des Woher des Handelns die Welt als Boden Thema. 
Einen Zugang zum Sinn der Bodengeltung von Welt in der 
mundanen Phänomenologie bietet Husserls Begriff der Jeweiligen 
Weltvorstellung44, die ihm zufolge im mundanen Subjekt mit dem 
Bewußtsein der einen und selben Welt verbunden ist. Husserl 
betont immer wieder, daß die Tatsache, im Bewußtsein der einen 
und selben Welt zu leben, nicht dem widerspricht, daß jeder seine 
eigene Weltvorstellung besitzt. Weltvorstellung ist kein starrer 
Erlebnisrahmen für das mundane Subjekt, sondern ein flexibles 
Gebilde, entstanden aus Niederschlägen rezeptiver und praktischer 
Aktivitäten und durch neue Rezeptionen und Handlungen immerfort 
im Umbau begriffen. In ihr drückt sich die Orientiertheit objektiver 
Weltgegebenheit in Relation zum jeweiligen erlebenden Subjekt 
aus.

Auf diesen Sachverhalt verweist Husserls Gebrauch des Begriffs 
,Umwelt4: „Die Umwelt bezeichnet einen für mich selbst im 
Fortgang meines bewußten Lebens wandelbaren subjektiven Be­
wußtseinsmodus der seienden Welt als für mich bewußt seiender.44 
(A V 7, 57)85 Das Zitat verdeutlicht, daß Husserl immer wieder 
versuchte, das Verhältnis von jeweiliger Weltvorstellung und dem 
Bewußtsein der einen Welt zu bestimmen. Hier wird dieses 
Verhältnis so gedacht, daß Umwelt als Bewußtseinsmodus der 
einen Welt aufgefaßt ist. Einige Zeilen weiter spezifiziert Husserl 
dieses Verhältnis: „Im Wandel der Umwelt [...] wird dieselbe Welt 
erfahren, von der die jeweilige Umwelt der jeweilige Aspekt ist.44 
(Ebd. 58) Faßte Husserl die Einheitsstruktur der Welt bereits über 

85 „Die Menschen in ihrem leiblichen Walten und Handeln - jeder von seiner 
,Stelle4 aus greift ein oder kann eingreifen in die um ihn orientierte Welt, die 
dieselbe ist für einen jeden als dieselbe, nur von seiner Stelle aus anders orientierte.“ 
(A V 20, 22)

62

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die Horizonthaftigkeit der Dingwahrnehmung, so sucht er mit der 
Bestimmung der Umwelt als eines Aspekts der einen Welt das Ver­
hältnis von Umwelt und Welt ebenfalls am Modell der Ding­
wahrnehmung zu klären. Wie im Fall des wahrgenommenen Dinges 
stets nur ein Aspekt originär gegeben ist, die anderen Seiten nur als 
Leerhorizonte mitgegeben sind, so ist die Welt als Einheit zwar 
apperzipiert, mit bestimmter inhaltlicher Fülle erfahren jedoch nur 
als jeweilige Umwelt.86

Diese Auffassung des Verhältnisses von Welt und jeweiliger 
Weltvorstellung (korrelativ Umwelt) macht deutlich, daß die Ap­
perzeption der Einheit der Welt in erster Linie eine strukturelle 
Apperzeption ist („Aber jeder Inhalt, den die Welt von den früheren 
Umwelten her [...] hat, [...] das ist doch nur umweltlich“ [ebd.]). 
Dem steht eine andere Ansicht Husserls gegenüber. Husserl 
formuliert sie, als er bei der Beschreibung der Umweltcharaktere 
die Frage nach der in diesen Umwelten „allmenschlich gemein­
samen Welt“ (Hua IX, 501) stellt. Diese gemeinsame Welt wäre die 
Welt „allgemeinsamer Leiblichkeit“, ein apriorischer Formstil der 
Intentionalität, durch den sich Personalität und Gemeinschaft­
lichkeit in einer Lebenswelt konstituieren (ebd. 500). Eine in 
diesem Sinn allgemeinsame Welt wäre eine solche, in der von allem 

86 Diese apperzipierte Einheit der Welt ist für den natürlich Eingestellten zunächst 
nicht Thema. Thematisch wird Welt als die eine Welt für Husserl erst dort, wo im 
Aufeinandertreffen von je bestimmten , Weltganzheiten4, „Heimwelten“, sich die 
eigene Weltvorstellung in der Konfrontation mit anderen Weltvorstellungen als 
relative erweist und die Frage nach der allgemeinsamen Welt aufgeworfen wird 
(vgl. Hua XXVII, 188 f.). So erwuchs, wie Husserl herausstellt, im antiken Grie­
chenland ein Streben nach Homogenisierung und korrelativ die Bildung einer 
homogenen Welt, die allen heimweltlichen Auffassungen gegenüber irrelativ sein 
will (vgl. hierzu Toru Tani, „Heimat und das Fremde“, in: Husserl Studies 9 [1992] 
199-216). Da jedoch Heimwelten für sich schon ,Totalgebilde4 sind, besteht auch 
hier das Verhältnis von Heimwelt und umweltlich orientierter Partizipation an ihr: 
„Alle Menschen, die zu meinem Heim als Angehörige zählen, haben in einer Weise 
dieselbe Heimwelt, nur in einem anderen ,Aspekt4 von ihnen aus.“ (A V 10, 128) 
Seine Heimwelt in der je eigenen Perspektive umweltlicher Orientiertheit zu 
erfahren, ist offensichtlich die erste Weise, wie der natürlich Eingestellte in der 
Differenz von Umwelt und der einen Welt lebt bzw. ihm diese Differenz auch 
bewußt werden kann. - Vgl. auch den Artikel von Klaus Held, „Husserls These von 
der Europäisierung der Menschheit“, in: Chr. Jamme und O. Pöggeler, Phäno­
menologie im Widerstreit, a.a.O., 13-39.

63

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Geistigen in spezifisch inhaltlichem Sinn, von allen Kulturlei­
stungen abstrahiert würde, wäre, wie Husserl in der „Phänomenolo­
gischen Psychologie“ sagt, die „reine Dingwelt“ (ebd. 119).87 Sie 
ist als solche nie vorfindlich, sondern nur durch Abstraktion 
freizulegen: Als „die durch alle Umwelten [...] hindurchgehende 
absolut objektive Weltstruktur“ ist sie eine Objektivität, die „nur 
denkbar ist als eine abstrakte Strukturform in allen Umwelten“ (ebd. 
498 f.).

Beide Ausprägungen des natürlichen Weltbegriffs - die einheitli­
che Welt als der strukturelle Universalhorizont einstimmiger 
Erfahrung wie auch die Bestimmung der allgemeinsamen Welt als 
reiner Dingwelt - kennzeichnet Husserl als „notwendige Struktur­
formen“, „strukturelle Allgemeinheiten“ aus „reiner Ideation“, die 
besagen: „Ich weiß zwar nicht, wie die Dinge <aussehen>, wie die 
ganze Welt da aussieht, wohin mein wirkliches Sehen nicht reicht, 
aber wie immer, irgendwie aussehen muß sie, und vom Gesehenen 
aus ist notwendig vorgezeichnet der allgemeine Stil des Nicht­
gesehenen.“ (Ebd. 89) Im Gegensatz zur einheitlichen Welt als 
Universalhorizont ist die Dingwelt material gegliedert (in tran­
szendentaler Wendung soll sie in ihrem Aufbau konstitutiv auf­
geklärt werden), und doch ist sie mit Husserls Worten „abstrakt“ 
(ebd. 499), eine Abstraktion von der vorgängigen Konkretheit der 
Erfahrungswelt überhaupt - der Welt vor aller Wissenschaft.

Die Frage nach der allgemeinsamen Welt ist hier dreifach zu 
beantworten: 1. Allgemeinsam ist Welt als Struktureinheit eines 
Universalhorizonts. 2. Allgemeinsam ist sie auch als physische 
Natur. 3. Schließlich ist sie allgemeinsam als objektive, seiende 
Allheit. Das Korrelat von Welt als Universalhorizont und von Welt 
als Natur ist das intentionalpsychologische Subjekt, wobei im ersten 
Fall der Intentionalpsychologe Welt so aufzuweisen sucht, wie sie 
unthematisches Korrelat des fungierenden Weltlebens ist. Korrelat 
von Welt als Natur ist zudem, in anderer Einstellung und anderer 

87 Daß die objektiven Korrelate einer solcher Grundschicht der Weltapperzeption 
durch abstrahierende Verfahren überhaupt zugänglich und verfügbar gemacht 
werden können, stellt eine Bedingung für naturwissenschaftliche Betätigung und 
schließlich für den Idealisierungsprozeß der neuzeitlichen Mathematisierung der 
Natur dar.

64

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Absicht, der abstrahierende naturwissenschaftliche Zugriff. Das 
Korrelat der Welt als zumeist unthematischen (relativen) Total­
gebildes bzw. Totaltypik ist das natürliche Leben als vor- und 
außerwissenschaftliches, das Korrelat der objektiven Welt als 
allbefassender Idee die natürliche philosophisch-wissenschaftliche 
Einstellung.

Für Husserl sind jeweilige Weltvorstellung und ihr Korrelat, die 
Umwelt, keine einheitlichen Gebilde, sondern bestehen aus einem 
Schichtenbau, wobei die einzelnen Schichten intentionalpsycholo­
gisch freigelegt und analysiert werden können. Vom untersten Teil 
des Schichtenbaus, von der Dingwelt, war bereits die Rede. Eine 
wiederum an ihm geübte Abstraktion legt die Naturwelt als Substrat 
für die Naturwissenschaft frei. Diese raumzeitliche Naturwelt 
bezeichnet Husserl als „letzten Kem“ und macht deutlich, daß sie 
nicht nur Substrat für die Verwissenschaftlichung ist, sondern 
Grundlage für alle umweltliche Praxis. Dieser letzte abstrakte Kem 
ist aber als solcher für die konkrete Lebenspraxis nicht gegeben; 
Lebenspraxis hat Natur immer schon im Horizont des Praktischen 
ausgelegt, ihr Bedeutungen zuerteilt und so Reales als praktisches 
Reales apperzipiert. Auch diese Apperzeption des Realen hat ihre 
Sinngeschichte, und so ist in der Lebenspraxis das gegebene Reale 
selbst wieder in ein Netz von Sinndeutungen einbezogen, die auf 
Kulturleistungen mannigfacher Art verweisen. So kann Husserl 
sagen, daß bereits der Rückgang auf die reine Dingwelt eine 
Abstraktion darstellt. Daß Natur, Realität immer schon ausgelegt 
sind, macht einen ersten Sinn von Husserls Rede von der Vor­
gegebenheit der Welt aus; ,vorgegeben1 bedeutet hier stets vor­
gegeben für die Praxis. Das aktuelle praktische Leben vollzieht sich 
schon immer auf dem Boden einer vorgegebenen Welt, die Vorgabe 
aus Sinnleistung ist („das praktische Leben vollzieht sich auf dem 
Urboden der jeweiligen Wahmehmungsgegenwart; aber die enthält 
als umweltlichen Ausschnitt bloß das, was schon ist“ [A V 7, 72]). 
Die Vorgegebenheit der Welt für die jeweils aktuelle Praxis er­
wächst aus der Einheit von jeweilig ausgelegter Dingwelt und den 
Sinngehalten einer normativen Kulturwelt. Diese umweltliche Aus- 
gelegtheit der Welt als Ineinander von ausgelegter Dingwelt und 
Kulturwelt bildet einen Grundsinn von Husserls Gebrauch des

65

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Begriffes Tradition*: Die vorgegebene Welt ist „Welt aus Tra­
dition“ (vgl. A V 19, 14; B I 25).88 89 Die vorgegebenen tra-ditionalen 
Sinngehalte bestimmen zumeist unausdrücklich, passiv, die aktuelle 
Praxis. Weltpraxis ist nicht denkbar ohne den Untergrund dieser sie 
passiv prägenden traditionalen Welt. Doch die vorgegebene Welt ist 
ständig im Umbau begriffen: Die Weltvorstellung als Ineinander 
von nachwirkender Traditionalität und aktueller Praxis, die selbst 
von Erfahrung zu Erfahrung, von Handlung zu Handlung neue 
Sinngehalte beibringt bzw. alte Sinngehalte modifiziert, ist in stän­
digem Wandel begriffen. Auch dieser Umbau der Weltvorstellung 
und ihres traditionalen Gehalts verläuft zumeist passiv; aktiv 
gerichtet ist das erlebende Subjekt gewöhnlich darauf, was jeweils 
Erfahrung und Handlung leitet.

2.3. Doxa und Praxis

Alle Vorgegebenheit der Welt und alles durch Erfahrung und 
Handlung neu Hinzutretende ist seinssetzend, erfolgt auf dem 
Grund der Setzung des Seins der Welt. Diese in bezug auf alles 
Weltleben vorgängige Setzung wird erst mit der transzenden­
talphänomenologischen Umwendung sichtbar. Insofern Sinnbe­
stände der Welt, aktive wie passive, seinssetzend sind, nennt 
Husserl sie „doxische“. Alle Weltpraxis ist somit doxisch. Das 
„wache Leben“ ist in einer „nie unterbrochenen Aktivität“, die 
Husserl in zwei grundlegende Weisen sondert: einmal in die 
„doxische Aktivität“ (die er z. B. in A V 24 auch „doxische Praxis“ 
nennt [34]) und zum anderen in die „praktische Aktivität“ („umge­
staltende Praxis“) (vgl. A V 19, 9 ff.). Die doxische Aktivität meint 
„das tätige Erfahren (gegenüber dem untätigen, passiven Bewußt- 

88 Zu ,Tradition4 bei Husserl vgl. A. Ponsetto, Die Tradition in der Phänomeno­
logie Husserls. Ihre Bedeutung für die Entwicklung der Philosophiegeschichte 
(Monographien zur philosophischen Forschung Bd. 157), Meisenheim am Glan 
1978.
89 „Das in der praktischen Welt Sein, in dem überschaubaren Horizont der Welt­
zukunft und Weltvergangenheit, in der Welt der Güter Güter zu erringen, ein Dasein 
in ihr sich zu bauen - das ist vorgegeben, das ist', es ist Tradition.“ (A V 22, 6)

66

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


haben etwa eines unbeachteten Hintergrundes) als in verschiedenen 
Modi verlaufendes Kenntnisnehmen, Kennenlemenwollen, Behal­
ten und Behaltenwollen, und alle damit zusammenhängenden weite­
ren Tätigkeiten der Erkenntnis, in ihrer Richtung auf Bewährung 
und darin zugeeignetem wahren Sein“ (ebd. 9 f.). Wissenschaft be­
stimmt Husserl demzufolge als doxische Praxis, da sie „auf Grund 
der Erfahrung“ vorgeht (A V 22, 13). Die praktische Aktivität um­
faßt alle „praktischen Tätigkeiten“, das sind solche Aktivitäten, die 
bloß Wahrgenommenes, bloß Erfahrenes und Kennengelemtes dar­
aufhin erfassen, inwiefern es veränderbar ist: „Die Praxis will das 
Seiende [...] verändern“ (A V 19, 11). Mit diesen Bestimmungen 
wird Husserls Begriff der Praxis, wie erwähnt, doppelsinnig. Im en­
geren Sinn bezeichnet Praxis die handelnde, praktische Aktivität, 
andererseits umgreift sie als Weltpraxis nicht nur diese, sondern 
auch die doxische Aktivität, zu der die ,Erkenntnishandlung‘ zählt.

Alle aktive Sinnstiftung in Erfahren und Tun, die doxisch-aktive 
wie die praktisch-aktive, erfolgt nach Husserl auf dem Grund frühe­
rer Sinnstiftungen, auf dem materialen Boden der doxisch passiven 
wie aktiven Sinnbestände. Andererseits erweitert und modifiziert 
jede Aktivität den vorhandenen Sinnbestand - aktives Leben bedeu­
tet ständigen Zuwachs an Kenntnis und Geltung und eine ständige 
Modalisierung von bereits Erworbenem. Ein Kem an Sinnbestand 
bleibt jedoch relativ konstant, nie löst sich das Gesamt der Sinner­
werbe auf. Ähnlich wie im Erfahrungsstil der Einheit der Welt als 
des universalen Horizonts liegt auch hier eine gewisse sich durch­
haltende Identität vor. Im Gegensatz zum einheitlichen Weltbewußt­
sein handelt es sich bei den doxischen Sinnbeständen jedoch nicht 
um eine strukturelle Einheit; die Einheit betrifft hier materiale Ge­
halte (,Boden‘), die im einzelnen prinzipiell veränderbar sind. Un­
durchstreichbar ist der doxische Bestand aber insofern, als sich im­
mer ein Kembestand in relativer Beständigkeit durchhält. Es wird 
jedoch zu fragen sein, ob nicht Doxa als Bodengeltung einerseits 
und Einheit des Universalhorizonts andererseits, als in faktischer 
Praxis ineinander wirkend, letztlich nur abstraktiv zu trennen sind 
(vgl. unten 4.3.).

Jedes weltliche Subjekt besitzt seine eigene doxische Geschichte, 
die aber immer schon von den Geschichten anderer Subjekte 

67

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


durchsetzt ist. Im Bereich der Doxa ist das ,Eigene1, das in der 
Setzung einer aktiven („freien“) Stellungnahme erfolgt, vom frem­
den4 zumeist nicht zu trennen. Wie Nicht-Eigenes das praktische 
Verhalten bestimmt, machte Husserl in der mundanen Phäno­
menologie, insbesondere der intentionalen Anthropologie, bezüg­
lich des erwähnten Sinnes von Tradition zum Thema. Tradition 
besitzt bei Husserl verschiedene Bedeutungsbezüge. Zum einen 
besagt Tradition das objektive Gesamt an Geltungsgebilden relativ 
zu bestimmten Gemeinschaften und bestimmt sich somit als ein 
Korrelat des fungierenden welterfahrenden Lebens.90 Zum anderen 
ist Tradition ein Problemtitel für bestimmte intentionalpsychologi­
sche Analysen, korrelativ zur eidetischen Einstellung der Inten­
tionalpsychologie. Diese ist nicht an den objektiven Sinngebilden 
selbst interessiert, sondern daran, inwiefern sie Geltungsgebilde 
sind, Gebilde eines subjektiven Geltens.91 Dabei kann sie den 
allgemeinen Geltungsstil des Weltlebens, insofern es traditional ist, 
beschreiben; sie stellt aber auch fest, wie sich das Weltleben, in 
einer „Gemeinschaft des Erfahrens“ (Hua XIII, 469), hinsichtlich 
seiner traditionalen Geltungsstruktur aufbaut: daß es umwelthaft 
seine Nähen und Fernen des Geltens hat, daß es Fernes in die eigene 
Geltung, Fremdtraditionales in die eigene Tradition integrieren kann 
etc. In transzendentalphänomenologischer Wendung können die 
Sinngehalte wie die Geltungsweisen des Traditionalen als korre­
lative Gebilde von Leistungen der transzendentalen Subjektivität 
aufgeklärt werden. Vom transzendentalen Standpunkt aus wäre 
ferner zu erwägen, wie weit die Entsprechung von Geltungsüber­
nahme und Traditionalität reicht, ob die universale Seinssetzung des 
natürlichen Lebens selbst noch darunter zu befassen ist, da ja auch 
ihre Geltungssetzung Übernahme ist und nicht willentlich erfolgt.

90 Husserl bezieht .Tradition1 im Sinne von Geltungsgebilde und ihrer korrelativen 
zumeist latenten Zweckabsicht bzw. als sedimentierte Gewohnheit nicht nur „auf 
das Dasein jedes Menschen als Gliedes einer historischen Menschheit“, sondern 
auch auf jedes „einzelmenschliche Leben“ (vgl. A V 11,9-12).
91 „Den Begriff der Tradition müssen wir dabei so weit als möglich fassen, soweit 
er eine wesentliche Einheit darstellt. Nicht etwa bloße Übernahme fertig gebildeter 
Meinungen [...], sondern jede im Einzelsubjekt oder in einer Gruppe von Subjekten 
[...] sich bildende Überzeugung, alles psychologisch sich Bildende und nun aus 
,bloß psychologischen' Motiven Geltende, ist traditional [...].“ (B 121 IV, 41)

68

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Träfe dies zu, wäre ,Traditionalität‘ nicht nur eine universale 
Strukturform des mundanen Lebens und ein Titel für die tran­
szendentale Klärung dieser Form, sondern auch und letztlich für den 
transzendentalphänomenologischen Befund, daß dem mundanen 
Leben sein transzendentaler Grund verschlossen ist und doch 
zugleich die Möglichkeit besteht, das Verdeckte zugänglich zu 
machen. Dafür spricht, daß Husserl Tradition als unbefragte Gel- 
tungsübemahme mit Selbstbesinnung kontrastiert (vgl. Hua XIV, 
231). Selbstbesinnung bezeichnet für Husserl einen Gegenbegriff zu 
Traditionalität, sofern sie in ihrem reflexiven Rückgang überlieferte 
Gehalte nicht vorbehaltlos akzeptiert, sondern sie hinsichtlich ihres 
Rechtsgrundes, ihrer Ausweisung in anschaulicher Evidenz, befragt. 
„Der Begriff der Originalität eines Menschen und Menschheits­
lebens“ tritt für Husserl somit in Gegensatz zur „Konventionalität 
(Traditionalität)“ (ebd.). Indem sich Selbstbesinnung zur tran­
szendentalen Klärung radikalisiert und auf diese Weise die 
universale Setzung von Welt einsichtig macht, belegt sie in der Tat, 
daß auch diese Setzung Geltungsübernahme ist, zu der sich Leben, 
resp. reflexives Leben, umgestaltend verhalten kann.

2.4. Interesse und Situation

Gehört Traditionalität sowohl mit ihren jeweiligen Sinnbeständen 
als auch in ihrer Geltungsstruktur zum doxisch-passiven Untergrund 
der Praxis, so betreffen die Sachverhalte, die Husserl mit den 
Begriffen „Interesse“ und „Situation“ bezeichnet, in erster Linie den 
Verlauf doxischer und praktischer Aktivität.92 Das Interesse ist für 
Husserl der Motor der Handlung, es bringt das zielgerichtete 
Handlungsgeschehen in Gang, indem es eine Zielantizipation und 
den Willen, dieses Ziel zu erlangen, in sich schließt. Interessen als 
Tendenzen des Ich gehören zur habituellen Struktur der Perso­
nalität, sie sind selbst „habituell“, „verharrend“ (A V 24, 40; Hua 

92 „In jedem actus ist also das Ich kontinuierlich-bewußtseinsmäßig bei seinem Ziel 
als Telos [...]. Interest.“ (Hua IX, 412)

69

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


VIII, 103),93 die aktuellen Vorhaben der Ichtätigkeiten sind „Ak­
tualisierungen“, Entfaltungen dieser Interessen (A V 24, 40). 
Husserl bezeichnet die lebenspraktischen Interessen oftmals als 
„Instinkte“. Im Manuskript A V 24 unterscheidet er zwischen „Ur­
interessen“, „blinden Instinkten“, deren Zielsinn dem Subjekt nicht 
enthüllt ist, und „enthüllten (oder entwickelten) Instinkten“ (ebd.), 
solchen, in denen das Ziel vorstellig ist. Wurde ein blinder Instinkt 
entfaltet, ist er für alle weiteren Aktualisierungen enthüllt. Dem­
gegenüber stehen für Husserl höherstufige Interessenformen wie 
Interessen, die etwa das Berufsleben betreffen, oder das Berufs­
leben selbst oder das theoretische Interesse der Wissenschaft oder 
das alle praktische Handlung eines Einzelsubjekts umgreifende Le­
bensinteresse (das selbst nur instinkthaft gegeben sein mag). In 
Erfahrung und Urteil führt Husserl, ausgehend vom Begriff des 
Themas (vgl. auch Hua IV, 13, Hua VIII, 100 ff.),94 eine weitere 
Bedeutung von Interesse an. Er hebt dort einen engeren Begriff von 
Interesse, demzufolge ein Ich einem Gegenstand thematisch, „etwa 
wahmehmend und dann eingehend betrachtend“ zugewendet ist, 
von einem weiteren Begriff ab, der alle Akte „vorübergehender oder 
dauernder Ichzuwendung, des Dabeiseins (inter-esse) des Ich“ 
umfaßt (EU 93; vgl. auch Hua VIII, 102, Hua IX, 412). Dieser 
weitere Begriff des Interesses würde also die enthüllten Instinkte 
miteinbegreifen, nicht aber die ,blinden1, bei denen keine Zuwen­
dung des Ich vorliegt. Interessen liefern, Husserl zufolge, aufgrund 
ihrer Habitualisierungsleistung Bausteine für die Identitätsstruk­
turen von Person und Welt. Sie sind zwar relativ, sofern sie auf 
subjektive Umwelten bezogen sind und neue Interessen alte ablösen 
können, und doch zeigt sich in ihnen eine Tendenz auf eine 
„Identitätsstruktur“: Das Thema des Interesses bezeichnet den Ziel­
punkt „einer in der Personalität habituell durchgreifenden, immer 
wieder auf konsequente Fortbetätigung angelegten Interessenrich­
tung“ (Hua IX, 412; vgl. Hua XV, 415).

93 Die Habitualisierungsleistung des Interesses umfasse Gewohnheiten, Willensäu­
ßerungen und Überzeugungen (Hua IX, 412, Anm. 2).
94 Das Ich als Aktsubjekt ist durch seinen actus hindurch kontinuierlich auf sein 
Handlungsziel gerichtet „als ihm geltend, auf es meinend hinzielend. Dieses Ziel 
nennen wir allgemein das Aktthema“ (Hua IX, 411).

70

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Jedes Interesse ist Husserl zufolge im Vollzug der Wahrnehmung 
oder Handlung selektierend: Es „bestimmt, was mir auffallt, als in 
Frage kommend, und worüber mein Blick achtlos fortgleitet“ (A V 
22, 10). Die jeweilige Weltvorstellung und alle umweltliche Er­
fahrung und Kenntnis stehen somit in Korrelation zur jeweiligen 
Interessenstruktur, diese ist damit ständig im Umbau begriffen. Der 
Umbau erfolgt von dort her, wo Interessen sich aktualisieren: vom 
praktischen Gegenwartsfeld aus. Dieses hat ständig seinen je­
weiligen „Interessenhorizont“ auf dem „Hintergrund des sedimen- 
tierten Lebenshorizontes seiner sedimentierten Interessen“ (Hua 
XV, 397). Alle Interessen und umweltlichen Gegebenheiten durch­
zieht die Einheit der Welt als Einheit der Umwelten; wie die jewei­
ligen Weltvorstellungen das Bewußtsein von derselben Welt durch­
halten, so auch die Interessenhorizonte. Husserl betont, daß diese 
Einheit der Welt Einheit nur ist „aus dem wirklichen und möglichen 
überschauenden, wiedervergegenwärtigenden Bewußtseinsleben“ 
(ebd. 398), d. h. das Korrelat des Einheitssinns der Umwelten ist 
das einheitliche Interessenleben des jeweiligen Menschen und „das 
aller Anderen, mit mir in wirklicher und möglicher Einfühlungs­
gemeinschaft stehenden“ (ebd. 399).

Jeweiligkeit wie Einheitsbildung praktischer Welterfahrung fuhrt 
Husserl so zum einen auf ihre Interessenstruktur zurück. Eine 
andere Wurzel bietet der phänomenologische Befund, daß Welter­
fahrung stets Erfahrung in Situation ist (vgl. Hua XV, 394 ff.). 
Situation hängt eng mit Interesse zusammen; die Einzelperspektive 
in der Mannigfaltigkeit von Perspektiven, in denen Welt relativ zum 
aktiven Interesse vorstellig wird, bezeichnet Husserl als praktische 
Situation.95 „Die Situation ist der lebendige Interessenhorizont, ist 
der praktische Horizont des Handelnden.“ (A V 10, 2) Sie meint das 

95 Menschliches Leben stehe, als sich in der „beständig beweglichen Spannung der 
Bekanntheit und Unbekanntheit, der Nähe und Feme“ sich abspielend, in einer 
Relativität der Umweltlichkeit, d. i. „in der Relativität der weltlichen Situation, und 
in dieser Beweglichkeit besteht seine beständige Historizität, seine und seiner 
Umwelt“ (Hua XV, 395).

71

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


konkrete Ganze, in dem ein horizonthaft vorgezeichnetes Interesse 
im Erfahren, Urteilen, Handeln zur Auswirkung kommt.96

Husserl konfrontiert die praktische Situation aber auch mit 
Tradition. Situativ sind nicht nur das aktuelle Leben und seine Er­
werbe, sondern notwendigerweise auch seine Sedimentierung, seine 
doxische Verwahrung für neue Aktivität, ja der situative Charakter 
des Erfahrungslebens ist es auch, der die Jeweiligkeit der tra- 
ditionalen Inhalte bewirkt. Dies wird verständlich, wenn man hin­
zunimmt, daß auch die Weltvorstellung nicht auf die situative Ak­
tualität beschränkt bleibt, sondern die gesamte jeweilige Tra- 
ditionalität mitbefaßt. Die jeweilige aktuelle Situation ist somit der 
Urquell, in dem Geltung sich bildet, die Stätte aller natürlichen 
Geltungsstiftung. In den sedimentierten Erwerben der traditionalen 
Doxa wird aktuelle Geltung zum Geltungsuntergrund für alles 
weitere Erfahren und Handeln,97 und als Geltungshorizont des In­
teresses ist die situativ sedimentierte Doxa immer wieder aktua­
lisierbar in einer neuen und für eine neue Situation.

Situation folgt auf Situation, wie auch Interessen nacheinander 
aktualisiert werden können. Auch Situationen stehen wie Interessen 
in einer gewissen Hierarchie - etwa die Situation einer momentanen 
Entscheidung, die Situation in der übergreifenden Situation des 
Berufslebens ist, oder die Situation des persönlichen Lebensganzen 
in der momentanen Gegenwart, mit all den übrigen Interessen der 
Person, die nicht nur Berufsinteressen sind, schließlich die 
Situation, die das übergreifende Lebensinteresse aktualisiert etc. - 
und sind, da umweltlich ausgerichtet, relativ. Sie korrelieren mit der 
jeweiligen Umweltlichkeit und nicht mit einer wahren Welt an sich. 
,Situation4 wird für Husserl somit zu einem Titel für die Um- 
welthaftigkeit und Historizität des praktischen Lebens: Mensch­
liches Leben spielt sich „immer ,umweltlich4 in einer Relativität 
dieser Umweltlichkeit [ab], oder was nur ein anderes Wort ist, in 
der Relativität der weltlichen Situation, und in dieser Beweglichkeit 

96 „Zunächst besagt,Situation4: Ich lebe in einem praktischen Interesse, und zwar 
einem fortdauernden, innerhalb dessen mannigfaltige praktische Tätigkeiten organi­
siert ins Spiel gesetzt werden [...].“ (A V 19, 3)
97 „Gemeinschaftliche Situation ist immerzu das Geltungsftindament, auf dem das 
jeweilige Handeln ruht [...].“ (A V 10, 2)

72

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


besteht seine beständige Historizität, seine und die seiner Umwelt“ 
(ebd. 30).

,Situation1 bezeichnet also auch das objektive Korrelat des In­
teressenlebens, den umweltlichen Sinn der jeweiligen Situiertheit 
aufgrund einer bestimmten Interessendisposition. Auch im Fall der 
Umwelten gibt es ein Art von hierarchischem Aufbau. Die allum­
fassende Situation nennt Husserl „All-Situation“, es ist die prak­
tische objektive Welt als die „immerzu vorgegebene“, die „Welt ,für 
alle1“, die universale Situation ist „universaler Geltungsboden für 
alle“ (ebd. 3), aber im Blick der Jeweiligkeit, vom Standpunkt einer 
bestimmten historischen Stelle aus.98 Es ist nicht die objektive Welt 
der Wissenschaft, sondern die Welt der jeweiligen, relativen To­
talität einer historischen Menschheit: umweltlich-orientiert erfah­
rene „Heimwelt11. Welt in der Bedeutung von All-Situation meint 
somit auch nicht Welt als strukturelle Einheit weltlicher Erfahrung. 
Die All-Situation ist, wie alle Situation, ebenfalls relativ, sie ist rela­
tiv zu anderen jeweiligen All-Situationen anderer historischer 
Gemeinschaften.

Husserl verweist jedoch auf eine ausgezeichnete Situation, die 
gegenüber den anderen Situationen eine neuartige sei: die „will­
kürlich hergestellte11 (A V 19, 2) Situation der theoretischen Ein­
stellung. Ist jede Situation des praktischen Lebens relativ, mit einer 
jeweiligen, relativ geltenden Wahrheit, einer „Situations-wahrheit“, 
so gilt dies formal auch für die Situation der theoretischen Ein­
stellung: Sie steht in Relation zu dieser Einstellung; und doch soll 
sie aller nichttheoretischen Situation entgegengesetzt sein. Diese 
Entgegensetzung liegt für Husserl in erster Linie darin, daß der 
entsprechend Eingestellte die Frage nach der Irrelativität in der 
Relativität auch dieser Situation stellt: die Frage nach derselben 
Welt. Diese Aufgabenstellung bedeutet „die Schaffung einer in der 
Tat völlig eigenartigen Situation, nicht einer beliebigen, anderen 
Situationen gleichstehenden, sondern sich allen erdenklichen gegen­
überstellend und von ihnen also prinzipiell unterschieden“ (ebd. 4).

98 „In meinem Leben als reifer Mensch habe ich im Wechsel der einzelnen 
praktischen Situationen die universale praktische Lebensumwelt, die ich als die für 
alle in Geltung habe.“ (B 121 V, 8)

73

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Damit wird ,Situation4 zu einem Terminus, mit dem Husserl die 
Einheit von Theorie und Praxis denkt, genauer, die Theorie als eine 
Sonderpraxis auffaßt, die aller übrigen Praxis entgegengerichtet ist, 
und das inhaltliche Moment dieser Entgegensetzung ist das Thema 
der Welt.

3. Theorie als Praxis

Theorie gilt Husserl als eine Sonderform der Praxis; sie gehört 
somit in den universalen praktischen Weltzusammenhang. Doch die 
Rede von Sonderpraxis deutet schon an, daß es sich bei ihr um eine 
besondere Praxis in Abhebung von aller übrigen Praxis handeln 
muß. Den Sachverhalt, daß die Theorie in die Praxis gehört, 
kennzeichnet Husserl mit dem Ausdruck der Funktion-, Theorie 
stelle eine Funktion der Praxis dar." Dies kann nicht lediglich 
heißen, daß die Theorie eine letztlich praktische Tätigkeit ausübe 
oder daß ihre Aufgabe im Horizont der Praxis liege. Der Grundsinn 
von ,Funktion4 bei Husserl bezieht sich auf die Ichtätigkeit im 
Vollzug, auf das fungierende Subjekt.99 100 Wenn Husserl Theorie als 
Funktion der Praxis bezeichnet, so meint dies also ,erkennende 
Betätigung der Praxis4 - der Praxis (genitivus subjectivus) insofern, 
als sie theoretisch erkennende Praxis ist. Dabei ist jedoch Praxis 
nicht nur Subjekt, sondern wird auch zum Objekt: zum Thema der 
erkennenden Besinnung und darüber hinaus zum Zielpunkt dessen, 
wofür die erkennende Besinnung letztlich durchgefuhrt wird 
(Theorie als Funktion für die Praxis). Zielpunkt ist sie aber, weil sie 
Subjekt des ganzen Vorgangs ist. Daß Theorie eine Funktion der 

99 Vgl. z. B.: Wissenschaft als Gesetzlichkeiten herausstellende Normwissenschaft 
„ist Funktion des universal sich selbstbesinnenden Menschheitslebens“ (Hua XIV, 
232); die „universal apodiktisch begründete und begründende Wissenschaft“ 
entspringe „als die notwendig höchste Menschheitsfunktion“ (Hua VI, 273).
100 Husserl spricht von „Erkenntnisfunktionen“, „Gemüts- und Willensfunktionen“ 
(Hua XXV, 195), in diesem Zusammenhang auch von der „Funktion der Praxis“ 
(ebd., 196); weiter heißt es: „Wissenschaft als Theorie hat aber ihr Korrelat in 
Wissenschaft als Funktion, als erkennende Betätigung des Subjekts.“ (Ebd., 205) 
Vgl. auch: „Erkenntnisvemunft ist Funktion der praktischen Vernunft, der Intellekt 
ist Diener des Willens.“ (Hua VIII, 201)

74

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Praxis sei, erinnert somit an den Wortgebrauch in der Mathematik, 
wonach eine Funktion das Abhängigkeitsverhältnis zweier Varia­
blen ausdrückt: Theorie und Praxis stehen in einem funktionalen 
Zusammenhang. Im folgenden soll genauer gezeigt werden, inwie­
fern Praxis für Husserl nicht eine unveränderliche Größe darstellt, 
zu der sich Theorie irgendwie verhält, sondern daß eine gegensei­
tige Beeinflussung von Theorie und Praxis statthat, was zunächst 
paradox erscheint: Die Theorie, obwohl zur Praxis gehörig, weist in 
gewissem Sinn über die Praxis hinaus und zwingt in ihrer eigenen 
Verwirklichung die Praxis, sich ebenfalls zu verändern. Damit 
vertritt die Theorie einen aktiven Part, sie ist in ihrer Funktion für 
die Praxis das ausschlaggebende Moment.

Von Theorie im Sinn einer besonderen Praxis spricht Husserl 
relativ spät in seinem Werk. Seine Überlegungen hierzu stehen in 
Zusammenhang mit seinen Untersuchungen der historischen und 
ethischen Relevanz der Philosophie, die er in den Jahren nach dem 
Ersten Weltkrieg durchführte, und mit seiner Lektüre der ethischen 
Schriften Fichtes.101 Besonders aus den Jahren 1922-1924 (Ar­
beiten im Umfeld der Artikel für die japanische Zeitschrift Kaizo 
und zur Vorbereitung der Vorlesung über Erste Philosophie') und 
dann wieder ab 1934 (im Vorfeld der ÄTZsis-Schrift) liegen umfang­
reiche Reflexionen zum Verhältnis von Theorie und Praxis bzw. 
von Philosophie und Leben, von Wissenschaft und Lebenswelt vor. 
Diese drei Doppeltitel sind nicht schlechthin synonym. Während 
dies für die ersten beiden cum grano salis zutrifft (wobei Theorie 
nur als universale mit Philosophie und Leben nur als mundanes mit 
Praxis kongruieren), ist die dritte Bezeichnung, ,Wissenschaft und 
Lebenswelf von ihnen insofern unterschieden, als hierbei die tran­
szendentale Problematik eine wesentliche Rolle spielt: Der Begriff 
,Lebenswelf unterscheidet sich in Husserls Wortgebrauch von 
demjenigen der Praxis darin, daß er, wie schon erwähnt, korrelativ 
zu einer mundan- wie transzendentalwissenschaftlichen Betrach­
tungsweise steht.102

101 Vgl.obenS. 13,Anm. 3.
102 Überschneidung wie Differenz von Lebenswelt und Praxis werden deutlich, 
wenn Husserl darauf hinweist, daß jede praktische Welt als Zweckgebilde 
Lebenswelt (d. i. den letztlich transzendental aufklärbaren lebensweltlichen 

75

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Doch bereits Husserls Logos-Artikel von 1911 sucht in einer 
Kritik an der „Weltanschauungsphilosophie“ die Rolle zu bestim­
men, die die Philosophie resp. als phänomenologische Wissenschaft 
für das Leben zu übernehmen habe. Husserl zufolge erblickt die 
Weltanschauungsphilosophie in der philosophischen Betätigung 
eine „einzigartige teleologische Funktion“ (Hua XXV, 48). In der 
nachfolgenden Kritik an der Weltanschauungsphilosophie weist 
Husserl nicht diese Ansicht zurück, daß Philosophie generell eine 
Aufgabe für das Leben übernehmen solle, sondern die Art und 
Weise, wie Weltanschauungsphilosophie diese Funktion konkreti­
siert - „als höchste Steigerung der Lebenserfahrung, der Bildung, 
der Weisheit ihrer Zeit“ (ebd.). Dies würde bedeuten, daß es 
Husserl nicht nur um das Eigenrecht einer wissenschaftlichen 
Philosophie gegenüber dem Absolutheitsanspruch der Weltan­
schauungsphilosophie ginge, sondern insbesondere darum, wie ein 
gegenständlicher Bereich (derjenige der Praxis) vor einer ver­
kürzten theoretischen Behandlung zu schützen sei, wobei die 
Verkürzung wiederum aus einer verdeckten Bindung an Praxis 
resultiert. Die Funktion, die die Weltanschauungsphilosophie für 
das Leben wahmimmt, ist für Husserl deswegen verkürzt, weil sie 
sich nicht am Maßstab einer strengen Wissenschaft orientiert, weil 
sie auf die Auslegung einer geschichtlichen Epoche, welche 
Auslegung relativ auf die (empirische) Person ist, weil sie auf 
„Zeit“ und nicht auf die Unendlichkeit einer „überzeitlichen 
Universitas“ (ebd. 52) bezogen ist. Obgleich Husserl im Logos- 
Artikel die Funktion der Philosophie nicht positiv bestimmt, wird 
doch deutlich, daß er das im Endlichen liegende „Lebensziel“ (ebd.) 
der Weltanschauungsphilosophie ebenso zurückweist, wie er ihr 
Motiv, die „Lebensnot“ als „Weltanschauungsnot“ (ebd. 56, 55) 
anerkennt. Da er bereits hier schreibt, daß diese Not von der 
Wissenschaft stamme und nur von ihr wieder aufgehoben werden 
könne (ebd. 57), müßte die im Logos-Artikel noch nicht formulierte 
Aufgabe lauten, daß Philosophie als strenge Wissenschaft die 
Funktion der Theorie für das Leben darin konkretisiere, daß die 

Universalhorizont) voraussetze, zugleich aber ein Stück der Lebenswelt sei (d. i. 
den Fonds lebensweltlicher Gehalte ihrerseits bereichert) (vgl. Hua VI, 462).

76

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


,Lebensnot4 nur mittels der auf Unendlichkeit gerichteten uni­
versalen Wissenschaft zu überwinden sei. In der Tat ist dies der 
Weg, den Husserl Jahre später einschlug. Vor allem in den ge­
nannten Arbeiten zur Ethik aus den Jahren 1922/1923, doch auch 
schon zuvor, so in der Vorlesung über „Natur und Geist“ vom 
Sommersemester 1919, verband er kulturphilosophische Studien 
mit dem Absehen auf strenge Wissenschaftlichkeit („wissen­
schaftliche Ethik“, Hua XXVII, 50). Es wird zu prüfen sein, in­
wiefern er dabei den im Logos-Artikel erhobenen Anspruch, daß 
auch sämtliche Fragen der ,Lebensnot4 von der jede geschichtliche 
Zeit transzendierenden, auf das Unendliche bezogenen universalen 
Wissenschaft behandelt werden müßten, erfüllt hat (s. unten IV. 1.).

In diesem Abschnitt soll Husserls Standpunkt im Verhältnis von 
Theorie und Praxis in drei Kapiteln geklärt werden. Leitend sind 
folgende Fragestellungen: Wie ist Theorie in Praxis verwurzelt? 
(3.1.) Was ist das Motiv für die Theorie, aufgrund dessen sie sich 
als Sonderpraxis von aller übrigen Praxis abhebt? (3.2.) Wie kann 
die Theorie, trotz ihres Hinausgreifens über die Praxis, ihre 
Funktion für die Praxis wahmehmen? (3.3.)

3.1. Das praktische Fundament der Theorie

Wie im vorigen Abschnitt gezeigt wurde, behandelt Husserl das 
Verhältnis von Theorie und Praxis in erster Linie im Rahmen der 
mundanen Phänomenologie. Die Bezeichnung der Theorie als 
Sonderpraxis charakterisiert sie als Praxis, aber in relativer Ab- 
gehobenheit von aller anderen Praxis.103 Sie ist Praxis, insofern sie 
mit aller übrigen Praxis die Strukturformen von Praxis überhaupt 
teilt: Sie stiftet eine bestimmte Situation, verfolgt ein bestimmtes 
Interesse, ihr Bezugsfeld ist das Seiende im Horizont der Welt. 
Aber zugleich sind es ihr besonderes Interesse und ihre besondere 
Situation, die sie von aller übrigen Praxis absetzen. Die Situation 
der Theorie ist für Husserl dadurch bestimmt, daß sie, wie gezeigt, 

103 Husserl bezeichnet die theoretische Einstellung „als eine Art Epoche“, die den 
Philosophierenden „des praktischen Interessenlebens enthebt“ (Hua XXIX, 393).

77

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


inmitten der Relativität praktischer Situationen die Frage nach der 
Irrelativität als Frage nach derselben Welt stellt. In der Situation der 
Urstiftung der Theorie im antiken Griechenland wurde der Mensch 
sich, wie Husserl in der „Prager Abhandlung“ von 1934 schreibt, 
„der Geltungsrelativität der Welt“ bewußt (Hua XXVII, 188) und 
stellte die Frage nach der „Seinsidentität“ (ebd.) im Wechsel der 
Welten und Weltvorstellungen.104 Husserl bezeichnet dies als zwei­
tes Moment zur Installierung theoretischer Praxis, neben der 
Ausbildung des theoretischen Interesses (ebd. 187), ja die 
„Neubildung des Sinnes Welt als thematisches Feld der wissen­
schaftlichen Urteile, des Sinnes Seiendes, [...] der Begriffe Wahr­
heit, Erkenntnis, Vernunft“ ist dasjenige Moment, das erst den Sinn 
der Wissenschaft als eines „Ganzen wissenschaftlicher Theorie“ 
stiftet (ebd.).

Auch das theoretische Interesse als solches, die Tatsache, daß 
Theorie interessiert ist, verbindet diese mit aller übrigen Praxis. Mit 
der inhaltlichen Bestimmung des Theoretischen setzt sich das 
theoretische Interesse jedoch von allen anderen Interessen der 
Praxis ab. Das Interesse der Theorie ist das „Interesse an der 
Wahrheit rein um der Wahrheit willen“ (Hua VII, 2O3).105 Wenn 
Husserl die theoretische Einstellung als interessenlose bezeichnet, 
dann meint dieser Ausdruck ein Freisein von den Interessen des 
täglichen Lebens, er negiert nicht die Zugehörigkeit der Theorie zur 
Interessenstruktur der Praxis überhaupt. Paradox formuliert könnte 
es heißen, daß es gerade das Interesse der Theorie ist, interessenlos 
zu sein. Dieses scheinbar paradoxe Verhältnis drückt aus, daß es 
nicht möglich ist, die prinzipielle Interessiertheit der Praxis zu 
überwinden, wohl aber, sich zu ihr als einer Gesamtstruktur zu 
verhalten. Gerade mit der Haltung der Interessenlosigkeit ordnet 
sich Theorie auf einer reflexiven Stufe der Interessenstruktur der 
Praxis ein. Interessenlos zu sein bestimmt das theoretische Interesse 
noch nicht positiv. Erst mit dessen Bestimmung als des Interesses 

104 Wissenschaft „soll nicht Standpunktswahrheit sein, Situationswahrheit“, 
sondern mit der Erkenntnis „objektiver Wahrheit“ dieser „Bedeutung für alle 
Praxis“ geben (Hua VI, 506).
105 „Das theoretische Interesse ist universales Interesse rein am Sein und Sosein als 
Ziel einer erkennenden und das Erkannte sichernden Praxis.“ (Hua XXVII, 187)

78

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


rein um der Wahrheit willen bringt sich die Theorie in Gegensatz 
zur Praxis. In welchem Verhältnis steht dann aber die Theorie zur 
Praxis, überwiegt das integrierende oder das separierende Moment? 
Die Antwort liegt in dem bereits Ausgeführten: Das integrierende 
Moment dominiert, weil es auf die unauflösliche Struktur des 
Weltlebens verweist. Die Aufhebung dieser Struktur durch die 
,interessenlose1 Theorie ist als eine nur auf dem Boden jener 
Struktur mögliche eine lediglich scheinbare; sie stellt eine extreme 
Weise dar, wie sich die Struktur konkretisiert. Zugleich bildet das 
theoretische Interesse in seinem relativen Uninteressiertsein einen 
neuen Typus des Interessenlebens aus, der eine Mannigfaltigkeit 
von theoretischen Partialinteressen in sich schließt.

Daß alles theoretische Sonderinteresse in das praktische 
Interessen leben integriert bleibt, bedeutet nicht nur ein formales 
Eingebundensein in die Praxis. Alles praktische Interesse ist In­
teresse im Horizont der „Lebenssorge“ (A V 22, 19). Der Befund, 
daß Leben „Leben in der Vorsorge“ (E III 4, 3) ist, zielt auch für 
Husserl - wie der Sorgebegriff Heideggers -106 auf eine Ganz­
heitsstruktur des Lebens: ,Vorsorge‘ wird auch für Husserl zu einem 
Titel für ein Leben, dem es in seinem Verhalten und Tun um sich 
geht: um seine Selbsterhaltung. Demzufolge besitzt das Leben in 
der Vorsorge auch bei Husserl eine bevorzugte Ausrichtung in das 
Künftige. Leben ist „Dasein in beständiger Sorge für die Zukunft“ 
(ebd. 2); Lebenssorge wird „zur universalen Sorge für die ganze 
Lebenszukunft“ (ebd. 3). Die Sorge umfaßt, als bezogen auf das 
Selbsterhaltungsstreben der Person, alle Intensivierungsstufen 
dieses Strebens bis hin zur Setzung eines universalen Lebenswillens 
in Korrelation zu einer einheitlichen „Lebensaufgabe“ als Telos- 

106 Der entscheidende Unterschied von Husserls Sorgebegriff zu Heideggers „Sein 
des Daseins als Sorge“ (vgl. Sein und Zeit, erster Abschnitt, sechstes Kap.) liegt u. 
E. darin, daß für Husserl Sorge mit einer bestimmten Einstellung korreliert (in der 
„Einstellung der Lebenssorge“ ist man „praktisch eingestellt“ [A V 22, 19]), die 
man, wie bei Einstellungen üblich, zugunsten der Einnahme einer anderen Einstel­
lung verlassen kann. - Vgl. den bemerkenswerten Versuch von Nam-In Lee, Hus­
serls Begriff der Sorge in Verbindung mit Husserls Auffassung von .Stimmung1 zu 
analysieren (Lee, Edmund Husserls Phänomenologie der Instinkte, a.a.O., S. 145 
f.).

79

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


idee.107 Sorge fundiert einheitlich die zeitliche Gestalt, in der der 
Selbstbezug der Person auf zweifache Weise, vorwärts und rück­
wärts, Bewegungsräume für die Praxis eröffnet: Noch und ins­
besondere die mit ihrer Rückwärtswendung letztlich auf Zukunft 
bezogene Selbstbesinnung verkörpert in dieser Gerichtetheit somit 
eine Funktion dessen, wie das Dasein Vorsorge trifft. Gerade die 
universale Sorgestruktur des Lebens verdeutlicht, daß für Husserl 
jedes praktische Interesse sein letztes Umwillen im Horizont des 
Lebens besitzt. Wenn also das theoretische Interesse nicht aus der 
Interessenstruktur überhaupt, die Interessenstruktur des Weltlebens 
ist, ausbrechen kann, dann ist letztlich auch das Interesse, das die 
Stiftung der Theorie als solche betrifft, unbesehen aller auf Theo­
retisches bezogenen Partialinteressen (die auch rein praktische sein 
können), gerichtet auf letzte Ziele im Horizont des praktischen 
Lebens.108 Dies mag hier als erste Andeutung genügen.

Die Theorie gehört nicht nur hinsichtlich der Strukturformen von 
Interesse und Situation zur Praxis. Wissenschaft wurzelt für Husserl 
vor allem insofern in der Praxis, als sie in der passiven Urdoxa ihre 
Grundlage hat und selbst eine besondere Weise doxischer Aktivität 
darstellt. Die doxische Erfahrung ist zum einen ein bestimmendes 
Moment der Praxis überhaupt, im besonderen der praktischen Ak­
tivität; sie ist zum anderen aber gerade für die Theorie grund­
legend, sofern diese in einer Verselbständigung doxischer Erfah­
rung, in ihrer relativen Herauslösung aus dem Gesamtzusam­
menhang der Weltpraxis, ihre Basis besitzt. Theorie fußt auf der 
konsequent betriebenen und als Habitus genuiner Art ausgebildeten 
doxischen Erfahrung: „Wissenschaft urteilt, sie urteilt auf Grund 
der Erfahrung, urteilend auf Wahrheit abzielend ist sie eine 
doxische Praxis - eine im weitesten Sinne urteilende und be­
wertende.“ (A V 22, 13; vgl. Hua IV, 3 f.) Mit anderen Worten, die 

107 „Einheit des Ich als Menschen-Ich in ausgezeichneter Form: Einheit eines 
menschlichen Daseins: im Willen auf ein Leben in Fürsorge für die Zukunft [...].“ 
(E III 4, 5)
108 „Das Streben nach Urteilskonsequenz und Gewißheit ist somit ein Zug im 
allgemeinen Streben des Ich nach Selbsterhaltung.(EU 351) Ist für Husserl 
Theorie ein interesseloses Interesse4, so auch ein „sorgloses Sichsorgen“ (B I 21 
IV, 55). Vgl. auch Hua XXIX, 384.

80

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Verselbständigung der Wissenschaft kann nie so weit gehen, daß 
sich diese aus dem praktischen Zusammenhang löst. Noch in der 
Verselbständigung doxischer Erfahrung zeigt sich der Praxisbezug 
der Theorie. Husserl kann aber auch sagen, daß „doxische Aktivität 
und praktische Aktivität [...] Grundlage der Scheidung zwischen 
Theorie und Praxis“ und damit zwischen „theoretischer und 
praktischer Vernunft“ darstellen (A V 19, 9).109 Zwar ist doxische 
Aktivität auch für die praktische normierend, und andererseits 
gehört die Theorie gerade wegen ihrer Gründung in doxischer 
Aktivität in die Praxis; sie gehört auch insofern in diese, als Wis­
senschaft z. B. in Vorgängen der Institutionalisierung handelnd 
verfährt, von praktischer Aktivität Gebrauch macht. Doch zugleich 
bietet die vorwissenschaftliche Differenz zwischen doxischer und 
praktischer Aktivität auf dem einheitlichen Grund der Praxis den 
Ansatzpunkt zur relativen Herauslösung der Theorie aus dem 
praktischen Zusammenhang des Weltlebens. Die relative Selb­
ständigkeit der Theorie gründet somit in der Unterscheidbarkeit von 
doxischer und praktischer Aktivität und der relativen Differenz der 
ersteren zum allgemeinen praktischen Weltzusammenhang.

Transzendental gesehen basiert Theorie insofern auf,Praxis1, als 
alle ihre prädikativen Sinnbestimmungen höherstufige Leistungen 
sind, die auf vorprädikative lebensweltliche Strukturen und Gehalte 
- das von den Wissenschaften in ihrer faktischen Entwicklungs­
gestalt vergessene Sinnfundament - zurückweisen. Die Aufklärung 
dieses lebensweltlichen Fundaments, auf dem alle Theorie ruht, 
besorgt Husserl zufolge die transzendentale Logik im Ge­
samtrahmen der in der Krisis durch die zweite Epoche eröffneten 
transzendentalen Wissenschaft von der Lebenswelt (Hua VI, §§39 
ff.). Doch die gegenständlichen Korrelate dieser Lebensweltwis­
senschaft sind nicht die Gegenstände weltlicher Praxis, sondern die 
Strukturen und Sinnbestände des Weltlebens im transzendental­
phänomenologischen Blick, die im Weltleben nicht nur verborgen 
sind, sondern dort schlechterdings nicht aufgedeckt werden können.

109 „Theoretische Vernunft ist selbst eine besondere praktische Vernunft und doch 
eine solche, die praktische Vernunft überhaupt übergreifen (auch sich selbst 
umgreifen) kann.“ (A V 22, 20)

81

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.2. Das Motiv der Theorie

Die doxische Erfahrung, die für jede Praxis Grundlage ist, wird bei 
der Ausbildung von Theorie aus praktischen Zusammenhängen 
herausgelöst. Sie ist nicht mehr Grundlage für eine bestimmte 
Handlungsabsicht, sondern wird selbst zum Bezugspunkt eines 
Interesses. Das theoretische Interesse kann Interesse an der 
Wahrheit rein um der Wahrheit willen nur sein, weil dies die 
doxische Erfahrungsgrundlage ermöglicht. Doxische Erfahrung läßt 
ein Interesse zu, das sie nicht nur - wie im Fall rein praktischer 
Interessen - in den Dienst einer praktischen Absicht stellt, sondern 
das sich ausschließlich auf sie richtet und die Vervollkommnung 
ihrer Erfahrungsbasis erstrebt. Die Grundlage doxischer Erfahrung 
ermöglicht somit ein Interesse, das auf Erfahrung und Erkenntnis 
selbst gerichtet ist.

Wie die theoretische Situation Ausdruck der Auffassung von der 
Irrelativität der Welt ist, so ist auch für das theoretische Interesse 
die Tendenz nach Überwindung der Relativitäten konstitutiv. Dies 
verdeutlichen die Prädikate, die Husserl wiederholt zur Bestimmung 
des theoretischen Interesses anführt: Wissenschaft sei auf wahres 
Ansichsein bezogen, das sie endgültig zu erkennen sucht (vgl. Hua 
VII, 295). Streben nach wahrem Ansichsein und nach Endgültigkeit 
sind selbst noch verwiesen auf ein Moment, das Husserl als das 
wesentliche Merkmal des theoretischen Interesses bezeichnet: die 
Norm verbindlicher Begründung („das theoretische Interesse im 
spezifischen Sinne ist Interesse an der Begründung“ [EU 379]). 
Begründete endgültige Erkentnis wird zu einem bleibenden 
geistigen Besitz. Husserl wird nicht müde, in immer neuen 
Zusammenhängen diese verharrende Habe als Wesensmoment der 
theoretischen Einstellung zu reflektieren. In Erfahrung und Urteil 
heißt es, daß es der erst in theoretischer Haltung zum Ausdruck 
kommende „Wille zur Erkenntnis“ (232) sei, der das Erkannte nicht 
nur als Mittel zum Zweck praktischer Absicht ansehe, sondern es 
als es selbst wolle, und zwar „ein für allemal“ (ebd.).

Das Erkenntnisinteresse korreliert mit einem habituellen Stil, der 
in der außertheoretischen Einstellung nicht zu finden ist und der für 
Husserl ebenfalls ein Wesensmoment der theoretischen Einstellung 

82

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verkörpert. Zugleich verweist dieser Habitus auf einen praktischen 
Aspekt, denn jeder Wille steht in einem praktischen Zusam­
menhang. Dieser Wille zielt mithin auf eine solche Praxis, die der 
Theorie inhärent ist. In diesem Sinn spricht Husserl von den 
Ergebnissen der Wissenschaft als einer „eigenen Sorte von Gütern“ 
(B I 21 IV, 67); es sind „Dauergüter, die immer wieder Erkennt- 
nisbedürfnise befriedigen“ (ebd. 68). Hierbei handelt es sich um ein 
praktisches Interesse innerhalb des theoretischen. Das praktische 
Interesse konsolidiert dabei das theoretische, indem es ein „eigenes 
Güterreich“ (ebd. 67) konstituiert (vgl. B I 21 V, 14). Ein prakti­
sches Interesse ist dann dem theoretischen eingeordnet, wenn es - 
als praktisches - letztlich den Zielen des rein theoretischen Inter­
esses dient. Diese Art des praktischen Interesses ist also von 
denjenigen Interessen der Praxis zu unterscheiden, die motivierend 
sein mögen für die Bildung des theoretischen Interesses, also etwa 
die Frage betreffen, inwiefern das Streben nach Wahrheit an sich, 
nach endgültig gesicherter Erkentnnis als Dauererwerb, selbst eine 
Motivation in der Praxis besitzt, aber auch von denjenigen In­
teressen abzuheben, die wissenschaftliche Ergebnisse in den Dienst 
konkreter Praxis stellen bzw. Wissenschaft um dieses Zieles willen 
betreiben.110 Doch gerade mit ihrem vordergründig auf das rein 
theoretische Interesse bezogenen praktischen Absehen auf ein Reich 
von Gütern theoretischer Provenienz verkörpern Erkenntniserwerbe 
einen viel tieferen Praxisbezug, da sie als „fortdauernder Besitz“, 
als „fortdauernde Habe“ im Sinn eines „mir Eigenen“ (A V 24, 36) 
Ausdruck des Strebens nach Selbsterhaltung und damit der 
Lebenssorge selbst sind.

Die Ablösung der Theorie von der Praxis besitzt zwar in der 
Grundscheidung zwischen doxischer und praktischer Aktivität 
innerhalb der Praxis ihre Ermöglichung, doch dies sagt noch nichts 
über die konkreten Motive aus, die zur Verselbständigung der 
Theorie führen können und de facto geführt haben. In der Ab­
handlung „Problem einer nicht historischen, sondern idealen 
Genesis der Idee strenger Wissenschaft“ aus der Mitte der 

110 „[...] so kann Wissenschaft in praktischer Absicht geübt sein, z. B. um des 
allgemeinen praktischen Zweckes willen, Natur zu beherrschen [...].“ (A V 22, 12)

83

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zwanziger Jahre unterscheidet Husserl ausdrücklich diese beiden 
Aspekte in der Frage nach den Motiven für die Ausbildung der 
Theorie: „Dem historischen Problem der Motivation [...] steht zur 
Seite das Problem der idealen Genesis, nämlich das Problem, die 
Notwendigkeiten zu verstehen, die im Historischen im verborgenen 
bestimmend waren und die es verständlich machen, warum Wissen­
schaft der Vorstufe aus eigener Konsequenz zu solchem neuartigen 
Absehen, dem auf eine absolute Endgültigkeit, hindrängte.“ (Hua 
VII, 296) Die Abhandlung gibt eine Metareflexion zu einer Be­
stimmung der Motivationsgrundlagen der Wissenschaft und zeich­
net diesen Motivationsweg selbst nicht nach. Aber sie hebt das Re­
flexionsniveau gegenüber den Ausführungen zur Genese der Wis­
senschaft in der Abhandlung „Phänomenologie und Erkenntnis­
theorie“ (1917), dem fünften Xazzo-Artikel (1922/1923) und den 
Vorlesungen zur Ersten Philosophie (1923) auf eine neue Stufe, die 
auf die Behandlung des Themas im Umkreis der ÄHsA-Schrift von 
1936 vorweist. Denn ein wesentliches Moment in Husserls Kritik 
an der Wissenschaft bildet seine Scheidung zwischen der ideal­
möglichen Genesis und der faktischen Entwicklung von Wissen­
schaft. Diese Differenzierung liefert ein Argument dafür, daß 
faktische Wissenschaft nicht zwangsläufig schon der Idee der 
Wissenschaft entspricht.

Zur Motivation, welche die Theorie aus dem Zusammenhang des 
praktischen Weltlebens löst, sagt Husserl wenig (vgl. z. B. XXIX, 
12 ff). In einem Manuskript, verfaßt im Januar 1934, heißt es: 
„Zunächst liegen doch in der menschlichen Praxis [...] keine Motive 
für die Aufgabenstellung einer ,Philosophie1, ja für die Konzeption 
ihrer als Zielidee“ (E III 7, 9). Ähnlich vage heißt es schon in einem 
zehn Jahre älteren Manuskript: „Im allgemeinen hat die Praxis kein 
Bedürfnis, in ein theoretisches Interesse überzugehen, aber im 
besonderen Falle kann ein Motiv dafür wach werden“ (B I 21 V, 
12). Über die Eventualität dieser Motive und über diese selbst sagen 
die beiden Texte nichts aus. Das ,zunächst1 im ersten Zitat kann 
aber so verstanden werden, daß die Philosophie nicht unmittelbar 
aus dem alltäglichen praktischen Leben erwächst, sondern einen 
Mittler benötigt. Den Gedanken einer Vermittlung äußert in der Tat 
der Wiener Vortrag von 1935. In ihm verweist Husserl auf eine 

84

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mittlere Stufe „ursprünglicher Theoria“ (Hua VI, 332) zwischen 
Praxis und eigentlicher Theorie; auf dieser Stufe erfolge im 
thaumäzein bereits eine „Epoche von allem praktischen Interesse“ 
(ebd.; vgl. Hua XXIX, 389 f.). Diese mittlere Stufe befindet sich 
allerdings in größerer Nähe zur Praxis, und zwar insofern, als sie 
noch nicht in der theoretischen Situation (Identität der Welt) steht 
und noch nicht das genuin theoretische Interesse (Erkenntnis des 
wahren Ansichseins) ausgebildet hat. Aus diesem Grund setzt 
Husserl hier den Schnitt von Doxa und Episteme zwischen dieser 
mittleren Stufe und der Theorie an (Hua VI, 332). Dies steht in 
Widerspruch zu einer Textstelle in E III 7, worin die Scheidung 
zwischen Doxa und Episteme der Stufe des thaumäzein gleich­
gesetzt wird (9). Die praktische Motivation für die theoretische 
Frage nach Identität und wahrem Ansichsein unterstreicht Husserl 
auch in A V 19: „Die Frage, wie dieselben Dinge in verschiedenen 
widerstimmigen Wasgehalten im Wechsel der praktischen 
Situationen wahre Wirklichkeit heißen können, das ist eine von der 
Praxis ausgehende Frage - aber das weitere gehört nicht dazu.“ (6)

Es ist hier nicht der Ort, vom philosophiehistorischen Standpunkt 
aus zu beurteilen, ob Husserl mit dem Gedanken der „ursprüngli­
chen Theoria“ dem faktischen Entstehungsprozeß von Wissenschaft 
gerecht wird.111 Husserl macht deutlich, daß es - gleich, wo man die 
Abgrenzung von Doxa und Episteme vornehmen will - im Horizont 
der Praxis eine Haltung gibt, die durch Nichtinteresse an prak­
tischen Absichten und praktisch-endlichen Zielen charakterisiert ist 
und als eine besondere Weise von „Neugier“ („ein Interesse, das 
sich der Lebensinteressen enthoben“ hat [Hua VI, 332; vgl. Hua 
XXIX, 61]) den Erfahrungsgegenständen gegenübertritt, die aber 
diese Gegenstände noch nicht im Rahmen einer Theorie mit den 
Ingredienzen der einen und wahren Welt und mit einer prinzipiell 
ins Unendliche zielenden Erkennbarkeit zum Thema macht. Eine 
Motivation zur Überschreitung der traditionalen Situationsgege­
benheit in Richtung der Allsituation erblickt Husserl wie erwähnt in 

111 Vgl. K. Held, „Husserl und die Griechen“, in: E. W. Orth (Hg.), Profile der 
Phänomenologie (Phänomenologische Forschungen Bd. 22), Freiburg/München 
1989.

85

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


der Begegnung mit anderen Kulturen, in der Erkenntnis der Re­
lativität der je eigenen Welt (Hua VI, 332). Die Neugier des Stau­
nens bezeichnet Husserl als „Abwandlung“ der Neugier des all­
täglichen Lebens. Das Staunen besitzt also für ihn eine direkte 
praktische Motivation.

Auf die Frage nach den Motivationsgrundlagen der „ursprüng­
lichen Theorie“ beziehen sich auch Husserls Überlegungen zur 
Entstehung der Philosophie im Spannungsfeld von Emst und Spiel. 
Die uninteressierte Neugier des unbeteiligten Zuschauers ist ein 
„spielerisch sich die Dinge Ansehen“ (A V 7, 18).112 Ebenso hält 
Husserl es für möglich, daß Wissenschaft auch „aus dem Bedürfnis 
einer bestimmt interessierten Einstellung und für deren Zweck einer 
Erforschung der Sachlagen, die für diesen Zweck nur un­
vollkommen bekannt sind“ (ebd. 19), hervorgehen kann. Dieses 
Spannungsverhältnis hinsichtlich der Motivationslage findet sich in 
gewisser Weise auch bei zwei scheinbar widersprüchlichen Stellen 
in B I 21 IV wieder. Einmal spricht dort Husserl vom „freien, von 
allen sachhaften Interessen gelösten, von allen Interessen der 
,Selbsterhaltung1 befreiten theoretischen Interesse - Spiel der 
Erkenntnis“ (52),113 an anderer Stelle ist von der „Idee einer durch 
das wesensmäßige praktische Streben der Menschheit nach 
Selbsterhaltung entspringenden neuartigen universalen Mensch­
heitsbesinnung: derjenigen einer universalen Wissenschaft“ (5), die 
Rede. Die Lösung dieses scheinbaren Widerspruchs kann nur 
,dialektisch4 sein: Das praktische Interesse der Selbsterhaltung 
verhindert, solange es in praktischer Einstellung verbleibt, selbst 
seine Erfüllung. Erst mit seiner Ausschaltung erwächst die 
Möglichkeit, ihm in größtmöglicher Weise zu entsprechen. So ist 
das Ausschalten des Lebensinteresses kein auch nur zeitweiliges 
,Herausspringen1 aus dem Emst des Lebens, das theoretische Spiel 
kein Spiel in einem vom Lebenszusammenhang abgehobenen 
Bereich, sondern die Ausschaltung des Fixiertseins, des distanz­
losen Eingenommenseins vom Lebensinteresse. Dieses wirkt weiter, 

"2 Vgl. jedoch Husserls Bemerkung in A V 22, daß das Unbeteiligtsein des Wis­
senschaftlers nicht wie ein Zuschauen bei einem Spiel aufgefaßt werden dürfe (15).
113 Ähnlich auch in E III 4, 7: „Besinnung, theoria, Verwunderung - Spiel - 
Freiwerden von der Lebenssorge.“

86

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ja bildet letztlich das Motiv für die Ausschaltung selbst: Das 
theoretische Leben kann sich „tatsächlich nicht [...] aus der ,Not‘ 
des Lebens lösen“ (ebd. 53). Das Lebensinteresse der Selbster­
haltung bildet somit für Husserl nicht nur den Motor der 
theoretischen Betätigung, sondern auch das letztlich wirkende 
Motiv im Horizont der Weltpraxis, das für die Ausbildung der 
Theorie bestimmend ist."4 Jedes praktische Sonderinteresse setzt 
dieses Interesse voraus bzw. schließt es mit ein, also auch die 
Bedürfnisse etwa der „bestimmt interessierten Einstellungen“, von 
denen die Rede war.

Wie aber motiviert das Lebensinteresse der Selbsterhaltung, die 
Sorge, die theoretische Besinnung? Wie kann aus einem be­
sorgenden Leben der Ursprung der Theorie verständlich werden? 
Husserl erblickt dieses Motiv in einem Faktum, das selbst noch die 
Ausbildung der Sorgestruktur des Lebens bewirkt: Das Faktum, daß 
Leben der stets drohenden Gefahr des Mißlingens ausgesetzt ist, 
daß es keine Gewähr gibt, daß Intentionen ihre vorgezeichneten 
Erfüllungen auch wirklich finden, läßt es zu jenem allseitig 
Vorsorge treffenden werden. Das Erlebnis, das den Raum für die 
Bewegung des Selbstbezugs der Vorsorge allererst aufschließt, 
nennt Husserl die Enttäuschung (vgl. EU 94). Enttäuschung liefert 
zwar Evidenz aufgrund von Anschauung, doch eine solche, die 
einen ganzen Erwartungshorizont zunichte werden läßt, da sie kraft 
ihrer Evidenz eine Wirklichkeitsthesis impliziert, an der das 
Erwartete zerschellt. Die enttäuschte Intention motiviert jedoch zu 
einer Umwendung, zu einem Bezug auf die Bedingungen, die zur 
Ansetzung dieser Intention geführt haben, motiviert Besinnung^5 
Besinnung soll nicht nur die Gründe für das einmalige Scheitern 
aufzeigen, sondern zugleich ein Wissen gewinnen helfen, das in 
möglichst vielen ähnlichen und möglichst allen Fällen sichere 
Erfüllung verspricht und daher selbst möglichst gesichert sein muß.

114 „So kämen wir vom Leben her und den aus ihm entspringenden universalen 
Bestrebungen nach einem konsequenten .seligen' Leben [...] zu einer Motivation, 
die eine absolute universale Wisenschaft fordert (B I 21 IV, 83)
115 „Ursprünglich liegt das Motiv für eine Besinnung in der früheren, öfteren un­
liebsamen Erfahrung [...]“ (Hua XXIX, 376; vgl. Hua VIII, 343) „Das Mißlingen, 
das Verfehlen motiviert mich zur Reflexion [...]“ (A V 24, 3)

87

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


So erwächst für Husserl schon in der Praxis die Absicht, objektive 
Wahrheit „gegen die möglichen Modalisierungen der Gewißheit zu 
sichern“ (Hua VI, 179). Sofern Theorie eine Radikalisierung der 
Selbstbesinnung mit dem Ziel, gesichertes Wissen zu erlangen, dar­
stellt, steht auch sie in der Folge dieser Motivation: „Die Selbst­
besinnung ineins mit der zugehörigen Besinnung über meine 
Umwelt als praktisch interessierte Selbstbesinnung [...] fuhrt auf die 
Forderung einer universalen Selbsterkenntnis und Welterkenntnis 
[...].“ (B I 21 IV, 76)

Die spezifische Art der Gründung der Theorie in der Praxis als 
Motiv für ihre Herauslösung sowie die Motivation für ihren 
historisch lokalisierbaren Verselbständigungsprozeß bilden nicht 
die einzigen Möglichkeiten, nach der Motivation der Theorie zu 
fragen. In Hinblick auf die Erfüllungsgestalt der Theorie im Sinn 
Husserls, als transzendentale Phänomenologie, würde die Frage 
lauten, ob auch diese Endgestalt schon in der Praxis eine 
Motivationsgrundlage besitzt. Diese Frage wird im dritten Teil 
wiederaufzugreifen sein. Husserl stellt auch die Frage nach der Mo­
tivation des anfangenden Philosophen (Hua VII, 3 ff.; Hua VIII, 8 
f.). Doch hierbei, wie in allen Überlegungen Husserls zum rechten 
Anfang des Philosophierens, geht es nicht um die Motive, denen 
zufolge die Theorie sich von der Praxis löst, sondern um die 
Problematik, wie bereits im Rahmen überlieferter Theorie ihre 
Radikalisierung zu einer in Husserls Verständnis universalen, ab­
solut begründeten Philosophie zu erlangen ist. Der anfangende Phi­
losoph befindet sich nicht in einer vortheoretischen Situation, son­
dern steht bereits auf dem Boden der Wissenschaft, die ihm als 
Kulturgestalt vorgegeben ist (vgl. Hua VII, 8). Diese Problematik 
zielt somit auf die Motivation der absoluten Wissenschaft als 
transzendentaler Phänomenologie und Philosophie innerhalb der 
Theorie selbst.

88

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


3.3. Die praktische Funktion der Theorie

Eine Antwort auf die Frage, wie es denkbar sei, daß die Theorie 
trotz ihrer Ablösung von der Praxis weiterhin in diese gehöre, 
wurde in den bisherigen Ausführungen schon gegeben: Die Ausbil­
dung der Theorie ist für Husserl nur möglich auf dem Untergrund 
der Praxis und im Miteinbezug ihrer. Es läßt sich schon erkennen, 
daß die Theorie zwar in der Praxis fundiert ist, daß aber die 
Denkgestalt eines hierarchischen Fundierungsbaus nicht genügt, um 
das Bezugssystem von Theorie und Praxis adäquat wiederzugeben. 
Eine komplexe Vernetzung bindet Theorie und Praxis aneinander. 
Als Hauptmomente dieser Vernetzung zeigte sich bisher:

Die Theorie gründet in erster Linie insofern in der Praxis, als sie 
aus einer Radikalisierung der doxischen Erfahrung erwächst; ihre 
Erkenntnisbildung und diejenige der Praxis besitzen einen 
gemeinsamen Boden. Gemeinsame Grundlage ist ferner der Bereich 
passiver Urdoxa, und ebenso teilt die Theorie mit aller übrigen 
Praxis die Strukturformen der Situation und des Interesses sowie 
der Zielstellung. All dies stellt wiederum erst Theorie als aprio­
rische Bedingung für sich und für alle Praxis fest, und in diesem 
Sinn umgreift sie die Praxis. Der Theoretiker vollzieht seine 
Einstellung willentlich, aber dieser Wille ist wieder ein praktisches 
Moment. Neben die Praxisgründung der Theorie tritt ihr fort­
währender Praxisbezug. Dazu zählen all die Momente im Vollzug 
der Theorie, die auf die Praxis verweisen, also in gewissem Sinn 
auch die Funktion, die sie für die Praxis wahrnimmt. Aber zunächst 
gehören dazu alle Unternehmungen, die dem rein theoretischen 
Interesse selbst dienen. Es zählen dazu ferner alle Erwägungen, die 
den Ergebnissen der Theorie einen praktischen Sinn erteilen, also 
diejenigen, die sie als Erkenntnisgüter apperzipieren. Dies kann im 
Interesse der Theorie selbst geschehen, aber auch im Interesse der 
Praxis. Rein praktische Ziele sind solche, die nicht mehr dem 
theoretischen Interesse dienen. In der Neugier und im Spiel erblick­
te Husserl eine Motivationsgrundlage zur Ausbildung des theore­
tischen Interesses.

Husserl nennt mehrere Möglichkeiten, wie Theorie zur Funktion 
für die Praxis wird. Es kann sich um praktische Interessen handeln, 

89

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


die die Theorie nicht als bloßes Mittel gebrauchen, sondern als 
relativen Endzweck (und daraus evtl, einen höheren Funktionswert 
für die Praxis gewinnen). Husserl führt in diesem Zusammenhang 
das „Erkenntnisbedürfnis“ an (vgl. Hua XXVII, 114). Im Manu­
skript „Funktion der Wissenschaft als Kultur für die universale 
Kultur etc.“ (in B I 21 II) erwähnt Husserl als Praxisfimktion der 
Theorie ihre „soziale Nützlichkeit“. Selbst in ihrem Mißbrauch steht 
Wissenschaft noch in praktischer Funktion, so im Fall „nationali­
stischer Wendung“, wenn mit ihr „auf Größe und Macht der 
Nation“ spekuliert wird (9; vgl. Hua VI, 329).

Allen praktischen Zielen und Zwecken solcher Art stellt Husserl 
als eigentliche, »universale4 Funktion, die Theorie für die Praxis zu 
erfüllen hat, die Ermöglichung eines „Vernunftmenschentums“ ge­
genüber. Doch hier drängen sich sogleich Fragen auf: Ist der 
Zwecksinn der Theorie selbst identisch mit dieser universalen 
Funktion, die sie für die Praxis ausüben soll? Wäre universale 
Wissenschaft denkbar, die auf die Übernahme dieser Funktionslei­
stung gleichsam verzichtete und sich selbst genügte? Was besagt 
Universalität in Husserls Rede von der universalen Funktion der 
Theorie in Korrelation zur universalen Wissenschaft? Schließlich: 
Jener Funktionsverpflichtung könnte die Theorie doch nur in einer 
Vielzahl von Sonderzielungen nachkommen. Wie aber unterschei­
den sich dann diese von den mehr oder minder zufälligen 
praktischen Abzweckungen, denen Wissenschaft auch nachgehen 
kann? Die Rede von universaler Funktion steht in offensichtlicher 
Korrelation zu der, wie Husserl es sieht, teleologisch vorgezeich­
neten Vollendungsgestalt der Theorie als einer „universalen 
Wissenschaft“ (vgl. Hua VI, 321; Hua VIII, 195, 336 ff.). Um die 
Frage nach der Universalität der lebenspraktischen Funktion der 
Theorie zu beantworten, muß zunächst geklärt sein, in welcher 
Weise diese Funktion von der Praxis her bestimmt ist und in 
welchem Verhältnis diese praktische Gründung des Funktionssinnes 
zur Verselbständigung der Theorie steht, zur Radikalisierung der 
doxischen Erfahrung zu wissenschaftlich-rationalem Erkennen. Die 
bisherigen Ergebnisse dieses Abschnitts sollen nun vertieft werden.

Es zeigte sich, daß Husserl das letzte Umwillen weltlicher Praxis 
in der Lebenssorge erblickt. Dies ist deswegen das Grundinteresse, 

90

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


weil diese Sorge sich nicht um diese oder jene Aspekte des Lebens 
bekümmert, sondern die Struktur des Sorgens selbst zum Ausdruck 
bringt, die besteht, weil Weltleben in das Unbestimmt-Offene 
gehalten ist: Praxis ist Husserl zufolge stets der Gefährdung durch 
„Nöte des Lebens“, „Schicksalsschläge“ (HuaDok 11,1, 195; Hua 
XV, 600) ausgesetzt. Das grundlegende Interesse des Lebens gilt 
der Abwehr wirklicher und möglicher Krisen und der Herbei­
führung und Sicherung eines glückhaften Daseins, der Verwirk­
lichung von Glück: „Macht über das Schicksal, die Ermöglichung 
eines glückhaften Daseins“ (A V 24, 20). Befriedigung als Kom­
plementärbegriff zur Enttäuschung (EU 93)116 wird so für Husserl 
zu einem Titel, der nicht nur zur Bezeichnung von Erfüllungs­
synthesen partialer Intentionen, sondern des alle Einzelinteressen 
übergreifenden Lebensinteresses dient. Drang nach Befriedigung, 
verstärkt in seinem Ausbleiben im Fall von Enttäuschungen, 
motiviert in der Einheit der Lebenssorge die Ausbildung korrela­
tiver Ganzheitsbildungen: in der „Überschau über bisheriges Leben 
in Gelingen und Mißlingen, über bisherige Zufriedenheit und 
Unzufriedenheit etc.“, in der „Selbstbesinnung, Kritik, universalen 
Willensentschlüssen“ den Entwurf von „Lebenszielen“, einer 
„Lebensganzheit“ (AV 10, 130).

Die Sorge ergreift alles, was der Sicherung des Daseins forder­
lich ist, und das ist in erster Linie das durch Erfahrung, Kennt­
nisnahme zugänglich und verfügbar zu Machende. So tritt bereits 
die doxische Erfahrung in den Dienst praktischer Aktivität. Doch 
doxische Erfahrung, vor der Stiftung von Wissenschaft, ist endlich, 
in endlichen Umwelten verfangen. Die Herauslösung der doxischen 
Erfahrungsstruktur aus dem Gesamtzusammenhang weltlicher 
Praxis, die in der Begründung der wissenschaftlichen Weitsicht 
erfolgt, bedeutet zwar die Überschreitung der endlich-praktischen 
Sphären, nicht aber die Abstreifung des grundlegenden praktischen 
Interesses, das alle Erfahrung des Weltlebens leitet, denn sonst 
besäße Theorie keine Interessenbasis, die sie mit der Praxis teilt, als 
Voraussetzung für ihre universale Praxisfunktion. Für die Theorie 

116 „Befriedigung ist Intentionalität der aktuellen Selbsterhaltung. Unbefriedigung 
ist Hemmung der Selbsterhaltung.“ (E III 4, 2 f.)

91

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bildet das praktische Grundinteresse an der Sicherung des Lebens 
zwar nicht mehr das Nahziel - dieses wird vom spezifisch 
theoretischen Interesse mit seinen Teilinteressen formuliert es 
bleibt aber als ein, ja als das zentrale Fernziel für das theoretische 
Interesse letztbestimmend.

Daß das Grundinteresse der Praxis für die Theorie letztlich 
leitend ist, besagt, daß Theorie mit ihrem eigenen Interesse und des­
sen mannigfachen Erfüllungsstufen in die Funktion des praktischen 
Interesses an der Sicherung des Lebens eingebunden bleibt. Die 
„größte Menschheitsfunktion“ der Philosophie als universaler Wis­
senschaft beruht, wie Husserl in seinem 1923 veröffentlichten Auf­
satz „Die Idee einer philosophischen Kultur“ schreibt, in „ihrer not­
wendigen Bestimmung, ein universales und letztrationales Selbst­
bewußtsein der Menschheit zu schaffen, durch welches sie auf die 
Bahn einer echten Menschheit gebracht werden soll“ (Hua VII, 205 
f.).117 Die Radikalisierung vortheoretischer Erfahrungs- und Er­
kenntnismöglichkeiten durch die Theorie verschafft dem Leben al­
lererst die Möglichkeit, auf einer völlig neuen Stufe, nämlich mit ra­
tionaler Methode, seine Sicherung zu besorgen. Die größtmögliche 
Sicherung des Lebens als Vorbedingung für Glück ist für Husserl 
dann gewährleistet, wenn Wissenschaft jenes „letztrationale Selbst­
bewußtsein der Menschheit“ (ebd.), die „Vernunftmenschheit“ (Hua 
VIII, 23), verwirklicht hat. „Reine Erkenntniskultur allein“ könne 
„das Mittel sein, um Menschen zur Befriedigung, zur Glück­
seligkeit1, zu verhelfen“ (B I 21 II, 20).

Die grundlegende Sorgestruktur der Praxis scheint mithin sowohl 
die Radikalisierung doxischer Erfahrung zu wissenschaftlicher Er­
kenntnis wie zuhöchst die Ausbildung reflexiver, selbstbezüglicher 
Erkenntnisformen zu motivieren. Auf beides bezieht sich der Sinn 
der Funktion, die Praxis mit der Ausbildung von Theorie, die 
Theorie für die Praxis übernimmt. Somit tritt Theorie als universale 
Wissenschaft, die alle Formen reflexiven Erkennens in sich be­
schließt, in besondere Funktion für die Praxis. Jeder neue qua­
litative Schritt der Reflexion bedeutet demzufolge eine Steigerung 

117 Philosophische, wissenschaftliche Erkenntnis sei „Moment des auf universale 
Selbsterhaltung und bewußt universal gerichteten Menschheitslebens“ (A V 24, 26).

92

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in der Sicherung wissenschaftlicher Erkennbarkeit und damit 
mittelbar eine Steigerung in der Sicherung des Daseins. In diesem 
Sinn interpretiert Husserl bekanntlich auch den Gang der euro­
päischen Philosophie: Platon, Descartes, Hume, Kant, schließlich 
die transzendentale Phänomenologie sind für ihn die Meilensteine 
auf dem Weg, den Theorie in reflexiver Überprüfung ihres Erkennt­
nisprinzips in Hinblick auf die vorgezeichnete Idee einer uni­
versalen Wissenschaft zurückgelegt hat. Reflexivität dient in Hus­
serls Sicht nicht nur und allenfalls nur vordergründig (in einem 
guten Sinn) erkenntnistheoretischen Zwecken; zugleich ist sie auf 
Zwecke bezogen, die über diese noch hinausweisen.

Die universale Funktion der Theorie für die Praxis ist diejenige, 
die sie erfüllt, insofern sie selbst universale ist. Mit universal 
bezeichnet Husserl folglich eine Wissenschaft, die alles mögliche 
Urteilen, alle mögliche prädikative Aussage und damit mögliche 
Wahrheit und Unwahrheit (B I 21 I, 43) umschließt. Der „Gesamt­
inbegriff aller in möglichem echten Erkennen zu erzielenden an sich 
gültigen Wahrheiten“ bilde die Einheit universaler Wissenschaft 
(Hua VII, 13). Wird die Funktion, die Theorie für die Praxis 
übernehmen soll, als ,universale1 bezeichnet, dann bedeutet dies 
zweierlei: einmal daß sich Wissenschaft auf die gesamte Praxis 
bezieht, auf alle ihre Teilbereiche und nicht nur auf diesen oder 
jenen Bereich, zum anderen, daß sie sich in der Weise auf sie 
bezieht, in der sie selbst universale Wissenschaft ist. Beides drückt 
dieser Satz Husserls aus: „Die absolute Autorität der Wissenschaft 
erstreckt sich auch auf die wissenschaftlich geleitete Praxis, genau 
so weit, als die Praxis auf Urteilsmotiven beruht, über deren 
Wahrheit Wissenschaft entscheiden kann.“ (B I 21 I, 43) Doch noch 
in einem dritten Sinn ist das Universalsein der theoretischen 
Funktion zu verstehen, nämlich in der Weise, wie sich die Praxis 
gemäß der Funktionseinwirkung universaler Wissenschaft verhält 
und verändert. Praxis wird durch den Logos der Theorie in 
bestimmter Weise normiert. Die Funktion der Theorie ist die „eines 
Normensystems für eine universale vernünftige Praxis“ (B I 21 II, 
17). Was bedeutet universale vernünftige Praxis?

Es hieß, daß Wissenschaft ihrer Aufgabe für das eigentliche 
praktische Interesse, die Lebenssorge, dadurch nachkomme, weil sie 

93

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


mit ihrem jeder vortheoretischen doxischen Erfahrung überlegenen 
Stil der Erkenntnisgewinnung und -Begründung eine Funktion der 
Praxis ist und in Funktion für die Praxis tritt; weil sie überdies in 
der Ausübung dieser Funktionsleistung eine desto größere Si­
cherung der Praxis bieten kann, je weiter sie sich selbst zu einer 
radikalen, reflexiven Wissenschaft ausbildet, d.h., in je höherem 
Maß sie die Vorzeichnungen, die in ihr als einer universalen 
Wissenschaft teleologisch angelegt sind und die sie in ihrem 
reflexiven Selbstbezug wiederum erkennt, zum Austrag bringt.

Für Husserl gehört schon zur untersten Stufe reflexiver Wissen­
schaft Kritikfähigkeit, „radikale Rechenschaftsabgabe“ (Hua VII, 
206), durch die gesichertes Wissen, Episteme, von bloßer Meinung, 
Doxa, abgehoben wird. Ist nicht aber gerade der Bereich der Doxa 
das Ursprungsgebiet der Theorie? In der Tat wird Husserls Bezug­
nahme auf die Doxa doppelsinnig, wenngleich diese Zweideutigkeit 
zwei unterschiedlichen Bezugnahmen entspricht. Doxa als (phä­
nomenologischer Begriff der) Urdoxa ist für Husserl die Quelle 
allen Vemunftbewußtseins, sofern sie alle in originär Selbstgege­
benem gründende Vemunftsetzung umfaßt. Hierin fußt nicht nur die 
Möglichkeit einer Radikalisierung doxischer Aktivität im Rahmen 
der Theorie, sondern insbesondere die Möglichkeit einer Rechts­
ausweisung von Vemunftsetzungen. Solche Rechtsausweisung ist 
ihrerseits eine vernünftige nur aus dem Grund, weil ihre explizite 
Aufgabenidee darin liegt, auf die Quellen aller Vernunftsetzung, auf 
evidentes,,vernünftiges' Sein, zurückzufragen: Ihr Vemunftcharak- 
ter bezieht sich in erster Linie auf den Charakter ihres intentionalen 
Gerichtetseins, das nicht in diesem oder jenem tendiert, sondern 
ausdrücklich im Aufweis von Evidenz. Die natürliche Tendenz des 
Lebens hingegen zielt in einem formalen Sinn zwar auch auf Selbst- 
habe des Intendierten, doch nicht um es als Erkenntnishabe aus­
zuweisen, sondern um es in praktischem Begehren, orientiert am 
Lebensinteresse standhaltender Befriedigung, real zu besitzen. Die 
Intentionalität des Begehrens überdeckt von vornherein die 
doxischen Bestände und stellt sie in den Dienst ihrer praktischen 
Abzweckung. Nur die praktisch angeeignete Doxa - ein Begriff, der 
die mundane Erscheinungsform der phänomenologisch aufklärbaren 
Doxa im transzendentalen Sinn meint - bezeichnet den Widerpart, 

94

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gegen den die Episteme sich erhebt. In diesem Sinn intendiert für 
Husserl schon die ,Interesselosigkeit1 aller Theorie den „Ausschluß 
alles Begehrens“ (B I 21 III, 29). Reine Theorie und Praxis stellen 
somit zwei Weisen dar, sich zum Bereich des Doxischen, den 
wiederum phänomenologische Theorie als solchen aufdeckt, zu 
verhalten.

Vemunftbewußtsein als Korrelat des von universaler Wis­
senschaft zu erkennenden wahrhaft Seienden bezeichnet folglich 
nicht ein freischwebendes Ideal, sondern besitzt im Intentio­
nalsystem der Praxis selbst ihre Motivationsgrundlage. Wenn alle 
Praxis standhaltende Erfüllung intendiert, alle tatsächliche Erfül­
lung aber evidentes Sein ist, das als solches für Husserl den Charak­
ter der Vernünftigkeit trägt, dann ist Theorie in dem Sinn eine 
Funktion der Praxis, als sie die Gewinnung von Evidenz, auch 
gegen Tendenzen der Praxis, intensiviert, indem sie auf das Ver­
nunftmäßige als das evident Gegebene, Erfüllte selbst zielt und 
sonst auf nichts. Wissenschaft in diesem Sinn ist auf Bereitstellung 
von Evidenz theoretischer wie praktischer Vernunft bezogen. 
Praktische Vernunft umspannt Husserl zufolge die gesamte Gemüts­
und Willenssphäre. Da sie alle Aktivität befaßt, insofern diese unter 
praktischen Vemunftgesetzen steht, fällt in den Aufgabenbereich 
einer Kritik der praktischen Vernunft auch eine Kritik des wissen­
schaftlichen Tuns selbst, ein Herausfinden der apriorischen Ver­
nunftgesetze, denen ihr Tun selbst untersteht - vor allem als ein 
solches, das die Bedingung dafür schafft, daß Praxis zu einer 
vernünftigen Praxis werden kann. Eine vernünftige Praxis ist 
demzufolge eine solche, für deren Urteile und Entscheidungen 
universale Wissenschaft Vernunftprinzipien vorgibt. Solche ,Ver­
nunftnormierung4 wird jedoch der Praxis nicht übergestülpt, son­
dern erwächst ihren eigenen doxischen Gründen. Vemunftprin- 
zipien basieren auf dem Stoff, aus dem Praxis selbst ist. Allgemein 
formuliert liegen einer vernünftigen Praxis die prinzipiellen Stile 
ihrer evidenten Ausgangspunkte und ihrer Intentionalvorzeich­
nungen sowie die von ihnen her geforderten Möglichkeiten des Ver­
haltens offen.

Für Husserl deckt Wissenschaft, insofern sie universale Ethik ist, 
diese Prinzipien für sich selbst wie für die Praxis auf und erwägt für 

95

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


diese die Bedingungen der Realisierung der Vernunftnormen. Zu 
diesen Prinzipien gehört auch dasjenige Prinzip, dem sich 
Wissenschaft in ihrer Praxisfunktion selbst unterstellt. Mehr noch: 
Die ,vollkommen vernünftige Praxis6 konstituiert sich im theore­
tischen Zugriff auf die Welt als eine im Unendlichen liegende Idee. 
Fichtes Satz, daß das rein Theoretische die „Mittel“ „zur Rea­
lisierung eines noch entlegenen Ziels66 anzeige, wohingegen das rein 
Praktische „auf den absolut nächsten Zweck66 gehe,118 findet bei 
Husserl seine Ausweitung dergestalt, daß die Praxis selbst zum 
universalen Zweck der Theorie wird und sich dadurch ebenfalls die 
Normgestalt der Universalität aneignet. Nur Wissenschaft kann, so 
Husserl, die im Unendlichen liegende Idee universal vernünftiger 
Praxis erschließen, und nur mittels ihrer kann diese Idee sich 
verendlichen, im Horizont der Praxis realisieren. Diese Verendli- 
chung bedeutet aber eine Unendlichkeit der auf die Limesidee hin 
zu unternehmenden Schritte, die Theorie zur Ermöglichung einer 
Vemunftpraxis zurücklegen muß. Diese Schritte sind nun von den 
mannigfachen möglichen praktischen Bezügen der Theorie darin 
unterschieden, daß sie im teleologischen Prozeß der Limesvor­
zeichnung mit dem praktischen Zwecksinn der universalen Wissen­
schaft zusammenstimmen müssen.

Impliziert universale Wissenschaft eine universale vernünftige 
Praxis, so fordert umgekehrt eine Praxis aus absoluter Rechtfer­
tigung eine universale Wissenschaft (vgl. B I 21 IV, 80 ff, A V 19, 
40) - nicht nur, weil Wissenschaft das Ideal vernünftiger Praxis 
stiftet, sondern weil sie eine solche Praxis in konkreto erst er­
möglicht: „Vernünftige Praxis setzt vernünftige Gewißheit voraus, 
praktische Vernunft theoretische Vernunft, ideal wahrhaft gute Welt 
endgültig wahrhaft seiende Welt; also Wissenschaft ist Fundament 
praktisch vernünftiger Menschheit und Welt.66 (A V 19, 40) Von der 
Position einer universalen Vemunftausweisung aus umschließt 
Theorie die Praxis; Kritik der theoretischen wie der praktischen 
Vernunft und die Konzeption einer vernünftigen Praxis ist da die 
Aufgabe der Theorie: „Universale Theorie hat im Thema universale

118 Die Staatslehre, I. H. Fichte (Hg.), Fichtes Werke, Nachdruck Berlin 1962- 
1965, Bd. IV, 394.

96

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Praxis“, und Husserl fahrt fort: „Universale vernünftige Praxis hat 
aber auch im Thema universale Theorie.“ (Ebd.) Eine sich 
verwirklichende universale Praxis verweist auf eine in ihr sich 
ausbildende universale Theorie, ohne die vernünftige Praxis nicht 
sein kann, und in dieser hat auch Theorie ihren Ort - als eine 
Sonderpraxis in einer realisierten universalen Vemunftpraxis. Die 
Funktionsweise der Theorie für die Praxis im Sinn Husserls kann 
also so aufgefaßt werden, daß Theorie ein Katalysator für die 
Vervollkommnung der Praxis ist. Darin aber besitzt Theorie zwei 
Anlässe und zwei Maßstäbe für ihre Funktionsleistung: einmal das 
Sicherungsbestreben der Praxis und zum anderen die Idee einer 
vollkommenen Praxis als Vemunftpraxis. Das Verhältnis beider 
Momente wird noch zu klären sein.

4. Transzendentale Theorie der Praxis

Den transzendentalen Standpunkt in der Frage nach der Praxis 
thematisch zu machen, kann nur heißen, die Praxis an ihre absolute 
Grenze heranzuführen. Denn wenn die Ich-Mensch-Apperzeption 
den Rahmen für alle Praxis vorzeichnet, dann wird mit der 
Einklammerung dieser Apperzeption durch die transzendentale 
Epoche auch der Praxis der Boden entzogen. Trotzdem kommt für 
Husserl der transzendentalen Phänomenologie das ausschlag­
gebende Moment in der Themenstellung der Praxis zu, da es ihr 
Programm ist, alle Sinngehalte, somit auch diejenigen Bestim­
mungen einer mundanen Phänomenologie der Praxis, in ihrer 
Genesis konstitutiv aufzuklären. Doch Phänomenologie vom 
transzendentalen Standpunkt ist nicht nur konstitutive Phänome­
nologie. In ihrem ersten Schritt ist sie Abstoß von der natürlichen 
Welthaltung, um so erst die Möglichkeit zu schaffen, den Sinn der 
natürlichen Welt thematisch zu machen. Damit legt sie frei, worauf 
mundane Phänomenologie, sofern sie noch auf dem Boden der Welt 
steht, keinen Zugriff hat. Die transzendentale Perspektive gehört 
noch zu einer Phänomenologie der Praxis, weil sie den Weltsinn 
betrifft, in dem sich alle Praxis hält. Der transzendentalphäno­
menologische Part einer Phänomenologie der Praxis im Sinn

97

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Husserls wird somit zum einen die Frage nach dem Übergang von 
der Mundanität in die Transzendentalität behandeln müssen und 
zum anderen die Frage, wie transzendentale Phänomenologie die 
Doxa des Weltlebens und die Einheit der Erfahrungswelt in ihrem 
Zusammenhang analysiert. Die erste Frage zielt zugleich auf die 
Bedingung der Möglichkeit desjenigen theoretischen Zugriffs, der 
diese (transzendentale) Befragung der Praxis unternimmt, sowie 
darauf, inwieweit dieser Zugriff selbst noch zur Praxis gehört. Als 
erstes wird aufzuzeigen sein, wie Husserl mit der Methode von 
transzendentaler Epoche und Reduktion die Doxa in der Bestim­
mung der phänomenologischen Psychologie zur Urdoxa der 
„Generalthesis“ radikalisierte (4.1.). Als zweites gilt es, genauer den 
Vollzug der Epoche zu befragen (4.2.), und drittens Husserls kon­
stitutive Klärung des Einheitssinnes von Welt darzulegen (4.3.).

4.1. Die Urdoxa der Generalthesis

Husserls Methodik zur Erschließung der tanszendentalen Subjek­
tivität, die transzendentale Epoche und Reduktion, weist eine 
dreißigjährige Entwicklungsgeschichte auf.119 In diesem langen 
Zeitraum reflektierte Husserl sie immer wieder erneut, so daß es 
nicht erstaunt, daß sie nicht nur zu einem der von ihm selbst meist 
kommentierten Grundlagen seines Denken wurde, sondern auch 
Wandlungen durchlief. Im Zusammenhang unseres Themas kann 
nur auf einige zentrale Aspekte hingewiesen werden. Die Ursprünge 
der Reduktionsproblematik datiert Husserl selbst auf das Jahr 

1,9 Zu Epoche und Reduktion vgl. R. Boehm, „Die phänomenologische Reduk­
tion“, in: ders., Vom Gesichtspunkt der Phänomenologie. Husserl-Studien (Phaeno- 
menologica Bd. 26), Den Haag 1968, 119-140; ders., „Die konstitutive Leistung der 
Epoche“, in: ders., Vom Gesichtspunkt der Phänomenologie 11 (Phaenomenologica 
Bd. 83), The Hague/Boston/London 1981, 67-80; E. Ströker, „Das Problem der 
epoche in der Philosophie Edmund Husserls“, in: Analecta Husserliana 1 (1971) 
170-185; E. G. Ballard, „On the Method of Phenomenological Reduction. Its 
Presuppositions“, in: L. E. Embree (ed.), Life-world and Consciousness, Evanston 
1972, 101-124; J. San Martin, Estructura del metodo fenomenolögico, Madrid 
1986; R. Bernet, I. Kem und E. Marbach, Edmund Husserl. Darstellung seines 
Denkens, Hamburg 1989, Kap. 2.

98

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1905.120 Die erste ausführliche Darstellung dieser Methode gab er 
bekanntlich vor seinen Göttinger Studenten im Sommersemester 
1907 (vgl. Hua II, 39-47), doch schon in der Vorlesung des 
Wintersemesters 1906/1907 kam er auf die „phänomenologische 
Reduktion“ zu sprechen (Hua XXIV, 212). In der Vorlesung vom 
Sommersemester 1907 handelt Husserl von der „erkenntnistheoreti­
schen Reduktion“ (Hua II, 39, 43), die er auch dort terminologisch 
als „phänomenologische Reduktion“ faßt (ebd. 44 f.); auch spricht 
er in diesem Zusammenhang bereits von Epoche („epoche in Betreff 
alles Transzendenten“; ebd. 44). Die damit schon angedeutete 
terminologische Unterscheidung zwischen Epoche und Reduktion 
formulieren die Ideen I deutlicher: die „transzendentalphänomeno­
logische“ (Hua III, 56), „phänomenologische“ (ebd. 57, 59) oder 
auch „transzendentale“ (ebd. 59) Epoche dient zur Kennzeichnung 
der ,negativen1 Seite der Methode, der „Einklammerung“, „Aus­
schaltung“, „Urteilsenthaltung“ (ebd. 55),121 während die „phäno­
menologische“ (ebd. 109) oder „transzendentale Reduktion“ (ebd. 
111), die sich zu einem System von Reduktionen ausbildet, die 
,positive4 Seite, das durch Zurückführung freigelegte „reine Be­
wußtsein“ (ebd.), meint. Diese terminologische Fixierung bleibt 
konstant; noch in der Krisis bezeichnet die transzendentale Epoche 
die Enthaltung (die eine „völlige Umstellung“ bedeute [Hua VI, 
153]) von der universalen Vorgegebenheit der Welt als ermög­
lichende Voraussetzung der transzendentalen Reduktion, der „Re­
duktion ,der‘ Welt auf das transzendentale Phänomen ,Welt‘ und 
damit auf ihr Korrelat: die transzendentale Subjektivität“ (ebd. 
155).

Auffallenderweise gebraucht Husserl zur Kennzeichnung der 
Reduktionsproblematik in der frühen Phase (in den Vorlesungen 

120 Vgl. Husserls Aufschrift auf dem Umschlag von A VII 25: „In Seefelder 
Blättern (1905) finde ich schon Begriff und korrekten Gebrauch der .phäno­
menologischen Reduktion“1 (zitiert in: K. Schuhmann, Husserl-Chronik Denk- und 
Lebensweg Edmund Husserls [Husserliana Dokumente Bd. I], Den Haag 1977, 92).
121 In der Ersten Philosophie bezieht Husserl die Rede vom .Ausschalten* bzw. 
.Einklammem* terminologisch auf die einzuklammemden Objekte (Hua VIII, HO 
f.), während der Ausdruck „Außer-Spiel-Setzen“ korrelativ die Akte und Interessen 
bezeichnen soll, die sich auf jene Objekte richten (ebd. 110).

99

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


von 1906-1907) noch nicht den Begriff,transzendental4, der dann in 
den Ideen I an zentraler Stelle steht. In der Tat weist dies auf einen 
wesentlichen inhaltlichen Unterschied hin: In der Vorlesung von 
1907 wird die Möglichkeit entworfen, alle transzendenten Bestim­
mungen auszublenden und so den thematischen Blick auf das rein 
Bewußtseinsimmanente zurückzuführen. Demgegenüber geht es der 
in den Ideen geforderten Ausschaltung nicht um die Einklam­
merung einer Vielzahl von transzendenten Bestimmungen, sondern 
nur um eines: um die Enthaltung von der Generalthesis der Welt. 
Daß das, was ,Welt‘ hier für Husserl besagt, nicht als ein weiteres 
Moment zu mannigfaltig vermeinter Transzendenz hinzutreten 
kann, sondern eine eigene und höherstufige Art der Einklammerung 
voraussetzt, liegt in der Singularität ihrer Thesis (vgl. Hua VI, 146) 
begründet. Diese aber beschließt in ihrer Einheitlichkeit alle mög­
liche Transzendenz, ihre Einklammerung bedeutet zugleich die Ein­
klammerung aller Transzendenz. Somit verkörpert die Position der 
Ideen nicht eine Alternative zum Standpunkt von 1906-1907, son­
dern stellt einen weiteren Schritt dar, der diesen Standpunkt 
integriert. Andererseits kommt Husserls früher Position der Re­
duktionsthematik gerade in Hinblick auf deren weitere Entwick­
lung Eigenständigkeit zu: Denn das, was Husserl in den Vorle­
sungen von 1906 und 1907 als Epoche und Reduktion präsentierte, 
die Rückführung von Transzendenz auf die Immanenz des 
Bewußtseins, ähnelt dem Reduktionsverfahren der phänomeno­
logischen Psychologie, das er als eigenständige Methode wie auch 
mit Blick auf deren Funktion als Vorstufe für die transzendentale 
Reduktion (und hierin als Variante zum Cartesianischen Weg)122 
konzipierte.123 So kann mit Recht gesagt werden, daß Husserls

122 Zu Husserls Wegen der Epoche und Reduktion vgl. die Arbeit von Iso Kem, 
„Die drei Wege zur transzendentalphänomenlogischen Reduktion in der Philo­
sophie Edmund Husserls“, in: Tijdschrift voor Filosofie 24 (1962) 303-349.
123 Die Reduktion, die die phänomenologische Psychologie begründet, bezeichnete 
Husserl zumeist als „phänomenologische“ (vgl. Hua IX, 187; Hua VIII, 109, Anm. 
1, parallel zur „phänomenologischen epoche“ [108]), also mit derselben Termino­
logie, die zur Kennzeichnung des Reduktionsverfahrens schon in den Vorlesungen 
von 1906-1907 diente.

100

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


transzendentale Version der Phänomenologie erst mit den Ideen 
öffentlich in Erscheinung trat.

Den Unterschied zwischen phänomenologischer und transzen­
dentaler Epoche ist vor allem ein zweifacher. Den einen Unter­
schied verdeutlicht Husserl mit dem Hinweis auf zwei prinzipiell 
verschiedene Weisen, wie Epoche ansetzt: ob sie die Geltungsthesis 
einzelner Erlebnisse oder die universale Vorausgeltung der Welt 
selbst in Klammem setzt. Das eine Mal teilt sie sich in eine 
Mannigfaltigkeit von Einklammerungen auf,124 das andere Mal ist 
sie ein singulärer Akt. Nur letzterer bahnt Husserl zufolge einen 
möglichen Zugang zum Transzendentalen. Husserl ist der Auf­
fassung, daß es möglich sei, „Erfahrungen von Weltlichem nicht 
bloß einzelweise“ (Hua III, 56) einzuklammem, sondern den Boden 
aller Geltungen selbst. Noch in der Krisis heißt es, daß Ent­
haltungen „vom Vollzug einzelner Geltungen“ nur jeweils „einen 
neuen Geltungsmodus auf dem natürlichen Weltboden“ verschaffe 
(Hua VI, 153; vgl. Hua VIII, 153) und somit von der „universalen“, 
transzendentalen Epoche unterschieden werden müsse, welche 
allein „mit einem Schlage den durch die Gesamtheit des natürlichen 
Weltlebens und durch das gesamte (ob verborgene oder offene) 
Geflecht der Geltungen hindurchreichenden Gesamtvollzug außer 
Aktion setzt“ (Hua VI, 153; ebenso Hua VIII, 162, Hua XV, 549; 
vgl. Hua VIII, 129, 143, 445). Dieses ,Geflecht der Geltungen1 
bestimmte Husserl in den Ideen bereits als den „universalen 
Erfahrungshorizont“ (Hua III, 56; vgl. Hua VIII, 434): Eben dieser 
Horizont wird durch die Einklammerungen einzelner Geltungen 
nicht tangiert. Die Forderung nach Einklammerung einer generellen 
Thesis wird also mit der Erkenntnis begründet, daß alle 
Einzelerfahrung in offen-endloser Horizontvorzeichnung steht. 
Eigenartigerweise hatte Husserl seine Forschungen zur Horizont­
verweisung von Wahrnehmung und Vorstellungsweisen, die er 

124 „In dieser Art kann ich in Bezug auf jeden Akt, den ich geradehin vollzog, eine 
phänomenologische' epoche vollziehen, [...] in einem [...] beschränkten und kei­
neswegs transzendentalen Sinn'" (Hua VIII, 108)

101

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zeitgleich mit der Entdeckung der phänomenologischen Reduktion 
unternahm,125 126 erst später mit dieser in Beziehung gebracht.

Nun tritt in Husserls späterer Fassung der phänomenologischen 
Psychologie die Epoche nicht mehr nur als Fortsetzungsgeschichte 
auf, sondern ebenso als eine universale Epoche (vgl. z. B. Hua IX, 
282). Auch diese Epoche schaltet das Tendieren eines ver- 
objektivierenden Weltbezugs aus, doch im Gegensatz zur Epoche 
der transzendentalen Einstellung - und das ist der zweite Unter­
schied von psychologischer und transzendentaler Epoche - ver­
schafft die Epoche der phänomenologischen Psychologie keinen 
Zugang zu den diesen Weltbezug überhaupt erst bildenden 
subjektiven Vermögen, sondern führt lediglich an die Grenze dieses 
Zugangs: Sie bringt „die so und so bewußte [...] Welt ,als solche(“ 
(ebd.) vor den Blick, macht sozusagen vor dem Geltungsganzen 
,Welt‘ halt.

Epoche als Einklammerung, Enthaltung ist nicht so aufzufassen, 
als ob es in ihr lediglich um die Außer-Kraft-Setzung einer jederzeit 
prinzipiell verfügbaren Thesis ginge. Epoche besagt nicht nur den 
bloß negativen Akt der Wegnahme von etwas, das da ist, sondern 
die Freilegung von solchem, das zuvor gerade nicht ,da‘, weil vor­
gegeben war: die universale Glaubensthesis; die Epoche ist, wie E. 
Ströker bemerkt, Aufdeckung dieses Glaubens als Glaube“™. In 
dieser Freilegung zeigt der Glaube sich erst dann, wenn er einge­
klammert ist; es gibt nichts vor der Epoche, das ihn sichtbar machen 
würde. Dies weist auf das Problem der Motivation für den Vollzug 
der Epoche hin: Die Epoche scheint sich nur aus sich selbst be­
gründen zu können. Es ist fraglich, ob sie ausschließlich ein 
logischer Denkvollzug ist bzw. in einem solchen allein zugänglich 
wird oder ob sie nicht eine eigene Weise der Erfahrung darstellt und 
existenzielle Dispositionen voraussetzt, die aber wiederum nur hin­
leitende, nicht begründende Funktion hätten (s. u. III.2.3. und IV.3.).

125 Ludwig Landgrebe verweist auf die Rolle, die Husserls diesbezügliche Analysen 
sowie die phänomenologische Reduktion für die Herausbildung des Problem­
bewußtseins von ,Welt‘ gespielt haben (vgl. Der Weg der Phänomenologie, a.a.O. 
42).
126 E. Ströker, „Das Problem der epoche in der Philosophie Edmund Husserls“, 
a.a.O. 176.

102

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das, was Husserl unter der Generalthesis der natürlichen Einstel­
lung begreift, ließe sich mit dem Satz ,Die Welt ist‘ ausdrücken 
(vgl. Hua III, 52 f.), wobei jeder Bestandteil dieses Satzes auf einen 
Problemzusammenhang hinweist: Fraglich ist die Welt als ,die‘ 
Welt, und fraglich ist, in welcher Weise ihr Sein zukommt. Mit 
Blick auf die Generalthesis spricht Husserl von der „Vorgegeben­
heit“ der Welt. Diese Vorgegebenheit meint das Vorgegebene, das 
jedes Gegebene, das Gegebenes in der Welt ist, immer schon vor­
aussetzt, das nicht im Verfugungsbereich mundaner Einstellung 
liegt und sich somit dem Gegebenwerden entzieht (vgl. Hua VI, 
149). Vorgegeben ist die Geltung der einen Welt, weil das na­
türliche Bewußtsein in seinem „Wachleben“ (ebd. 145) die uni­
versale Seinssetzung von Welt stets unausdrücklich und von ihm 
uneinholbar vollzieht: Die Generalthesis geht allen möglichen 
Einzelsetzungen, sie fundierend, vorauf und wird von Umwertungen 
und Umbestimmungen des Weltlebens nicht betroffen. Daher stellt 
sich im Weltleben trotz partieller Durchstreichung eine Ein­
stimmigkeit immer wieder her, und zwar vermöge einer sich 
durchhaltenden Einheit des Erfahrungslebens, in der die Tendenz 
waltet, auch unerwartete Evidenz in den bisherigen Erfahrungsver­
lauf zu integrieren. Sofern diese Einheit selbst, als einheitliche 
Setzung von Welt, aller Modalisierung entzogen bleibt, ist Setzung 
von Welt eine Thesis, die über alle Modalisierbarkeit hinaus ist: Sie 
ist die transzendentale Struktur des setzenden Lebens selbst, das nie 
bei einem Gegenständlichen stehenbleiben kann, sondern von den 
Horizonten, in denen jedes Gegenständliche steht, in die End­
losigkeit möglicher weiterer Erfahrbarkeit fortgewiesen wird, und 
das vorgängig das ,Feld‘, in das dieses umfassende Können hin­
einweist, als wirklich setzt. Solange Weltleben in der Weltthesis, 
dem „universalen Vorurteil der Positivität“ (Hua VIII, 461), lebt, 
vermag es ,Welt‘ nie vor sich zu bringen. Solcherart ist Welt „die 
beständige Prämisse, auf welcher unausgesprochen das ganze 
natürliche Leben - und so das aller positiven Wissenschaften - 
beruht“ (ebd. 459).127

127 Alles thematische Interesse tendiert innerhalb der Welt, in Interessenhorizonten 
als Sonderwelten: „In der besonderen Welt allein thematisch [...] lebend, ist also 

103

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Statt ,Generalthesis6 verwendet Husserl auch die Bezeichnung 
„Urdoxa66 (oder „Urglaube66, Hua III, 216); dies weist darauf hin, 
daß es sich bei dieser Thesis um ein ursprünglich doxisches 
Bewußtsein handelt. ,Urdoxa6 gebraucht Husserl jedoch in einem 
zweifachen Sinn: nicht nur zur Bestimmung der Generalthesis als 
solcher, sondern auch um damit, wie erwähnt, die ,„unmodalisierte6 
Urform der Glaubensweise66 (ebd. 215), die schlichte Glaubens­
gewißheit, in der ein jeder Wahmehmungs- oder Anschau­
ungsgegenstand gegeben ist, zu kennzeichnen, die schon Thema der 
intentionalen Psychologie ist.128 Doch beides, die Urform einer 
jeden doxischen Modalität und die Generalthesis hängen offenbar 
eng zusammen. Bedeutet dies, daß ,die6 Generalthesis nur gleich­
sam die Summe urmodaler Anschauungsweisen wäre, oder ist sie 
demgegenüber doch noch etwas anderes?129 Ein Schlüssel für die 
Beantwortung dieser Frage könnte darin liegen, das genuine 
theoretische Verfahren zu befragen, das die Generalthesis als solche 
vor den Blick bringt.

Husserl weitet den Begriff der Thesis gegenüber dem üblichen 
Sprachgebrauch erheblich aus. Er bezieht den Begriff nicht nur auf 
logische Entitäten, sondern auf das gesamte positionale, seinsset­
zende Bewußtseinsleben und ebenso noch auf das neutrale, aber 
potientiell in ein seinssetzendes überfuhrbare: „Jedes Bewußtsein 

Lebenswelt unthematisch, und solange sie es bleibt, haben wir unsere besondere 
Welt, allein als Welt thematisch als unseren Interessen-Horizont.“ (Hua VI, 459) - 
Den Weltglauben in der Form, daß in ihm das Lebensinteresse standhaltender 
Befriedigung sich ausspricht, bezeichnet Husserl als „praktische Generalthesis“: den 
„Glauben, daß in der Welt ein befriedigendes menschliches Leben durchzufuhren 
sei“ (B I 21 IV, 5). Der Gehalt dieses Glaubens bezeichnet die Art und Weise, wie 
der Weltglaube für das Weltleben in gewisser Weise thematisch werden kann. 
Zugleich wird deutlich, daß die das Lebensinteresse wie die Lebenssorge in eins 
umfassende Selbsterhaltung im Weltglauben nicht nur ihre Verankerung besitzt, 
sondern Form, Erscheinungsform des Weltglaubens ist: der Weltglauben selbst im 
Modus des vollen praktischen Weltlebens.
128 Korrelativ dazu steht die von Husserl gesehene Möglichkeit der Einklammerung 
einzelner gesetzter Gegenstände: „In diesem Falle ist gemeint, daß jede auf diese 
Gegenständlichkeit bezogene Seinsthesis auszuschalten und in ihre Einklam­
merungsmodifikation zu verwandeln sei.“ (Hua III, 56)
129 In den Ideen betont Husserl, daß sie „natürlich nicht in einem eigenen Akte, etwa 
in einem artikulierten prädikativen Urteil über Existenz“ besteht (Hua III, 53).

104

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist entweder aktuell oder potentiell ,thetisches‘.“ (Ebd. 242) Die 
Grundklasse der positionalen Akte bilden für ihn die doxischen 
Akte, die Akte der Wahrnehmung und Erfahrung und ihrer Moda­
litäten,130 in denen alle höherstufigen Akte wie Akte der Gemüts­
und Willenssphäre, wertende und praktische Akte gründen. So kann 
Husserl den Satz formulieren, daß „die doxischen Modalitäten und 
darunter in besonderer Weise die doxische Urthesis, die der 
Glaubensgewißheit, den einzigartigen Vorzug“ besitzen, „daß ihre 
positionale Potentialität die ganze Bewußtseinssphäre übergreift“ 
(ebd. 243). Das Fazit ist dann: ,Jn allen thetischen Charakteren 
stecken in dieser Art doxische Modalitäten und, wenn der Modus 
der der Gewißheit ist, doxische Urthesen [...].“ (Ebd. 244) Wir 
sahen bereits, daß für Husserl die doxischen Akte die Grundlage 
theoretischer und logischer Explizierbarkeit darstellen; damit, daß 
er den doxischen Akten eine derartige Universalität bezüglich des 
Bewußtseinslebens zuspricht, kommt er zu dem Schluß, daß jeder 
Akt und jedes Aktkorrelat „in sich ein ,Logisches‘“ berge, das im 
impliziten Fall logisch zu explizieren sei (ebd.). Folglich sind „alle 
Akte überhaupt - auch die Gemüts- und Willensakte - objek­
tivierende“4,131 „Gegenstände ursprünglich konstituierend4“ (ebd.; 
vgl. Hua IV, 16 f). Dies bedeutet, daß zwar nur das wache cogito 
des doxischen Bewußtseins (also nicht jedes doxische Bewußtsein 
überhaupt) „aktuelle Objektivierung“ vollzieht, daß aber alles übri­
ge doxische und nicht-doxische Bewußtsein potentiell objektivie­
rend“ ist (Hua III, 244). Husserl bezeichnet diesen in den Ideen 
ausgesprochenen Sachverhalt als „die tiefste der Quellen, aus denen 
die Universalität des Logischen“ zu entnehmen ist (ebd.). Hier liegt 
der Grund für seine Ausweitung des Logik-Begriffs, wie sie vor 
allem in den Jahren nach den Ideen in seinen Analysen zu einer 
transzendentalen Logik Gestalt annahm. Die transzendentale Logik 
konzipierte Husserl bekanntlich als eine genetische Theorie der

130 Zu Husserls Modallehre vgl. die detaillierte Untersuchung von F. Belussi, Die 
modaltheoretischen Grundlagen der Husserlschen Phänomenologie, Frei- 
burg/München 1990.
131 Zu den Antinomien in Husserls Unterscheidung der Akte in objektivierende und 
nicht-objektivierende vgl. U. Melle, „Objektivierende und nicht-objektivierende 
Akte“, in: S. IJsseling, Husserl-Ausgabe und Husserl-Forschung, a.a.O. 35-49.

105

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Bewußtseinskonstitution, welche alle Sinnbildung in ihrer Be­
wußtseinsgenese aufklären soll, d.h. die transzendentale Befragung 
ist eine logifizierende (im Sinne von Husserls Logik-Begriff). Dies 
verweist auch auf den für die Klärung der Generalthesis zuständi­
gen Logos.

4.2. Die transzendentale Epoche

In den Ideen fuhrt Husserl die transzendentale Epoche in einer 
Parallelisierung mit dem Cartesianischen Zweifelsversuch ein. Er 
betont, daß dieser Vergleich „nur als methodischer Behelf4 dienen 
soll (Hua III, 54). Das Ergebnis dieses Vergleichs ist, daß der 
Zweifel (jeder Zweifel) sowohl die Seinsmaterie wie die Seinsthesis 
des zu Bezweifelnden aufhebt (ebd.). Dieses Moment der Ein­
klammerung, der Ausschaltung, „das offenbar nicht an das Phä­
nomen des Zweifelversuches gebunden“ ist (ebd. 55), ist es, das nun 
auch die Epoche kennzeichnen soll. Ein weiteres Moment hebt 
Husserl hervor, das die transzendentale Epoche mit dem Zweifels­
versuch, ja mit jeder Urteilsenthaltung gemeinsam hat: Sie sei ein 
Akt der „Freiheit“ (ebd. 54 ff.),132 was besagen soll, daß sie zum 
frei-vermöglichen Verhalten des Ich, zu seinem ,ich-kann‘ gehört. 
Gleichzeitig wird auch der Unterschied deutlich, weshalb Epoche 
nicht eine Art des Bezweifelns darstellt. Im Zweifelsversuch, so 
schreibt Husserl, „vollzieht sich die ,Ausschaltung4 in und mit einer 
Modifikation der Antithesis, nämlich mit derAnsetzung' des Nicht­
seins, die also die Mitunterlage des Zweifelsversuches bildet“ (ebd. 
55); d. h„ der Zweifel möchte zu einer Entscheidung zwischen Sein 
oder Nichtsein kommen, er besitzt ein direktes Interesse an einer 
solchen Entscheidung, das ihn selbst motiviert und das ein Seins- 
interesse an dem ist, was er bezweifeln will.

Anders das Vorgehen der transzendentalen Epoche: Ihr Verfah­
ren zur Aufhebung der Thesis impliziert kein Interesse an der Gene­
ralthesis, ja der Sinn ihrer Aufhebung liegt gerade darin, daß nur 

132 „In Beziehung auf jede Thesis können wir und in voller Freiheit diese eigen­
tümliche epoche üben [...].“ (Hua III, 55)

106

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das Gebundensein an diese Thesis bzw. Interessen, die mit ihr ver­
knüpft oder aufgrund ihrer Setzung möglich sind, aufgehoben wer­
den sollen und nicht die Thesis selbst: „Die Thesis, die wir vollzo­
gen haben, geben wir nicht preis, wir ändern nichts an unserer 
Überzeugung, die in sich selbst bleibt, wie sie ist [...]“ (Ebd. 54) 
Epoche ist Neutralisierung, doch eine solche, die nicht Setzungen 
eines doxischen oder praktischen Bewußtseins im Horizont des 
Weltlebens modifiziert (vgl. Hua IV, 262 f.), sondern auf die Neu­
tralisierung der Weltthesis selbst zielt. Gleichwohl verdankt sich die 
Möglichkeit zur Epoche dem Umstand, daß Neutralitätsmodifika­
tion „eine grundwesentliche Eigentümlichkeit alles Bewußtseins 
überhaupt betrifft, die sich im Verhalten zur aktuellen urdoxischen 
Setzbarkeit oder Nichtsetzbarkeit ausdrückt“ (Hua III, 232).

Auf die Aufhebung des Gebundenseins an die Thesis weist 
Husserls Rede von der uninteressierten Einstellung4 (vgl. z.B. Hua 
VIII, 96) desjenigen, der die Epoche vollzieht, des phänomeno­
logischen Zuschauers4, hin. Der uninteressierte Zuschauer Husserls 
ist nicht einer, der gleichgültig bei etwas zusieht, was vor ihm 
abläuft, er ist weder selbst ohne Interesse noch ,bloßer Zuschauer4, 
passiver Betrachter. Die Rede vom Uninteressiertsein soll vielmehr 
zum einen auf die Einklammerung alles im Horizont der Grund­
tendenz des Weltlebens sich auslebenden Interesses hinweisen und 
zum anderen belegen, daß der Epoche Übende auch bezüglich der 
Generalthesis, die er sichtbar werden läßt, nicht in einem Interes­
senverhältnis vom Stil des Weltlebens steht. Auf das Vermögen zu 
dieser Einklammerung verweist die Freiheit, die Husserl dem 
Epoche Übenden zuspricht.133 Sie ist damit eine ,höhere4 Form der 
Freiheit als diejenige, die einen Zweifelsversuch ermöglicht: Denn 
das Ausschalten eines Interesses besagt stets die Einklammerung 
meines Interesses oder eines Interesses, das ich selbst teile, an­
sonsten wäre sie mit einem Zweifelsversuch identisch (,ich zweifle 
an der Angemessenheit seines Interesses4 etc.). Die Freiheit zu 
dieser Ausschaltung des Interesses besagt also die Ermöglichung 
eines Selbstbezugs, einer Stellungnahme zu sich selbst, eine Rück- 

133 „Nur durch die freie Tat der Urteilsenthaltung“ könne Jene Einstellung des 
unbeteiligten Betrachtens Zustandekommen“ (Hua VIII, 98).

107

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bezogenheit, nicht nur einen Direktbezug wie im Fall eines 
Zweifels. Doch noch mehr: Die Einklammerung jemeiniger Inter­
essen und schließlich der Setzung der Generalthesis selbst verlangt 
nach einem ,höheren6 Ermöglichungsraum als etwa die Aus­
schaltung eines einzelnen Urteils, sie setzt in diesem Sinn eine 
einzigartige Freiheit voraus, die so singulär ist wie die Generalthesis 
selbst. Diese Freiheit, die einen höheren - für Husserl den höchsten - 
Grad des Selbstbezugs ermöglicht, stellt für ihn ein Faktum dar, 
wobei jedoch, so Husserl, gefragt werden müsse, welche besondere 
Motivation die Übernahme dieser Freiheit veranlassen könnte.134 
Dies verweist auf einen vorgängigen Frei-Raum, der diese Freiheit 
in ihrer Aktualisierbarkeit ihrerseits ,ermöglicht6 (vgl. unten
III.2.3.).

Schaltet der ,uninteressierte Zuschauer6 der transzendentalen 
Epoche die Setzung der Generalthesis und alles mit ihr verbundene 
Interessenleben aus, so besitzt er doch gleichwohl an diesem ganzen 
Vorgang ein fundamentales Interesse. Bezüglich der phänomenolo­
gischen Epoche formuliert Husserl die Sätze: „Ich, als reflektie­
rendes Ich, bin nicht in jeder Hinsicht uninteressiert. Ich vollziehe ja 
einen Akt, betätige ein Erkenntnisinteresse [...].“ (Ebd. 97)135 Das 
Interesse des Epoche-Vollziehenden ist für Husserl also das theo­
retische. Auch die phänomenologische Epoche schaltet das jemei- 
nige Interessenleben aus, aber so, daß alles mein Ichleben Transzen­
dierende der Einklammerung verfällt und „mein Wahrnehmen in 
seinem puren Eigensein66 (ebd.) offenliegt.136 In der Ausschaltung 

134 Schon in Hinblick auf die phänomenologische Epoche formuliert Husserl die 
Sätze: JSchlicht reflektierend, kann ich nicht anders, als mit mir selbst zu 
sympathisieren, als, über mich reflektierend, meine Interessen zu übernehmen. Eine 
besondere Motivation muß mich erst von dieser Sympathie befreien und es dadurch 
ermöglichen, daß ich zum reinen Betrachter meiner selbst werde, oder zum Be­
trachter meines reinen Selbst und des jeweiligen rein in sich und für sich genom­
menen Aktes.“ (Hua VIII, 98)
135 Mit Bezug auf die Epoche der phänomenologischen Psychologie spricht Husserl 
von einer „Interessen-Änderung“ (Hua IX, 189): vom „Interesse auf das objektiv 
Seiende“ hin zum „Interesse für das Subjektive“ (ebd. 190).
136 „Gerade dadurch, daß ich jeden Vollzug eines am wahrgenommenen Sein [...] 
sich mitbeteiligenden Interesses unterlasse, also in dieser Richtung nichts von einem 
Mitglauben betätige, ist für mich nichts da als das rein Subjektive, und mein theo- 

108

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


meiner Interessen und der gleichzeitigen Freilegung meiner Akte 
und ihrer Korrelate in ihrem Eigensein liegt für Husserl mithin kein 
Widerspruch. Dies wird deutlicher, wenn man jene Paradoxie 
berücksichtigt, daß für Husserl die Person vor dem Vollzug der 
ethisch-praktischen bis hinauf zu den phänomenologischen Refle­
xionen nicht ,sie selbst4 ist, da sie vermöge ihrer transzendentalen 
Verfassung in der universalen Ich-Mensch-Apperzeption immer 
schon an die Objekte verwiesen ist. Mit der Unterbindung dieser 
universalen Apperzeption ,negiere4 ich mich als Mensch-in-der- 
Welt und erhalte mich doch auf einer anderen Stufe insofern, als ich 
jetzt das, was mich noch mit der Universalapperzeption des Ich- 
Mensch bestimmte und bestimmt, erkenne und so einen Zuwachs an 
,Verselbstung‘ gewinne.

Weil die Ausschaltung eines Interesses an einer Thesis bzw. 
einer Interessenrichtung aufgrund einer Thesis mit der Stiftung 
eines neuen Interesses einhergeht, kann sie nicht ein nur privativer 
Akt sein (vgl. Hua III, 54, Hua VIII, 98). Husserl bezeichnet sie als 
eine „eigenartige Bewußtseinsweise, die zur ursprünglichen schlich­
ten Thesis (sei sie aktuelle und gar prädikative Existenzse/zi/Mg oder 
nicht) hinzutritt und sie in einer eben eigenartigen Weise umwertet“ 
(Hua III, 55).137 Als „Umwertung“ (ebd.) und als neues Interesse 
muß ihr aber Seinsgeltung zukommen. Der phänomenologische 
Psychologe, der alles geradehin Geltende außer Geltung setzt, legt 
das reine Aktleben frei, das „in Erfahrung setzbar ist“ (Hua VIII, 
HO): „Rein phänomenologisches Interesse ist dasjenige Seinsinter- 
esse, das überall noch möglich ist, wenn ich alle sonstigen In­
teressen, nämlich alle Interessen, die ich als geradehin Akte 
vollziehendes Ich hatte, ausschalte.“ Husserl fügt hinzu: „Das Sein, 
den Wert, den Zweck, den ich als phänomenologischer Betrachter 
nicht mehr im normalen Sinn ,habe4, habe ich doch in einem 
anderen und modifizierten Sinn beständig.“ (Ebd.) Das Interesse des 
phänomenologischen Psychologen ist „reines Interesse am 
subjektiven Sein“ (ebd. 108).

Fetisches Interesse betätigt sich in Betrachtung und Bestimmung eben dieses rein 
Subjektiven und seiner rein immanenten Gehalte.“ (Hua VIII, 97)
137 Vgl. E. Ströker, a.a.O. 176.

109

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Wie verhält es sich aber im Fall der Einklammerung der General­
thesis? Kann da die Einklammerung selbst noch seinssetzend sein, 
wenn sie die universale Geltung von Sein ausschalten soll? Sie 
installiert sich als Umwertung, Umstellung mit einem neuen, 
eigenen Interesse - ist dies denkbar ohne eine implizite Setzung von 
Sein? Die Frage könnte in einer erneuten Reflexion, einer Reflexion 
auf den phänomenologischen Akt der Epoche selbst, zu be­
antworten sein. Zeigt diese Reflexion dann in der Tat einen Akt, der 
seinssetzend ist, oder ist er selbst von der Ausschaltung mit­
betroffen?138 Einen Hinweis liefert ein von Husserl um 1924 
verfaßter Text, der als Beilage XXI dem zweiten Teil der Ersten 
Philosophie nachgestellt ist (ebd. 439-443). Hier spricht Husserl 
davon, daß auch im Fall der transzendentalen Epoche (und nicht nur 
der phänomenologischen, vgl. ebd. 138) eine Reflexion auf diesen 
Akt möglich ist, die diesen als latent fungierenden patent macht: 
Die Epoche, die selbst fungierendes Leben aufdeckt, ist ihrerseits 
„wieder fungierendes Erfahren, Denken und Erkennen“ (ebd. 440). 
Latentes Fungieren scheint zunächst ohne Setzung von Sein nicht 
denkbar zu sein, zumal die transzendentale Subjektivität in ihrem 
anonymen Fungieren stets Seinsgeltung ausbildet. Des weiteren 
betont Husserl, daß die Welt auch während der Epoche bleibt, was 
sie ist. Dies besagt offenbar, daß die Weltgeltung erhalten bleibt, 
daß sie nicht zerstört wird, sondern im Bewußtseinsleben weiter­
strömt.139 Worin besteht dann aber die Ausschaltung der Seins- 
thesis, wenn die Weltgeltung gar nicht unterbrochen werden kann? 
Husserl selbst gibt einen Hinweis: Die Einklammerung der General­
thesis erfolge nur im Thematischen (vgl. z. B. Hua VIII, 431, 440; 
Hua IX, 190; Hua XIII, 208). „Aber die Welt [...] ist nicht 

138 Diese Reflexion einer,Phänomenologie der Phänomenologie' ist das zentrale 
Thema der von Eugen Fink verfaßten VI. Cartesianischen Meditation (Hua.Dok. 
RI).
139 „Eben dieses im natürlichen Leben [...] im voraus Für-mich-Sein ,der‘ Welt 
inhibiere ich, ich nehme ihm die Kraft, die mir bisher den Boden der 
Erfahrungswelt gab, und doch geht der alte Gang der Erfahrung weiter wie bisher, 
nur daß diese Erfahrung, in der neuen Einstellung modifiziert, mir eben den,Boden' 
nicht mehr liefert, auf dem ich bisher stand.“ (Hua III, 56; Hervorhebung von mir) - 
„Die Welt erscheint weiter, wie sie erschien, das Weitleben ist nicht unterbrochen.“ 
(Hua XXVII, 171) - Vgl. auch HuaDok II, 1,210.

110

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


verschwunden, nur daß sie während der konsequent durchgeführten 
Epoche im Blick steht rein als Korrelat der ihr Seinssinn gebenden 
Subjektivität, aus deren Gelten sie überhaupt ,ist‘“ (Hua VI, 155). 
Bedeutet dies, daß nur im thematischen Blick der Epoche die 
Ausschaltung der Weltsetzung erfolgt (aber dabei Welt als 
Phänomen erhalten bleibt), während die Epoche als fungierender 
Akt sich nur auf dem Boden der Weltgeltung vollziehen kann? 
Dagegen spricht jedoch die Grundeinsicht der Phänomenologie, daß 
aufgrund des Korrelationsverhältnisses von Akt und Intentum 
beiden die gleichen Seinscharaktere zukommen: Ein neutralisiertes 
Intentum ist eben Ergebnis eines seinerseits neutralisierenden 
Aktes.

Damit bietet sich für das Problem, ob der Aktvollzug des Epoche 
übenden Phänomenologen seinerseits seinssetzend ist oder nicht, 
diese vorläufige Lösung an: 1. Die Ausschaltung der Weltthesis 
erfolgt im Thema des neutralisierenden Aktes der Epoche, d. h., ein 
zweiter Akt, derjenige der Epoche, richtet sich auf das im na­
türlichen Wachleben dahinströmend In-Geltung-Haben der Welt­
setzung. Sein Intentum ist diese Weltgeltung im Wie ihres Erlebnis­
vollzugs, und er schaltet die gesamte Struktur der Horizontgeltung 
des Weltlebens aus. 2. Der Akt der Epoche selbst steht als neutrali­
sierender in keiner Seinstendenz. 3. Er besitzt jedoch, als ,ein­
gebettet4 in das Aktgefüge einer Person, einen in der Zeit seiner 
Durchführung zwar unthematischen, doch latent mitpräsenten 
Horizont universaler Weltgeltung. In diesem Horizont ist das 
Interesse des Phänomenologen an der Durchführung der Epoche 
und des nachfolgenden Aufbaus der transzendentalen Phänomeno­
logie lokalisiert und damit ebenso sein freier Willensentschluß, die 
Epoche zu vollziehen. Jedes »verharrende1 Interesse ist aber eine 
Habitualität, und so stellt auch die transzendentale Epoche für 
Husserl „keineswegs einen vorübergehenden und in den Wie­
derholungen zufällig und vereinzelt bleibenden Akt“ dar, sondern 
eine „habituelle Einstellung, zu der wir uns ein für allemal 
entschließen“ (Hua VI, 153).140 Es wird zu prüfen sein, ob dieser 

140 Die transzendentalphänomenologische Reduktion sei nicht „eine vorüber- 
gehende Glaubensenthaltung bezüglich des Seins der Welt, sondern als eine wil­

111

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sachverhalt nicht noch mehr differenziert werden muß (vgl. unten 
IV.2.).

Das Interesse des Phänomenologen, das die Durchführung der 
Epoche leitet, ferner der Akt der Ausschaltung selbst mit seinem 
Horizont latenter Weltgeltung sowie der Tatbestand, daß dabei das 
Gelten von Welt als ein fungierendes Gelten nicht unterbrochen 
wird, verweisen darauf, daß dieser Akt wenn auch selbst nicht 
seinssetzend, so doch in der Einheit der ihn vollziehenden Person in 
Seinssetzung eingelassen ist. Die Epoche ist somit in der Erleb­
niseinheit der sie vollziehenden Person gleichsam nur eine welt­
setzungsfreie Zone inmitten der Totalität der Weltgeltung.

4.3. Einheit der Welt

Mit der Aufhebung des Interesses an einer Thesis löst eine 
Einzelepoche die Identifikation, die das Ich mit dieser Thesis 
eingeht. Das Verbundensein des Bewußtseinslebens mit der Ge­
neralthesis ist nicht von der Art einer Interessenstruktur, diese 
Thesis ist nicht vom aktiven Ich gesetzt, das sich vielmehr schon auf 
dem Boden ihrer Geltung vorfmdet; und doch ist diese durch die 
Geradehin-Einstellung des Weltlebens bestimmte Gerichtetheit des 
Erlebens nur denkbar als eine im aktuellen Erleben immer wieder 
neu bestätigte Thesis. Diese Geradehin-Gerichtetheit der General­
thesis verweist das Erleben an die Welt als den „Horizont der 
,Termini*“ (Hua VI, 180), in dem alle Abzweckungen des Welt­
lebens „terminieren“ (ebd.).141 Da der in universaler Glaubensthesis 
aufgespannte Totalhorizont aller Abzielungen den Begriff von 
,Welt* in transzendentalphänomenologischer Hinsicht ausmacht, 
bezeichnet Husserl den die Glaubensthesis aufhebenden Akt der 
universalen Epoche als Vorgang der Entweltlichung\ Die Ent- 
weltlichung führt ,vor‘ die Verweltlichung, die Apperzeption des 

lentlich fortdauernde, mich als Phänomenologen ein für allemal bindende“ (Hua 
XXVII, 171). Hier bindet also eine genuin transzendentale Erfahrung die Person in 
der damit zugleich gestifteten Einheit ihres transzendentalen und mundanen Seins.
141 ,„Geradehin‘ besagt hier affizieren zu einer terminierenden Zuwendung zum 
Affizierenden.“ (Hua XIV, 461, Anm.)

112

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ich-Mensch, zurück, indem sie, diese Apperzeption in ihrem Fun­
gieren unterbindend, die Koordinaten außer Funktion setzt, in deren 
Netz Gegenstandskonstitution und ihre Horizontbildungen ablaufen. 
Als Horizont aller Termini ist die Welt auch der Horizont aller 
Interessen, und schon aus diesem Grund kann ihr korrelativer Glau­
be kein Interesse sein: Die universale Glaubensthesis durchwirkt 
vielmehr alles Interessenleben, in jedem Einzelinteresse ist sie 
schon mitgesetzt und vorausgesetzt; in diesem Sinn umgreift sie 
auch alle einzelnen urdoxischen Bestände.

Den Einheitssinn der universalen Geltung ,Welt‘ und damit die 
Bedingung der Möglichkeit einer jeden mundanen Auffassung von 
Selbigkeit der Welt zu klären, ist Husserl zufolge Aufgabe der auf 
der transzendentalen Epoche aufbauenden konstitutiven Analysen 
der transzendentalen Reduktion. Die Einheitsetzung von Welt 
verständlich zu machen ist für Husserl wie erwähnt eins mit der 
Frage, wie ,die‘ Welt, die eine und selbe, im Wandel der sub­
jektiven Gegebenheitsweisen ihre Seinsgeltung erhält. Da eine sub- 
stanzhaft gedachte Einheit der Welt als Korrelat des welter­
fahrenden Lebens transzendentalphänomenologisch nicht auffind­
bar ist - auffindbar sind nur „noematische Inhalte“ in der Einheit 
ihrer jeweiligen „noematischen Gegenstände“ (vgl. Ideen I, §§ 129- 
131) mit der Verweisungsmannigfaltigkeit ihrer Horizonte - muß sie 
in ihrer Geltung, so Husserl, ein Produkt der transzendentalen Sub­
jektivität sein.

Diesem Vorhaben, die einheitliche Geltung von Welt und kor­
relativ das einheitliche Bewußtsein von Welt als konstitutive 
Gebilde transzendentaler Subjektivität aufzuklären, widmete Hus­
serl zahlreiche Analysen seiner genetischen Bewußtseinsforschun­
gen der zwanziger und dreißiger Jahre. In der Krisis gibt er eine 
abschließende Charakteristik derjenigen Wissenschaft, die dies un­
ternehmen soll: Es ist die zweite Wissenschaft von der Lebenswelt, 
die in einer zweiten, radikaleren (Hua VI, 151) Epoche und 
Reduktion im Ausgang von der ersten, ontologischen Lebens­
weltwissenschaft zu begründen ist. Diese rein transzendentale Wis­
senschaft kennzeichnet Husserl als „Wissenschaft von dem uni­
versalen Wie der Vorgegebenheit der Welt, also von dem, was ihr 
universales Bodensein für jedwede Objektivität ausmacht“, gleich 

113

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


„einer Wissenschaft von den letzten Gründen, aus denen alle ob­
jektive Begründung ihre wahre Kraft, die aus ihrer letzten Sinn­
gebung schöpft“ (ebd. 149). Dieses Vorgegebensein von Welt auf­
zuklären, bedeutet für Husserl, Jenen subjektiven Wandel der Ge­
gebenheitsweise, der Erscheinungsweisen, der einwohnenden Gel­
tungsmodi“ herauszustellen, „welcher, ständig verlaufend, das 
einheitliche Bewußtsein des schlichten ,Seins4 der Welt zustande 
bringt“ (ebd.). Husserl spricht nicht nur von diesem Vorgegebensein 
der Welt, von ihrem „Bodensein“, er bestimmt Welt auch als 
Horizont, als Totalhorizont des Erfahrungslebens (ebd. 152): Kein 
einzelner Akt sei isoliert, er stehe vielmehr in einem „unendlichen 
Horizont inaktueller, in strömender Beweglichkeit mitfungierender 
Geltungen“, in einer „ständig strömenden Horizonthaftigkeit“ 
(ebd.). Wir sahen, daß dieser Befund für Husserl die ,Epoche auf 
einem Schlag4 erforderlich macht.

In der Xraw-Schrift wird weder deutlich, wie sich diese Be­
stimmungen des Boden- und Horizontseins bezüglich der Einheits­
konstitution von Welt zueinander verhalten noch wie überhaupt die 
Genese dieser Konstitution aufzufassen ist. Husserl macht aber An­
deutungen, die auf eine Spur verweisen: So ist beiden Zitatstellen, 
die einmal das Bodensein von Welt, das andere Mal ihr Horizont­
sein hervorheben, gemeinsam, daß in ihnen Bezug auf die Verlaufs­
struktur des inneren Zeitbewußtseins genommen wird (der ,ständig 
verlaufende subjektive Wandel4, die ,strömende Beweglichkeit4 
,strömender Horizonthaftigkeit4). In der Tat stellen die von Husserl 
in der ersten Hälfte der zwanziger Jahre im Rahmen einer transzen­
dentalen Logik durchgefiihrten genetisch-konstitutiven Analysen 
zur passiven Synthesis und einer Phänomenologie der Assoziation 
Stücke einer transzendentalen Lebensweltwissenschaft dar, insofern 
sie insbesondere die Einheit des Weltbewußtseins in ihrer Spannung 
zu der sich durchhaltenden oder Brüche erleidenden Einstimmigkeit 
des Weltbewußtseins behandeln (vgl. Hua XI). Husserl legte hierzu 
jedoch keinen systematischen Aufriß vor. Unsere Auslegung ver­
sucht aufzuzeigen, dabei an die Ausführungen zur Praxisbestim­
mung der intentionalen Psychologie anknüpfend, daß die beiden 
Bestimmungen von Welt als Boden- und Horizontsein unterschied­
liche Akzente im selben Vollzug der Generalthesis setzen.

114

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einem ersten, die Sachverhalte von Boden und Horizont abstrakt 
sondernden Blick verweist ,Boden‘ als doxische Bodengeltung auf 
den konstituierten Fonds an sedimentierten Sinngehalten, während 
der Begriff des Horizontes auf die offenen Implikationen aller 
konstituierten Sinngehalte aufmerksam macht. Der Welthorizont 
konstituiert sich im Fortgang der Wahrnehmung: Jedes Ding besitzt 
seinen Erfahrungshorizont, den Husserl als einen offen-unendlichen 
denkt und der letztlich auf den Totalhorizont der Welt verweist, der, 
während alle davorliegenden Horizontvorzeichnungen prinzipiell 
durch neue Erfahrung erfüllbar sind, unerfüllbar ist und bleibt. 
Nicht nur dieser letzte Horizont ist,Weit', sondern Welt konstitu­
iert sich im ganzen Richtungssystem der Horizontvorzeichnungen 
und tendiert im umfassenden Horizont.

Das, was Husserl unter der einstimmig durchgehaltenen Erfah­
rungswelt versteht, läßt sich jedoch nur in einem Zusammenwirken 
von Welt als Boden und als Horizont denken. Jede Bodengeltung 
steht in Horizonten, und jede Horizontintentionalität ist auf Boden­
geltung bezogen. Merkmale des Boden- und des Horizontseins 
lassen sich wechselweise auffinden; so wirken die sedimentierten 
Sinnbestände auch als Horizont, und die Struktur des Welthorizon­
tes ist in seiner „Totalitätstypik“ ebenso eine Vorgegebenheit im 
Sinne eines Bodenseins. Vor allem aber ist im einstimmig verlau­
fenden Prozeß der Welterfahrung Einstimmigkeit selbst auf Doxa 
und auf Einheitsbildung verwiesen: Damit Erfahrung einstimmig 
verläuft, ist Husserl zufolge eine kontinuierliche Erfüllung vor­
gezeichneter Intentionen erforderlich, also errungene Habe als 
Ergebnis erfüllter Vorzeichnungen ebenso wie das Geflecht von 
Horizontverweisungen, die die Habe an neue Antizipationen ,ver­
mittelt1. Der Begriff der Vernunftsetzung bringt dies prägnant zum 
Ausdruck: Vemunftsetzung ist als Setzung intentionaler Vorgriff, 
und zwar motiviert von errungener Fülle, Evidenz.

In den Analysen zur passiven Synthesis untersucht Husserl, wie 
im Ineinanderwirken von Erfüllung und Verweisung Assoziation 
eine Leervorstellung, eine „passive Intention“ (Hua XI, 76), weckt. 
Vor aller aktiven Zuwendung ist passive Intentionalität vermöge 
ihres Richtungssinns durch ein tendenziöses Streben gekenn­
zeichnet, das auf Befriedigung hinauswill (ebd. 83). Das passive 

115

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Gerichtetsein definiert sich als ein Abzielen, das sich erst „Beim- 
Ziel-selbst-Sein“ der Erfüllung beruhigt (ebd. 84). Diesen Prozeß 
der passiven Intention auf Erfüllung bezeichnet Husserl als Bewahr­
heitung. Die Konstitution des ursprünglichen Zeitfeldes selbst ist 
für Husserl, wie bereits erwähnt, nur aufgrund von assoziativer 
Synthesis und passiver Intentionalität denkbar. Sie webt das Netz, 
das nicht nur alle aktive Ichzuwendung trägt, sondern auch den 
Zusammenhang des Weltbewußtseins bildet. Husserl zeigt, wie 
bezüglich des Vorgangs der Wiedererinnerung ein retentionales 
Datum vermöge assoziativer Weckung an affektiver Kraft gewinnt, 
um das Ich zu affizieren. Die Zuwendung des Ich kann auf zwei 
Weisen erfolgen: Einmal kann es bei einer bloßen rezeptiven 
Zuwendung sein Bewenden haben, welche nur eine erfassende 
(leere) Vorstellung ergibt. Zum anderen kann das Ich motiviert sein, 
durch einen eigens veranschaulichenden Akt, einer Wiedererinne­
rung, das Intendierte zu enthüllen. Was Husserl in erster Linie am 
Beispiel der reproduktiven Assoziation entwickelt, gilt analog für 
die antizipatorische Assoziation. Für die protentionale Linie der 
ursprünglichen Zeitkonstitution fungiert die kontinuierliche reten- 
tionale Linie assoziativ weckend, und diese Weckung setzt sich 
nach der Konstitution der protentionalen Leermeinung in der 
Veranschaulichung dieser Intention oder in der originären Wahr­
nehmung eines neuen Jetzt als Erfüllung der Intention fort. Diese 
„schon in der Sphäre der Passivität oder bloßen Rezeptivität“ 
statthabenden universalen „Funktionen der erfüllenden Bewahr­
heitung“ (ebd. 66) betreffen das gesamte Feld äußerer Wahr­
nehmung. Dies belegt auch, wie die assoziative genetische Struktur 
des inneren Zeitbewußtseins synthetisch vereinheitlichend am Werk 
ist, indem sie durchgängig Identität der Synthesis in allen Phasen 
herzustellen bestrebt ist: in der Verbindung zwischen Vergangenem 
und Jetzt durch die Ermöglichung der Reproduktion, in der 
Verbindung von Künftigem und Jetzt in der Ermöglichung der 
anschaulichen Antizipation: „In jeder Phase haben wir Urim­
pression, Retention und Protention, und Einheit kommt im Fortgang 
dadurch zustande, daß die Protention jeder Phase sich in der 
Urimpression der kontinuierlich angrenzenden Phase erfüllt.“ (Ebd.) 
Somit ist das Wahmehmungserlebnis „ein stetiges Sich-erfüllen, 

116

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eben damit eine Einheit stetiger Einstimmigkeit“ (ebd.). Bewahrhei­
tung, besagt, daß weder im Falle der Wahrnehmung noch der Wie­
dererinnerung faktisch eine volle Realisierung der intendierten Er­
füllung zu erlangen ist: Bewahrheitung ist die in Schritten sich voll­
ziehende relative Erfüllung vorgezeichneter Intentionen vor dem 
Hintergrund der „im Unendlichen liegenden Idee“ (ebd. 20) absolu­
ter Selbstgegebenheit im Falle der Wahrnehmung und der „im 
Endlichen liegenden Idee“ (ebd. 275) im Fall der Wiedererinnerung. 
Damit ist Bewahrheitung eine stete ,Mischung1 von Intention und 
Erfüllung, von Intention, die im Vorgriff Einheit konstituiert und 
den Prozeß der Bewahrheitung immer weiter treibt, und Erfüllung, 
Einstimmigkeit, mit relativ bleibender Habe garantiert.

Sofern sich im Prozeß der Bewahrheitung aufgrund des in 
Horizonte Eindringenkönnens und aufgrund kontinuierlicher Erfül­
lungen der Vorzeichnungen die Idee einer vollkommenen, wenn 
auch faktisch nie zu erlangenden Selbstgebung konstituiert, tritt zu 
den Bestimmungen von Welt als Boden und Horizont die Bestim­
mung von Welt als Idee hinzu. Der Sinn von Welt als Idee wird dort 
gestiftet, wo Subjektivität ihr Absehen auf Dinge von den wirklich 
erfahrenen gegenständlichen Einheiten löst und ,freischwebende1 
Komplexionen von solchen Einheiten bis hin zu einer umfassenden 
Einheit bildet (Typik bzw. Platonische Idee) oder ihr Tendieren von 
passiver Intention und Bewahrheitung auf dem Untergrund assozia­
tiver Synthesis in den offen-endlosen Universalhorizont hinein 
kontinuierlich verlängert und in der Verlängerung ,begrenzt1, d. h. 
in einem idealen Pol festmacht, der als apriorische Entität zugleich 
über das Kontinuum hinaus und ihm vorweg gesetzt wird 
(Kantische Idee). Auch die Bestimmung von Welt als Idee ordnet 
sich den Bestimmungen von Boden und Horizont zu. So ist Roberto 
Walton zuzustimmen, daß für Husserl der universale Leerhorizont 
als Totalhorizont die gemeinsame Struktur darstellt, die schon 
erworbene Habe, immer neu erfolgende Antizipation und die Idee 
vollkommener Erfüllung verklammert,142 sofern alle drei Momente 

142 „[...] daß ein und derselbe universale Horizont sich in einer bestimmten Hinsicht 
als Idee, in einer anderen als Boden darstellt.“ (Roberto Walton, „Welt als Horizont, 
Idee und Boden bei Husserl“ [für die Veröffentlichung vorgesehenes Manuskript]).

117

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


in solchem tendieren, das prinzipiell nicht mehr selbst gegeben 
werden kann.

Die Wirksamkeit des Weltglaubens resultiert aus einer gegen­
seitigen Wechselwirkung von Intention und Erfüllung im un­
abschließbaren Prozeß der Bewahrheitung. Zwar können Meinun­
gen auch mittels anderer mit ihnen zusammenstimmender Mei­
nungen in ihrem Glaubenscharakter bekräftigt werden (vgl. ebd. 
99);143 doch nur im Zusammenwirken der Intentionen in ihrer un­
ablässigen Tendenz zur Bewahrheitung mit einer ebenso steten 
Gewinnung und einem bereits gewonnenen Bestand von Selbst­
gebungen, die in die Vergangenheit versinken und dort zum Aus­
gangspunkt für neue Intentionen, Intentionen der Weckung, werden 
können, konstituiert sich die Einheit des Weltbewußtseins und 
korrelativ die Einheit der Welt in Glaubensgewißheit.144 Die 

143 Intentionen können anschaulichen Gehalt besitzen auch ohne aktuellen Rekurs 
auf Erfahrungsevidenz. Die Explikation dieses binnenintentionalen Gehalts nennt 
Husserl „Enthüllung“, im Gegensatz zur Erfüllung von intentionalen Vorzeich­
nungen durch Selbstgebung. Freilich wird man sagen müssen, daß aller binnen­
intentionaler Gehalt früherer Erfahrungsevidenz entstammt. - Somit ist G. Brand 
zuzustimmen, wenn er in seinem Aufsatz „Husserls Lehre von der Wahrheit“ (Phi­
losophische Rundschau 17 [1969] 57-94) die Annahme, erst Erfüllung aufgrund 
von Erfahrungsevidenz stelle Wissen über die Wirklichkeit bereit, während Inten­
tionen den Status ,bloßer Meinungen4 hätten, zurückweist. Das allen Erfahrungs­
und Denkakten zugrundeliegende Gerichtetsein auf die Welt in schlichter Glau­
bensgewißheit sei, so Brand, alles andere als „bloße Intention“, „Bewußtsein als ein 
Leeres“ verstanden, „das von der Wirklichkeit erfüllt werden muß“ (62); tatsächlich 
setze „die als unerfüllt betrachtete Intention, die durch die Anschauung von der 
Sache erfüllt wird, eine Intentionalität voraus, die schon von der Sache herkommt 
und nicht erst auf sie hingeht“ (63).
144 W. Marx resümiert seine Überlegungen zum Verhältnis von Lebenswelt und 
Sonderwelten bei Husserl (Die Phänomenologie Edmund Husserls, München 1987) 
mit der Feststellung: „Was bleibt nun vom Sinn der Welt erhalten? Erhalten bleiben 
die Bestimmungen einer offenen Totalität und Ganzheit, eines Einstimmigkeit und 
Zusammengehörigkeit begründenden Bodenseins und das zuletzt genannte Be­
zwecktsein. Diese Bestimmungen haben eher mit den thetischen Charakteren der 
Setzungsart von Welt zu tun, so daß wir zu dem Ergebnis kommen, daß das, was 
Husserl unter dem Titel ,Lebenswelt4 dem Gehalt nach dachte, eigentlich eine 
Pluralität von Sonderwelten ist.“ (131) Marx arbeitet klar heraus, daß Einstimmig­
keit und Einheit des Weltbewußtseins keine substantiellen4 Bestimmungen von 
Welt sind (auch die relativ verharrenden doxischen Gehalte sind in der Tat als 
Korrelate einer transzendentalen Aufklärung jeweiliger Umwelten, Sonderwelten 
anzusehen). Allerdings sind es gerade diese thetischen Charaktere, die für das 

118

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einheit der Welt erweist sich in der transzendentalkonstitutiven 
Befragung somit als das Geflecht passiver Intentionalität in seiner 
Ordnungsfolge tendenziösen Strebens. Die Einheit ,der‘ Welt löst 
sich auf in die einheitliche Richtungsform dieses Strebens: ,„Der‘ 
Welt entspricht für uns die universale Synthesis zusammenstim­
mender intentionaler Synthesen, zu ihr gehörig eine universale 
Glaubensgewißheit.“ (Ebd. 101) Dieser einheitlichen Richtungs­
form wächst als Konstitutionsgebilde ,Welt‘ Seinssinn zu (vgl. EU 
33) - sozusagen ,primärer1 Seinssinn -, den sie als universaler Welt­
glauben an alles seiend Vermeinte weitergibt. Einheit der Welt und 
universale Glaubensgewißheit sind also Korrelate; statt ,Glau­
bensgewißheit1 kann es auch heißen: universale Gewißheit vom 
„durchgehenden Bewußtsein einer und derselben Welt“ (Hua XI, 
98). Einheit der Welt ist für Husserl vom transzendentalen Stand­
punkt mithin „ein universaler geistiger Erwerb“, „ein Sinngebilde11 
(Hua VI, 115), ein „Geltungsganzes11 (ebd. 471). Dieses Gel­
tungsganze ,Welt‘ konstituiert sich aus sedimentierter Doxa, die 
aufgrund eines in ihr wirksam werdenden Richtungssinns in immer 
neuen Erfahrungsverläufen immer weiteren Zuwachs an Evidenz 
erhält. Mit der Seinskraft dieser erworbenen Habe entwirft die 
geradehin auf Gegenständliches (Innenhorizont) und über Gegen­
ständliches hinaus (Außenhorizont) gerichtete Intentionalität den 
Raum für allen weiteren Verlauf des Erwerbenkönnens ins Offen- 
Endlose; mit der vereinheitlichenden Kraft der Intentionen motiviert 
Doxa die Setzung dessen, was selbst nicht gegeben, aber aufgrund 
des einstimmig Gegebenen als seiend geglaubt wird, zuhöchst den 
aufgespannten Raum selbst als den Totalhorizont aller in ihm 
terminierenden Abzielungen: als die Welt.

Wie sich für Husserl Welt im Ineinander von (relativer) 
Einstimmigkeit und Einheitlichkeit konstituiert, soll auch die Person 
als „Willenssubjekt11 (Hua IX, 413) in „Willensentschiedenheit11 ihr 
„gesamtes personales Leben zur synthetischen Einheit“ gestalten 
(Hua VI, 272), und zwar „in widerstreitloser Einstimmigkeit“ all 
ihrer Zwecke (Hua IX, 413). Hier ist es jene schon genannte 

welterfahrende Leben Kohärenz stiften, so daß es verfehlt wäre, wollte man die 
Lebenswelt nur als Summe von Weltgehalten ansehen.

119

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einheitsstiftung eines sich in seinem Ganzheitscharakter überschau­
enden Lebens, das die größtmögliche Gewähr für Einstimmigkeit 
bieten, d. h. Modalisierung weitgehend abwehren soll. Konzediert 
Husserl, daß durch die Einnahme der transzendentalen Position die 
größtmögliche Überschau über das mundane Leben als tran­
szendentales erreicht ist, kann er diesem Befund ein wesentliches 
Indiz für die (permanent zu erneuernde) Erfüllung des mundanen 
Triebs auf Selbsterhaltung durch die transzendentalphänomenologi­
sche Theorie entnehmen.

Die Ausführungen dieses Teils begannen mit dem Hinweis auf 
Husserls Auffassung von der „Prinzipalkoordination von Ich und 
Welt“ und explizierten Husserls Auffassung bezüglich der Ein­
heitsbildungen von Ich- und Gegenstandspol im Medium des 
welterfahrenden Lebens. Sofern für Husserl die Tendenz auf 
Selbsterhaltung für die universale Einheitsleistung des Weltlebens 
aufkommt, ist abschließend zu fragen, in welchem Zusammenhang 
Selbsterhaltung und die universale Geltung von Welt als Totalho­
rizont stehen. Es hieß zum einen, daß Selbsterhaltung im Rahmen 
der Ich-Mensch-Apperzeption zuerst an Binnenweltliches verwiesen 
sei, von da her motiviert werde. In diesem Sinn ist alle Weltpraxis 
vom Lebensinteresse, der Sorge um universale und standhaltene 
Befriedigung in allen Sonderinteressen, bestimmt. Zum anderen 
wurde zu belegen gesucht, daß die Bewegung der Selbsterhaltung 
letztlich nicht aus dem Binnenweltlichen verständlich gemacht 
werden kann. Kann dies jetzt, mit Blick auf den transzendentalen 
Sinn von Welt, genauer aufgewiesen werden?

Die Einstimmigkeit der Welterfahrung, die Kontinuität der 
Vemunftsetzungen, ist prinzipiell der Bedrohtheit ausgesetzt: In 
jedem Moment können erwartete Erfüllungen sich als Schein 
erweisen, kann Enttäuschung eintreten. Wir sahen, daß für Husserl 
die Möglichkeit von Enttäuschung die Lebenssorge motiviert, die 
Sicherung des Erfüllungsstrebens zu intendieren. In der Struktur des 
Weltlebens selbst liegen jedoch schon Strategien bereit, gegen die 
Bedrohung der Modalisierung zu Feld zu ziehen. Indem nämlich 
Weltleben passive Intentionalität und die Tendenziösität des 
Bewahrheitungsstrebens ausbildet, rettet es in gewissem Sinn vor 
einem tatsächlichen Gleiten in den Abgrund der völligen Zerfa­

120

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


serung in einem nicht mehr zusammenstimmenden Erfahrungs­
verlauf: Es garantiert, daß sich stets ein einheitlicher Zusammen­
hang von Erfahrungsevidenzen, wenn auch von nicht erwarteten, 
herstellt. Auch die Bildung der Idee einer vollkommenen Erfülltheit 
- motiviert in der Vorstellung einer sich kontinuierlich erfüllenden 
Reihe von Selbstgebungen -145 kann als ein Versuch gelten, die 
unsichere Wegstrecke der Vorzeichnungen dadurch gewisser zu 
machen, daß man sich im Vorgriff eines absoluten und als solchen 
im Unerreichbaren liegenden Zielpunkts versichert. Natürliches 
Weltleben nimmt vielleicht selbstverständlich an, daß alle Aus­
richtung in etwas ,Festem1, Eindeutigem und damit relativ Sicherem 
tendiert, wenngleich dieses Feste zumeist nicht näher bestimmt sein 
mag. Zugleich geht Weltleben darauf, dieses irgendwie Feste1 zu 
sichern, ihm Namen zu geben (z. B. das All der Dinge). Die 
Namengebung ist der Beginn eines Prozesses der Substantialisie- 
rung von etwas, das nicht unter die Kategorie eines Substanzhaften 
Seins zu bringen ist, und erreicht seinen Höhepunkt im Ideali­
sierungsgeschehen der neuzeitlichen Mathematisierung der Natur 
(vgl. unten IV. 1.).

Andererseits liegt in der Struktur von Intentionalität und Be­
wahrheitung selbst der auslösende Faktor, der jene Bedrohung 
heraufbeschwört: Diese Struktur bildet den Maßstab, der es erst 
erlaubt, errungene Evidenz an der vorgezeichneten Erwartung zu 
messen. Solcherart ist das System von Intention und Erfüllung von 
einem eigentümlichen inneren Ungleichgewicht gekennzeichnet, 
indem es einem Faktor, dessen Entstehung es selbst ermöglicht hat, 
ohnmächtig gegenübersteht. Sichtbar wird dies im Strebensprozeß 
der Selbsterhaltung: Sofern Selbsterhaltung beständig in der Gefahr 
des Scheiterns von Absichten steht, läßt sie an sich selbst die innere 
Verwerfung des Gefüges von Intention und Erfüllung sehen und 
weist damit implizit darauf hin, daß sie selbst diesem Gefüge nicht 
entspricht. Nur weil sie ihm nicht entspricht, bildet sie sich mundan 
zur Sorge aus und sucht zuerst an den sichtbaren Dingen Halt zu 

145 Der „Glaube an ein wahres Sein der Welt: das ist eine regulative Idee, ebenso 
wie die Idee einer ethischen Menschengemeinschaft und meiner selbst als ethischen 
Ich“ (BI 21 IV, 37).

121

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gewinnen. Auch dies läßt sich umkehren: Weil sich Selbsterhaltung 
im labilen Gefüge von Intention und Erfüllung zur Sorge ausbilden 
muß, kann sie ihm nicht entsprechen und verendlicht sich in 
endlichen Dingen. Sofern sie jenem Gefüge nicht entspricht, zeigt 
sie jedoch ebenso an, daß ihre Herkunft nicht in ihm liegen kann. 
Das System von Intention und Erfüllung kann somit selbst als Indiz 
dafür genommen werden, daß die Strebensform der Selbsterhaltung 
letztlich nicht der Tendenziösität dieses Systems entstammt. Somit 
ist es die innere Inkonsequenz im System von Intention und 
Erfüllung, die es erforderlich macht und implizit fordert, den uni­
versalen Horizont, den dieses System bildet, das Terminieren im 
Welthorizont, mit der Durchführung der transzendentalphänomeno­
logischen Epoche zu überschreiten. Folglich steht der Akt der 
Epoche, wie Husserl wiederholt betonte, nicht mehr in der Ge- 
radehin-Einstellung, sondern löst sich als Akt der Reflexion daraus 
und stellt sich darüber. Dies verdeutlicht, warum der Akt der 
Epoche Husserl zufolge das strömende Weltleben nicht unterbricht: 
Er ,erhebt6 sich über dieses. Dies bezeichnet die „völlige Um­
stellung des gesamten Lebens66 (Hua VI, 153), die Husserl in der 
Krisis charakterisiert als Einstellung „über der Geltungsvorgege­
benheit der Welt, über der Unendlichkeit des Ineinander der ver­
borgenen Fundierungen ihrer Geltungen immer wieder auf Gel­
tungen, über dem ganzen Strom des Mannigfaltigen, aber 
synthetisch Vereinheitlichten, worin die Welt Sinngehalt und Seins- 
geltung hat und neu gewinnt66 (ebd., vgl. auch 155).146

Mit dem Vollzug der Epoche lebt der phänomenologische 
Zuschauer nicht mehr im Verwiesensein der Praxis auf jeweils 
letzte Zwecke im Welthorizont. Indem er das Terminieren der 
Praxis „hinsichtlich des darin waltenden Subjektiven66 selbst zum 
Thema macht, „verwandelt sich für ihn der naive Seinssinn der 

146 Vgl. auch Hua VI, 395, 399. Das über kennzeichnet bildlich den sich von aller 
Setzung von Sein oder Nichtsein freihaltenden neutralisierenden Akt der Epoche; 
gleichzeitig belegt das Wort den Vollzug der Unterbrechung im strömenden 
Geltungsleben der Welterfahrung, indem die Epoche - als radikalisierter Akt der 
Selbstbesinnung - ein ,Stillhalten4 (ebd. 471) gegenüber der universalen Setzung der 
Generalthesis übt, sich so über sie stellt und so eine Überschau (vgl. Hua VIII, 154, 
157, 462) ermöglicht.

122

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Welt überhaupt in den Sinn ,Polsystem einer transzendentalen 
Subjektivität1, welche Welt und darin Realitäten ,hat‘, so wie sie 
eben Pole hat, sie konstituierend“ (ebd. 180). Da Praxis für Husserl 
bedeutet, auf Zwecke gerichtet zu sein, die endliche Ziele für das 
praktische Handeln vorzeichnen, ist mit dem Überstieg in die 
transzendentale Sphäre alle Praxis insofern überstiegen, als alles 
Abzielen-auf in seiner Sinn- und Geltungsstruktur zum Thema 
konstitutiver Untersuchungen wird. Die Generalthesis der Welt zum 
transzendentalphänomenologischen Thema zu machen ist somit 
gleichbedeutend mit der Einklammerung aller Lebensvollzüge der 
Praxis.

123

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einheit des Ich
	1.1. Synthesis aus Motivation
	1.2. Einheit aus passiver Konstitution
	1.3. Einheit der Person
	1.4. Einheit als Aufgabe

	2. Theorie der Praxis
	2.1. Handlung und Tat
	2.2. Die Struktur der Erfahrungswelt
	2.3. Doxa und Praxis
	2.4. Interesse und Situation

	3. Theorie als Praxis
	3.1. Das praktische Fundament der Theorie
	3.2. Das Motiv der Theorie
	3.3. Die praktische Funktion der Theorie

	4. Transzendentale Theorie der Praxis
	4.1. Die Urdoxa der Generalthesis
	4.2. Die transzendentale Epoche
	4.3. Einheit der Welt


