I. Praxis und theoretische Praxis

Das Vorhaben, Husserls phidnomenologische Bestimmung der
Praxis darzulegen, steht vor mindestens zwei Schwierigkeiten. Zum
einen gibt es bei Husserl eine ausdriickliche oder gar ausgearbeitete
Phinomenologie der Praxis nicht.” Zum anderen sieht sich der
Versuch, Husserls diesbeziigliche Auffassungen zu systematisieren,
mit einer eigentiimlichen Zirkelstruktur®® konfrontiert: Die Sinn-
bestimmung von Praxis ist von derjenigen Wissenschaft abhingig,
die sie unternimmt, andererseits gehort, so lautet Husserls These,
die Wissenschaft selbst zur Praxis. Welche Losungsmoglichkeiten
bieten sich fiir diese beiden Schwierigkeiten an? Obwohl Husserl
eine Phanomenologie der Praxis nicht vorgelegt hat, liele sich eine
solche aufgrund seiner mannigfachen Beitrdge hierzu in den
grundlegenden Strukturen entwickeln. Hier kann es nur darum
gehen, einige Grundziige in ihren systematischen Zusammenhéangen
hervorzuheben, und nur soweit, wie es unser Vorhaben erfordert.

7 Jingere Mitglieder der Phinomenologischen Bewegung wie vor allem Alfred
Schiitz griffen Husserls Analysen auf und entwickelten eigene Ansitze einer
Phianomenologie der Praxis. Diese trotz ihrer Ankniipfung an die Husserlsche
Phianomenologie von ihr in der Formulierung der Ziele und der angewandten
Methodik bewufit abweichenden Ansitze konnen im Rahmen dieser Untersuchung
nicht beriicksichtigt werden. Vgl. z. B. A. Schiitz, Der sinnhafie Aufbau der
sozialen Welt. Eine Einleitung in die verstehende Soziologie, Wien 1932; ferner die
Darstellung bei R. Welter, Der Begriff der Lebenswelt. Theorien vortheoretischer
Erfahrungswelt, Miinchen 1986, 159-185; vgl. auch B. Waldenfels, /n den Netzen
der Lebenswelt, Frankfurt am Main 1985, 153-234; ders., ,Der Logos der
praktischen Welt“, in: H. Kojima (Hg.), Phdnomenologie der Praxis im Dialog
zwischen Japan und dem Westen, Wiirzburg 1989, 11-29; auch A. Mickunas, ,,The
Context of Praxis, ebd., 31-50.

“ Auf die Zirkelstruktur als einer Grundfigur des Husserlschen Denkens weist K.
Schuhmann hin (Husserls Staatsphilosophie, a.a.O. 95).

28

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie ist aber anzusetzen, wenn Theorie die Praxis und diese
zugleich jene umgreift?

In seinem Aufsatz ,Die Idee einer philosophischen Kultur
spricht Husserl von der ,,Prinzipalkoordination, in der Welt , fiir
den Handelnden und im besonderen auch fiir den forschenden
Menschen gegeben sei (Hua VII, 203); diese ,,notwendige Orien-
tierungsform® meine die Koordination von ,Ich und meine Um-
welt bzw. ,,Wir und unsere (gemeinsame) Umwelt“ (ebd., vgl. Hua
VIII, 273). Die Pole von Ich und Welt bzw., mit Blick auf den Drei-
schritt von ego-cogito-cogitatum gesprochen, von Ich, welterfah-
rendem Leben und Welt sind in der Tat zu befragen, wenn es darum
gehen soll, die von Husserl fixierten Sinnebenen von Praxis
aufzuzeigen. Praxis erweist sich somit in einer ersten Bestimmung
als das Polsystem von Ich und Welt.*

Wir springen in jenen Zirkel, indem wir zunichst die Ichseite des
Polsystems zum Thema machen (nicht nur mit Blick auf Husserls
transzendentalphdnomenologische Feststellung, der zufolge das Ich
als konkrete Monade alle konstitutiven Problemzusammenhinge in
sich befasse [vgl. Hua I, 102 f.]), bevor wir uns der Welt in ihrer
Korrelativitit zum Ich zuwenden. Fiir Husserls Vorgehen ist es
bezeichnend, dafl er seine Analysen zu den Koordinaten von Ich
und Welt und dem darin fiir das welterfahrende Leben und seine
Handlungsziele und -ergebnisse, seine bearbeiteten und erwirkten
Objekte aufgeschlossenen Bereich immer wieder auf das Thema der
FEinheit bezog. Dieses Thema vermag einen Leitfaden bereitzustel-
len, mit dem sich ein systematischer Aufril einer Phanomenologie
der Praxis in einer die mundane wie die transzendentale Phéno-
menologie umfassenden Breite bewerkstelligen liee. Husserl beun-
ruhigte die Frage, aufgrund von welchen Bedingungen von einem
einheitlichen, seine mannigfaltigen Erlebnisse vereinheitlichenden
und darin sich selbst jederzeit als identisch sich vorfindenden Ich
gesprochen werden kann, ebenso wie das Problem, wie angesichts
des mannigfaltig Gegebenen fiir das Einzel-Ich und der mannig-

<49

% Von 1923; Text in Hua VII, 203-207, 8-10 und 11-17.
5% In A V 22 bemerkt Husserl, da Welt ,.fiir die Menschheit Feld ihrer Praxis® sei
(24).

29

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fachen Standpunkte der verschiedenen Ego ein gemeinsamer Welt-
bezug bestehen konne, in dem sich Intersubjektivitit und allgemein-
same Welt hervorbilden.

Diese universale Frage nach der Einheit und den vereinheitli-
chenden Prinzipien stellt nicht erst die transzendentale Phéano-
menologie, die als konstitutive es mit den die BewuBtseinssynthesis
betreffenden Problemen der Konstitution des Einen aus dem
Vielgestaltigen zu tun hat, sondern schon die phdnomenologische
Psychologie. Diese ist es auch, in der bei Husserl die Praxis als
solche, die ,Lebenspraxis‘, das ,praktische Leben‘, mit Blick auf die
einheitliche Strukturtypik des welterfahrenden Lebens und seines
Korrelats, der einen und selben Erfahrungswelt in der Mannigfal-
tigkeit der Umwelten, zum Thema wird. Die Phinomenologie der
Praxis bestimmt sich daher zundchst als vortranszendentale,
mundane, d.h. realontologisch: Sie gehort in die intentionale An-
thropologie bzw. intentionale Psychologie.”' Zugleich wird es
virulent, ihr Verhiltnis zur transzendentalen Phdnomenologie zu
kldren, was letztlich zu einer Diskussion des Verhiltnisses von
mundaner und transzendentaler Phanomenologie fithren mufl. Im
Schnittpunkt von Mundanitét und Transzendentalitdt steht auch das
Ich (und damit auch sein Korrelat, die Welt). Die Aufgabe lautet
also, die Phdnomenologie der Praxis in der transzendental wie
mundan formulierten Frage nach der Einheit von Ich und Welt und
der solcherart aufgeschlossenen Perspektive fiir eine mundanphi-
nomenologische Behandlung der Praxis als des welthaft handelnden
Lebens als solchen zu verorten.

Wir gehen in vier Abschnitten vor: Zunéchst wird die Schliis-
selfunktion der von Husserl transzendental wie mundan proble-
matisierten Einheit des Ich fiir die Bestimmung des praktischen
Ichverhaltens, zu dem auch die Tatigkeit des Phanomenologen
zdhlt, der die Praxis zum Thema macht, zu kennzeichnen sein (1.).

*' Hierfir kommen die Texte aus dem Umkreis der phénomenologischen Psy-
chologie (vgl. Hua IX) sowie zahlreiche NachlaBmanuskripte der Gruppe A (mun-
dane Phinomenologie) in Betracht (A V: Intentionale Anthropologie, A VI: Psy-
chologie und A VII: Theorie der Weltapperzeption; vgl. S. Modersheim, ,,Husserls
Nachlal und seine Erschlieffung®, in: H. R. Sepp [Hg.], Edmund Husserl und die
Phdnomenologische Bewegung, Freiburg/Miinchen, 2. Aufl. 1988, 106 f.).

30

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sodann sollen Husserls vortranszendentale Bestimmungen der
Praxis, des welterfahrenden Lebens in seinem universalen Bezug
auf die eine gemeinsame Welt (2.) und darin im besonderen der
Sonderpraxis der Theorie als theoretischer Praxis herausgestellt
werden (3.). SchlieBlich wird zu fragen sein, inwiefern die
transzendentale Phinomenologie mit der transzendentalkonstituti-
ven Aufdeckung der Einheit von Welt einen wesentlichen Beitrag
zu einer Phanomenologie der Praxis leistet (4.).

1. Einheit des Ich

Die folgenden Untersuchungen leitet die These, dall die Bedingung
fir Husserls Auffassung von Praxis sowie flir die aus dieser Auf-
fassung resultierenden und wie auch immer zu beurteilenden Para-
doxien in Husserls Bestimmung der Grundstruktur allen Bewuft-
seinslebens als Synthesis und den daraus sich ergebenden Proble-
men von Einheit und Vereinheitlichung liegt.

1.1. Synthesis aus Motivation

,Synthesis‘ ist Grund- und Haupttitel in Husserls konstitutiver Pha-
nomenologie und erhélt als Doppelbegriff der aktiven und passiven
Synthesis vor allem zentrale Bedeutung in Husserls genetischer
BewuBtseinsforschung der zwanziger und dreiBiger Jahre,”> und

52 Im Paragraphen 17 der Cartesianischen Meditationen spricht Husserl von der
»Synthesis als Urform des Bewuftseins™; die ,,Verbindungsweise, die BewuBtsein
mit BewuBtsein einigt®, sei ,,als die dem BewuBtsein ausschlieBlich eigene* die ,,der
Synthesis* (Hua I, 77). - Zu Husserls genetischer Phanomenologie vgl. K. Held,
Lebendige Gegenwart. Die Frage nach der Seinsweise des transzendentalen Ich bei
Edmund Husserl, entwickelt am Leitfaden der Zeitproblematik (Phaenomenologica
Bd. 23), Den Haag 1966; A. Aguirre, Genetische Phdnomenologie und Reduktion.
Zur Letztbegriindung der Wissenschaft aus der radikalen Skepsis im Denken E.
Husserls (Phaenomenologica Bd. 38), Den Haag 1970 (besonders 142-173); E.
Holenstein, Phdnomenologie der Assoziation. Zu Struktur und Funktion eines
Grundprinzips der passiven Genesis bei E. Husserl (Phaenomenologica Bd. 44),
Den Haag 1972; G. A. de Almeida, Sinn und Inhalt in der Genetischen

31

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Forschungsstand

Was den Forschungsstand zum Thema des Theorie-Praxis-Bezugs
im Werk Husserls anbelangt, so spiegelt er mit wenigen Ausnahmen
Husserls eigene Haltung wider: Der seltsam anmutende Gegensatz,
daB fiir Husserl Fragen nach der Lebensbedeutsamkeit der Philoso-
phie im Zentrum seines Interesses standen, er sich ihnen aber nicht
auf eine systematische Weise widmete, hat seine Entsprechung
darin, dafl die Husserl-Exegese zwar wiederholt auf Begriffe wie
,Selbstverantwortung‘, ,Rechenschaftsabgabe‘, ,Selbstbesinnung’
und ,Selbstbestimmung’ hinwies, es aber zumeist unterlief, sie auf
der Grundlage der zerstreuten Textdokumente und im Kontext der
entsprechenden Husserlschen Grundannahmen zu diskutieren.'®
Eine gute knappe Zusammenfassung der Problematik in ihrem Be-
zug zum Wahrheitsproblem gab 1967 Ernst Tugendhat in seiner
Arbeit Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger." Fiir
Tugendhat liegt die Praxisfunktion der Theorie im Sinn Husserls in
der Selbstverantwortung als der ,,Bereitschaft zur Rechenschaft
iber die Wahrheit der jeweiligen Auffassungen [...] Verantwort-
lichkeit iiberhaupt ist demnach nichts anderes als das subjektive
Korrelat des Anspruchs auf Wahrheitsausweisung.'® So zutreffend
diese Interpretation ist, so greift sie doch zu kurz; unklar bleibt der

'® Anders die Arbeiten von Klaus Held. Vgl. z. B. seinen Beitrag ,, Edmund Husserl.
Transzendentale Phanomenologie: Evidenz und Verantwortung™ in: Margot Flei-
scher (Hg.), Philosophen des 20. Jahrhunderts. Eine Einfiihrung, Darmstadt 1990,
79-93. Held legt dar, wie Husserl das transzendentalphdnomenologische Prinzip der
Verantwortung im natiirlichen Streben nach einem gelingenden Leben als einer
grundlegenden Weise der Erfullung lokalisiert (,insofern ist sie [die Phéano-
menologie] die duBerste Konsequenz des natiirlichen BewuBtseins®), gleichzeitig
aber ,die entschiedenste Kritik“ am natiirlichen Weltbezug tbt (88), indem
Phianomenologie in einer nicht der Perspektivitédt des natiirlichen Weltverhéltnisses
unterworfenen Interesseneinstellung die Evidenzquellen, die anschaulichen Grund-
lagen der natiirlichen Interessenperspektiven ins Licht stellt. - Vgl. jetzt auch das
Buch von R. Philip Buckley, Husserl, Heidegger and the Crisis of Philosophical
Responsibility (Phaenomenologica Bd. 125), Dordrecht/Boston/London 1992.
Buckley diskutiert darin Husserls Krisis-Diagnostik und den Gedanken der Verant-
wortlichkeit im Problemumfeld von Geschichtlichkeit und Vergessen.

17 Vgl. 186-193, bes. 188-191.

** Ebd. 190.

20

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Bewultseinsstroms im inneren ZeitbewuBltsein. Das Ordnungs-
prinzip aller Synthesen im Aktbezug von Ich und Gegenstind-
lichkeit sowie in den Schichten der alle aktiven Beziige auf-
bauenden passiven Intentionalitdt soil also der Begriff der Moti-
vation umfassen - nicht nur hinsichtlich des reduzierten, reinen tran-
szendentalen Ich, sondern vor allem auch hinsichtlich des vollen,
des personalen transzendentalen Ich als der ,Monade“. Damit
weitet Husserl, wie er in den Ideen II selbst bekennt (Hua IV, 223),
den sprachiiblichen Sinn von Motivation als auf die Aktintentionali-
tat, die Ichtitigkeit, bezogenen erheblich aus.

Korrelativ zum Bereich des Praktischen steht fiir Husserl das
aktive Ich, das, wie es in den Ideen II heifit, ,,im urspriinglichen und
eigentlichen Sinne Subjektive™ (ebd. 215), das Subjekt der Akte.
Dementsprechend du3ert sich Husserl noch in den Cartesianischen
Meditationen: In der aktiven Genesis fungiert ,,das Ich als durch
spezifische Ichakte, als erzeugende, konstituierendes” (Hua I, 111),
und hierzu gehoren ,,alle Leistungen der in einem weitesten Sinne
praktischen Vernunft“ (ebd.). Die gesetzliche Synthesis der Ichakte
regle demgemiaB die ,,Vernunftmotivation®, die ,,Motivationen im
Rahmen der Evidenz* (Hua IV, 220).” Die Vernunftmotivation des
J[freien‘, stellungnehmenden Ich kontrastiert Husserl in den Ideen II
mit der assoziativen und Erfahrungsmotivation (ebd. 222, 224), die
auch Vernunftmotive enthalten konnen. Den Sinn von ,Ver-
nunftmotivation® falt Husserl so weit, daB darunter auch relativ
verniinftige und unverniinftige Motivationen fallen (ebd. 221).%¢
Das Feld der aktiven Synthesis, der ,,Motivation von Stellungnah-
men durch Stellungnahmen® des Ich (ebd. 220; vgl. Hua IX, 213 £),
bezeichnet somit fiir Husserl auch den Bereich, auf den die
Grundfragen der Ethik abzielen, ,die das verniinftige Subjekt-

55 Vernunft verweist auf Maglichkeiten der Bewahrung, und diese letztlich auf das
Evident-Machen und Evident-Haben* (Hua I, 92).

56 Wer sich von Trieben, Neigungen ziehen 14Bt, die blind sind, weil sie nicht vom
Sinn der als Reiz fungierenden Sachen ausgehen, nicht in ihm ihre Quelle haben, ist
unverniinftig getrieben. Halte ich aber etwas fiir wahr, eine Forderung fiir sittlich,
[...], und folge ich frei der vermeinten Wahrheit, der vermeinten sittlichen Giite, so
bin ich verniinftig - aber relativ, sofern ich mich darin ja irren kann.* (Hua IV, 221
)

33

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verhalten zum Gegenstand hat* (Hua IV, 222). Dies ist auch ein
Indiz fiir die transzendental-mundane ,Doppelnatur® des Ich und
seiner Motivationsstruktur: Nur als mundan-praktisches konnen es
selbst und seine Aktionen Thema der Ethik sein, die Husserl ihrer-
seits als mundane, regionalontologische Disziplin begreift (siehe
unten Teil II). Demgegeniiber sind das dem ,verniinftigen Subjekt-
verhalten® zugrundeliegende Vermeinen in seiner konstitutiven Lei-
stung und die Konstitution des in thm Vermeinten nur transzen-
dental aufkléarbar. In diesem letzteren Sinn bezeichnet Vernunft, wie
Husserl in den Cartesianischen Meditationen ausfiihrt, eine ,,uni-
versale wesensmafige Strukturform der transzendentalen Subjekti-
vitdt iiberhaupt” (Hua I, 92); ihre Korrelate sind solche Synthesen,
die bewihrende bzw. evident bewihrende oder Bewdhrung aufhe-
bende bzw. evident aufhebende sind und deren korrelative Gegen-
stinde die Charaktere seiend bzw. nicht-seiend aufweisen (ebd.).

Die Darlegung der Motivationen von Ichaktionen aus ,freier Ver-
nunft’ bezeichnet zwar das Feld fiir alle praktischen Intentionen,
macht diese aber in ihrer BewuBtseinsgenese nicht verstindlich.
Denn die dem praktischen Verhalten vorgegebenen konstituierten
Sinneinheiten sind fiir Husserl Endprodukte einer Konstitutionsge-
nese. Somit riicken bei der Befragung, welche Rolle die einheits-
stiftenden Strukturen der Motivation flir das praktisch gerichtete Ich
und seine Aktionen spielen, samtliche weiteren Motivationsstruk-
turen, die der Ausdruck der ,passiven Synthesis‘ umfafit, mit ins
Thema. Es gilt daran zu erinnern, daB3 nicht erst Husserls genetische
BewuBtseinsforschung die Strukturen passiver Synthesis behandel-
te, wenngleich diese in ihrer Genesis dort bevorzugtes Thema
wurden. Bereits in den Ideen II gelangt Husserl zu der Feststellung,
daBl die Einheit des BewuBtseinsstroms, die Form des inneren
ZeitbewuBtseins, Einheit infolge von Motivation sei (Hua IV, 227
f.). Mit dem Hinweis auf diese Urform aller Konstitutionsweisen als
Einheitsbildung aufgrund von Motivation hat Husserl die im
Rahmen seiner Phdnomenologie denkbar grofte Ausweitung des
Motivationsbegriffs vorgenommen.

34

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1.2. Einheit aus passiver Konstitution

Erst mit der Beriicksichtigung der passiven Synthesen sind die Kon-
stitutionsprinzipien der einzelnen Glieder im Ausdruck ego-cogito-
cogitatum voll zu verdeutlichen. In der Vorlesung zur phdnome-
nologischen Psychologie vom Sommersemester 1925 spricht Hus-
serl mit Blick auf jene Konstitutionsprinzipien von noematischer
Polarisierung (die Einheit des Gegenstandes bzw., umfassender, die
Einheit der Erfahrungswelt betreffend), noetischer und Ich-Po-
larisierung (Hua IX, 207). Die Polarisierung in noetischer Ein-
stellung meint das Polsystem, das die Erlebnisse des Bewuft-
seinsstroms ,,in Beziehung auf die Phdnomene der urspriinglichen
zeitgegenstindlichen Konstitution” und der Selbstkonstitution des
gesamten immanenten Lebens aufspannen (ebd.). Diese rudimentére
,allwaltende, passiv verlaufende Synthesis“ des inneren Zeit-
bewuBtseins, wie es in den Cartesianischen Meditationen heift
(Hua I, 79), ist damit erste Bedingung fiir jede Ich- und Gegen-
standspolarisierung. Diese grundlegende Motivation als ,,universale
Einheitsform des Stromens®, solcherart eine ,formale Gesetz-
mdfigkeit einer universalen Genesis, der gemaf sich immer wieder
in einer gewissen noetisch-noematischen Formstruktur stromender
Gegebenheitsweisen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft in eins
konstituiert™ (ebd. 109), begriindet sowohl die Ordnungsfolge der
mannigfaltigen Zeitstrecken und -phasen, in denen als wandelnde
Erscheinungen von dem einen und selben sich der identische
Gegenstand konstituiert (vgl. ebd. 79 f.), wie auch die Einheitsbil-
dung der Genesis des Ego, das als identisches in der Mannigfal-
tigkeit seiner Erlebnisse (als ,,Einheitspol seiner Intentionalitdten®
[Hua IX, 207]) die Einheit seiner ,Geschichte* (Hua I, 109, vgl. 100)
ist.

DaB das reine Ich als identisches seiner Erlebnisse’” mehr ist als
bloBer Identititspol, sondern als ,,Ich der Affektionen und Aktio-
nen® (Hua IX, 208; vgl. Hua XIV, 172) auch Pol von Habitualitéten,

57 [...] das offenbar Kant im Auge hatte, als er vom Ich der transzendentalen
Apperzeption sprach® (Phdnomenologische Psychologie, Hua IX, 208). Vgl. E.
Marbach, Das Problem des Ich in der Phdnomenologie Husserls (Phaenomeno-
logica Bd. 59), Den Haag 1974, 319-329.

35

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Forschungsstand

Was den Forschungsstand zum Thema des Theorie-Praxis-Bezugs
im Werk Husserls anbelangt, so spiegelt er mit wenigen Ausnahmen
Husserls eigene Haltung wider: Der seltsam anmutende Gegensatz,
daB fiir Husserl Fragen nach der Lebensbedeutsamkeit der Philoso-
phie im Zentrum seines Interesses standen, er sich ihnen aber nicht
auf eine systematische Weise widmete, hat seine Entsprechung
darin, dafl die Husserl-Exegese zwar wiederholt auf Begriffe wie
,Selbstverantwortung‘, ,Rechenschaftsabgabe‘, ,Selbstbesinnung’
und ,Selbstbestimmung’ hinwies, es aber zumeist unterlief, sie auf
der Grundlage der zerstreuten Textdokumente und im Kontext der
entsprechenden Husserlschen Grundannahmen zu diskutieren.'®
Eine gute knappe Zusammenfassung der Problematik in ihrem Be-
zug zum Wahrheitsproblem gab 1967 Ernst Tugendhat in seiner
Arbeit Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger." Fiir
Tugendhat liegt die Praxisfunktion der Theorie im Sinn Husserls in
der Selbstverantwortung als der ,,Bereitschaft zur Rechenschaft
iber die Wahrheit der jeweiligen Auffassungen [...] Verantwort-
lichkeit iiberhaupt ist demnach nichts anderes als das subjektive
Korrelat des Anspruchs auf Wahrheitsausweisung.'® So zutreffend
diese Interpretation ist, so greift sie doch zu kurz; unklar bleibt der

'® Anders die Arbeiten von Klaus Held. Vgl. z. B. seinen Beitrag ,, Edmund Husserl.
Transzendentale Phanomenologie: Evidenz und Verantwortung™ in: Margot Flei-
scher (Hg.), Philosophen des 20. Jahrhunderts. Eine Einfiihrung, Darmstadt 1990,
79-93. Held legt dar, wie Husserl das transzendentalphdnomenologische Prinzip der
Verantwortung im natiirlichen Streben nach einem gelingenden Leben als einer
grundlegenden Weise der Erfullung lokalisiert (,insofern ist sie [die Phéano-
menologie] die duBerste Konsequenz des natiirlichen BewuBtseins®), gleichzeitig
aber ,die entschiedenste Kritik“ am natiirlichen Weltbezug tbt (88), indem
Phianomenologie in einer nicht der Perspektivitédt des natiirlichen Weltverhéltnisses
unterworfenen Interesseneinstellung die Evidenzquellen, die anschaulichen Grund-
lagen der natiirlichen Interessenperspektiven ins Licht stellt. - Vgl. jetzt auch das
Buch von R. Philip Buckley, Husserl, Heidegger and the Crisis of Philosophical
Responsibility (Phaenomenologica Bd. 125), Dordrecht/Boston/London 1992.
Buckley diskutiert darin Husserls Krisis-Diagnostik und den Gedanken der Verant-
wortlichkeit im Problemumfeld von Geschichtlichkeit und Vergessen.

17 Vgl. 186-193, bes. 188-191.

** Ebd. 190.

20

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die die unterste Schicht der Wirklichkeit, die ,bloBe Gegenstands-
welt‘, konstituieren, sowie von der durch den Leib vermittelten
hyletischen Schicht der bloBen Empfindungen, der ,ersten ,sub-
Jjektiven Habe“ (ebd. 214) des Ich.®’ Die fundierende Vorausset-
zung fiir alle leibvermittelten Empfindungen erblickt Husserl in der
zunéchst nur solipsistisch konstituierten leib-seelischen Einheit, die
sich zur Konstitution ,Jch-Mensch* erweitert (ebd. 215).*" In mun-
dan-empirischer Einstellung ist jene leib-seelische Einheit in der
Gesamtapperzeption des ,Ich-Mensch‘ immer schon vorgegeben. In
der Einheit von Leib und Seele erhdlt das Seelische - der in-
nerzeitliche Erlebnisstrom - seine Stelle in Raum und Zeit, wird
lokalisiert und temporalisiert (ebd. 168, 177 f.). In Hinblick auf
diesen Annex der Seele an den Leib, ihrer Lokalisierung in einem
Leibkorper, und der dadurch konstituierten ,.eigenen Erfahrungs-
einheit* spricht Husserl von einer ,rechtmafligen ,Naturalisierung’
des BewuBtseins* (ebd. 168). DaB transzendentales BewuBtseins-
leben ,,in der Welt selbst auftritt (Hua XV, 546), bezeichnet Hus-
serl, mit Blick auf die Konstitution des Ich-Menschen, als Ver-
weltlichung der transzendentalen Subjektivitit (vgl. ebd. 544, 645).
Die Konstitution ,Ich-Mensch® vollendet sich Husserl zufolge erst
in intersubjektiver Konstitution, mittels eines spezifischen Aktes
der Einfiihlung: Ich apperzipiere den anderen, ihn zunichst ein-
fithlend als Analogon meiner Leib-Seele-Einheit erfassend, dann in
seinem mir Gegeniiber, in seinem ,,Dort“, wie Husserl sagt, mit

€ Der hier gebrauchte Naturbegriff enthilt eine Doppeldeutigkeit: Er benennt zum
einen ,,das assoziative Geflecht, wodurch mein Seelenleben mit Leibesvorgéngen
geeinigt ist und <das> eine Art Vorkonstitution® leistet, wie es in einem Manuskript
aus dem Umkreis der Vorlesung iiber ,,Erste Philosophie® (1924) heifit (Hua VIII,
409). Dieses vorkonstitutive Geflecht bezeichnet Husserl als eine erste ,,Latenz des
Ich* (ebd.). Dieser stehe eine zweite Ichlatenz gegeniiber, gebildet aus vergangenen
Aktleistungen, die das Ich aus dem ,Hintergrund* bestimmen (ebd.); solcherart
~erledigte’ Geistigkeit trete, wie es in einem Text von 1920 heift, ,.ein in die
Natur (Hua XIII, 452). Im zweiten Fall umfaflt ,Natur‘ also beide Weisen der
Ichlatenz. - Dieser (doppelsinnige) transzendentale Naturbegriff ist nicht dem
Naturbegriff der phdnomenologischen Psychologie gleichzustellen, der die ,,raum-
zeitliche Welt als Natur - vor aller Praxis“ (A V 24, 33) meint.

1 Nur an materielle Leiber* ist ,reale Geistigkeit angekniipft“; ,,materieller Leib
und Seele” gehoren ,,notwendig zusammen in der Idee eines wirklichen Menschen*
(HualV, 94).

37

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

meinem ,,Hier-Leib-Phdanomen® (Hua IV, 168) aufgrund der Analo-
gisierung identifizierend, als transzendentes Objekt, als ,Natur-
wesen Mensch® (ebd. 169) und setze wiederum mich selbst als ein
solches in analogisierender Apperzeption.

Mit der Apperzeption des Ich-Menschen hangt die Form der Ge-
genstandskonstitution eng zusammen: Die Konstitution des Ge-
genstdndlichen in seiner Grundform in Korrelation zum natur-
konstituierenden BewuBtsein als Konstitution ,bloBer Sachen®
(Dingkonstitution) besagt fiir Husserl die intentional synthetisierte
und sich durchhaltende Einheit in der Mannigfaltigkeit von Er-
scheinungsweisen: ,das eine und selbe Ding’ in der Vielfalt seiner
perspektivischen Anblicke. Die intentionale Einheit ist als ein nicht
reelles Datum des BewuBtseinsstroms Produkt konstitutiver Lei-
stung. Diese BewuBtseinsleistung kommt dadurch zustande, weil
die Erscheinungsmannigfaltigkeit selbstgegebener Aspekte des Din-
ges aufgrund von horizonthaft vorgezeichneten und vorweisenden
Mehrmeinungen einer jeden Einzelerscheinung, als Moglichkeiten
fiir kiinftige Bewahrungen, in einem antizipierenden Vorgriff die
Setzung eines einheitlichen, als solchen nicht gegebenen ‘X’ als
eines seienden Dinges motiviert (vgl. Hua XVI, 285).%> Wie der
einzelne Gegenstand ist die gesamte objektive Natur transzenden-
talphdnomenologisch gesehen ,,nur als eine* im BewuBtsein ,,durch
immanente Zusammenhinge motivierte intentionale Einheit (Hua
I, 95; vgl. unten 4.3.). Motivieren in diesem Sinn vermag nur
Selbstgebung; sofern Selbstgebungen zur Setzung eines einheit-
lichen, als solchen gerade nicht selbstgegebenen Gegenstiandlichen
motivieren, spricht Husserl von einer ,verniinftigen Motivation‘
(Hua III, 283; Hua XVII, 168 f.), die nicht der Vernunftmotivation
im engeren Sinn, der Motivation des stellungnehmenden Ich aus
evidenten Griinden, gleichgesetzt werden darf. Ein ,,Vernunft-
charakter” komme dem ,,Setzungscharakter dann zu, ,,wenn er Set-

2 In Mitgeltung sei ,.ein Horizont von Moglichkeiten von dem nicht nur kon-
tinuierlich Kommenden [...], sondern von kiinftigen, aber auch mitgegen-wirtigen
und vergangenen Moglichkeiten - als in einem einstimmigen Kontinuum zu
konstruieren, als Konstruktion der totalen Moglichkeit -, wie der Gegenstand, der in
GewiBheit ist, sein konnte. Das sagt nicht, wie er anders, sondern wie er als derselbe
sein konnte in seinem als wirklich gesetzten und erhaltenen Sein® (A VI 23, 2).

38

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zung auf Grund eines erfiillten, origindr gebenden Sinnes® ist (Hua
II, 283). Der Husserlsche Vernunftbegriff bezeichnet also des
niheren primér alle origindre Gegebenheit und die von ihr motivier-
ten intentionalen Einheiten (,,unmittelbare Vernunftsetzungen®, ebd.
294; vgl. Hua IV, 223) Da fir Husserl Vernunft mit Evidenz
korreliert, fafit er diese als ,,Einheit einer Vernunftsetzung mit dem
sie wesensmaBig Motivierenden™ (Hua III 284). Vernunftsetzung ist
aufgrund ihres nichtselbstgegebenen, wenn auch aus origindr Ge-
gebenem motivierten Sinniiberschusses zugleich ,,Glaubensgewif3-
heit“: GewiBheit im Modus des Glaubens, dafl die in selbst-
gegebenen und somit ,wirklich seienden‘ Ansichten sich bildende
intentionale Einheit ebenso ist (vgl. EU 87).

Damit zeigt sich die Konstitution des Ich-Mensch als Begrenzung
(gegeniiber der transzendentalen Subjektivitit) und als Ermogli-
chung in einem. Die konstitutive Genealogie der Ich-Mensch-Ap-
perzeption erdffnet aufgrund rein passiver Konstitution einen
Bereich, in dem sich in einem Geflecht von assoziativen Moti-
vationen und Vernunftmotivationen fiir das Ich sein transzendentes
Gegeniiber, seine Gegenstinde, konstituiert.*> Sie ist damit auch der
aufschliefende Grund dafiir, dafl das Subjekt urspriinglich an sein
Gegeniiber verwiesen ist (,,es erfahrt primér nicht sich, sondern es
konstituiert Naturgegenstiande, Wertsachen, Werkzeuge etc.“ [Hua
IV, 252]); es ist darin ,motiviert und immer neu motiviert (ebd.
253) und hailt diesen Stil des urspriinglichen Verwiesenseins durch.
Husserl gebraucht in diesem Zusammenhang den Begriff der
,»Selbsterhaltung® (ebd.), was zugleich auch die paradoxe Grund-
situation benennt, daf} dieses AuBersichsein des Subjekts zugleich
die Weise seines Selbstseins und seiner Selbstkonstitution auf
dieser Stufe des Ich-Mensch ist. Selbsterhaltung ist ein Grund-
begriff in Husserls teleologischer Auffassung vom Aufbau und von
der Entwicklung des Ich und bezeichnet die Weise, wie das Ich als
Motivationssubjekt wirkt. Das Ich besitzt eine wesenhafte Tendenz
auf Selbsterhaltung, die sich, entsprechend den Schichten der
Motivation, auf verschiedenen Stufen realisiert und eine aller

 Auf die konstituierten intentionalen Einheitspole beziehen sich ,,alle spezifischen
Leistungen, Anteilnahmen, Affektionen, Stellungnahmen des Ich* (Hua XI, 395).

39

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

empirischen Selbstwahrnehmung wie iiberhaupt allem empirischen
Ichverhalten vorgingige Strukturform besagt. ,Tendenz® ist selbst
ein teleologischer Begriff, den Husserl auf die BewuBtseinsinten-
tionalitit, die nur aufgrund von Motivation ist, bezieht.** Allgemein
formuliert kann es heiflen, daB fiir Husserl nur dort Moglichkeit
besteht, Moglichkeiten fiir Verhalten und Aktivitit, wo Motivation
und Motive vorliegen (vgl. Hua IX, 71). Motivation ist Eroffnung
von Moglichkeiten, Moglichkeitshorizonten, ist ,raumgebend.
Schon die Form der Gegenstandskonstitution ist raumgebend,
nicht nur fiir die Konstitution moglicher einzelner Gegenstinde,
sondern fiir ein nachfolgendes spezifisch ichliches Verhalten. Mit
dem Verweis auf die Horizontvorzeichnungen formuliert Husserl
einen urspriinglichen Sinn von Freiheit:* Jede Horizontvorzeich-
nung impliziert eine Potentialitét, ein ,ich kann‘: Ich kann prinzi-
piell in die Vorzeichnung eintreten und das Antizipierte mir be-
kanntmachen (vgl. Hua I, 82).°° Doch nicht nur die Gegenstands-
konstitution besitzt ihre Horizonte und damit Potentialitidten; auch
die erlebte Vergangenheit ist ein Horizont moglicher Wiedererwek-
kung (vgl. ebd.). Im Gegensatz zu den Potentialitdten von Wahrneh-
mung und VergangenheitsbewuBtsein, die vorgezeichnet und vorge-
geben sind und als solche Horizontintentionalitdten zu Themen von
Intentionalanalysen werden konnen (ebd. 82 ff.), stellen die Phan-

64 Alle Intentionalitit ist in sich selbst auch tendenziés‘, von Tendenzen

durchwaltet, [...] und damit sind (Tendenz ist nicht selbst Wille, nicht selbst Praxis)
Felder fuir universell mogliche Praxis vorgezeichnet [...].* (Hua XXV, 196 f.)

8 Zu Husserls Begriff der Freiheit vgl. K. Wiegerling, Husserls Begriff der
Potentialitit. Eine Untersuchung iiber Sinn und Grenze der Transzendentalen
Phdnomenologie als universaler Methode (Mainzer philosophische Forschungen
Bd. 27), Bonn 1984, 159-167.

% Vgl. Hual, 113: Das Ich habe dank passiver Synthesis stets ,.eine Umgebung von
Gegenstinden. Schon daf alles mich als entwickeltes ego Affizierende apperzipiert
ist als Gegenstand, als Substrat kennenzulernender Pradikate, gehort hierher. Denn
das ist eine im voraus bekannte mogliche Zielform fir Moglichkeiten der
Explikation als bekannt machender, [...] und diese Zielform ist im voraus
verstandlich als aus einer Genesis entsprungen. Sie weist selbst auf eine Urstiftung
dieser Form zuriick.” - , Diese Mitmeinung ist es, welcher jeder beobachtenden und
experimentierenden Intention ihren praktischen Sinn gibt [...].“ (Hua VIII, 45) Vgl.
auch EU 89: Die , Freiheit des Durchlaufens* einer Wahrnehmungsfolge bezeichne
praktische Moglichkeiten®.

40

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

tasien eine andere Gattung von Potentialititen dar; sie sind nicht
vorgezeichnet und vorgegeben, sondern werden willkiirlich entwor-
fen. Husserl bezeichnet sie als Potentialitdten, die ,,in der Verkniip-
fung mit den Wirklichkeiten der positionalen Sphére die Vorstell-
barkeit des Andersseins“ verschaffen, und er fiigt hinzu: ,,Das aber
ist Voraussetzung fiir eine umgestaltende Praxis.“ (Hua IX, 205)

Es sind also jene dem BewuBtseinssubjekt als solchem zukom-
menden ,Vermogen® wie dasjenige der Erfahrung transzendenter
Gegenstande, des VergangenheitsbewuBtseins und der Phantasie,
die allerst einen Raum fiir ein mogliches Konnen aufschlieBen, von
eben diesem Konnen zu unterscheiden. Sind diese Vermdgen
wesentlich zum Ich-Mensch tiberhaupt gehorig, so zahlen dazu auch
Dispositionen, Habitualitdten, Charakteranlagen, ,,Vermdgen®“ im
spezifischen, Husserlschen Sinn (vgl. Hua IV, § 59), zuunterst, auf
der Grundlage des naturkonstituierenden BewuBtseins, die Kon-
stitution geistiger Gebilde als Gemeinschaftsleistung, die ,,Huma-
nisierung® der Natur in der Konstitution einer geschichtlichen Welt
(vgl. Hua XV, 645). Auch diese konstitutiven Schichten eréffnen
,Rdume*, in denen ein Kdnnen aktualisiert zu werden vermag. Die
von ihnen aufgeschlossenen Réume sind immer zugleich auch
inhaltlich bestimmt und darin relativ auf Kulturkreise, Gemein-
schaften und Einzelsubjekte.

Wihrend Husserl bereits in den Ideen II auf die Gegenstands-
konstitution und naturkonstituierendes BewuBtsein umfassende Ich-
Mensch-Apperzeption als Unterschicht des Ich hinwies, von der das
Ich abhidngig sei und die seiner Aktivitdit Moglichkeit wie Grenze
vorzeichne, blieb er dabei, sie als vorichlich zu charakterisieren.
Erst zu Beginn der zwanziger Jahre erweiterte er die Rede von der
ichlichen Habitualitdt auch auf die passiven und rezeptiven Leistun-
gen der Welt- und Gegenstandskonstitution (die zwar vorichlich,
aber fiir das Ich sind) und sprach von der ,,Weltapperzeption als

Habitus“.*” E. Marbach weist darauf hin, wie dies beim spiten

67 Das Ich, bestimmt durch Systeme der Weckung der unterichlichen psychischen
Sphére, entwickelt in sich [..] die raumdingliche Apperzeption aus, einen
allgemeinen Habitus, der sich in besonderen Apperzeptionen immer wieder
bekundet, in besonderen Wahrnehmungen usw., mit denen ein besonderes Dasein

41

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Husserl zur Anerkennung der fundamentalen Rolle fiihrte, die die
Konstitution einer standhaltenden Welt aus einstimmiger Erfahrung
fiir die Selbsterhaltung des Ich spielt.®®

1.3. Einheit der Person

Im Paragraphen 59 der Ideen II bestimmt Husserl das Ich als das
»oubjekt der Vermogen™, dessen Einheit ein ,System des ,Ich
kann“® darstellt (Hua IV, 253), und betont, dal sein Vermdogen
kein ,leeres Konnen®, sondern eine ,,positive Potentialitdt besage
(ebd. 255). Husserl bezieht das ,ich kann‘ auf das Ichzentrum und
bestimmt das korrelative Ichverhalten als ,.frei®, ,,autonom* (ebd.).
Mit der Gegenmoglichkeit des unfreien, gehemmten, passiv nach-
gebenden Ich bildet es ,gegeniiber dem allgemeinen und ein-
heitlichen empirischen Subjekt die ,Person‘ in einem spezifischen
Sinne* als ,,das Subjekt der unter dem Gesichtspunkt Vernunft zu
beurteilenden Akte“ - das ,selbstverantwortliche® freie oder das
unfreie, ,,geknechtete® (ebd. 257; vgl. 269). Person in diesem en-
geren Sinn gilt Husserl somit in den Ideen als eine besondere
Schicht des ,,allgemeinen und einheitlichen empirischen Subjekts*
(ebd.), des Ich-Mensch, der ,,vollen Personlichkeit” (ebd. 280). Die
volle Personlichkeit ist fiir Husserl Einheit aus der Eigenart ihres
Sichverhaltens (dazu gehort die Person im engeren Sinne als das
Subjekt in der Eigenart seiner Stellungnahmen) und der Eigenart in
der Konstitution ihrer Hintergriinde, beides vermittelt durch die

fiir das Ich zur Stiftung kommt, eine besondere habituelle Setzung* (A VI 30,
November 1921; zitiert bei Marbach, a.a.O. 314).

¢ Vgl. E. Marbach, a.a.0. 322, 325; vgl. Hua I, 95 f.

6 Dabei ist zu unterscheiden zwischen dem physischen ,Ich kann‘, dem leiblichen
und leiblich vermittelten, und dem geistigen (Hua IV, 253). - Als eine Sonderform
des leiblichen ,ich kann* stellt Husserl die praktische Moglichkeit heraus (ebd. 258
ff.), wobei dem BewuBtsein des ,ich kann‘ ein ,ich tue‘ vorausgehen muf (ebd.
261): Der subjektive Charakter des ,ich tue‘ setzt das Tun als ein (jederzeit)
praktisch mogliches, setzt die Thesis des Tunkénnens (ebd.). Modifiziert die Neu-
tralisierung eines doxisch-logischen BewuBtseins Sein zu blofler Vorstellung mit
einer implizierten theoretischen (doxischen) Maoglichkeit, so wandelt ,,,praktische’
Neutralitdtsmodifikation (ebd. 263) Handlung in mogliche Handlung mit impli-
zierter praktischer Moglichkeit um (ebd. 262 f).

42

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Eigenart des GegenstandsbewuBtseins: Die ,,Aufmerksamkeit mit
ihren attentionalen Modi verweist Inhalte des Gegenstandsbewuft-
seins aus den Hintergriinden in den Bereich des aktiven Ich-
verhaltens (ebd. 278 £.).

Die Sphire des ,ich kann‘ bezeichnet Husserl als eine Sphére der
»Ireiheit im besonderen Sinne“ und ,,wohl im eigentlichen Sinne*
(ebd.). Dies hat zur Folge, daB er die zur Apperzeption des Ich-
Mensch gehorigen ,Vermogen® nicht in ihrem Verhiltnis zur Spha-
re des ,ich kann‘, nicht in ihrer diese Freiheit erst ermdglichenden
Funktion zu bestimmen sucht. Das Ich vermag sich doch nur aus
dem Grund frei zu verhalten, gegeniiber passiven Anmutungen sein
fiat zu sprechen bzw. diese Anmutungen zu inhibieren (ebd.), weil
es sich vorgidngig in einer Dimension vorfindet, in der diese
Moglichkeiten ihrerseits ermoglicht sind. Somit ist die Freiheit des
,ich kann‘ immer nur auf dem Grunde und im Zusammenhang mit
jenen Moglichkeitsbereiche erschlieBenden (und d.h. zugleich an-
dere Bereiche ausschlieBenden) vorgdngigen Vermogen im wei-
testen Sinn zu sehen. All diese Vermogen konstituieren aufgrund
assoziativ-passiver Intentionalitit das personliche Subjekt, indem
sie dem Erlebnisstrom eine ,,gewisse Regel der Entwicklung® (ebd.
256) verleihen; Husserl spricht diesbeziiglich von einer ,,sozusagen
doxischen Gewohnheit®, die fiir das ichliche Verhalten protentional
Bekanntheitsvorzeichnungen entwirft (ebd.). Diese passiv kon-
stituierten und sich dem Ich evtl. rezeptiv aufdrangenden Strukturen
kann sich das Ich nachkommend aneignen, d. h., es besitzt als
Vernunft-Ich diesen Strukturen gegeniiber jene Mog-lichkeiten, sich
entweder von ihnen triebhaft-instinktiv bestimmen zu lassen oder zu
ihnen frei Stellung zu nehmen (ebd. 255, vgl. 269). Das ,triebhaft-
instinktive‘ Verhalten, das Husserl oftmals auch ein passiv gelei-
tetes nennt (vgl. 255), bezieht sich hier also nicht, wie sich jetzt
deutlicher zeigt, auf die passive Konstitution von Sinngehalten (et-
wa der Sinngehalte, auf die sich das Ich richten kann), sondern
meint vom Standpunkt des (aktiven) Vernunft-Ich aus die Mog-
lichkeit der Stellungnahme zu dem Vorgegebenen. Mit dem Begriff
der ,,Gewohnheit”“ bezeichnet Husserl dann nicht nur die passiv
konstituierten Bekanntheitsvorzeichnungen, sondern das Passivitdt
und Rezeptivitit umschliefende triebhafte Verhalten des Ich vor

43

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

dessen aktiver Stellungnahme, aber auch die zu einer Tendenz sich
verfestigende Stellungnahme (ebd.).”

In den Ideen II markiert die Doppelbestimmung des Ich als Ich
der Habitualitdten und als je individuelles Motivationssubjekt noch
die Abgrenzung von reinem und personalem Ich. Wihrend ersteres
als bloBes identisches Ich reflexiver Selbstwahrnehmung bestimmt
wird, werden letzterem jene Priddikate der Habitualitdt und der
konkreten Motivationsvielfalt zugesprochen, es selbst wird aber im
Gegensatz zum reinen (transzendentalen) Ich nur als empirisches
Ich aufgefaBt.”' Allerdings stellt Husserl bereits die Frage nach der
Konstitution des personalen Ich in seiner Einheit als individuelles
Motivationssubjekt, als Subjekt einer individuellen Erfahrungs-
apperzeption;* und er kommt zu dem Ergebnis, daB sich das per-
sonliche Ich nicht allein aufgrund von Ichreflexionen konstituiert,
sondern dafl ihm schon urspriinglich jener Bereich ihm zundchst
verborgener Dispositionen zugehort, die dann zugleich das Material
fir mogliche weitere Ichreflexionen in Form von empirischen
Selbstapperzeptionen (im ,Sichkennenlernen‘; vgl. ebd. 251 f.) be-

™ Sich durch ein Wertmotiv bestimmen lassen und einem Triebe widerstehen
begriindet eine Tendenz (einen ,Trieb‘), sich wieder durch solch ein Wertmotiv
(und evtl. Wertmotive tiberhaupt) bestimmen zu lassen und einem solchen Triebe zu
widerstehen. Da verflicht sich Gewohnheit und freie Motivation.“ (Hua IV, 255)
»Es erwachsen mit jeder Stellungnahme ,Tendenzen‘ zu gleichen Stellungnahmen
unter dhnlichen Umsténden* (ebd. 280).

" Wir unterscheiden also von der reinen Ichreflexion, der Reflexion auf das
wesensméfBig zu jedem cogito gehorige reine Ich, die reflexive thematische
Erfahrung auf Grund der erwachsenen Erfahrungsapperzeption, deren intentionaler
Gegenstand dieses empirische Ich, das Ich der empirischen Intentionalitét, ist, als
Selbsterfahrung des personlichen Ich mit Beziehung auf die Erfahrungszusam-
menhénge, in denen sich dies personliche Ich [...] nach seinen ,persénlichen Eigen-
heiten ' oder Charaktereigenschaften ausweist.” (Hua IV 249)

2 »[.--] wenn ich in die Verflechtung der Motivationen meines cogito, in die
offenen und verborgenen Intentionalititen der Motivation eintrete, so erfahre ich,
wie ich durch sie motiviert bin und motiviert zu sein pflege, welche erfahrungs-
mdflige Eigenart ich als Motivationssubjekt dieser motivierenden Umstdnde
uberhaupt besitze: oder was fur ein personliches Subjekt ich bin.” (Hua IV, 248 £)
,»In der Art, wie sich das Ich mit Beziehung auf die ihm bewuBtseinsmafige Umwelt
motivieren a6t zu den wechselnden Entscheidungen, und somit in der Art der
Besonderheit seiner Entschiedenheiten selbst und ihrer Zusammenhinge bewahrt
das Ich einen individuellen und herauserkennbaren Stil.*“ (Hua X, 215)

44

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

reitstellen.”” Auch spiter unterscheidet Husserl weiterhin zwi-schen
einem reinen und einem personalen Ich. Doch dadurch, daB das
personale Ich nicht mehr als nur empirisches gefaf3t wird, tritt es als
gleichfalls transzendentales in eine Allianz mit dem reinen Ich. Ist
das reine Ich ,,identisches Substrat bleibender Ich-Eigenheiten®, so
befalit das personale Ich als das genuin habituelle gerade diese
Eigenheiten in ihrem relativ konstant bleibenden Bestand: Es ist
Stehendes und bleibendes personales Ich* (Hua I 101) - stehendes
und bleibendes im unaufhorlichen ProzeB seiner Selbstkonstitution.

In den Ideen II parallelisiert Husserl diesen Prozef3 der Selbstkon-
stitution der Person mit der Dingerfahrung (Hua IV, 250): Nach der
Entwicklung der empirischen Selbstapperzeption ist das personale
Ich sich selbst eine Vorgegebenheit, ,so gut wie das Ding mir
vorgegeben ist, nachdem die Dingapperzeption entwickelt ist
(ebd.). Man kann diese Analogie noch weiter fithren: Wie sich in
der Dingapperzeption in der Mannigfaltigkeit der Dingerschei-
nungen der identische Gegenstand konstituiert, so konstituiert sich
im ProzeB der Selbstapperzeption die Identitit des personalen Ich.”
Diese Identitdt bezeichnet nicht nur die Einheit der Person als
individuelles Motivationssubjekt, sondern ist selbst Identitét nur aus
ihrem jeweiligen Stil der Motivation, d.h., der Motivationsstil wirkt
selbst motivierend fiir die Identitdt der Person (vgl. Hua IX, 215,
Hua I, 101). Eben dies driickt der Begriff der Selbsterhaltung aus:
daf sich das Ich im Wechsel seiner Entscheidungen nicht zerfasert,
sondern sich in seinen Motivationseinheiten in einer ,, Typik*’
durchhalt. Zugleich betont Husserl den Unterschied gegeniiber der
Dingkonstitution: Die Identitdt des Ich ist nicht ,Identitdt in der
Veridnderung, im Wandel von Phasen* wie im Fall der Dingapper-

3 Vgl. Husserls spitere kritische Notiz in Beilage II (nach 1924), Hua IV, 310 f, in
der Husser!l den Ichpol als ,,apriorisches Zentrum urspriinglicher Icheigenschaften®
bestimmt (311).

™ In dem Begriff ,personale Individualitdt® ,liegt eine sich im Wechsel der
Entscheidungen konstituierende und identisch verharrende Einheit. Sie ist ein wenig
analog mit der Einheit des realen Dinges gegentiber dem Wechsel der dinglichen
Zustandlichkeiten* (Hua IX, 215).

75 Es gehort zum personalen Leben eine Typik, die fiir jeden eine andere ist.* (Hua
IV, 271) ,Hinter* dieser Typik steht noch die Typik des BewuBtseinsaufbaus selbst
(vgl. Hua, 86).

45

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zeption; die Identitit des Selbst gehe ,als Einheit schaffende
Identitit fiir alle Gehalte diesen vorher” (Hua XIV, 50; vgl. 48).76
Obgleich sich die Identitdt des Ich nicht erst in Bewuftseins-
verldufen konstituiert und allein darin sich durchhilt, wird sie doch
im Wandel der Ich-Entscheidungen immer neu ,bestitigt*. In diesem
Sinn hat das Ich nicht nur seine Pol-Einheit vorweg, sondern
bewahrt kontinuierlich seinen ,,individuellen und herauserkennba-
ren Stil“ (Hua IX, 215), ,,einen personalen Charakter” (Hua I, 101).
Damit ist auch die Mdoglichkeit erdffnet, daB sich das personale
Ich zu seinen Dispositionen verhalten und bis zu einem gewissen
Grad seinen Motivationsstil selbst aus- und umbilden kann. Mit
dem Aufweis dieser grundlegenden, vorempirischen Mdglichkeit
der mannigfachen empirischen Verhaltensmoglichkeiten des Ich
deckt Husserl, ohne dies ausdriicklich zum Thema zu machen, einen
weiteren Aspekt eines urspriinglichen, transzendentalen Raums von
Freiheit auf, der als vorgegebenes Faktum zugleich eine Notwendig-
keit, die Notwendigkeit des Nicht-Festgelegtseins auf dem vorgén-
gigen Grund von Vorgegebenheiten, besagt und ein solches ,ich
kann‘ ermoglicht, das sich auf den Selbstbezug des stellung-
nehmenden Ich bezieht. Damit nimmt Husserl Heideggers ,gewor-
fenen Entwurf* und Sartres Auffassung vom Subjekt, das zur
Ubernahme seiner Freiheit verurteilt ist, in Grundziigen vorweg.

1.4. Einheit als Aufgabe

Als passive Konstitution erfolgt die Apperzeption des Ich-Mensch,
die zugleich die konstitutiven Bedingungen fur die Welt- und
Gegenstandskonstitution beinhaltet. Alle diese ,konstituierten For-
men der Konstitution® eréffnen freigebend-begrenzend Raume fiir
nachkommende mannigfaltige Weisen des ,ich kann‘. Da sie mit der
Einrichtung solcher fester Raumsysteme alle passiven Verldufe und
alles aktive Verhalten stabilisierend regeln, verkorpern sie zugleich

® Das ,bleibende Ich* ist ,,als Pol bleibender Ich-Bestimmtheiten kein Erlebnis und
keine Erlebniskontinuitat®, ,,obschon doch wesensméfig mit solchen habituellen
Bestimmtheiten zuriickbezogen auf den Erlebnisstrom* (Hua I, 101).

46

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rudimentdre Weisen der Selbsterhaltung des Ich, sind so (in ihrer
jeweiligen monadischen Konkretheit) Habitualititen des Ich der
transzendentalen Apperzeption. Sie besitzen ihre Ergédnzung in der
(aktiven) Selbstkonstitution der Person. Diese Konstitution ist
zugleich nur auf dem Boden jener passiven Konstitutionen moglich,
da z. B. das Gegenstands- und das VergangenheitsbewuBtsein erst
ausgebildet sein miissen, damit sich die Person zu sich selbst
verhalten kann.

Husserl bestimmte das Verhéltnis zwischen den in der Passivitit
konstituierten Formen der Konstitution und der Selbstkonstitution
der Person nicht genau. Griindet die personale Selbstkonstitution
samt und sonders in den vorgingigen Konstitutionsformen, oder
verkorpert sich in ihr diesen gegeniiber ein eigenes Prinzip? Gleich,
ob mit der Selbstkonstitution eine empirische Selbstapperzeption
gemeint ist wie in den Ideen II oder aber die transzendentalfaktische
Selbstkonstitution der Monade, die selbst schon alle vorgingige
Konstitution mitumgreift: die von der Ich-Mensch-Apperzeption,
ihrer Welt- und Gegenstandskonstitution, erdffneten Rdume genii-
gen nicht, um das principium der Selbstkonstitution voll begreiflich
zu machen. MuB fiir die Moglichkeit des Selbstbezugs des Ich nicht
eine ganz andere Tendenz, als sie in der Welt- und Gegenstands-
konstitution des Ich-Mensch besteht, eine dieser gerade entge-
gengerichtete und ebenso urspriingliche vorliegen? Die Moglichkeit
des Selbstbezugs ist nicht aus der Ich-Mensch-Apperzeption und
ihrer Geradehin-Einstellung ableitbar, sondern weist auf eine
vorgingige transzendentale Ermoglichung hin. Und doch stellt die
Ich-Mensch-Apperzeption gleichsam das auslésende Moment dar,
das auch den Raum fiir die Bewegung des Selbstbezugs erst
aufschlieBt: Der Riickbezug auf das Selbst setzt die Abstindigkeit
des Selbst von sich voraus. Die Ich-Mensch-Apperzeption lokali-
siert das Selbst im Dinglichen. Solcherart verfihrt sie als raum-
erschlieBende nicht nur ermdglichend und begrenzend in einem,
sondern entfremdet das Selbst von sich selbst. Sie schafft jedoch
damit zugleich die Voraussetzung fiir die mogliche (relative) Auf-
hebung dieser Entfremdung, ohne dafl dadurch die Selbstbeziiglich-
keit per se gestiftet wire; sie ist fiir Husserl im Horizont der Welt
allenfalls in der Weise ihrer Selbstverborgenheit ,angelegt.

47

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ein erster Schritt, den Ursprung der Moglichkeit des Selbst-
bezugs zu klaren, liegt u. E. darin, daBB zwischen zwei Weisen der
freien Stellungnahme unterschieden wird. Das stellungnehmende
Ich stiftet Uberzeugungen, die sich habitualisieren und als relativ
konstant bleibende Habitualititen den Fonds der vorgegebenen
Dispositionen bereichern. Als freies stiftet es nicht nur stidndig neue
Uberzeugungen, sondern modifiziert die alten. Trotz solcher
Modifizierungen hélt sich auch auf dieser Stufe die Einheit der
Person durch: Der Begriff der Selbsterhaltung ist folglich so weit zu
nehmen, dafl er noch die Modifizierbarkeit und die tatsdchlichen
Modifikationen befafit. Auf dem vorgegebenen Grund der Selbst-
erhaltungsweisen des Ich der transzendentalen Apperzeption, in den
von ihnen er6ffneten Raumen, betitigt sich das freie Verhalten der
empirischen Person; diese ist ,frei‘ in der Spontaneitdt ihres stel-
lungnehmenden Verhaltens im weitesten Sinn, aber ,unfrei‘, in-
sofern sie in ihrem Verhalten jene vorgegebenen Rdume nicht
verldfit. Doch besitzt sie hierzu iiberhaupt eine prinzipielle Mog-
lichkeit?

Husserl geht in der Tat von einer solchen Mdglichkeit aus, die
insofern als eine Radikalisierung der freien Stellungnahme der Per-
son angesehen werden kann, als sie nicht nur die Weise besagt, wie
sich die Person zu sich selbst verhilt, in den von zufdlligen Um-
stinden abhangenden mannigfaltigen Weisen in Selbstkritik eigene
Dispositionen zu verwerfen oder anzuerkennen, sondern in eine
willentlich sich vorgesetzte Haltung der Selbstkritik (,,Selbstrege-
lung®) sich wandeln kann. Damit ist ein neuer qualitativer Faktor
der Selbsterhaltung konstituiert, der sich von den vorgéngigen
Formen der Selbsterhaltung darin unterscheidet, dal er in seiner
willentlichen Setzung eine neue Stufe personaler Einheit konsti-
tuiert: als eine aufgegebene und als eine solcherart erfiillbare und zu
erfiillende Einheit. Die Bedingung der Moglichkeit fiir solche
Selbstregelung liegt offenbar in dem Umstand, daB sich die Person
auch zu ihrem eigentlichen ,Kern‘, ihrem Motivationsstil selbst,
verhalten und ihn bis zu einem gewissen Grad, in der Gradualitit,
wie sie sich ihn verfligbar macht, umbilden kann.

Der wesentliche Unterschied zwischen den beiden Arten des
Verhaltens zu sich selbst, einerseits in personalen Stellungnahmen

48

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

iiberhaupt und andererseits mittels der Selbstregelung, liegt in der
im zweiten Fall bestehenden ausdriicklichen Stiftung einer Willens-
habitualitdt, die sich der konsequenten Bewahrung personaler
Eigenheiten verschreibt. Mit dieser ausdriicklichen Bezugnahme auf
das eigene Selbst ist der Stil eines personalen Verhaltens, das sich
primér aus der konstituierten Welt her verstand und nur in ihr seine
letzten Ziele und Zwecke hatte, durchbrochen und ein neues teleo-
logisches Verhalten, das sich am Selbst orientiert, gestiftet. Uber-
gang wie motivierendes Moment zu dieser Stiftung einer Willens-
habitualitdt mag jenes Streben sein, das Husserl als ein Wesens-
merkmal des Ich herausstellt, das ,,Streben, zu einer Einheit und zu
Einhelligkeit in der Mannigfaltigkeit seiner Uberzeugungen zu
kommen, derart, daf} das Ich zu einem solchen werden will, das sich
selbst treu bleibt bzw. sich treu bleiben kann, sofern es nie mehr
geneigt ist, seine Uberzeugungen preiszugeben (Hua iX, 214).
Dieses Streben zu einer Integration der mannigfachen Aufe-
rungen des eigenen Selbst ist nicht aus der Ich-Mensch-Apperzep-
tion ableitbar, sondern stellt eine ,Gegenrichtung’ zu der weltkonsti-
tuierenden Bewegung dar. Es muB also nach Wegen gesucht
werden, diese Gegenbewegung, die in der Moglichkeit der Selbst-
beziiglichkeit liegt, in ihrem Ursprung auszuweisen. Dies unter-
nimmt Husserl, wenn er, wie zu zeigen sein wird, die Moglichkeit
des Selbstbezugs vor der Ich-Mensch-Apperzeption in der transzen-
dentalen Subjektivitit zu lokalisieren sucht. Erst die Konstitution
einer derartigen Willenshabitualitét wiirde das Ich nicht nur als ein
frei stellungnehmendes ausweisen, sondern als solches, das in einer
Umdrehung seines Strebensverlaufs zu seinen eigenen passiven
Griinden Stellung nimmt. Sosehr das Vermogen, frei Stellung neh-
men zu konnen, Voraussetzung fiir eine solche Umstellung ist, so
deutlich ist doch die Differenz zwischen beidem, die Husserl selbst
zumeist, so in den betreffenden Passagen der Ideen II, nicht klar
hervorhebt: Die Wendung auf das Selbst im zweiten Fall griindet in
einer Anderung des teleologischen Bezugspunktes fiir die Inten-
tionalitit des aktiven Ich, was seinerseits, wie erwihnt, darin seine
Bedingung besitzt, da} sich das Ich prinzipiell zu seinem Moti-
vationsstil verhalten kann. Diese Umdrehung des Strebensverlaufs
versieht Husserl mit dem allgemeinen Titel der ,,Selbstbesinnung®.

49

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Selbstbesinnung vermag einer solchen ,Selbstregelung® allererst den
Grund zu legen, wie sie auch solche Regelung begleitet. Selbst-
besinnung gehort, wie Husserl in Beilage XXIV zur Krisis for-
muliert, zur ,,Person, die sich selbst anspricht als Ich* (Hua VI,
485). Selbstbesinnung in diesem radikalen Sinn korreliert mit einer
bestimmten Struktur des Lebens, die Ganzheitscharakter aufweist.
Dies ist ein konkreter Hinweis darauf, da} es bei diesem Selbst-
verhalten in der Tat um den personalen Motivationsstil selbst
geht.”” Die Beziiglichkeit, die in dieser Umstellung des Selbst-
verhaltens gestiftet wird, steht in einem besonderen Verhdltnis zur
Lebenszeit der Person: Sie ist sowohl vorwirts- wie riickwarts ge-
wandt. Sie ist vorwirts gerichtet, indem sie flir das gesamte kiinftige
Leben eine Erfiillungsgestalt antizipiert, die fiir den kiinftigen
Verlauf des Lebens teleologisch leitend wird: ,,Das Ergebnis der
Selbstbesinnung ist eine Einheit antizipierende Vorstellung von
einem letztlich einstimmigen Erfiillungsstil des kiinftigen han-
delnden Lebens tiberhaupt [...].“ (Ebd.) Diese einheitliche Anti-
zipation wird Gegenstand fiir den Willen, der sich darin zu einer
teleologischen Strebensform habitualisiert.”® Als universale, die Le-
bensganzheit umgreifende ,,Aufgabenidee” hilt diese Antizipation
in der ,,Urstiftung™ ihres Telos eine Raumlichkeit offen, vermoge
deren die teleologische Strebensform eine das kiinftige Leben
regelnde relative Festigkeit erhalt.”

" Die Frage der Selbstbesinnung, die das Ich an sich selbst stellt, ist die, worauf es
in diesem ganzen Leben als einem Ganzen des Strebens und im einzelnen sich titig
Verwirklichens hinauswill.“ (Hua VI, 485)

" Schon der im Erlebnisstrom einsetzende Aktus des ,Ich will* hat einen Zu-
kunftshorizont als den seiner Fortgeltung. Mit dem Moment des ,ich will‘, ,ich
entschlieBe mich‘, bin ich, das liegt unablosbar darin, der hinfort Entschlossene.*
(Hua XXIX, 367)

™ Diese Auffassung wendet Husserl im Spatwerk auf den Zwecksinn der
Philosophie selbst an, indem er nach der ,,gegenwirtigen Aufgabe der Philosophie*
fragt (Hua XXVII, 184 ff;; Hua XXIX, 364). ,Aufgabe‘ wird bei Husserl somit zu
einem Titel, der den theoretischen Zwecksinn der Philosophie als transzendentaler
Phénomenologie (Aufgabe der Rekonstruktion transzendentaler Subjektivitit) und
ihre praktische Gestalt (Aufgabe als Willenssetzung) sowie ihre Funktion fiir die
Praxis zusammenklammert.

50

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Die Umwendung auf das Selbst besitzt jedoch nicht nur diesen
antizipativ-teleologischen Charakter. Als Umwendung weg von
einer ausschlieBlichen Ausrichtung auf das in der Weltkonstitution
verrdumlichte Weltlich-Gegensténdliche hin zum Selbst ist sie
zugleich, da sie die Weltkonstitution voraussetzt und im besonderen
zur Stiftung des (neuen) Lebenswillens alte subjektive Erwerbe
priift, ein Riickgang. Riickgang ist aber nur ein anderes Wort fiir
Wiederholung, d. h. die hiermit konstituierte hohere Stufe der
Selbsterhaltung verdankt sich nicht nur dem Vermégen der Er-
innerung, in dem Husserl wie erwihnt schon eine Vorbedingung fiir
die rudimentire Form der personalen Selbsterhaltung erblickt,*® sie
vollzieht sich wesentlich in diesem Medium der Vergegen-
wirtigung. Wiederholendes Tun legt Konstituiertes schichtweise
frei und vermittelt die so gewonnenen Ergebnisse an die Praxis. Das
Aufdecken in Schichten besagt aber vor allem, daB3 es sich in
verschiedenen Stufen vollzieht. Aus der Tendenz dieser Stufenfol-
ge, d. h. aus der verborgenen Teleologie, die Husserl in ihr auf-
deckt, ist noch das entscheidende Argument dafiir zu entnehmen,
daB diese Riickfrage auf das Selbst in der transzendentalen
Subjektivitdt terminiert und damit in der Tat ein selbstindiges
Prinzip gegeniiber der Ich-Mensch-Apperzeption und der Weltkon-
stitution darstellt.

Die Moglichkeit des Riickfragens griindet in der Moglichkeit der
Reflexion, welche selbst Ausdruck einer Selbstbeziiglichkeit ist. Im
Riickfragen als konsequenter Habitualitét bildet sich das Vermégen
der Reflexion zu einem willentlich gesetzten und ausgestalteten
Habitus aus. Die erste Stufe nimmt Husserl zufolge die konsequente
reflexive Befragung ein, die die Einzelperson aufgrund ihrer
Fahigkeit zu riickerinnernder und vorerwartender Zusammenschau
beziiglich des Ganzen ihres Lebens vornehmen kann. In ihrer zwei-

8 Beim Menschen vollzieht sich eben eine stindige Umwandlung der passiven
Intentionalitét in eine Aktivitdt aus Vermogen der Wiederholung™ (Hua XV, 184);
vgl. hierzu die Bemerkungen von Marbach, a.a.0. 336 f. - Zu Husserls Analysen der
Erinnerung siehe die Studie von Seong-Ha Hong, Phédnomenologie der Erinnerung,
Wiirzburg 1993; vgl. auch W. Bergmann und G. Hoffmann, ,Habitualitit als
Potentialitdt: Zur Konkretisierung des Ich bei Husserl®, in: Husser! Studies 1
(1984), bes. 290-298 (,,3. Erinnerung, Konsequenz, Habitualitat®).

51

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

fachen, vorwirts und riickwirts gewandten Struktur ist diese in der
Stiftung einer universalen Aufgabenidee bestehende Bildung per-
sonaler Einheit sowohl von der Konstitution des einheitlichen
Dinges wie auch von der vorgegebenen Einheit des personalen Ich
zu unterscheiden. Wie letztere bildet sich die aufgegebene personale
Einheit nicht, wie im Gegensatz dazu die Einheit der Ding-
konstitution, erst im Durchlaufen einer Erscheinungsmannigfaltig-
keit; auch sie ist in ihrem antizipierten Telossinn als das praktische
Leben der Person regelnde diesem ,vorweg‘*' Von der vorge-
gebenen personalen Einheit unterscheidet sie jedoch ihr willentlich
im wachen IchbewuBtsein gestifteter Sinn, dessen Radikalisierung
allerdings - da sich diese Sinnstiftung selbst dem Maoglichkeits-
bereich des personalen Motivationsstils verdankt - jenen zunéchst
passiv-vorgingig ausgebildeten Motivationsstil, auf diesen mehr
oder weniger eigens abzielend, modifizieren kann.

Die aus den Dispositionen von Weltkonstitution und Selbst-
beziiglichkeit resultierenden Moglichkeiten zu Riickschau und
Vorentwurf implizieren fiir Husserl die Verpflichtung fuir das Indivi-
duum, diese Mdoglichkeiten zu realisieren: Die Moglichkeit zu einer
willentlichen Zusammenschau des eigenen Lebens, der Auffindung
des eigenen Lebenstelos und der konsequenten Festhaltung an
dieser Teleologie interessiert Husserl letztlich hinsichtlich der
ethischen Forderung, die sich darin ausdriickt, wenn die im
Unendlichen liegende Idee der Selbsterhaltung die Gestalt eines
praktischen Ideals annimmt.®* Diese reflexiv eingeholte und wil-
lentlich habitualisierte Teleologie des individuellen Lebens verweist
fiir Husserl auf weitere teleologische Stufen: zunidchst auf die
Teleologie des Gemeinschaftslebens, diese wiederum auf die Te-
leologie des Allgemeinen iiberhaupt, also auf das Prinzip der
Theorie korrelativ zur reinen Vernunft, Theorie wiederum auf ihre
Vollendungsgestalt als Phanomenologie und phianomenologische
Philosophie (vgl. die Ausfithrungen in 11.2.). In dieser Stufenfolge

81 Vorweg* sind dingliche Einheiten nur, sofern sie vom Erfahrungsverlauf geldste
endkonstituierte Produkte (empirische Allgemeinheiten, Typiken) sind.

82 Jeder erwachte Mensch (der ethisch erwachte) setzt willentlich in sich selbst
sein ideales Ich als ,unendliche Aufgabe‘.” (XIV, 174) Vgl. auch den dritten Kaizo-
Artikel, Hua XXVII, 20 ff. und unten I1.2.1.

52

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

begegnen sich, miteinander eng verwoben, Ethik, Praxis, Theorie
und Theorie als Transzendentalwissenschaft, ohne daB} zunichst
deutlich wird, wie das eine mit dem anderen zusammenhéngt, wie
im besonderen die auf diesem Weg zu erfolgende Rekonstruktion
der transzendentalen Subjektivitdt durch Theorie als transzendentale
Wissenschaft mit der Rekonstruktion einer ,wahren‘ Praxis in Ein-
klang gebracht werden kann.

Die Frage nach der Konstitution der Person im Koordinaten-
system von Transzendentalitdt und Mundanitét zielte darauf, den
Ort und die Grundstruktur des praktischen Ich zu bestimmen. Es
zeigte sich, daB zu den grundlegenden Formen, in denen sich die
Einheit des Ich konstituiert, flir Husserl zuhdchst diejenigen ge-
horen, in denen das praktische Ich willentlich Weisen konsequenten
Verhaltens zu sich selbst ausbildet und daB3 fiir Husserl am Ende
dieses Entwicklungsganges die Phdnomenologie in ihrer mundanen
und transzendentalen Doppelnatur steht. Die Phanomenologie ist
damit als ein wesentlicher Faktor im Entwicklungsgeschehen der
Selbsterkenntnis und der Selbstverwirklichung des praktischen Ich
enthiillt: Indem sie das Ich (und korrelativ die Welt) zum Thema
macht, verkorpert sie eine Weise des Verhaltens des Ich zu sich
selbst; sie findet in dem, was sie zum Gegenstand macht, sich selbst
als Faktor im Geschehen, das ihr Gegenstand durchlauft. Thr Blick
auf das Thema ist identisch mit der Rolle, die sie im Stiick ihres
Themas spielt. Dies hat zur Folge, dal ihr eigener thematischer
Gesichtspunkt nicht nur aus duflerlichen methodischen Griinden
stets mit in ihr Thema genommen werden muf, sondern weil sie
aufgrund der Korrelativitdt, in der sie zu ihrem Gegenstandsbereich
steht, selbst in ihn gehort.

Obgleich die Ichaktivitit den eigentlichen Bereich fiir das
praktische Ichverhalten markiert, so erschlieBen doch die Motiva-
tionseinheiten aus passiven und rezeptiven Synthesen die Rdume, in
denen sich alles ,ich kann¢ vollzieht. So wird man bei Husserl von
einem engeren und weiteren Begriff praktischen Ichverhaltens und
korrelativ von einem engeren und weiteren Praxisbegriff sprechen
miissen. Der engere Begriff wiirde nur einen Teil der Ichaktivitdt
selbst befassen: das handelnde Ich und seine ,praktischen Mog-
lichkeiten® im Husserlschen Sinn (im Gegensatz zu den doxisch-

33

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

logischen Moglichkeiten, vgl. Hua IV, 258, 262 f.). Der weitere
Begriff wiirde hingegen alle Ichaktivitit sowie die fiir das aktive
Ichleben vorgezeichneten Horizonte aus passiven und rezeptiven
BewuBtseinsleistungen mitumspannen. Dieser weitere Begriff
korreliert mit der universalen Apperzeption des Ich-Mensch: Diese
Apperzeption, die relativ auf den Weltboden ist, bezeichnet das
Subjekt der Praxis, denn in dieser Apperzeption und dem von ihr
erschlossenen Horizont spielt sich alles praktische Ichverhalten im
weitesten Sinn ab. Nun besitzt diese Apperzeption ihrerseits ihre
Ermoglichung in der Selbstkonstitution des transzendentalen Er-
lebnisstroms, diese Ermoglichung ist aber in dem von der Apper-
zeption des Ich-Mensch aufgeschlossenen Horizont gerade nicht
mehr horizonthaft vorgegeben, sondern verschlossen. Somit beginnt
und endet alle Praxis mit der Vorgabe der Ich-Mensch-Apper-
zeption.

Dies veranlafit eine weitere Unterscheidung: ndmlich das, was fiir
das praktische Verhalten des Ich ein er6ffneter Horizont ist, von
solchem abzusetzen, was als Gebilde von konstitutiven Bewuft-
seinsleistungen nur der transzendentalen Analyse zugénglich ist.
Somit sind praktisches Verhalten und Praxis im engeren Sinn,
sodann im weiteren Sinn und drittens die konstitutiven Grundlagen
praktischen Verhaltens voneinander zu unterscheiden. Praxis im
weitesten Sinn ist Thema der Weltwissenschaften, ihre konstituti-
ven Grundlagen Thema der Transzendentalphilosophie. Diese
Differenzierungen sind insofern von Bedeutung, da mit ihnen die in
Husserls Praxisbegriff liegenden Paradoxien beziiglich des
Verhiltnisses von Praxis und Theorie aufgezeigt und einer
Auflésung zugefiihrt werden konnen. Im Dreischritt dieser Unter-
scheidungen liegt der Ort der Theorie in der Mitte oder besser
zwischen dem zweiten und dritten Glied: Sie ist ein Gegenbegriff
zur Praxis (im engeren Sinn), selbst aber in die Praxis (im weiteren
Sinn) gehorig und gleichzeitig, als transzendentale Theorie, von
aller Praxis abgehoben.

Folglich kann der Bereich der Praxis, wie Husserl ihn ins Auge
fafit, als identisch mit dem von der Ich-Mensch-Apperzeption eroff-
neten Raum gelten, der auch die Stufenfolge der Riickfragen bis vor
die Schwelle der transzendentalen Phanomenologie in sich befafit.

54

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Hier kiindigt sich jene schon genannte Schwierigkeit an: Es hief3,
daf die Phinomenologie der Praxis selbst in ihr Thema gehore, weil
sie fiir Husserl die grundlegende Weise darstellt, wie das Ich als frei
titiges sich seiner selbst versichert. Widerspricht dem aber nicht die
jetzt getroffene Feststellung, dal Phanomenologie als transzenden-
tale alle Praxis iibersteigt? Diese Frage wird erst zu beantworten
sein, wenn der Ort der Theorie im Ganzen der Praxis und im beson-
deren das Verhiltnis von Theorie als transzendentaler Wissen-
schaft und Praxis bestimmt ist. Dies setzt aber voraus, daf} zuerst die
Frage diskutiert wird, welche Bedeutung dem transzendentalen
Standpunkt fiir eine Phdnomenologie der Praxis zukommt.

In der Struktur der Rdume, die Motivationseinheiten fiir das prak-
tische Verhalten erdffnen, liegt eine weitere Paradoxie, von der
auch bereits die Rede war und die sich nun deutlicher formulieren
laBt: diejenige Paradoxie, daB sich das Weltleben zundchst in
Absténdigkeit zu sich befindet, d. h. zu seinem es tragenden Grund,
daB es ,ist‘, ohne es ,selbst‘ zu sein. Jetzt zeigte sich, daB die mei-
sten der in Synthesen des Bewultseins erdffneten Rdume Ermog-
lichungen, aber zugleich Begrenzungen, ja Verengungen umfas-
senderer Ermdglichungen sind. Schon die alle Praxis fundierende
Motivationseinheit der Ich-Mensch-Apperzeption stellt fiir Husserl
eine Verengung der transzendentalen Subjektivitdt dar. Mensch und
Praxis sind (hinsichtlich ihrer Sinnbestimmtheit und Seinsgeltung)
zwar, insofern sie in der Ich-Mensch-Apperzeption und der Raum-
Zeit-Konstitution ihre Ermoglichung besitzen, aber gerade damit
sind sie von dem dies selbst noch erméglichenden Grund abgeriickt.
Es wird darauf ankommen, diese Paradoxie aufzuldsen: Die Person
ist praktische nur auf dem Boden der Ich-Mensch-Apperzeption,
doch gerade dies verschlieit ihr den Grund ihres Selbst. Es wird
also zu fragen sein, wie die Voraussetzung des Ich-Mensch zu um-
gehen ist, damit sich die Person in ihrer transzendentalen Ver-
wurzelung finden kann, ohne das Feld ihrer Praxis zu verlieren.

Bevor die ethisch-praktischen und die transzendentalen
Konsequenzen diskutiert werden, die sich aus der Moglichkeit der
freien Stellungnahme zu sich selbst, d. h. zu den Systemen der
Selbsterhaltung, in Hinblick auf die vom Ich selbst zu erwirkenden
Stufen seiner Einheit ergeben, soll gezeigt werden, wie Husserl in

55

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

der mundanphdnomenologischen Einstellung der intentionalen
Psychologie das praktische Ichverhalten, das als solches stets
mundan ist, und sein korrelatives Feld der Praxis bestimmt und wie
in der transzendentalphdnomenologischen Blickrichtung die abso-
lute Grenze der Praxis zutage tritt.

2. Theorie der Praxis
2.1. Handlung und Tat

Der Kernsinn von Praxis liegt fir Husserl darin, dafl diese durch
Handlung und Tat im weitesten Sinn bestimmt ist. Die Begriffe
,Handlung® und ,Tat® sind bei Husserl nicht fest umrissen. ,,Hand-
lung ist der ProzeB der Ichtdtigkeit in statu fiendi, Tat ist die
vollendete Handlung™ (Hua XIII, 428). Handlungen sind fiir Husserl
Verldufe bestimmter Komplexionen von Ichakten, ,,psychophysi-
sche Handlungen, wie Erzeugungen der Handwerker, aber auch
geistige Handlungen, wie eine Beweisfithrung und in ihr das Ziehen
eines Schlusses” (ebd.). Die Tat ist demgegeniiber, als Geltungs-
gebilde, Vermeintheit der handelnden Subjektivitit, intentional
vorgezeichnetes bzw. intentional erfiilltes Endprodukt aller an
ihrem Zustandekommen beteiligten Handlungsgebilde und darin
unterschieden vom Werk als einem bleibenden Endergebnis, objek-
tiviert als ein prinzipiell jedermann zugingliches Kulturgut. Im
selben Text nennt Husserl das Gesamt von Handlung, Tat und Werk
auch ,,Taten im weitesten Sinne* (ebd. 429).

Die erstzitierte Stelle belegt, dal Husserl die Begriffe ,Handlung’
und ,Tat* auf das gesamte aktive Verhalten des Ich bezieht. Hand-
lung ist nicht nur das planvolle Erzielen von der Vorhabe bis zur
Verwirklichung, sondern umfafit auch alle Ich-Tatigkeit ein-
schlieBlich der logischen Denktitigkeit des Wissenschaftlers. In
Erfahrung und Urteil stellt Husserl dem praktischen Handeln das
»erkennende Handeln“ gegeniiber (EU § 48). Dies verdeutlicht, daB3
der hier gebrauchte Handlungsbegriff dem oben herausgestellten
weiteren Sinn von Praxis, das praktische Handeln jedoch dem
engeren Sinn entspricht. Husserl betont, daB im erkennenden Han-

56

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

deln auch neue Gegenstinde gebildet werden, doch im Gegensatz
zum praktischen Handeln ist Erzeugung von Gegenstinden nicht
das Endziel des Erkennens, vielmehr ,.eine Erzeugung der Erkennt-
nis von einem selbstgegebenen Gegenstand* (ebd. 235). Das
Kriterium dafiir, daB Husserl den Handlungsbegriff auch auf das
Erkennen anwendet, liegt offenbar darin, dal er das Resultat des
Erkennens genauso wie dasjenige praktischen Handelns als ein ,,Er-
zeugnis®, als ,,Erzeugnis des Ich (ebd. 237) charakterisiert. Somit
gehort zur Praxis als Handlung und Tat im weitesten Sinn auch die
,theoretische Praxis®, die Theorie, insofern sie Ichtitigkeit ist, aber
auch insofern sie zu Institutionalisierungen im Gesamt der
Lebenspraxis fiihrt bzw. ihre Ergebnisse in der Praxis Anwendung
finden, das praktische Leben bestimmen, es umformen konnen etc.

Indem Husserl ,Handeln als ,,willentlich verwirklichend Ge-
richtetsein auf Seiendes, das noch nicht ist“ (Hua XV, 441) be-
stimmt, denkt er Tat- und Handlungsstruktur teleologisch: Jede Tat,
jede Handlung griindet in einer Motivation, die sie in ihrer
Beabsichtigung veranlafit. Jede solche Motivation verfiigt iiber den
allgemeinen Charakter einer ,,praktischen Antizipation®, die darauf
gerichtet ist, Seiendes ,,nach Vorstellungen von Moglichkeiten des
Andersseins“ umzugestalten (A V 20, 16). Die Absicht einer Hand-
lung ist ein motivierter und selbst wieder motivierender Zielsinn,
der die Abfolge der Handlungsschritte dirigiert. Er ist Ziel- und
Zwecksinn zugleich, indem er das Ende der Handlungsschritte und
ihr Wofiir im zu erwirkenden Werk vorzeichnet. Husserls Interesse
gilt insbesondere dem ,Erzeugungsprodukt® des Handelns, der ,,Ha-
be“ als dem ,Erzielten des Zielens“ (Hua VI, 470). Intentional-
psychologisch lautet seine Frage, wie im Ichleben das objektive
Werk bewul3t ist, und zwar bewuf3t als Endgestalt, als Ergebnis von
Zweckgestalten, die allesamt Korrelate des subjektiven Erzielens
und seiner schrittweisen Verwirklichung sind. Jede einzelne Zweck-
gestalt hat ihren Zwecksinn in der bergreifenden Einheit des
Zwecksinnes des zu erzielenden Werks in seiner Endgestalt (vgl. A
V 7, 153). Praxis als Tat und Handlung in einem weitesten Sinn
umgreift also alles aktive Geltungsleben und seine Korrelate sowie
deren objektivierte Formen als im Weltleben fiir jedermann
zugéngliche.

57

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie schon zur Erreichung eines einzigen Handlungsziels
mehrere in sich relativ abgeschlossene Teilhandlungen (Mittelvor-
haben und Mittelzwecke fir den zu erzielenden Endzweck)
vonnoten sein konnen, so verlaufen Handlungen nicht gesondert,
sondern kreuzen, verflechten sich mit anderen Handlungen, mit
anderen Zielvorstellungen, nehmen auf bereits abgelaufene Hand-
lungen Bezug usw. Jede Einzelhandlung steht in einem zumeist nur
passiv mitprasenten Netz von Handlungen, Strebungen. Eine
Einzelhandlung ist nur durchfiihrbar, weil sie aus Ergebnissen oder
verfehlten Ergebnissen vergangener Handlungen ihre Motivation
erhidlt. Andererseits bewirkt jede neu auftretende Handlung einen
Zuwachs an Erfahrung und Wissen als Habe, als Untergrund fiir
neue Handlungen usf. Mittels der gesamten Handlungsstruktur wird
der Mensch, baut sich seine Personlichkeit auf und zugleich das
Korrelat seines Erlebens, ein in der Vielzahl der Erfahrungsmo-
mente sich bildender Zusammenhang der Identifizierbarkeit: seine
jeweilige Weltvorstellung und im intersubjektiven Kontext die eine
und selbe Welt (vgl. Hua XVII, 438 ., Hua XV, 463).

2.2. Die Struktur der Erfahrungswelt

Der Vollsinn der Lebenspraxis ergibt sich erst mit der Beriicksich-
tigung nicht nur des Wer und des Wozu, sondern des Woher und
Wohinein des Handelns. Woher, Wozu und Wohinein des Handelns
wird von demjenigen Bereich umfafit, den Husserl die ,,Erfah-
rungswelt (Hua X, 60), als das einheitliche Gebilde einstimmiger
Gesamtwirklichkeit, nennt.®® Zwischen den Polen der erwirkten

8 g Strasser diskutierte in seinem Aufsatz ,Der Begriff der Welt in der

phinomenologischen Philosophie® (in: E. W. Orth [Hg.], Phdnomenologie und
Praxis [Phdnomenologische Forschungen Bd. 3], Freiburg/Miinchen 1976, 151-
179) ,,drei wesentlich voneinander abweichende Begriffe von Welt* (165): Welt als
Allheit konkreter Seiender, als strukturierte Ganzheit und als universaler Horizont
(154 ff). Strasser legt das Gewicht auf den dritten Begriff (Welt als Horizont), was
zur Folge hat, daB die beiden anderen Begriffe, die nicht in ihrer irreduziblen
Korrelation zu den ihnen jeweils entsprechenden Einstellungen gesehen werden,
wie ungekldrte Versionen des dritten erscheinen. So entsteht der Eindruck einer
»unzuldnglichen Umreiflung der phdanomenologischen Grundbegriffe” wie desjeni-

58

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Habe und des offenen Horizonts des moglicherweise handelnd zu
Erwerbenden liegt der Spielraum des Handelns.** Dieser Spielraum
wird von der Struktur der Erfahrungswelt als des Universalfeldes
fir alle mogliche Praxis bestimmt. Er wurde bereits in der Frage
nach den transzendentalkonstitutiven Voraussetzungen des prakti-
schen Ichverhaltens thematisch. Da es jetzt um den genuinen Voll-
zugsbereich der Praxis geht, soll er im folgenden beziiglich des
Weltlebens selbst, im Blickpunkt der intentionalen Psychologie,
behandelt werden.

Die Welt als Welt aus Erfahrung ist fiir Husserl Boden fiir alle
hoherstufigen Leistungen wissenschaftlicher Theorie und Praxis.
Um diese Welt aus Erfahrung freizulegen, lautet eine der ersten
Aufgaben der intentionalen Psychologie, von den wissen-
schaftlichen Sonderwelten abzusehen und auf die vor aller Wissen-
schaft liegende Welt vortheoretischer Anschauung zuriickzugehen.
Husserl will im Riickgang auf diese vorwissenschaftliche Welt der
Erfahrung eine a priori notwendige einheitliche Struktur eidetisch
aufzeigen: Die Welt aus reiner Erfahrung weist eine bestimmte
Typik auf (ebd. 91), gleich von welchem Subjekt oder Subjekt-
verbinden in welcher bestimmten Umwelt auch immer sie erfahren
sein mag. Husserls Aufweis dieser Typik ist bekannt; es sei hier nur

gen der Welt bei Husserl, was ,,zu einer mehrdeutigen, zwitterhafen Formulierung
der Grundprobleme® gefiihrt haben soll (152). Vgl. auch U. Claesges, der in seinem
Artikel ,,Zweideutigkeiten in Husserls Lebenswelt-Begriff* (in: U. Claesges und K.
Held [Hg.], Perspektiven transzendentalphdnomenologischer Forschung [Phaeno-
menologica Bd. 49], Den Haag 1972, 85-101) von einem ,,ontologisch-transzen-
dentalen Zwitterbegriff spricht (97), und die Kritik von A.F. Aguirre (Die
Phénomenologie Husserls im Licht ihrer gegenwdrtigen Interpretation und Kritik,
Darmstadt 1982, 118 ff.), der dazu anmerkt: ,Verschieden sind nur die
Reflexionsebenen seiner [des Lebenswelt-Begriffs] Thematisierung, die jeweils
einem Einstellungswechsel entsprechen* (133). - Zu Husserls Lebenswelt-Begriff
vgl. L. Landgrebe, ,,Lebenswelt und Geschichtlichkeit des menschlichen Daseins*,
in: B. Waldenfels, J. M. Broekman und A. Pazanin (Hg.), Phdnomenologie und
Marxismus, Bd. 2, Frankfurt am Main 1977, 13-58; E. Stroker (Hg.), Lebenswelt
und Wissenschaft in der Philosophie Edmund Husserls, a.a.0.; R. Welter, Der
Begriff der Lebenswelt, a.a.0. 70-115.

# Diesen Spielraum hat B. Waldenfels im Blick, wenn er im Anschluf an Husserl
und Merleau-Ponty die Frage nach der ,.ethischen und pragmatischen Dimension
der Praxis stellt” (B. Waldenfels, Der Spielraum des Verhaltens, Frankfurt am Main
1980, 265-285).

59

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

auf das Ergebnis hingewiesen. In den Vorlesungen zur ,Phéno-
menologischen Psychologie® heift es: ,Jederzeit ist eine Welt er-
fahren, und bei allem Wechsel der Auffassungen und vor dem Den-
ken, das hinterher ins Spiel treten mag, ist fortlaufend erfahren die
eine und selbe Welt, iiber die sich Aussagen machen lassen und fuir
die Erkenntnis von Wahrheit zu erstreben ist.“ (Ebd. 57)

Erfahrung 148t partielle Durchstreichung, Korrekturen zu, aber
durch alle Modalisierungen geht, wie Husserl betont, die konti-
nuierliche Einheit der einen Erfahrungswelt. Husserl exemplifiziert
dies bekanntlich an der Apperzeption des raumlichen Einzeldinges:
Ich kann mich bei der Wahrnehmung eines Gegenstandes tduschen,
ihn statt fiir eine Puppe fiir einen Menschen halten; doch in der
Widerlegung der fritheren Evidenz tritt sogleich eine neue Evidenz
an ihre Stelle. DaB3 das erfahrende Subjekt stets auf Evidenz be-
zogen ist, wird durch die partiale Durchstreichung einer Erfah-
rungsevidenz nicht nur nicht widerlegt, sondern gerade bekraftigt:
Die Erfahrungswelt ist ,,der sich im Fortgang unserer Erfahrungen
immer wieder herausstellende Einheitsbestand einstimmiger Ge-
samtwirklichkeit“ (ebd. 60). Doch nicht nur die Kontinuitit je-
weiliger Erfahrungsevidenz verweist auf die Struktur der ein-
heitlichen Welterfahrung, sondern auch die prinzipielle Moglich-
keit, dal Wahrnehmung an kein Ende gelangt und dal diese
Moglichkeit der Fortsetzbarkeit im momentanen Gegebensein ho-
rizonthaft vorgezeichnet ist: Bei der Wahrnehmung eines Raum-
dinges ist eine offen-endlose Horizont-Prasumtion stets mitgege-
ben. Auch im Eintritt in diese Kontinuitdt der Horizontverweisun-
gen, in der schrittweisen Uberfiihrung der Leerhorizonte in Selbst-
gebungen, hilt sich die eine und selbe Welt durch: ,[...] nie steht die
Welt selbst, solange wir natiirlich dahin-erfahrend leben, das Uni-
versum ,des‘ Seienden in Frage. Es ist immerfort im Fortstrémen
der universalen Erfahrung der feste und allgemeine Seinsboden, auf
dem alle Sonderfragen Entscheidung finden.”“ (Ebd. 63) Dies
bestimmt Husserl zufolge den Sinn des ,,natiirlichen Weltbegriffs*:
daB trotz partieller Durchstreichung gewonnener Erfahrungsevidenz
sich bis in die vorgezeichneten Leerhorizonte hinein die Einheit
einer Welt erstreckt, daB Welt als eine und selbe erfahren ist,
obschon immer nur ein ,Ausschnitt* origindr selbstgegeben ist.

60

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

In der Krisis-Schrift stellt Husserl sich ebenfalls die Aufgabe, in
der Abscheidung aller objektiven Wissenschaft, des ,,objektiven
Apriori“, das ,,bloB Subjektive” des Erfahrungslebens, das ,,lebens-
weltliche Apriori“, freizulegen. Er bezeichnet dort diese Abschei-
dung als ,erste Epoché* (Hua VI, 143) in Hinblick auf die zweite,
die transzendentale Epoché. Die erste Epoché legt eine ,allge-
meinsame Struktur“ der Lebenswelt frei, ,,an die alles relativ
Seiende gebunden ist“, die aber ,,nicht selbst relativ ist (ebd. 142).
Diese Epoché bewirkt eine universale Modifikation im bewuBten
Leben weltlicher SeinsgewiBheit, indem sich der thematische Blick
auf die subjektiven Erscheinungsweisen richtet, darauf, ,wie im
Wandel relativer Geltungen, subjektiver Erscheinungen, Meinungen
die einheitliche, universale Geltung Welt, die Welt fiir uns zustande
kommt“ (ebd. 147). Diese Stufe der lebensweltlichen Ontologie
entspricht dem Vorgehen der phdnomenologischen Psychologie.
Ihre Problemstellung weist allerdings schon in die Richtung der
transzendentalen Phénomenologie, in der sie aufgehoben wird.
Gegeniiber der phénomenologischen Psychologie erscheint die
mundane Lebensweltwissenschaft von vornherein unselbstindiger
(vgl. unten I11.2.2.).

Das sich trotz partieller Streichungen durchhaltende Weltbe-
wufltsein eroffnet allererst den Bereich, innerhalb dessen fiir
Husserl die Rede von Praxis, von Handlungsaktivitdt, ihren Sinn
erhilt. Die intentionale Vorzeichnung der Einheit der Welt umgreift
alle Sonderziele und -zwecke des Handelns. Handeln ist stets
Handeln in der Welt, und jede handelnde Praxis setzt die Einheit
der vorgingigen Welterfahrung voraus. Mit der Erfahrung der
Einheit der Welt ist intentional ein universaler Horizont vor-
gezeichnet, ein Horizont der Verméglichkeit a priori, von Erfahrung
zu neuer Erfahrung fortschreiten, die Sonderhorizonte des jeweils
Gegebenen immer weiter auslegen zu konnen.

In der intentionalen Psychologie verbleibt die Behandlung der
Frage nach der Einheit von Welt und WeltbewuBtsein im Rahmen
deskriptiver Beschreibung der Weltapperzeption. Erst in der
transzendentalen Umwendung, im Riickgang auf die konstitutive
transzendentale Subjektivitat, erfolgt die Aufklarung der Einheit der
Welt als Leistung der transzendentalen Subjektivitdt aufgrund

61

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

passiver Synthesen. Die transzendentale Analyse klart die univer-
sale Glaubensthesis, dal Welt ist, und legt die materialen Strukturen
der leistenden Subjektivitit frei.

Wurde im Rahmen der mundanen Phidnomenologie mit dem
Ausdruck ,Einheit des horizonthaften Weltbewufitseins® bereits das
Wohinein des Handelns gekennzeichnet, als Wohinein der Einheit
der Welt, das alle Sonderzwecke der Praxis integriert, so wird
beziiglich des Woher des Handelns die Welt als Boden Thema.
Einen Zugang zum Sinn der Bodengeltung von Welt in der
mundanen Phanomenologie bietet Husserls Begriff der ,,jeweiligen
Weltvorstellung®, die ihm zufolge im mundanen Subjekt mit dem
BewuBtsein der einen und selben Welt verbunden ist. Husserl
betont immer wieder, da die Tatsache, im BewuBtsein der einen
und selben Welt zu leben, nicht dem widerspricht, dafl jeder seine
eigene Weltvorstellung besitzt. Weltvorstellung ist kein starrer
Erlebnisrahmen flir das mundane Subjekt, sondern ein flexibles
Gebilde, entstanden aus Niederschldgen rezeptiver und praktischer
Aktivitdten und durch neue Rezeptionen und Handlungen immerfort
im Umbau begriffen. In ihr driickt sich die Orientiertheit objektiver
Weltgegebenheit in Relation zum jeweiligen erlebenden Subjekt
aus.

Auf diesen Sachverhalt verweist Husserls Gebrauch des Begriffs
,Umwelt‘: , Die Umwelt bezeichnet einen fiir mich selbst im
Fortgang meines bewufiten Lebens wandelbaren subjektiven Be-
wulltseinsmodus der seienden Welt als fiir mich bewuf3t seiender.*
(AV 7, 57)85 Das Zitat verdeutlicht, dal Husserl immer wieder
versuchte, das Verhiltnis von jeweiliger Weltvorstellung und dem
BewuBtsein der einen Welt zu bestimmen. Hier wird dieses
Verhiltnis so gedacht, daB Umwelt als BewuBtseinsmodus der
einen Welt aufgefaft ist. Einige Zeilen weiter spezifiziert Husserl
dieses Verhiltnis: ,Im Wandel der Umwelt [...] wird dieselbe Welt
erfahren, von der die jeweilige Umwelt der jeweilige Aspekt ist.”
(Ebd. 58) FaBte Husserl die Einheitsstruktur der Welt bereits iiber

8 Die Menschen in ihrem leiblichen Walten und Handeln - jeder von seiner
,Stelle aus greift ein oder kann eingreifen in die um ihn orientierte Welt, die
dieselbe ist flir einen jeden als dieselbe, nur von seiner Stelle aus anders orientierte.
(AV20,22)

62

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die Horizonthaftigkeit der Dingwahrnehmung, so sucht er mit der
Bestimmung der Umwelt als eines Aspekts der einen Welt das Ver-
hdltnis von Umwelt und Welt ebenfalls am Modell der Ding-
wahrnehmung zu kldren. Wie im Fall des wahrgenommenen Dinges
stets nur ein Aspekt origindr gegeben ist, die anderen Seiten nur als
Leerhorizonte mitgegeben sind, so ist die Welt als Einheit zwar
apperzipiert, mit bestimmter inhaltlicher Fiille erfahren jedoch nur
als jeweilige Umwelt.*

Diese Auffassung des Verhiltnisses von Welt und jeweiliger
Weltvorstellung (korrelativ Umwelt) macht deutlich, dafl die Ap-
perzeption der Einheit der Welt in erster Linie eine strukturelle
Apperzeption ist (,,Aber jeder Inhalt, den die Welt von den friiheren
Umwelten her [...] hat, [...] das ist doch nur umweltlich® [ebd.]).
Dem steht eine andere Ansicht Husserls gegeniiber. Husserl
formuliert sie, als er bei der Beschreibung der Umweltcharaktere
die Frage nach der in diesen Umwelten ,allmenschlich gemein-
samen Welt“ (Hua IX, 501) stellt. Diese gemeinsame Welt wire die
Welt ,.allgemeinsamer Leiblichkeit”, ein apriorischer Formstil der
Intentionalitdt, durch den sich Personalitit und Gemeinschaft-
lichkeit in einer Lebenswelt konstituieren (ebd. 500). Eine in
diesem Sinn allgemeinsame Welt wire eine solche, in der von allem

8 Diese apperzipierte Einheit der Welt ist fiir den natiirlich Eingestellten zunschst
nicht Thema. Thematisch wird Welt als die eine Welt fiir Husserl erst dort, wo im
Aufeinandertreffen von je bestimmten ,Weltganzheiten‘, ,,Heimwelten®, sich die
eigene Weltvorstellung in der Konfrontation mit anderen Weltvorstellungen als
relative erweist und die Frage nach der allgemeinsamen Welt aufgeworfen wird
(vgl. Hua XXVII, 188 f.). So erwuchs, wie Husserl herausstellt, im antiken Grie-
chenland ein Streben nach Homogenisierung und korrelativ die Bildung einer
homogenen Welt, die allen heimweltlichen Auffassungen gegeniiber irrelativ sein
will (vgl. hierzu Toru Tani, ,,Heimat und das Fremde®, in: Husser! Studies 9 [1992]
199-216). Da jedoch Heimwelten fiir sich schon ,Totalgebilde* sind, besteht auch
hier das Verhiltnis von Heimwelt und umweltlich orientierter Partizipation an ihr:
,»Alle Menschen, die zu meinem Heim als Angehorige zdhlen, haben in einer Weise
dieselbe Heimwelt, nur in einem anderen ,Aspekt® von ihnen aus.“ (A V 10, 128)
Seine Heimwelt in der je eigenen Perspektive umweltlicher Orientiertheit zu
erfahren, ist offensichtlich die erste Weise, wie der natiirlich Eingestellte in der
Differenz von Umwelt und der einen Welt lebt bzw. ihm diese Differenz auch
bewufBt werden kann. - Vgl. auch den Artikel von Klaus Held, ,,Husserls These von
der Europiisierung der Menschheit”, in: Chr. Jamme und O. Poggeler, Phdno-
menologie im Widerstreit, a.a.0., 13-39.

63

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Geistigen in spezifisch inhaltlichem Sinn, von allen Kulturlei-
stungen abstrahiert wiirde, wire, wie Husserl in der ,,Phdnomenolo-
gischen Psychologie® sagt, die ,reine Dingwelt“ (ebd. 119).*" Sie
ist als solche nie vorfindlich, sondern nur durch Abstraktion
freizulegen: Als ,die durch alle Umwelten [...] hindurchgehende
absolut objektive Weltstruktur® ist sie eine Objektivitdt, die ,,nur
denkbar ist als eine abstrakte Strukturform in allen Umwelten® (ebd.
498 f.).

Beide Ausprigungen des natiirlichen Weltbegriffs - die einheitli-
che Welt als der strukturelle Universalhorizont einstimmiger
Erfahrung wie auch die Bestimmung der allgemeinsamen Welt als
reiner Dingwelt - kennzeichnet Husserl als ,,notwendige Struktur-
formen®, ,strukturelle Allgemeinheiten* aus ,reiner Ideation®, die
besagen: ,,Ich weifl zwar nicht, wie die Dinge <aussehen>, wie die
ganze Welt da aussieht, wohin mein wirkliches Sehen nicht reicht,
aber wie immer, irgendwie aussehen muf sie, und vom Gesehenen
aus ist notwendig vorgezeichnet der allgemeine Stil des Nicht-
gesehenen.” (Ebd. 89) Im Gegensatz zur einheitlichen Welt als
Universalhorizont ist die Dingwelt material gegliedert (in tran-
szendentaler Wendung soll sie in ihrem Aufbau konstitutiv auf-
geklart werden), und doch ist sie mit Husserls Worten ,,abstrakt‘
(ebd. 499), eine Abstraktion von der vorgingigen Konkretheit der
Erfahrungswelt iiberhaupt - der Welt vor aller Wissenschaft.

Die Frage nach der allgemeinsamen Welt ist hier dreifach zu
beantworten: 1. Allgemeinsam ist Welt als Struktureinheit eines
Universalhorizonts. 2. Allgemeinsam ist sie auch als physische
Natur. 3. SchlieBlich ist sie allgemeinsam als objektive, seiende
Allheit. Das Korrelat von Welt als Universalhorizont und von Welt
als Natur ist das intentionalpsychologische Subjekt, wobei im ersten
Fall der Intentionalpsychologe Welt so aufzuweisen sucht, wie sie
unthematisches Korrelat des fungierenden Weltlebens ist. Korrelat
von Welt als Natur ist zudem, in anderer Einstellung und anderer

¥ DaB die objektiven Korrelate einer solcher Grundschicht der Weltapperzeption
durch abstrahierende Verfahren iiberhaupt zuginglich und verfiigbar gemacht
werden konnen, stellt eine Bedingung flir naturwissenschaftliche Betitigung und
schlieBlich fur den Idealisierungsprozefl der neuzeitlichen Mathematisierung der
Natur dar.

64

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Absicht, der abstrahierende naturwissenschaftliche Zugriff. Das
Korrelat der Welt als zumeist unthematischen (relativen) Total-
gebildes bzw. Totaltypik ist das natiirliche Leben als vor- und
auBerwissenschaftliches, das Korrelat der objektiven Welt als
allbefassender Idee die natiirliche philosophisch-wissenschaftliche
Einstellung.

Fiir Husserl sind jeweilige Weltvorstellung und ihr Korrelat, die
Umwelt, keine einheitlichen Gebilde, sondern bestehen aus einem
Schichtenbau, wobei die einzelnen Schichten intentionalpsycholo-
gisch freigelegt und analysiert werden konnen. Vom untersten Teil
des Schichtenbaus, von der Dingwelt, war bereits die Rede. Eine
wiederum an ihm geiibte Abstraktion legt die Naturwelt als Substrat
fir die Naturwissenschaft frei. Diese raumzeitliche Naturwelt
bezeichnet Husserl als ,,letzten Kern*“ und macht deutlich, daf} sie
nicht nur Substrat fir die Verwissenschaftlichung ist, sondern
Grundlage fiir alle umweltliche Praxis. Dieser letzte abstrakte Kern
ist aber als solcher fiir die konkrete Lebenspraxis nicht gegeben;
Lebenspraxis hat Natur immer schon im Horizont des Praktischen
ausgelegt, ihr Bedeutungen zuerteilt und so Reales als praktisches
Reales apperzipiert. Auch diese Apperzeption des Realen hat ihre
Sinngeschichte, und so ist in der Lebenspraxis das gegebene Reale
selbst wieder in ein Netz von Sinndeutungen einbezogen, die auf
Kulturleistungen mannigfacher Art verweisen. So kann Husserl
sagen, daB bereits der Riickgang auf die reine Dingwelt eine
Abstraktion darstellt. DaBl Natur, Realitit immer schon ausgelegt
sind, macht einen ersten Sinn von Husserls Rede von der Vor-
gegebenheit der Welt aus; ,vorgegeben‘ bedeutet hier stets vor-
gegeben fiir die Praxis. Das aktuelle praktische Leben vollzieht sich
schon immer auf dem Boden einer vorgegebenen Welt, die Vorgabe
aus Sinnleistung ist (,,das praktische Leben vollzieht sich auf dem
Urboden der jeweiligen Wahrnehmungsgegenwart; aber die enthalt
als umweltlichen Ausschnitt bloB das, was schon ist“ [A V 7, 72]).
Die Vorgegebenheit der Welt fiir die jeweils aktuelle Praxis er-
wichst aus der Einheit von jeweilig ausgelegter Dingwelt und den
Sinngehalten einer normativen Kulturwelt. Diese umweltliche Aus-
gelegtheit der Welt als Ineinander von ausgelegter Dingwelt und
Kulturwelt bildet einen Grundsinn von Husserls Gebrauch des

65

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Begriffes Tradition®: Die vorgegebene Welt ist ,,Welt aus Tra-
dition“ (vgl. A V 19, 14; B125).* Die vorgegebenen tra-ditionalen
Sinngehalte bestimmen zumeist unausdriicklich, passiv, die aktuelle
Praxis. Weltpraxis ist nicht denkbar ohne den Untergrund dieser sie
passiv pragenden traditionalen Welt. Doch die vorgegebene Welt ist
standig im Umbau begriffen: Die Weltvorstellung als Ineinander
von nachwirkender Traditionalitidt und aktueller Praxis, die selbst
von Erfahrung zu Erfahrung, von Handlung zu Handlung neue
Sinngehalte beibringt bzw. alte Sinngehalte modifiziert, ist in stdn-
digem Wandel begriffen. Auch dieser Umbau der Weltvorstellung
und ihres traditionalen Gehalts verlauft zumeist passiv; aktiv
gerichtet ist das erlebende Subjekt gewohnlich darauf, was jeweils
Erfahrung und Handlung leitet.

2.3. Doxa und Praxis

Alle Vorgegebenheit der Welt und alles durch Erfahrung und
Handlung neu Hinzutretende ist seinssetzend, erfolgt auf dem
Grund der Setzung des Seins der Welt. Diese in bezug auf alles
Weltleben vorgingige Setzung wird erst mit der transzenden-
talphdnomenologischen Umwendung sichtbar. Insofern Sinnbe-
stinde der Welt, aktive wie passive, seinssetzend sind, nennt
Husserl sie ,,doxische®. Alle Weltpraxis ist somit doxisch. Das
.wache Leben“ ist in einer ,nie unterbrochenen Aktivitit“, die
Husserl in zwei grundlegende Weisen sondert: einmal in die
,,doxische Aktivitit (die er z. B. in A V 24 auch ,,doxische Praxis‘
nennt [34]) und zum anderen in die ,,praktische Aktivitit” (,,umge-
staltende Praxis®) (vgl. A V 19, 9 ff.). Die doxische Aktivitit meint
,das titige Erfahren (gegeniiber dem untitigen, passiven Bewuft-

8 7u Tradition‘ bei Husserl vgl. A. Ponsetto, Die Tradition in der Phanomeno-
logie Husserls. lhre Bedeutung fiir die Entwicklung der Philosophiegeschichte
(Monographien zur philosophischen Forschung Bd. 157), Meisenheim am Glan
1978.

8 Das in der praktischen Welt Sein, in dem iiberschaubaren Horizont der Welt-
zukunft und Weltvergangenheit, in der Welt der Giiter Giiter zu erringen, ein Dasein
in ihr sich zu bauen - das ist vorgegeben, das ist; es ist Tradition.” (A V 22, 6)

66

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

haben etwa eines unbeachteten Hintergrundes) als in verschiedenen
Modi verlaufendes Kenntnisnehmen, Kennenlernenwollen, Behal-
ten und Behaltenwollen, und alle damit zusammenhangenden weite-
ren Tatigkeiten der Erkenntnis, in ihrer Richtung auf Bewéhrung
und darin zugeeignetem wahren Sein“ (ebd. 9 f.). Wissenschaft be-
stimmt Husserl demzufolge als doxische Praxis, da sie ,,auf Grund
der Erfahrung® vorgeht (A V 22, 13). Die praktische Aktivitdt um-
fafdt alle ,,praktischen Titigkeiten, das sind solche Aktivitdten, die
bloB Wahrgenommenes, bloB Erfahrenes und Kennengelerntes dar-
aufhin erfassen, inwiefern es verdnderbar ist: ,,Die Praxis will das
Seiende [...] verdndern* (A V 19, 11). Mit diesen Bestimmungen
wird Husserls Begriff der Praxis, wie erwdhnt, doppelsinnig. Im en-
geren Sinn bezeichnet Praxis die handelnde, praktische Aktivitit,
andererseits umgreift sie als Weltpraxis nicht nur diese, sondern
auch die doxische Aktivitdt, zu der die ,Erkenntnishandlung’ zahlt.

Alle aktive Sinnstiftung in Erfahren und Tun, die doxisch-aktive
wie die praktisch-aktive, erfolgt nach Husserl auf dem Grund friihe-
rer Sinnstiftungen, auf dem materialen Boden der doxisch passiven
wie aktiven Sinnbestinde. Andererseits erweitert und modifiziert
jede Aktivitdt den vorhandenen Sinnbestand - aktives Leben bedeu-
tet standigen Zuwachs an Kenntnis und Geltung und eine stdndige
Modalisierung von bereits Erworbenem. Ein Kern an Sinnbestand
bleibt jedoch relativ konstant, nie 16st sich das Gesamt der Sinner-
werbe auf. Ahnlich wie im Erfahrungsstil der Einheit der Welt als
des universalen Horizonts liegt auch hier eine gewisse sich durch-
haltende Identitdt vor. Im Gegensatz zum einheitlichen Weltbewuft-
sein handelt es sich bei den doxischen Sinnbestdnden jedoch nicht
um eine strukturelle Einheit; die Einheit betrifft hier materiale Ge-
halte (,Boden‘), die im einzelnen prinzipiell verdnderbar sind. Un-
durchstreichbar ist der doxische Bestand aber insofern, als sich im-
mer ein Kernbestand in relativer Bestandigkeit durchhilt. Es wird
jedoch zu fragen sein, ob nicht Doxa als Bodengeltung einerseits
und Einheit des Universalhorizonts andererseits, als in faktischer
Praxis ineinander wirkend, letztlich nur abstraktiv zu trennen sind
(vgl. unten 4.3.).

Jedes weltliche Subjekt besitzt seine eigene doxische Geschichte,
die aber immer schon von den Geschichten anderer Subjekte

67

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

durchsetzt ist. Im Bereich der Doxa ist das ,Eigene‘, das in der
Setzung einer aktiven (,,freien®) Stellungnahme erfolgt, vom ,Frem-
den‘ zumeist nicht zu trennen. Wie Nicht-Eigenes das praktische
Verhalten bestimmt, machte Husserl in der mundanen Phino-
menologie, insbesondere der intentionalen Anthropologie, beziig-
lich des erwidhnten Sinnes von Tradition zum Thema. Tradition
besitzt bei Husserl verschiedene Bedeutungsbeziige. Zum einen
besagt Tradition das objektive Gesamt an Geltungsgebilden relativ
zu bestimmten Gemeinschaften und bestimmt sich somit als ein
Korrelat des fungierenden welterfahrenden Lebens.”® Zum anderen
ist Tradition ein Problemtitel fiir bestimmte intentionalpsychologi-
sche Analysen, korrelativ zur eidetischen Einstellung der Inten-
tionalpsychologie. Diese ist nicht an den objektiven Sinngebilden
selbst interessiert, sondern daran, inwiefern sie Geltungsgebilde
sind, Gebilde eines subjektiven Geltens.”' Dabei kann sie den
allgemeinen Geltungsstil des Weltlebens, insofern es traditional ist,
beschreiben; sie stellt aber auch fest, wie sich das Weltleben, in
einer ,,Gemeinschaft des Erfahrens® (Hua XIII, 469), hinsichtlich
seiner traditionalen Geltungsstruktur aufbaut: dafl es umwelthaft
seine Nahen und Fernen des Geltens hat, daB3 es Fernes in die eigene
Geltung, Fremdtraditionales in die eigene Tradition integrieren kann
etc. In transzendentalphdnomenologischer Wendung konnen die
Sinngehalte wie die Geltungsweisen des Traditionalen als korre-
lative Gebilde von Leistungen der transzendentalen Subjektivitit
aufgeklart werden. Vom transzendentalen Standpunkt aus wire
ferner zu erwigen, wie weit die Entsprechung von Geltungsiiber-
nahme und Traditionalitdt reicht, ob die universale Seinssetzung des
natiirlichen Lebens selbst noch darunter zu befassen ist, da ja auch
ihre Geltungssetzung Ubernahme ist und nicht willentlich erfolgt.

% Husserl bezieht ,Tradition* im Sinne von Geltungsgebilde und ihrer korrelativen
zumeist latenten Zweckabsicht bzw. als sedimentierte Gewohnheit nicht nur ,auf
das Dasein jedes Menschen als Gliedes einer historischen Menschheit®, sondern
auch auf jedes ,,einzelmenschliche Leben* (vgl. AV 11, 9-12).

ol Den Begriff der Tradition miissen wir dabei so weit als moglich fassen, soweit
er eine wesentliche Einheit darstellt. Nicht etwa bloBe Ubernahme fertig gebildeter
Meinungen [...], sondern jede im Einzelsubjekt oder in einer Gruppe von Subjekten
[...] sich bildende Uberzeugung, alles psychologisch sich Bildende und nun aus
,bloB psychologischen® Motiven Geltende, ist traditional [...].“ (B 121 1V, 41)

68

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Trife dies zu, wire ,Traditionalitdt® nicht nur eine universale
Strukturform des mundanen Lebens und ein Titel fir die tran-
szendentale Kldrung dieser Form, sondern auch und letztlich fiir den
transzendentalphinomenologischen Befund, daB dem mundanen
Leben sein transzendentaler Grund verschlossen ist und doch
zugleich die Moglichkeit besteht, das Verdeckte zugénglich zu
machen. Dafiir spricht, daB Husserl Tradition als unbefragte Gel-
tungsiibernahme mit Selbstbesinnung kontrastiert (vgl. Hua XIV,
231). Selbstbesinnung bezeichnet fiir Husserl einen Gegenbegriff zu
Traditionalitét, sofern sie in ihrem reflexiven Riickgang iiberlieferte
Gehalte nicht vorbehaltlos akzeptiert, sondern sie hinsichtlich ihres
Rechtsgrundes, ihrer Ausweisung in anschaulicher Evidenz, befragt.
»Der Begriff der Originalitdt eines Menschen und Menschheits-
lebens tritt fiir Husserl somit in Gegensatz zur ,,Konventionalitdit
(Traditionalitdt) (ebd.). Indem sich Selbstbesinnung zur tran-
szendentalen Klarung radikalisiert und auf diese Weise die
universale Setzung von Welt einsichtig macht, belegt sie in der Tat,
daB auch diese Setzung Geltungsiibernahme ist, zu der sich Leben,
resp. reflexives Leben, umgestaltend verhalten kann.

2.4. Interesse und Situation

Gehort Traditionalitdt sowohl mit ihren jeweiligen Sinnbestédnden
als auch in ihrer Geltungsstruktur zum doxisch-passiven Untergrund
der Praxis, so betreffen die Sachverhalte, die Husserl mit den
Begriffen ,Interesse” und ,,Situation bezeichnet, in erster Linie den
Verlauf doxischer und praktischer Aktivitit.”> Das Interesse ist fiir
Husserl der Motor der Handlung, es bringt das zielgerichtete
Handlungsgeschehen in Gang, indem es eine Zielantizipation und
den Willen, dieses Ziel zu erlangen, in sich schlief8t. Interessen als
Tendenzen des Ich gehdren zur habituellen Struktur der Perso-
nalitét, sie sind selbst ,habituell”, ,,verharrend” (A V 24, 40; Hua

°2_In jedem actus ist also das Ich kontinuierlich-bewuBtseinsmiBig bei seinem Ziel
als Telos [...]. Inter est.” (Hua IX, 412)

69

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

VIII, 103),” die aktuellen Vorhaben der Ichtitigkeiten sind ,,Ak-
tualisierungen®, Entfaltungen dieser Interessen (A V 24, 40).
Husserl bezeichnet die lebenspraktischen Interessen oftmals als
»Instinkte®. Im Manuskript A V 24 unterscheidet er zwischen ,,Ur-
interessen®, ,,blinden Instinkten, deren Zielsinn dem Subjekt nicht
enthiillt ist, und ,,enthiillten (oder entwickelten) Instinkten* (ebd.),
solchen, in denen das Ziel vorstellig ist. Wurde ein blinder Instinkt
entfaltet, ist er fiir alle weiteren Aktualisierungen enthiillt. Dem-
gegeniiber stehen fir Husserl hoherstufige Interessenformen wie
Interessen, die etwa das Berufsleben betreffen, oder das Berufs-
leben selbst oder das theoretische Interesse der Wissenschaft oder
das alle praktische Handlung eines Einzelsubjekts umgreifende Le-
bensinteresse (das selbst nur instinkthaft gegeben sein mag). In
Erfahrung und Urteil fihrt Husserl, ausgehend vom Begriff des
Themas (vgl. auch Hua IV, 13, Hua VIII, 100 ff.),94 eine weitere
Bedeutung von Interesse an. Er hebt dort einen engeren Begriff von
Interesse, demzufolge ein Ich einem Gegenstand thematisch, ,,etwa
wahrnehmend und dann eingehend betrachtend” zugewendet ist,
von einem weiteren Begriff ab, der alle Akte ,,voriibergehender oder
dauernder Ichzuwendung, des Dabeiseins (inter-esse) des Ich*
umfaflt (EU 93; vgl. auch Hua VIII, 102, Hua IX, 412). Dieser
weitere Begriff des Interesses wiirde also die enthiillten Instinkte
miteinbegreifen, nicht aber die ,blinden‘, bei denen keine Zuwen-
dung des Ich vorliegt. Interessen liefern, Husserl zufolge, aufgrund
ihrer Habitualisierungsleistung Bausteine fiir die Identitétsstruk-
turen von Person und Welt. Sie sind zwar relativ, sofern sie auf
subjektive Umwelten bezogen sind und neue Interessen alte ablosen
konnen, und doch zeigt sich in ihnen eine Tendenz auf eine
,Jdentitédtsstruktur: Das Thema des Interesses bezeichnet den Ziel-
punkt ,.einer in der Personalitdt habituell durchgreifenden, immer
wieder auf konsequente Fortbetdtigung angelegten Interessenrich-
tung® (Hua IX, 412; vgl. Hua XV, 415).

% Die Habitualisierungsleistung des Interesses umfasse Gewohnheiten, Willenszu-
Berungen und Uberzeugungen (Hua IX, 412, Anm. 2).

* Das Ich als Aktsubjekt ist durch seinen actus hindurch kontinuierlich auf sein
Handlungsziel gerichtet ,als ihm geltend, auf es meinend hinzielend. Dieses Ziel
nennen wir allgemein das Aktthema* (Hua IX, 411).

70

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Jedes Interesse ist Husserl zufolge im Vollzug der Wahrnehmung
oder Handlung selektierend: Es ,,bestimmt, was mir auffillt, als in
Frage kommend, und woriiber mein Blick achtlos fortgleitet (A V
22, 10). Die jeweilige Weltvorstellung und alle umweltliche Er-
fahrung und Kenntnis stehen somit in Korrelation zur jeweiligen
Interessenstruktur, diese ist damit stindig im Umbau begriffen. Der
Umbau erfolgt von dort her, wo Interessen sich aktualisieren: vom
praktischen Gegenwartsfeld aus. Dieses hat stindig seinen je-
weiligen ,Interessenhorizont auf dem ,Hintergrund des sedimen-
tierten Lebenshorizontes seiner sedimentierten Interessen“ (Hua
XV, 397). Alle Interessen und umweltlichen Gegebenheiten durch-
zieht die Einheit der Welt als Einheit der Umwelten; wie die jewei-
ligen Weltvorstellungen das Bewufitsein von derselben Welt durch-
halten, so auch die Interessenhorizonte. Husserl betont, dal} diese
Einheit der Welt Einheit nur ist ,,aus dem wirklichen und méglichen
tiberschauenden, wiedervergegenwirtigenden BewuBtseinsleben®
(ebd. 398), d. h. das Korrelat des Einheitssinns der Umwelten ist
das einheitliche Interessenleben des jeweiligen Menschen und ,,das
aller Anderen, mit mir in wirklicher und méglicher Einfiihlungs-
gemeinschaft stehenden‘ (ebd. 399).

Jeweiligkeit wie Einheitsbildung praktischer Welterfahrung fiihrt
Husserl so zum einen auf ihre Interessenstruktur zuriick. Eine
andere Wurzel bietet der phanomenologische Befund, dal Welter-
fahrung stets Erfahrung in Situation ist (vgl. Hua XV, 394 ff.).
Situation hangt eng mit Interesse zusammen; die Einzelperspektive
in der Mannigfaltigkeit von Perspektiven, in denen Welt relativ zum
aktiven Interesse vorstellig wird, bezeichnet Husserl als praktische
Situation.”” ,Die Situation ist der lebendige Interessenhorizont, ist
der praktische Horizont des Handelnden.“ (A V 10, 2) Sie meint das

% Menschliches Leben stehe, als sich in der ,bestindig beweglichen Spannung der
Bekanntheit und Unbekanntheit, der Nahe und Ferne“ sich abspielend, in einer
Relativitiat der Umweltlichkeit, d. i. ,,in der Relativitit der weltlichen Situation, und
in dieser Beweglichkeit besteht seine bestandige Historizitdt, seine und seiner
Umwelt* (Hua XV, 395).

71

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

konkrete Ganze, in dem ein horizonthaft vorgezeichnetes Interesse
im Erfahren, Urteilen, Handeln zur Auswirkung kommt.*®

Husserl konfrontiert die praktische Situation aber auch mit
Tradition. Situativ sind nicht nur das aktuelle Leben und seine Er-
werbe, sondern notwendigerweise auch seine Sedimentierung, seine
doxische Verwahrung fir neue Aktivitit, ja der situative Charakter
des Erfahrungslebens ist es auch, der die Jeweiligkeit der tra-
ditionalen Inhalte bewirkt. Dies wird verstdndlich, wenn man hin-
zunimmt, daf} auch die Weltvorstellung nicht auf die situative Ak-
tualitdt beschrinkt bleibt, sondern die gesamte jeweilige Tra-
ditionalitdt mitbefaflt. Die jeweilige aktuelle Situation ist somit der
Urquell, in dem Geltung sich bildet, die Stitte aller natiirlichen
Geltungsstiftung. In den sedimentierten Erwerben der traditionalen
Doxa wird aktuelle Geltung zum Geltungsuntergrund fiir alles
weitere Erfahren und Handeln,” und als Geltungshorizont des In-
teresses ist die situativ sedimentierte Doxa immer wieder aktua-
lisierbar in einer neuen und fiir eine neue Situation.

Situation folgt auf Situation, wie auch Interessen nacheinander
aktualisiert werden koénnen. Auch Situationen stehen wie Interessen
in einer gewissen Hierarchie - etwa die Situation einer momentanen
Entscheidung, die Situation in der iibergreifenden Situation des
Berufslebens ist, oder die Situation des personlichen Lebensganzen
in der momentanen Gegenwart, mit all den iibrigen Interessen der
Person, die nicht nur Berufsinteressen sind, schlielich die
Situation, die das iibergreifende Lebensinteresse aktualisiert etc. -
und sind, da umweltlich ausgerichtet, relativ. Sie korrelieren mit der
jeweiligen Umweltlichkeit und nicht mit einer wahren Welt an sich.
,Situation® wird fiir Husserl somit zu einem Titel fiir die Um-
welthaftigkeit und Historizitit des praktischen Lebens: Mensch-
liches Leben spielt sich ,,immer ,umweltlich® in einer Relativitit
dieser Umweltlichkeit [ab], oder was nur ein anderes Wort ist, in
der Relativitit der weltlichen Situation, und in dieser Beweglichkeit

% | Zunichst besagt ,Situation‘: Ich lebe in einem praktischen Interesse, und zwar
einem fortdauernden, innerhalb dessen mannigfaltige praktische Tétigkeiten organi-
siert ins Spiel gesetzt werden [...].“ (A V 19, 3)

97 Gemeinschaftliche Situation ist immerzu das Geltungsfundament, auf dem das
jeweilige Handeln ruht [...].“ (A V 10, 2)

72

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

besteht seine bestandige Historizitit, seine und die seiner Umwelt*
(ebd. 30).

,Situation® bezeichnet also auch das objektive Korrelat des In-
teressenlebens, den umweltlichen Sinn der jeweiligen Situiertheit
aufgrund einer bestimmten Interessendisposition. Auch im Fall der
Umwelten gibt es ein Art von hierarchischem Aufbau. Die allum-
fassende Situation nennt Husserl ,,All-Situation, es ist die prak-
tische objektive Welt als die ,,immerzu vorgegebene®, die ,,Welt ,fiir
alle*, die universale Situation ist ,,universaler Geltungsboden fiir
alle® (ebd. 3), aber im Blick der Jeweiligkeit, vom Standpunkt einer
bestimmten historischen Stelle aus.” Es ist nicht die objektive Welt
der Wissenschaft, sondern die Welt der jeweiligen, relativen To-
talitdt einer historischen Menschheit: umweltlich-orientiert erfah-
rene ,Heimwelt“. Welt in der Bedeutung von All-Situation meint
somit auch nicht Welt als strukturelle Einheit weltlicher Erfahrung.
Die All-Situation ist, wie alle Situation, ebenfalls relativ, sie ist rela-
tiv zu anderen jeweiligen All-Situationen anderer historischer
Gemeinschaften.

Husserl verweist jedoch auf eine ausgezeichnete Situation, die
gegeniiber den anderen Situationen eine neuartige sei: die ,,will-
kiirlich hergestellte” (A V 19, 2) Situation der theoretischen Ein-
stellung. Ist jede Situation des praktischen Lebens relativ, mit einer
jeweiligen, relativ geltenden Wahrheit, einer ,,Situations-wahrheit®,
so gilt dies formal auch fiir die Situation der theoretischen Ein-
stellung: Sie steht in Relation zu dieser Einstellung; und doch soll
sie aller nichttheoretischen Situation entgegengesetzt sein. Diese
Entgegensetzung liegt fiir Husserl in erster Linie darin, daB der
entsprechend Eingestellte die Frage nach der Irrelativitdt in der
Relativitdt auch dieser Situation stellt: die Frage nach derselben
Welt. Diese Aufgabenstellung bedeutet ,,die Schaffung einer in der
Tat vollig eigenartigen Situation, nicht einer beliebigen, anderen
Situationen gleichstehenden, sondern sich allen erdenklichen gegen-
iiberstellend und von ihnen also prinzipiell unterschieden* (ebd. 4).

% In meinem Leben als reifer Mensch habe ich im Wechsel der einzelnen

praktischen Situationen die universale praktische Lebensumwelt, die ich als die fiir
alle in Geltung habe.“ (B121 V, 8)

73

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Damit wird ,Situation® zu einem Terminus, mit dem Husserl die
Einheit von Theorie und Praxis denkt, genauer, die Theorie als eine
Sonderpraxis auffafit, die aller tibrigen Praxis entgegengerichtet ist,
und das inhaltliche Moment dieser Entgegensetzung ist das Thema
der Welt.

3. Theorie als Praxis

Theorie gilt Husserl als eine Sonderform der Praxis; sie gehort
somit in den universalen praktischen Weltzusammenhang. Doch die
Rede von Sonderpraxis deutet schon an, daB3 es sich bei ihr um eine
besondere Praxis in Abhebung von aller iibrigen Praxis handeln
muB. Den Sachverhalt, daB die Theorie in die Praxis gehort,
kennzeichnet Husserl mit dem Ausdruck der Funktion: Theorie
stelle eine Funktion der Praxis dar.”” Dies kann nicht lediglich
heilen, daB die Theorie eine letztlich praktische Tatigkeit ausiibe
oder daB ihre Aufgabe im Horizont der Praxis liege. Der Grundsinn
von ,Funktion® bei Husserl bezieht sich auf die Ichtitigkeit im
Vollzug, auf das fungierende Subjekt.'” Wenn Husserl Theorie als
Funktion der Praxis bezeichnet, so meint dies also ,erkennende
Betitigung der Praxis‘ - der Praxis (genitivus subjectivus) insofern,
als sie theoretisch erkennende Praxis ist. Dabei ist jedoch Praxis
nicht nur Subjekt, sondern wird auch zum Objekt: zum Thema der
erkennenden Besinnung und dariiber hinaus zum Zielpunkt dessen,
woflir die erkennende Besinnung letztlich durchgefiihrt wird
(Theorie als Funktion fiir die Praxis). Zielpunkt ist sie aber, weil sie
Subjekt des ganzen Vorgangs ist. Dal Theorie eine Funktion der

% Vgl. z. B.: Wissenschaft als Gesetzlichkeiten herausstellende Normwissenschaft
,,ist Funktion des universal sich selbstbesinnenden Menschheitslebens* (Hua XIV,
232); die ,universal apodiktisch begriindete und begriindende Wissenschaft
entspringe ,,als die notwendig hochste Menschheitsfunktion (Hua VI, 273).

190 Husserl spricht von ,,Erkenntnisfunktionen®, ,,Gemiits- und Willensfunktionen®
(Hua XXV, 195), in diesem Zusammenhang auch von der ,,Funktion der Praxis*
(ebd., 196); weiter heiBt es: ,,Wissenschaft als Theorie hat aber ihr Korrelat in
Wissenschaft als Funktion, als erkennende Betdtigung des Subjekts.” (Ebd., 205)
Vgl. auch: ,Erkenntnisvernunft ist Funktion der praktischen Vernunft, der Intellekt
ist Diener des Willens.* (Hua VIII, 201)

74

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Praxis sei, erinnert somit an den Wortgebrauch in der Mathematik,
wonach eine Funktion das Abhéingigkeitsverhiltnis zweier Varia-
blen ausdriickt: Theorie und Praxis stehen in einem funktionalen
Zusammenhang. Im folgenden soll genauer gezeigt werden, inwie-
fern Praxis fiir Husserl nicht eine unverinderliche Grofe darstellt,
zu der sich Theorie irgendwie verhilt, sondern da3 eine gegensei-
tige Beeinflussung von Theorie und Praxis statthat, was zunachst
paradox erscheint: Die Theorie, obwohl zur Praxis gehorig, weist in
gewissem Sinn tiber die Praxis hinaus und zwingt in ihrer eigenen
Verwirklichung die Praxis, sich ebenfalls zu verindern. Damit
vertritt die Theorie einen aktiven Part, sie ist in ihrer Funktion fiir
die Praxis das ausschlaggebende Moment.

Von Theorie im Sinn einer besonderen Praxis spricht Husserl
relativ spit in seinem Werk. Seine Uberlegungen hierzu stehen in
Zusammenhang mit seinen Untersuchungen der historischen und
ethischen Relevanz der Philosophie, die er in den Jahren nach dem
Ersten Weltkrieg durchfiihrte, und mit seiner Lektiire der ethischen
Schriften Fichtes.'”' Besonders aus den Jahren 1922-1924 (Ar-
beiten im Umfeld der Artikel fiir die japanische Zeitschrift Kaizo
und zur Vorbereitung der Vorlesung iiber Erste Philosophie) und
dann wieder ab 1934 (im Vorfeld der Krisis-Schrift) liegen umfang-
reiche Reflexionen zum Verhéltnis von Theorie und Praxis bzw.
von Philosophie und Leben, von Wissenschaft und Lebenswelt vor.
Diese drei Doppeltitel sind nicht schlechthin synonym. Wahrend
dies fiir die ersten beiden cum grano salis zutrifft (wobei Theorie
nur als universale mit Philosophie und Leben nur als mundanes mit
Praxis kongruieren), ist die dritte Bezeichnung, ,Wissenschaft und
Lebenswelt‘ von ihnen insofern unterschieden, als hierbei die tran-
szendentale Problematik eine wesentliche Rolle spielt: Der Begriff
,Lebenswelt* unterscheidet sich in Husserls Wortgebrauch von
demjenigen der Praxis darin, da3 er, wie schon erwihnt, korrelativ
zu einer mundan- wie transzendentalwissenschaftlichen Betrach-
tungsweise steht.'®

1" vgl oben S. 13, Anm. 3.

102 Uberschneidung wie Differenz von Lebenswelt und Praxis werden deutlich,
wenn Husserl darauf hinweist, da3 jede praktische Welt als Zweckgebilde
Lebenswelt (d. i. den letztlich transzendental aufklarbaren lebensweltlichen

75

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Doch bereits Husserls Logos-Artikel von 1911 sucht in einer
Kritik an der ,,Weltanschauungsphilosophie® die Rolle zu bestim-
men, die die Philosophie resp. als phanomenologische Wissenschaft
fir das Leben zu iibernehmen habe. Husserl zufolge erblickt die
Weltanschauungsphilosophie in der philosophischen Betitigung
eine ,einzigartige teleologische Funktion (Hua XXV, 48). In der
nachfolgenden Kritik an der Weltanschauungsphilosophie weist
Husserl nicht diese Ansicht zuriick, dal Philosophie generell eine
Aufgabe fiir das Leben iibernehmen solle, sondern die Art und
Weise, wie Weltanschauungsphilosophie diese Funktion konkreti-
siert - ,,als hochste Steigerung der Lebenserfahrung, der Bildung,
der Weisheit ihrer Zeit“ (ebd.). Dies wiirde bedeuten, daBl es
Husserl nicht nur um das Eigenrecht einer wissenschaftlichen
Philosophie gegeniiber dem Absolutheitsanspruch der Weltan-
schauungsphilosophie ginge, sondern insbesondere darum, wie ein
gegenstdndlicher Bereich (derjenige der Praxis) vor einer ver-
kiirzten theoretischen Behandlung zu schiitzen sei, wobei die
Verkiirzung wiederum aus einer verdeckten Bindung an Praxis
resultiert. Die Funktion, die die Weltanschauungsphilosophie fiir
das Leben wahmimmt, ist fir Husserl deswegen verkiirzt, weil sie
sich nicht am Mafistab einer strengen Wissenschaft orientiert, weil
sie auf die Auslegung einer geschichtlichen Epoche, welche
Auslegung relativ auf die (empirische) Person ist, weil sie auf
Zeit“ und nicht auf die Unendlichkeit einer ,iiberzeitlichen
universitas*“ (ebd. 52) bezogen ist. Obgleich Husserl im Logos-
Artikel die Funktion der Philosophie nicht positiv bestimmt, wird
doch deutlich, daB er das im Endlichen liegende ,,Lebensziel* (ebd.)
der Weltanschauungsphilosophie ebenso zuriickweist, wie er ihr
Motiv, die ,Lebensnot* als ,,Weltanschauungsnot® (ebd. 56, 55)
anerkennt. Da er bereits hier schreibt, dal diese Not von der
Wissenschaft stamme und nur von ihr wieder aufgehoben werden
konne (ebd. 57), miifite die im Logos-Artikel noch nicht formulierte
Aufgabe lauten, daB Philosophie als strenge Wissenschaft die
Funktion der Theorie fiir das Leben darin konkretisiere, dafl die

Universalhorizont) voraussetze, zugleich aber ein Stiick der Lebenswelt sei (d. i.
den Fonds lebensweltlicher Gehalte ihrerseits bereichert) (vgl. Hua V1, 462).

76

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

,Lebensnot’ nur mittels der auf Unendlichkeit gerichteten uni-
versalen Wissenschaft zu iiberwinden sei. In der Tat ist dies der
Weg, den Husserl Jahre spiter einschlug. Vor allem in den ge-
nannten Arbeiten zur Ethik aus den Jahren 1922/1923, doch auch
schon zuvor, so in der Vorlesung iiber ,Natur und Geist® vom
Sommersemester 1919, verband er kulturphilosophische Studien
mit dem Absehen auf strenge Wissenschaftlichkeit (,,wissen-
schaftliche Ethik*, Hua XXVII, 50). Es wird zu priifen sein, in-
wiefern er dabei den im Logos-Artikel erhobenen Anspruch, daf3
auch samtliche Fragen der ,Lebensnot‘ von der jede geschichtliche
Zeit transzendierenden, auf das Unendliche bezogenen universalen
Wissenschaft behandelt werden miif3ten, erfiillt hat (s. unten IV.1.).

In diesem Abschnitt soll Husserls Standpunkt im Verhiltnis von
Theorie und Praxis in drei Kapiteln geklart werden. Leitend sind
folgende Fragestellungen: Wie ist Theorie in Praxis verwurzelt?
(3.1.) Was ist das Motiv fiir die Theorie, aufgrund dessen sie sich
als Sonderpraxis von aller tibrigen Praxis abhebt? (3.2.) Wie kann
die Theorie, trotz ihres Hinausgreifens iiber die Praxis, ihre
Funktion fiir die Praxis wahrmehmen? (3.3.)

3.1. Das praktische Fundament der Theorie

Wie im vorigen Abschnitt gezeigt wurde, behandelt Husserl das
Verhiltnis von Theorie und Praxis in erster Linie im Rahmen der
mundanen Phénomenologie. Die Bezeichnung der Theorie als
Sonderpraxis charakterisiert sie als Praxis, aber in relativer Ab-
gehobenheit von aller anderen Praxis.'” Sie ist Praxis, insofern sie
mit aller iibrigen Praxis die Strukturformen von Praxis iiberhaupt
teilt: Sie stiftet eine bestimmte Situation, verfolgt ein bestimmtes
Interesse, ihr Bezugsfeld ist das Seiende im Horizont der Welt.
Aber zugleich sind es ihr besonderes Interesse und ihre besondere
Situation, die sie von aller iibrigen Praxis absetzen. Die Situation
der Theorie ist fiir Husserl dadurch bestimmt, daB sie, wie gezeigt,

13 Husserl bezeichnet die theoretische Einstellung ,.als eine Art Epoché“, die den
Philosophierenden ,,des praktischen Interessenlebens enthebt” (Hua XXIX, 393).

77

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

inmitten der Relativitat praktischer Situationen die Frage nach der
Irrelativitét als Frage nach derselben Welt stellt. In der Situation der
Urstiftung der Theorie im antiken Griechenland wurde der Mensch
sich, wie Husserl in der ,,Prager Abhandlung“ von 1934 schreibt,
»der Geltungsrelativitit der Welt“ bewuflt (Hua XXVII, 188) und
stellte die Frage nach der ,,Seinsidentitdat™ (ebd.) im Wechsel der
Welten und Weltvorstellungen.'® Husserl bezeichnet dies als zwei-
tes Moment zur Installierung theoretischer Praxis, neben der
Ausbildung des theoretischen Interesses (ebd. 187), ja die
»Neubildung des Sinnes Welt als thematisches Feld der wissen-
schaftlichen Urteile, des Sinnes Seiendes, [...] der Begriffe Wahr-
heit, Erkenntnis, Vernunft® ist dasjenige Moment, das erst den Sinn
der Wissenschaft als eines ,,Ganzen wissenschaftlicher Theorie*
stiftet (ebd.).

Auch das theoretische Interesse als solches, die Tatsache, daf3
Theorie interessiert ist, verbindet diese mit aller iibrigen Praxis. Mit
der inhaltlichen Bestimmung des Theoretischen setzt sich das
theoretische Interesse jedoch von allen anderen Interessen der
Praxis ab. Das Interesse der Theorie ist das ,Interesse an der
Wahrheit rein um der Wahrheit willen® (Hua VII, 203).105 Wenn
Husserl die theoretische Einstellung als interessenlose bezeichnet,
dann meint dieser Ausdruck ein Freisein von den Interessen des
tdaglichen Lebens, er negiert nicht die Zugehorigkeit der Theorie zur
Interessenstruktur der Praxis iiberhaupt. Paradox formuliert kénnte
es heilen, dal es gerade das Interesse der Theorie ist, interessenlos
zu sein. Dieses scheinbar paradoxe Verhiltnis driickt aus, daB es
nicht moglich ist, die prinzipielle Interessiertheit der Praxis zu
iiberwinden, wohl aber, sich zu ihr als einer Gesamtstruktur zu
verhalten. Gerade mit der Haltung der Interessenlosigkeit ordnet
sich Theorie auf einer reflexiven Stufe der Interessenstruktur der
Praxis ein. Interessenlos zu sein bestimmt das theoretische Interesse
noch nicht positiv. Erst mit dessen Bestimmung als des Interesses

104 Wissenschaft ,,soll nicht Standpunktswahrheit sein, Situationswahrheit®,

sondern mit der Erkenntnis ,objektiver Wahrheit* dieser ,Bedeutung fiir alle
Praxis* geben (Hua VI, 506).

195 Das theoretische Interesse ist universales Interesse rein am Sein und Sosein als
Ziel einer erkennenden und das Erkannte sichernden Praxis.” (Hua XX VII, 187)

78

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

rein um der Wahrheit willen bringt sich die Theorie in Gegensatz
zur Praxis. In welchem Verhiltnis steht dann aber die Theorie zur
Praxis, iiberwiegt das integrierende oder das separierende Moment?
Die Antwort liegt in dem bereits Ausgefiihrten: Das integrierende
Moment dominiert, weil es auf die unaufldsliche Struktur des
Weltlebens verweist. Die Aufhebung dieser Struktur durch die
,interessenlose‘ Theorie ist als eine nur auf dem Boden jener
Struktur mogliche eine lediglich scheinbare; sie stellt eine extreme
Weise dar, wie sich die Struktur konkretisiert. Zugleich bildet das
theoretische Interesse in seinem relativen Uninteressiertsein einen
neuen Typus des Interessenlebens aus, der eine Mannigfaltigkeit
von theoretischen Partialinteressen in sich schliefit.

Dal} alles theoretische Sonderinteresse in das praktische
Interessenleben integriert bleibt, bedeutet nicht nur ein formales
Eingebundensein in die Praxis. Alles praktische Interesse ist In-
teresse im Horizont der ,,Lebenssorge” (A V 22, 19). Der Befund,
dal} Leben ,.Leben in der Vorsorge™ (E III 4, 3) ist, zielt auch fiir
Husserl - wie der Sorgebegriff Heideggers -' auf eine Ganz-
heitsstruktur des Lebens: ,Vorsorge® wird auch fiir Husserl zu einem
Titel fiir ein Leben, dem es in seinem Verhalten und Tun um sich
geht: um seine Selbsterhaltung. Demzufolge besitzt das Leben in
der Vorsorge auch bei Husserl eine bevorzugte Ausrichtung in das
Kiinftige. Leben ist ,,Dasein in bestdndiger Sorge fiir die Zukunft®
(ebd. 2); Lebenssorge wird ,,zur universalen Sorge fiir die ganze
Lebenszukunft“ (ebd. 3). Die Sorge umfaft, als bezogen auf das
Selbsterhaltungsstreben der Person, alle Intensivierungsstufen
dieses Strebens bis hin zur Setzung eines universalen Lebenswillens
in Korrelation zu einer einheitlichen ,,Lebensaufgabe“ als Telos-

1% Der entscheidende Unterschied von Husserls Sorgebegriff zu Heideggers ,,Sein
des Daseins als Sorge* (vgl. Sein und Zeit, erster Abschnitt, sechstes Kap.) liegt u.
E. darin, daf fiir Husserl Sorge mit einer bestimmten Einstellung korreliert (in der
»Einstellung der Lebenssorge™ ist man ,praktisch eingestellt“ [A V 22, 19]), die
man, wie bei Einstellungen iiblich, zugunsten der Einnahme einer anderen Einstel-
lung verlassen kann. - Vgl. den bemerkenswerten Versuch von Nam-In Lee, Hus-
serls Begriff der Sorge in Verbindung mit Husserls Auffassung von ,Stimmung‘ zu
analysieren (Lee, Edmund Husserls Phdnomenologie der Instinkte, a.a.0., S. 145
f).

79

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

idee.'”” Sorge fundiert einheitlich die zeitliche Gestalt, in der der
Selbstbezug der Person auf zweifache Weise, vorwirts und riick-
wirts, Bewegungsrdume fiir die Praxis eroffnet: Noch und ins-
besondere die mit ihrer Riickwartswendung letztlich auf Zukunft
bezogene Selbstbesinnung verkorpert in dieser Gerichtetheit somit
eine Funktion dessen, wie das Dasein Vorsorge trifft. Gerade die
universale Sorgestruktur des Lebens verdeutlicht, daf} fiir Husserl
jedes praktische Interesse sein letztes Umwillen im Horizont des
Lebens besitzt. Wenn also das theoretische Interesse nicht aus der
Interessenstruktur tiberhaupt, die Interessenstruktur des Weltlebens
ist, ausbrechen kann, dann ist letztlich auch das Interesse, das die
Stiftung der Theorie als solche betrifft, unbesehen aller auf Theo-
retisches bezogenen Partialinteressen (die auch rein praktische sein
konnen), gerichtet auf letzte Ziele im Horizont des praktischen
Lebens.'” Dies mag hier als erste Andeutung geniigen.

Die Theorie gehort nicht nur hinsichtlich der Strukturformen von
Interesse und Situation zur Praxis. Wissenschaft wurzelt fiir Husserl
vor allem insofern in der Praxis, als sie in der passiven Urdoxa ihre
Grundlage hat und selbst eine besondere Weise doxischer Aktivitdt
darstellt. Die doxische Erfahrung ist zum einen ein bestimmendes
Moment der Praxis iiberhaupt, im besonderen der praktischen Ak-
tivitdt; sie ist zum anderen aber gerade fiir die Theorie grund-
legend, sofern diese in einer Verselbstdndigung doxischer Erfah-
rung, in ihrer relativen Herauslosung aus dem Gesamtzusam-
menhang der Weltpraxis, ihre Basis besitzt. Theorie fuflit auf der
konsequent betriebenen und als Habitus genuiner Art ausgebildeten
doxischen Erfahrung: ,,Wissenschaft urteilt, sie urteilt auf Grund
der Erfahrung, urteilend auf Wahrheit abzielend ist sie eine
doxische Praxis - eine im weitesten Sinne urteilende und be-
wertende.“ (A 'V 22, 13; vgl. Hua IV, 3 f.) Mit anderen Worten, die

197 Einheit des Ich als Menschen-Ich in ausgezeichneter Form: Einheit eines

menschlichen Daseins: im Willen auf ein Leben in Firsorge fiir die Zukunft [...].“
(EII14,5)

108 »Das Streben nach Urteilskonsequenz und GewifSheit ist somit ein Zug im
allgemeinen Streben des Ich nach Selbsterhaltung.“" (EU 351) Ist fiir Husserl
Theorie ein ,interesseloses Interesse, so auch ein ,,;sorgloses Sichsorgen“ (B I 21
IV, 55). Vgl. auch Hua XXIX, 384.

80

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Verselbstiandigung der Wissenschaft kann nie so weit gehen, daf3
sich diese aus dem praktischen Zusammenhang l6st. Noch in der
Verselbstiandigung doxischer Erfahrung zeigt sich der Praxisbezug
der Theorie. Husserl kann aber auch sagen, daf} ,,doxische Aktivitat
und praktische Aktivitdt [...] Grundlage der Scheidung zwischen
Theorie und Praxis“ und damit zwischen ,theoretischer und
praktischer Vernunft“ darstellen (A V 19, 9).'” Zwar ist doxische
Aktivitat auch fiir die praktische normierend, und andererseits
gehort die Theorie gerade wegen ihrer Griindung in doxischer
Aktivitdt in die Praxis; sie gehort auch insofern in diese, als Wis-
senschaft z. B. in Vorgidngen der Institutionalisierung handelnd
verfahrt, von praktischer Aktivitit Gebrauch macht. Doch zugleich
bietet die vorwissenschaftliche Differenz zwischen doxischer und
praktischer Aktivitdt auf dem einheitlichen Grund der Praxis den
Ansatzpunkt zur relativen Herauslosung der Theorie aus dem
praktischen Zusammenhang des Weltlebens. Die relative Selb-
standigkeit der Theorie griindet somit in der Unterscheidbarkeit von
doxischer und praktischer Aktivitdt und der relativen Differenz der
ersteren zum allgemeinen praktischen Weltzusammenhang.
Transzendental gesehen basiert Theorie insofern auf ,Praxis‘, als
alle ihre pradikativen Sinnbestimmungen hoherstufige Leistungen
sind, die auf vorprédikative lebensweltliche Strukturen und Gehalte
- das von den Wissenschaften in ihrer faktischen Entwicklungs-
gestalt vergessene Sinnfundament - zuriickweisen. Die Aufklarung
dieses lebensweltlichen Fundaments, auf dem alle Theorie ruht,
besorgt Husserl zufolge die transzendentale Logik im Ge-
samtrahmen der in der Krisis durch die zweite Epoché eroffneten
transzendentalen Wissenschaft von der Lebenswelt (Hua VI, §§ 39
ff.). Doch die gegenstindlichen Korrelate dieser Lebensweltwis-
senschaft sind nicht die Gegenstinde weltlicher Praxis, sondern die
Strukturen und Sinnbestdnde des Weltlebens im transzendental-
phdnomenologischen Blick, die im Weltleben nicht nur verborgen
sind, sondern dort schlechterdings nicht aufgedeckt werden konnen.

109 ,»Theoretische Vernunft ist selbst eine besondere praktische Vernunft und doch

eine solche, die praktische Vernunft iiberhaupt iibergreifen (auch sich selbst
umgreifen) kann.” (A V 22, 20)

81

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.2. Das Motiv der Theorie

Die doxische Erfahrung, die fiir jede Praxis Grundlage ist, wird bei
der Ausbildung von Theorie aus praktischen Zusammenhéngen
herausgelost. Sie ist nicht mehr Grundlage fiir eine bestimmte
Handlungsabsicht, sondern wird selbst zum Bezugspunkt eines
Interesses. Das theoretische Interesse kann Interesse an der
Wahrheit rein um der Wahrheit willen nur sein, weil dies die
doxische Erfahrungsgrundlage ermoglicht. Doxische Erfahrung laft
ein Interesse zu, das sie nicht nur - wie im Fall rein praktischer
Interessen - in den Dienst einer praktischen Absicht stellt, sondern
das sich ausschlieBlich auf sie richtet und die Vervollkommnung
ihrer Erfahrungsbasis erstrebt. Die Grundlage doxischer Erfahrung
ermdoglicht somit ein Interesse, das auf Erfahrung und Erkenntnis
selbst gerichtet ist.

Wie die theoretische Situation Ausdruck der Auffassung von der
Irrelativitdt der Welt ist, so ist auch fiir das theoretische Interesse
die Tendenz nach Uberwindung der Relativititen konstitutiv. Dies
verdeutlichen die Pradikate, die Husserl wiederholt zur Bestimmung
des theoretischen Interesses anfiihrt: Wissenschaft sei auf wahres
Ansichsein bezogen, das sie endgiiltig zu erkennen sucht (vgl. Hua
VII, 295). Streben nach wahrem Ansichsein und nach Endgiiltigkeit
sind selbst noch verwiesen auf ein Moment, das Husserl als das
wesentliche Merkmal des theoretischen Interesses bezeichnet: die
Norm verbindlicher Begriindung (,,das theoretische Interesse im
spezifischen Sinne ist Interesse an der Begrimdung® [EU 379]).
Begriindete endgiiltige Erkentnis wird zu einem bleibenden
geistigen Besitz. Husserl wird nicht miide, in immer neuen
Zusammenhingen diese verharrende Habe als Wesensmoment der
theoretischen Einstellung zu reflektieren. In Erfahrung und Urteil
heif}t es, daB es der erst in theoretischer Haltung zum Ausdruck
kommende ,,Wille zur Erkenntnis* (232) sei, der das Erkannte nicht
nur als Mittel zum Zweck praktischer Absicht ansehe, sondern es
als es selbst wolle, und zwar ,.ein fiir allemal“ (ebd.).

Das Erkenntnisinteresse korreliert mit einem habituellen Stil, der
in der auBertheoretischen Einstellung nicht zu finden ist und der fiir
Husserl ebenfalls ein Wesensmoment der theoretischen Einstellung

82

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verkorpert. Zugleich verweist dieser Habitus auf einen praktischen
Aspekt, denn jeder Wille steht in einem praktischen Zusam-
menhang. Dieser Wille zielt mithin auf eine solche Praxis, die der
Theorie inhdrent ist. In diesem Sinn spricht Husserl von den
Ergebnissen der Wissenschaft als einer ,.eigenen Sorte von Giitern
(B 1211V, 67); es sind ,,Dauergiiter, die immer wieder Erkennt-
nisbediirfnise befriedigen* (ebd. 68). Hierbei handelt es sich um ein
praktisches Interesse innerhalb des theoretischen. Das praktische
Interesse konsolidiert dabei das theoretische, indem es ein ,,eigenes
Giiterreich® (ebd. 67) konstituiert (vgl. B I 21 V, 14). Ein prakti-
sches Interesse ist dann dem theoretischen eingeordnet, wenn es -
als praktisches - letztlich den Zielen des rein theoretischen Inter-
esses dient. Diese Art des praktischen Interesses ist also von
denjenigen Interessen der Praxis zu unterscheiden, die motivierend
sein mogen flir die Bildung des theoretischen Interesses, also etwa
die Frage betreffen, inwiefern das Streben nach Wahrheit an sich,
nach endgiiltig gesicherter Erkentnnis als Dauererwerb, selbst eine
Motivation in der Praxis besitzt, aber auch von denjenigen In-
teressen abzuheben, die wissenschaftliche Ergebnisse in den Dienst
konkreter Praxis stellen bzw. Wissenschaft um dieses Zieles willen
betreiben.'® Doch gerade mit ihrem vordergriindig auf das rein
theoretische Interesse bezogenen praktischen Absehen auf ein Reich
von Giitern theoretischer Provenienz verkdrpern Erkenntniserwerbe
einen viel tieferen Praxisbezug, da sie als ,,fortdauernder Besitz*,
als ,,fortdauernde Habe® im Sinn eines ,,mir Eigenen* (A V 24, 36)
Ausdruck des Strebens nach Selbsterhaltung und damit der
Lebenssorge selbst sind.

Die Ablosung der Theorie von der Praxis besitzt zwar in der
Grundscheidung zwischen doxischer und praktischer Aktivitat
innerhalb der Praxis ihre Ermoglichung, doch dies sagt noch nichts
tiber die konkreten Motive aus, die zur Verselbstindigung der
Theorie fiihren kénnen und de facto gefiihrt haben. In der Ab-
handlung ,Problem einer nicht historischen, sondern idealen
Genesis der Idee strenger Wissenschaft“ aus der Mitte der

10 [...] so kann Wissenschaft in praktischer Absicht geiibt sein, z. B. um des

allgemeinen praktischen Zweckes willen, Natur zu beherrschen [...]. (A V 22, 12)

83

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zwanziger Jahre unterscheidet Husserl ausdriicklich diese beiden
Aspekte in der Frage nach den Motiven fiir die Ausbildung der
Theorie: ,,Dem historischen Problem der Motivation [...] steht zur
Seite das Problem der idealen Genesis, nimlich das Problem, die
Notwendigkeiten zu verstehen, die im Historischen im verborgenen
bestimmend waren und die es verstindlich machen, warum Wissen-
schaft der Vorstufe aus eigener Konsequenz zu solchem neuartigen
Absehen, dem auf eine absolute Endgiiltigkeit, hindrangte. (Hua
VII, 296) Die Abhandlung gibt eine Metareflexion zu einer Be-
stimmung der Motivationsgrundlagen der Wissenschaft und zeich-
net diesen Motivationsweg selbst nicht nach. Aber sie hebt das Re-
flexionsniveau gegeniiber den Ausfiihrungen zur Genese der Wis-
senschaft in der Abhandlung ,Phdnomenologie und Erkenntnis-
theorie“ (1917), dem fiinften Kaizo-Artikel (1922/1923) und den
Vorlesungen zur Ersten Philosophie (1923) auf eine neue Stufe, die
auf die Behandlung des Themas im Umkreis der Krisis-Schrift von
1936 vorweist. Denn ein wesentliches Moment in Husserls Kritik
an der Wissenschaft bildet seine Scheidung zwischen der ideal-
moglichen Genesis und der faktischen Entwicklung von Wissen-
schaft. Diese Differenzierung liefert ein Argument dafiir, daB3
faktische Wissenschaft nicht zwangsldufig schon der Idee der
Wissenschaft entspricht.

Zur Motivation, welche die Theorie aus dem Zusammenhang des
praktischen Weltlebens 16st, sagt Husserl wenig (vgl. z. B. XXIX,
12 ff.). In einem Manuskript, verfaBt im Januar 1934, heift es:
»Zundchst liegen doch in der menschlichen Praxis [...] keine Motive
fiir die Aufgabenstellung einer ,Philosophie’, ja fiir die Konzeption
ihrer als Zielidee* (E I1I 7, 9). Ahnlich vage heif}t es schon in einem
zehn Jahre dlteren Manuskript: ,,Im allgemeinen hat die Praxis kein
Bediirfnis, in ein theoretisches Interesse iiberzugehen, aber im
besonderen Falle kann ein Motiv dafiir wach werden“ (B I 21 V,
12). Uber die Eventualitit dieser Motive und iiber diese selbst sagen
die beiden Texte nichts aus. Das ,zunidchst’ im ersten Zitat kann
aber so verstanden werden, dafl die Philosophie nicht unmittelbar
aus dem alltdglichen praktischen Leben erwichst, sondern einen
Mittler benétigt. Den Gedanken einer Vermittlung duflert in der Tat
der Wiener Vortrag von 1935. In ihm verweist Husserl auf eine

84

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mittlere Stufe ,urspriinglicher Theoria“ (Hua VI, 332) zwischen
Praxis und eigentlicher Theorie; auf dieser Stufe erfolge im
thaumdzein bereits eine ,,Epoché von allem praktischen Interesse*
(ebd.; vgl. Hua XXIX, 389 f.). Diese mittlere Stufe befindet sich
allerdings in groflerer Nihe zur Praxis, und zwar insofern, als sie
noch nicht in der theoretischen Situation (Identitdt der Welt) steht
und noch nicht das genuin theoretische Interesse (Erkenntnis des
wahren Ansichseins) ausgebildet hat. Aus diesem Grund setzt
Husserl hier den Schnitt von Doxa und Episteme zwischen dieser
mittleren Stufe und der Theorie an (Hua VI, 332). Dies steht in
Widerspruch zu einer Textstelle in E III 7, worin die Scheidung
zwischen Doxa und Episteme der Stufe des thaumdzein gleich-
gesetzt wird (9). Die praktische Motivation fiir die theoretische
Frage nach Identitdt und wahrem Ansichsein unterstreicht Husserl
auch in A V 19: . Die Frage, wie dieselben Dinge in verschiedenen
widerstimmigen Wasgehalten im Wechsel der praktischen
Situationen wahre Wirklichkeit heiflen konnen, das ist eine von der
Praxis ausgehende Frage - aber das weitere gehort nicht dazu.* (6)
Es ist hier nicht der Ort, vom philosophiehistorischen Standpunkt
aus zu beurteilen, ob Husserl mit dem Gedanken der ,,urspriingli-
chen Theoria®“ dem faktischen Entstehungsprozefl von Wissenschaft
gerecht wird.'"" Husserl macht deutlich, daB es - gleich, wo man die
Abgrenzung von Doxa und Episteme vornehmen will - im Horizont
der Praxis eine Haltung gibt, die durch Nichtinteresse an prak-
tischen Absichten und praktisch-endlichen Zielen charakterisiert ist
und als eine besondere Weise von ,Neugier (,,ein Interesse, das
sich der Lebensinteressen enthoben* hat [Hua VI, 332; vgl. Hua
XXIX, 61]) den Erfahrungsgegenstinden gegeniibertritt, die aber
diese Gegenstinde noch nicht im Rahmen einer Theorie mit den
Ingredienzen der einen und wahren Welt und mit einer prinzipiell
ins Unendliche zielenden Erkennbarkeit zum Thema macht. Eine
Motivation zur Uberschreitung der traditionalen Situationsgege-
benheit in Richtung der Allsituation erblickt Husserl wie erwéhnt in

"' Vel. K. Held, ,Husserl und die Griechen“, in: E. W. Orth (Hg.), Profile der
Phdnomenologie (Phdnomenologische Forschungen Bd. 22), Freiburg/Miinchen
1989.

85

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

2. Forschungsstand

Was den Forschungsstand zum Thema des Theorie-Praxis-Bezugs
im Werk Husserls anbelangt, so spiegelt er mit wenigen Ausnahmen
Husserls eigene Haltung wider: Der seltsam anmutende Gegensatz,
daB fiir Husserl Fragen nach der Lebensbedeutsamkeit der Philoso-
phie im Zentrum seines Interesses standen, er sich ihnen aber nicht
auf eine systematische Weise widmete, hat seine Entsprechung
darin, dafl die Husserl-Exegese zwar wiederholt auf Begriffe wie
,Selbstverantwortung‘, ,Rechenschaftsabgabe‘, ,Selbstbesinnung’
und ,Selbstbestimmung’ hinwies, es aber zumeist unterlief, sie auf
der Grundlage der zerstreuten Textdokumente und im Kontext der
entsprechenden Husserlschen Grundannahmen zu diskutieren.'®
Eine gute knappe Zusammenfassung der Problematik in ihrem Be-
zug zum Wahrheitsproblem gab 1967 Ernst Tugendhat in seiner
Arbeit Der Wahrheitsbegriff bei Husserl und Heidegger." Fiir
Tugendhat liegt die Praxisfunktion der Theorie im Sinn Husserls in
der Selbstverantwortung als der ,,Bereitschaft zur Rechenschaft
iber die Wahrheit der jeweiligen Auffassungen [...] Verantwort-
lichkeit iiberhaupt ist demnach nichts anderes als das subjektive
Korrelat des Anspruchs auf Wahrheitsausweisung.'® So zutreffend
diese Interpretation ist, so greift sie doch zu kurz; unklar bleibt der

'® Anders die Arbeiten von Klaus Held. Vgl. z. B. seinen Beitrag ,, Edmund Husserl.
Transzendentale Phanomenologie: Evidenz und Verantwortung™ in: Margot Flei-
scher (Hg.), Philosophen des 20. Jahrhunderts. Eine Einfiihrung, Darmstadt 1990,
79-93. Held legt dar, wie Husserl das transzendentalphdnomenologische Prinzip der
Verantwortung im natiirlichen Streben nach einem gelingenden Leben als einer
grundlegenden Weise der Erfullung lokalisiert (,insofern ist sie [die Phéano-
menologie] die duBerste Konsequenz des natiirlichen BewuBtseins®), gleichzeitig
aber ,die entschiedenste Kritik“ am natiirlichen Weltbezug tbt (88), indem
Phianomenologie in einer nicht der Perspektivitédt des natiirlichen Weltverhéltnisses
unterworfenen Interesseneinstellung die Evidenzquellen, die anschaulichen Grund-
lagen der natiirlichen Interessenperspektiven ins Licht stellt. - Vgl. jetzt auch das
Buch von R. Philip Buckley, Husserl, Heidegger and the Crisis of Philosophical
Responsibility (Phaenomenologica Bd. 125), Dordrecht/Boston/London 1992.
Buckley diskutiert darin Husserls Krisis-Diagnostik und den Gedanken der Verant-
wortlichkeit im Problemumfeld von Geschichtlichkeit und Vergessen.

17 Vgl. 186-193, bes. 188-191.

** Ebd. 190.

20

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ja bildet letztlich das Motiv fiir die Ausschaltung selbst: Das
theoretische Leben kann sich ,tatsdchlich nicht [...] aus der ,Not‘
des Lebens losen” (ebd. 53). Das Lebensinteresse der Selbster-
haltung bildet somit fiir Husserl nicht nur den Motor der
theoretischen Betitigung, sondern auch das letztlich wirkende
Motiv im Horizont der Weltpraxis, das fiir die Ausbildung der
Theorie bestimmend ist.'"* Jedes praktische Sonderinteresse setzt
dieses Interesse voraus bzw. schliet es mit ein, also auch die
Bediirfnisse etwa der ,,bestimmt interessierten Einstellungen®, von
denen die Rede war.

Wie aber motiviert das Lebensinteresse der Selbsterhaltung, die
Sorge, die theoretische Besinnung? Wie kann aus einem be-
sorgenden Leben der Ursprung der Theorie verstindlich werden?
Husserl erblickt dieses Motiv in einem Faktum, das selbst noch die
Ausbildung der Sorgestruktur des Lebens bewirkt: Das Faktum, daf§
Leben der stets drohenden Gefahr des MiBlingens ausgesetzt ist,
daB es keine Gewihr gibt, daB3 Intentionen ihre vorgezeichneten
Erfullungen auch wirklich finden, l4Bt es zu jenem allseitig
Vorsorge treffenden werden. Das Erlebnis, das den Raum fiir die
Bewegung des Selbstbezugs der Vorsorge allererst aufschlieft,
nennt Husserl die Enttauschung (vgl. EU 94). Enttduschung liefert
zwar Evidenz aufgrund von Anschauung, doch eine solche, die
einen ganzen Erwartungshorizont zunichte werden 148t, da sie kraft
ihrer Evidenz eine Wirklichkeitsthesis impliziert, an der das
Erwartete zerschellt. Die enttduschte Intention motiviert jedoch zu
einer Umwendung, zu einem Bezug auf die Bedingungen, die zur
Ansetzung dieser Intention gefiihrt haben, motiviert Besinnung.'"”
Besinnung soll nicht nur die Griinde fiir das einmalige Scheitern
aufzeigen, sondern zugleich ein Wissen gewinnen helfen, das in
moglichst vielen dhnlichen und moglichst allen Féllen sichere
Erfiillung verspricht und daher selbst moglichst gesichert sein muB.

114 So kdmen wir vom Leben her und den aus ihm entspringenden universalen

Bestrebungen nach einem konsequenten ,seligen Leben [...] zu einer Motivation,
die eine absolute universale Wisenschaft fordert [...].“ (B 121 1V, 83)

!5 Urspriinglich liegt das Motiv fiir eine Besinnung in der fritheren, ofteren un-
liebsamen Erfahrung [...]* (Hua XXIX, 376; vgl. Hua VIII, 343) , Das MiBlingen,
das Verfehlen motiviert mich zur Reflexion [...]“ (A 'V 24, 3)

87

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

So erwichst fir Husserl schon in der Praxis die Absicht, objektive
Wabhrheit ,,gegen die moglichen Modalisierungen der GewiBheit zu
sichern” (Hua VI, 179). Sofern Theorie eine Radikalisierung der
Selbstbesinnung mit dem Ziel, gesichertes Wissen zu erlangen, dar-
stellt, steht auch sie in der Folge dieser Motivation: ,,.Die Selbst-
_besinnung ineins mit der zugehdrigen Besinnung iiber meine
Umwelt als praktisch interessierte Selbstbesinnung [...] fithrt auf die
Forderung einer universalen Selbsterkenntnis und Welterkenntnis
[.]“BI211V,76)

Die spezifische Art der Griindung der Theorie in der Praxis als
Motiv fiir ihre Herauslosung sowie die Motivation fiir ihren
historisch lokalisierbaren Verselbstandigungsproze bilden nicht
die einzigen Moglichkeiten, nach der Motivation der Theorie zu
fragen. In Hinblick auf die Erfullungsgestalt der Theorie im Sinn
Husserls, als transzendentale Phdnomenologie, wiirde die Frage
lauten, ob auch diese Endgestalt schon in der Praxis eine
Motivationsgrundlage besitzt. Diese Frage wird im dritten Teil
wiederaufzugreifen sein. Husserl stellt auch die Frage nach der Mo-
tivation des anfangenden Philosophen (Hua VII, 3 ff.; Hua VIIIL, 8
f.). Doch hierbei, wie in allen Uberlegungen Husserls zum rechten
Anfang des Philosophierens, geht es nicht um die Motive, denen
zufolge die Theorie sich von der Praxis 16st, sondern um die
Problematik, wie bereits im Rahmen iiberlieferter Theorie ihre
Radikalisierung zu einer in Husserls Verstindnis universalen, ab-
solut begriindeten Philosophie zu erlangen ist. Der anfangende Phi-
losoph befindet sich nicht in einer vortheoretischen Situation, son-
dern steht bereits auf dem Boden der Wissenschaft, die ihm als
Kulturgestalt vorgegeben ist (vgl. Hua VII, 8). Diese Problematik
zielt somit auf die Motivation der absoluten Wissenschaft als
transzendentaler Phianomenologie und Philosophie innerhalb der
Theorie selbst.

88

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

3.3. Die praktische Funktion der Theorie

Eine Antwort auf die Frage, wie es denkbar sei, dal die Theorie
trotz ihrer Ablosung von der Praxis weiterhin in diese gehore,
wurde in den bisherigen Ausfithrungen schon gegeben: Die Ausbil-
dung der Theorie ist fiir Husserl nur moglich auf dem Untergrund
der Praxis und im Miteinbezug ihrer. Es 1aBt sich schon erkennen,
dal die Theorie zwar in der Praxis fundiert ist, da} aber die
Denkgestalt eines hierarchischen Fundierungsbaus nicht geniigt, um
das Bezugssystem von Theorie und Praxis addquat wiederzugeben.
Eine komplexe Vernetzung bindet Theorie und Praxis aneinander.
Als Hauptmomente dieser Vernetzung zeigte sich bisher:

Die Theorie griindet in erster Linie insofern in der Praxis, als sie
aus einer Radikalisierung der doxischen Erfahrung erwichst; ihre
Erkenntnisbildung und diejenige der Praxis besitzen einen
gemeinsamen Boden. Gemeinsame Grundlage ist ferner der Bereich
passiver Urdoxa, und ebenso teilt die Theorie mit aller {ibrigen
Praxis die Strukturformen der Situation und des Interesses sowie
der Zielstellung. All dies stellt wiederum erst Theorie als aprio-
rische Bedingung fiir sich und fiir alle Praxis fest, und in diesem
Sinn umgreift sie die Praxis. Der Theoretiker vollzieht seine
Einstellung willentlich, aber dieser Wille ist wieder ein praktisches
Moment. Neben die Praxisgriindung der Theorie tritt ihr fort-
wihrender Praxisbezug. Dazu zdhlen all die Momente im Vollzug
der Theorie, die auf die Praxis verweisen, also in gewissem Sinn
auch die Funktion, die sie fiir die Praxis wahrnimmt. Aber zundchst
gehdren dazu alle Unternehmungen, die dem rein theoretischen
Interesse selbst dienen. Es zidhlen dazu ferner alle Erwagungen, die
den Ergebnissen der Theorie einen praktischen Sinn erteilen, also
diejenigen, die sie als Erkenntnisgiiter apperzipieren. Dies kann im
Interesse der Theorie selbst geschehen, aber auch im Interesse der
Praxis. Rein praktische Ziele sind solche, die nicht mehr dem
theoretischen Interesse dienen. In der Neugier und im Spiel erblick-
te Husserl eine Motivationsgrundlage zur Ausbildung des theore-
tischen Interesses.

Husserl nennt mehrere Moglichkeiten, wie Theorie zur Funktion
fiir die Praxis wird. Es kann sich um praktische Interessen handeln,

89

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

die die Theorie nicht als bloBes Mittel gebrauchen, sondern als
relativen Endzweck (und daraus evtl. einen héheren Funktionswert
fiir die Praxis gewinnen). Husserl fiihrt in diesem Zusammenhang
das ,,Erkenntnisbediirfnis“ an (vgl. Hua XXVII, 114). Im Manu-
skript ,,Funktion der Wissenschaft als Kultur fir die universale
Kultur etc.”“ (in B I 21 II) erwiahnt Husserl als Praxisfunktion der
Theorie ihre ,,soziale Niitzlichkeit“. Selbst in ihrem Mif3brauch steht
Wissenschaft noch in praktischer Funktion, so im Fall ,,nationali-
stischer Wendung“, wenn mit ihr ,auf GréBe und Macht der
Nation“ spekuliert wird (9; vgl. Hua VI, 329).

Allen praktischen Zielen und Zwecken solcher Art stellt Husserl
als eigentliche, ,universale‘ Funktion, die Theorie fiir die Praxis zu
erfiillen hat, die Erméglichung eines ,,Vernunftmenschentums® ge-
geniiber. Doch hier driangen sich sogleich Fragen auf: Ist der
Zwecksinn der Theorie selbst identisch mit dieser universalen
Funktion, die sie fiir die Praxis ausiiben soll? Wire universale
Wissenschaft denkbar, die auf die Ubernahme dieser Funktionslei-
stung gleichsam verzichtete und sich selbst geniigte? Was besagt
Universalitat in Husserls Rede von der universalen Funktion der
Theorie in Korrelation zur universalen Wissenschaft? SchlieBlich:
Jener Funktionsverpflichtung konnte die Theorie doch nur in einer
Vielzahl von Sonderzielungen nachkommen. Wie aber unterschei-
den sich dann diese von den mehr oder minder zufilligen
praktischen Abzweckungen, denen Wissenschaft auch nachgehen
kann? Die Rede von universaler Funktion steht in offensichtlicher
Korrelation zu der, wie Husserl es sieht, teleologisch vorgezeich-
neten Vollendungsgestalt der Theorie als einer ,universalen
Wissenschaft“ (vgl. Hua VI, 321; Hua VIII, 195, 336 ff.). Um die
Frage nach der Universalitdt der lebenspraktischen Funktion der
Theorie zu beantworten, muf3 zunichst gekldrt sein, in welcher
Weise diese Funktion von der Praxis her bestimmt ist und in
welchem Verhiltnis diese praktische Griindung des Funktionssinnes
zur Verselbstiandigung der Theorie steht, zur Radikalisierung der
doxischen Erfahrung zu wissenschaftlich-rationalem Erkennen. Die
bisherigen Ergebnisse dieses Abschnitts sollen nun vertieft werden.

Es zeigte sich, dall Husserl das letzte Umwillen weltlicher Praxis
in der Lebenssorge erblickt. Dies ist deswegen das Grundinteresse,

90

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

weil diese Sorge sich nicht um diese oder jene Aspekte des Lebens
bekiimmert, sondern die Struktur des Sorgens selbst zum Ausdruck
bringt, die besteht, weil Weltleben in das Unbestimmt-Offene
gehalten ist: Praxis ist Husserl zufolge stets der Gefidhrdung durch
»Note des Lebens®, ,,Schicksalsschldge” (HuaDok II,1, 195; Hua
XV, 600) ausgesetzt. Das grundlegende Interesse des Lebens gilt
der Abwehr wirklicher und moglicher Krisen und der Herbei-
filhrung und Sicherung eines gliickhaften Daseins, der Verwirk-
lichung von Gliick: ,,Macht tiber das Schicksal, die Ermoglichung
eines gliickhaften Daseins (A V 24, 20). Befriedigung als Kom-
plementirbegriff zur Enttiuschung (EU 93)''® wird so fiir Husserl
zu einem Titel, der nicht nur zur Bezeichnung von Erfiillungs-
synthesen partialer Intentionen, sondern des alle Einzelinteressen
iibergreifenden Lebensinteresses dient. Drang nach Befriedigung,
verstirkt in seinem Ausbleiben im Fall von Enttduschungen,
motiviert in der Einheit der Lebenssorge die Ausbildung korrela-
tiver Ganzheitsbildungen: in der ,,Uberschau iiber bisheriges Leben
in Gelingen und MiBlingen, iiber bisherige Zufriedenheit und
Unzufriedenheit etc.“, in der ,,Selbstbesinnung, Kritik, universalen
Willensentschliissen den Entwurf von , Lebenszielen®, einer
,Lebensganzheit (A V 10, 130).

Die Sorge ergreift alles, was der Sicherung des Daseins forder-
lich ist, und das ist in erster Linie das durch Erfahrung, Kennt-
nisnahme zugénglich und verfiigbar zu Machende. So tritt bereits
die doxische Erfahrung in den Dienst praktischer Aktivitit. Doch
doxische Erfahrung, vor der Stiftung von Wissenschaft, ist endlich,
in endlichen Umwelten verfangen. Die Herauslosung der doxischen
Erfahrungsstruktur aus dem Gesamtzusammenhang weltlicher
Praxis, die in der Begriindung der wissenschaftlichen Weltsicht
erfolgt, bedeutet zwar die Uberschreitung der endlich-praktischen
Sphéren, nicht aber die Abstreifung des grundlegenden praktischen
Interesses, das alle Erfahrung des Weltlebens leitet, denn sonst
besile Theorie keine Interessenbasis, die sie mit der Praxis teilt, als
Voraussetzung fiir ihre universale Praxisfunktion. Fiir die Theorie

16 Befriedigung ist Intentionalitit der aktuellen Selbsterhaltung. Unbefriedigung
ist Hemmung der Selbsterhaltung.” (E 111 4, 2 f.)

91

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bildet das praktische Grundinteresse an der Sicherung des Lebens
zwar nicht mehr das Nahziel - dieses wird vom spezifisch
theoretischen Interesse mit seinen Teilinteressen formuliert -, es
bleibt aber als ein, ja als das zentrale Fernziel fiir das theoretische
Interesse letztbestimmend.

Dall das Grundinteresse der Praxis fiir die Theorie letztlich
leitend ist, besagt, dal Theorie mit ihrem eigenen Interesse und des-
sen mannigfachen Erflillungsstufen in die Funktion des praktischen
Interesses an der Sicherung des Lebens eingebunden bleibt. Die
,»groBite Menschheitsfunktion® der Philosophie als universaler Wis-
senschaft beruht, wie Husserl in seinem 1923 ver6ffentlichten Auf-
satz ,,Die Idee einer philosophischen Kultur® schreibt, in ,,ihrer not-
wendigen Bestimmung, ein universales und letztrationales Selbst-
bewufltsein der Menschheit zu schaffen, durch welches sie auf die
Bahn einer echten Menschheit gebracht werden soll* (Hua VII, 205
f)."” Die Radikalisierung vortheoretischer Erfahrungs- und Er-
kenntnismoglichkeiten durch die Theorie verschafft dem Leben al-
lererst die Moglichkeit, auf einer vollig neuen Stufe, ndmlich mit ra-
tionaler Methode, seine Sicherung zu besorgen. Die grofftmogliche
Sicherung des Lebens als Vorbedingung fiir Gliick ist fiir Husserl
dann gewibhrleistet, wenn Wissenschaft jenes ,letztrationale Selbst-
bewuBtsein der Menschheit” (ebd.), die ,,Vernunftmenschheit* (Hua
VIII, 23), verwirklicht hat. ,Reine Erkenntniskultur allein“ konne
»das Mittel sein, um Menschen zur Befriedigung, zur ,Gliick-
seligkeit’, zu verhelfen* (B [ 21 II, 20).

Die grundlegende Sorgestruktur der Praxis scheint mithin sowohl
die Radikalisierung doxischer Erfahrung zu wissenschaftlicher Er-
kenntnis wie zuhochst die Ausbildung reflexiver, selbstbeziiglicher
Erkenntnisformen zu motivieren. Auf beides bezieht sich der Sinn
der Funktion, die Praxis mit der Ausbildung von Theorie, die
Theorie fiir die Praxis tibernimmt. Somit tritt Theorie als universale
Wissenschaft, die alle Formen reflexiven Erkennens in sich be-
schlieBt, in besondere Funktion fiir die Praxis. Jeder neue qua-
litative Schritt der Reflexion bedeutet demzufolge eine Steigerung

"7 Philosophische, wissenschaftliche Erkenntnis sei , Moment des auf universale
Selbsterhaltung und bewuft universal gerichteten Menschheitslebens™ (A V 24, 26).

92

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in der Sicherung wissenschaftlicher Erkennbarkeit und damit
mittelbar eine Steigerung in der Sicherung des Daseins. In diesem
Sinn interpretiert Husserl bekanntlich auch den Gang der euro-
pdischen Philosophie: Platon, Descartes, Hume, Kant, schlieBlich
die transzendentale Phdanomenologie sind fiir ihn die Meilensteine
auf dem Weg, den Theorie in reflexiver Uberpriifung ihres Erkennt-
nisprinzips in Hinblick auf die vorgezeichnete Idee einer uni-
versalen Wissenschaft zuriickgelegt hat. Reflexivitit dient in Hus-
serls Sicht nicht nur und allenfalls nur vordergriindig (in einem
guten Sinn) erkenntnistheoretischen Zwecken; zugleich ist sie auf
Zwecke bezogen, die iiber diese noch hinausweisen.

Die universale Funktion der Theorie flir die Praxis ist diejenige,
die sie erfiillt, insofern sie selbst universale ist. Mit wuniversal
bezeichnet Husserl folglich eine Wissenschaft, die alles mogliche
Urteilen, alle mogliche pradikative Aussage und damit mogliche
Wahrheit und Unwabhrheit (B I 21 I, 43) umschliefit. Der ,,Gesamt-
inbegriff aller in moglichem echten Erkennen zu erzielenden an sich
giiltigen Wahrheiten” bilde die Einheit universaler Wissenschaft
(Hua VII, 13). Wird die Funktion, die Theorie fiir die Praxis
iibernehmen soll, als ,universale‘ bezeichnet, dann bedeutet dies
zweierlei: einmal dal sich Wissenschaft auf die gesamte Praxis
bezieht, auf alle ihre Teilbereiche und nicht nur auf diesen oder
jenen Bereich, zum anderen, daB sie sich in der Weise auf sie
bezieht, in der sie selbst universale Wissenschaft ist. Beides driickt
dieser Satz Husserls aus: ,,Die absolute Autoritit der Wissenschaft
erstreckt sich auch auf die wissenschaftlich geleitete Praxis, genau
so weit, als die Praxis auf Urteilsmotiven beruht, iiber deren
Wahrheit Wissenschaft entscheiden kann.” (B 121 I, 43) Doch noch
in einem dritten Sinn ist das Universalsein der theoretischen
Funktion zu verstehen, nimlich in der Weise, wie sich die Praxis
gemiB der Funktionseinwirkung universaler Wissenschaft verhalt
und verdndert. Praxis wird durch den Logos der Theorie in
bestimmter Weise normiert. Die Funktion der Theorie ist die ,,eines
Normensystems fiir eine universale verniinftige Praxis* (B I 21 II,
17). Was bedeutet universale verniinftige Praxis?

Es hieB, daB Wissenschaft ihrer Aufgabe fiir das eigentliche
praktische Interesse, die Lebenssorge, dadurch nachkomme, weil sie

93

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

mit ihrem jeder vortheoretischen doxischen Erfahrung iiberlegenen
Stil der Erkenntnisgewinnung und -begriindung eine Funktion der
Praxis ist und in Funktion fiir die Praxis tritt; weil sie iiberdies in
der Ausiibung dieser Funktionsleistung eine desto groBere Si-
cherung der Praxis bieten kann, je weiter sie sich selbst zu einer
radikalen, reflexiven Wissenschaft ausbildet, d.h., in je hSherem
MaB sie die Vorzeichnungen, die in ihr als einer universalen
Wissenschaft teleologisch angelegt sind und die sie in ihrem
reflexiven Selbstbezug wiederum erkennt, zum Austrag bringt.

Fiir Husserl gehort schon zur untersten Stufe reflexiver Wissen-
schaft Kritikfahigkeit, ,radikale Rechenschaftsabgabe“ (Hua VII,
206), durch die gesichertes Wissen, Episteme, von bloBer Meinung,
Doxa, abgehoben wird. Ist nicht aber gerade der Bereich der Doxa
das Ursprungsgebiet der Theorie? In der Tat wird Husserls Bezug-
nahme auf die Doxa doppelsinnig, wenngleich diese Zweideutigkeit
zwei unterschiedlichen Bezugnahmen entspricht. Doxa als (pha-
nomenologischer Begriff der) Urdoxa ist fiir Husserl die Quelle
allen VernunftbewuBtseins, sofern sie alle in origindr Selbstgege-
benem griindende Vernunftsetzung umfafit. Hierin fuf3t nicht nur die
Moglichkeit einer Radikalisierung doxischer Aktivitdt im Rahmen
der Theorie, sondern insbesondere die Mdglichkeit einer Rechts-
ausweisung von Vernunftsetzungen. Solche Rechtsausweisung ist
ihrerseits eine verniinftige nur aus dem Grund, weil ihre explizite
Aufgabenidee darin liegt, auf die Quellen aller Vernunftsetzung, auf
evidentes, ,verniinftiges‘ Sein, zuriickzufragen: Ihr Vernunftcharak-
ter bezieht sich in erster Linie auf den Charakter ihres intentionalen
Gerichtetseins, das nicht in diesem oder jenem tendiert, sondern
ausdriicklich im Aufweis von Evidenz. Die natiirliche Tendenz des
Lebens hingegen zielt in einem formalen Sinn zwar auch auf Selbst-
habe des Intendierten, doch nicht um es als Erkenntnishabe aus-
zuweisen, sondern um es in praktischem Begehren, orientiert am
Lebensinteresse standhaltender Befriedigung, real zu besitzen. Die
Intentionalitdt des Begehrens iiberdeckt von vornherein die
doxischen Bestdnde und stellt sie in den Dienst ihrer praktischen
Abzweckung. Nur die praktisch angeeignete Doxa - ein Begriff, der
die mundane Erscheinungsform der phdnomenologisch aufklédrbaren
Doxa im transzendentalen Sinn meint - bezeichnet den Widerpart,

94

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gegen den die Episteme sich erhebt. In diesem Sinn intendiert fiir
Husserl schon die ,Interesselosigkeit* aller Theorie den ,,Ausschluf3
alles Begehrens* (B I 21 III, 29). Reine Theorie und Praxis stellen
somit zwei Weisen dar, sich zum Bereich des Doxischen, den
wiederum phidnomenologische Theorie als solchen aufdeckt, zu
verhalten.

VernunftbewuBitsein als Korrelat des von universaler Wis-
senschaft zu erkennenden wahrhaft Seienden bezeichnet folglich
nicht ein freischwebendes Ideal, sondern besitzt im Intentio-
nalsystem der Praxis selbst ihre Motivationsgrundlage. Wenn alle
Praxis standhaltende Erfiillung intendiert, alle tatsdchliche Erfiil-
lung aber evidentes Sein ist, das als solches fiir Husserl den Charak-
ter der Verniinftigkeit trdgt, dann ist Theorie in dem Sinn eine
Funktion der Praxis, als sie die Gewinnung von Evidenz, auch
gegen Tendenzen der Praxis, intensiviert, indem sie auf das Ver-
nunftméaBige als das evident Gegebene, Erfiillte selbst zielt und
sonst auf nichts. Wissenschaft in diesem Sinn ist auf Bereitstellung
von Evidenz theoretischer wie praktischer Vernunft bezogen.
Praktische Vernunft umspannt Husserl zufolge die gesamte Gemiits-
und Willenssphire. Da sie alle Aktivitdt befafit, insofern diese unter
praktischen Vernunftgesetzen steht, fillt in den Aufgabenbereich
einer Kritik der praktischen Vernunft auch eine Kritik des wissen-
schaftlichen Tuns selbst, ein Herausfinden der apriorischen Ver-
nunftgesetze, denen ihr Tun selbst untersteht - vor allem als ein
solches, das die Bedingung dafiir schafft, daB Praxis zu einer
verniinftigen Praxis werden kann. Eine verniinftige Praxis ist
demzufolge eine solche, fiir deren Urteile und Entscheidungen
universale Wissenschaft Vernunftprinzipien vorgibt. Solche ,Ver-
nunftnormierung‘ wird jedoch der Praxis nicht tibergestiilpt, son-
dern erwichst ihren eigenen doxischen Griinden. Vernunftprin-
zipien basieren auf dem Stoff, aus dem Praxis selbst ist. Allgemein
formuliert liegen einer verniinftigen Praxis die prinzipiellen Stile
ihrer evidenten Ausgangspunkte und ihrer Intentionalvorzeich-
nungen sowie die von ihnen her geforderten Moglichkeiten des Ver-
haltens offen.

Fiir Husserl deckt Wissenschaft, insofern sie universale Ethik ist,
diese Prinzipien fiir sich selbst wie fiir die Praxis auf und erwigt fiir

95

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

diese die Bedingungen der Realisierung der Vernunftnormen. Zu
diesen Prinzipien gehort auch dasjenige Prinzip, dem sich
Wissenschaft in ihrer Praxisfunktion selbst unterstellt. Mehr noch:
Die ,vollkommen verniinftige Praxis‘ konstituiert sich im theore-
tischen Zugriff auf die Welt als eine im Unendlichen liegende Idee.
Fichtes Satz, daB3 das rein Theoretische die ,Mittel ,zur Rea-
lisierung eines noch entlegenen Ziels* anzeige, wohingegen das rein
Praktische ,,auf den absolut nichsten Zweck* gehe,118 findet bei
Husserl seine Ausweitung dergestalt, daB die Praxis selbst zum
universalen Zweck der Theorie wird und sich dadurch ebenfalls die
Normgestalt der Universalitit aneignet. Nur Wissenschaft kann, so
Husserl, die im Unendlichen liegende Idee universal verniinftiger
Praxis erschlieBen, und nur mittels ihrer kann diese Idee sich
verendlichen, im Horizont der Praxis realisieren. Diese Verendli-
chung bedeutet aber eine Unendlichkeit der auf die Limesidee hin
zu unternehmenden Schritte, die Theorie zur Ermdglichung einer
Vernunftpraxis zuriicklegen muf. Diese Schritte sind nun von den
mannigfachen moglichen praktischen Beziigen der Theorie darin
unterschieden, dafl sie im teleologischen Prozef der Limesvor-
zeichnung mit dem praktischen Zwecksinn der universalen Wissen-
schaft zusammenstimmen miissen.

Impliziert universale Wissenschaft eine universale verniinftige
Praxis, so fordert umgekehrt eine Praxis aus absoluter Rechtfer-
tigung eine universale Wissenschaft (vgl. B121 IV, 80 ff., AV 19,
40) - nicht nur, weil Wissenschaft das Ideal verniinftiger Praxis
stiftet, sondern weil sie eine solche Praxis in konkreto erst er-
moglicht: ,,Verniinftige Praxis setzt verniinftige GewiBheit voraus,
praktische Vernunft theoretische Vernunft, ideal wahrhaft gute Welt
endgiiltig wahrhaft seiende Welt; also Wissenschaft ist Fundament
praktisch verniinftiger Menschheit und Welt.“ (A V 19, 40) Von der
Position einer universalen Vernunftausweisung aus umschliefit
Theorie die Praxis; Kritik der theoretischen wie der praktischen
Vernunft und die Konzeption einer verniinftigen Praxis ist da die
Aufgabe der Theorie: ,,Universale Theorie hat im Thema universale

"8 Die Staatslehre, 1. H. Fichte (Hg.), Fichtes Werke, Nachdruck Berlin 1962-
1965, Bd. IV, 394.

96

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Praxis®, und Husserl fahrt fort: ,,Universale verniinftige Praxis hat
aber auch im Thema universale Theorie.“ (Ebd.) Eine sich
verwirklichende universale Praxis verweist auf eine in ihr sich
ausbildende universale Theorie, ohne die verniinftige Praxis nicht
sein kann, und in dieser hat auch Theorie ihren Ort - als eine
Sonderpraxis in einer realisierten universalen Vernunftpraxis. Die
Funktionsweise der Theorie fiir die Praxis im Sinn Husserls kann
also so aufgefafit werden, daB Theorie ein Katalysator fiir die
Vervollkommnung der Praxis ist. Darin aber besitzt Theorie zwei
Anlasse und zwei Mal3stdbe fiir ihre Funktionsleistung: einmal das
Sicherungsbestreben der Praxis und zum anderen die Idee einer
vollkommenen Praxis als Vernunftpraxis. Das Verhiltnis beider
Momente wird noch zu kléren sein.

4. Transzendentale Theorie der Praxis

Den transzendentalen Standpunkt in der Frage nach der Praxis
thematisch zu machen, kann nur heiflen, die Praxis an ihre absolute
Grenze heranzufiihren. Denn wenn die Ich-Mensch-Apperzeption
den Rahmen fiir alle Praxis vorzeichnet, dann wird mit der
Einklammerung dieser Apperzeption durch die transzendentale
Epoché auch der Praxis der Boden entzogen. Trotzdem kommt fiir
Husserl der transzendentalen Phanomenologie das ausschlag-
gebende Moment in der Themenstellung der Praxis zu, da es ihr
Programm ist, alle Sinngehalte, somit auch diejenigen Bestim-
mungen einer mundanen Phénomenologie der Praxis, in ihrer
Genesis konstitutiv aufzukldren. Doch Phinomenologie vom
transzendentalen Standpunkt ist nicht nur konstitutive Phédnome-
nologie. In ihrem ersten Schritt ist sie Abstol von der natiirlichen
Welthaltung, um so erst die Moglichkeit zu schaffen, den Sinn der
natiirlichen Welt thematisch zu machen. Damit legt sie frei, worauf
mundane Phanomenologie, sofern sie noch auf dem Boden der Welt
steht, keinen Zugriff hat. Die transzendentale Perspektive gehort
noch zu einer Phdnomenologie der Praxis, weil sie den Weltsinn
betrifft, in dem sich alle Praxis halt. Der transzendentalphéno-
menologische Part einer Phidnomenologie der Praxis im Sinn

97

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Husserls wird somit zum einen die Frage nach dem Ubergang von
der Mundanitit in die Transzendentalitit behandeln miissen und
zum anderen die Frage, wie transzendentale Phinomenologie die
Doxa des Weltlebens und die Einheit der Erfahrungswelt in ihrem
Zusammenhang analysiert. Die erste Frage zielt zugleich auf die
Bedingung der Moglichkeit desjenigen theoretischen Zugriffs, der
diese (transzendentale) Befragung der Praxis unternimmt, sowie
darauf, inwieweit dieser Zugriff selbst noch zur Praxis gehort. Als
erstes wird aufzuzeigen sein, wie Husserl mit der Methode von
transzendentaler Epoché und Reduktion die Doxa in der Bestim-
mung der phidnomenologischen Psychologie zur Urdoxa der
»,Generalthesis* radikalisierte (4.1.). Als zweites gilt es, genauer den
Vollzug der Epoché zu befragen (4.2.), und drittens Husserls kon-
stitutive Klarung des Einheitssinnes von Welt darzulegen (4.3.).

4.1. Die Urdoxa der Generalthesis

Husserls Methodik zur ErschlieBung der tanszendentalen Subjek-
tivitdt, die transzendentale Epoché und Reduktion, weist eine
dreiBigjihrige Entwicklungsgeschichte auf.'”’ In diesem langen
Zeitraum reflektierte Husserl sie immer wieder erneut, so daB} es
nicht erstaunt, daB} sie nicht nur zu einem der von ihm selbst meist
kommentierten Grundlagen seines Denken wurde, sondern auch
Wandlungen durchlief. Im Zusammenhang unseres Themas kann
nur auf einige zentrale Aspekte hingewiesen werden. Die Urspriinge
der Reduktionsproblematik datiert Husserl selbst auf das Jahr

19 Zu Epoché und Reduktion vgl. R. Boehm, ,,Die phanomenologische Reduk-
tion“, in: ders., Vom Gesichtspunkt der Phinomenologie. Husserl-Studien (Phaeno-
menologica Bd. 26), Den Haag 1968, 119-140; ders., ,,Die konstitutive Leistung der
Epoché®, in: ders., Vom Gesichtspunkt der Phdnomenologie Il (Phaenomenologica
Bd. 83), The Hague/Boston/London 1981, 67-80; E. Stroker, ,,Das Problem der
epoché in der Philosophie Edmund Husserls®, in: Analecta Husserliana 1 (1971)
170-185; E. G. Ballard, ,,On the Method of Phenomenological Reduction. Its
Presuppositions®, in: L. E. Embree (ed.), Life-world and Consciousness, Evanston
1972, 101-124; J. San Martin, Estructura del método fenomenoldgico, Madrid
1986; R. Bernet, I. Kern und E. Marbach, Edmund Husserl. Darstellung seines
Denkens, Hamburg 1989, Kap. 2.

98

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

1905."° Die erste ausfiihrliche Darstellung dieser Methode gab er
bekanntlich vor seinen Gottinger Studenten im Sommersemester
1907 (vgl. Hua II, 39-47), doch schon in der Vorlesung des
Wintersemesters 1906/1907 kam er auf die ,,phdnomenologische
Reduktion“ zu sprechen (Hua XXIV, 212). In der Vorlesung vom
Sommersemester 1907 handelt Husserl von der ,,erkenntnistheoreti-
schen Reduktion“ (Hua II, 39, 43), die er auch dort terminologisch
als ,,phanomenologische Reduktion“ faflit (ebd. 44 f.); auch spricht
er in diesem Zusammenhang bereits von Epoché (,,epoché in Betreff
alles Transzendenten“; ebd. 44). Die damit schon angedeutete
terminologische Unterscheidung zwischen Epoché und Reduktion
formulieren die Ideen I deutlicher: die ,transzendentalphinomeno-
logische® (Hua III, 56), ,,phdnomenologische (ebd. 57, 59) oder
auch ,transzendentale® (ebd. 59) Epoché dient zur Kennzeichnung
der ,negativen‘ Seite der Methode, der , Einklammerung®, ,,Aus-
schaltung®, ,,Urteilsenthaltung® (ebd. 55),"" wihrend die ,»phéno-
menologische® (ebd. 109) oder ,transzendentale Reduktion® (ebd.
111), die sich zu einem System von Reduktionen ausbildet, die
,positive* Seite, das durch Zuriickfihrung freigelegte ,reine Be-
wuBltsein“ (ebd.), meint. Diese terminologische Fixierung bleibt
konstant; noch in der Krisis bezeichnet die transzendentale Epoché
die Enthaltung (die eine ,,vollige Umstellung™ bedeute [Hua VI,
153]) von der universalen Vorgegebenheit der Welt als ermog-
lichende Voraussetzung der transzendentalen Reduktion, der ,,Re-
duktion ,der* Welt auf das transzendentale Phinomen ,Welt* und
damit auf ihr Korrelat: die transzendentale Subjektivitiat (ebd.
155).

Auffallenderweise gebraucht Husserl zur Kennzeichnung der
Reduktionsproblematik in der frilhen Phase (in den Vorlesungen

120 ygl. Husserls Aufschrift auf dem Umschlag von A VII 25: ,In Seefelder
Blattern (1905) finde ich schon Begriff und korrekten Gebrauch der ,phéno-
menologischen Reduktion® (zitiert in: K. Schuhmann, Husserl-Chronik. Denk- und
Lebensweg Edmund Husserls [Husserliana Dokumente Bd. I], Den Haag 1977, 92).
12 In der Ersten Philosophie bezieht Husserl die Rede vom ,Ausschalten‘ bzw.
,Einklammem* terminologisch auf die einzuklammernden Objekte (Hua VIII, 110
f.), wihrend der Ausdruck ,,Auler-Spiel-Setzen* korrelativ die Akte und Interessen
bezeichnen soll, die sich auf jene Objekte richten (ebd. 110).

99

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

von 1906-1907) noch nicht den Begriff ,transzendental, der dann in
den Ideen I an zentraler Stelle steht. In der Tat weist dies auf einen
wesentlichen inhaltlichen Unterschied hin: In der Vorlesung von
1907 wird die Moglichkeit entworfen, alle transzendenten Bestim-
mungen auszublenden und so den thematischen Blick auf das rein
BewuBtseinsimmanente zuriickzufiihren. Demgegeniiber geht es der
in den Ideen geforderten Ausschaltung nicht um die Einklam-
merung einer Vielzahl von transzendenten Bestimmungen, sondern
nur um eines: um die Enthaltung von der Generalthesis der Welt.
DaB} das, was ,Welt® hier fiir Husserl besagt, nicht als ein weiteres
Moment zu mannigfaltig vermeinter Transzendenz hinzutreten
kann, sondern eine eigene und hoherstufige Art der Einklammerung
voraussetzt, liegt in der Singularitét ihrer Thesis (vgl. Hua VI, 146)
begriindet. Diese aber beschlieft in ihrer Einheitlichkeit alle mog-
liche Transzendenz, ihre Einklammerung bedeutet zugleich die Ein-
klammerung aller Transzendenz. Somit verkorpert die Position der
Ideen nicht eine Alternative zum Standpunkt von 1906-1907, son-
dern stellt einen weiteren Schritt dar, der diesen Standpunkt
integriert. Andererseits kommt Husserls frither Position der Re-
duktionsthematik gerade in Hinblick auf deren weitere Entwick-
lung Eigenstandigkeit zu: Denn das, was Husserl in den Vorle-
sungen von 1906 und 1907 als Epoché und Reduktion présentierte,
die Riickfiihrung von Transzendenz auf die Immanenz des
BewuBtseins, dhnelt dem Reduktionsverfahren der phanomeno-
logischen Psychologie, das er als eigenstindige Methode wie auch
mit Blick auf deren Funktion als Vorstufe fiir die transzendentale
Reduktion (und hierin als Variante zum Cartesianischen Weg)'*
konzipierte.'” So kann mit Recht gesagt werden, daB Husserls

122 7u Husserls Wegen der Epoché und Reduktion vgl. die Arbeit von Iso Kern,
,Die drei Wege zur transzendentalphianomenlogischen Reduktion in der Philo-
sophie Edmund Husserls®, in: Tijdschrift voor Filosofie 24 (1962) 303-349.

12 Die Reduktion, die die phianomenologische Psychologie begriindet, bezeichnete
Husserl zumeist als ,,phanomenologische* (vgl. Hua IX, 187; Hua VIII, 109, Anm.
1, parallel zur ,,phénomenologischen epoché [108]), also mit derselben Termino-
logie, die zur Kennzeichnung des Reduktionsverfahrens schon in den Vorlesungen
von 1906-1907 diente.

100

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

transzendentale Version der Phanomenologie erst mit den Ideen
6ffentlich in Erscheinung trat.

Den Unterschied zwischen phédnomenologischer und transzen-
dentaler Epoché ist vor allem ein zweifacher. Den einen Unter-
schied verdeutlicht Husserl mit dem Hinweis auf zwei prinzipiell
verschiedene Weisen, wie Epoché ansetzt: ob sie die Geltungsthesis
einzelner Erlebnisse oder die universale Vorausgeltung der Welt
selbst in Klammem setzt. Das eine Mal teilt sie sich in eine
Mannigfaltigkeit von Einklammerungen auf,'** das andere Mal ist
sie ein singuldrer Akt. Nur letzterer bahnt Husserl zufolge einen
moglichen Zugang zum Transzendentalen. Husserl ist der Auf-
fassung, dal es moglich sei, ,,Erfahrungen von Weltlichem nicht
bloB einzelweise” (Hua IlII, 56) einzuklammern, sondern den Boden
aller Geltungen selbst. Noch in der Krisis heifit es, dal Ent-
haltungen ,,vom Vollzug einzelner Geltungen® nur jeweils ,,einen
neuen Geltungsmodus auf dem natiirlichen Weltboden“ verschaffe
(Hua VI, 153; vgl. Hua VIII, 153) und somit von der ,,universalen®,
transzendentalen Epoché unterschieden werden miisse, welche
allein ,,mit einem Schlage den durch die Gesamtheit des natiirlichen
Weltlebens und durch das gesamte (ob verborgene oder offene)
Geflecht der Geltungen hindurchreichenden Gesamtvollzug aufer
Aktion setzt“ (Hua VI, 153; ebenso Hua VIII, 162, Hua XV, 549;
vgl. Hua VIII, 129, 143, 445). Dieses ,Geflecht der Geltungen*
bestimmte Husserl in den Ideen bereits als den ,universalen
Erfahrungshorizont* (Hua III, 56; vgl. Hua VIII, 434): Eben dieser
Horizont wird durch die Einklammerungen einzelner Geltungen
nicht tangiert. Die Forderung nach Einklammerung einer generellen
Thesis wird also mit der Erkenntnis begriindet, daB alle
Einzelerfahrung in offen-endloser Horizontvorzeichnung steht.
Eigenartigerweise hatte Husserl seine Forschungen zur Horizont-
verweisung von Wahmehmung und Vorstellungsweisen, die er

124 In dieser Art kann ich in Bezug auf jeden Akt, den ich geradehin vollzog, eine

,phdnomenologische * epoché vollziehen, [...] in einem [...] beschrankten und kei-
neswegs transzendentalen Sinn.“ (Hua VIII, 108)

101

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

zeitgleich mit der Entdeckung der phanomenologischen Reduktion
unternahm,'” erst spiter mit dieser in Beziehung gebracht.

Nun tritt in Husserls spdterer Fassung der phanomenologischen
Psychologie die Epoché nicht mehr nur als Fortsetzungsgeschichte
auf, sondern ebenso als eine universale Epoché (vgl. z. B. Hua IX,
282). Auch diese Epoché schaltet das Tendieren eines ver-
objektivierenden Weltbezugs aus, doch im Gegensatz zur Epoché
der transzendentalen Einstellung - und das ist der zweite Unter-
schied von psychologischer und transzendentaler Epoché - ver-
schafft die Epoché der phdnomenologischen Psychologie keinen
Zugang zu den diesen Weltbezug iiberhaupt erst bildenden
subjektiven Vermogen, sondern fiihrt lediglich an die Grenze dieses
Zugangs: Sie bringt ,,die so und so bewufite [...] Welt ,als solche
(ebd.) vor den Blick, macht sozusagen vor dem Geltungsganzen
,Welt® halt.

Epoché als Einklammerung, Enthaltung ist nicht so aufzufassen,
als ob es in ihr lediglich um die AuBer-Kraft-Setzung einer jederzeit
prinzipiell verfugbaren Thesis ginge. Epoché besagt nicht nur den
bloB negativen Akt der Wegnahme von etwas, das da ist, sondern
die Freilegung von solchem, das zuvor gerade nicht ,da‘, weil vor-
gegeben war: die universale Glaubensthesis; die Epoché ist, wie E.
Stroker bemerkt, ,, Aufdeckung dieses Glaubens als Glaube“'*® . In
dieser Freilegung zeigt der Glaube sich erst dann, wenn er einge-
klammert ist; es gibt nichts vor der Epoché, das ihn sichtbar machen
wiirde. Dies weist auf das Problem der Motivation fiir den Vollzug
der Epoché hin: Die Epoché scheint sich nur aus sich selbst be-
grinden zu konnen. Es ist fraglich, ob sie ausschlieBlich ein
logischer Denkvollzug ist bzw. in einem solchen allein zugénglich
wird oder ob sie nicht eine eigene Weise der Erfahrung darstellt und
existenzielle Dispositionen voraussetzt, die aber wiederum nur hin-
leitende, nicht begriindende Funktion hétten (s. u. I11.2.3. und IV.3.).

125 Ludwig Landgrebe verweist auf die Rolle, die Husserls diesbeziigliche Analysen
sowie die phdnomenologische Reduktion fir die Herausbildung des Problem-
bewuBtseins von ,Welt* gespielt haben (vgl. Der Weg der Phdanomenologie, a.a.O.
42).

126 E. Stroker, ,,Das Problem der epoché in der Philosophie Edmund Husserls",
a.a.0. 176.

102

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Das, was Husserl unter der Generalthesis der natiirlichen Einstel-
lung begreift, lieBe sich mit dem Satz ,Die Welt ist* ausdriicken
(vgl. Hua III, 52 f.), wobei jeder Bestandteil dieses Satzes auf einen
Problemzusammenhang hinweist: Fraglich ist die Welt als ,die
Welt, und fraglich ist, in welcher Weise ihr Sein zukommt. Mit
Blick auf die Generalthesis spricht Husserl von der ,,Vorgegeben-
heit* der Welt. Diese Vorgegebenheit meint das Vorgegebene, das
jedes Gegebene, das Gegebenes in der Welt ist, immer schon vor-
aussetzt, das nicht im Verfligungsbereich mundaner Einstellung
liegt und sich somit dem Gegebenwerden entzieht (vgl. Hua VI,
149). Vorgegeben ist die Geltung der einen Welt, weil das na-
tirliche BewuBtsein in seinem ,,Wachleben® (ebd. 145) die uni-
versale Seinssetzung von Welt stets unausdriicklich und von ihm
uneinholbar vollzieht: Die Generalthesis geht allen mdoglichen
Einzelsetzungen, sie fundierend, vorauf und wird von Umwertungen
und Umbestimmungen des Weltlebens nicht betroffen. Daher stellt
sich im Weltleben trotz partieller Durchstreichung eine Ein-
stimmigkeit immer wieder her, und zwar vermdge einer sich
durchhaltenden Einheit des Erfahrungslebens, in der die Tendenz
waltet, auch unerwartete Evidenz in den bisherigen Erfahrungsver-
lauf zu integrieren. Sofern diese Einheit selbst, als einheitliche
Setzung von Welt, aller Modalisierung entzogen bleibt, ist Setzung
von Welt eine Thesis, die iiber alle Modalisierbarkeit hinaus ist: Sie
ist die transzendentale Struktur des setzenden Lebens selbst, das nie
bei einem Gegenstindlichen stehenbleiben kann, sondern von den
Horizonten, in denen jedes Gegenstdndliche steht, in die End-
losigkeit moglicher weiterer Erfahrbarkeit fortgewiesen wird, und
das vorgdngig das ,Feld‘, in das dieses umfassende Kénnen hin-
einweist, als wirklich setzt. Solange Weltleben in der Weltthesis,
dem ,,universalen Vorurteil der Positivitdt“ (Hua VIII, 461), lebt,
vermag es ,Welt‘ nie vor sich zu bringen. Solcherart ist Welt ,,die
bestindige Pramisse, auf welcher unausgesprochen das ganze
natiirliche Leben - und so das aller positiven Wissenschaften -
beruht* (ebd. 459).'’

127" Alles thematische Interesse tendiert innerhalb der Welt, in Interessenhorizonten
als Sonderwelten: ,In der besonderen Welt allein thematisch [...] lebend, ist also

103

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Statt ,Generalthesis‘ verwendet Husserl auch die Bezeichnung
»urdoxa“ (oder ,,Urglaube®, Hua III, 216); dies weist darauf hin,
daB es sich bei dieser Thesis um ein urspriinglich doxisches
BewuBtsein handelt. ,Urdoxa‘ gebraucht Husserl jedoch in einem
zweifachen Sinn: nicht nur zur Bestimmung der Generalthesis als
solcher, sondern auch um damit, wie erwihnt, die ,,,unmodalisierte*
Urform der Glaubensweise® (ebd. 215), die schlichte Glaubens-
gewiBheit, in der ein jeder Wahmehmungs- oder Anschau-
ungsgegenstand gegeben ist, zu kennzeichnen, die schon Thema der
intentionalen Psychologie ist."”® Doch beides, die Urform einer
jeden doxischen Modalitit und die Generalthesis hdngen offenbar
eng zusammen. Bedeutet dies, daB3 ,die‘ Generalthesis nur gleich-
sam die Summe urmodaler Anschauungsweisen wire, oder ist sie
demgegeniiber doch noch etwas anderes?'”’ Ein Schliissel fiir die
Beantwortung dieser Frage konnte darin liegen, das genuine
theoretische Verfahren zu befragen, das die Generalthesis als solche
vor den Blick bringt.

Husserl weitet den Begriff der Thesis gegeniiber dem iiblichen
Sprachgebrauch erheblich aus. Er bezieht den Begriff nicht nur auf
logische Entitdten, sondern auf das gesamte positionale, seinsset-
zende BewuBtseinsleben und ebenso noch auf das neutrale, aber
potientiell in ein seinssetzendes iiberfithrbare: , Jedes BewuBtsein

Lebenswelt unthematisch, und solange sie es bleibt, haben wir unsere besondere
Welt, allein als Welt thematisch als unseren Interessen-Horizont.“ (Hua VI, 459) -
Den Weltglauben in der Form, da8 in ihm das Lebensinteresse standhaltender
Befriedigung sich ausspricht, bezeichnet Husserl als ,,praktische Generalthesis*: den
,»Glauben, daB in der Welt ein befriedigendes menschliches Leben durchzufiihren
sei“ (B 121 IV, 5). Der Gehalt dieses Glaubens bezeichnet die Art und Weise, wie
der Weltglaube fir das Weltleben in gewisser Weise thematisch werden kann.
Zugleich wird deutlich, daB die das Lebensinteresse wie die Lebenssorge in eins
umfassende Selbsterhaltung im Weltglauben nicht nur ihre Verankerung besitzt,
sondern Form, Erscheinungsform des Weltglaubens ist: der Weltglauben selbst im
Modus des vollen praktischen Weltlebens.

128 Korrelativ dazu steht die von Husserl gesehene Moglichkeit der Einklammerung
einzelner gesetzter Gegenstinde: ,,In diesem Falle ist gemeint, daB} jede auf diese
Gegenstdndlichkeit bezogene Seinsthesis auszuschalten und in ihre Einklam-
merungsmodifikation zu verwandeln sei.* (Hua III, 56)

2% In den Ideen betont Husserl, daB sie ,,natiirlich nicht in einem eigenen Akte, etwa
in einem artikulierten pradikativen Urteil iiber Existenz besteht (Hua III, 53).

104

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

ist entweder aktuell oder potentiell ,thetisches‘.“ (Ebd. 242) Die
Grundklasse der positionalen Akte bilden fiir ihn die doxischen
Akte, die Akte der Wahrnehmung und Erfahrung und ihrer Moda-
litaten,”® in denen alle hoherstufigen Akte wie Akte der Gemiits-
und Willenssphire, wertende und praktische Akte griinden. So kann
Husserl den Satz formulieren, daB} ,,die doxischen Modalitdten und
darunter in besonderer Weise die doxische Urthesis, die der
GlaubensgewiBheit, den einzigartigen Vorzug“ besitzen, ,,daB ihre
positionale Potentialitit die ganze BewuBtseinssphire tibergreift
(ebd. 243). Das Fazit ist dann: ,,In allen thetischen Charakteren
stecken in dieser Art doxische Modalitdten und, wenn der Modus
der der GewiBheit ist, doxische Urthesen [...].“ (Ebd. 244) Wir
sahen bereits, daB fiir Husserl die doxischen Akte die Grundlage
theoretischer und logischer Explizierbarkeit darstellen; damit, daf3
er den doxischen Akten eine derartige Universalitit beziiglich des
Bewultseinslebens zuspricht, kommt er zu dem Schluf3, daB3 jeder
Akt und jedes Aktkorrelat ,,in sich ein ,Logisches‘* berge, das im
impliziten Fall logisch zu explizieren sei (ebd.). Folglich sind ,,alle
Akte iiberhaupt - auch die Gemiits- und Willensakte - ,objek-
tivierende*,"! »Gegenstdnde urspriinglich ,konstituierend** (ebd.;
vgl. Hua IV, 16 f.). Dies bedeutet, dal zwar nur das wache cogito
des doxischen Bewuftseins (also nicht jedes doxische BewuBtsein
tiberhaupt) ,,aktuelle Objektivierung® vollzieht, daf} aber alles iibri-
ge doxische und nicht-doxische BewubBtsein ,potentiell objektivie-
rend* ist (Hua III, 244). Husserl bezeichnet diesen in den Ideen
ausgesprochenen Sachverhalt als ,,die tiefste der Quellen, aus denen
die Universalitdt des Logischen® zu entnehmen ist (ebd.). Hier liegt
der Grund fiir seine Ausweitung des Logik-Begriffs, wie sie vor
allem in den Jahren nach den Ideen in seinen Analysen zu einer
transzendentalen Logik Gestalt annahm. Die transzendentale Logik
konzipierte Husserl bekanntlich als eine genetische Theorie der

130 Zu Husserls Modallehre vgl. die detaillierte Untersuchung von F. Belussi, Die
modaltheoretischen Grundlagen der Husserlschen Phdnomenologie, Frei-
burg/Miinchen 1990.

13! Zu den Antinomien in Husserls Unterscheidung der Akte in objektivierende und
nicht-objektivierende vgl. U. Melle, ,,Objektivierende und nicht-objektivierende
Akte®, in: S. lsseling, Husserl-Ausgabe und Husserl-Forschung, a.a.0. 35-49.

105

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

BewuBtseinskonstitution, welche alle Sinnbildung in ihrer Be-
wuBltseinsgenese aufklédren soll, d.h. die transzendentale Befragung
ist eine Jogifizierende (im Sinne von Husserls Logik-Begriff). Dies
verweist auch auf den fiir die Klarung der Generalthesis zustindi-
gen Logos.

4.2. Die transzendentale Epoché

In den Ideen fiihrt Husserl die transzendentale Epoché in einer
Parallelisierung mit dem Cartesianischen Zweifelsversuch ein. Er
betont, daB dieser Vergleich ,,nur als methodischer Behelf dienen
soll (Hua III, 54). Das Ergebnis dieses Vergleichs ist, dafl der
Zweifel (jeder Zweifel) sowohl die Seinsmaterie wie die Seinsthesis
des zu Bezweifelnden aufhebt (ebd.). Dieses Moment der Ein-
klammerung, der Ausschaltung, ,das offenbar nicht an das Phi-
nomen des Zweifelversuches gebunden‘ ist (ebd. 595), ist es, das nun
auch die Epoché kennzeichnen soll. Ein weiteres Moment hebt
Husserl hervor, das die transzendentale Epoché mit dem Zweifels-
versuch, ja mit jeder Urteilsenthaltung gemeinsam hat: Sie sei ein
Akt der ,Freiheit“ (ebd. 54 ff.),"? was besagen soll, daB sie zum
frei-vermoglichen Verhalten des Ich, zu seinem ,ich-kann® gehort.
Gleichzeitig wird auch der Unterschied deutlich, weshalb Epoché
nicht eine Art des Bezweifelns darstellt. Im Zweifelsversuch, so
schreibt Husserl, ,,vollzieht sich die ,Ausschaltung‘ in und mit einer
Modifikation der Antithesis, namlich mit der ,Ansetzung ‘ des Nicht-
seins, die also die Mitunterlage des Zweifelsversuches bildet* (ebd.
55); d. h., der Zweifel mochte zu einer Entscheidung zwischen Sein
oder Nichtsein kommen, er besitzt ein direktes Interesse an einer
solchen Entscheidung, das ihn selbst motiviert und das ein Seins-
interesse an dem ist, was er bezweifeln will.

Anders das Vorgehen der transzendentalen Epoché: Thr Verfah-
ren zur Aufhebung der Thesis impliziert kein Interesse an der Gene-
ralthesis, ja der Sinn ihrer Aufhebung liegt gerade darin, da3 nur

132 In Beziehung auf jede Thesis konnen wir und in voller Freiheit diese eigen-
timliche epoché tiben [...].* (Hua III, 55)

106

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

das Gebundensein an diese Thesis bzw. Interessen, die mit ihr ver-
kniipft oder aufgrund ihrer Setzung moglich sind, aufgehoben wer-
den sollen und nicht die Thesis selbst: ,,Die Thesis, die wir vollzo-
gen haben, geben wir nicht preis, wir dndern nichts an unserer
Uberzeugung, die in sich selbst bleibt, wie sie ist [...].“ (Ebd. 54)
Epoché ist Neutralisierung, doch eine solche, die nicht Setzungen
eines doxischen oder praktischen BewuBtseins im Horizont des
Weltlebens modifiziert (vgl. Hua IV, 262 f.), sondern auf die Neu-
tralisierung der Weltthesis selbst zielt. Gleichwohl verdankt sich die
Moglichkeit zur Epoché dem Umstand, da8 Neutralitatsmodifika-
tion ,.eine grundwesentliche Eigentiimlichkeit alles Bewuftseins
iiberhaupt betrifft, die sich im Verhalten zur aktuellen urdoxischen
Setzbarkeit oder Nichtsetzbarkeit ausdriickt* (Hua III, 232).

Auf die Aufhebung des Gebundenseins an die Thesis weist
Husserls Rede von der ,uninteressierten Einstellung® (vgl. z.B. Hua
VIII, 96) desjenigen, der die Epoché vollzieht, des ,phdnomeno-
logischen Zuschauers‘, hin. Der uninteressierte Zuschauer Husserls
ist nicht einer, der gleichgiiltig bei etwas zusieht, was vor ihm
ablduft, er ist weder selbst ohne Interesse noch ,bloBer Zuschauer®,
passiver Betrachter. Die Rede vom Uninteressiertsein soll vielmehr
zum einen auf die Einklammerung alles im Horizont der Grund-
tendenz des Weltlebens sich auslebenden Interesses hinweisen und
zum anderen belegen, daB der Epoché Ubende auch beziiglich der
Generalthesis, die er sichtbar werden l4fit, nicht in einem Interes-
senverhdltnis vom Stil des Weltlebens steht. Auf das Vermogen zu
dieser Einklammerung verweist die Freiheit, die Husserl dem
Epoché Ubenden zuspricht.133 Sie ist damit eine ,hohere* Form der
Freiheit als diejenige, die einen Zweifelsversuch ermoglicht: Denn
das Ausschalten eines Interesses besagt stets die Einklammerung
meines Interesses oder eines Interesses, das ich selbst teile, an-
sonsten ware sie mit einem Zweifelsversuch identisch (,ich zweifle
an der Angemessenheit seines Interesses‘ etc.). Die Freiheit zu
dieser Ausschaltung des Interesses besagt also die Ermoglichung
eines Selbstbezugs, einer Stellungnahme zu sich selbst, eine Riick-

133 Nur durch die freie Tat der Urteilsenthaltung* konne ,jene Einstellung des
unbeteiligten Betrachtens zustandekommen* (Hua VIII, 98).

107

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

bezogenheit, nicht nur einen Direktbezug wie im Fall eines
Zweifels. Doch noch mehr: Die Einklammerung jemeiniger Inter-
essen und schlieBlich der Setzung der Generalthesis selbst verlangt
nach einem ,hoheren Ermoglichungsraum als etwa die Aus-
schaltung eines einzelnen Urteils, sie setzt in diesem Sinn eine
einzigartige Freiheit voraus, die so singuldr ist wie die Generalthesis
selbst. Diese Freiheit, die einen h6heren - fiir Husserl den héchsten -
Grad des Selbstbezugs ermdglicht, stellt fir ihn ein Faktum dar,
wobei jedoch, so Husserl, gefragt werden miisse, welche besondere
Motivation die Ubernahme dieser Freiheit veranlassen konnte.'**
Dies verweist auf einen vorgédngigen Frei-Raum, der diese Freiheit
in ihrer Aktualisierbarkeit ihrerseits ,ermoglicht® (vgl. unten
[1.2.3.).

Schaltet der ,uninteressierte Zuschauer‘ der transzendentalen
Epoché die Setzung der Generalthesis und alles mit ihr verbundene
Interessenleben aus, so besitzt er doch gleichwohl an diesem ganzen
Vorgang ein fundamentales Interesse. Beziiglich der phdnomenolo-
gischen Epoché formuliert Husserl die Sitze: ,Ich, als reflektie-
rendes Ich, bin nicht in jeder Hinsicht uninteressiert. Ich vollziehe ja
einen Akt, betitige ein Erkenntnisinteresse [...].“ (Ebd. 97)"*° Das
Interesse des Epoché-Vollziehenden ist fiir Husserl also das theo-
retische. Auch die phanomenologische Epoché schaltet das jemei-
nige Interessenleben aus, aber so, daB} alles mein Ichleben Transzen-
dierende der Einklammerung verfillt und ,,mein Wahrnehmen in
seinem puren Eigensein® (ebd.) offenliegt.”*® In der Ausschaltung

134 Schon in Hinblick auf die phanomenologische Epoché formuliert Husserl die
Satze: ,,Schlicht reflektierend, kann ich nicht anders, als mit mir selbst zu
sympathisieren, als, iiber mich reflektierend, meine Interessen zu {ibernehmen. Eine
besondere Motivation mufl mich erst von dieser Sympathie befreien und es dadurch
ermdoglichen, dal ich zum reinen Betrachter meiner selbst werde, oder zum Be-
trachter meines reinen Selbst und des jeweiligen rein in sich und fiir sich genom-
menen Aktes. (Hua VIII, 98)

13 Mit Bezug auf die Epoché der phinomenologischen Psychologie spricht Husserl
von einer ,Interessen-Anderung® (Hua IX, 189): vom , Interesse auf das objektiv
Seiende hin zum ,,Interesse fiir das Subjektive™ (ebd. 190).

13 Gerade dadurch, daB ich jeden Vollzug eines am wahrgenommenen Sein [...]
sich mitbeteiligenden Interesses unterlasse, also in dieser Richtung nichts von einem
Mitglauben betitige, ist fir mich nichts da als das rein Subjektive, und mein theo-

108

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

meiner Interessen und der gleichzeitigen Freilegung meiner Akte
und ihrer Korrelate in ihrem Eigensein liegt fiir Husserl mithin kein
Widerspruch. Dies wird deutlicher, wenn man jene Paradoxie
beriicksichtigt, daB fir Husserl die Person vor dem Vollzug der
ethisch-praktischen bis hinauf zu den phdnomenologischen Refle-
xionen nicht ,sie selbst* ist, da sie vermoge ihrer transzendentalen
Verfassung in der universalen Ich-Mensch-Apperzeption immer
schon an die Objekte verwiesen ist. Mit der Unterbindung dieser
universalen Apperzeption ,negiere‘ ich mich als Mensch-in-der-
Welt und erhalte mich doch auf einer anderen Stufe insofern, als ich
jetzt das, was mich noch mit der Universalapperzeption des Ich-
Mensch bestimmte und bestimmt, erkenne und so einen Zuwachs an
,Verselbstung* gewinne.

Weil die Ausschaltung eines Interesses an einer Thesis bzw.
einer Interessenrichtung aufgrund einer Thesis mit der Stiftung
eines neuen Interesses einhergeht, kann sie nicht ein nur privativer
Akt sein (vgl. Hua III, 54, Hua VIII, 98). Husserl bezeichnet sie als
eine ,,eigenartige BewufStseinsweise, die zur urspriinglichen schlich-
ten Thesis (sei sie aktuelle und gar pradikative Existenzsetzung oder
nicht) hinzutritt und sie in einer eben eigenartigen Weise umwertet*
(Hua I1I, 55).]3 7 Als ,Umwertung® (ebd.) und als neues Interesse
muB} ihr aber Seinsgeltung zukommen. Der phénomenologische
Psychologe, der alles geradehin Geltende auler Geltung setzt, legt
das reine Aktleben frei, das ,,in Erfahrung setzbar ist“ (Hua VIII,
110): ,,Rein phidnomenologisches Interesse ist dasjenige Seinsinter-
esse, das iiberall noch moglich ist, wenn ich alle sonstigen In-
teressen, niamlich alle Interessen, die ich als geradehin Akte
vollziehendes Ich hatte, ausschalte.” Husserl fiigt hinzu: ,,Das Sein,
den Wert, den Zweck, den ich als phanomenologischer Betrachter
nicht mehr im normalen Sinn ,habe‘, habe ich doch in einem
anderen und modifizierten Sinn bestdndig.“ (Ebd.) Das Interesse des
phdnomenologischen Psychologen ist ,reines Interesse am
subjektiven Sein* (ebd. 108).

retisches Interesse betitigt sich in Betrachtung und Bestimmung eben dieses rein
Subjektiven und seiner rein immanenten Gehalte.” (Hua VIII, 97)
7 vgl. E. Stroker, a.a.0. 176.

109

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Wie verhilt es sich aber im Fall der Einklammerung der General-
thesis? Kann da die Einklammerung selbst noch seinssetzend sein,
wenn sie die universale Geltung von Sein ausschalten soll? Sie
installiert sich als Umwertung, Umstellung mit einem neuen,
eigenen Interesse - ist dies denkbar ohne eine implizite Setzung von
Sein? Die Frage konnte in einer erneuten Reflexion, einer Reflexion
auf den phanomenologischen Akt der Epoché selbst, zu be-
antworten sein. Zeigt diese Reflexion dann in der Tat einen Akt, der
seinssetzend ist, oder ist er selbst von der Ausschaltung mit-
betroffen?'”® Einen Hinweis liefert ein von Husserl um 1924
verfafiter Text, der als Beilage XXI dem zweiten Teil der Ersten
Philosophie nachgestellt ist (ebd. 439-443). Hier spricht Husserl
davon, daf3 auch im Fall der transzendentalen Epoché (und nicht nur
der phanomenologischen, vgl. ebd. 138) eine Reflexion auf diesen
Akt moglich ist, die diesen als latent fungierenden patent macht:
Die Epoché, die selbst fungierendes Leben aufdeckt, ist ihrerseits
,wieder fungierendes Erfahren, Denken und Erkennen“ (ebd. 440).
Latentes Fungieren scheint zunédchst ohne Setzung von Sein nicht
denkbar zu sein, zumal die transzendentale Subjektivitit in ihrem
anonymen Fungieren stets Seinsgeltung ausbildet. Des weiteren
betont Husserl, dafl die Welt auch wiahrend der Epoché bleibt, was
sie ist. Dies besagt offenbar, dafl die Weltgeltung erhalten bleibt,
daB} sie nicht zerstort wird, sondern im BewuBtseinsleben weiter-
stromt.””® Worin besteht dann aber die Ausschaltung der Seins-
thesis, wenn die Weltgeltung gar nicht unterbrochen werden kann?
Husserl selbst gibt einen Hinweis: Die Einklammerung der General-
thesis erfolge nur im Thematischen (vgl. z. B. Hua VIII, 431, 440;
Hua IX, 190; Hua XIII, 208). ,,Aber die Welt [...] ist nicht

1% Diese Reflexion einer ,Phinomenologie der Phinomenologie* ist das zentrale
Thema der von Eugen Fink verfalten VI Cartesianischen Meditation (Hua.Dok.
IL1).

139 Eben dieses im natiirlichen Leben [...] im voraus Fiir-mich-Sein ,der* Welt
inhibiere ich, ich nehme ihm die Kraft, die mir bisher den Boden der
Erfahrungswelt gab, und doch geht der alte Gang der Erfahrung weiter wie bisher,
nur daB diese Erfahrung, in der neuen Einstellung modifiziert, mir eben den ,Boden‘
nicht mehr liefert, auf dem ich bisher stand.* (Hua III, 56; Hervorhebung von mir) -
,Die Welt erscheint weiter, wie sie erschien, das Weltleben ist nicht unterbrochen.*
(Hua XXVII, 171) - Vgl. auch HuaDok I1,1, 210.

110

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

verschwunden, nur daB sie wahrend der konsequent durchgefiihrten
Epoché im Blick steht rein als Korrelat der ihr Seinssinn gebenden
Subjektivitit, aus deren Gelten sie iiberhaupt ,ist*“ (Hua VI, 155).
Bedeutet dies, daB nur im thematischen Blick der Epoché die
Ausschaltung der Weltsetzung erfolgt (aber dabei Welt als
Phianomen erhalten bleibt), wiahrend die Epoché als fungierender
Akt sich nur auf dem Boden der Weltgeltung vollziehen kann?
Dagegen spricht jedoch die Grundeinsicht der Phanomenologie, daf3
aufgrund des Korrelationsverhéltnisses von Akt und Intentum
beiden die gleichen Seinscharaktere zukommen: Ein neutralisiertes
Intentum ist eben Ergebnis eines seinerseits neutralisierenden
Aktes.

Damit bietet sich fiir das Problem, ob der Aktvollzug des Epoché
tibenden Phanomenologen seinerseits seinssetzend ist oder nicht,
diese vorldufige Losung an: 1. Die Ausschaltung der Weltthesis
erfolgt im Thema des neutralisierenden Aktes der Epoché, d. h., ein
zweiter Akt, derjenige der Epoché, richtet sich auf das im na-
tirlichen Wachleben dahinstromend In-Geltung-Haben der Welt-
setzung. Sein Intentum ist diese Weltgeltung im Wie ihres Erlebnis-
vollzugs, und er schaltet die gesamte Struktur der Horizontgeltung
des Weltlebens aus. 2. Der Akt der Epoché selbst steht als neutrali-
sierender in keiner Seinstendenz. 3. Er besitzt jedoch, als ,ein-
gebettet’ in das Aktgefiige einer Person, einen in der Zeit seiner
Durchfiihrung zwar unthematischen, doch latent mitprasenten
Horizont universaler Weltgeltung. In diesem Horizont ist das
Interesse des Phanomenologen an der Durchfiihrung der Epoché
und des nachfolgenden Aufbaus der transzendentalen Phinomeno-
logie lokalisiert und damit ebenso sein freier Willensentschluf}, die
Epoché zu vollziehen. Jedes ,verharrende‘ Interesse ist aber eine
Habitualitdt, und so stellt auch die transzendentale Epoché fiir
Husserl ,keineswegs einen voriibergehenden und in den Wie-
derholungen zufillig und vereinzelt bleibenden Akt“ dar, sondern
eine ,habituelle Einstellung, zu der wir uns ein fiir allemal
entschlieBen® (Hua VI, 153)."° Es wird zu priifen sein, ob dieser

% Die transzendentalphinomenologische Reduktion sei nicht ,eine voriiber-
gehende Glaubensenthaltung beziiglich des Seins der Welt, sondern als eine wil-

111

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Sachverhalt nicht noch mehr differenziert werden muf (vgl. unten
IV.2).

Das Interesse des Phidnomenologen, das die Durchfihrung der
Epoché leitet, ferner der Akt der Ausschaltung selbst mit seinem
Horizont latenter Weltgeltung sowie der Tatbestand, daB3 dabei das
Gelten von Welt als ein fungierendes Gelten nicht unterbrochen
wird, verweisen darauf, dafl dieser Akt wenn auch selbst nicht
seinssetzend, so doch in der Einheit der ihn vollziehenden Person in
Seinssetzung eingelassen ist. Die Epoché ist somit in der Erleb-
niseinheit der sie vollziehenden Person gleichsam nur eine welt-
setzungsfreie Zone inmitten der Totalitat der Weltgeltung.

4.3. Einheit der Welt

Mit der Aufhebung des Interesses an einer Thesis 16st eine
Einzelepoché die Identifikation, die das Ich mit dieser Thesis
eingeht. Das Verbundensein des Bewufitseinslebens mit der Ge-
neralthesis ist nicht von der Art einer Interessenstruktur, diese
Thesis ist nicht vom aktiven Ich gesetzt, das sich vielmehr schon auf
dem Boden ihrer Geltung vorfindet; und doch ist diese durch die
Geradehin-Einstellung des Weltlebens bestimmte Gerichtetheit des
Erlebens nur denkbar als eine im aktuellen Erleben immer wieder
neu bestitigte Thesis. Diese Geradehin-Gerichtetheit der General-
thesis verweist das Erleben an die Welt als den ,,Horizont der
,Termini*“ (Hua VI, 180), in dem alle Abzweckungen des Welt-
lebens ,terminieren (ebd.)."*! Da der in universaler Glaubensthesis
aufgespannte Totalhorizont aller Abzielungen den Begriff von
,Welt* in transzendentalphdnomenologischer Hinsicht ausmacht,
bezeichnet Husserl den die Glaubensthesis aufhebenden Akt der
universalen Epoché als Vorgang der Entweltlichung: Die Ent-
weltlichung fiihrt ,vor® die Verweltlichung, die Apperzeption des

lentlich fortdauernde, mich als Phanomenologen ein fiir allemal bindende* (Hua
XXVII, 171). Hier bindet also eine genuin transzendentale Erfahrung die Person in
der damit zugleich gestifteten Einheit ihres transzendentalen und mundanen Seins.
141 Geradehin‘ besagt hier affizieren zu einer terminierenden Zuwendung zum
Affizierenden.* (Hua X1V, 461, Anm.)

112

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Ich-Mensch, zuriick, indem sie, diese Apperzeption in ihrem Fun-
gieren unterbindend, die Koordinaten aufler Funktion setzt, in deren
Netz Gegenstandskonstitution und ihre Horizontbildungen ablaufen.
Als Horizont aller Termini ist die Welt auch der Horizont aller
Interessen, und schon aus diesem Grund kann ihr korrelativer Glau-
be kein Interesse sein: Die universale Glaubensthesis durchwirkt
vielmehr alles Interessenleben, in jedem Einzelinteresse ist sie
schon mitgesetzt und vorausgesetzt; in diesem Sinn umgreift sie
auch alle einzelnen urdoxischen Bestéinde.

Den Einheitssinn der universalen Geltung ,Welt’ und damit die
Bedingung der Mdglichkeit einer jeden mundanen Auffassung von
Selbigkeit der Welt zu kladren, ist Husserl zufolge Aufgabe der auf
der transzendentalen Epoché aufbauenden konstitutiven Analysen
der transzendentalen Reduktion. Die Einheitsetzung von Welt
verstdndlich zu machen ist fiir Husserl wie erwidhnt eins mit der
Frage, wie ,die‘ Welt, die eine und selbe, im Wandel der sub-
jektiven Gegebenheitsweisen ihre Seinsgeltung erhilt. Da eine sub-
stanzhaft gedachte Einheit der Welt als Korrelat des welter-
fahrenden Lebens transzendentalphinomenologisch nicht auffind-
bar ist - auffindbar sind nur ,,noematische Inhalte* in der Einheit
ihrer jeweiligen ,,noematischen Gegenstiande* (vgl. Ideen I, §§ 129-
131) mit der Verweisungsmannigfaltigkeit ihrer Horizonte - mul3 sie
in ihrer Geltung, so Husserl, ein Produkt der transzendentalen Sub-
jektivitat sein.

Diesem Vorhaben, die einheitliche Geltung von Welt und kor-
relativ das einheitliche BewuBtsein von Welt als konstitutive
Gebilde transzendentaler Subjektivitdt aufzuklaren, widmete Hus-
serl zahlreiche Analysen seiner genetischen BewuBtseinsforschun-
gen der zwanziger und dreiiger Jahre. In der Krisis gibt er eine
abschlieBende Charakteristik derjenigen Wissenschaft, die dies un-
ternehmen soll: Es ist die zweite Wissenschaft von der Lebenswelt,
die in einer zweiten, radikaleren (Hua VI, 151) Epoché und
Reduktion im Ausgang von der ersten, ontologischen Lebens-
weltwissenschaft zu begriinden ist. Diese rein transzendentale Wis-
senschaft kennzeichnet Husserl als , Wissenschaft von dem uni-
versalen Wie der Vorgegebenheit der Welt, also von dem, was ihr
universales Bodensein fiir jedwede Objektivitdt ausmacht®, gleich

113

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

einer Wissenschaft von den letzten Griinden, aus denen alle ob-
jektive Begriindung ihre wahre Kraft, die aus ihrer letzten Sinn-
gebung schopft (ebd. 149). Dieses Vorgegebensein von Welt auf-
zukldren, bedeutet fiir Husserl, ,jenen subjektiven Wandel der Ge-
gebenheitsweise, der Erscheinungsweisen, der einwohnenden Gel-
tungsmodi““ herauszustellen, ,welcher, stindig verlaufend, das
einheitliche BewuBtsein des schlichten ,Seins‘ der Welt zustande
bringt“ (ebd.). Husserl spricht nicht nur von diesem Vorgegebensein
der Welt, von ihrem ,.Bodensein®“, er bestimmt Welt auch als
Horizont, als Totalhorizont des Erfahrungslebens (ebd. 152): Kein
einzelner Akt sei isoliert, er stehe vielmehr in einem ,,unendlichen
Horizont inaktueller, in stromender Beweglichkeit mitfungierender
Geltungen®, in einer ,stindig stromenden Horizonthaftigkeit*
(ebd.). Wir sahen, daB3 dieser Befund fiir Husserl die ,Epoché auf
einem Schlag® erforderlich macht.

In der Krisis-Schrift wird weder deutlich, wie sich diese Be-
stimmungen des Boden- und Horizontseins beziiglich der Einheits-
konstitution von Welt zueinander verhalten noch wie iiberhaupt die
Genese dieser Konstitution aufzufassen ist. Husserl macht aber An-
deutungen, die auf eine Spur verweisen: So ist beiden Zitatstellen,
die einmal das Bodensein von Welt, das andere Mal ihr Horizont-
sein hervorheben, gemeinsam, daB in ihnen Bezug auf die Verlaufs-
struktur des inneren Zeitbewufitseins genommen wird (der ,standig
verlaufende subjektive Wandel‘, die ,stromende Beweglichkeit
,stromender Horizonthaftigkeit). In der Tat stellen die von Husserl
in der ersten Hilfte der zwanziger Jahre im Rahmen einer transzen-
dentalen Logik durchgefiihrten genetisch-konstitutiven Analysen
zur passiven Synthesis und einer Phinomenologie der Assoziation
Stiicke einer transzendentalen Lebensweltwissenschaft dar, insofern
sie insbesondere die Einheit des WeltbewuBtseins in ihrer Spannung
zu der sich durchhaltenden oder Briiche erleidenden Einstimmigkeit
des WeltbewuBtseins behandeln (vgl. Hua XI). Husserl legte hierzu
jedoch keinen systematischen Aufril vor. Unsere Auslegung ver-
sucht aufzuzeigen, dabei an die Ausfiihrungen zur Praxisbestim-
mung der intentionalen Psychologie ankniipfend, daB die beiden
Bestimmungen von Welt als Boden- und Horizontsein unterschied-
liche Akzente im selben Vollzug der Generalthesis setzen.

114

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einem ersten, die Sachverhalte von Boden und Horizont abstrakt
sondernden Blick verweist ,Boden‘ als doxische Bodengeltung auf
den konstituierten Fonds an sedimentierten Sinngehalten, wéihrend
der Begriff des Horizontes auf die offenen Implikationen aller
konstituierten Sinngehalte aufmerksam macht. Der Welthorizont
konstituiert sich im Fortgang der Wahrnehmung: Jedes Ding besitzt
seinen Erfahrungshorizont, den Husserl als einen offen-unendlichen
denkt und der letztlich auf den Totalhorizont der Welt verweist, der,
wihrend alle davorliegenden Horizontvorzeichnungen prinzipiell
durch neue Erfahrung erfiillbar sind, unerfiillbar ist und bleibt.
Nicht nur dieser letzte Horizont ist ,Welt‘, sondern Welt konstitu-
iert sich im ganzen Richtungssystem der Horizontvorzeichnungen
und tendiert im umfassenden Horizont.

Das, was Husserl unter der einstimmig durchgehaltenen Erfah-
rungswelt versteht, 148t sich jedoch nur in einem Zusammenwirken
von Welt als Boden und als Horizont denken. Jede Bodengeltung
steht in Horizonten, und jede Horizontintentionalitit ist auf Boden-
geltung bezogen. Merkmale des Boden- und des Horizontseins
lassen sich wechselweise auffinden; so wirken die sedimentierten
Sinnbestidnde auch als Horizont, und die Struktur des Welthorizon-
tes ist in seiner , Totalitdtstypik™ ebenso eine Vorgegebenheit im
Sinne eines Bodenseins. Vor allem aber ist im einstimmig verlau-
fenden ProzeBl der Welterfahrung Einstimmigkeit selbst auf Doxa
und auf Einheitsbildung verwiesen: Damit Erfahrung einstimmig
verlauft, ist Husserl zufolge eine kontinuierliche Erfuillung vor-
gezeichneter Intentionen erforderlich, also errungene Habe als
Ergebnis erfiillter Vorzeichnungen ebenso wie das Geflecht von
Horizontverweisungen, die die Habe an neue Antizipationen ,ver-
mittelt‘. Der Begriff der Vernunftsetzung bringt dies prédgnant zum
Ausdruck: Vernunftsetzung ist als Setzung intentionaler Vorgriff,
und zwar motiviert von errungener Fiille, Evidenz.

In den Analysen zur passiven Synthesis untersucht Husserl, wie
im Ineinanderwirken von Erfiillung und Verweisung Assoziation
eine Leervorstellung, eine ,,passive Intention® (Hua XI, 76), weckt.
Vor aller aktiven Zuwendung ist passive Intentionalitit vermoge
ihres Richtungssinns durch ein tendenzidses Streben gekenn-
zeichnet, das auf Befriedigung hinauswill (ebd. 83). Das passive

115

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Gerichtetsein definiert sich als ein Abzielen, das sich erst ,,Beim-
Ziel-selbst-Sein“ der Erfiillung beruhigt (ebd. 84). Diesen Prozef
der passiven Intention auf Erfiillung bezeichnet Husserl als Bewahr-
heitung. Die Konstitution des urspriinglichen Zeitfeldes selbst ist
fir Husserl, wie bereits erwdhnt, nur aufgrund von assoziativer
Synthesis und passiver Intentionalitdt denkbar. Sie webt das Netz,
das nicht nur alle aktive Ichzuwendung trdgt, sondern auch den
Zusammenhang des WeltbewuBtseins bildet. Husserl zeigt, wie
beziiglich des Vorgangs der Wiedererinnerung ein retentionales
Datum vermdge assoziativer Weckung an affektiver Kraft gewinnt,
um das Ich zu affizieren. Die Zuwendung des Ich kann auf zwei
Weisen erfolgen: Einmal kann es bei einer bloBen rezeptiven
Zuwendung sein Bewenden haben, welche nur eine erfassende
(leere) Vorstellung ergibt. Zum anderen kann das Ich motiviert sein,
durch einen eigens veranschaulichenden Akt, einer Wiedererinne-
rung, das Intendierte zu enthiillen. Was Husserl in erster Linie am
Beispiel der reproduktiven Assoziation entwickelt, gilt analog fiir
die antizipatorische Assoziation. Fiir die protentionale Linie der
urspriinglichen Zeitkonstitution fungiert die kontinuierliche reten-
tionale Linie assoziativ weckend, und diese Weckung setzt sich
nach der Konstitution der protentionalen Leermeinung in der
Veranschaulichung dieser Intention oder in der origindren Wahr-
nehmung eines neuen Jetzt als Erfiillung der Intention fort. Diese
»schon in der Sphdre der Passivitit oder blolen Rezeptivitit®
statthabenden universalen ,,Funktionen der erfiillenden Bewahr-
heitung® (ebd. 66) betreffen das gesamte Feld duflerer Wahr-
nehmung. Dies belegt auch, wie die assoziative genetische Struktur
des inneren ZeitbewuBtseins synthetisch vereinheitlichend am Werk
ist, indem sie durchgéngig Identitdt der Synthesis in allen Phasen
herzustellen bestrebt ist: in der Verbindung zwischen Vergangenem
und Jetzt durch die Ermdéglichung der Reproduktion, in der
Verbindung von Kiinftigem und Jetzt in der Ermoglichung der
anschaulichen Antizipation: ,In jeder Phase haben wir Urim-
pression, Retention und Protention, und Einheit kommt im Fortgang
dadurch zustande, da3 die Protention jeder Phase sich in der
Urimpression der kontinuierlich angrenzenden Phase erfiillt.“ (Ebd.)
Somit ist das Wahrnehmungserlebnis ,ein stetiges Sich-erfiillen,

116

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

eben damit eine Einheit stetiger Einstimmigkeit” (ebd.). Bewahrhei-
tung, besagt, dal weder im Falle der Wahrnehmung noch der Wie-
dererinnerung faktisch eine volle Realisierung der intendierten Er-
fiillung zu erlangen ist: Bewahrheitung ist die in Schritten sich voll-
ziehende relative Erfiillung vorgezeichneter Intentionen vor dem
Hintergrund der ,,im Unendlichen liegenden Idee* (ebd. 20) absolu-
ter Selbstgegebenheit im Falle der Wahmehmung und der ,,im
Endlichen liegenden Idee” (ebd. 275) im Fall der Wiedererinnerung.
Damit ist Bewahrheitung eine stete ,Mischung® von Intention und
Erfiillung, von Intention, die im Vorgriff Einheit konstituiert und
den Prozel3 der Bewahrheitung immer weiter treibt, und Erfullung,
Einstimmigkeit, mit relativ bleibender Habe garantiert.

Sofern sich im Prozel der Bewahrheitung aufgrund des in
Horizonte Eindringenkdnnens und aufgrund kontinuierlicher Erfiil-
lungen der Vorzeichnungen die Idee einer vollkommenen, wenn
auch faktisch nie zu erlangenden Selbstgebung konstituiert, tritt zu
den Bestimmungen von Welt als Boden und Horizont die Bestim-
mung von Welt als /dee hinzu. Der Sinn von Welt als Idee wird dort
gestiftet, wo Subjektivitit ihr Absehen auf Dinge von den wirklich
erfahrenen gegenstindlichen Einheiten 16st und ,freischwebende’
Komplexionen von solchen Einheiten bis hin zu einer umfassenden
Einheit bildet (Typik bzw. Platonische Idee) oder ihr Tendieren von
passiver Intention und Bewahrheitung auf dem Untergrund assozia-
tiver Synthesis in den offen-endlosen Universalhorizont hinein
kontinuierlich verlangert und in der Verlangerung ,begrenzt‘, d. h.
in einem idealen Pol festmacht, der als apriorische Entitdt zugleich
iber das Kontinuum hinaus und ihm vorweg gesetzt wird
(Kantische Idee). Auch die Bestimmung von Welt als Idee ordnet
sich den Bestimmungen von Boden und Horizont zu. So ist Roberto
Walton zuzustimmen, daB3 fiir Husserl der universale Leerhorizont
als Totalhorizont die gemeinsame Struktur darstellt, die schon
erworbene Habe, immer neu erfolgende Antizipation und die Idee
vollkommener Erfiillung verklammert,'** sofern alle drei Momente

142 1...] dabB ein und derselbe universale Horizont sich in einer bestimmten Hinsicht

als Idee, in einer anderen als Boden darstellt.” (Roberto Walton, ,,Welt als Horizont,
Idee und Boden bei Husserl“ [fiir die Ver6ffentlichung vorgesehenes Manuskript]).

117

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

in solchem tendieren, das prinzipiell nicht mehr selbst gegeben
werden kann.

Die Wirksamkeit des Weltglaubens resultiert aus einer gegen-
seitigen Wechselwirkung von Intention und Erfiillung im un-
abschlieBbaren Proze der Bewahrheitung. Zwar kénnen Meinun-
gen auch mittels anderer mit ihnen zusammenstimmender Mei-
nungen in ihrem Glaubenscharakter bekriftigt werden (vgl. ebd.
99);"* doch nur im Zusammenwirken der Intentionen in ihrer un-
abldssigen Tendenz zur Bewahrheitung mit einer ebenso steten
Gewinnung und einem bereits gewonnenen Bestand von Selbst-
gebungen, die in die Vergangenheit versinken und dort zum Aus-
gangspunkt flir neue Intentionen, Intentionen der Weckung, werden
konnen, konstituiert sich die Einheit des WeltbewuBtseins und
korrelativ die Einheit der Welt in GlaubensgewiBheit.'** Die

'3 Intentionen konnen anschaulichen Gehalt besitzen auch ohne aktuellen Rekurs
auf Erfahrungsevidenz. Die Explikation dieses binnenintentionalen Gehalts nennt
Husserl ,Enthiillung®, im Gegensatz zur Erfiillung von intentionalen Vorzeich-
nungen durch Selbstgebung. Freilich wird man sagen miissen, daf aller binnen-
intentionaler Gehalt fritherer Erfahrungsevidenz entstammt. - Somit ist G. Brand
zuzustimmen, wenn er in seinem Aufsatz ,,Husserls Lehre von der Wahrheit* (Phi-
losophische Rundschau 17 [1969] 57-94) die Annahme, erst Erfiillung aufgrund
von Erfahrungsevidenz stelle Wissen iiber die Wirklichkeit bereit, wéahrend Inten-
tionen den Status ,bloler Meinungen® hitten, zuriickweist. Das allen Erfahrungs-
und Denkakten zugrundeliegende Gerichtetsein auf die Welt in schlichter Glau-
bensgewiBheit sei, so Brand, alles andere als ,,blof3e Intention®, ,,Bewufitsein als ein
Leeres* verstanden, ,,das von der Wirklichkeit erfiillt werden muf3* (62); tatsdchlich
setze ,,die als unerfiillt betrachtete Intention, die durch die Anschauung von der
Sache erfiillt wird, eine Intentionalitét voraus, die schon von der Sache herkommt
und nicht erst auf sie hingeht (63).

144 W. Marx resiimiert seine Uberlegungen zum Verhiltnis von Lebenswelt und
Sonderwelten bei Husserl (Die Phdanomenologie Edmund Husserls, Miinchen 1987)
mit der Feststellung: ,,Was bleibt nun vom Sinn der Welt erhalten? Erhalten bleiben
die Bestimmungen einer offenen Totalitit und Ganzheit, eines Einstimmigkeit und
Zusammengehorigkeit begriindenden Bodenseins und das zuletzt genannte Be-
zwecktsein. Diese Bestimmungen haben eher mit den thetischen Charakteren der
Setzungsart von Welt zu tun, so daB wir zu dem Ergebnis kommen, daf das, was
Husserl unter dem Titel ,Lebenswelt’ dem Gehalt nach dachte, eigentlich eine
Pluralitdt von Sonderwelten ist.“ (131) Marx arbeitet klar heraus, daf Einstimmig-
keit und Einheit des WeltbewuBtseins keine ,substantiellen‘ Bestimmungen von
Welt sind (auch die relativ verharrenden doxischen Gehalte sind in der Tat als
Korrelate einer transzendentalen Aufkldrung jeweiliger Umwelten, Sonderwelten
anzusehen). Allerdings sind es gerade diese thetischen Charaktere, die fir das

118

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einheit der Welt erweist sich in der transzendentalkonstitutiven
Befragung somit als das Geflecht passiver Intentionalitét in seiner
Ordnungsfolge tendenzidsen Strebens. Die Einheit ,der* Welt lost
sich auf in die einheitliche Richtungsform dieses Strebens: ,,,Der*
Welt entspricht fiir uns die universale Synthesis zusammenstim-
mender intentionaler Synthesen, zu ihr gehorig eine universale
GlaubensgewiBheit.“ (Ebd. 101) Dieser einheitlichen Richtungs-
form wichst als Konstitutionsgebilde ,Welt® Seinssinn zu (vgl. EU
33) - sozusagen ,primérer‘ Seinssinn -, den sie als universaler Welt-
glauben an alles seiend Vermeinte weitergibt. Einheit der Welt und
universale GlaubensgewifBheit sind also Korrelate; statt ,Glau-
bensgewiBheit kann es auch heilen: universale GewiBheit vom
,durchgehenden BewufBtsein einer und derselben Welt“ (Hua XI,
98). Einheit der Welt ist fiir Husserl vom transzendentalen Stand-
punkt mithin ,ein universaler geistiger Erwerb®, ,,ein Sinngebilde*
(Hua VI, 115), ein ,,Geltungsganzes“ (ebd. 471). Dieses Gel-
tungsganze ,Welt* konstituiert sich aus sedimentierter Doxa, die
aufgrund eines in ihr wirksam werdenden Richtungssinns in immer
neuen Erfahrungsverldufen immer weiteren Zuwachs an Evidenz
erhilt. Mit der Seinskraft dieser erworbenen Habe entwirft die
geradehin auf Gegenstindliches (Innenhorizont) und iiber Gegen-
standliches hinaus (AuBenhorizont) gerichtete Intentionalitdt den
Raum fiir allen weiteren Verlauf des Erwerbenkonnens ins Offen-
Endlose; mit der vereinheitlichenden Kraft der Intentionen motiviert
Doxa die Setzung dessen, was selbst nicht gegeben, aber aufgrund
des einstimmig Gegebenen als seiend geglaubt wird, zuhdchst den
aufgespannten Raum selbst als den Totalhorizont aller in ihm
terminierenden Abzielungen: als die Welt.

Wie sich fiir Husserl Welt im Ineinander von (relativer)
Einstimmigkeit und Einheitlichkeit konstituiert, soll auch die Person
als ,,Willenssubjekt“ (Hua IX, 413) in ,,Willensentschiedenheit* ihr
»gesamtes personales Leben zur synthetischen Einheit gestalten
(Hua VI, 272), und zwar ,,in widerstreitloser Einstimmigkeit* all
ihrer Zwecke (Hua IX, 413). Hier ist es jene schon genannte

welterfahrende Leben Kohidrenz stiften, so da3 es verfehlt wire, wollte man die
Lebenswelt nur als Summe von Weltgehalten ansehen.

119

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op


https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einheitsstiftung eines sich in seinem Ganzheitscharakter iiberschau-
enden Lebens, das die groBtmogliche Gewihr fiir Einstimmigkeit
bieten, d. h. Modalisierung weitgehend abwehren soll. Konzediert
Husserl, dafl durch die Einnahme der transzendentalen Position die
groBtmogliche Uberschau iiber das mundane Leben als tran-
szendentales erreicht ist, kann er diesem Befund ein wesentliches
Indiz fiir die (permanent zu erneuernde) Erfiillung des mundanen
Triebs auf Selbsterhaltung durch die transzendentalphanomenologi-
sche Theorie entnehmen.

Die Ausfithrungen dieses Teils begannen mit dem Hinweis auf
Husserls Auffassung von der ,Prinzipalkoordination von Ich und
Welt“ und explizierten Husserls Auffassung beziiglich der Ein-
heitsbildungen von Ich- und Gegenstandspol im Medium des
welterfahrenden Lebens. Sofern fiir Husserl die Tendenz auf
Selbsterhaltung fiir die universale Einheitsleistung des Weltlebens
aufkommt, ist abschlieBend zu fragen, in welchem Zusammenhang
Selbsterhaltung und die universale Geltung von Welt als Totalho-
rizont stehen. Es hiel zum einen, dall Selbsterhaltung im Rahmen
der Ich-Mensch-Apperzeption zuerst an Binnenweltliches verwiesen
sei, von da her motiviert werde. In diesem Sinn ist alle Weltpraxis
vom Lebensinteresse, der Sorge um universale und standhaltene
Befriedigung in allen Sonderinteressen, bestimmt. Zum anderen
wurde zu belegen gesucht, daB die Bewegung der Selbsterhaltung
letztlich nicht aus dem Binnenweltlichen verstindlich gemacht
werden kann. Kann dies jetzt, mit Blick auf den transzendentalen
Sinn von Welt, genauer aufgewiesen werden?

Die Einstimmigkeit der Welterfahrung, die Kontinuitit der
Vernunftsetzungen, ist prinzipiell der Bedrohtheit ausgesetzt: In
jedem Moment konnen erwartete Erfiillungen sich als Schein
erweisen, kann Enttduschung eintreten. Wir sahen, daf} fiir Husserl
die Moglichkeit von Enttduschung die Lebenssorge motiviert, die
Sicherung des Erfiillungsstrebens zu intendieren. In der Struktur des
Weltlebens selbst liegen jedoch schon Strategien bereit, gegen die
Bedrohung der Modalisierung zu Feld zu ziehen. Indem némlich
Weltleben passive Intentionalitit und die TendenziGsitit des
Bewahrheitungsstrebens ausbildet, rettet es in gewissem Sinn vor
einem tatsdchlichen Gleiten in den Abgrund der vélligen Zerfa-

120

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

serung in einem nicht mehr zusammenstimmenden Erfahrungs-
verlauf: Es garantiert, da sich stets ein einheitlicher Zusammen-
hang von Erfahrungsevidenzen, wenn auch von nicht erwarteten,
herstellt. Auch die Bildung der Idee einer vollkommenen Erfiilltheit
- motiviert in der Vorstellung einer sich kontinuierlich erfiillenden
Reihe von Selbstgebungen -'*> kann als ein Versuch gelten, die
unsichere Wegstrecke der Vorzeichnungen dadurch gewisser zu
machen, da man sich im Vorgriff eines absoluten und als solchen
im Unerreichbaren liegenden Zielpunkts versichert. Natiirliches
Weltleben nimmt vielleicht selbstverstdndlich an, daf alle Aus-
richtung in etwas ,Festem‘, Eindeutigem und damit relativ Sicherem
tendiert, wenngleich dieses Feste zumeist nicht ndher bestimmt sein
mag. Zugleich geht Weltleben darauf, dieses ,irgendwie Feste‘ zu
sichern, ihm Namen zu geben (z. B. das All der Dinge). Die
Namengebung ist der Beginn eines Prozesses der Substantialisie-
rung von etwas, das nicht unter die Kategorie eines substanzhaften
Seins zu bringen ist, und erreicht seinen Hohepunkt im Ideali-
sierungsgeschehen der neuzeitlichen Mathematisierung der Natur
(vgl. unten IV.1.).

Andererseits liegt in der Struktur von Intentionalitdt und Be-
wahrheitung selbst der auslosende Faktor, der jene Bedrohung
heraufbeschwort: Diese Struktur bildet den Malfistab, der es erst
erlaubt, errungene Evidenz an der vorgezeichneten Erwartung zu
messen. Solcherart ist das System von Intention und Erfiillung von
einem eigentiimlichen inneren Ungleichgewicht gekennzeichnet,
indem es einem Faktor, dessen Entstehung es selbst ermdglicht hat,
ohnmichtig gegeniibersteht. Sichtbar wird dies im Strebensprozef}
der Selbsterhaltung: Sofern Selbsterhaltung bestidndig in der Gefahr
des Scheiterns von Absichten steht, 148t sie an sich selbst die innere
Verwerfung des Gefiiges von Intention und Erfullung sehen und
weist damit implizit darauf hin, daf} sie selbst diesem Gefiige nicht
entspricht. Nur weil sie ihm nicht entspricht, bildet sie sich mundan
zur Sorge aus und sucht zuerst an den sichtbaren Dingen Halt zu

145 Der ,,Glaube an ein wahres Sein der Welt: das ist eine regulative Idee, ebenso
wie die Idee einer ethischen Menschengemeinschaft und meiner selbst als ethischen
Ich*“ (B1211V,37).

121

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

gewinnen. Auch dies 148t sich umkehren: Weil sich Selbsterhaltung
im labilen Gefiige von Intention und Erfiillung zur Sorge ausbilden
mulB, kann sie ihm nicht entsprechen und verendlicht sich in
endlichen Dingen. Sofern sie jenem Gefiige nicht entspricht, zeigt
sie jedoch ebenso an, daB ihre Herkunft nicht in ihm liegen kann.
Das System von Intention und Erfiillung kann somit selbst als Indiz
dafiir genommen werden, daf die Strebensform der Selbsterhaltung
letztlich nicht der TendenziGsitdt dieses Systems entstammt. Somit
ist es die innere Inkonsequenz im System von Intention und
Erfiillung, die es erforderlich macht und implizit fordert, den uni-
versalen Horizont, den dieses System bildet, das Terminieren im
Welthorizont, mit der Durchfiihrung der transzendentalphdnomeno-
logischen Epoché zu iiberschreiten. Folglich steht der Akt der
Epoché, wie Husserl wiederholt betonte, nicht mehr in der Ge-
radehin-Einstellung, sondern 16st sich als Akt der Reflexion daraus
und stellt sich dariiber. Dies verdeutlicht, warum der Akt der
Epoché Husserl zufolge das stromende Weltleben nicht unterbricht:
Er ,erhebt® sich iiber dieses. Dies bezeichnet die ,,vollige Um-
stellung des gesamten Lebens” (Hua VI, 153), die Husserl in der
Krisis charakterisiert als Einstellung ,.iiber der Geltungsvorgege-
benheit der Welt, iiber der Unendlichkeit des Ineinander der ver-
borgenen Fundierungen ihrer Geltungen immer wieder auf Gel-
tungen, uber dem ganzen Strom des Mannigfaltigen, aber
synthetisch Vereinheitlichten, worin die Welt Sinngehalt und Seins-
geltung hat und neu gewinnt“ (ebd., vgl. auch 15 5).16

Mit dem Vollzug der Epoché lebt der phanomenologische
Zuschauer nicht mehr im Verwiesensein der Praxis auf jeweils
letzte Zwecke im Welthorizont. Indem er das Terminieren der
Praxis ,.hinsichtlich des darin waltenden Subjektiven® selbst zum
Thema macht, ,,verwandelt sich fiir ihn der naive Seinssinn der

1% ygl. auch Hua VI, 395, 399. Das iiber kennzeichnet bildlich den sich von aller
Setzung von Sein oder Nichtsein freihaltenden neutralisierenden Akt der Epoché;
gleichzeitig belegt das Wort den Vollzug der Unterbrechung im stromenden
Geltungsleben der Welterfahrung, indem die Epoché - als radikalisierter Akt der
Selbstbesinnung - ein ,Stillhalten‘ (ebd. 471) gegeniiber der universalen Setzung der
Generalthesis iibt, sich so iiber sie stellt und so eine Uberschau (vgl. Hua VIII, 154,
157, 462) ermoglicht.

122

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Welt iiberhaupt in den Sinn ,Polsystem einer transzendentalen
Subjektivitit’, welche Welt und darin Realitdten ,hat, so wie sie
eben Pole hat, sie konstituierend* (ebd. 180). Da Praxis fiir Husserl
bedeutet, auf Zwecke gerichtet zu sein, die endliche Ziele fiir das
praktische Handeln vorzeichnen, ist mit dem Uberstieg in die
transzendentale Sphire alle Praxis insofern iiberstiegen, als alles
Abzielen-auf in seiner Sinn- und Geltungsstruktur zum Thema
konstitutiver Untersuchungen wird. Die Generalthesis der Welt zum
transzendentalphdnomenologischen Thema zu machen ist somit
gleichbedeutend mit der Einklammerung aller Lebensvollziige der
Praxis.

123

https://dol.org/10.5771/8783495@96706-28 - am 16.01.2026, 08:43:08. Op



https://doi.org/10.5771/9783495996706-28
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Einheit des Ich
	1.1. Synthesis aus Motivation
	1.2. Einheit aus passiver Konstitution
	1.3. Einheit der Person
	1.4. Einheit als Aufgabe

	2. Theorie der Praxis
	2.1. Handlung und Tat
	2.2. Die Struktur der Erfahrungswelt
	2.3. Doxa und Praxis
	2.4. Interesse und Situation

	3. Theorie als Praxis
	3.1. Das praktische Fundament der Theorie
	3.2. Das Motiv der Theorie
	3.3. Die praktische Funktion der Theorie

	4. Transzendentale Theorie der Praxis
	4.1. Die Urdoxa der Generalthesis
	4.2. Die transzendentale Epoche
	4.3. Einheit der Welt


