Einleitung

Anna Sabel

Dem Konzept fir dieses Buch liegt ein sehr einfacher rassismuskritischer Ge-
danke zugrunde. Rassismus als gesellschaftliches Verhiltnis im Allgemeinen
und rassistische Artikulationen im Konkreten tibernehmen in dieser Gesell-
schaft Funktionen. Rassistische Diskurse und Praktiken legitimieren und re-
produzieren Ungleichheiten. (vgl. Rommelspacher 2009) Zu diesem Gedanken
kommt eine Erfahrung aus unserer politischen Bildungsarbeit. Es gibt The-
men, bei denen Gespriche iiber Rassismus und seine Funktionen schwerer
moglich scheinen als bei anderen. Kopftuchdebatten gehéren dazu. Ziel die-
ses Buches ist es entsprechend, Impulse fiir die Auseinandersetzung mit eben
jenen Ungleichheitsstrukturen und Zugehorigkeitsordnungen zu geben, die
durch die dominanzgesellschaftliche Abwertung und Ausgrenzung von musli-
mischen Frauen mit Kopftuch gestiitzt werden.

Durch sogenannte Kopftuchdebatten werden dem Korper der verander-
ten und gerade durch diese Debatten stets aufs Neue veranderten Frauen Be-
deutungen zugeschrieben, die Rassismus plausibilisieren. Insbesondere wer-
den dabei tradierte rassistische Vorstellungen der Riickstindigkeit, Unterdrii-
ckung und Gefahr aufgerufen (vgl. Grosfoguel/Mielants 2006: 6). Rassismus
funktioniert eben da besonders gut, wo auf alte Wissensbestinde zuriickge-
griffen werden kann. Antimuslimischer Rassismus bedient sich z.B. kolonialer
Diskurse iiber Algerien und Agypten und wiederholt hier auch das rassistische
Sprechen tiber die »Korperpraktiken der Anderen« (vgl. Attia 2010: 116f; Amir-
Moazami 2009: 72).

Es scheint, Rassismus kann von seiner Fixierung auf den Kérper nicht
lassen, auch wenn biologistische Argumente auch in rassistischen Diskursen
weitestgehend verpont sind und gerade der antimuslimische Rassismus als
Kulturrassismus par excellence, als »Rassismus ohne Rassen« (Balibar 1992)
gelten kann. Insofern bietet das denkbar korpernahe Kopftuch ein sichtbares
Rassifizierungsmerkmal, das dominanzgesellschaftlich auf eine Art besprech-

hittps://dolorg/10.14361/9783830465073-001 - am 14.02.2028, 08:25:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEETm.


https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

(K)ein Kopftuchbuch

bar bleibt, die ansonsten die Grenzen des Sagbaren (ob nun verschoben oder
nicht) lingst tiberschreiten wiirde. Gerade die symbolhafte Sichtbarkeit des
konstruierten Unterschieds andererseits macht es auch maglich, dass keine
unentwegten sprachlichen Konkretisierungen der rassistischen Ordnungs-
vorstellungen nétig sind. Das Kopftuch ist dominanzgesellschaftlich bereits
auf eine solche Art rassistisch besetzt, dass beispielsweise Sarrazins Beleidi-
gung »Kopftuchmidchen« in seinen Untiefen auch fur die verstindlich ist, die
sein Pamphlet nicht gelesen haben.

In ihrem Text »Kopftuchmidchen - eine kritische Aneignung« greift Dalal
Mahra dieses Bild auf, ohne dem rassistischen Sprechen zu folgen, ohne Ar-
gumente zu suchen, um auf dieses Sprechen zu reagieren. Vielmehr lidt sie
am eigenen Beispiel zum kreativen Umgang mit Fremd- und Selbstzuschrei-
bungen ein, verweist auf die Moglichkeitsraume zur Selbstreprisentation, die
Social Media eroffnet, spricht sich fir Selbstorganisationen aus, um sich To-
kenism zu entziehen, und wiinscht sich mehr selbst erzihlte Geschichten und
Bilder dort, wo Worte fehlen.

Auch Sabine Schiffer folgt nicht den rassistischen Blicken, auch bei ihr geht
es um die Entstehung von Bedeutung. In ihrem Text »Framing, Priming und
Politik« geht sie sowohl der Entwicklung rassistischer Bedeutungszuschrei-
bungen nach als auch ihren Funktionen und stellt die Frage nach Profiteur*in-
nen und Hintergriinden von strukturellem Rassismus. Deutlich wird, dass an-
timuslimischer Rassismus und das durch ihn erzeugte Bild der Kopftuch tra-
genden Frau nicht nur der Abgrenzung im Inland, sondern auch der Einfluss-
nahme im Ausland dienlich sind.

Gehen wir den Zuschreibungen nach, denen Kopftuch tragende Frauen
ausgesetzt sind, stofen wir auf dominanzgesellschaftliche Vorstellungen
von Neutralitit und Religion, Nationalstaatlichkeit und Geschlecht. Insbe-
sondere die Kulturalisierung von Geschlechterverhiltnissen scheint dabei
auf eine Art und Weise affektbesetzt, die eine Infragestellung erschwert. Die
Affekte sind dabei sowohl von Vergeschlechtlichung als auch von Rassifizie-
rung gepragt. Der Eindruck beispielsweise als weifle Frau in der sexuellen
Selbstbestimmung durch Einwanderung aus muslimisch gepragten Lindern
beeintrichtigt zu sein, speist sich aus dem alten Bild der durch den anderen
Mann bedrohten deutschen Frau. Bilder hilfloser weifler Frauen® in Miss-
brauchsszenen finden sich im Propagandamaterial gegen die Rheinbesetzung
durch franzosische Kolonialsoldaten nach dem 1. Weltkrieg ebenso wie in
der nationalsozialistischen Hetze. Zeitungsbilder nach dem Diskursereig-
nis »Kolner Silvesternacht« 2016 zeigen bedrohte nackte Frauenkoérper in

hittps://dolorg/10.14361/9783830465073-001 - am 14.02.2028, 08:25:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEETm.


https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Anna Sabel: Einleitung

weifl und bedrohende Hinde in schwarz (ausfithrlicher Sabel 2020). Dass
hiermit auch weiflen Frauen ein sehr begrenzter Platz in der rassistischen
Ordnung zugewiesen wird, erfahren weifle Frauen mit Kopftuch. Die Gewalt,
die sie erleben, dhnelt der Gewalt, die viele Frauen of Color mit Kopftuch
erfahren, beispielsweise unterliegen sie den gleichen Berufsverboten. Gerade
gesellschaftliche Abwertungen aber sind vielleicht auch von der alten Furcht
genihrt, Frauen, die die Dominanzgesellschaft fiir ihre Frauen hilt, kénnten
dem imaginierten »wir« entrissen werden.

Angesichts der Vielzahl von Verflechtungen von Ungleichheitsstrukturen
(race, class, gender, abilty, das fast schon »peinliche >etc.« (Butler 1990, zit.n.
Castro Varela/Dhawan in diesem Band)) sind klare Trennungen zwischen
einem »wir« und »den Anderen« nur selten und unter hohem symbolischen
Einsatz tiberzeugend. Das gerade macht das Kopftuch zu einer gern benutz-
ten Projektionsfliche. In ihren gesellschaftlichen Machtpositionen aufgrund
von Geschlechterzuschreibungen sehr unterschiedlich verorteten Menschen
erlaubt die symboltrichtige Viktimisierung »der anderen Frau« eine Auf-
wertung von »eigenen« ungleichen Geschlechterbeziehungen (vgl. Castro
Varela/Dhawan 2016). Auch das geschieht auf unterschiedliche und sicher
differenziert zu betrachtende Weise(n). Gerade die momentanen Menschen-
rechtsbewegungen im Iran werden dem Anschein nach, wissenschaftliche
Untersuchungen stehen aus, innerhalb Deutschlands vergleichsweise wenig
fiir Uberlegenheitsnarrative instrumentalisiert. Wenn Alice Schwarzer heute
in einer Talkshow, in die sie ja immer noch eingeladen wird, als Schlusspliado-
yer von Frauen hierzulande fordert, ihre Kopftiicher als Zeichen der Solidaritit
mit Iraner*innen abzulegen, wirkt sie aus der Zeit gefallen. Wir kénnen zu-
schauen, wie die imperial feministische Selbstgewissheit Mitleid erregt, und
deutlich wird die Hilflosigkeit, die einem entsprechenden Eingestindnis
folgen kénnte — ein Suchen und Ringen, wie Solidarititen maoglich sind, wenn
Universalismen infrage gestellt werden, aber Partikularismen auch keine
Losung sind (vgl. Hark/Villa 2017: 94ff).

Mit den Herausforderungen, vor denen Feminismen stehen, die sich
lingst der Verflechtungen von Rassifizierung und Vergeschlechtlichung be-
wusst sind, beschiftigen sich Nikita Dhawan und Maria do Mar Castro Varela
im vorliegenden Text. In Auseinandersetzung mit postkolonialem und Dritte
Welt-Feminismus sowie dem Konzept der Assemblage gehen die Autorinnen
den Fragen nach, wie intersektionaler Feminismus so weiterentwickelt wer-
den kann, dass er nicht die althergebrachte Hegemonie westlicher Theorien
stiitzt, die transnationale Dimension von Ungleichheitsverhiltnissen ange-

hittps://dolorg/10.14361/9783830465073-001 - am 14.02.2028, 08:25:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEETm.


https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

(K)ein Kopftuchbuch

messen beriicksichtigt und empfindsam fiir die Ungerechtigkeiten bleibt, die
sich nicht iiber die Kategorien race, Klasse und Geschlecht fassen lassen.

Fereshta Ludin wiederum lisst uns mit ihrem Text daran teilhaben, wie
ihr feministisches Verstindnis ihren Einsatz dafiir begriindete, dass Frauen
mit Kopftuch unterrichten diirfen. 1998 verweigerte ihr das Oberschulamt
Stuttgart die Einstellung als Lehrerin. Ludin klagte durch alle Instanzen und
schliefilich vor dem Bundesverfassungsgericht. Deutlich wird, wie viel mehr
als ihr eigener Zugang zum Beruf dabei verhandelt wurde. Beim Lesen des
Textes musste ich an ein Zitat von Annita Kalpaka denken, dass sich sicher auf
die Wirkung Kopftuch tragender Frauen iibertragen lisst: »Durch die Anwe-
senheit von MigrantInnen wird [...] sichtbar, welche Fiktion von Homogenitit
unser Denken beherrscht.« (Kalpaka 1998)

Einer dhnlichen dominanzgesellschaftlichen Fiktion geht auch Schirin
Amir-Moazami in dem Text »Neutralitits- und Religionskonstruktionen in
Kopftuchkontroversen« nach und leitet damit das dritte Kapitel ein, in dem
eben diese Konstruktionen und ihre Funktionen im Mittelpunkt stehen. Amir-
Moazami beschiftigt sich mit der Produktion und machtvollen Aufrechterhal-
tung von Vorstellungen von angemessener Religion als verinnerlichtem und
offentlich unsichtbarem Glauben. Sie zeichnet nach, wie das hegemoniale
Religionsverstindnis durch Normalisierungsdiskurse andere Ausdrucksfor-
men erschwert. Verbunden damit werde auch Sikularitit nicht als spezifische
Position erkennbar, sondern gelte als neutral und universal und werde so der
Kritik entzogen.

Die Bedeutung des Neutralititsbegriffs steht im Mittelpunkt von Nahed
Samours Text. Aus juristischer Perspektive erértert Samour die Grenzen der
verbreiteten Auslegung der weltanschaulich religiésen Neutralitit des Staates
und argumentiert fir ein intersektionales Verstindnis. Ein Anfang sei hier mit
der bundesverfassungsgerichtlichen Entscheidung zum Kopftuch von 2015 ge-
macht, nach der das Neutralititsprinzip hinsichtlich der daraus folgenden fak-
tischen Benachteiligung zu priifen sei. Erstmals sei hier die bedeutsame ju-
ristische Verkniipfung der Kategorien Religion und Geschlecht vorgenommen
worden. Nahed Samour macht zugleich deutlich, dass auch die Verzahnung
mit race — Samour benutzt den Rechtskategorien folgend den deutschsprachi-
gen Rassebegrift — zukiinftig Beriicksichtigung finden miisse, um antimusli-
mischem Rassismus juristisch angemessen begegnen zu konnen.

Saboura Nagshband und Claus Melter leisten mit ihrem Texten einen
Beitrag zu dem Kapitel »Zugehorigkeiten und Grenzen«. Dieses Kapitel ent-
springt fiir uns als Herausgeber*innen dem Gedanken, dass antimuslimischer

hittps://dolorg/10.14361/9783830465073-001 - am 14.02.2028, 08:25:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEETm.


https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Anna Sabel: Einleitung

Rassismus kein allein in Deutschland verortetes Phinomen ist, dass er viel-
mehr, auch wenn gerade antimuslimische Bewegungen und Parteien hiufig
ausdriicklich EU-kritisch auftreten, europiische Verbindungen schafft. So
zeigen antimuslimische Diskurse spiegelbildlich, wie Europa imaginiert
wird, und tragen zu dessen Konstruktion bei. Dadurch iibernehmen sie auch
die Funktion, die unterschiedliche Rassismen zu unterschiedlichen Zeiten
iibernommen haben, nimlich Widerspriiche in Selbstentwiirfen aushaltbar
zu gestalten, hier die des europdischen Selbstbilds. Diesem Selbstbild nach
steht Europa fiir menschenrechtliche Errungenschaften, zugleich werden
gerade diese Menschenrechte durch von Veranderungsdiskursen gestiitzte
Grenzziehungen nur ausgewihlten Menschen zuginglich gemacht (vgl. Mel-
ter 2016: 144). Rommelspacher spricht hier vom »Unbehagen beziiglich der
eigenen Unmenschlichkeit, die vom Bewusstsein ferngehalten werden sollte«
(Rommelspacher 2017: 296).

Dieses Unbehagen beziiglich der eigenen Unmenschlichkeit wird im
Lesen des Textes von Claus Melter spiirbar. Melter stellt die Tétung von Mou-
hamed Lamin Dramé in den Mittelpunkt. Mouhamed Lamin Dramé wurde
am 8. August 2022 im Alter von 16 Jahren in Dortmund von einem Polizisten
erschossen. Deutlich wird in Melters Text einerseits, dass Dramés Tod kein
Einzelfall war. Deutlich wird aufRerdem, dass auch im Umgang mit seinem Tod
rassistische Kontinuititen zu befiirchten sind. So fehlte und fehlt es bei ent-
sprechenden Fillen hiufig an Untersuchungen, Schuldeingestindnissen und
Verantwortungsitbernahmen von Polizeien und Justiz in Deutschland. Melter
zeichnet nach, wie damit auch polizeiliche Praxen an der Verfestigung von
»natio-ethno-kulturell-religiés-rassialisierenden Zugehorigkeitsordnungen«
mitwirken.

Saboura Nagshband wiederum geht in ihrem Text der Frage nach, wie sol-
che Zugehorigkeitsordnungen unterlaufen werden kénnten. Angesichts eines
Europas, das Muslim*innen als die inneren Anderen konstruiere, seien Mus-
lim*innen in ihrem Begehren nach Zugehorigkeit herausgefordert. Dies gelte
insbesondere fiir Muslim*innen, die innerhalb der muslimischen Communi-
ty noch weiteren Communities angehérten, z.B. queere Muslim*innen, und
dadurch intersektional-mehrfachdiskriminiert wiirden. Auf der Suche nach
Moglichkeiten der Solidarititen zwischen queer-muslimischen und anderen
in der hiesigen Gesellschaft bedrohten Communities greift Nagshband Fatima
El-Tayebs Konzept des >Queerens von Ethnizitat auf und entwickelt es weiter.
Mit einem Verstindnis von Queerness als Nicht-Normativitit begreift sie auch
Muslim*sein als Queerness, die die herrschende Norm destabilisieren und so

hittps://dolorg/10.14361/9783830465073-001 - am 14.02.2028, 08:25:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEETm.


https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

(K)ein Kopftuchbuch

Solidarititslinien zwischen marginalisierten Positionalititen in Europa auf-
machen konne.

Im Abschlusskapitel des Buches gibt Yasemin Karakagoglu zunichst einen
Riickblick auf die deutschen Kopftuchdebatten der letzten 25 Jahre. Sie zeigt
auf, wie diese Zeit sich durch gesellschaftliche Transformationsprozesse aus-
zeichnet, durch die, nicht zuletzt durch den Einsatz fiir ihre Rechte streitender
Kopftuch tragender Frauen, die Migrationsgesellschaft in ihrer Vielgestaltig-
keit wahrnehmbar geworden sei. Frauen mit Kopftiichern hitten nicht nur
durch ihre Anwesenheit Normalititsvorstellungen infrage gestellt. Viele hat-
ten sich auch aktiv in 6ffentliche Debatten eingebracht und so Demokratie
mitgestaltet. Dabei zeichnet Karakagoglu auch die Widerspriichlichkeiten
und Gleichzeitigkeiten dieser Entwicklungen auf, wodurch das Wesen von
politischen Offentlichkeiten postmoderner Gesellschaften sichtbar wird. In
diesen, so beschreibt Karakagoglu mit Jiirgen Oelkers Worten, werde »nie-
mand mit seiner Wahrheit alle anderen ausser Kraft setzen [...]. Daher gibt
es nur einen Kampf der Meinungen und das Regulativ ist Lernfihigkeit.«
(Oelkers 2020, zit.n. Karakagoglu in diesem Band)

In diesem Sinne wiinschen wir Ihnen, verehrte Leser*innen, eine Lektiire
voller Lernmomente. Der Ausgangspunkt unseres Buches war zwar ein einfa-
cher Gedanke. Aber wie Dhawan und Castro Varela schreiben: »Postkoloniale
Gewaltverhiltnisse sind komplex. Sie verweigern sich simplen Losungen und
nétigen uns dazu, Ambivalenzen auszuhaltenx.

Literaturverzeichnis

Amir-Moazami, Schirin (2007): Politisierte Religion. Der Kopftuchstreit in
Deutschland und Frankreich. Bielefeld: transcript.

Amir-Moazami, Schirin (2018): Der inspizierte Muslim. Zur Politisierung der
Islamforschung in Europa. Bielefeld: transcript.

Attia, Iman (2009): Die >westliche Kultur< und ihr Anderes. Zur Dekonstrukti-
on von Orientalismus und antimuslimischem Rassismus. Bielefeld: tran-
script.

Attia, Iman (2010): Islamkritik zwischen Orientalismus, Postkolonialismus
und Postnationalismus, in: Ucar, Biilent (Hg.): Die Rolle der Religion im In-
tegrationsprozess: Die deutsche Islamdebatte. Frankfurta.M.: Peter Lang,
S. 113-126.

hittps://dolorg/10.14361/9783830465073-001 - am 14.02.2028, 08:25:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEETm.


https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

Anna Sabel: Einleitung

Balibar, Etienne (1992): Gibt es einen »Neo-Rassismus«?, in: Balibar, Etienne/
Wallerstein, Immanuel (Hg.): Rasse, Klasse, Nation. Ambivalente Identiti-
ten. Hamburg: Argument Verlag, S. 23—39. Hier: S. 28.

Castro Varela, Maria do Mar/Dhawan, Nikita (2016): Die Migrantin retten!? Os-
terreichische Zeitschrift fiir Soziologie. 41, S. 13—28.

Grosfoguel, Ramoén/Mielants, Eric (2006): The Long-Duree Entanglement
Between Islamophobia and Racism in the Modern/Colonial Capitalist/
Patriarchal World System. An Introduction, in: Human Architecture: Jour-
nal of the Sociolog y of Self-Knowledge (5), S. 1-12.

Hark, Sabine/Villa, Paula-Irene (2017): Unterscheiden und Herrschen. Ein Es-
say zu den ambivalenten Verflechtungen von Rassismus, Sexismus und Fe-
minismus in der Gegenwart. Bielefeld: transcript.

Mecheril, Paul/Scherschel, Karin (2009): Rassismus und >Rasse, in: Claus Mel-
ter/Paul Mecheril (Hg.): Rassismuskritik. Band 1: Rassismustheorie und
-forschung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau, S. 39-58.

Melter, Claus (2016): Die Entrechtung national, religids oder rassistisch kon-
struierter >Anderers, in: Castro Varela, Maria do Mar/Mecheril, Paul (Hg.):
Die Dimonisierung der Anderen. Rassismuskritik der Gegenwart. Biele-
feld: transcript, S. 159-172.

Rommelspacher, Birgit (2009): Was ist eigentlich Rassismus?, in: Melter,
Claus/Mecheril, Paul (Hg.): Rassismuskritik. Band 1. Rassismustheorie
und -forschung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau, S. 25-38.

Rommelspacher, Birgit (2017): Wie christlich ist unsere Gesellschaft? Das
Christentum im Zeitalter von Sikularitit und Multireligiositit. Bielefeld:
transcript.

Sabel, Anna (2020): Unsere unschuldigen Frauen, in: Lingen-Ali, Ulrike/
Mecheril, Paul (Hg.): Geschlechterdiskurse in der Migrationsgesellschaft.
Bielefeld: transcript, S. 201-214.

Sabel, Anna/Karadeniz, Ozcan (2021): Die Erfindung des muslimischen Ande-
ren. 20 Fragen und Antworten, die nichts iiber Muslimischsein verraten.
Miinster: Unrast.

hittps://dolorg/10.14361/9783830465073-001 - am 14.02.2028, 08:25:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access - (=) IEETm.


https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

https://dol.org/10.14361/9783830465073-001 - am 14.02.2028, 08:25:08. https://www.Inllbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

