
Einleitung

Anna Sabel

DemKonzept für dieses Buch liegt ein sehr einfacher rassismuskritischer Ge-

danke zugrunde. Rassismus als gesellschaftliches Verhältnis im Allgemeinen

und rassistische Artikulationen im Konkreten übernehmen in dieser Gesell-

schaft Funktionen. Rassistische Diskurse und Praktiken legitimieren und re-

produzierenUngleichheiten. (vgl.Rommelspacher 2009) ZudiesemGedanken

kommt eine Erfahrung aus unserer politischen Bildungsarbeit. Es gibt The-

men, bei denen Gespräche über Rassismus und seine Funktionen schwerer

möglich scheinen als bei anderen. Kopftuchdebatten gehören dazu. Ziel die-

ses Buches ist es entsprechend, Impulse für die Auseinandersetzungmit eben

jenen Ungleichheitsstrukturen und Zugehörigkeitsordnungen zu geben, die

durch die dominanzgesellschaftliche Abwertung und Ausgrenzung vonmusli-

mischen Frauenmit Kopftuch gestützt werden.

Durch sogenannte Kopftuchdebatten werden dem Körper der verander-

ten und gerade durch diese Debatten stets aufs Neue veranderten Frauen Be-

deutungen zugeschrieben, die Rassismus plausibilisieren. Insbesondere wer-

den dabei tradierte rassistische Vorstellungen der Rückständigkeit,Unterdrü-

ckung und Gefahr aufgerufen (vgl. Grosfoguel/Mielants 2006: 6). Rassismus

funktioniert eben da besonders gut, wo auf alte Wissensbestände zurückge-

griffenwerdenkann.AntimuslimischerRassismusbedient sich z.B.kolonialer

Diskurse über Algerien undÄgypten undwiederholt hier auch das rassistische

Sprechen über die »Körperpraktiken der Anderen« (vgl. Attia 2010: 116f; Amir-

Moazami 2009: 72).

Es scheint, Rassismus kann von seiner Fixierung auf den Körper nicht

lassen, auch wenn biologistische Argumente auch in rassistischen Diskursen

weitestgehend verpönt sind und gerade der antimuslimische Rassismus als

Kulturrassismus par excellence, als »Rassismus ohne Rassen« (Balibar 1992)

gelten kann. Insofern bietet das denkbar körpernahe Kopftuch ein sichtbares

Rassifizierungsmerkmal, das dominanzgesellschaftlich auf eine Art besprech-

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001 - am 14.02.2026, 09:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


8 (K)ein Kopftuchbuch

bar bleibt, die ansonsten die Grenzen des Sagbaren (ob nun verschoben oder

nicht) längst überschreiten würde. Gerade die symbolhafte Sichtbarkeit des

konstruierten Unterschieds andererseits macht es auch möglich, dass keine

unentwegten sprachlichen Konkretisierungen der rassistischen Ordnungs-

vorstellungen nötig sind. Das Kopftuch ist dominanzgesellschaftlich bereits

auf eine solche Art rassistisch besetzt, dass beispielsweise Sarrazins Beleidi-

gung »Kopftuchmädchen« in seinenUntiefen auch für die verständlich ist, die

sein Pamphlet nicht gelesen haben.

In ihrem Text »Kopftuchmädchen – eine kritische Aneignung« greift Dalal

Mahra dieses Bild auf, ohne dem rassistischen Sprechen zu folgen, ohne Ar-

gumente zu suchen, um auf dieses Sprechen zu reagieren. Vielmehr lädt sie

am eigenen Beispiel zum kreativen Umgang mit Fremd- und Selbstzuschrei-

bungen ein, verweist auf dieMöglichkeitsräume zur Selbstrepräsentation, die

Social Media eröffnet, spricht sich für Selbstorganisationen aus, um sich To-

kenism zu entziehen, und wünscht sichmehr selbst erzählte Geschichten und

Bilder dort, woWorte fehlen.

AuchSabineSchiffer folgt nichtden rassistischenBlicken,auchbei ihr geht

es um die Entstehung von Bedeutung. In ihrem Text »Framing, Priming und

Politik« geht sie sowohl der Entwicklung rassistischer Bedeutungszuschrei-

bungen nach als auch ihren Funktionen und stellt die Frage nach Profiteur*in-

nen undHintergründen von strukturellemRassismus.Deutlichwird, dass an-

timuslimischer Rassismus und das durch ihn erzeugte Bild der Kopftuch tra-

genden Frau nicht nur der Abgrenzung im Inland, sondern auch der Einfluss-

nahme im Ausland dienlich sind.

Gehen wir den Zuschreibungen nach, denen Kopftuch tragende Frauen

ausgesetzt sind, stoßen wir auf dominanzgesellschaftliche Vorstellungen

von Neutralität und Religion, Nationalstaatlichkeit und Geschlecht. Insbe-

sondere die Kulturalisierung von Geschlechterverhältnissen scheint dabei

auf eine Art und Weise affektbesetzt, die eine Infragestellung erschwert. Die

Affekte sind dabei sowohl von Vergeschlechtlichung als auch von Rassifizie-

rung geprägt. Der Eindruck beispielsweise als weiße Frau in der sexuellen

Selbstbestimmung durch Einwanderung aus muslimisch geprägten Ländern

beeinträchtigt zu sein, speist sich aus dem alten Bild der durch den anderen

Mann bedrohten deutschen Frau. Bilder hilfloser weißer Frauen* in Miss-

brauchsszenen finden sich im Propagandamaterial gegen die Rheinbesetzung

durch französische Kolonialsoldaten nach dem 1. Weltkrieg ebenso wie in

der nationalsozialistischen Hetze. Zeitungsbilder nach dem Diskursereig-

nis »Kölner Silvesternacht« 2016 zeigen bedrohte nackte Frauenkörper in

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001 - am 14.02.2026, 09:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anna Sabel: Einleitung 9

weiß und bedrohende Hände in schwarz (ausführlicher Sabel 2020). Dass

hiermit auch weißen Frauen ein sehr begrenzter Platz in der rassistischen

Ordnung zugewiesen wird, erfahren weiße Frauen mit Kopftuch. Die Gewalt,

die sie erleben, ähnelt der Gewalt, die viele Frauen of Color mit Kopftuch

erfahren, beispielsweise unterliegen sie den gleichen Berufsverboten. Gerade

gesellschaftliche Abwertungen aber sind vielleicht auch von der alten Furcht

genährt, Frauen, die die Dominanzgesellschaft für ihre Frauen hält, könnten

dem imaginierten »wir« entrissen werden.

Angesichts der Vielzahl von Verflechtungen von Ungleichheitsstrukturen

(race, class, gender, abilty, das fast schon »peinliche ›etc.‹« (Butler 1990, zit.n.

Castro Varela/Dhawan in diesem Band)) sind klare Trennungen zwischen

einem »wir« und »den Anderen« nur selten und unter hohem symbolischen

Einsatz überzeugend. Das gerade macht das Kopftuch zu einer gern benutz-

ten Projektionsfläche. In ihren gesellschaftlichen Machtpositionen aufgrund

von Geschlechterzuschreibungen sehr unterschiedlich verorteten Menschen

erlaubt die symbolträchtige Viktimisierung »der anderen Frau« eine Auf-

wertung von »eigenen« ungleichen Geschlechterbeziehungen (vgl. Castro

Varela/Dhawan 2016). Auch das geschieht auf unterschiedliche und sicher

differenziert zu betrachtende Weise(n). Gerade die momentanen Menschen-

rechtsbewegungen im Iran werden dem Anschein nach, wissenschaftliche

Untersuchungen stehen aus, innerhalb Deutschlands vergleichsweise wenig

für Überlegenheitsnarrative instrumentalisiert. Wenn Alice Schwarzer heute

in einer Talkshow, in die sie ja immer noch eingeladen wird, als Schlussplädo-

yer vonFrauenhierzulande fordert, ihreKopftücher als Zeichender Solidarität

mit Iraner*innen abzulegen, wirkt sie aus der Zeit gefallen. Wir können zu-

schauen, wie die imperial feministische Selbstgewissheit Mitleid erregt, und

deutlich wird die Hilflosigkeit, die einem entsprechenden Eingeständnis

folgen könnte – ein Suchen und Ringen,wie Solidaritätenmöglich sind,wenn

Universalismen infrage gestellt werden, aber Partikularismen auch keine

Lösung sind (vgl. Hark/Villa 2017: 94ff).

Mit den Herausforderungen, vor denen Feminismen stehen, die sich

längst der Verflechtungen von Rassifizierung und Vergeschlechtlichung be-

wusst sind, beschäftigen sich Nikita Dhawan undMaría doMar Castro Varela

im vorliegenden Text. In Auseinandersetzung mit postkolonialem und Dritte

Welt-Feminismus sowie dem Konzept der Assemblage gehen die Autorinnen

den Fragen nach, wie intersektionaler Feminismus so weiterentwickelt wer-

den kann, dass er nicht die althergebrachte Hegemonie westlicher Theorien

stützt, die transnationale Dimension von Ungleichheitsverhältnissen ange-

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001 - am 14.02.2026, 09:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


10 (K)ein Kopftuchbuch

messen berücksichtigt und empfindsam für die Ungerechtigkeiten bleibt, die

sich nicht über die Kategorien race, Klasse und Geschlecht fassen lassen.

Fereshta Ludin wiederum lässt uns mit ihrem Text daran teilhaben, wie

ihr feministisches Verständnis ihren Einsatz dafür begründete, dass Frauen

mit Kopftuch unterrichten dürfen. 1998 verweigerte ihr das Oberschulamt

Stuttgart die Einstellung als Lehrerin. Ludin klagte durch alle Instanzen und

schließlich vor dem Bundesverfassungsgericht. Deutlich wird, wie viel mehr

als ihr eigener Zugang zum Beruf dabei verhandelt wurde. Beim Lesen des

Textesmusste ich an ein Zitat von Annita Kalpaka denken, dass sich sicher auf

die Wirkung Kopftuch tragender Frauen übertragen lässt: »Durch die Anwe-

senheit von MigrantInnen wird […] sichtbar, welche Fiktion von Homogenität

unser Denken beherrscht.« (Kalpaka 1998)

Einer ähnlichen dominanzgesellschaftlichen Fiktion geht auch Schirin

Amir-Moazami in dem Text »Neutralitäts- und Religionskonstruktionen in

Kopftuchkontroversen« nach und leitet damit das dritte Kapitel ein, in dem

ebendiese Konstruktionenund ihre Funktionen imMittelpunkt stehen.Amir-

Moazami beschäftigt sichmit der Produktion undmachtvollen Aufrechterhal-

tung von Vorstellungen von angemessener Religion als verinnerlichtem und

öffentlich unsichtbarem Glauben. Sie zeichnet nach, wie das hegemoniale

Religionsverständnis durch Normalisierungsdiskurse andere Ausdrucksfor-

men erschwert. Verbunden damit werde auch Säkularität nicht als spezifische

Position erkennbar, sondern gelte als neutral und universal und werde so der

Kritik entzogen.

Die Bedeutung des Neutralitätsbegriffs steht im Mittelpunkt von Nahed

Samours Text. Aus juristischer Perspektive erörtert Samour die Grenzen der

verbreiteten Auslegung der weltanschaulich religiösen Neutralität des Staates

und argumentiert für ein intersektionales Verständnis.EinAnfang sei hiermit

der bundesverfassungsgerichtlichenEntscheidungzumKopftuch von2015 ge-

macht,nachderdasNeutralitätsprinziphinsichtlichderdaraus folgenden fak-

tischen Benachteiligung zu prüfen sei. Erstmals sei hier die bedeutsame ju-

ristische Verknüpfung der Kategorien Religion undGeschlecht vorgenommen

worden. Nahed Samour macht zugleich deutlich, dass auch die Verzahnung

mit race – Samour benutzt den Rechtskategorien folgend den deutschsprachi-

gen Rassebegriff – zukünftig Berücksichtigung finden müsse, um antimusli-

mischem Rassismus juristisch angemessen begegnen zu können.

Saboura Naqshband und Claus Melter leisten mit ihrem Texten einen

Beitrag zu dem Kapitel »Zugehörigkeiten und Grenzen«. Dieses Kapitel ent-

springt für uns alsHerausgeber*innen demGedanken,dass antimuslimischer

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001 - am 14.02.2026, 09:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anna Sabel: Einleitung 11

Rassismus kein allein in Deutschland verortetes Phänomen ist, dass er viel-

mehr, auch wenn gerade antimuslimische Bewegungen und Parteien häufig

ausdrücklich EU-kritisch auftreten, europäische Verbindungen schafft. So

zeigen antimuslimische Diskurse spiegelbildlich, wie Europa imaginiert

wird, und tragen zu dessen Konstruktion bei. Dadurch übernehmen sie auch

die Funktion, die unterschiedliche Rassismen zu unterschiedlichen Zeiten

übernommen haben, nämlich Widersprüche in Selbstentwürfen aushaltbar

zu gestalten, hier die des europäischen Selbstbilds. Diesem Selbstbild nach

steht Europa für menschenrechtliche Errungenschaften, zugleich werden

gerade diese Menschenrechte durch von Veranderungsdiskursen gestützte

Grenzziehungen nur ausgewählten Menschen zugänglich gemacht (vgl. Mel-

ter 2016: 144). Rommelspacher spricht hier vom »Unbehagen bezüglich der

eigenen Unmenschlichkeit, die vom Bewusstsein ferngehalten werden sollte«

(Rommelspacher 2017: 296).

Dieses Unbehagen bezüglich der eigenen Unmenschlichkeit wird im

Lesen des Textes von Claus Melter spürbar. Melter stellt die Tötung von Mou-

hamed Lamin Dramé in den Mittelpunkt. Mouhamed Lamin Dramé wurde

am 8. August 2022 im Alter von 16 Jahren in Dortmund von einem Polizisten

erschossen. Deutlich wird in Melters Text einerseits, dass Dramés Tod kein

Einzelfall war.Deutlichwird außerdem,dass auch imUmgangmit seinemTod

rassistische Kontinuitäten zu befürchten sind. So fehlte und fehlt es bei ent-

sprechenden Fällen häufig an Untersuchungen, Schuldeingeständnissen und

Verantwortungsübernahmen von Polizeien und Justiz in Deutschland. Melter

zeichnet nach, wie damit auch polizeiliche Praxen an der Verfestigung von

»natio-ethno-kulturell-religiös-rassialisierenden Zugehörigkeitsordnungen«

mitwirken.

Saboura Naqshbandwiederum geht in ihrem Text der Frage nach,wie sol-

che Zugehörigkeitsordnungen unterlaufen werden könnten. Angesichts eines

Europas, das Muslim*innen als die inneren Anderen konstruiere, seien Mus-

lim*innen in ihrem Begehren nach Zugehörigkeit herausgefordert. Dies gelte

insbesondere für Muslim*innen, die innerhalb der muslimischen Communi-

ty noch weiteren Communities angehörten, z.B. queere Muslim*innen, und

dadurch intersektional-mehrfachdiskriminiert würden. Auf der Suche nach

Möglichkeiten der Solidaritäten zwischen queer-muslimischen und anderen

in der hiesigenGesellschaft bedrohtenCommunities greift Naqshband Fatima

El-Tayebs Konzept des ›Queerens von Ethnizität‹ auf und entwickelt es weiter.

Mit einemVerständnis vonQueerness alsNicht-Normativität begreift sie auch

Muslim*sein als Queerness, die die herrschende Norm destabilisieren und so

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001 - am 14.02.2026, 09:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


12 (K)ein Kopftuchbuch

Solidaritätslinien zwischen marginalisierten Positionalitäten in Europa auf-

machen könne.

Im Abschlusskapitel des Buches gibt Yasemin Karakaşoğlu zunächst einen

Rückblick auf die deutschen Kopftuchdebatten der letzten 25 Jahre. Sie zeigt

auf, wie diese Zeit sich durch gesellschaftliche Transformationsprozesse aus-

zeichnet,durchdie,nicht zuletzt durchdenEinsatz für ihreRechte streitender

Kopftuch tragender Frauen, die Migrationsgesellschaft in ihrer Vielgestaltig-

keit wahrnehmbar geworden sei. Frauen mit Kopftüchern hätten nicht nur

durch ihre Anwesenheit Normalitätsvorstellungen infrage gestellt. Viele hät-

ten sich auch aktiv in öffentliche Debatten eingebracht und so Demokratie

mitgestaltet. Dabei zeichnet Karakaşoğlu auch die Widersprüchlichkeiten

und Gleichzeitigkeiten dieser Entwicklungen auf, wodurch das Wesen von

politischen Öffentlichkeiten postmoderner Gesellschaften sichtbar wird. In

diesen, so beschreibt Karakaşoğlu mit Jürgen Oelkers Worten, werde »nie-

mand mit seiner Wahrheit alle anderen ausser Kraft setzen […]. Daher gibt

es nur einen Kampf der Meinungen und das Regulativ ist Lernfähigkeit.«

(Oelkers 2020, zit.n. Karakaşoğlu in diesem Band)

In diesem Sinne wünschen wir Ihnen, verehrte Leser*innen, eine Lektüre

voller Lernmomente. Der Ausgangspunkt unseres Buches war zwar ein einfa-

cher Gedanke. Aber wie Dhawan und Castro Varela schreiben: »Postkoloniale

Gewaltverhältnisse sind komplex. Sie verweigern sich simplen Lösungen und

nötigen uns dazu, Ambivalenzen auszuhalten«.

Literaturverzeichnis

Amir-Moazami, Schirin (2007): Politisierte Religion. Der Kopftuchstreit in

Deutschland und Frankreich. Bielefeld: transcript.

Amir-Moazami, Schirin (2018): Der inspizierte Muslim. Zur Politisierung der

Islamforschung in Europa. Bielefeld: transcript.

Attia, Iman (2009): Die ›westliche Kultur‹ und ihr Anderes. Zur Dekonstrukti-

on von Orientalismus und antimuslimischem Rassismus. Bielefeld: tran-

script.

Attia, Iman (2010): Islamkritik zwischen Orientalismus, Postkolonialismus

undPostnationalismus, in:Ucar,Bülent (Hg.):DieRolle derReligion im In-

tegrationsprozess: Die deutsche Islamdebatte. Frankfurt a.M.: Peter Lang,

S. 113–126.

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001 - am 14.02.2026, 09:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


Anna Sabel: Einleitung 13

Balibar, Étienne (1992): Gibt es einen »Neo-Rassismus«?, in: Balibar, Étienne/

Wallerstein, Immanuel (Hg.): Rasse,Klasse,Nation.Ambivalente Identitä-

ten. Hamburg: Argument Verlag,S. 23–39. Hier: S. 28.

CastroVarela,MaríadoMar/Dhawan,Nikita (2016):DieMigrantin retten!?Ös-

terreichische Zeitschrift für Soziologie. 41, S. 13–28.

Grosfoguel, Ramón/Mielants, Eric (2006): The Long-Duree Entanglement

Between Islamophobia and Racism in the Modern/Colonial Capitalist/

PatriarchalWorld System.An Introduction, in: Human Architecture: Jour-

nal of the Sociolog y of Self-Knowledge (5), S. 1–12.

Hark, Sabine/Villa, Paula-Irene (2017): Unterscheiden und Herrschen. Ein Es-

say zu den ambivalentenVerflechtungen vonRassismus,Sexismus undFe-

minismus in der Gegenwart. Bielefeld: transcript.

Mecheril, Paul/Scherschel,Karin (2009): Rassismus und ›Rasse‹, in: ClausMel-

ter/Paul Mecheril (Hg.): Rassismuskritik. Band 1: Rassismustheorie und

-forschung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau, S. 39–58.

Melter, Claus (2016): Die Entrechtung national, religiös oder rassistisch kon-

struierter ›Anderer‹, in: Castro Varela, María do Mar/Mecheril, Paul (Hg.):

Die Dämonisierung der Anderen. Rassismuskritik der Gegenwart. Biele-

feld: transcript, S. 159–172.

Rommelspacher, Birgit (2009): Was ist eigentlich Rassismus?, in: Melter,

Claus/Mecheril, Paul (Hg.): Rassismuskritik. Band 1. Rassismustheorie

und -forschung. Schwalbach/Ts.: Wochenschau, S. 25–38.

Rommelspacher, Birgit (2017): Wie christlich ist unsere Gesellschaft? Das

Christentum im Zeitalter von Säkularität und Multireligiosität. Bielefeld:

transcript.

Sabel, Anna (2020): Unsere unschuldigen Frauen, in: Lingen-Ali, Ulrike/

Mecheril, Paul (Hg.): Geschlechterdiskurse in der Migrationsgesellschaft.

Bielefeld: transcript, S. 201–214.

Sabel, Anna/Karadeniz, Özcan (2021): Die Erfindung des muslimischen Ande-

ren. 20 Fragen und Antworten, die nichts über Muslimischsein verraten.

Münster: Unrast.

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001 - am 14.02.2026, 09:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839465073-001 - am 14.02.2026, 09:25:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839465073-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/

