
Alexis de Tocqueville 

Sucht man nach Vordenkern der Theorie moderner Demokratien und Institutionen 
führt an Alexis de Tocqueville (1805–1859) kein Weg vorbei. Der aus dem normanni
schen Landadel stammende französische Schriftsteller und Politiker – Tocqueville 
war nicht nur Abgeordneter der Nationalversammlung, sondern auch an den Ver
fassungsberatungen 1848 beteiligt und später sogar für kurze Zeit Außenminister1 
– gilt mit seinem Werk Über die Demokratie in Amerika, das er im Zuge einer Recher
chereise zum amerikanischen Gefängnissystem verfasste, als einer der Begründer 
des modernen Demokratieverständnisses. Ihm wird nicht nur die »Entdeckung der 
modernen Demokratie« (Herb/Hidalgo 2004a) zugeschrieben, sondern er gilt zu
gleich als derjenige Autor, der »Demokratie« erstmals als einen auf die gesamte Ge
sellschaft bezogenen Begriff verstand. Damit verlieh er der Demokratie in Abgren
zung zum Sozialismus einen neuen Bedeutungsrahmen. 

Tocqueville wird heute zu Recht eine zentrale Rolle bei der Begründung der mo
dernen wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Politik zugeschrieben. Wie die 
Entstehung seines Amerikabuches nahelegt, agierte er dabei nicht nur als präskrip
tiv orientierter Theoretiker, sondern auch als »Analytiker« (Bluhm 2006) der Demo
kratie, wie er sie in den Vereinigten Staaten vorfand. Bisweilen gilt er daher als Be
gründer der vergleichenden Politikwissenschaft oder als erster moderner Sozialwis
senschaftler (vgl. Elster 2009).2 Diese Zuschreibungen decken sich mit Tocquevilles 
Selbstbeschreibung seines wissenschaftlichen Programms. In der Einleitung seines 
Buches Über die Demokratie in Amerika beansprucht Tocqueville, nicht weniger als ei
ne »neue politische Wissenschaft« (DA: 9) ins Leben zu rufen, die den gesellschaft
lichen Entwicklungen seiner Zeit Rechnung tragen sollte. Bis heute wird dabei die 
Originalität seiner Verortung im philosophischen und politischen Spektrum seiner 
Zeit hervorgehoben: Für Bluhm beispielsweise richtet er sich »mit nüchternem Rea

1 Zum Leben und den politischen Tätigkeiten Tocquevilles siehe Jardin (2005), für die Zeit der 
Revolution von 1848 siehe auch Watkins (2003). 

2 Zur Methode Tocquevilles siehe Buchstein/Hummel (2016). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

lismus und Engagement gegen die Verächter der Demokratie ebenso wie gegen ihre 
naiven Bewunderer« (Bluhm 2006: 11).3 

Dementsprechend war Tocquevilles Denken und Handeln sowohl für seine Zeit
genossen als auch für die Nachwelt nicht immer einfach einzuordnen. Zwar gab 
es zahlreiche Bewunderer und solche, die sein Werk als bahnbrechend erkannten 
und mit überschwänglichem Lob versahen – bekannt ist die Äußerung seines älte
ren Zeitgenossen, des Politikers Pierre Paul Royer-Collard, Tocqueville könne als der 
»Montesquieu des 19. Jahrhunderts« bezeichnet werden (vgl. Herb/Hidalgo 2004b: 
13). Insgesamt dominierte jedoch ein gespaltenes Bild. Als ein sich zum bürgerlich- 
liberalen Lager zuordnender Aristokrat qua Herkunft wurde Tocqueville sowohl von 
Liberalen als auch von Konservativen oftmals mit Argwohn betrachtet. Auch wenn 
er sich von den politischen Ansprüchen seiner Herkunft losgesagt hatte, galt sein 
Bekenntnis zur bürgerlichen Gesellschaft vielen Liberalen seiner Zeit als halbher
zig (vgl. Herb/Hidalgo 2004b: 17). Diese Wahrnehmung seiner Person ist nicht nur 
in dem Kontrast zwischen seinen politischen Überzeugungen und seiner Herkunft 
zu suchen, sondern gründet auch in seiner spezifischen politischen und intellektu
ellen Positionierung: Tocqueville bezeichnete sich als »libéral d’une espèce nouvel
le« (OC V: 433), als Vertreter eines neuen Liberalismus, den er aber nie gänzlich auf 
den Begriff zu bringen vermochte. Diese Variante liberalen Denkens stellt die For
schung bis heute vor Herausforderungen. Tocquevilles eigentümliche Kombination 
von liberalen und konservativen Ideen – Kahan (1992) spricht von einem »aristokra
tischen Liberalismus« – wird im 20. Jahrhundert mitunter als »strange« (Boesche 
1981: 496) bezeichnet. Nicht zuletzt aus diesem Grund wird Tocqueville heute aus 
den unterschiedlichsten Perspektiven herangezogen: »Transformationstheoretiker 
und Totalitarismusforscher, Kommunitaristen und neoliberale Defätisten der Bü
rokratie, Verfechter der direkten Demokratie und Advokaten der Zivilgesellschaft« 
(Herb/Hidalgo 2004b: 18, Herv.i.O.) – alle beriefen sich auf Tocqueville.4 

Wenn Tocqueville also meist in die liberale Theorietradition eingeordnet wird, 
dann in der Regel »not as an uncritical advocate of liberalism« (Engster 1998: 501). 
Dass er ihr dennoch zugeordnet wird, liegt neben seinen Positionierungen in der 
politischen Landschaft seiner Zeit an der Zentralität des Freiheitsbegriffs in sei
nen Schriften. Diesen bringt er in dem Artikel Die sozialen und politischen Verhältnisse 
Frankreichs vor 1789 auf den Punkt: 

3 Dass dies vor allem auf die Demokratie in Amerika und keineswegs auf alle Schriften zutrifft, 
zeigt sich insbesondere bei der Lektüre der Erinnerungen, wo Tocqueville nicht vor Angrif
fen ad hominem und Beleidigungen in Richtung sozialistisch gesinnter Konkurrenten zurück
schreckt (siehe Fußnote 66). 

4 Selbst in den Reihen der »radikalen« Demokratietheorie wird Tocqueville als Inspirations
quelle geschätzt, wie etwa bei Miram (2020). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 39 

»Der modernen, demokratischen, und ich wage zu sagen, der richtigen Freiheits
auffassung zufolge ist jeder Mensch, da er mutmaßlich von der Natur mit dem 
notwendigen Wissen ausgestattet wurde, sich ihrer zu bedienen, von Geburt an 
Träger eines gleichen und unantastbaren Rechts, in allem, was nur ihn selbst be
trifft, unabhängig von seinesgleichen zu leben und sein eigenes Los so zu gestal
ten, wie er es beabsichtigt.« (Tocqueville 2006d: 105) 

Insbesondere in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts wurde Tocqueville dem
nach als Liberaler interpretiert (vgl. Schneck 1992: 283). Neuere Lesarten betonen 
dagegen, dass Tocqueville mit einigen Grundüberzeugungen des klassischen Libe
ralismus gebrochen habe, vor allem, indem er die Grundlage moderner Souveränität 
nicht im Individuum verorte (vgl. ebd.). Tatsächlich basiert politische Freiheit für 
Tocqueville nicht auf dem Primat des Individualismus. Während Freiheit aus seiner 
Perspektive zumindest für kleine Kreise der jeweiligen Gesellschaft über alle Zei
ten hinweg erreichbar war, sei der Individualismus »demokratischen Ursprungs« 
(DA: 585) und eine Gefahr für die Freiheit und die öffentlichen Tugenden: »[M]it der 
Zeit […] greift er alle andern [Tugenden] an und zerstört sie und versinkt schließlich 
in die Selbstsucht« (DA: 585). Hinzu kommt, dass das liberale Denken Tocquevilles 
sich, wie Keslassy gezeigt hat, nur in der politischen, nicht aber in der ökonomi
schen Dimension entfaltete (vgl. Keslassy 2000: 20f.). Tocquevilles Schriften sind 
somit von einer starken Skepsis gegenüber den Motiven des klassischen liberalen 
Denkens geprägt (vgl. Hidalgo 2021: 226).5 

Doch was versteht Tocqueville unter »Demokratie«? Charakteristisch für sein 
Verständnis des Begriffs ist, dass er Demokratie in Abgrenzung zu den Philosophen 
des antiken Griechenlands nicht (nur) als Regierungs- sondern vor allem als Gesell
schaftsform begreift. Diese ist für ihn, wie er ebenfalls bereits auf den ersten Seiten 
des Amerikabuchs darstellt, von der »Gleichheit der gesellschaftlichen Bedingun
gen« (DA: 5) geprägt, worunter für ihn sämtliche gesellschaftliche Teilbereiche fal
len: An die Stelle der politischen Ungleichheit des Feudalismus ist Tocqueville zufol
ge eine ebenso politische wie materielle Angleichung getreten. Der Verlust der poli
tischen Vorherrschaft des Adels und des Klerus sei mit der Verstärkung des Einflus
ses bürgerlichen Wirtschaftens verbunden, sodass nicht allein die Herkunft, son
dern auch materieller Reichtum zum Kriterium der sozialen Stellung in der Gesell

5 So werden auch, wie Keslassy argumentiert, die Überzeugungen des »ökonomischen« Libe
ralismus von Tocqueville nicht geteilt: »Ainsi, Tocqueville n’est pas un libéral comme les aut
res. Si son libéralisme politique ne fait aucun doute, celui-ci ne se double pas d’un libéralisme 
économique.« (Keslassy 2001: 106) In Bezug auf die Demokratie wird er vor diesem Hinter
grund nicht nur als Verfechter von deren liberaler Version gesehen, sondern auch als Vorrei
ter einer kommunitaristischen Vorstellung moderner Demokratie oder als aristokratischer 
Gegner der Demokratie (vgl. Schneck 1992: 287f.). Republikanische Elemente bei Tocqueville 
werden in Form seiner »Kritik des Privatismus« auch von Breier (2004) betont. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

schaft geworden sei (vgl. DA: 6f.). Tocquevilles Werk verbindet somit, in den Worten 
Drolets »the old political order and the new, the old agrarian economy and the new 
industrial one, the Old World and the New« (Drolet 2003: 16). So hat sich Tocqueville 
auch intensiv mit dem Ereignis auseinandergesetzt, das vielerseits als Moment des 
Übergangs zwischen neuer und alter Welt herangezogen wird: der Französischen 
Revolution von 1789. Seine an Verweisen auf zahlreiche Archivdokumente gesättigte 
Studie der Verwaltungspraktiken in den Jahrzehnten vor dem Sturm auf die Bastille 
legt dabei nahe, dass die »Revolution« nicht an jenem 14. Juli desselben Jahres statt
gefunden habe, sondern zu diesem Zeitpunkt gesellschaftlich bereits abgeschlossen 
gewesen sei (vgl. ASR). 

Tocqueville konnte zwar die von MacPherson geprägte Vorstellung der libera
len Demokratie als eine Regierungsform der in Klassen gespaltenen Industriege
sellschaft nicht teilen, denn er hat das erst später sich herausbildende industrielle 
Amerika (und Frankreich), wie auch Aron bekräftigt, schlichtweg »nicht gekannt« 
(Aron 1981: 10). Der für die späteren liberalen Theoretiker der Demokratie präsen
te Pauperismus ist für Tocqueville erst auf seiner zweiten Englandreise ein Thema 
geworden (vgl. Bluhm 2006: 27). Er hatte somit noch keinen Einfluss auf den ersten 
Band von Über die Demokratie in Amerika, der schon vor dieser Reise erschienen ist 
und den Fokus auf politische Institutionen legt. Die Auseinandersetzung mit Toc
quevilles Demokratietheorie ist für diese Arbeit dennoch unverzichtbar. Denn zum 
einen ist es Tocqueville zuzuschreiben, vor dem Hintergrund seiner Erfahrungen in 
Amerika, den Demokratiebegriff in die Moderne überführt und ihm, in Abgrenzung 
zu sozialistischen Bestrebungen, seine spezifisch liberale und bürgerliche Prägung 
gegeben zu haben. Ich werde in diesem Teil daher zeigen, dass Tocqueville, obwohl 
sein Fokus nicht auf den politischen Institutionen, sondern auf den gesellschaftli
chen Einrichtungen der modernen, »demokratischen« Gesellschaft liegt, das Para
digma »liberale Demokratie« wegweisend geprägt hat (vgl. Jörke 2011: 259). Das gilt 
nicht nur für den Begriff der Demokratie, sondern mit Blick auf die für die moder
ne Demokratietheorie spezifischen institutionellen Einschränkungen der gleichen 
und effektiven Partizipation der »unteren Klassen«. 

1 Die Begründung des Begriffs der »liberalen Demokratie« 

Insbesondere für Raymond Aron, der maßgeblich zur Wiederentdeckung und Po
pularität der Schriften Tocquevilles in der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts bei
getragen hat, gilt Tocqueville als der Theoretiker, der dem Begriff der liberalen De
mokratie seine Gestalt verliehen hat (vgl. Aron 1981: 20ff.). Aron ist der Auffassung, 
dass diese Schriften in ihren Grundzügen auch für die industriellen Gesellschaften 
seiner eigenen Zeit noch zutreffen (vgl. ebd.: 43). Tocquevilles Demokratietheorie 
beansprucht nicht nur in zeitlicher, sondern auch in räumlich-historischer Hinsicht 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 41 

einen allgemeinen Charakter: Wie unter anderem Wolin (2003) und Drolet (2003) 
hervorgehoben haben, geht es Tocqueville bei der Analyse der politischen und ge
sellschaftlichen Verhältnisse in den Vereinigten Staaten von Amerika nicht nur um 
eine – wie man es heute nennen würde – »Regionalstudie«, sondern darum, mittels 
der gewonnenen Erkenntnisse direkt in die politischen Debatten in Frankreich ein
zugreifen. Tocquevilles Neuinterpretation des Demokratiebegriffs als »Gleichheit 
der gesellschaftlichen Bedingungen« (DA: 5) fand somit im Spanungsfeld der politi
schen Strömungen und Ereignisse seiner Zeit statt und sollte dementsprechend, um 
die politische Stoßrichtung der Neuinterpretation erfassen zu können, vor diesem 
Hintergrund betrachtet werden. Es ist also entscheidend, dass Tocqueville nicht als 
neutraler, sondern als »engagierter« Analytiker der liberalen Demokratie verstan
den werden wird, auch wenn er seine Leserschaft teilweise ersteres glauben machen 
will (vgl. Campagna 2001: 95). Tocqueville selbst spricht im zweiten Band von Über die 
Demokratie in Amerika von einer neuen Gesellschaft, die er nicht nur zu beschreiben 
suchte, sondern auch »beurteilen will« (DA: 827). 

Tocqueville ist der festen Überzeugung, dass er den Anbruch eines demokrati
schen Zeitalters miterlebt6 – Demokratie ist bei ihm immer auch ein »Epochenbe
griff« (Vollrath 1995: 243). Den Aufstieg der Demokratie als Gesellschaftsform der 
Gleichheit beschreibt er als langanhaltend und unaufhaltsam: Nachdem bereits seit 
über 700 Jahren der Gedanke des »nahen, unaufhaltsamen, allgemeinen Aufstiegs 
der Demokratie in der Welt« (DA: 3) um sich gegriffen habe, seien nun »die ober
flächlichsten wie die tiefsten Leidenschaften des menschlichen Herzens […] einhel
lig am Werk, die Reichen arm und die Armen reich zu machen« (DA: 7). Den Sieges
zug der Demokratie begreift er dabei nicht als Produkt des Menschen allein, son
dern als »Werk der Vorsehung« (DA: 8), auf die er und seine Zeitgenossen keinen 
Einfluss hätten: »Die Demokratie aufhalten wollen, hieße dann gegen Gott selbst 
kämpfen, und es bliebe den Nationen nichts übrig, als sich mit dem gesellschaftli
chen Zustand abzufinden, den die Vorsehung ihnen auferlegt.« (DA: 9) Angesichts 
dieser schicksalhaften Entwicklung bliebe den Menschen dennoch ein Handlungs
spielraum bei der konkreten Ausgestaltung der Demokratisierung. Die von Tocque
ville – entgegen etwa der sozialistischen Variante – favorisierte liberale Demokrati
sierung ist nur eines von vielen möglichen Szenarien, in denen das demokratische 
Zeitalter in Erscheinung treten kann. Ihre Realisierung erfordere das Eingreifen des 
Menschen (vgl. Campagna 2001: 94). Tocqueville ist in der Einleitung von Über die 
Demokratie in Amerika (noch) davon überzeugt, dass dieses Vorhaben gelingen könne 
und erhebt es zum Dreh- und Angelpunkt seiner »neuen politischen Wissenschaft«: 

6 In der Einleitung von Über die Demokratie in Amerika legt er seine Interpretation dieses epo
chalen Wandels dar: »Mitten unter uns geht eine große demokratische Revolution vor sich« 
(DA: 5). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

»Die Demokratie belehren, wenn möglich ihren Glauben beleben, ihre Sitten läu
tern, ihre Bewegungen ordnen, nach und nach ihre Unerfahrenheit durch prak
tisches Wissen, die blinden Regungen durch die Kenntnis ihrer wahren Vorteile 
ersetzen; ihre Regierungsweise den Umständen der Zeit und des Ortes anpassen; 
sie je nach Verhältnissen und Menschen ändern: das ist die erste Pflicht, die heu
te den Lenkern der Gesellschaft auferlegt ist. Eine völlig neue Welt bedarf einer 
neuen politischen Wissenschaft.« (DA: 9) 

Mit der »neuen Welt« sind nicht (nur) die von ihm bereisten Vereinigten Staaten von 
Amerika gemeint. Auch in seinem Heimatland Frankreich habe sich die Demokra
tie der Gesellschaft bemächtigt (vgl. DA: 13). Dort sieht sich Tocqueville selbst in der 
Pflicht, diese »neue politische Wissenschaft« sowohl theoretisch zu erarbeiten als 
auch praktisch als »Lenker der Gesellschaft« umzusetzen. Auch wenn er diese Ent
wicklungen anhand seiner Erfahrungen aus den USA beschreibt, ist sein Denken 
stets auf die Verhältnisse in Frankreich ausgerichtet, wie er auf den ersten Seiten 
von Über die Demokratie in Amerika erklärt. Seine Prognose lautet, dass »dieselbe De
mokratie, die die amerikanische Gesellschaft beherrscht, in Europa rasch zur Macht 
gelangt« (DA: 5). 

1.1 Zwischen Aristokratie und Demokratie 

Die »große demokratische Revolution« (DA: 5), die Tocqueville in Frankreich von
statten gehen sieht, die Angleichung der gesellschaftlichen Verhältnisse, macht er 
an der schrittweisen Ablösung des Adels als dominierende politische Kraft durch die 
Mittelklasse fest (vgl. E: 41 sowie Tocqueville 2006d: 94). Dieser revolutionäre Wan
del ist in seinen Augen, wie oben beschrieben, unaufhaltsam. Tocquevilles Begriff 
der »Revolution« setzt also nicht an einzelnen politischen Ereignissen wie den revo
lutionären politischen Umstürzen 1789 oder 1848 an. Sein für diese Zeit neuartiger 
Revolutionsbegriff umfasst vielmehr eine Zeitspanne von mehreren Jahren bis Jahr
zehnten.7 

Wie Tocqueville selbst zu diesem Wandel steht, hängt nicht zuletzt mit der Pha
se seines Lebens und Werkes zusammen, aus der die jeweiligen Bewertungen stam
men. Bluhm hat in Bezug auf Tocquevilles Haltung zur Demokratie als einem gesell
schaftlichen Wandel, der auf eine Angleichung der Lebensverhältnisse hinausläuft, 
vier Werkphasen identifiziert: In der ersten Phase rund um seine Amerikareise sei 
Tocqueville ein »skeptischer Bewunderer der amerikanischen Demokratie« (Bluhm 

7 Tocqueville entwickelt es in seinem Spätwerk Der alte Staat und die Revolution. In dieser auf 
langjährigen zeithistorischen Forschungen beruhenden Schrift vertritt er die These, dass die 
politische Revolution von 1789 lediglich einen sozialen Wandel zum Ausdruck gebracht hat, 
der de facto gesellschaftlich längst vollzogen war (vgl. ASR: 88 zur Angleichung der ökono
mischen Verhältnisse der Stände). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 43 

2006: 16) gewesen. Mit dem Erscheinen des zweiten Bandes von Über die Demokra
tie in Amerika zeige sich jedoch sein zunehmender Pessimismus gegenüber diesen 
Entwicklungen. Dieser Pessimismus nahm in der dritten Phase starke antisozialis
tische Züge an, wobei Tocqueville versuchte, den sozialistischen Bestrebungen im 
Kontext der Revolution von 1848 eine liberale Ordnung entgegenzustellen. In der 
vierten Phase schließlich zog er sich nach seinen gescheiterten politischen Ambi
tionen in die innere Migration zurück und widmete sich historischen Studien, die 
in dem Buch Der alte Staat und die Revolution kulminierten. Zusammengefasst kann 
man sagen, dass sein Blick auf die amerikanische Demokratie wie auch die Chan
cen der Verwirklichung einer liberalen Demokratie in Frankreich im Laufe der Zeit 
immer skeptischer wird.8 So enthalten vor allem die Schriften ab 1840 immer stär
kere aristokratische Tendenzen. Zwar ist davon auszugehen, dass Tocqueville die 
elementaren Vorurteile des Adels gegenüber dem Demokratisierungsprozess nicht 
teilt (vgl. Campagna 2001: 10, siehe dazu OC III, 1: 262): Er zeigt sich als »Freund der 
Demokratie zumindest in der Hinsicht, daß er sich wünscht, die Demokratie möge 
festen Fuß fassen« (Campagna 2001: 106). Auch persönlich entscheidet er sich früh 
dagegen, seine Adelstitel zu führen und versuchte, seine materielle Lebensführung 
nicht nur auf seine Adelsprivilegien aufzubauen. 

Auch wenn er seinen Lebensunterhalt teilweise durch die Tätigkeit als politi
scher Schriftsteller und Politiker bestritt, muss hier dennoch weiterhin von einer 
aristokratischen Lebensweise gesprochen werden (vgl. Bluhm 2006: 13f.). Diese Ein
schätzung spiegelt sich in Tocquevilles theoretischen Positionierungen wider. So 
geht er schon in einem Aufsatz von 1836 über Die sozialen und politischen Verhältnis
se Frankreichs vor und nach 1789 davon aus, dass eine Beteiligung der aristokratischen 
Klasse an der Regierung nach wie vor sinnvoll sei (vgl. Tocqueville 2006d: 86ff.). In 
dieser Position sieht er sich durch den Blick nach England bestärkt, wo im Gegen
satz zu Frankreich die Aristokratie »die schwersten öffentlichen Lasten auf sich ge
nommen [habe], damit man ihr die Regierung überlasse« (ASR: 105). In Frankreich 
dagegen habe die Aristokratie, statt auf die politische Tätigkeit zu setzen, diese zu
gunsten der Verteidigung ihrer ökonomischen Privilegien vernachlässigt. Trotzdem 
waren für ihn auch die französischen Aristokraten insgesamt »models of civic vir
tue« (Watkins 2003: 29). Tocquevilles Idealtyp zufolge waren sie mit ihrer Situation 
im Reinen: Sie strebten weder nach mehr Macht oder Reichtum, sondern lenkten 

8 Für die Veränderung zwischen den beiden Bänden der Demokratie in Amerika siehe Drescher 
(1964). Bei Craiutu/Jennings (2004) wird diese Entwicklung für einen möglichen, aber nie ge
schriebenen dritten Band anhand der Korrespondenzen Tocquevilles weiter gezeichnet. Ent
scheidend ist dabei auch die Fokusverschiebung von den politischen Institutionen im ersten 
Band der Demokratie in Amerika, auf die ich in Kapitel 2 näher eingehen werde. Sofern nicht 
anders angekündigt, beziehen sich die Kapitel- und Abschnittsangaben immer auf den je
weils zugehörigen Buchteil, in dem der Querverweis erfolgt. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

auch in Frankreich Jahre vor der Revolution von 1789 »in voller Lebenskraft« die öf
fentliche Meinung sowie die Staatsgeschäfte (vgl. ASR: 145). Solche Textstellen of
fenbaren, dass sein Blick auf die gesellschaftlichen Entwicklungen seiner Zeit nost
algische Züge aufweist. Zwar wollte er das Rad der Geschichte nicht zurückdrehen: 
Selbst gegen Ende des eher pessimistischen zweiten Bandes von Über die Demokratie 
in Amerika stellt er sein Ziel klar: »Nicht um den Wiederaufbau einer aristokratischen 
Gesellschaft handelt es sich also, sondern darum, aus dem Schoß der demokrati
schen Gesellschaft, in der Gott uns leben heißt, die Freiheit hervorgehen zu lassen.« 
(DA: 818) Doch ständig sucht er nach Möglichkeiten, Teile der alten, aristokratischen 
Welt in die »neue« hinüberzuretten. So können insbesondere seine Amerikastudien 
als eine Art Ratgeber für die aristokratischen Eliten gelten, die sich auf die Mode
ration des Übergangs zum demokratischen Zeitalter einstellen müssen. Diese Mo
deration ist für Tocqueville jenen »Lenkern der Gesellschaft« (DA: 9) auferlegt, die 
wie die Protagonisten der »neuen Politischen Wissenschaft« bestimmte Fähigkei
ten aufweisen müssen, die er als typisch aristokratisch versteht.9 Dass insbeson
dere die Freiheit für ihn keine genuin demokratische Tugend ist, zeigen folgende 
posthum veröffentlichte Zeilen: »J’ai pour les institutions démocratiques un goût de 
tête, mais je suis aristocratique par l’instinct, c’est-à-dire que je méprise et crains 
la foule. J’aime avec passion la liberté, la légalité, le respect des droits, mais non la 
démocratie.« (OC III, 2: 87) 

Neben der politischen Rolle der Aristokratie verbindet Tocqueville auch mit der 
entsprechenden feudalen Gesellschaftsstruktur Eigenschaften, die er in der neu
en demokratischen Ordnung vermisst. In Über die Demokratie in Amerika spricht er 
von bestimmten Banden, die die aristokratische Gesellschaft zusammengehalten 
hätten. Dort verfügten alle Bürger über einen angestammten Platz in der sozia
len Rangordnung und seien an bestimmte wechselseitige Abhängigkeiten gewohnt: 
»Die Menschen, die in aristokratischen Zeitaltern leben, sind daher fast immer eng 
an etwas gebunden, das sich außerhalb von ihnen befindet, und sie sind oft bereit, 
sich selbst zu vergessen.« (DA: 586) Als Beispiel führt Tocqueville die individuelle Ga
be von Almosen an. Nur durch die Erfahrbarkeit der persönlichen Abhängigkeit, die 
sich in Anteilnahme auf der einen und Dankbarkeit auf der anderen Seite ausdrü
cke, würden »wertvolle Bande zwischen dem Reichen und dem Armen« (Tocqueville 

9 Diese Lesart findet wird bei Schneck (1992) vorgestellt. Tocquevilles aristokratische Grund
haltung drückt sich auch in seiner abschätzigen persönlichen Haltung gegenüber »Durch
schnittsmenschen« aus: »Ich habe immer gewußt, daß mittelmäßige Menschen ebensogut 
wie wertvolle eine Nase, einen Mund und Augen haben, aber ich habe mir bei ersteren nie
mals die Besonderheiten ihrer Züge merken können. Immer wieder muß ich nach den Na
men derjenigen fragen, die ich täglich sehe und doch nicht kenne, und immer wieder ver
gesse ich sie; ich mißachte Durchschnittsmenschen nicht, aber ich verkehre wenig mit ihnen 
und sie sind mir gleichgültig. Ich ehre sie, denn sie sind es, die in der Welt führen, aber sie 
langweilen mich sterblich.« (E: 135) 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 45 

2006c: 73) geschaffen. Diese »Kette« der Abhängigkeiten zerbreche nun aber in der 
demokratischen Gesellschaft (vgl. DA: 586). Grund dafür ist für Tocqueville die zer
setzende Wirkung des Individualismus der Privatleute, die sich statt um das allge
meine Wohl nur noch um ihr eigenes Wohlergehen sorgen (vgl. Breier 2004: 69ff.): 
»Die Sorge für die Befriedigung der geringsten leiblichen Bedürfnisse und für die 
kleinen Bequemlichkeiten des Daseins füllt die Gemüter dort [in den Vereinigten 
Staaten] gänzlich aus.« (DA: 617) 

Den vollständigen Sieg der Mittelklasse diagnostiziert Tocqueville dabei nicht 
nur für die USA, sondern auch für Frankreich. Mit der Regentschaft des als »Bür
gerkönig« bezeichneten Louis Philippe ab 1830 sei die Mittelklasse, deren »Geist« 
in der Form des privaten Unternehmertums bestehe, »nicht nur zur alleinigen Be
herrscherin der Gesellschaft [geworden], sondern man kann sagen, daß sie diese in 
Pacht nahm« (E: 41). Dieser Geist des Privatismus ist in Tocquevilles Augen in der 
Lage, eine neue Form der Aristokratie hervorzubringen, deren Grundlage ihr finan
zielles Vermögen ist: 

»Ich bin fest überzeugt, daß man in der Welt keine Aristokratie von neuem be
gründen kann; ich denke aber, daß die einfachen Bürger durch Zusammenschluß 
sehr vermögende, sehr einflußreiche, sehr kraftvolle Wesen, mit einem Wort, aris
tokratische Persönlichkeiten bilden können.« (DA: 820) 

Das Ziel Tocquevilles besteht somit darin, aristokratische und demokratische Ele
mente so miteinander zu verknüpfen, dass eine liberale Ordnung auch im demokra
tischen Zeitalter ermöglicht wird (vgl. Jörke 2011: 249). Herb und Hidalgo sprechen 
zutreffend von einer »Aristokratisierung« (vgl. Herb/Hidalgo 2005: 76) der Demo
kratie.10 Die Brücke von der alten zur neuen liberal-aristokratischen Ordnung bildet 
für Tocqueville dabei das Eigentum als Grundlage der ökonomischen Ordnung (vgl. 
Watkins 2003: 28). Anfang des Jahres 1848 geht er davon aus, dass alle Privilegien 
und »ausschließlichen Rechte« vernichtet seien – einzige Ausnahme: das Eigentum 
als »der letzte Rest einer zerstörten Welt, als ein isoliertes Vorrecht inmitten einer 
nivellierten Gesellschaft« (Tocqueville 1967: 233). Gegner dieser Ordnung sind für ihn 
also trotz der Vorbehalte gegenüber ihrer sich anbahnenden Vorherrschaft nicht die 
Mittelklassen, sondern die »unteren Klassen«, insbesondere, wenn sie sich für den 
Sozialismus einsetzen. 

10 Dabei zielen sie vor allem auf Tocquevilles Überzeugung ab, dass es wie in der aristokrati
schen Gesellschaft »intermediäre Institutionen« (ebd.) geben müsse, auf die ich in Kapitel 7 
näher eingehen werde. 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

1.2 Liberale Demokratie gegen den Sozialismus 

Es war Tocqueville ein wichtiges Anliegen, dass die Demokratisierung in die »rich
tigen« Bahnen gelenkt wird. Die »politische Wissenschaft« spielt für ihn dabei eine 
zentrale Rolle: Schon im Hinblick auf die Revolution von 1789 hatte er den politi
schen Schriftstellern einen entscheidenden Anteil an deren Ausbruch zugeschrie
ben (vgl. Tocqueville 2006g: 53). Vor dem Hintergrund dieser Annahme versuchte er 
stets, den Einfluss politischer Intellektueller auch für die angestrebte Abfederung 
und institutionelle Einhegung der von ihm erwarteten Demokratisierung geltend 
zu machen. Zu diesem Zweck trennt Tocqueville in seinen Rede- und Schriftbei
trägen im Rahmen der Revolution von 1848 strikt zwischen der politischen und der 
sozialen Revolution. Erstere gelte es zu moderieren, wohingegen die Bestrebungen 
nach einer sozialen Revolution abgewehrt werden müssten. Dieses Motiv ist auch 
entscheidend für die Entwicklung seines Demokratiebegriffs in Abgrenzung zum 
Sozialismus, auf den ich in diesem Abschnitt eingehen werde. 

Tocquevilles Versuche, selbst als ein »Lenker der Gesellschaft« aktiv zu werden, 
fanden vor allem in der Zeit des revolutionären Umbruchs von 1848 statt. Er war 
zu dieser Zeit selbst als Abgeordneter der französischen Nationalversammlung tä
tig. In den Revolutionstagen galt er aber als »nicht mehr als ein Zuschauer, der ver
suchte, die Zukunft zu erahnen« (Jardin 1991: 353). Seine Erfahrungen aus dieser Zeit 
wurden posthum in der autobiographischen Schrift Erinnerungen veröffentlicht. In 
den Ereignissen von 1848 sieht er in Bezug auf die Verwirklichung des liberalen De
mokratieideals eine Weichenstellung. Er war überzeugt davon, dass die Entwick
lung sozialistischer Theorien eine wichtige Ursache der Februarrevolution von 1848 
gewesen sei (vgl. Keslassy 2000: 229). Zugleich bewies er ein feines Gespür für die 
zukünftigen politischen Entwicklungen. Schon im Oktober 1847 prophezeite er in 
einer Parlamentsrede, dass »sich der Kampf der politischen Parteien bald zwischen 
den Besitzenden und den Nicht-Besitzenden abspielen« (Tocqueville 1967: 233) wird; 
in einer weiteren Parlamentsrede Ende Januar 1848 bekundet er, »dass wir uns zur 
Stunde auf einem Vulkan betten« (Tocqueville 2006e: 183). Das Brodeln dieses Vul
kans sah er in der wachsenden Unzufriedenheit der »unteren Klassen«. Innerhalb 
dieser verbreiteten sich angesichts einer seit 1845 bestehenden ökonomischen Kri
se (vgl. Keslassy 2000: 225) Ideen, die »darauf abzielen, nicht nur dies oder jenes 
Gesetz, jenes Ministerium oder gar jene Regierung zu Fall zu bringen, sondern die 
ganze Gesellschaft umzustürzen, ja sie in ihren Grundfesten, auf denen sie heute be
ruht, zu erschüttern« (Tocqueville 2006e: 183). Tocqueville fürchtet insbesondere ei
ne neue Form von sozialer Revolution. Während er die Revolution von 1789 aufgrund 
ihres zentralen Elements des »Bekehrungseifers« als eine politische Revolution be
zeichnet, »die in der Art einer religiösen Revolution zu Werke gegangen ist« (ASR: 
27), drohe die Februarrevolution eine sozialistische Prägung anzunehmen, wie sie 
durch Persönlichkeiten wie Babeuf in der vorherigen und Blanqui in der gegenwär

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 47 

tigen Revolution verfochten worden sei. Gegen das Babeuf ’sche Programm einer 
»Gemeinschaft der Gleichen« argumentiert Tocqueville: 

»Demokratie und Sozialismus verbindet nur ein Wort, die Gleichheit; aber beach
ten Sie den Unterschied: Die Demokratie will die Gleichheit in Freiheit, und der 
Sozialismus will die Gleichheit zwangsweise in Unfreiheit. […] Die Februarrevolu
tion darf also nicht sozial sein; wenn sie es nicht sein darf, ist es wichtig, den Mut 
zu haben, das zu sagen; wenn sie es nicht sein soll, muss man die Kraft aufbrin
gen, das laut zu verkünden, wie ich es hier mache. […] Das ist, meine Herren, das 
Programm Babeufs; ich wünsche von ganzem Herzen, dass es nicht dasjenige der 
Februarrepublik sein soll; nein, die Februarrepublik soll demokratisch sein, aber 
nicht sozialistisch…« (Tocqueville 2006f: 198) 

Während Tocqueville also als »Freund« einer bestimmten Form von Demokratie be
zeichnet werden kann (vgl. Campagna 2001: 106), ist seine Gegnerschaft zur sozia
listischen Variante derselben unumstritten: Sein an dieser Stelle dokumentiertes 
Eintreten für die Demokratie ist für ihn auch ein Mittel, dem Sozialismus entge
genzutreten (vgl. Campagna 2001: 105). Sein aktiver Einsatz für liberale Demokratie 
galt der Absicht, »dem offenkundigen Willen des Französischen Volkes11 zum Siege 
über die Leidenschaften und Begierden der Pariser Arbeiter zu verhelfen und so die 
Demagogie durch die Demokratie zu überwinden« (E: 165f.). Ursache dieser Ent
wicklungen war für Tocqueville die »Industrielle Revolution, die seit dreißig Jahren 
Paris zum gewerblichen Zentrum Frankreichs gemacht und eine ganz neue Arbei
terbevölkerung in die Stadt gezogen hatte« (E: 109). Diese habe zur Folge, dass die 
»Begierde nach materiellen Genüssen«, »das demokratische Übel des Neides« (E: 
109) sowie die Missachtung gegenüber der herrschenden Klasse, die Zentralisierung 
und die Unsicherheit der Verhältnisse zunahmen. 

Insbesondere befürchtet er die Infragestellung des Privateigentums, dem »Fun
dament unserer sozialen Ordnung« (E: 125). Jegliche Angriffe auf das Eigentum wer
den von ihm pathologisiert. Sie sind für ihn das Symptom einer »alten demokrati
schen Krankheit« (Tocqueville 1967: 233). Sein politischer Gegner tritt an dieser Stel
le deutlich hervor: die Vorstellung einer sozialistischen Ausprägung der Demokra
tie. Tocqueville macht keinen Hehl aus seiner fundamentalen Ablehnung sozialis
tischer Kräfte und ihrer Theorien.12 So seien es erst sozialistische Theorien gewe

11 Tocqueville gehörte zu dieser Zeit der Mehrheitsfraktion im Parlament an. 
12 Seine Ablehnung des Sozialismus drückte er auch mit abwertenden Aussagen über Sozia

listen aus, egal ob es sich um Politiker wie Blanqui oder um ihm zufällig bekannte Personen 
aus den »unteren Klassen« handelt, wie seinen ehemaligen Pförtner. Zu Blanqui bemerkte er: 
»Da erschien auf der Tribüne ein Mann, den ich nur an diesem Tage gesehen habe, der mich 
aber in der Erinnerung immer mit Widerwillen und Abscheu erfüllt. Er hatte abgezehrte und 
zerfurchte Wangen, bleiche Lippen und machte durch seine schmutzige Blässe einen krank

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

sen, die dazu führten, dass die Februarrevolution einen »blutigen Kampf zwischen 
den Klassen« (E: 123) zur Folge hatte. Für ihn wird der Sozialismus »das wesentliche 
Charaktermerkmal der Februar-Revolution und die furchtbarste Erinnerung an sie 
bleiben« (E: 124).13 Problematisch ist die Entwicklung der Februarrevolution für ihn 
auch, weil sie im Gegensatz zur Julirevolution von 1830 in erster Linie von den »un
teren Klassen« ohne die Bourgeoisie vollzogen worden sei (vgl. E: 119). 

Die »unteren Klassen« sind für ihn das »Volk im eigentlichen Sinne«, worunter 
er diejenigen versteht, »die von der Arbeit ihrer Hände leben« (E: 119).14 In den Erin
nerungen ist die Demokratie als »Herrschaft des Volkes« eher an den antiken Demo
kratiebegriff als an den gesellschaftsdiagnostischen angelehnt, den Tocqueville in 
Über die Demokratie in Amerika eingeführt hat.15 Insbesondere Redner aus dem sozia
listischen Spektrum griffen 1848 zunehmend auf diesen zurück, um die Forderung 

haften, bösartigen und abstoßenden Eindruck. Sein Äußeres war wie von Schimmel überzo
gen; Wäsche war nicht zu sehen, ein alter schwarzer Mantel umschloß eng seine dünnen und 
mageren Glieder; er sah aus, als habe er in einer Kloake gelebt und sei von dort hierherge
kommen. Wie man mir sagte, war es Blanqui.« (E: 181) Seinen sozialistisch gesinnten Pförtner 
beschrieb er mit noch harscheren Worten: »Wir hatten damals in unserem Hause in der Rue 
de la Madeleine als Pförtner einen ehemaligen Soldaten, der in unserem Viertel einen sehr 
schlechten Ruf hatte; er war ein halbverrückter Trunkenbold und Taugenichts, der, wenn er 
nicht gerade damit beschäftigt war, seine Frau zu prügeln, seine ganze Zeit in der Kneipe ver
brachte. Man kann sagen, daß er von Geburt an oder besser seiner Charakteranlage nach zum 
Sozialisten bestimmt war.« (E: 227) 

13 In einer Fußnote ergänzt er, dass er selbst eine gewisse Offenheit gegenüber einer sozialisti
schen Zukunft vertrete, jedoch unter der Voraussetzung, dass die »Grundregeln« der Gesell
schaft – er meint die des Privateigentums – dennoch niemals vollkommen ersetzt werden 
können (vgl. E: 126). Dass die Lösung der sozialen Frage für Tocqueville ein zentrales Thema 
war und er ihre Linderung durch »Sozialpolitik« nicht strikt ablehnte, hat Drolet (2003) ge
zeigt. 

14 Der Begriff »le peuple« hatte zu Zeiten Tocquevilles demnach eine Doppelbedeutung: Ein
mal verstand man darunter die metaphysisch aufgeladene »politische Nation«, zugleich aber 
handelte es sich um einen abwertenden Begriff gegenüber den »unteren Klassen« (vgl. Krau
se 2017b: 187 und Julliard 1992: 191). 

15 Zur Unterscheidung ist folgende Diagnose von Herb und Hidalgo hilfreich: »Mit der direk
ten Volksherrschaft der Antike hat diese nur noch den Namen gemein. Bei Tocqueville wird 
die Demokratie zur Chiffre der Moderne schlechthin. Sie ist weit mehr als eine Regierungs
form im traditionellen Schema der Staatsformenlehre. Ihr Terminus kennzeichnet in erster 
Linie den gesellschaftlichen Zustand, der durch die égalité des conditions verursacht wird.« 
(Herb/Hidalgo 2004b: 15, Herv.i.O.) Ebenso erhellend ist folgende Passage bei Engster: »In 
this passage Tocqueville explicitly distinguished among democracy, aristocracy, and republi
canism. The terms ›democracy‹ and ›aristocracy‹ referred strictly to the class of people who 
held power. If the members of a jury were drawn from the elite class, then it was an aristo
cratic institution. If they were drawn from the people at large, it was a democratic institu
tion.« (Engster 1998: 501) 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Alexis de Tocqueville 49 

nach der Demokratie als Regierung durch das Volk, die »unteren Klassen«, zu unter
mauern. In seiner Rede zur Frage des Rechts auf Arbeit vom 12. September 1848 vor der 
französischen Nationalversammlung machte sich Tocqueville über einen Vorredner 
lustig, der seine Vorstellung der sozialen Demokratie aus dem Demokratiebegriff 
der griechischen Antike hergeleitet hatte: 

»Ich sagte soeben, der Sozialismus maße sich an, die gesetzmäßige Fortentwick
lung der Demokratie zu sein; ich meinerseits werde nicht, wie es einige unserer 
Versammlungsmitglieder versucht haben, nach der wahren Etymologie des Wor

tes Demokratie suchen. Ich werde nicht, wie man es gestern getan hat, seine grie
chischen Wurzeln aufdecken, um zu wissen, woher dieses Wort kommt. (Lachen.) 
Ich werde die Demokratie dort suchen, wo ich sie lebendig, aktiv und triumphie

rend gesehen habe, in dem einzigen Land der Welt, wo sie existiert, wo sie heute in 
der modernen Welt etwas Großes und Beständiges schaffen konnte, in Amerika.« 
(Tocqueville 2006f: 197) 

Tocqueville nimmt damit eine für die späteren Theorien liberaler Demokratie prä
gende Weichenstellung vor. Während frühere Theorien und praktische Forderungen 
nach Demokratie diese eher in der Nähe des sozialistischen politischen Lagers sa
hen,16 dreht er die Wortbedeutung um: Demokratie ist bei Tocqueville nicht etwa 
kompatibel oder gar gleichbedeutend mit dem Sozialismus, sondern diesem strikt 
entgegengesetzt: »Nein, meine Herren, die Demokratie und der Sozialismus gehö
ren nicht zusammen. Es sind nicht nur zwei verschiedene Dinge, sondern Gegen
sätze.« (Tocqueville 2006f: 197) Dass die Demokratie dabei dem Sozialismus vorzu
ziehen sei, steht für ihn ebenfalls fest (vgl. ebd.: 198). 

Als Modell für die moderne Demokratie gilt für ihn weder die an die Antike an
gelehnte Regierungsform noch die soziale Demokratie, sondern diejenige, die er 
in den Vereinigten Staaten von Amerika kennengelernt hat. Dort habe sich nicht 
nur die Demokratie »am vollkommensten entfaltet«, sondern es handele sich auch 
um das Land, in dem »die sozialistischen Lehren, die Ihnen zufolge so gut mit der 
Demokratie übereinstimmen, am wenigsten Einfluss haben« (ebd.: 197).17 Bei sei
ner Tätigkeit in der Verfassungskommission ging es Tocqueville und seinen libe
ral-konservativen Mitstreitern daher stets darum, die Verfassung zwar nach demo
kratischen Grundprinzipien auszurichten, dabei aber eine institutionelle Ordnung 

16 Zu diesem Wandel des Demokratiebegriffs siehe Dunn (2005) und Rosenberg (1962). 
17 Für Rosenberg gilt das »Prinzip des freien Landes« (Rosenberg 1962: 176) als Erklärung für 

das Ausbleiben sozialistischer Bewegungen bis zum Ende des 19. Jahrhunderts in den USA. 
Die Tatsache, dass das Land als frei zur Aneignung galt (freilich ohne dabei die Ansprüche 
der indigenen Bevölkerung zu beachten), konnte so einen Klassenkompromiss ermöglichen: 
Die Fabrikanten mussten den Arbeitenden so hohe Löhne zahlen, dass sie sich nicht ein Stück 
dieses Landes »nehmen« und sich als Kleinbauern versuchen (vgl. ebd.). 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen« 

aufzustellen, die einige Hürden gegenüber den sozialistischen Bestrebungen einer 
breiten Menge der Bevölkerung bereithielt (vgl. Watkins 2003: 67). 

2 Demokratie – Gesellschaft oder Regierungsform? 

Die strikte Abgrenzung zum Sozialismus ist nicht Tocquevilles einzige Umdeutung 
des Demokratiebegriffs. Die zweite Abgrenzung erfolgt mit Blick auf die griechische 
Antike, in welcher die Demokratie als eine bestimmte Regierungsform mitsamt ih
rer konkreten institutionellen Ausgestaltung begriffen wurde. Tocqueville zielt mit 
seinem Demokratiebegriff weniger auf die Regierungsform als auf die »Gleichheit 
der Bedingungen« des gesellschaftlichen Lebens und der Politik ab. Sein Beitrag zur 
Ideengeschichte der Demokratie wird dementsprechend in der »Habitualisierung«, 
das heißt in der Fokussierung auf die sittlichen und kulturellen Bestandteile einer 
bestimmten Gesellschaftsform namens »Demokratie« gesehen (vgl. Jörke 2011: 217). 
Die institutionelle Perspektive gerät dabei zwangsläufig in den Hintergrund – so 
kann ein auf das soziale Zusammenleben abzielendes Verständnis von Demokratie 
auch unabhängig von einer demokratischen Regierungsform bestehen (vgl. Campa
gna 2001: 67). Bevor hier näher auf das institutionenpolitische Engagement Tocque
villes eingegangen werden kann, müssen also einige Fragen geklärt werden. Wenn 
es sein Ziel ist, »aus dem Schoß der demokratischen Gesellschaft, in der Gott uns le
ben heißt, die Freiheit hervorgehen zu lassen« (DA: 818), welche Rolle können politi
sche Institutionen dabei spielen? Hat Demokratie für ihn doch auch ein zusätzliches 
Bedeutungselement als Regierungsform? Was sind die Gefahren, die die Freiheit im 
demokratischen Zeitalter bedrohen? Welcher Zusammenhang besteht zwischen der 
demokratischen Gesellschaftsform und ihren politischen Institutionen? Und vor al
lem: Was sind vor diesem Hintergrund die Erfolgsaussichten der institutionellen 
Einhegung der Demokratie? 

Zwischen Tocquevilles Demokratiebegriff, der auf die gesellschaftlichen Ver
hältnisse ausgerichtet ist, und seinen Versuchen, die Demokratie mittels institutio
nenpolitischer Maßnahmen in die für ihn vorteilhaften Bahnen zu lenken, besteht 
ein deutlicher Widerspruch. Zur Klärung dieses Widerspruchs wird bisweilen die 
Differenz zwischen dem ersten und dem zweiten Band von Über die Demokratie in 
Amerika herangezogen (vgl. Wolin 2003: 95, Lamberti 1989). Während der erste Band 
sich mit den politischen Institutionen der Vereinigten Staaten beschäftigt – vor 
dem Hintergrund der Frage, wie die Demokratie durch institutionelle Einrichtun
gen in Schach gehalten werden kann – fokussiert er im zweiten Band stärker die 
gesellschaftlichen Implikationen der demokratischen Gesellschaft. Hier geraten 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007 - am 13.02.2026, 09:38:31. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

