Alexis de Tocqueville

Sucht man nach Vordenkern der Theorie moderner Demokratien und Institutionen
fithrt an Alexis de Tocqueville (1805-1859) kein Weg vorbei. Der aus dem normanni-
schen Landadel stammende franzosische Schriftsteller und Politiker — Tocqueville
war nicht nur Abgeordneter der Nationalversammlung, sondern auch an den Ver-
fassungsberatungen 1848 beteiligt und spiter sogar fiir kurze Zeit Auflenminister’
— gilt mit seinem Werk Uber die Demokratie in Amerika, das er im Zuge einer Recher-
chereise zum amerikanischen Gefingnissystem verfasste, als einer der Begriinder
des modernen Demokratieverstindnisses. Thm wird nicht nur die »Entdeckung der
modernen Demokratie« (Herb/Hidalgo 2004a) zugeschrieben, sondern er gilt zu-
gleich als derjenige Autor, der »Demokratie« erstmals als einen auf die gesamte Ge-
sellschaft bezogenen Begriff verstand. Damit verlieh er der Demokratie in Abgren-
zung zum Sozialismus einen neuen Bedeutungsrahmen.

Tocqueville wird heute zu Recht eine zentrale Rolle bei der Begriindung der mo-
dernen wissenschaftlichen Auseinandersetzung mit Politik zugeschrieben. Wie die
Entstehung seines Amerikabuches nahelegt, agierte er dabei nicht nur als praskrip-
tiv orientierter Theoretiker, sondern auch als »Analytiker« (Bluhm 2006) der Demo-
kratie, wie er sie in den Vereinigten Staaten vorfand. Bisweilen gilt er daher als Be-
griinder der vergleichenden Politikwissenschaft oder als erster moderner Sozialwis-
senschaftler (vgl. Elster 2009).” Diese Zuschreibungen decken sich mit Tocquevilles
Selbstbeschreibung seines wissenschaftlichen Programms. In der Einleitung seines
Buches Uber die Demokratie in Amerika beansprucht Tocqueville, nicht weniger als ei-
ne »neue politische Wissenschaft« (DA: 9) ins Leben zu rufen, die den gesellschaft-
lichen Entwicklungen seiner Zeit Rechnung tragen sollte. Bis heute wird dabei die
Originalitit seiner Verortung im philosophischen und politischen Spektrum seiner
Zeit hervorgehoben: Fiir Bluhm beispielsweise richtet er sich »mit niichternem Rea-

1 Zum Leben und den politischen Tatigkeiten Tocquevilles siehe Jardin (2005), fiir die Zeit der
Revolution von 1848 siehe auch Watkins (2003).
2 Zur Methode Tocquevilles siehe Buchstein/Hummel (2016).

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

38

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

lismus und Engagement gegen die Verichter der Demokratie ebenso wie gegen ihre
naiven Bewunderer« (Bluhm 2006: 11).3

Dementsprechend war Tocquevilles Denken und Handeln sowohl fiir seine Zeit-
genossen als auch fiir die Nachwelt nicht immer einfach einzuordnen. Zwar gab
es zahlreiche Bewunderer und solche, die sein Werk als bahnbrechend erkannten
und mit itberschwinglichem Lob versahen — bekannt ist die Auflerung seines ilte-
ren Zeitgenossen, des Politikers Pierre Paul Royer-Collard, Tocqueville kénne als der
»Montesquieu des 19. Jahrhunderts« bezeichnet werden (vgl. Herb/Hidalgo 2004b:
13). Insgesamt dominierte jedoch ein gespaltenes Bild. Als ein sich zum biirgerlich-
liberalen Lager zuordnender Aristokrat qua Herkunft wurde Tocqueville sowohl von
Liberalen als auch von Konservativen oftmals mit Argwohn betrachtet. Auch wenn
er sich von den politischen Anspriichen seiner Herkunft losgesagt hatte, galt sein
Bekenntnis zur biirgerlichen Gesellschaft vielen Liberalen seiner Zeit als halbher-
zig (vgl. Herb/Hidalgo 2004b: 17). Diese Wahrnehmung seiner Person ist nicht nur
in dem Kontrast zwischen seinen politischen Uberzeugungen und seiner Herkunft
zu suchen, sondern griindet auch in seiner spezifischen politischen und intellektu-
ellen Positionierung: Tocqueville bezeichnete sich als »libéral d’'une espéce nouvel-
le« (OC V: 433), als Vertreter eines neuen Liberalismus, den er aber nie ganzlich auf
den Begriff zu bringen vermochte. Diese Variante liberalen Denkens stellt die For-
schung bis heute vor Herausforderungen. Tocquevilles eigentiimliche Kombination
von liberalen und konservativen Ideen — Kahan (1992) spricht von einem »aristokra-
tischen Liberalismus« — wird im 20. Jahrhundert mitunter als »strange« (Boesche
1981: 496) bezeichnet. Nicht zuletzt aus diesem Grund wird Tocqueville heute aus
den unterschiedlichsten Perspektiven herangezogen: »Transformationstheoretiker
und Totalitarismusforscher, Kommunitaristen und neoliberale Defitisten der Bii-
rokratie, Verfechter der direkten Demokratie und Advokaten der Zivilgesellschaft«
(Herb/Hidalgo 2004b: 18, Herv.i.0.) — alle beriefen sich auf Tocqueville.*

Wenn Tocqueville also meist in die liberale Theorietradition eingeordnet wird,
dann in der Regel »not as an uncritical advocate of liberalism« (Engster 1998: 501).
Dass er ihr dennoch zugeordnet wird, liegt neben seinen Positionierungen in der
politischen Landschaft seiner Zeit an der Zentralitit des Freiheitsbegriffs in sei-
nen Schriften. Diesen bringt er in dem Artikel Die sozialen und politischen Verhiltnisse
Frankreichs vor 1789 auf den Punkt:

3 Dass dies vor allem auf die Demokratie in Amerika und keineswegs auf alle Schriften zutrifft,
zeigt sich insbesondere bei der Lektiire der Erinnerungen, wo Tocqueville nicht vor Angrif-
fen ad hominem und Beleidigungen in Richtung sozialistisch gesinnter Konkurrenten zuriick-
schreckt (siehe FuRnote 66).

4 Selbst in den Reihen der »radikalen« Demokratietheorie wird Tocqueville als Inspirations-
quelle geschatzt, wie etwa bei Miram (2020).

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

»Der modernen, demokratischen, und ich wage zu sagen, der richtigen Freiheits-
auffassung zufolge ist jeder Mensch, da er mutmafilich von der Natur mit dem
notwendigen Wissen ausgestattet wurde, sich ihrer zu bedienen, von Geburt an
Trager eines gleichen und unantastbaren Rechts, in allem, was nur ihn selbst be-
trifft, unabhédngig von seinesgleichen zu leben und sein eigenes Los so zu gestal-
ten, wie er es beabsichtigt.« (Tocqueville 2006d: 105)

Insbesondere in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts wurde Tocqueville dem-
nach als Liberaler interpretiert (vgl. Schneck 1992: 283). Neuere Lesarten betonen
dagegen, dass Tocqueville mit einigen Grundiiberzeugungen des klassischen Libe-
ralismus gebrochen habe, vor allem, indem er die Grundlage moderner Souverinitit
nicht im Individuum verorte (vgl. ebd.). Tatsichlich basiert politische Freiheit fur
Tocqueville nicht auf dem Primat des Individualismus. Wihrend Freiheit aus seiner
Perspektive zumindest fir kleine Kreise der jeweiligen Gesellschaft iiber alle Zei-
ten hinweg erreichbar war, sei der Individualismus »demokratischen Ursprungs«
(DA: 585) und eine Gefahr fiir die Freiheit und die 6ffentlichen Tugenden: »[M]it der
Zeit [...] greift er alle andern [Tugenden] an und zerstort sie und versinkt schlieflich
in die Selbstsucht« (DA: 585). Hinzu kommt, dass das liberale Denken Tocquevilles
sich, wie Keslassy gezeigt hat, nur in der politischen, nicht aber in der 6konomi-
schen Dimension entfaltete (vgl. Keslassy 2000: 20f.). Tocquevilles Schriften sind
somit von einer starken Skepsis gegeniiber den Motiven des klassischen liberalen
Denkens geprigt (vgl. Hidalgo 2021: 226).°

Doch was versteht Tocqueville unter »Demokratie«? Charakteristisch fiir sein
Verstindnis des Begriffs ist, dass er Demokratie in Abgrenzung zu den Philosophen
des antiken Griechenlands nicht (nur) als Regierungs- sondern vor allem als Gesell-
schaftsform begreift. Diese ist fiir ihn, wie er ebenfalls bereits auf den ersten Seiten
des Amerikabuchs darstellt, von der »Gleichheit der gesellschaftlichen Bedingun-
gen« (DA: 5) gepragt, worunter fiir ihn simtliche gesellschaftliche Teilbereiche fal-
len: An die Stelle der politischen Ungleichheit des Feudalismus ist Tocqueville zufol-
ge eine ebenso politische wie materielle Angleichung getreten. Der Verlust der poli-
tischen Vorherrschaft des Adels und des Klerus sei mit der Verstirkung des Einflus-
ses biirgerlichen Wirtschaftens verbunden, sodass nicht allein die Herkunft, son-
dern auch materieller Reichtum zum Kriterium der sozialen Stellung in der Gesell-

5 So werden auch, wie Keslassy argumentiert, die Uberzeugungen des »6konomischen« Libe-
ralismus von Tocqueville nicht geteilt: »Ainsi, Tocqueville n'est pas un libéral comme les aut-
res. Sison libéralisme politique ne fait aucun doute, celui-ci ne se double pas d’'un libéralisme
économique.« (Keslassy 2001: 106) In Bezug auf die Demokratie wird er vor diesem Hinter-
grund nicht nur als Verfechter von deren liberaler Version gesehen, sondern auch als Vorrei-
ter einer kommunitaristischen Vorstellung moderner Demokratie oder als aristokratischer
Gegner der Demokratie (vgl. Schneck 1992: 287f.). Republikanische Elemente bei Tocqueville
werden in Form seiner »Kritik des Privatismus« auch von Breier (2004) betont.

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op

39


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

40

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

schaft geworden sei (vgl. DA: 6f.). Tocquevilles Werk verbindet somit, in den Worten
Drolets »the old political order and the new, the old agrarian economy and the new
industrial one, the Old World and the New« (Drolet 2003: 16). So hat sich Tocqueville
auch intensiv mit dem Ereignis auseinandergesetzt, das vielerseits als Moment des
Ubergangs zwischen neuer und alter Welt herangezogen wird: der Franzésischen
Revolution von 1789. Seine an Verweisen auf zahlreiche Archivdokumente gesittigte
Studie der Verwaltungspraktiken in den Jahrzehnten vor dem Sturm auf die Bastille
legt dabei nahe, dass die »Revolution« nicht an jenem 14. Juli desselben Jahres statt-
gefunden habe, sondern zu diesem Zeitpunkt gesellschaftlich bereits abgeschlossen
gewesen sei (vgl. ASR).

Tocqueville konnte zwar die von MacPherson geprigte Vorstellung der libera-
len Demokratie als eine Regierungsform der in Klassen gespaltenen Industriege-
sellschaft nicht teilen, denn er hat das erst spiter sich herausbildende industrielle
Amerika (und Frankreich), wie auch Aron bekriftigt, schlichtweg »nicht gekannt«
(Aron 1981: 10). Der fiir die spiteren liberalen Theoretiker der Demokratie prisen-
te Pauperismus ist fiir Tocqueville erst auf seiner zweiten Englandreise ein Thema
geworden (vgl. Bluhm 2006: 27). Er hatte somit noch keinen Einfluss auf den ersten
Band von Uber die Demokratie in Amerika, der schon vor dieser Reise erschienen ist
und den Fokus auf politische Institutionen legt. Die Auseinandersetzung mit Toc-
quevilles Demokratietheorie ist fiir diese Arbeit dennoch unverzichtbar. Denn zum
einen ist es Tocqueville zuzuschreiben, vor dem Hintergrund seiner Erfahrungen in
Amerika, den Demokratiebegriff in die Moderne iiberfithrt und ihm, in Abgrenzung
zu sozialistischen Bestrebungen, seine spezifisch liberale und biirgerliche Prigung
gegeben zu haben. Ich werde in diesem Teil daher zeigen, dass Tocqueville, obwohl
sein Fokus nicht auf den politischen Institutionen, sondern auf den gesellschaftli-
chen Einrichtungen der modernen, »demokratischen« Gesellschaft liegt, das Para-
digma »liberale Demokratie« wegweisend gepragt hat (vgl. Jérke 2011: 259). Das gilt
nicht nur fitr den Begriff der Demokratie, sondern mit Blick auf die fiir die moder-
ne Demokratietheorie spezifischen institutionellen Einschrinkungen der gleichen
und effektiven Partizipation der »unteren Klassenc.

1 Die Begriindung des Begriffs der »liberalen Demokratie«

Insbesondere fiir Raymond Aron, der mafigeblich zur Wiederentdeckung und Po-
pularitit der Schriften Tocquevilles in der zweiten Hilfte des 20. Jahrhunderts bei-
getragen hat, gilt Tocqueville als der Theoretiker, der dem Begriff der liberalen De-
mokratie seine Gestalt verliehen hat (vgl. Aron 1981: 20fF.). Aron ist der Auffassung,
dass diese Schriften in ihren Grundziigen auch fiir die industriellen Gesellschaften
seiner eigenen Zeit noch zutreffen (vgl. ebd.: 43). Tocquevilles Demokratietheorie
beansprucht nicht nur in zeitlicher, sondern auch in riumlich-historischer Hinsicht

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

einen allgemeinen Charakter: Wie unter anderem Wolin (2003) und Drolet (2003)
hervorgehoben haben, geht es Tocqueville bei der Analyse der politischen und ge-
sellschaftlichen Verhiltnisse in den Vereinigten Staaten von Amerika nicht nur um
eine — wie man es heute nennen wiirde — »Regionalstudie«, sondern darum, mittels
der gewonnenen Erkenntnisse direkt in die politischen Debatten in Frankreich ein-
zugreifen. Tocquevilles Neuinterpretation des Demokratiebegriffs als »Gleichheit
der gesellschaftlichen Bedingungen« (DA: 5) fand somit im Spanungsfeld der politi-
schen Stromungen und Ereignisse seiner Zeit statt und sollte dementsprechend, um
die politische Stof3richtung der Neuinterpretation erfassen zu konnen, vor diesem
Hintergrund betrachtet werden. Es ist also entscheidend, dass Tocqueville nicht als
neutraler, sondern als »engagierter« Analytiker der liberalen Demokratie verstan-
denwerden wird, auch wenn er seine Leserschaft teilweise ersteres glauben machen
will (vgl. Campagna 2001:95). Tocqueville selbst spricht im zweiten Band von Uber die
Demokratie in Amerika von einer neuen Gesellschaft, die er nicht nur zu beschreiben
suchte, sondern auch »beurteilen will« (DA: 827).

Tocqueville ist der festen Uberzeugung, dass er den Anbruch eines demokrati-
schen Zeitalters miterlebt® — Demokratie ist bei ihm immer auch ein »Epochenbe-
griff« (Vollrath 1995: 243). Den Aufstieg der Demokratie als Gesellschaftsform der
Gleichheit beschreibt er als langanhaltend und unaufhaltsam: Nachdem bereits seit
iiber 700 Jahren der Gedanke des »nahen, unaufhaltsamen, allgemeinen Aufstiegs
der Demokratie in der Welt« (DA: 3) um sich gegriffen habe, seien nun »die ober-
flichlichsten wie die tiefsten Leidenschaften des menschlichen Herzens [...] einhel-
lig am Werk, die Reichen arm und die Armen reich zu machen« (DA: 7). Den Sieges-
zug der Demokratie begreift er dabei nicht als Produkt des Menschen allein, son-
dern als »Werk der Vorsehung« (DA: 8), auf die er und seine Zeitgenossen keinen
Einfluss hitten: »Die Demokratie authalten wollen, hief}e dann gegen Gott selbst
kimpfen, und es bliebe den Nationen nichts iibrig, als sich mit dem gesellschaftli-
chen Zustand abzufinden, den die Vorsehung ihnen auferlegt.« (DA: 9) Angesichts
dieser schicksalhaften Entwicklung bliebe den Menschen dennoch ein Handlungs-
spielraum bei der konkreten Ausgestaltung der Demokratisierung. Die von Tocque-
ville — entgegen etwa der sozialistischen Variante — favorisierte liberale Demokrati-
sierung ist nur eines von vielen moglichen Szenarien, in denen das demokratische
Zeitalter in Erscheinung treten kann. Ihre Realisierung erfordere das Eingreifen des
Menschen (vgl. Campagna 2001: 94). Tocqueville ist in der Einleitung von Uber die
Demokratie in Amerika (noch) davon iiberzeugt, dass dieses Vorhaben gelingen kénne
und erhebt es zum Dreh- und Angelpunkt seiner »neuen politischen Wissenschaft«:

6 In der Einleitung von Uber die Demokratie in Amerika legt er seine Interpretation dieses epo-
chalen Wandels dar: »Mitten unter uns geht eine grofie demokratische Revolution vor sich«
(DA:5).

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op

4


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

42

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

»Die Demokratie belehren, wenn méglich ihren Glauben beleben, ihre Sitten ldu-
tern, ihre Bewegungen ordnen, nach und nach ihre Unerfahrenheit durch prak-
tisches Wissen, die blinden Regungen durch die Kenntnis ihrer wahren Vorteile
ersetzen; ihre Regierungsweise den Umstianden der Zeit und des Ortes anpassen;
sie je nach Verhiltnissen und Menschen dndern: das ist die erste Pflicht, die heu-
te den Lenkern der Gesellschaft auferlegt ist. Eine vollig neue Welt bedarf einer
neuen politischen Wissenschaft.« (DA: 9)

Mit der »neuen Welt« sind nicht (nur) die von ihm bereisten Vereinigten Staaten von
Amerika gemeint. Auch in seinem Heimatland Frankreich habe sich die Demokra-
tie der Gesellschaft bemichtigt (vgl. DA: 13). Dort sieht sich Tocqueville selbst in der
Pflicht, diese »neue politische Wissenschaft« sowohl theoretisch zu erarbeiten als
auch praktisch als »Lenker der Gesellschaft« umzusetzen. Auch wenn er diese Ent-
wicklungen anhand seiner Erfahrungen aus den USA beschreibt, ist sein Denken
stets auf die Verhiltnisse in Frankreich ausgerichtet, wie er auf den ersten Seiten
von Uber die Demokratie in Amerika erklirt. Seine Prognose lautet, dass »dieselbe De-
mokratie, die die amerikanische Gesellschaft beherrscht, in Europa rasch zur Macht
gelangt« (DA:5).

1.1 Zwischen Aristokratie und Demokratie

Die »grofde demokratische Revolution« (DA: 5), die Tocqueville in Frankreich von-
statten gehen sieht, die Angleichung der gesellschaftlichen Verhiltnisse, macht er
an der schrittweisen Ablosung des Adels als dominierende politische Kraft durch die
Mittelklasse fest (vgl. E: 41 sowie Tocqueville 2006d: 94). Dieser revolutionire Wan-
del ist in seinen Augen, wie oben beschrieben, unauthaltsam. Tocquevilles Begrift
der »Revolution« setzt also nicht an einzelnen politischen Ereignissen wie den revo-
lutioniren politischen Umstiirzen 1789 oder 1848 an. Sein fiir diese Zeit neuartiger
Revolutionsbegriff umfasst vielmehr eine Zeitspanne von mehreren Jahren bis Jahr-
zehnten.’

Wie Tocqueville selbst zu diesem Wandel steht, hingt nicht zuletzt mit der Pha-
se seines Lebens und Werkes zusammen, aus der die jeweiligen Bewertungen stam-
men. Bluhm hatin Bezug auf Tocquevilles Haltung zur Demokratie als einem gesell-
schaftlichen Wandel, der auf eine Angleichung der Lebensverhiltnisse hinausliuft,
vier Werkphasen identifiziert: In der ersten Phase rund um seine Amerikareise sei
Tocqueville ein »skeptischer Bewunderer der amerikanischen Demokratie« (Bluhm

7 Tocqueville entwickelt es in seinem Spatwerk Der alte Staat und die Revolution. In dieser auf
langjéhrigen zeithistorischen Forschungen beruhenden Schrift vertritt er die These, dass die
politische Revolution von 1789 lediglich einen sozialen Wandel zum Ausdruck gebracht hat,
der de facto gesellschaftlich langst vollzogen war (vgl. ASR: 88 zur Angleichung der ékono-
mischen Verhiltnisse der Stiande).

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

2006: 16) gewesen. Mit dem Erscheinen des zweiten Bandes von Uber die Demokra-
tie in Amerika zeige sich jedoch sein zunehmender Pessimismus gegeniiber diesen
Entwicklungen. Dieser Pessimismus nahm in der dritten Phase starke antisozialis-
tische Ziige an, wobei Tocqueville versuchte, den sozialistischen Bestrebungen im
Kontext der Revolution von 1848 eine liberale Ordnung entgegenzustellen. In der
vierten Phase schlieflich zog er sich nach seinen gescheiterten politischen Ambi-
tionen in die innere Migration zuriick und widmete sich historischen Studien, die
in dem Buch Der alte Staat und die Revolution kulminierten. Zusammengefasst kann
man sagen, dass sein Blick auf die amerikanische Demokratie wie auch die Chan-
cen der Verwirklichung einer liberalen Demokratie in Frankreich im Laufe der Zeit
immer skeptischer wird.® So enthalten vor allem die Schriften ab 1840 immer stir-
kere aristokratische Tendenzen. Zwar ist davon auszugehen, dass Tocqueville die
elementaren Vorurteile des Adels gegeniiber dem Demokratisierungsprozess nicht
teilt (vgl. Campagna 2001: 10, siehe dazu OC 111, 1: 262): Er zeigt sich als »Freund der
Demokratie zumindest in der Hinsicht, daf} er sich wiinscht, die Demokratie mége
festen Fuf? fassen« (Campagna 2001: 106). Auch persénlich entscheidet er sich frith
dagegen, seine Adelstitel zu fithren und versuchte, seine materielle Lebensfithrung
nicht nur auf seine Adelsprivilegien aufzubauen.

Auch wenn er seinen Lebensunterhalt teilweise durch die Titigkeit als politi-
scher Schriftsteller und Politiker bestritt, muss hier dennoch weiterhin von einer
aristokratischen Lebensweise gesprochen werden (vgl. Bluhm 2006:13f.). Diese Ein-
schitzung spiegelt sich in Tocquevilles theoretischen Positionierungen wider. So
geht er schon in einem Aufsatz von 1836 tiber Die sozialen und politischen Verhiltnis-
se Frankreichs vor und nach 1789 davon aus, dass eine Beteiligung der aristokratischen
Klasse an der Regierung nach wie vor sinnvoll sei (vgl. Tocqueville 2006d: 86fT.). In
dieser Position sieht er sich durch den Blick nach England bestirkt, wo im Gegen-
satz zu Frankreich die Aristokratie »die schwersten 6ffentlichen Lasten auf sich ge-
nommen [habe], damit man ihr die Regierung iiberlasse« (ASR: 105). In Frankreich
dagegen habe die Aristokratie, statt auf die politische Titigkeit zu setzen, diese zu-
gunsten der Verteidigung ihrer 6konomischen Privilegien vernachlissigt. Trotzdem
waren fiir ihn auch die franzosischen Aristokraten insgesamt »models of civic vir-
tue« (Watkins 2003: 29). Tocquevilles Idealtyp zufolge waren sie mit ihrer Situation
im Reinen: Sie strebten weder nach mehr Macht oder Reichtum, sondern lenkten

8 Fir die Veranderung zwischen den beiden Banden der Demokratie in Amerika siehe Drescher
(1964). Bei Craiutu/lennings (2004) wird diese Entwicklung fiir einen moglichen, aber nie ge-
schriebenen dritten Band anhand der Korrespondenzen Tocquevilles weiter gezeichnet. Ent-
scheidend ist dabei auch die Fokusverschiebung von den politischen Institutionen im ersten
Band der Demokratie in Amerika, auf die ich in Kapitel 2 niher eingehen werde. Sofern nicht
anders angekindigt, beziehen sich die Kapitel- und Abschnittsangaben immer auf den je-
weils zugehdrigen Buchteil, in dem der Querverweis erfolgt.

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op

43


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

m

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

auch in Frankreich Jahre vor der Revolution von 1789 »in voller Lebenskraft« die 6f-
fentliche Meinung sowie die Staatsgeschifte (vgl. ASR: 145). Solche Textstellen of-
fenbaren, dass sein Blick auf die gesellschaftlichen Entwicklungen seiner Zeit nost-
algische Ziige aufweist. Zwar wollte er das Rad der Geschichte nicht zuriickdrehen:
Selbst gegen Ende des eher pessimistischen zweiten Bandes von Uber die Demokratie
in Amerika stellt er sein Ziel klar: »Nicht um den Wiederaufbau einer aristokratischen
Gesellschaft handelt es sich also, sondern darum, aus dem SchofR der demokrati-
schen Gesellschaft, in der Gott uns leben heifdt, die Freiheit hervorgehen zu lassen.«
(DA: 818) Doch stindig sucht er nach Méglichkeiten, Teile der alten, aristokratischen
Welt in die »neue« hiniiberzuretten. So kénnen insbesondere seine Amerikastudien
als eine Art Ratgeber fiir die aristokratischen Eliten gelten, die sich auf die Mode-
ration des Ubergangs zum demokratischen Zeitalter einstellen miissen. Diese Mo-
deration ist fiir Tocqueville jenen »Lenkern der Gesellschaft« (DA: 9) auferlegt, die
wie die Protagonisten der »neuen Politischen Wissenschaft« bestimmte Fihigkei-
ten aufweisen miissen, die er als typisch aristokratisch versteht.® Dass insbeson-
dere die Freiheit fiir ihn keine genuin demokratische Tugend ist, zeigen folgende
posthum verdffentlichte Zeilen: »J’ai pour les institutions démocratiques un gofit de
téte, mais je suis aristocratique par linstinct, c’'est-a-dire que je méprise et crains
la foule. J’aime avec passion la liberté, la 1égalité, le respect des droits, mais non la
démocratie.« (OC III, 2: 87)

Neben der politischen Rolle der Aristokratie verbindet Tocqueville auch mit der
entsprechenden feudalen Gesellschaftsstruktur Eigenschaften, die er in der neu-
en demokratischen Ordnung vermisst. In Uber die Demokratie in Amerika spricht er
von bestimmten Banden, die die aristokratische Gesellschaft zusammengehalten
hitten. Dort verfiigten alle Biirger iiber einen angestammten Platz in der sozia-
len Rangordnung und seien an bestimmte wechselseitige Abhingigkeiten gewohnt:
»Die Menschen, die in aristokratischen Zeitaltern leben, sind daher fast immer eng
an etwas gebunden, das sich auRerhalb von ihnen befindet, und sie sind oft bereit,
sich selbst zu vergessen.« (DA: 586) Als Beispiel fithrt Tocqueville die individuelle Ga-
be von Almosen an. Nur durch die Erfahrbarkeit der personlichen Abhingigkeit, die
sich in Anteilnahme auf der einen und Dankbarkeit auf der anderen Seite ausdrii-
cke, wiirden »wertvolle Bande zwischen dem Reichen und dem Armen« (Tocqueville

9 Diese Lesart findet wird bei Schneck (1992) vorgestellt. Tocquevilles aristokratische Grund-
haltung drickt sich auch in seiner abschatzigen personlichen Haltung gegeniber »Durch-
schnittsmenschen« aus: »Ich habe immer gewufit, dafy mittelmafige Menschen ebensogut
wie wertvolle eine Nase, einen Mund und Augen haben, aber ich habe mir bei ersteren nie-
mals die Besonderheiten ihrer Zige merken kénnen. Immer wieder mufS ich nach den Na-
men derjenigen fragen, die ich tiglich sehe und doch nicht kenne, und immer wieder ver-
gesse ich sie; ich mifSachte Durchschnittsmenschen nicht, aber ich verkehre wenig mitihnen
und sie sind mir gleichgiiltig. Ich ehre sie, denn sie sind es, die in der Welt fiihren, aber sie
langweilen mich sterblich.« (E: 135)

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

2006c: 73) geschaffen. Diese »Kette« der Abhingigkeiten zerbreche nun aber in der
demokratischen Gesellschaft (vgl. DA: 586). Grund dafiir ist fiir Tocqueville die zer-
setzende Wirkung des Individualismus der Privatleute, die sich statt um das allge-
meine Wohl nur noch um ihr eigenes Wohlergehen sorgen (vgl. Breier 2004: 691T.):
»Die Sorge fiir die Befriedigung der geringsten leiblichen Bediirfnisse und fiir die
kleinen Bequemlichkeiten des Daseins filllt die Gemiiter dort [in den Vereinigten
Staaten] ginzlich aus.« (DA: 617)

Den vollstindigen Sieg der Mittelklasse diagnostiziert Tocqueville dabei nicht
nur fur die USA, sondern auch fiir Frankreich. Mit der Regentschaft des als »Biir-
gerkonig« bezeichneten Louis Philippe ab 1830 sei die Mittelklasse, deren »Geist«
in der Form des privaten Unternehmertums bestehe, »nicht nur zur alleinigen Be-
herrscherin der Gesellschaft [geworden], sondern man kann sagen, daf? sie diese in
Pacht nahmc« (E: 41). Dieser Geist des Privatismus ist in Tocquevilles Augen in der
Lage, eine neue Form der Aristokratie hervorzubringen, deren Grundlage ihr finan-
zielles Vermogen ist:

»lch bin fest Gberzeugt, dafd man in der Welt keine Aristokratie von neuem be-
griinden kann; ich denke aber, daf$ die einfachen Biirger durch Zusammenschlufs
sehrvermégende, sehreinflufireiche, sehr kraftvolle Wesen, mit einem Wort, aris-
tokratische Personlichkeiten bilden kénnen.« (DA: 820)

Das Ziel Tocquevilles besteht somit darin, aristokratische und demokratische Ele-
mente so miteinander zu verkniipfen, dass eine liberale Ordnung auch im demokra-
tischen Zeitalter ermdglicht wird (vgl. Jérke 2011: 249). Herb und Hidalgo sprechen
zutreffend von einer »Aristokratisierung« (vgl. Herb/Hidalgo 2005: 76) der Demo-
kratie.’ Die Briicke von der alten zur neuen liberal-aristokratischen Ordnung bildet
fiir Tocqueville dabei das Eigentum als Grundlage der 6konomischen Ordnung (vgl.
Watkins 2003: 28). Anfang des Jahres 1848 geht er davon aus, dass alle Privilegien
und »ausschliefilichen Rechte« vernichtet seien — einzige Ausnahme: das Eigentum
als »der letzte Rest einer zerstdrten Welt, als ein isoliertes Vorrecht inmitten einer
nivellierten Gesellschaft« (Tocqueville 1967: 233). Gegner dieser Ordnung sind fiir ihn
also trotz der Vorbehalte gegeniiber ihrer sich anbahnenden Vorherrschaft nicht die
Mittelklassen, sondern die »unteren Klasseng, insbesondere, wenn sie sich fiir den
Sozialismus einsetzen.

10 Dabei zielen sie vor allem auf Tocquevilles Uberzeugung ab, dass es wie in der aristokrati-
schen Gesellschaft »intermedidre Institutionen« (ebd.) geben miisse, auf die ich in Kapitel 7
naher eingehen werde.

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op

45


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

46

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

1.2 Liberale Demokratie gegen den Sozialismus

Es war Tocqueville ein wichtiges Anliegen, dass die Demokratisierung in die »rich-
tigen« Bahnen gelenkt wird. Die »politische Wissenschaft« spielt fiir ihn dabei eine
zentrale Rolle: Schon im Hinblick auf die Revolution von 1789 hatte er den politi-
schen Schriftstellern einen entscheidenden Anteil an deren Ausbruch zugeschrie-
ben (vgl. Tocqueville 2006g: 53). Vor dem Hintergrund dieser Annahme versuchte er
stets, den Einfluss politischer Intellektueller auch fiir die angestrebte Abfederung
und institutionelle Einhegung der von ihm erwarteten Demokratisierung geltend
zu machen. Zu diesem Zweck trennt Tocqueville in seinen Rede- und Schriftbei-
trigen im Rahmen der Revolution von 1848 strikt zwischen der politischen und der
sozialen Revolution. Erstere gelte es zu moderieren, wohingegen die Bestrebungen
nach einer sozialen Revolution abgewehrt werden miissten. Dieses Motiv ist auch
entscheidend fiir die Entwicklung seines Demokratiebegriffs in Abgrenzung zum
Sozialismus, auf den ich in diesem Abschnitt eingehen werde.

Tocquevilles Versuche, selbst als ein »Lenker der Gesellschaft« aktiv zu werden,
fanden vor allem in der Zeit des revolutioniren Umbruchs von 1848 statt. Er war
zu dieser Zeit selbst als Abgeordneter der franzosischen Nationalversammlung ti-
tig. In den Revolutionstagen galt er aber als »nicht mehr als ein Zuschauer, der ver-
suchte, die Zukunft zu erahnen« (Jardin 1991: 353). Seine Erfahrungen aus dieser Zeit
wurden posthum in der autobiographischen Schrift Erinnerungen veroffentlicht. In
den Ereignissen von 1848 sieht er in Bezug auf die Verwirklichung des liberalen De-
mokratieideals eine Weichenstellung. Er war iiberzeugt davon, dass die Entwick-
lung sozialistischer Theorien eine wichtige Ursache der Februarrevolution von 1848
gewesen sei (vgl. Keslassy 2000: 229). Zugleich bewies er ein feines Gespiir fiir die
zukiinftigen politischen Entwicklungen. Schon im Oktober 1847 prophezeite er in
einer Parlamentsrede, dass »sich der Kampf der politischen Parteien bald zwischen
den Besitzenden und den Nicht-Besitzenden abspielen« (Tocqueville 1967: 233) wird,;
in einer weiteren Parlamentsrede Ende Januar 1848 bekundet er, »dass wir uns zur
Stunde auf einem Vulkan betten« (Tocqueville 2006e: 183). Das Brodeln dieses Vul-
kans sah er in der wachsenden Unzufriedenheit der »unteren Klassen«. Innerhalb
dieser verbreiteten sich angesichts einer seit 1845 bestehenden 6konomischen Kri-
se (vgl. Keslassy 2000: 225) Ideen, die »darauf abzielen, nicht nur dies oder jenes
Gesetz, jenes Ministerium oder gar jene Regierung zu Fall zu bringen, sondern die
ganze Gesellschaft umzustiirzen, ja sie in ihren Grundfesten, auf denen sie heute be-
ruht, zu erschiittern« (Tocqueville 2006e: 183). Tocqueville fiirchtet insbesondere ei-
ne neue Form von sozialer Revolution. Wihrend er die Revolution von 1789 aufgrund
ihres zentralen Elements des »Bekehrungseifers« als eine politische Revolution be-
zeichnet, »die in der Art einer religiésen Revolution zu Werke gegangen ist« (ASR:
27), drohe die Februarrevolution eine sozialistische Prigung anzunehmen, wie sie
durch Personlichkeiten wie Babeuf'in der vorherigen und Blanqui in der gegenwir-

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

tigen Revolution verfochten worden sei. Gegen das Babeuf’sche Programm einer
»Gemeinschaft der Gleichen« argumentiert Tocqueville:

»Demokratie und Sozialismus verbindet nur ein Wort, die Gleichheit; aber beach-
ten Sie den Unterschied: Die Demokratie will die Gleichheit in Freiheit, und der
Sozialismus will die Gleichheit zwangsweise in Unfreiheit. [...] Die Februarrevolu-
tion darf also nicht sozial sein; wenn sie es nicht sein darf, ist es wichtig, den Mut
zu haben, das zu sagen; wenn sie es nicht sein soll, muss man die Kraft aufbrin-
gen, das laut zu verkiinden, wie ich es hier mache. [..] Das ist, meine Herren, das
Programm Babeufs; ich wiinsche von ganzem Herzen, dass es nicht dasjenige der
Februarrepublik sein soll; nein, die Februarrepublik soll demokratisch sein, aber
nicht sozialistisch...« (Tocqueville 2006f: 198)

Wihrend Tocqueville also als »Freund« einer bestimmten Form von Demokratie be-
zeichnet werden kann (vgl. Campagna 2001: 106), ist seine Gegnerschaft zur sozia-
listischen Variante derselben unumstritten: Sein an dieser Stelle dokumentiertes
Eintreten fiir die Demokratie ist fiir ihn auch ein Mittel, dem Sozialismus entge-
genzutreten (vgl. Campagna 2001: 105). Sein aktiver Einsatz fiir liberale Demokratie
galt der Absicht, »dem offenkundigen Willen des Franzosischen Volkes" zum Siege
tiber die Leidenschaften und Begierden der Pariser Arbeiter zu verhelfen und so die
Demagogie durch die Demokratie zu iiberwinden« (E: 165f.). Ursache dieser Ent-
wicklungen war fir Tocqueville die »Industrielle Revolution, die seit dreifRig Jahren
Paris zum gewerblichen Zentrum Frankreichs gemacht und eine ganz neue Arbei-
terbevdlkerung in die Stadt gezogen hatte« (E: 109). Diese habe zur Folge, dass die
»Begierde nach materiellen Geniissen«, »das demokratische Ubel des Neides« (E:
109) sowie die Missachtung gegeniiber der herrschenden Klasse, die Zentralisierung
und die Unsicherheit der Verhiltnisse zunahmen.

Insbesondere befiirchtet er die Infragestellung des Privateigentums, dem »Fun-
dament unserer sozialen Ordnung« (E: 125). Jegliche Angriffe auf das Eigentum wer-
den von ihm pathologisiert. Sie sind fiir ihn das Symptom einer »alten demokrati-
schen Krankheit« (Tocqueville 1967: 233). Sein politischer Gegner tritt an dieser Stel-
le deutlich hervor: die Vorstellung einer sozialistischen Auspragung der Demokra-
tie. Tocqueville macht keinen Hehl aus seiner fundamentalen Ablehnung sozialis-
tischer Krifte und ihrer Theorien.” So seien es erst sozialistische Theorien gewe-

11 Tocqueville gehorte zu dieser Zeit der Mehrheitsfraktion im Parlament an.

12 Seine Ablehnung des Sozialismus driickte er auch mit abwertenden Aussagen (iber Sozia-
listen aus, egal ob es sich um Politiker wie Blanqui oder um ihm zufillig bekannte Personen
ausden»unteren Klassen«handelt, wie seinen ehemaligen Pfortner. Zu Blanqui bemerkte er:
»Da erschien auf der Tribiine ein Mann, den ich nur an diesem Tage gesehen habe, der mich
aberin der Erinnerung immer mit Widerwillen und Abscheu erfiillt. Er hatte abgezehrte und
zerfurchte Wangen, bleiche Lippen und machte durch seine schmutzige Blédsse einen krank-

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op

47


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

48

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

sen, die dazu fithrten, dass die Februarrevolution einen »blutigen Kampf zwischen
den Klassen« (E: 123) zur Folge hatte. Fiir ihn wird der Sozialismus »das wesentliche
Charaktermerkmal der Februar-Revolution und die furchtbarste Erinnerung an sie
bleiben« (E: 124)." Problematisch ist die Entwicklung der Februarrevolution fiir ihn
auch, weil sie im Gegensatz zur Julirevolution von 1830 in erster Linie von den »un-
teren Klassen« ohne die Bourgeoisie vollzogen worden sei (vgl. E: 119).

Die »unteren Klassen« sind fiir ihn das »Volk im eigentlichen Sinne«, worunter
er diejenigen versteht, »die von der Arbeit ihrer Hinde leben« (E: 119).** In den Erin-
nerungen ist die Demokratie als »Herrschaft des Volkes« eher an den antiken Demo-
kratiebegriff als an den gesellschaftsdiagnostischen angelehnt, den Tocqueville in
Uber die Demokratie in Amerika eingefithrt hat.” Insbesondere Redner aus dem sozia-
listischen Spektrum griffen 1848 zunehmend auf diesen zuriick, um die Forderung

haften, bosartigen und abstofdenden Eindruck. Sein AuReres war wie von Schimmel iiberzo-
gen; Wasche war nicht zu sehen, ein alter schwarzer Mantel umschlofd eng seine diinnen und
mageren Glieder; er sah aus, als habe er in einer Kloake gelebt und sei von dort hierherge-
kommen. Wie man mir sagte, war es Blanqui.« (E: 181) Seinen sozialistisch gesinnten Pfortner
beschrieb er mit noch harscheren Worten: »Wir hatten damals in unserem Hause in der Rue
de la Madeleine als Pfortner einen ehemaligen Soldaten, der in unserem Viertel einen sehr
schlechten Ruf hatte; er war ein halbverriickter Trunkenbold und Taugenichts, der, wenn er
nicht gerade damit beschaftigt war, seine Frau zu priigeln, seine ganze Zeit in der Kneipe ver-
brachte. Man kann sagen, daf ervon Geburt an oder besser seiner Charakteranlage nach zum
Sozialisten bestimmt war.« (E: 227)

13 Ineiner FuRnote erganzt er, dass er selbst eine gewisse Offenheit gegeniiber einer sozialisti-
schen Zukunft vertrete, jedoch unter der Voraussetzung, dass die »Grundregeln« der Gesell-
schaft — er meint die des Privateigentums — dennoch niemals vollkommen ersetzt werden
kénnen (vgl. E: 126). Dass die Losung der sozialen Frage fiir Tocqueville ein zentrales Thema
war und er ihre Linderung durch »Sozialpolitik« nicht strikt ablehnte, hat Drolet (2003) ge-
zeigt.

14 Der Begriff »le peuple« hatte zu Zeiten Tocquevilles demnach eine Doppelbedeutung: Ein-
mal verstand man darunter die metaphysisch aufgeladene »politische Nation, zugleich aber
handelte es sich um einen abwertenden Begriff gegeniiber den»unteren Klassen« (vgl. Krau-
se 2017b: 187 und Julliard 1992: 191).

15 Zur Unterscheidung ist folgende Diagnose von Herb und Hidalgo hilfreich: »Mit der direk-
ten Volksherrschaft der Antike hat diese nur noch den Namen gemein. Bei Tocqueville wird
die Demokratie zur Chiffre der Moderne schlechthin. Sie ist weit mehr als eine Regierungs-
form im traditionellen Schema der Staatsformenlehre. Ihr Terminus kennzeichnet in erster
Linie den gesellschaftlichen Zustand, der durch die égalité des conditions verursacht wird.«
(Herb/Hidalgo 2004b: 15, Herv.i.0.) Ebenso erhellend ist folgende Passage bei Engster: »In
this passage Tocqueville explicitly distinguished among democracy, aristocracy, and republi-
canism. The terms sdemocracy«< and »aristocracy« referred strictly to the class of people who
held power. If the members of a jury were drawn from the elite class, then it was an aristo-
cratic institution. If they were drawn from the people at large, it was a democratic institu-
tion.« (Engster 1998: 501)

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Alexis de Tocqueville

nach der Demokratie als Regierung durch das Volk, die »unteren Klassen«, zu unter-
mauern. In seiner Rede zur Frage des Rechts auf Arbeit vom 12.. September 1848 vor der
franzosischen Nationalversammlung machte sich Tocqueville iiber einen Vorredner
lustig, der seine Vorstellung der sozialen Demokratie aus dem Demokratiebegriff
der griechischen Antike hergeleitet hatte:

»lch sagte soeben, der Sozialismus mafie sich an, die gesetzmaRige Fortentwick-
lung der Demokratie zu sein; ich meinerseits werde nicht, wie es einige unserer
Versammlungsmitglieder versucht haben, nach der wahren Etymologie des Wor-
tes Demokratie suchen. Ich werde nicht, wie man es gestern getan hat, seine grie-
chischen Wurzeln aufdecken, um zu wissen, woher dieses Wort kommt. (Lachen.)
Ich werde die Demokratie dort suchen, wo ich sie lebendig, aktiv und triumphie-
rend gesehen habe, in dem einzigen Land der Welt, wo sie existiert, wo sie heute in
der modernen Welt etwas Grofdes und Bestdndiges schaffen konnte, in Amerika.«
(Tocqueville 2006f: 197)

Tocqueville nimmt damit eine fiir die spiteren Theorien liberaler Demokratie pri-
gende Weichenstellung vor. Wihrend frithere Theorien und praktische Forderungen
nach Demokratie diese eher in der Nihe des sozialistischen politischen Lagers sa-
hen,’ dreht er die Wortbedeutung um: Demokratie ist bei Tocqueville nicht etwa
kompatibel oder gar gleichbedeutend mit dem Sozialismus, sondern diesem strikt
entgegengesetzt: »Nein, meine Herren, die Demokratie und der Sozialismus geho-
ren nicht zusammen. Es sind nicht nur zwei verschiedene Dinge, sondern Gegen-
sitze.« (Tocqueville 2006f: 197) Dass die Demokratie dabei dem Sozialismus vorzu-
ziehen sei, steht fiir ihn ebenfalls fest (vgl. ebd.: 198).

Als Modell fiir die moderne Demokratie gilt fir ihn weder die an die Antike an-
gelehnte Regierungsform noch die soziale Demokratie, sondern diejenige, die er
in den Vereinigten Staaten von Amerika kennengelernt hat. Dort habe sich nicht
nur die Demokratie »am vollkommensten entfaltet«, sondern es handele sich auch
um das Land, in dem »die sozialistischen Lehren, die Thnen zufolge so gut mit der
Demokratie iibereinstimmen, am wenigsten Einfluss haben« (ebd.: 197)." Bei sei-
ner Titigkeit in der Verfassungskommission ging es Tocqueville und seinen libe-
ral-konservativen Mitstreitern daher stets darum, die Verfassung zwar nach demo-
kratischen Grundprinzipien auszurichten, dabei aber eine institutionelle Ordnung

16  Zudiesem Wandel des Demokratiebegriffs siehe Dunn (2005) und Rosenberg (1962).

17 Flr Rosenberg gilt das »Prinzip des freien Landes« (Rosenberg 1962: 176) als Erklarung fiir
das Ausbleiben sozialistischer Bewegungen bis zum Ende des 19. Jahrhunderts in den USA.
Die Tatsache, dass das Land als frei zur Aneignung galt (freilich ohne dabei die Anspriiche
derindigenen Bevolkerung zu beachten), konnte so einen Klassenkompromiss erméglichen:
Die Fabrikanten mussten den Arbeitenden so hohe Léhne zahlen, dass sie sich nicht ein Stiick
dieses Landes »nehmen« und sich als Kleinbauern versuchen (vgl. ebd.).

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op

49


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

50

Jan Meyer: Institutionenpolitik gegen die »unteren Klassen«

aufzustellen, die einige Hiirden gegeniiber den sozialistischen Bestrebungen einer
breiten Menge der Bevolkerung bereithielt (vgl. Watkins 2003: 67).

2 Demokratie - Gesellschaft oder Regierungsform?

Die strikte Abgrenzung zum Sozialismus ist nicht Tocquevilles einzige Umdeutung
des Demokratiebegriffs. Die zweite Abgrenzung erfolgt mit Blick auf die griechische
Antike, in welcher die Demokratie als eine bestimmte Regierungsform mitsamt ih-
rer konkreten institutionellen Ausgestaltung begriffen wurde. Tocqueville zielt mit
seinem Demokratiebegriff weniger auf die Regierungsform als auf die »Gleichheit
der Bedingungen« des gesellschaftlichen Lebens und der Politik ab. Sein Beitrag zur
Ideengeschichte der Demokratie wird dementsprechend in der »Habitualisierungx,
das heiflt in der Fokussierung auf die sittlichen und kulturellen Bestandteile einer
bestimmten Gesellschaftsform namens »Demokratie« gesehen (vgl. Jorke 2011: 217).
Die institutionelle Perspektive gerit dabei zwangsldufig in den Hintergrund - so
kann ein auf das soziale Zusammenleben abzielendes Verstindnis von Demokratie
auch unabhingig von einer demokratischen Regierungsform bestehen (vgl. Campa-
gna2001: 67). Bevor hier naher auf das institutionenpolitische Engagement Tocque-
villes eingegangen werden kann, miissen also einige Fragen geklirt werden. Wenn
es sein Ziel ist, »aus dem Schof? der demokratischen Gesellschaft, in der Gott uns le-
ben heifdt, die Freiheit hervorgehen zu lassen« (DA: 818), welche Rolle kénnen politi-
sche Institutionen dabei spielen? Hat Demokratie fitr ihn doch auch ein zusitzliches
Bedeutungselement als Regierungsform? Was sind die Gefahren, die die Freiheit im
demokratischen Zeitalter bedrohen? Welcher Zusammenhang besteht zwischen der
demokratischen Gesellschaftsform und ihren politischen Institutionen? Und vor al-
lem: Was sind vor diesem Hintergrund die Erfolgsaussichten der institutionellen
Einhegung der Demokratie?

Zwischen Tocquevilles Demokratiebegriff, der auf die gesellschaftlichen Ver-
hiltnisse ausgerichtet ist, und seinen Versuchen, die Demokratie mittels institutio-
nenpolitischer Maflnahmen in die fiir ihn vorteilhaften Bahnen zu lenken, besteht
ein deutlicher Widerspruch. Zur Klirung dieses Widerspruchs wird bisweilen die
Differenz zwischen dem ersten und dem zweiten Band von Uber die Demokratie in
Amerika herangezogen (vgl. Wolin 2003: 95, Lamberti 1989). Wihrend der erste Band
sich mit den politischen Institutionen der Vereinigten Staaten beschiftigt — vor
dem Hintergrund der Frage, wie die Demokratie durch institutionelle Einrichtun-
gen in Schach gehalten werden kann - fokussiert er im zweiten Band stirker die
gesellschaftlichen Implikationen der demokratischen Gesellschaft. Hier geraten

- am 12.02.2026, 09:38:31. Op


https://doi.org/10.14361/9783839409954-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

