
S+F (31. Jg.)  3/2013 | 133

Werkner, Komplementarität als Königsweg christlicher Friedensethik? | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

1.	Einleitung1

Die Frage militärischer Gewaltanwendung scheint dem 
Christentum inhärent zu sein; sie wurde und wird viel 
und kontrovers diskutiert. Lange Zeit dominierte die 

auf Augustinus zurückgehende Lehre vom gerechten Krieg, 
nach der Krieg zwar begrenzt werden sollte, militärische 
Gewaltanwendung zugleich aber auch legitimiert wurde (vgl. 
u.a. Werkner/Liedhegener 2009). Angesichts der traumatischen 
Erfahrungen des Zweiten Weltkrieges formulierte die 
Ökumenische Versammlung 1948 in Amsterdam: „Krieg soll 
nach Gottes Willen nicht sein.“ (ÖRK 1948) Völkerrechtlich 
kam es mit der Charta der Vereinten Nationen zu einem 
umfassenden Gewaltverbot, das den Staaten jegliche 
Androhung und Anwendung von Gewalt untersagt. Damit 
schien auch die Lehre vom gerechten Krieg überholt zu sein. 
Insbesondere unter den Bedingungen des atomaren Zeitalters 
galten Kriege als nicht mehr führbar. Dementsprechend lehnten 
die Kirchen einhellig den Atomkrieg ab, nicht jedoch in gleicher 
Weise die atomare Abschreckung. In Deutschland drohten die 
Pläne einer atomaren Bewaffnung der Bundeswehr im Rahmen 
der NATO-Strategie insbesondere die evangelische Kirche zu 
spalten.2 Dabei standen sich zwei christliche Grundpositionen 
unversöhnlich gegenüber: zum einen diejenigen, die es für 
notwendig erachteten, angesichts der noch nicht erlösten Welt 
den Frieden notfalls auch mit militärischen Mitteln zu sichern – 
zu Zeiten des Kalten Krieges schloss dies (mit Ausnahme der 
Nuklearpazifisten) die atomare Abschreckung mit ein; zum 
anderen jene, die im Hinblick auf die Botschaft des Evangeliums 
und um ihrer Unmittelbarkeit und Deutlichkeit willen schon 

*	 PD Dr. Ines-Jacqueline Werkner ist Wiss. Mitarbeiterin an der Forschungs­
stätte der evangelischen Studiengemeinschaft (FEST) sowie Dozentin am 
Institut für Politische Wissenschaft der Universität Heidelberg.

1	 Für Anmerkungen und Anregungen bedanke ich mich bei zwei anonymen 
Gutachtern bzw. Gutachterinnen.

2	 Vgl. u.a. Howe (1959); ein aktueller Beitrag zu jener Debatte findet sich bei 
Eisenbart (2012).

im Hier und Jetzt jegliche militärische Gewaltanwendung 
ablehnten. Ein Versuch, diesen Konflikt zu lösen, bestand 
im Vorschlag, beide Positionen als „komplementär“ zu 
bezeichnen. Die Übertragung der physikalischen Kategorie der 
„Komplementarität“ auf friedensethische Positionen sollte die 
wechselseitige Bedingtheit beider einander sich ausschließender 
Handlungsweisen ermöglichen.

Mit dem Ende des Kalten Krieges und dem Aufkommen der 
sogenannten neuen Kriege (Kaldor 2000; Münkler 2002) hat 
sich der Fokus der christlichen friedensethischen Debatten 
verschoben. Auch wenn die ethische Problematik der atoma­
ren Abschreckung nach wie vor präsent ist, dominiert mittler­
weile die Diskussion um die internationale Schutzverantwor­
tung (Responsibility to Protect), verbunden mit der Frage nach 
der Legitimität militärischer Gewaltanwendung zum Schutz 
gefährdeter Bevölkerungsgruppen. Die sich unversöhnlich ge­
genüberstehenden Grundpositionen sind dagegen geblieben, 
ebenso wie der Versuch, eine Lösung der friedensethischen 
Frage in der Komplementarität zu suchen.

Angesichts der aktuellen Debatte um die Responsibility to Pro­
tect, die die Kirchen im Kontext des gerechten Friedens führen, 
geht der Beitrag der Frage nach, inwieweit Komplementari­
tät auch heute noch als ‚Königsweg‘ friedensethischer Posi­
tionierung gelten kann. Was impliziert das Sowohl-als-Auch 
zweier im Kern unversöhnlicher Alternativen im Hinblick auf 
die friedensethische Orientierung? Wo liegen Chancen, wo 
Schwächen der ethischen Komplementarität? Ausgehend von 
kurzen Anmerkungen zu Begriff und Verständnis christlicher 
Ethik (Abschnitt 2) werden zunächst das Konzept der Komple­
mentarität, seine verschiedenen Kontexte einschließlich der 
jeweiligen Argumentationslinien und ethischen Logiken (Ab­
schnitt 3) sowie die damit zusammenhängenden konträren 
Positionen in den Blick genommen (Abschnitt 4), bevor die 
friedensethischen Möglichkeiten und Grenzen dieses Kon­
zepts diskutiert werden (Abschnitt 5). Dabei fokussiert der 

Komplementarität als Königsweg christlicher 
Friedensethik? 
Kontroversen im Spannungsfeld von Pazifismus und 
militärischer Gewalt
Ines-Jacqueline Werkner*

Abstract: The issue of the use of military force has been and remains the subject of controversial debate in Christian thinking. 
The fact of German rearmament brought forward two main Christian schools of thought which were irreconcilably opposed: 
on the one hand, those who, due to the still unredeemed world, deem it necessary to resort to military means in order to ensure 
peace if need be; and on the other hand, those who, in view of the message of the gospel, rejected all use of military force in 
the here and now. As an attempt to solve this conflict, it was suggested to refer to both positions as “complementary”. Now, the 
debate is dominated by the question of responsibility to protect, combined with the issue of the legitimacy of the use of military 
force to protect groups of the population who are in danger. On this basis, the question arises to what extent complementarity 
can still be considered as a “silver bullet” of the peace ethics positioning.

Keywords: Peace ethics, complementarity, comparative degree
Friedensethik, Komplementarität, Komparativ

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133


T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Werkner, Komplementarität als Königsweg christlicher Friedensethik?

134 | S+F (31. Jg.)  3/2013

Worin liegt nun aber der spezifisch theologische Gehalt des 
Ethischen? Christliche Ethik reflektiert vor dem Hintergrund 
des spezifischen Verständnisses von Sünde, Gesetz und Evan­
gelium, Rechtfertigung und Heiligung die Frage „Was soll ich 
als an Jesus Christus Glaubender und als Glied seiner Kirche 
tun?“ (Lehmann 1966: 19). Ausgangspunkt bildet das Evan­
gelium; mit seiner „Doppelaussage des ‚schon jetzt’ und des 
‚noch nicht’“7 und der Frage, inwieweit das Tun des Guten im 
Hier und Jetzt möglich ist, eröffnet es den Raum christlicher 
Ethik (Härle 2011: 141).

3.	Komplementarität als ethische Positionierung

Die Frage, ob Krieg noch ein Akt der Gerechtigkeit sein könne, 
wurde in der Bundesrepublik Deutschland mit der Wieder­
bewaffnung und der atomaren Abschreckung virulent. Ange­
sichts der damaligen Kontroversen galt es, „unter dem Evan­
gelium zusammen [zu bleiben]“ (EKD-Synode 1958, zit. nach 
Härle 2011: 396). Auf Initiative des damaligen Militärbischofs 
Hermann Kunst konstituierte sich an der Forschungsstätte der 
Evangelischen Studiengemeinschaft in Heidelberg eine inter­
disziplinäre Kommission.8 Ihr Ergebnis  – die Heidelberger 
Thesen (1959) – sind seither, obwohl sie an sich kein kirchen­
offizielles Dokument darstellen, ein wesentlicher Bezugspunkt 
christlicher Friedensethik.9 Als zentral erweist sich die dort 
entwickelte Komplementaritätsformel.

Komplementarität (von Lat. complementum, Ergänzung, Ver­
vollständigung) ist ein aus der Quantenphysik entliehener Be­
griff. Der Physiker Nils Bohr (1927) bezog Komplementarität 
auf die Erfahrungstatsache, dass atomare Teilchen zwei paar­
weise gekoppelte, scheinbar einander widersprechende Eigen­
schaften besitzen.10 Im friedensethischen Kontext prägte maß­
geblich Carl Friedrich von Weizsäcker diesen Begriff. Bereits 
1943 stellte er in seinem Werk „Zum Weltbild der Physik“ fest:

	 „In Wirklichkeit scheint Bohr mit dem Begriff der Komple­
mentarität etwas zu bezeichnen, was nicht auf die spezielle 
Situation der Quantenmechanik beschränkt ist, sondern 
überall da auftritt, wo eine bestimmte Blickrichtung uns 
daran hindert, gleichzeitig in einer anderen Blickrichtung 
zu schauen, und zwar nicht zufällig, sondern dem Wesen 
der Sache nach.“ (Weizsäcker 2002 [1943]: 331)

In Anwendung dieses Begriffs heißt es dann in den Heidelber­
ger Thesen (1959):

	 „These 6: Wir müssen versuchen, die verschiedenen im 
Dilemma der Atomwaffen getroffenen Gewissensentschei­
dungen als komplementäres Handeln zu verstehen.

7	 Einerseits wird der Christ in das Heilsgeschehen Gottes hinein genommen 
und damit in den neuen Äon; andererseits verbleibt er aber auch noch im 
alten Äon, d.h. im weltlichen Reich einschließlich seines Verhältnisses zu 
Obrigkeit und Ordnung (Thielicke 1958: 71).

8	 Mitglieder dieser Kommission waren u.a. der Physiker und Philosoph Carl 
Friedrich von Weizsäcker, der Physiker Günter Howe, die Theologen Hel­
mut Gollwitzer, Karl Janssen, Hermann Kunst, Edmund Schlink, Erwin Wil­
kens, der Historiker Richard Nürnberger, der Jurist Ulrich Scheuner sowie 
der damals neu berufene Leiter der FEST, der Philosoph Georg Picht.

9	 Einen aktuellen Beitrag zur Entwicklung der Heidelberger Thesen bei Eisen­
bart (2012).

10	 Zum physikalischen Begriff und seiner Übertragung in den philosophischen 
und theologischen Kontext vgl. Röhrle (2001) und Schirrmacher (2006).

Beitrag – exemplarisch für die christliche Friedensethik – auf 
die protestantische Debatte in Deutschland.3

2.	Zum Begriff christlicher Ethik

Der Begriff der Ethik geht bis auf Aristoteles zurück. Ethik im 
Allgemeinen wie auch Friedensethik im Besonderen – hier 
bezogen auf den Untersuchungsgegenstand, d.h. im Kontext 
von Konflikt, Gewalt, Krieg und Frieden – fragt nach dem 
rechten Handeln und Verhalten des Menschen und sucht Ant­
worten auf die Kant‘sche Frage „Was soll ich tun?“. Im Fokus 
steht nicht das Tun des Guten selbst, sondern die kritische 
Reflexion über die Maßstäbe dieses Tuns.4

Die in den Sozialwissenschaften  – und auch in friedens­
ethischen Kontexten – bekannteste Unterscheidung ist die 
zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik bei Max 
Weber. Nach ihm kann „alles ethisch orientierte Handeln 
unter zwei voneinander grundverschiedenen, unaustrag­
bar gegensätzlichen Maximen stehen […]: es kann ‚gesin­
nungsethisch’ oder ‚verantwortungsethisch’ orientiert sein“ 
(Weber 1964: 174f.). So mache es einen Unterschied, ob ein 
Mensch gesinnungsethisch handelt, d.h. sich allein an der 
Bewahrung der Reinheit der eigenen Gesinnung orientiert, 
ohne Rücksicht auf mögliche Folgen (als Inbegriff der Gesin­
nungsethik nennt Weber (ebd.: 173) die „absolute Ethik des 
Evangeliums“), oder ob er verantwortungsethisch handelt, 
indem er die vorhersehbaren Folgen der Handlung in seine 
Entscheidung einbezieht und aus pragmatischen Gründen 
auch auf den unbedingten Wahrheitswert verzichten kann 
(ebd.: 175f.).5

Eine weitere Form der Ethik, die sich in friedensethischen De­
batten findet, ist der situative Zugang (Scheffler 1987: 17). Im 
Unterschied zur Prinzipienethik (Honecker 1990: 11ff.) wird 
Situationsethik als eine Einstellung verstanden, welche das 
gebotene sittliche Handeln aus der jeweils gegebenen Situa­
tion heraus bestimmt.6 Situation wird hier – so eine wesent­
liche Interpretationslinie bei Honecker (1990: 11) – als eine 
„Analyse der tatsächlichen Ereignisse und Verhältnisse in der 
jeweiligen Welt“ gefasst.

3	 Das Konzept der Komplementarität ist im evangelischen Kontext entwickelt 
worden, letztlich aber auch im katholischen und ökumenischen Kontext 
präsent. In der katholischen Kirche in Deutschland findet sich der komple­
mentäre Zugang erstmalig bei der Würzburger Synode 1975 (vgl. Beschluss­
text „Der Beitrag der katholischen Kirche in der Bundesrepublik Deutsch­
land für Entwicklung und Frieden“ der Würzburger Synode 1975, abrufbar 
unter: http://www.katholisch.de/media/weltkirche_medien_1/weltkirche_
dokumente/Gemeinsame _Synode_1975_-_Entwicklung_und_Frieden.pdf, 
Stand, 09.02.2013). Aber auch im aktuellen Dokument „Gerechter Friede“ 
ist die Komplementarität – zwar nicht begrifflich, aber vom Konstrukt her – 
verankert (vgl. Die deutschen Bischöfe 2000: Pkt. 149). Bzgl. der ökume­
nischen Debatte vgl. beispielsweise die Erklärung zur Schutzpflicht des ÖRK 
von Porte Alegre 2006. 

4	 Vgl. u.a. Honecker (1990: 3ff.); Frey et al. (1996: 5ff.); Werkner (2001: 100); 
Härle (2011: 7ff.).

5	 Teilweise analog gestaltet sich die Unterscheidung zwischen deontolo­
gischer und teleologischer Ethik. Der deontologische Ansatz – eng mit 
dem Namen Immanuel Kant verbunden – geht von der Pflicht aus. Ob 
eine Handlung geboten ist oder nicht, ist im Blick auf eine unbedingte 
ethische Norm zu entscheiden, unabhängig von Situation und Konsequenz. 
Demgegenüber steht der teleologische Ansatz, wonach sich der Wert einer 
Handlung am angestrebten Ziel bzw. am Nutzen bemisst. Hier geht es um 
ein Abwägen, um das Übergewicht von guten gegenüber schlechten Folgen 
(vgl. u.a. Frey et al. 1996: 62ff.; Härle 2011: 82ff.).

6	 vgl. http://www.enzyklo.de/Begriff/Situationsethik. 

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 135

Werkner, Komplementarität als Königsweg christlicher Friedensethik? | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

Hintergrund tritt (Brücher 2008: 88). Es dominiert eine Ver­
antwortungsethik, die vorrangig auf die Zielsetzung, auf die 
Folgen und Konsequenzen von Handlungen schaut. 

Zum anderen findet sich auch in diesem EKD-Dokument die 
Denkfigur der Komplementarität, wenngleich die Denkschrift 
von 2007 nicht mehr explizit vom komplementären Handeln 
spricht: 

	 „Das christliche Ethos ist grundlegend von der Bereitschaft 
zum Gewaltverzicht (Mt 5,38ff.) und vorrangig von der Op­
tion für die Gewaltfreiheit bestimmt. In einer nach wie vor 
friedlosen, unerlösten Welt kann der Dienst am Nächsten 
aber auch die Notwendigkeit einschließen, den Schutz von 
Recht und Leben durch den Gebrauch von Gegengewalt 
zu gewährleisten (vgl. Röm 13,1-7). Beide Wege, nicht nur 
der Waffenverzicht, sondern ebenso der Militärdienst, set­
zen im Gewissen und voreinander verantwortete Entschei­
dungen voraus.“ (EKD 2007: Pkt. 60)

Beide Handlungsweisen werden also auch hier wieder – wie 
bereits in  „Schritte auf dem Weg des Friedens“ (EKD 1994: 
23f.) – in ihrer gegenseitigen Bedingtheit verortet (EKD 2007: 
Pkt. 61, 64). In einem zentralen Punkt rückt die Friedens­
denkschrift jedoch von den Heidelberger Thesen ab: „[D]ie 
Drohung mit dem Einsatz nuklearer Waffen sei in der Ge­
genwart friedensethisch nicht mehr zu rechtfertigen.“ (EKD 
2007: S. 8f.; vgl. auch ebd. Pkt. 109) Damit wird das Prinzip 
der Komplementarität bezogen auf atomare Waffen aufgege­
ben. Befriedigen kann dies insofern nicht, als sich die Frie­
densdenkschrift in keinerlei Weise zu den friedenspolitischen 
Folgerungen dieser Aussage äußert. An dieser Stelle fehlt der 
ansonsten vorherrschende verantwortungsethische Zugang. 
Dabei ist dies nicht unerheblich, können Soldaten der Bundes­
wehr doch genau dieser Situation ausgesetzt sein. Das bestätigt 
auch die aktuelle NATO-Strategie:

	 „Die Abschreckung auf der Grundlage einer geeigneten 
Mischung aus nuklearen und konventionellen Fähigkeiten 
bleibt ein Kernelement unserer Gesamtstrategie. […] Der 
oberste Garant für die Sicherheit der Bündnispartner sind 
die strategischen nuklearen Kräfte unseres Bündnisses […]“ 
(NATO 2010: Pkt. 17f.).

4.	Das Reden im Komparativ

Als kritische Reaktion auf die Komplementaritätsthese findet 
sich in der friedensethischen Debatte nach 1959 der kom­
parativische Zugang. Der Komparativ (von Lat. comparatio, 
Vergleich), ein zunächst grammatikalischer Begriff, stellt als 
solcher die erste Steigerungsform dar. Gemeint ist ein Ver­
gleich zweier Möglichkeiten im Sinne eines ‚kleiner als‘ bzw. 
‚größer als‘. Im friedensethischen Kontext ist die Rede vom 
‚deutlicheren‘ Zeichen des Friedens. Dies impliziert zugleich 
eine Ungleichheit und Asymmetrie zwischen beiden zur Dis­
position stehenden Handlungsweisen.

Während die friedensethische Komplementarität durchgängig 
der Logik der Verantwortungsethik folgt, treten beim Reden 
im Komparativ sehr unterschiedliche ethische Ansätze und 

	 These 7: Die Kirche muss den Waffenverzicht als eine christ­
liche Handlungsweise anerkennen.

	 These 8: Die Kirche muss die Beteiligung an dem Versuch, 
durch das Dasein von Atomwaffen einen Frieden in Freiheit 
zu sichern, als eine heute noch mögliche christliche Hand­
lungsweise anerkennen.“

Diese Komplementaritätsthese, als Kompromissformel entwi­
ckelt (vgl. auch Möller 1990: 197f.; Stümke 2011: 59f.), sollte 
die Kontroversen um die beiden einander ausschließenden 
Möglichkeiten – die Friedenssicherung durch militärische Mit­
tel oder durch vollständigen Verzicht auf Gewalt – einhegen 
und das Entweder-Oder durch ein Sowohl-als-Auch ersetzen. 
Die Begründung hierzu liefert These 11:

	 „Faktisch stützt heute jede der beiden Haltungen, die wir 
angedeutet haben, die andere. Die atomare Bewaffnung hält 
auf eine äußerst fragwürdige Weise immerhin den Raum 
offen, innerhalb dessen solche Leute wie die Verweigerer 
der Rüstung, die staatsbürgerliche Freiheit genießen, unge­
straft ihrer Überzeugung nach zu leben. Diese aber halten, 
so glauben wir, in einer verborgenen Weise mit den geist­
lichen Raum offen, in dem neue Entscheidungen vielleicht 
möglich werden“ (ebd.). 

War die Komplementaritätsthese zunächst auf die konkrete Si­
tuation der atomaren Abschreckung bezogen, wurde sie nach 
dem Ende des Kalten Krieges beibehalten und nun allgemein 
auf die beiden Grundhaltungen gegenüber militärischer Gewalt 
und die Entscheidung zwischen Wehrdienst und Zivildienst 
angewandt. Das EKD-Dokument „Schritte auf dem Weg des 
Friedens. Orientierungspunkte für Friedensethik und Friedens­
politik“ betont explizit, dass die Kirche weder den Waffendienst 
noch den gewaltfreien Friedensdienst exklusiv vertreten könne 
(EKD 1994: 23). Vielmehr würden sich Soldaten und Kriegs­
dienstverweigerer ergänzen und wechselseitig begründen: 

	 „Die Soldaten sind auf die Kriegsdienstverweigerer und die 
Friedensdienste angewiesen, damit ihr Handeln als Aus­
druck der politischen Verantwortung von Christen wahr­
genommen und nicht als ein Sich-Abfinden mit dieser Welt 
fehlinterpretiert wird; die Kriegsdienstverweigerer und die 
Friedensdienste sind aber auch auf die Soldaten angewie­
sen, damit ihr Handeln als Zeugnis christlicher Hoffnung 
verstanden und nicht als Ausdruck der fehlenden Solidarität 
mit den Opfern von Gewalt und Friedensbruch missdeutet 
wird.“ (EKD 1994: 23f.)

In Weiterführung dieses Dokuments setzt die jüngste EKD-
Denkschrift „Aus Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden 
sorgen“ (2007) auf das Konzept des gerechten Friedens. Bezo­
gen auf unseren Kontext sind darin insbesondere zwei Aspekte 
hervorzuheben: Zum einen betont die Friedensdenkschrift die 
Herrschaft des Rechts. Militärische Maßnahmen gelten als 
letztes Mittel, um dem Recht Geltung zu verschaffen („rechts­
erhaltende Gewalt“ [ebd.: 65]). Bereits in „Schritte auf dem 
Weg des Friedens“ findet sich der Ansatz, militärische Gewalt 
als „Ausübung internationaler Polizeigewalt zur Rechtsdurch­
setzung“ zu verstehen (EKD 1994: 21). Dies impliziert einen 
Rechtspazifismus, wobei die originär pazifistische Frage, mit 
welchen konkreten Mitteln der Frieden erreicht wird, in den 

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133


T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Werkner, Komplementarität als Königsweg christlicher Friedensethik?

136 | S+F (31. Jg.)  3/2013

lungen in der Sicherheits- und Verteidigungspolitik verstanden 
werden (Kroeger 1986: 536; Der Briefwechsel 1985c: 509).

Demgegenüber monieren die Hauptpastoren den Kompara­
tiv als klare Abkehr von der Komplementaritätsformel der 
Heidelberger Thesen (Der Briefwechsel 1985b: 503). Kompa­
rativisches Reden vom „Christlicheren“ stehe zudem in der 
Gefahr des Wiederaufflammens eines Zweistufen-Christseins. 
Mit Verweis auf Luthers simul iustus et peccator bleibe der 
Christ stets zugleich Gerechter und Sünder und gelange nicht 
über dieses „simul“ hinaus. Die Auffassung eines sukzessiven 
Übergangs hinsichtlich des Christseins stelle eine Verzerrung 
des lutherischen Satzes dar (ebd. 1985b: 503f.). Dagegen ar­
gumentieren die Hochschullehrer: „Innerhalb des bleibenden 
‚peccator’-Seins gibt es sehr wohl Übergänge – nicht im ‚Sein’, 
wohl aber zu mehr Gehorsam und Gebotserfüllung“ (ebd. 
1985c: 508).

Im Anschluss an diese Debatte versuchte der Ständige Theolo­
gische Ausschuss der Evangelischen Kirche im Rheinland, den 
Begriff des Komparativs eindeutiger zu fassen:

	 „’Das deutlichere Friedenszeugnis’ ist nicht das (ethisch) bes­
sere Verhalten, das einem weniger guten Verhalten (dem 
Friedensdienst mit Waffen) gegenübergestellt würde. Erst 
recht ist es nicht die (ethisch) gute Tat, die einer (ethisch) 
verwerflichen konfrontiert würde. Unterschiedlich ist jedoch 
bei beiden Friedensdiensten die Deutlichkeit. Friedensdienst 
ohne Waffen ist als Zeugnis deutlicher, weil er unmittelbarer 
der Absicht der Verkündigung Jesu sowie seines Lebens und 
Sterbens entspricht. Friedensdienst mit Waffen ist nicht das 
ungebrochene Werk der Liebe, sondern ihre Fremdgestal­
tung […]“ (Ev. Kirche im Rheinland 1987: 2f.).

Jedoch bleibt auch bei dieser Definition eine Frage offen: 
Welche Gründe kann es geben, als Christ sich nicht für das 
deutlichere, für das unmittelbarere Friedenszeichen zu ent­
scheiden? Wenngleich die Entscheidung des Christen für den 
Militärdienst weder diffamiert noch als nichtchristlich ab­
gewertet wird, bleibt dem Soldaten doch das Gefühl, auf der 
falschen Seite der Ungleichung zu stehen. So impliziert das 
„weniger deutliche“ Friedenszeugnis intuitiv auch immer ein 
‚schlechter‘. Und hier kann auch die von den Hochschulleh­
rern vorgeschlagene strikte Trennung zwischen Soldatsein und 
Sicherheits- und Verteidigungspolitik nicht wirklich überzeu­
gen, denn für den Soldaten sollte es aus christlicher Sicht schon 
relevant sein, für welche politischen Ziele er sich einsetzen lässt, 
und ob er diese mit seinem Gewissen vereinbaren kann.

Letztlich folgen die beiden vorgestellten Argumentationen 
zum Komparativ im Bereich der EKD  – im Gegensatz zur 
Handreichung von 1965 aus der DDR, die in hohem Maße 
situationsethisch geprägt ist – sehr viel stärker der Logik der 
Weberschen Gesinnungsethik. Im Fokus der ethischen Refle­
xion steht hier die Deutlichkeit und Unmittelbarkeit, die ein 
Friedensdienst ohne Waffen vom Evangelium her besitzt.

Mit Ende des Kalten Krieges haben die Debatten über den Kom­
parativ nachgelassen, nicht jedoch die damit verbundenen 
militärkritischen Positionen; im Gegenteil, diese scheinen mit 
der Diskussion über die internationale Schutzverantwortung 
an Brisanz und Stimme gewonnen zu haben. Das betrifft zum 

Argumentationslinien zutage. Erstmals findet sich dieser Be­
griff in der „Handreichung für Seelsorge an Wehrpflichtigen“ 
(1965) der Konferenz der evangelischen Kirchenleitungen in 
der DDR. Ausgehend von den drei möglichen Varianten in 
der DDR – dem Wehrdienst in der Nationalen Volksarmee, 
dem waffenlosen Dienst in den Baueinheiten der Nationalen 
Volksarmee sowie der Totalverweigerung, verbunden mit Frei­
heitsverlust eventuell sogar in Militärstraflagern – wird in der 
Handreichung die Schlussfolgerung gezogen:

	 „Es wird nicht gesagt werden können, dass das Friedenszeug­
nis der Kirche in allen drei der heute in der DDR gefällten 
Entscheidungen junger Christen in gleicher Deutlichkeit 
Gestalt angenommen hat. Vielmehr geben die Verweige­
rer, die im Straflager für ihren Gehorsam mit persönlichem 
Freiheitsverlust leidend bezahlen und auch die Bausoldaten, 
welche die Last nicht abreißender Gewissensfragen und 
Situationsentscheidungen übernehmen, ein deutlicheres 
Zeugnis des gegenwärtigen Friedensgebots unseres Herrn“ 
(ebd.: 256).

Die Handreichung weicht damit von der Argumentationsfi­
gur der Komplementarität ab; sie spricht erstmalig durch ihr 
„deutlicheres Zeugnis“ im ethischen Komparativ. Als aus­
schlaggebend erweist sich dabei ihr situationsspezifischer 
Kontext. So bezieht sich die Handreichung mit der Aussage 
„heute an unserem Ort“ (ebd.: 256) explizit auf die politische 
Situation in der DDR. Sie will nicht als allgemeine Stellung­
nahme zur Friedensethik verstanden werden (Henninger 
1986: 9f.; Scheffler 1987: 19).

Im Bereich der EKD erlangte der Begriff des Komparativs Auf­
merksamkeit durch den offenen Brief der sechzehn Hambur­
ger Hochschullehrer von 1985, gerichtet an die Bischöfe, Kir­
chenleitung und Synode der Nordelbischen Kirche, sowie den 
folgenden Briefwechsel (Der Briefwechsel 1985a-c). Kern der 
Aussagen der Hochschullehrer bildet die Notwendigkeit des 
ethischen Komparativs in der Friedensfrage vor dem Hinter­
grund des Zusammenhangs von Komplementarität und Kom­
parativ. Der ethische Komparativ diene nicht der Aufhebung, 
sondern der Wahrung der Komplementaritätsformel (ebd. 
1985c: 508). Begründet wird dies mit einem Rückgriff auf die 
Heidelberger Thesen, wonach die Friedenssicherung mit mi­
litärischen Mitteln – unter Einschluss der atomaren Abschre­
ckung – „als eine heute noch mögliche christliche Handlungs­
weise an[zu]erkennen“ sei. Dabei dokumentiere das „noch“ 
bereits eine Asymmetrie, sodass hier zwar von einer Gleichzei­
tigkeit, nicht jedoch von einer Gleichrangigkeit auszugehen sei. 
Die Hochschullehrer verstehen die Komplementarität als eine 
dynamische Kategorie (ebd. 1985c: 507), die von einer klaren 
Stellungnahme nicht absehen dürfe (ebd. 1985a: 496). Nach ih­
rem Urteil könne der Dienst in der Bundeswehr zwar noch be­
jaht werden, die Verweigerung des Wehrdienstes sei jedoch als 
das deutlichere Friedenszeugnis der Christen anzusehen (ebd. 
1985a: 496, 1985c: 509). Matthias Kroeger, einer der sechzehn 
Hochschullehrer, begründet die komparatistische Redeweise ex­
plizit damit, dass – ganz im Sinne der Komplementarität – von 
zwei wichtigen Aufgaben die eine die derzeit wichtigere sei, 
ohne dabei die einzig notwendige zu sein (Kroeger 1986: 528f.). 
Ein Reden im Komparativ stelle primär keine Kritik am Solda­
ten dar, sondern müsse als Opposition zu bestimmten Entwick­

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 137

Werkner, Komplementarität als Königsweg christlicher Friedensethik? | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

Wort leiten lässt und auf seine Weisung hört und sich von ihr 
zum verantwortlichen Gebrauch seiner Vernunft anleiten lässt“ 
(EKD 1997: Pkt. 27). In diesem Sinne bedeute friedensethische 
Orientierung auch nicht, eine konkrete Richtung vorzugeben, 
sondern Orientierungswissen zur Gewissensschärfung anzubie­
ten. Denn die Entscheidung selbst könne nicht Aufgabe der 
Kirche sein, „eben weil Gemeinschaften kein Gewissen haben 
können“; auch könne das Gewissen eines Menschen weder für 
andere noch für die Gemeinschaft sprechen (ebd.: 2).

Allerdings wirft die Anwendung der Komplementaritätsthese 
auf ethische Positionen auch Probleme auf. Bereits Carl Fried­
rich von Weizsäcker deutete Zweifel an dem wesentlich von ihm 
geprägten Konzept an: „Neu, kühn und nicht zu Ende gedacht 
war die Auffassung, dass entgegengesetzte Entscheidungen 
notwendige ‚komplementäre’ Seiten desselben geschichtlich 
geforderten Prozesses seien.“ (Weizsäcker 1981 [1969]: 191) 
Auch Hans-Richard Reuter bewertet das Prinzip der ethischen 
Komplementarität in seiner Re-Lektüre der Heidelberger Thesen 
(2000: 116f.) als nicht unproblematisch. So führe die Anwen­
dung des naturwissenschaftlichen Begriffs der Komplementa­
rität auf ethische Kontexte „allzu leicht in die Irre“ (ebd.: 116). 
Der Begriff der Komplementarität bezeichne im Physikalischen 
eine unaufhebbare Gegensätzlichkeit, die in der Anwendung auf 
gegensätzliche Handlungsweisen nicht in der Lage sei, „deren 
interimistische Vorläufigkeit auszudrücken“ (ebd.: 117).12

Vor allem aber ergeben sich aus der Komplementaritätsthese ek­
klesiologische Probleme. Ekklesiologie und Ethik sind untrenn­
bar miteinander verbunden. So lassen sich aus den jeweiligen 
christologischen Ansätzen und den damit verbundenen ekkle­
siologischen Selbstverständnissen auch ethische Folgen und 
Deutungsmuster ableiten. Die Kompromissformel des ‚Sowohl-
als-Auch‘ in der Friedensfrage, verbunden mit der Frage nach 
der Verantwortung der Christen für die Welt, ist stark durch 
den Protestantismus geprägt. Sie versucht, zwei divergierende 
Grundpositionen, die im Protestantismus ein Resultat der lu­
therischen und reformierten Tradition darstellen,13 miteinan­
der in Einklang zu bringen. Andere christologische Traditionen 
und ekklesiologische Selbstverständnisse bleiben weitgehend 
außen vor. Für die innerdeutsche Debatte erweist sich dies als 
unproblematisch, ein Übertragen dieser Komplementaritäts­
these in den ökumenischen Kontext birgt dagegen Schwierig­
keiten. Die gegenwärtigen Probleme des Ökumenischen Rates 
der Kirchen, einen gemeinsamen Aufruf zum gerechten Frieden 
zu verabschieden, zeugen von genau diesen Schwierigkeiten.14

Das zentrale Problem der Komplementaritätsthese liegt jedoch 
in ihrer Verengung des friedensethischen Blickwinkels. Von 
der Konstruktion her basiert die Komplementarität in der Frie­
densethik auf einer Entscheidungsdichotomie. Angenommen 
wird ein ethisches Dilemma, worunter theoretisch eine Situa­
tion gefasst wird, „in der ein Handelnder moralisch verpflich­

12	 So gab es auch schon innerhalb der Kommission verschiedene Auffas­
sungen über Interpretation und Begründung der Komplementaritätsthese 
(Möller 1990: 204ff.).

13	 Argumentativ lässt sich dies auf die lutherische Zwei-Reiche-Lehre und die 
Lehre von der Königsherrschaft Christi, wesentlich geprägt durch Karl Barth 
unter Rückgriff auf die Christologie Calvins, zurückführen (vgl. hierzu u.a. 
Henninger 1986; Werkner 2001: 86ff.).

14	 Vgl. hierzu die Debatten bei der Internationalen ökumenischen Friedens­
konvokation 2011 in Kingston/Jamaika.

einen die historischen Friedenskirchen, die traditionell den 
Einsatz militärischer Gewalt und damit auch die militärische 
Komponente der Responsibility to Protect11 ablehnen. So kon­
statiert beispielsweise Church and Peace (2011: 2): „[D]er Weg 
der Gewaltfreiheit [lässt] in der Nachfolge Jesu keine letzte Ge­
waltoption zu“. Zum anderen werden pazifistische Positionen 
mittlerweile auch auf landeskirchlicher Ebene ernsthaft in Er­
wägung gezogen. In einem jüngsten Entwurf eines Positionspa­
piers zur Friedensethik der Ev. Landeskirche in Baden heißt es: 

	 „Der Krieg muss ein für allemal geächtet werden! Er darf für 
Christen nicht mehr zu den Handlungsoptionen gehören. 
In der Nachfolge Jesu und der Aufnahme der Weisungen 
der Bergpredigt sind gewaltfreie Methoden die für Christen 
gebotene und politisch vernünftige Handlungsoption zur 
Verteidigung von Menschenrechten und zur Überwindung 
von Unrecht und Unterdrückung“ (EKiBa 2012: 8). 

Von der Argumentation her lässt dies – wie schon bei den 
EKD-Debatten um den Komparativ der Jahre zuvor – auf eine 
gesinnungsethische Reflexion schließen. Betont wird stets der 
Pazifismus des Evangeliums. Der Mennonit Fernando Enns da­
gegen argumentiert und rechtfertigt seine pazifistische Orien­
tierung aus einer eher verantwortungsethischen Logik heraus. 
Für ihn verbinden sich Ekklesiologie und Ethik. Er spricht von 
der Bekennenden Kirche als einer „ethischen Gemeinschaft“. 
Dabei komme „die Verantwortung der Kirche in und für die 
Gesellschaft […] gerade darin zum Ausdruck, dass sie eine Ge­
meinschaft gerechter Beziehungen exemplarisch lebt“ (Enns 
2012: 251). Nach Enns erfülle die Kirche eine Vorbildfunktion; 
sie biete ein Gemeinschaftsmodell, das „identititätsstiftend 
[ist], nicht durch moralisches Handeln konstituiert, sondern 
zur Verantwortung befreit“ (ebd.: 261).

5.	Möglichkeiten und Grenzen friedensethischer 
Orientierung

Die friedensethische Debatte der Evangelischen Kirche in 
Deutschland, so kontrovers sie verläuft, wurde und wird stark 
durch die Komplementaritätsformel der Heidelberger Thesen 
geprägt. Deren Ausgangspunkt war – wie bereits dargelegt – 
das Ziel, angesichts heftiger friedensethischer Kontroversen 
unter dem Evangelium zusammenzubleiben. Kann diese Stra­
tegie aber auch heute noch vor dem Hintergrund der Debatten 
um die Responsibility to Protect als ‚Königsweg‘ gelten? Und 
was folgt aus dem ‚Sowohl-als-Auch‘ zweier im Kern unver­
söhnlicher Alternativen für die friedensethische Orientierung?

Die Chance des komplementären Ansatzes  – das zeigt sich 
schon bei den Heidelberger Thesen – liegt vor allem darin, ge­
gensätzliche und an sich unvereinbare friedensethische Positi­
onen in einer Kompromissformel zu vereinigen. Dabei konnte 
sich die Komplementaritätsthese schnell im Protestantismus der 
Nachkriegszeit ausbreiten, steht sie doch in engem Zusammen­
hang mit dem reformatorischen Verständnis des Gewissens. So 
habe der Mensch sein Tun im Gewissen zu verantworten: „Er 
tut es, indem er als Glaubender sein Gewissen durch Gottes 

11	 Die Responsibility to Protect umfasst drei Verantwortlichkeiten: die Präventi­
on, die Reaktion und den Wiederaufbau.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133


T H E M E NSCHW     E R P UNK   T  | Werkner, Komplementarität als Königsweg christlicher Friedensethik?

138 | S+F (31. Jg.)  3/2013

in einen breiteren friedensethischen Ansatz einzubetten. Dies 
beinhaltet verschiedene Dimensionen: Zum einen ist der Fokus 
auf die Konfliktprävention zu richten und auf dieser Ebene sind 
konkrete Kriterien für eine kritische Reflexion über die Maßstä­
be des Handelns zu entwickeln. Zum anderen sind Interventi­
onen der internationalen Gemeinschaft, sofern diese denn nö­
tig werden, nicht ausschließlich militärisch zu denken. Sie sind 
in ihrer gesamten Bandbreite wahrzunehmen und zu prüfen. 
In diesem Kontext könnten beispielsweise auch Peacekeeping-
Einsätze – die in letzter Zeit völlig zu Unrecht aus dem Blick 
geraten sind – eine verstärkte Aufmerksamkeit erfahren (von 
Boemcken/Werkner/Johannsen/Schoch 2013: 10). Darüber 
hinaus gilt es aber auch, mögliche neue Formen „rechtserhal­
tener Gewalt“ wie internationale Polizeitruppen (Just Policing) 
kritisch zu reflektieren einschließlich der dafür notwendigen 
Vorbedingungen und Konsequenzen. Bei all diesen Zugängen 
sollte die ökumenische Forderung „Krieg soll nach Gottes Wil­
len nicht sein!“ den zentralen Referenzrahmen darstellen.

Literatur

Boemcken, Marc von /Werkner, Ines-Jacqueline/Johannsen, Margret/
Schoch, Bruno, 2013: Stellungnahme der Herausgeber und 
Herausgeberinnen: Aktuelle Entwicklungen und Empfehlungen, 
in: Dies. (Hrsg.), Friedensgutachten 2013. Münster, 2-30.

Brücher, Gertrud, 2008: Pazifismus als Diskurs. Wiesbaden.

Brune, Jan Peter, 2002: Dilemma, in: Düwell, Marcus/Hüben­
thal, Christoph/Werner, Micha H. (Hrsg.), Handbuch Ethik. 
Stuttgart/Weimar, 325-331.

Church and Peace, 2011: Presseerklärung von der Herbstsitzung 
des Vorstandes zu „Responsibility to Protect“ (R2P) vom 5. No­
vember 2011 (abgerufen unter: http://www.church-and-peace.
org/index.php?id=1&L=1, Stand: 06.02.2013).

Der Briefwechsel, 1985a: Komplementarität und Komparativ. 
Der Brief der sechzehn Hochschullehrer, in: Pastoraltheologie, 
12/1986, 495-501.

Der Briefwechsel, 1985b: Komplementarität und Komparativ. 
Eine Stellungnahme der Hamburger Hauptpastoren, in: Pas­
toraltheologie, 12/1986, 501-505.

Der Briefwechsel, 1985c: Komplementarität und Komparativ. 
Antwort an die Hauptpastoren, in: Pastoraltheologie, 12/1986, 
506-511.

Die deutschen Bischöfe, 2000: Gerechter Friede. Bonn.

Eisenbart, Constanze, 2012: Die Sprache des atomaren My­
thos – Anmerkungen zu einer protestantischen Debatte, in: 
dies. (Hrsg.), Die Singuläre Waffe. Was bleibt vom Atomzeit­
alter? Wiesbaden, 31-46.

Enns, Fernando, 2012: Ökumene und Frieden. Bewährungs­
felder ökumenischer Theologie. Neukirchen-Vluyn. 

Evangelische Kirche in Baden, 2012: Entwurf eines Positionspapiers 
zur Friedensethik der Evangelischen Landeskirche in Baden (ab­
gerufen unter: http://www.ekiba.de/download/Friedensethik_
Broschuere_A4_Positionspapier(1).pdf, Stand: 09.02.2013).

tet ist, A zu tun, und moralisch verpflichtet ist, B zu tun, aber 
nicht beides tun kann, weil B gerade die Unterlassung von A 
ist“ (Brune 2002: 326). Angesichts des gleichzeitigen Bestehens 
mehrerer Verbindlichkeiten, von denen nur eine erfüllt werden 
kann und die andere verletzt wird, lädt der Handelnde „ohne 
Verschulden Schuld auf sich“ (Kannetzky 2010: Abschn. 2). 
Bezogen auf unseren Kontext heißt dies: Die einen erkennen 
militärische Gewalt als letztes Mittel an, um dem Recht Geltung 
zu verschaffen, liefern sich damit aber der Gefahr aus, dass ihr 
Handeln vor dem Evangelium als Versagen und Hindernis auf 
dem Weg zum gerechten Frieden wahrgenommen wird. Die 
anderen setzen auf Gewaltfreiheit, riskieren jedoch angesichts 
der Debatte um die internationale Schutzverantwortung, dass 
ihr Handeln als fehlende Solidarität gegenüber den Opfern von 
Völkermord, Kriegsverbrechen, ethnischen Säuberungen und 
Verbrechen gegen die Menschlichkeit gewertet wird.

Aber handelt es sich in der Tat um eine Dilemmasituation? 
Auf den ersten Blick scheinen die Voraussetzungen eines 
Dilemmas erfüllt. Beide Forderungen – unversöhnlich und 
für den Einzelnen nicht gleichzeitig erfüllbar – lassen sich 
mit jeweils guten Gründen rechtfertigen; bei beiden Hand­
lungsweisen rekurrieren ihre Vertreter auf das Evangelium 
(Nächstenliebe, Gewaltfreiheit). Dennoch bleiben zumindest 
zwei Fragen offen: Zum einen ist kritisch zu hinterfragen, 
inwieweit militärische Gewaltanwendung auch wirklich zum 
beabsichtigten Ziel führt, d.h. ob sie überhaupt in der Lage 
ist, bedrohte Bevölkerungsgruppen zu schützen. Die bishe­
rige Praxis militärischer Interventionen lässt daran berech­
tigte Zweifel aufkommen. Damit wäre aber eine wesentliche 
Voraussetzung für ein Dilemma, nach der ein Akteur die je­
weiligen moralischen Forderungen auch ausführen können 
muss (Sellmaier 2008: 51), nicht mehr gegeben. Zum ande­
ren – und dies erweist sich als weitaus elementarer – stellt sich 
die Frage, ob es sich bei den beiden Positionen im Rahmen 
der Komplementarität um „erschöpfende Handlungsalterna­
tiven“ (Sellmaier 2008: 50) handelt. Auch hier sind Zweifel 
angebracht. Gilt militärische Gewaltanwendung nicht häufig 
nur als Ultima Ratio, weil andere Konfliktbearbeitungsmecha­
nismen gerade nicht verfügbar sind? Oder weil es versäumt 
wurde, sie rechtzeitig zu mobilisieren? Bedeutet der Rekurs 
auf gewaltfreie Mittel wirklich Passivität den Gewaltopfern 
gegenüber? Oder geht es hier nicht eher um den Wechsel 
in einen anderen Handlungsmodus? (Siehe hierzu auch die 
Beiträge von Christine Schweitzer, April Carter und Martin 
Arnold in diesem Heft).

Letztlich steht diese angenommene Dilemmasituation und 
Dichotomie der Handlungsoptionen auch dem Konzept des 
gerechten Friedens entgegen. Denn das si vis pacem para pacem 
soll ja gerade von der Logik des Krieges und der militärischen 
Gewaltanwendung wegführen, die nicht mehr als Ausgangs­
punkt friedensethischer Argumentation dienen darf. Gefordert 
ist eine neue Weite und Kreativität in der Friedensethik, die 
über das bisherige ‚Sowohl-als-Auch‘ sowie das ‚Entweder-Oder‘ 
deutlich hinausgeht und neue Wege eröffnet. Dabei gilt es, 
ausgehend vom Begriff des gerechten Friedens – und auch im 
Sinne des politischen Konzeptes der Responsibility to Protect – 
nicht mehr allein auf die Kontroverse militärische Gewalt versus 
Pazifismus abzuheben, sondern die Frage der Gewalteinhegung 

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133


S+F (31. Jg.)  3/2013 | 139

Werkner, Komplementarität als Königsweg christlicher Friedensethik? | T H E M E NSCHW     E R P UNK   T

Ökumenischer Rat der Kirchen (ÖRK), 1948: Die Kirche und die 
internationale Unordnung. Bericht der IV. Sektion der ersten 
Vollversammlung. Amsterdam (abgedruckt in: Wolfgang 
Härle, 1992: Zum Beispiel Golfkrieg. Der Dienst der Kirche in 
Krisensituationen in unserer säkularen Gesellschaft. 2. Aufl. 
Hannover, 60-72). 

Ökumenischer Rat der Kirchen (ÖRK), 2006: Gefährdete Bevölke­
rungsgruppen: Erklärung zur Schutzpflicht. Porto Alegre.

Reuter, Hans-Richard, 2000: Zum ethischen Problem nuklearer 
Abschreckung heute. Aktuelle Re-Lektüre der „Heidelberger 
Thesen“ von 1959, in: Zeitschrift für Evangelische Ethik, 44. 
Jg., 113-122. 

Röhrle, Erich A., 2001: Komplementarität und Erkenntnis: Von 
der Physik zur Philosophie. Münster.

Scheffler, Horst, 1987: Ethische Positionen und Argumente im 
Streit um eine militärgestützte Sicherheitspolitik am Beispiel 
des ethischen Komparativs in der Friedensfrage, in: epd-Do­
kumentation, 51a/87, 15-21.

Schirrmacher, Thomas, 2006: Die Entdeckung der Komplemen­
tarität, ihre Übertragung auf die Theologie und ihre Bedeu­
tung für das biblische Denken, in: MBS Texte 66, 3. Jg. 

Sellmaier, Stephan, 2008: Ethik der Konflikte. Stuttgart.

Stümke, Volker, 2011: Der Streit um die Atombewaffnung im 
deutschen Protestantismus, in: Ders./Gillner, Matthias (Hrsg.), 
Friedensethik im 20. Jahrhundert. Stuttgart, 49-69.

Thielicke, Helmut, Theologische Ethik. Bd. 1: Prinzipienlehre. 
Dogmatische, philosophische und kontroverstheologische 
Grundlegung. Tübingen.

Weber, Max, 1964: Der Beruf zur Politik, in: Winkelmann, Jo­
hannes (Hrsg.), Max Weber: Soziologie, Weltgeschichtliche 
Analysen, Politik. Stuttgart, 167-185.

Weizsäcker, Carl Friedrich von, 1981: Der bedrohte Friede. Poli­
tische Aufsätze 1945-1981. München/Wien. 

Weizsäcker, Carl Friedrich von, 2002 [1943]: Zum Weltbild der 
Physik. Stuttgart. 

Werkner, Ines-Jacqueline, 2001: Soldatenseelsorge versus Militär­
seelsorge. Evangelische Pfarrer in der Bundeswehr. Baden-Baden. 

Werkner, Ines-Jacqueline/Liedhegener, Antonius, 2009: Von der 
Lehre vom gerechten Krieg zum Konzept des gerechten Frie­
dens? Einleitung, in: dies. (Hrsg.), Gerechter Krieg – gerechter 
Frieden. Religionen und friedensethische Legitimationen in 
aktuellen militärischen Konflikten. Wiesbaden, 9-18.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hrsg.), 1994: Schritte 
auf dem Weg des Friedens. Orientierungspunkte für Friedens­
ethik und Friedenspolitik. Hannover.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hrsg.), 1997: 
Gewissensentscheidung und Rechtsordnung. Hannover.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hrsg.), 2007: Aus 
Gottes Frieden leben – für gerechten Frieden sorgen. Eine 
Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutsch­
land. Gütersloh.

Evangelische Kirche im Rheinland, 1987: Bericht des Ständigen 
Theologischen Ausschusses von 1987 (Auszug), in: epd-
Dokumentation, 51a/1987: 2f.

Frey, Christofer/Dabrock, Peter/Knauf, Stephanie, 1996: Repetito­
rium der Ethik für Studierende der Theologie. Waltrop. 

Handreichung für Seelsorge an Wehrpflichtigen, 1965 (abgedruckt 
in: Beckmann, Joachim (Hrsg.), 1967: Kirchliches Jahrbuch 
für die Evangelische Kirche in Deutschland 1966. Gütersloh, 
249-261).

Härle, Wilfried, 2011: Ethik. Berlin/New York.

Heidelberger Thesen zur Frage von Krieg und Frieden im Atom­
zeitalter, 1959 (abgedruckt in: Erwin Wilkens (Hrsg.), 1982: 
Christliche Ethik und Sicherheitspolitik. Beiträge zur Friedens­
diskussion. Frankfurt a. M., 237-247).

Henninger, Horst, 1986: Anmerkung zum Begriff der sogenann­
ten „Komparativethik”, in: Beiträge aus der ev. Militärseelsor­
ge, Dez./1986, 5-28.

Honecker, Martin, 1990: Einführung in die Theologische Ethik: 
Grundlagen und Grundbegriffe. Berlin.

Howe, Günter (Hrsg.), 1959: Atomzeitalter. Krieg und Frieden. 
Witten/Berlin.

Kaldor, Mary, 2000: Neue und alte Kriege. Organisierte Gewalt 
im Zeitalter der Globalisierung. Frankfurt a. M. 

Kannetzky, Frank, 2010: Dilemma, in: Sandkühler, Hans Jörg 
(Hrsg.), Enzyklopädie Philosophie. 2. Aufl. Bd. 1. Hamburg, 
421-426.

Kroeger, Matthias, 1986: Die Notwendigkeit des ethischen 
Komparativs in der Friedensfrage, in: Pastoraltheologie, 
12/1986, 523-544.

Lehmann, Paul L., 1966: Ethik als Antwort. Methode einer 
Koinonia-Ethik. München.

Möller, Ulrich, 1990: Im Prozeß des Bekennens. Brennpunkte 
der kirchlichen Atomwaffendiskussion im deutschen Pro­
testantismus 1957-1962. Dissertationsschrift, vorgelegt an 
der Theologischen Fakultät der Ruprecht-Karls-Universität 
Heidelberg.

Münkler, Herfried, 2002: Die neuen Kriege. Reinbek bei 
Hamburg.

NATO, 2010: Aktives Engagement, moderne Verteidigung. 
Strategisches Konzept für die Verteidigung und Sicherheit der 
Mitglieder der NATO, verabschiedet von den Staats- und Re­
gierungschefs in Lissabon.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133

