Werkner, Komplementaritat als Konigsweg christlicher Friedensethik? | THEMENSCHWERPUNKT

Komplementaritat als Konigsweg christlicher

Friedensethik?

Kontroversen im Spannungsfeld von Pazifismus und

militirischer Gewalt

Ines-Jacqueline Werkner*

Abstract: The issue of the use of military force has been and remains the subject of controversial debate in Christian thinking.
The fact of German rearmament brought forward two main Christian schools of thought which were irreconcilably opposed:
on the one hand, those who, due to the still unredeemed world, deem it necessary to resort to military means in order to ensure
peace if need be; and on the other hand, those who, in view of the message of the gospel, rejected all use of military force in
the here and now. As an attempt to solve this conflict, it was suggested to refer to both positions as “complementary”. Now, the
debate is dominated by the question of responsibility to protect, combined with the issue of the legitimacy of the use of military
force to protect groups of the population who are in danger. On this basis, the question arises to what extent complementarity
can still be considered as a “silver bullet” of the peace ethics positioning.

Keywords: Peace ethics, complementarity, comparative degree

Friedensethik, Komplementaritdt, Komparativ

1. Einleitung'

ie Frage militdrischer Gewaltanwendung scheint dem

Christentum inhérent zu sein; sie wurde und wird viel

und kontrovers diskutiert. Lange Zeit dominierte die
auf Augustinus zuriickgehende Lehre vom gerechten Krieg,
nach der Krieg zwar begrenzt werden sollte, militdarische
Gewaltanwendung zugleich aber auch legitimiert wurde (vgl.
u.a. Werkner/Liedhegener 2009). Angesichts der traumatischen
Erfahrungen des Zweiten Weltkrieges formulierte die
Okumenische Versammlung 1948 in Amsterdam: ,Krieg soll
nach Gottes Willen nicht sein.” (ORK 1948) Vélkerrechtlich
kam es mit der Charta der Vereinten Nationen zu einem
umfassenden Gewaltverbot, das den Staaten jegliche
Androhung und Anwendung von Gewalt untersagt. Damit
schien auch die Lehre vom gerechten Krieg tiberholt zu sein.
Insbesondere unter den Bedingungen des atomaren Zeitalters
galten Kriege als nicht mehr fithrbar. Dementsprechend lehnten
die Kirchen einhellig den Atomkrieg ab, nicht jedoch in gleicher
Weise die atomare Abschreckung. In Deutschland drohten die
Plane einer atomaren Bewaffnung der Bundeswehr im Rahmen
der NATO-Strategie insbesondere die evangelische Kirche zu
spalten.? Dabei standen sich zwei christliche Grundpositionen
unversohnlich gegentiber: zum einen diejenigen, die es fiir
notwendig erachteten, angesichts der noch nicht erlosten Welt
den Frieden notfalls auch mit militdrischen Mitteln zu sichern —
zu Zeiten des Kalten Krieges schloss dies (mit Ausnahme der
Nuklearpazifisten) die atomare Abschreckung mit ein; zum
anderen jene, die im Hinblick auf die Botschaft des Evangeliums
und um ihrer Unmittelbarkeit und Deutlichkeit willen schon

*  PD Dr. Ines-Jacqueline Werkner ist Wiss. Mitarbeiterin an der Forschungs-
statte der evangelischen Studiengemeinschaft (FEST) sowie Dozentin am
Institut fiir Politische Wissenschaft der Universitat Heidelberg.

1 Fir Anmerkungen und Anregungen bedanke ich mich bei zwei anonymen
Gutachtern bzw. Gutachterinnen.

2 Vgl. u.a. Howe (1959); ein aktueller Beitrag zu jener Debatte findet sich bei
Eisenbart (2012).

im Hier und Jetzt jegliche militdrische Gewaltanwendung
ablehnten. Ein Versuch, diesen Konflikt zu l6sen, bestand
im Vorschlag, beide Positionen als ,komplementir” zu
bezeichnen. Die Ubertragung der physikalischen Kategorie der
,<Komplementaritat” auf friedensethische Positionen sollte die
wechselseitige Bedingtheit beider einander sich ausschlief}ender
Handlungsweisen ermoglichen.

Mit dem Ende des Kalten Krieges und dem Aufkommen der
sogenannten neuen Kriege (Kaldor 2000; Miinkler 2002) hat
sich der Fokus der christlichen friedensethischen Debatten
verschoben. Auch wenn die ethische Problematik der atoma-
ren Abschreckung nach wie vor prasent ist, dominiert mittler-
weile die Diskussion um die internationale Schutzverantwor-
tung (Responsibility to Protect), verbunden mit der Frage nach
der Legitimitdt militdrischer Gewaltanwendung zum Schutz
gefdhrdeter Bevolkerungsgruppen. Die sich unversohnlich ge-
gentiberstehenden Grundpositionen sind dagegen geblieben,
ebenso wie der Versuch, eine Losung der friedensethischen
Frage in der Komplementaritdt zu suchen.

Angesichts der aktuellen Debatte um die Responsibility to Pro-
tect, die die Kirchen im Kontext des gerechten Friedens fithren,
geht der Beitrag der Frage nach, inwieweit Komplementari-
tat auch heute noch als ,Konigsweg’ friedensethischer Posi-
tionierung gelten kann. Was impliziert das Sowohl-als-Auch
zweier im Kern unversohnlicher Alternativen im Hinblick auf
die friedensethische Orientierung? Wo liegen Chancen, wo
Schwichen der ethischen Komplementaritdt? Ausgehend von
kurzen Anmerkungen zu Begriff und Verstdndnis christlicher
Ethik (Abschnitt 2) werden zundchst das Konzept der Komple-
mentaritat, seine verschiedenen Kontexte einschliefilich der
jeweiligen Argumentationslinien und ethischen Logiken (Ab-
schnitt 3) sowie die damit zusammenhdngenden kontrdren
Positionen in den Blick genommen (Abschnitt 4), bevor die
friedensethischen Moglichkeiten und Grenzen dieses Kon-
zepts diskutiert werden (Abschnitt 5). Dabei fokussiert der

S+F (31.]g.) 3/2013 | 133

1P 216,73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44, alt.
I

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133

THEMENSCHWERPUNKT

Beitrag — exemplarisch fiir die christliche Friedensethik — auf
die protestantische Debatte in Deutschland.?

2. Zum Begriff christlicher Ethik

Der Begriff der Ethik geht bis auf Aristoteles zurtick. Ethik im
Allgemeinen wie auch Friedensethik im Besonderen - hier
bezogen auf den Untersuchungsgegenstand, d.h. im Kontext
von Konflikt, Gewalt, Krieg und Frieden - fragt nach dem
rechten Handeln und Verhalten des Menschen und sucht Ant-
worten auf die Kant‘sche Frage ,Was soll ich tun?“. Im Fokus
steht nicht das Tun des Guten selbst, sondern die kritische
Reflexion tiber die Mafistibe dieses Tuns.*

Die in den Sozialwissenschaften — und auch in friedens-
ethischen Kontexten — bekannteste Unterscheidung ist die
zwischen Gesinnungs- und Verantwortungsethik bei Max
Weber. Nach ihm kann ,alles ethisch orientierte Handeln
unter zwei voneinander grundverschiedenen, unaustrag-
bar gegensdtzlichen Maximen stehen [...]: es kann ,gesin-
nungsethisch’ oder ,verantwortungsethisch’ orientiert sein“
(Weber 1964: 174f.). So mache es einen Unterschied, ob ein
Mensch gesinnungsethisch handelt, d.h. sich allein an der
Bewahrung der Reinheit der eigenen Gesinnung orientiert,
ohne Riicksicht auf mogliche Folgen (als Inbegriff der Gesin-
nungsethik nennt Weber (ebd.: 173) die ,absolute Ethik des
Evangeliums”), oder ob er verantwortungsethisch handelt,
indem er die vorhersehbaren Folgen der Handlung in seine
Entscheidung einbezieht und aus pragmatischen Griinden
auch auf den unbedingten Wahrheitswert verzichten kann
(ebd.: 175£.).5

Eine weitere Form der Ethik, die sich in friedensethischen De-
batten findet, ist der situative Zugang (Scheffler 1987: 17). Im
Unterschied zur Prinzipienethik (Honecker 1990: 11ff.) wird
Situationsethik als eine Einstellung verstanden, welche das
gebotene sittliche Handeln aus der jeweils gegebenen Situa-
tion heraus bestimmt.® Situation wird hier - so eine wesent-
liche Interpretationslinie bei Honecker (1990: 11) — als eine
»Analyse der tatsdchlichen Ereignisse und Verhdltnisse in der
jeweiligen Welt” gefasst.

3 Das Konzept der Komplementaritdt ist im evangelischen Kontext entwickelt
worden, letztlich aber auch im katholischen und 6kumenischen Kontext
prasent. In der katholischen Kirche in Deutschland findet sich der komple-
mentdre Zugang erstmalig bei der Wiirzburger Synode 1975 (vgl. Beschluss-
text ,Der Beitrag der katholischen Kirche in der Bundesrepublik Deutsch-
land fiir Entwicklung und Frieden” der Wiirzburger Synode 1975, abrufbar
unter: http://www.katholisch.de/media/weltkirche_medien_1/weltkirche_
dokumente/Gemeinsame _Synode_1975_-_Entwicklung_und_Frieden.pdf,
Stand, 09.02.2013). Aber auch im aktuellen Dokument , Gerechter Friede”
ist die Komplementaritdt — zwar nicht begrifflich, aber vom Konstrukt her —
verankert (vgl. Die deutschen Bischofe 2000: Pkt. 149). Bzgl. der 6kume-
nischen Debatte vgl. beispielsweise die Erklirung zur Schutzpflicht des ORK
von Porte Alegre 2006.

4 Vgl. u.a. Honecker (1990: 3ff.); Frey et al. (1996: 5ff.); Werkner (2001: 100);
Harle (2011: 7£f.).

5 Teilweise analog gestaltet sich die Unterscheidung zwischen deontolo-
gischer und teleologischer Ethik. Der deontologische Ansatz — eng mit
dem Namen Immanuel Kant verbunden - geht von der Pflicht aus. Ob
eine Handlung geboten ist oder nicht, ist im Blick auf eine unbedingte
ethische Norm zu entscheiden, unabhdngig von Situation und Konsequenz.
Demgegeniiber steht der teleologische Ansatz, wonach sich der Wert einer
Handlung am angestrebten Ziel bzw. am Nutzen bemisst. Hier geht es um
ein Abwigen, um das Ubergewicht von guten gegeniiber schlechten Folgen
(vgl. u.a. Frey et al. 1996: 62ff.; Harle 2011: 82ff.).

6 vgl. http://www.enzyklo.de/Begriff/Situationsethik.

134|S+F (31.)g.) 3/2013

Werkner, Komplementaritat als Konigsweg christlicher Friedensethik?

Worin liegt nun aber der spezifisch theologische Gehalt des
Ethischen? Christliche Ethik reflektiert vor dem Hintergrund
des spezifischen Verstdndnisses von Siinde, Gesetz und Evan-
gelium, Rechtfertigung und Heiligung die Frage , Was soll ich
als an Jesus Christus Glaubender und als Glied seiner Kirche
tun?” (Lehmann 1966: 19). Ausgangspunkt bildet das Evan-
gelium; mit seiner ,Doppelaussage des ,schon jetzt’ und des
,noch nicht’“” und der Frage, inwieweit das Tun des Guten im
Hier und Jetzt moglich ist, erdffnet es den Raum christlicher
Ethik (Harle 2011: 141).

3. Komplementaritat als ethische Positionierung

Die Frage, ob Krieg noch ein Akt der Gerechtigkeit sein konne,
wurde in der Bundesrepublik Deutschland mit der Wieder-
bewaffnung und der atomaren Abschreckung virulent. Ange-
sichts der damaligen Kontroversen galt es, ,unter dem Evan-
gelium zusammen [zu bleiben]” (EKD-Synode 1958, zit. nach
Hérle 2011: 396). Auf Initiative des damaligen Militarbischofs
Hermann Kunst konstituierte sich an der Forschungsstitte der
Evangelischen Studiengemeinschaft in Heidelberg eine inter-
disziplinire Kommission.® Thr Ergebnis — die Heidelberger
Thesen (1959) - sind seither, obwohl sie an sich kein kirchen-
offizielles Dokument darstellen, ein wesentlicher Bezugspunkt
christlicher Friedensethik.® Als zentral erweist sich die dort
entwickelte Komplementaritdtsformel.

Komplementaritdt (von Lat. complementum, Ergdnzung, Ver-
vollstindigung) ist ein aus der Quantenphysik entliehener Be-
griff. Der Physiker Nils Bohr (1927) bezog Komplementaritit
auf die Erfahrungstatsache, dass atomare Teilchen zwei paar-
weise gekoppelte, scheinbar einander widersprechende Eigen-
schaften besitzen.!” Im friedensethischen Kontext prigte maft-
geblich Carl Friedrich von Weizsdcker diesen Begriff. Bereits
1943 stellte er in seinem Werk ,, Zum Weltbild der Physik” fest:

,In Wirklichkeit scheint Bohr mit dem Begriff der Komple-
mentaritdt etwas zu bezeichnen, was nicht auf die spezielle
Situation der Quantenmechanik beschrankt ist, sondern
tiberall da auftritt, wo eine bestimmte Blickrichtung uns
daran hindert, gleichzeitig in einer anderen Blickrichtung
zu schauen, und zwar nicht zuféllig, sondern dem Wesen
der Sache nach.” (Weizsdcker 2002 [1943]: 331)

In Anwendung dieses Begriffs heif3t es dann in den Heidelber-
ger Thesen (1959):

,These 6: Wir miissen versuchen, die verschiedenen im
Dilemma der Atomwaffen getroffenen Gewissensentschei-
dungen als komplementdres Handeln zu verstehen.

7 Einerseits wird der Christ in das Heilsgeschehen Gottes hinein genommen
und damit in den neuen Aon; andererseits verbleibt er aber auch noch im
alten Aon, d.h. im weltlichen Reich einschlieflich seines Verhiltnisses zu
Obrigkeit und Ordnung (Thielicke 1958: 71).

8 Mitglieder dieser Kommission waren u.a. der Physiker und Philosoph Carl
Friedrich von Weizsdcker, der Physiker Giinter Howe, die Theologen Hel-
mut Gollwitzer, Karl Janssen, Hermann Kunst, Edmund Schlink, Erwin Wil-
kens, der Historiker Richard Niirnberger, der Jurist Ulrich Scheuner sowie
der damals neu berufene Leiter der FEST, der Philosoph Georg Picht.

9 Einen aktuellen Beitrag zur Entwicklung der Heidelberger Thesen bei Eisen-
bart (2012).

10 Zum physikalischen Begriff und seiner Ubertragung in den philosophischen
und theologischen Kontext vgl. Rohrle (2001) und Schirrmacher (2006).

1P 216,73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44, alt.
I

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133

Werkner, Komplementaritat als Konigsweg christlicher Friedensethik? | THEMENSCHWERPUNKT

These 7: Die Kirche muss den Waffenverzicht als eine christ-
liche Handlungsweise anerkennen.

These 8: Die Kirche muss die Beteiligung an dem Versuch,
durch das Dasein von Atomwaffen einen Frieden in Freiheit
zu sichern, als eine heute noch mdogliche christliche Hand-
lungsweise anerkennen.”

Diese Komplementaritdtsthese, als Kompromissformel entwi-
ckelt (vgl. auch Moller 1990: 197f.; Stiimke 2011: 59f.), sollte
die Kontroversen um die beiden einander ausschlief}enden
Moglichkeiten — die Friedenssicherung durch militdrische Mit-
tel oder durch vollstandigen Verzicht auf Gewalt — einhegen
und das Entweder-Oder durch ein Sowohl-als-Auch ersetzen.
Die Begriindung hierzu liefert These 11:

,Faktisch stiitzt heute jede der beiden Haltungen, die wir
angedeutet haben, die andere. Die atomare Bewaffnung halt
auf eine dufierst fragwiirdige Weise immerhin den Raum
offen, innerhalb dessen solche Leute wie die Verweigerer
der Ristung, die staatsbiirgerliche Freiheit genief3en, unge-
straft ihrer Uberzeugung nach zu leben. Diese aber halten,
so glauben wir, in einer verborgenen Weise mit den geist-
lichen Raum offen, in dem neue Entscheidungen vielleicht
moglich werden” (ebd.).

War die Komplementaritatsthese zunichst auf die konkrete Si-
tuation der atomaren Abschreckung bezogen, wurde sie nach
dem Ende des Kalten Krieges beibehalten und nun allgemein
auf die beiden Grundhaltungen gegeniiber militarischer Gewalt
und die Entscheidung zwischen Wehrdienst und Zivildienst
angewandt. Das EKD-Dokument ,Schritte auf dem Weg des
Friedens. Orientierungspunkte fiir Friedensethik und Friedens-
politik” betont explizit, dass die Kirche weder den Waffendienst
noch den gewaltfreien Friedensdienst exklusiv vertreten kénne
(EKD 1994: 23). Vielmehr wiirden sich Soldaten und Kriegs-
dienstverweigerer erginzen und wechselseitig begriinden:

,Die Soldaten sind auf die Kriegsdienstverweigerer und die
Friedensdienste angewiesen, damit ihr Handeln als Aus-
druck der politischen Verantwortung von Christen waht-
genommen und nicht als ein Sich-Abfinden mit dieser Welt
fehlinterpretiert wird; die Kriegsdienstverweigerer und die
Friedensdienste sind aber auch auf die Soldaten angewie-
sen, damit ihr Handeln als Zeugnis christlicher Hoffnung
verstanden und nicht als Ausdruck der fehlenden Solidaritat
mit den Opfern von Gewalt und Friedensbruch missdeutet
wird.” (EKD 1994: 23f.)

In Weiterfiithrung dieses Dokuments setzt die jiingste EKD-
Denkschrift ,,Aus Gottes Frieden leben - fiir gerechten Frieden
sorgen” (2007) auf das Konzept des gerechten Friedens. Bezo-
gen auf unseren Kontext sind darin insbesondere zwei Aspekte
hervorzuheben: Zum einen betont die Friedensdenkschrift die
Herrschaft des Rechts. Militdrische Mafinahmen gelten als
letztes Mittel, um dem Recht Geltung zu verschaffen (,,rechts-
erhaltende Gewalt” [ebd.: 65]). Bereits in ,Schritte auf dem
Weg des Friedens” findet sich der Ansatz, militdrische Gewalt
als ,Ausiibung internationaler Polizeigewalt zur Rechtsdurch-
setzung” zu verstehen (EKD 1994: 21). Dies impliziert einen
Rechtspazifismus, wobei die origindr pazifistische Frage, mit
welchen konkreten Mitteln der Frieden erreicht wird, in den

Hintergrund tritt (Briicher 2008: 88). Es dominiert eine Ver-
antwortungsethik, die vorrangig auf die Zielsetzung, auf die
Folgen und Konsequenzen von Handlungen schaut.

Zum anderen findet sich auch in diesem EKD-Dokument die
Denkfigur der Komplementaritdt, wenngleich die Denkschrift
von 2007 nicht mehr explizit vom komplementiren Handeln
spricht:

,Das christliche Ethos ist grundlegend von der Bereitschaft
zum Gewaltverzicht (Mt 5,38ff.) und vorrangig von der Op-
tion fiir die Gewaltfreiheit bestimmt. In einer nach wie vor
friedlosen, unerlosten Welt kann der Dienst am Nichsten
aber auch die Notwendigkeit einschlief}en, den Schutz von
Recht und Leben durch den Gebrauch von Gegengewalt
zu gewdhrleisten (vgl. Rom 13,1-7). Beide Wege, nicht nur
der Waffenverzicht, sondern ebenso der Militdrdienst, set-
zen im Gewissen und voreinander verantwortete Entschei-
dungen voraus.” (EKD 2007: Pkt. 60)

Beide Handlungsweisen werden also auch hier wieder — wie
bereits in ,,Schritte auf dem Weg des Friedens” (EKD 1994:
23f.) - in ihrer gegenseitigen Bedingtheit verortet (EKD 2007:
Pkt. 61, 64). In einem zentralen Punkt riickt die Friedens-
denkschrift jedoch von den Heidelberger Thesen ab: ,[Dlie
Drohung mit dem Einsatz nuklearer Waffen sei in der Ge-
genwart friedensethisch nicht mehr zu rechtfertigen.” (EKD
2007: S. 8f.; vgl. auch ebd. Pkt. 109) Damit wird das Prinzip
der Komplementaritdt bezogen auf atomare Waffen aufgege-
ben. Befriedigen kann dies insofern nicht, als sich die Frie-
densdenkschrift in keinerlei Weise zu den friedenspolitischen
Folgerungen dieser Aussage duflert. An dieser Stelle fehlt der
ansonsten vorherrschende verantwortungsethische Zugang.
Dabei ist dies nicht unerheblich, konnen Soldaten der Bundes-
wehr doch genau dieser Situation ausgesetzt sein. Das bestatigt
auch die aktuelle NATO-Strategie:

,Die Abschreckung auf der Grundlage einer geeigneten
Mischung aus nuklearen und konventionellen Fihigkeiten
bleibt ein Kernelement unserer Gesamtstrategie. [...] Der
oberste Garant fiir die Sicherheit der Biindnispartner sind
die strategischen nuklearen Krafte unseres Biindnisses |[...]“
(NATO 2010: Pkt. 17f.).

4. Das Reden im Komparativ

Als kritische Reaktion auf die Komplementaritdtsthese findet
sich in der friedensethischen Debatte nach 1959 der kom-
parativische Zugang. Der Komparativ (von Lat. comparatio,
Vergleich), ein zundchst grammatikalischer Begriff, stellt als
solcher die erste Steigerungsform dar. Gemeint ist ein Ver-
gleich zweier Moglichkeiten im Sinne eines ,kleiner als’ bzw.
,grofBer als’. Im friedensethischen Kontext ist die Rede vom
,deutlicheren’ Zeichen des Friedens. Dies impliziert zugleich
eine Ungleichheit und Asymmetrie zwischen beiden zur Dis-
position stehenden Handlungsweisen.

Wihrend die friedensethische Komplementaritdt durchgingig
der Logik der Verantwortungsethik folgt, treten beim Reden
im Komparativ sehr unterschiedliche ethische Ansdtze und

S+F (31.]g.) 3/2013 | 135

1P 216,73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44, alt.
I

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133

THEMENSCHWERPUNKT

Argumentationslinien zutage. Erstmals findet sich dieser Be-
griff in der ,Handreichung fiir Seelsorge an Wehrpflichtigen”
(1965) der Konferenz der evangelischen Kirchenleitungen in
der DDR. Ausgehend von den drei moglichen Varianten in
der DDR — dem Wehrdienst in der Nationalen Volksarmee,
dem waffenlosen Dienst in den Baueinheiten der Nationalen
Volksarmee sowie der Totalverweigerung, verbunden mit Frei-
heitsverlust eventuell sogar in Militarstraflagern — wird in der
Handreichung die Schlussfolgerung gezogen:

,Es wird nicht gesagt werden konnen, dass das Friedenszeug-
nis der Kirche in allen drei der heute in der DDR gefillten
Entscheidungen junger Christen in gleicher Deutlichkeit
Gestalt angenommen hat. Vielmehr geben die Verweige-
rer, die im Straflager fiir ihren Gehorsam mit persénlichem
Freiheitsverlust leidend bezahlen und auch die Bausoldaten,
welche die Last nicht abreiflender Gewissensfragen und
Situationsentscheidungen tibernehmen, ein deutlicheres
Zeugnis des gegenwartigen Friedensgebots unseres Herrn“
(ebd.: 256).

Die Handreichung weicht damit von der Argumentationsfi-
gur der Komplementaritat ab; sie spricht erstmalig durch ihr
ydeutlicheres Zeugnis“ im ethischen Komparativ. Als aus-
schlaggebend erweist sich dabei ihr situationsspezifischer
Kontext. So bezieht sich die Handreichung mit der Aussage
yheute an unserem Ort“ (ebd.: 256) explizit auf die politische
Situation in der DDR. Sie will nicht als allgemeine Stellung-
nahme zur Friedensethik verstanden werden (Henninger
1986: 9f.; Scheffler 1987: 19).

Im Bereich der EKD erlangte der Begriff des Komparativs Auf-
merksamkeit durch den offenen Brief der sechzehn Hambur-
ger Hochschullehrer von 1985, gerichtet an die Bischofe, Kir-
chenleitung und Synode der Nordelbischen Kirche, sowie den
folgenden Briefwechsel (Der Briefwechsel 1985a-c). Kern der
Aussagen der Hochschullehrer bildet die Notwendigkeit des
ethischen Komparativs in der Friedensfrage vor dem Hinter-
grund des Zusammenhangs von Komplementaritdt und Kom-
parativ. Der ethische Komparativ diene nicht der Aufhebung,
sondern der Wahrung der Komplementaritatsformel (ebd.
1985c¢: 508). Begriindet wird dies mit einem Riickgriff auf die
Heidelberger Thesen, wonach die Friedenssicherung mit mi-
litdrischen Mitteln — unter Einschluss der atomaren Abschre-
ckung — ,als eine heute noch mogliche christliche Handlungs-
weise an[zu]erkennen” sei. Dabei dokumentiere das , noch”
bereits eine Asymmetrie, sodass hier zwar von einer Gleichzei-
tigkeit, nicht jedoch von einer Gleichrangigkeit auszugehen sei.
Die Hochschullehrer verstehen die Komplementaritit als eine
dynamische Kategorie (ebd. 1985c: 507), die von einer klaren
Stellungnahme nicht absehen diirfe (ebd. 1985a: 496). Nach ih-
rem Urteil konne der Dienst in der Bundeswehr zwar noch be-
jaht werden, die Verweigerung des Wehrdienstes sei jedoch als
das deutlichere Friedenszeugnis der Christen anzusehen (ebd.
1985a: 496, 1985c¢: 509). Matthias Kroeger, einer der sechzehn
Hochschullehrer, begriindet die komparatistische Redeweise ex-
plizit damit, dass — ganz im Sinne der Komplementaritdt — von
zwei wichtigen Aufgaben die eine die derzeit wichtigere sei,
ohne dabei die einzig notwendige zu sein (Kroeger 1986: 528f.).
Ein Reden im Komparativ stelle primér keine Kritik am Solda-
ten dar, sondern miisse als Opposition zu bestimmten Entwick-

136 | S+F (31.]g.) 3/2013

Erlaubnis untersagt,

Werkner, Komplementaritat als Konigsweg christlicher Friedensethik?

lungen in der Sicherheits- und Verteidigungspolitik verstanden
werden (Kroeger 1986: 536; Der Briefwechsel 1985c: 509).

Demgegeniiber monieren die Hauptpastoren den Kompara-
tiv als klare Abkehr von der Komplementaritdtsformel der
Heidelberger Thesen (Der Briefwechsel 1985b: 503). Kompa-
rativisches Reden vom , Christlicheren” stehe zudem in der
Gefahr des Wiederaufflammens eines Zweistufen-Christseins.
Mit Verweis auf Luthers simul iustus et peccator bleibe der
Christ stets zugleich Gerechter und Stinder und gelange nicht
uber dieses ,simul” hinaus. Die Auffassung eines sukzessiven
Ubergangs hinsichtlich des Christseins stelle eine Verzerrung
des lutherischen Satzes dar (ebd. 1985b: 503f.). Dagegen ar-
gumentieren die Hochschullehrer: , Innerhalb des bleibenden
,peccator’-Seins gibt es sehr wohl Uberginge — nicht im ,Sein’,
wohl aber zu mehr Gehorsam und Gebotserfillung” (ebd.
1985c: 508).

Im Anschluss an diese Debatte versuchte der Stindige Theolo-
gische Ausschuss der Evangelischen Kirche im Rheinland, den
Begriff des Komparativs eindeutiger zu fassen:

,'Das deutlichere Friedenszeugnis’ ist nicht das (ethisch) bes-
sere Verhalten, das einem weniger guten Verhalten (dem
Friedensdienst mit Waffen) gegentibergestellt wiirde. Erst
recht ist es nicht die (ethisch) gute Tat, die einer (ethisch)
verwerflichen konfrontiert wiirde. Unterschiedlich ist jedoch
bei beiden Friedensdiensten die Deutlichkeit. Friedensdienst
ohne Waffen ist als Zeugnis deutlicher, weil er unmittelbarer
der Absicht der Verkiindigung Jesu sowie seines Lebens und
Sterbens entspricht. Friedensdienst mit Waffen ist nicht das
ungebrochene Werk der Liebe, sondern ihre Fremdgestal-
tung [...]” (Ev. Kirche im Rheinland 1987: 2f.).

Jedoch bleibt auch bei dieser Definition eine Frage offen:
Welche Griinde kann es geben, als Christ sich nicht fiir das
deutlichere, fiir das unmittelbarere Friedenszeichen zu ent-
scheiden? Wenngleich die Entscheidung des Christen fiir den
Militardienst weder diffamiert noch als nichtchristlich ab-
gewertet wird, bleibt dem Soldaten doch das Gefiihl, auf der
falschen Seite der Ungleichung zu stehen. So impliziert das
»weniger deutliche” Friedenszeugnis intuitiv auch immer ein
,schlechter’. Und hier kann auch die von den Hochschulleh-
rern vorgeschlagene strikte Trennung zwischen Soldatsein und
Sicherheits- und Verteidigungspolitik nicht wirklich tiberzeu-
gen, denn fiir den Soldaten sollte es aus christlicher Sicht schon
relevant sein, fiir welche politischen Ziele er sich einsetzen lasst,
und ob er diese mit seinem Gewissen vereinbaren kann.

Letztlich folgen die beiden vorgestellten Argumentationen
zum Komparativ im Bereich der EKD - im Gegensatz zur
Handreichung von 1965 aus der DDR, die in hohem Mafle
situationsethisch geprdgt ist — sehr viel starker der Logik der
Weberschen Gesinnungsethik. Im Fokus der ethischen Refle-
xion steht hier die Deutlichkeit und Unmittelbarkeit, die ein
Friedensdienst ohne Waffen vom Evangelium her besitzt.

Mit Ende des Kalten Krieges haben die Debatten tiber den Kom-
parativ nachgelassen, nicht jedoch die damit verbundenen
militdrkritischen Positionen; im Gegenteil, diese scheinen mit
der Diskussion iber die internationale Schutzverantwortung
an Brisanz und Stimme gewonnen zu haben. Das betrifft zum

1P 216,73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44, alt.
I

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133

Werkner, Komplementaritat als Konigsweg christlicher Friedensethik?

einen die historischen Friedenskirchen, die traditionell den
Einsatz militdrischer Gewalt und damit auch die militdrische
Komponente der Responsibility to Protect'! ablehnen. So kon-
statiert beispielsweise Church and Peace (2011: 2): ,,[D]er Weg
der Gewaltfreiheit [ldsst] in der Nachfolge Jesu keine letzte Ge-
waltoption zu“. Zum anderen werden pazifistische Positionen
mittlerweile auch auf landeskirchlicher Ebene ernsthaft in Er-
wagung gezogen. In einem jiingsten Entwurf eines Positionspa-
piers zur Friedensethik der Ev. Landeskirche in Baden heif3t es:

yDer Krieg muss ein fiir allemal gedchtet werden! Er darf fiir
Christen nicht mehr zu den Handlungsoptionen gehoren.
In der Nachfolge Jesu und der Aufnahme der Weisungen
der Bergpredigt sind gewaltfreie Methoden die fiir Christen
gebotene und politisch verniinftige Handlungsoption zur
Verteidigung von Menschenrechten und zur Uberwindung
von Unrecht und Unterdriickung” (EKiBa 2012: 8).

Von der Argumentation her ldsst dies — wie schon bei den
EKD-Debatten um den Komparativ der Jahre zuvor - auf eine
gesinnungsethische Reflexion schlieflen. Betont wird stets der
Pazifismus des Evangeliums. Der Mennonit Fernando Enns da-
gegen argumentiert und rechtfertigt seine pazifistische Orien-
tierung aus einer eher verantwortungsethischen Logik heraus.
Fiir ihn verbinden sich Ekklesiologie und Ethik. Er spricht von
der Bekennenden Kirche als einer ,ethischen Gemeinschaft”.
Dabei komme ,die Verantwortung der Kirche in und fiir die
Gesellschaft [...] gerade darin zum Ausdruck, dass sie eine Ge-
meinschaft gerechter Beziehungen exemplarisch lebt” (Enns
2012: 251). Nach Enns erfiille die Kirche eine Vorbildfunktion;
sie biete ein Gemeinschaftsmodell, das ,identititatsstiftend
[ist], nicht durch moralisches Handeln konstituiert, sondern
zur Verantwortung befreit” (ebd.: 261).

5. Maglichkeiten und Grenzen friedensethischer
Orientierung

Die friedensethische Debatte der Evangelischen Kirche in
Deutschland, so kontrovers sie verlauft, wurde und wird stark
durch die Komplementaritdtstormel der Heidelberger Thesen
geprdgt. Deren Ausgangspunkt war — wie bereits dargelegt —
das Ziel, angesichts heftiger friedensethischer Kontroversen
unter dem Evangelium zusammenzubleiben. Kann diese Stra-
tegie aber auch heute noch vor dem Hintergrund der Debatten
um die Responsibility to Protect als ,Konigsweg’ gelten? Und
was folgt aus dem ,Sowohl-als-Auch’ zweier im Kern unver-
sohnlicher Alternativen fiir die friedensethische Orientierung?

Die Chance des komplementdren Ansatzes — das zeigt sich
schon bei den Heidelberger Thesen — liegt vor allem darin, ge-
gensdtzliche und an sich unvereinbare friedensethische Positi-
onen in einer Kompromissformel zu vereinigen. Dabei konnte
sich die Komplementaritatsthese schnell im Protestantismus der
Nachkriegszeit ausbreiten, steht sie doch in engem Zusammen-
hang mit dem reformatorischen Verstandnis des Gewissens. So
habe der Mensch sein Tun im Gewissen zu verantworten: , Er
tut es, indem er als Glaubender sein Gewissen durch Gottes

11 Die Responsibility to Protect umfasst drei Verantwortlichkeiten: die Praventi-
on, die Reaktion und den Wiederaufbau.

THEMENSCHWERPUNKT

Wort leiten ldsst und auf seine Weisung hort und sich von ihr
zum verantwortlichen Gebrauch seiner Vernunft anleiten lasst”
(EKD 1997: Pkt. 27). In diesem Sinne bedeute friedensethische
Orientierung auch nicht, eine konkrete Richtung vorzugeben,
sondern Orientierungswissen zur Gewissensschirfung anzubie-
ten. Denn die Entscheidung selbst konne nicht Aufgabe der
Kirche sein, , eben weil Gemeinschaften kein Gewissen haben
konnen”; auch konne das Gewissen eines Menschen weder fiir
andere noch fiir die Gemeinschaft sprechen (ebd.: 2).

Allerdings wirft die Anwendung der Komplementaritdtsthese
auf ethische Positionen auch Probleme auf. Bereits Carl Fried-
rich von Weizsdcker deutete Zweifel an dem wesentlich von ihm
gepragten Konzept an: ,Neu, kithn und nicht zu Ende gedacht
war die Auffassung, dass entgegengesetzte Entscheidungen
notwendige ,komplementdre’ Seiten desselben geschichtlich
geforderten Prozesses seien.” (Weizsdcker 1981 [1969]: 191)
Auch Hans-Richard Reuter bewertet das Prinzip der ethischen
Komplementaritit in seiner Re-Lektiire der Heidelberger Thesen
(2000: 116f.) als nicht unproblematisch. So fithre die Anwen-
dung des naturwissenschaftlichen Begriffs der Komplementa-
ritat auf ethische Kontexte ,allzu leicht in die Irre” (ebd.: 116).
Der Begrift der Komplementaritdt bezeichne im Physikalischen
eine unaufhebbare Gegensatzlichkeit, die in der Anwendung auf
gegensatzliche Handlungsweisen nicht in der Lage sei, , deren
interimistische Vorldufigkeit auszudriicken” (ebd.: 117).12

Vor allem aber ergeben sich aus der Komplementaritédtsthese ek-
klesiologische Probleme. Ekklesiologie und Ethik sind untrenn-
bar miteinander verbunden. So lassen sich aus den jeweiligen
christologischen Ansidtzen und den damit verbundenen ekkle-
siologischen Selbstverstandnissen auch ethische Folgen und
Deutungsmuster ableiten. Die Kompromissformel des ,Sowohl-
als-Auch’ in der Friedensfrage, verbunden mit der Frage nach
der Verantwortung der Christen fiir die Welt, ist stark durch
den Protestantismus gepragt. Sie versucht, zwei divergierende
Grundpositionen, die im Protestantismus ein Resultat der lu-
therischen und reformierten Tradition darstellen,!® miteinan-
der in Einklang zu bringen. Andere christologische Traditionen
und ekklesiologische Selbstverstindnisse bleiben weitgehend
auflen vor. Fir die innerdeutsche Debatte erweist sich dies als
unproblematisch, ein Ubertragen dieser Komplementaritits-
these in den 6kumenischen Kontext birgt dagegen Schwierig-
keiten. Die gegenwirtigen Probleme des Okumenischen Rates
der Kirchen, einen gemeinsamen Aufruf zum gerechten Frieden
zu verabschieden, zeugen von genau diesen Schwierigkeiten.!*

Das zentrale Problem der Komplementaritdtsthese liegt jedoch
in ihrer Verengung des friedensethischen Blickwinkels. Von
der Konstruktion her basiert die Komplementaritdt in der Frie-
densethik auf einer Entscheidungsdichotomie. Angenommen
wird ein ethisches Dilemma, worunter theoretisch eine Situa-
tion gefasst wird, ,,in der ein Handelnder moralisch verpflich-

12 So gab es auch schon innerhalb der Kommission verschiedene Auffas-
sungen tiber Interpretation und Begriindung der Komplementaritdtsthese
(Moller 1990: 204ff.).

13 Argumentativ lasst sich dies auf die lutherische Zwei-Reiche-Lehre und die
Lehre von der Konigsherrschaft Christi, wesentlich gepragt durch Karl Barth
unter Riickgriff auf die Christologie Calvins, zuriickfiihren (vgl. hierzu u.a.
Henninger 1986; Werkner 2001: 86ff.).

14 Vgl. hierzu die Debatten bei der Internationalen 6kumenischen Friedens-
konvokation 2011 in Kingston/Jamaika.

S+F (31.]g.) 3/2013 | 137

1P 216,73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44, alt.
I

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133

THEMENSCHWERPUNKT

tet ist, A zu tun, und moralisch verpflichtet ist, B zu tun, aber
nicht beides tun kann, weil B gerade die Unterlassung von A
ist” (Brune 2002: 326). Angesichts des gleichzeitigen Bestehens
mehrerer Verbindlichkeiten, von denen nur eine erfiillt werden
kann und die andere verletzt wird, 1adt der Handelnde ,, ohne
Verschulden Schuld auf sich” (Kannetzky 2010: Abschn. 2).
Bezogen auf unseren Kontext heifdt dies: Die einen erkennen
militdrische Gewalt als letztes Mittel an, um dem Recht Geltung
zu verschaffen, liefern sich damit aber der Gefahr aus, dass ihr
Handeln vor dem Evangelium als Versagen und Hindernis auf
dem Weg zum gerechten Frieden wahrgenommen wird. Die
anderen setzen auf Gewaltfreiheit, riskieren jedoch angesichts
der Debatte um die internationale Schutzverantwortung, dass
ihr Handeln als fehlende Solidaritédt gegentiber den Opfern von
Volkermord, Kriegsverbrechen, ethnischen Sduberungen und
Verbrechen gegen die Menschlichkeit gewertet wird.

Aber handelt es sich in der Tat um eine Dilemmasituation?
Auf den ersten Blick scheinen die Voraussetzungen eines
Dilemmas erfiillt. Beide Forderungen - unverséhnlich und
fir den Einzelnen nicht gleichzeitig erfiillbar — lassen sich
mit jeweils guten Griinden rechtfertigen; bei beiden Hand-
lungsweisen rekurrieren ihre Vertreter auf das Evangelium
(Nachstenliebe, Gewaltfreiheit). Dennoch bleiben zumindest
zwei Fragen offen: Zum einen ist kritisch zu hinterfragen,
inwieweit militdrische Gewaltanwendung auch wirklich zum
beabsichtigten Ziel fiihrt, d.h. ob sie tiberhaupt in der Lage
ist, bedrohte Bevolkerungsgruppen zu schiitzen. Die bishe-
rige Praxis militarischer Interventionen ldsst daran berech-
tigte Zweifel aufkommen. Damit wire aber eine wesentliche
Voraussetzung fiir ein Dilemma, nach der ein Akteur die je-
weiligen moralischen Forderungen auch ausfithren konnen
muss (Sellmaier 2008: 51), nicht mehr gegeben. Zum ande-
ren —und dies erweist sich als weitaus elementarer — stellt sich
die Frage, ob es sich bei den beiden Positionen im Rahmen
der Komplementaritdat um ,erschopfende Handlungsalterna-
tiven” (Sellmaier 2008: 50) handelt. Auch hier sind Zweifel
angebracht. Gilt militarische Gewaltanwendung nicht haufig
nur als Ultima Ratio, weil andere Konfliktbearbeitungsmecha-
nismen gerade nicht verfiigbar sind? Oder weil es versdaumt
wurde, sie rechtzeitig zu mobilisieren? Bedeutet der Rekurs
auf gewaltfreie Mittel wirklich Passivitdt den Gewaltopfern
gegeniiber? Oder geht es hier nicht eher um den Wechsel
in einen anderen Handlungsmodus? (Siehe hierzu auch die
Beitrdge von Christine Schweitzer, April Carter und Martin
Arnold in diesem Heft).

Letztlich steht diese angenommene Dilemmasituation und
Dichotomie der Handlungsoptionen auch dem Konzept des
gerechten Friedens entgegen. Denn das si vis pacem para pacem
soll ja gerade von der Logik des Krieges und der militdrischen
Gewaltanwendung wegfiihren, die nicht mehr als Ausgangs-
punkt friedensethischer Argumentation dienen darf. Gefordert
ist eine neue Weite und Kreativitit in der Friedensethik, die
uber das bisherige ,Sowohl-als-Auch’ sowie das ,Entweder-Oder’
deutlich hinausgeht und neue Wege erdffnet. Dabei gilt es,
ausgehend vom Begriff des gerechten Friedens — und auch im
Sinne des politischen Konzeptes der Responsibility to Protect —
nicht mehr allein auf die Kontroverse militdrische Gewalt versus
Pazifismus abzuheben, sondern die Frage der Gewalteinhegung

138|S+F (31.)g.) 3/2013

Werkner, Komplementaritat als Konigsweg christlicher Friedensethik?

in einen breiteren friedensethischen Ansatz einzubetten. Dies
beinhaltet verschiedene Dimensionen: Zum einen ist der Fokus
auf die Konfliktpravention zu richten und auf dieser Ebene sind
konkrete Kriterien fiir eine kritische Reflexion tiber die Mafista-
be des Handelns zu entwickeln. Zum anderen sind Interventi-
onen der internationalen Gemeinschaft, sofern diese denn no-
tig werden, nicht ausschlief}lich militdrisch zu denken. Sie sind
in ihrer gesamten Bandbreite wahrzunehmen und zu priifen.
In diesem Kontext konnten beispielsweise auch Peacekeeping-
Einsdtze — die in letzter Zeit vollig zu Unrecht aus dem Blick
geraten sind - eine verstarkte Aufmerksamkeit erfahren (von
Boemcken/Werkner/Johannsen/Schoch 2013: 10). Dartiber
hinaus gilt es aber auch, mogliche neue Formen ,rechtserhal-
tener Gewalt” wie internationale Polizeitruppen (Just Policing)
kritisch zu reflektieren einschlief8lich der dafiir notwendigen
Vorbedingungen und Konsequenzen. Bei all diesen Zugidngen
sollte die 6kumenische Forderung , Krieg soll nach Gottes Wil-
len nicht sein!“ den zentralen Referenzrahmen darstellen.

Literatur

Boemcken, Marc von /Werkner, Ines-Jacqueline/Johannsen, Margret/
Schoch, Bruno, 2013: Stellungnahme der Herausgeber und
Herausgeberinnen: Aktuelle Entwicklungen und Empfehlungen,
in: Dies. (Hrsg.), Friedensgutachten 2013. Miinster, 2-30.

Briicher, Gertrud, 2008: Pazifismus als Diskurs. Wiesbaden.

Brune, Jan Peter, 2002: Dilemma, in: Diiwell, Marcus/Hiiben-
thal, Christoph/Werner, Micha H. (Hrsg.), Handbuch Ethik.
Stuttgart/Weimar, 325-331.

Church and Peace, 2011: Presseerkldarung von der Herbstsitzung
des Vorstandes zu , Responsibility to Protect” (R2P) vom 5. No-
vember 2011 (abgerufen unter: http://www.church-and-peace.
org/index.php?id=1&L=1, Stand: 06.02.2013).

Der Briefwechsel, 1985a: Komplementaritat und Komparativ.
Der Brief der sechzehn Hochschullehrer, in: Pastoraltheologie,
12/1986, 495-501.

Der Briefwechsel, 1985b: Komplementaritdt und Komparativ.
Eine Stellungnahme der Hamburger Hauptpastoren, in: Pas-
toraltheologie, 12/1986, 501-505.

Der Briefwechsel, 1985c: Komplementaritdt und Komparativ.
Antwort an die Hauptpastoren, in: Pastoraltheologie, 12/1986,
506-511.

Die deutschen Bischife, 2000: Gerechter Friede. Bonn.

Eisenbart, Constanze, 2012: Die Sprache des atomaren My-
thos — Anmerkungen zu einer protestantischen Debatte, in:
dies. (Hrsg.), Die Singuldre Waffe. Was bleibt vom Atomzeit-
alter? Wiesbaden, 31-46.

Enns, Fernando, 2012: Okumene und Frieden. Bewidhrungs-
felder 6kumenischer Theologie. Neukirchen-Vluyn.

Evangelische Kirche in Baden, 2012: Entwurf eines Positionspapiers
zur Friedensethik der Evangelischen Landeskirche in Baden (ab-
gerufen unter: http://www.ekiba.de/download/Friedensethik_
Broschuere_A4_Positionspapier(1).pdf, Stand: 09.02.2013).

1P 216,73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44, alt.
I

Erlaubnis untersagt,

mit, for oder In



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133

Werkner, Komplementaritat als Konigsweg christlicher Friedensethik? | THEMENSCHWERPUNKT

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hrsg.), 1994: Schritte
auf dem Weg des Friedens. Orientierungspunkte fiir Friedens-
ethik und Friedenspolitik. Hannover.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hrsg.), 1997:
Gewissensentscheidung und Rechtsordnung. Hannover.

Evangelische Kirche in Deutschland (EKD) (Hrsg.), 2007: Aus
Gottes Frieden leben - fiir gerechten Frieden sorgen. Eine
Denkschrift des Rates der Evangelischen Kirche in Deutsch-
land. Giitersloh.

Evangelische Kirche im Rheinland, 1987: Bericht des Standigen
Theologischen Ausschusses von 1987 (Auszug), in: epd-
Dokumentation, 51a/1987: 2f.

Frey, Christofer/Dabrock, Peter/Knauf, Stephanie, 1996: Repetito-
rium der Ethik fiir Studierende der Theologie. Waltrop.

Handreichung fiir Seelsorge an Wehrpflichtigen, 1965 (abgedruckt
in: Beckmann, Joachim (Hrsg.), 1967: Kirchliches Jahrbuch
fiir die Evangelische Kirche in Deutschland 1966. Giitersloh,
249-261).

Hiirle, Wilfried, 2011: Ethik. Berlin/New York.

Heidelberger Thesen zur Frage von Krieg und Frieden im Atom-
zeitalter, 1959 (abgedruckt in: Erwin Wilkens (Hrsg.), 1982:
Christliche Ethik und Sicherheitspolitik. Beitrdge zur Friedens-
diskussion. Frankfurt a. M., 237-247).

Henninger, Horst, 1986: Anmerkung zum Begriff der sogenann-
ten ,Komparativethik”, in: Beitrdge aus der ev. Militdrseelsor-
ge, Dez./1986, 5-28.

Honecker, Martin, 1990: Einfithrung in die Theologische Ethik:
Grundlagen und Grundbegriffe. Berlin.

Howe, Giinter (Hrsg.), 1959: Atomzeitalter. Krieg und Frieden.
Witten/Berlin.

Kaldor, Mary, 2000: Neue und alte Kriege. Organisierte Gewalt
im Zeitalter der Globalisierung. Frankfurt a. M.

Kannetzky, Frank, 2010: Dilemma, in: Sandkiihler, Hans Jorg
(Hrsg.), Enzyklopddie Philosophie. 2. Aufl. Bd. 1. Hamburg,
421-426.

Kroeger, Matthias, 1986: Die Notwendigkeit des ethischen
Komparativs in der Friedensfrage, in: Pastoraltheologie,
12/1986, 523-544.

Lehmann, Paul L., 1966: Ethik als Antwort. Methode einer
Koinonia-Ethik. Miinchen.

Moller, Ulrich, 1990: Im Prozefs des Bekennens. Brennpunkte
der kirchlichen Atomwaffendiskussion im deutschen Pro-
testantismus 1957-1962. Dissertationsschrift, vorgelegt an
der Theologischen Fakultdt der Ruprecht-Karls-Universitdt
Heidelberg.

Miinkler, Herfried, 2002: Die neuen Kriege. Reinbek bei
Hamburg.

NATO, 2010: Aktives Engagement, moderne Verteidigung.
Strategisches Konzept fiir die Verteidigung und Sicherheit der
Mitglieder der NATO, verabschiedet von den Staats- und Re-
gierungschefs in Lissabon.

Erlaubnis untersagt,

Okumenischer Rat der Kirchen (ORK), 1948: Die Kirche und die
internationale Unordnung. Bericht der IV. Sektion der ersten
Vollversammlung. Amsterdam (abgedruckt in: Wolfgang
Hiérle, 1992: Zum Beispiel Golfkrieg. Der Dienst der Kirche in
Krisensituationen in unserer sakularen Gesellschaft. 2. Aufl.
Hannover, 60-72).

Okumenischer Rat der Kirchen (ORK), 2006: Gefihrdete Bevolke-
rungsgruppen: Erklarung zur Schutzpflicht. Porto Alegre.

Reuter, Hans-Richard, 2000: Zum ethischen Problem nuklearer
Abschreckung heute. Aktuelle Re-Lektiire der ,Heidelberger
Thesen” von 1959, in: Zeitschrift fiir Evangelische Ethik, 44.
Jg., 113-122.

Réhrle, Erich A., 2001: Komplementaritdat und Erkenntnis: Von
der Physik zur Philosophie. Miinster.

Scheffler, Horst, 1987: Ethische Positionen und Argumente im
Streit um eine militdrgestiitzte Sicherheitspolitik am Beispiel
des ethischen Komparativs in der Friedensfrage, in: epd-Do-
kumentation, 51a/87, 15-21.

Schirrmacher, Thomas, 2006: Die Entdeckung der Komplemen-
taritit, ihre Ubertragung auf die Theologie und ihre Bedeu-
tung fiir das biblische Denken, in: MBS Texte 66, 3. Jg.

Sellmaier, Stephan, 2008: Ethik der Konflikte. Stuttgart.

Stiimke, Volker, 2011: Der Streit um die Atombewaffnung im
deutschen Protestantismus, in: Ders./Gillner, Matthias (Hrsg.),
Friedensethik im 20. Jahrhundert. Stuttgart, 49-69.

Thielicke, Helmut, Theologische Ethik. Bd. 1: Prinzipienlehre.
Dogmatische, philosophische und kontroverstheologische
Grundlegung. Tibingen.

Weber, Max, 1964: Der Beruf zur Politik, in: Winkelmann, Jo-
hannes (Hrsg.), Max Weber: Soziologie, Weltgeschichtliche
Analysen, Politik. Stuttgart, 167-183.

Weizsdicker, Carl Friedrich von, 1981: Der bedrohte Friede. Poli-
tische Aufsatze 1945-1981. Miinchen/Wien.

Weizsdcker, Carl Friedrich von, 2002 [1943]: Zum Weltbild der
Physik. Stuttgart.

Werkner, Ines-Jacqueline, 2001: Soldatenseelsorge versus Militar-
seelsorge. Evangelische Pfarrer in der Bundeswehr. Baden-Baden.

Werkner, Ines-Jacqueline/Liedhegener, Antonius, 2009: Von der
Lehre vom gerechten Krieg zum Konzept des gerechten Frie-
dens? Einleitung, in: dies. (Hrsg.), Gerechter Krieg — gerechter
Frieden. Religionen und friedensethische Legitimationen in
aktuellen militarischen Konflikten. Wiesbaden, 9-18.

S+F (31.]g.) 3/2013 | 139

1P 216,73.216.36, am 22.01.2026, 23:07:44, alt.
I mit, for

oderin



https://doi.org/10.5771/0175-274x-2013-3-133

