
IV. Einander aufgegeben

Ricoeurs Wegstrecke der Erkenntnis - bzw. des hermeneutischen Ver­
stehens im Brückenschlag zum Erklären - folgt notwendig Umwegen 
durch kulturelle Zeugnisse bereits durchschrittener Etappen und durch 
eine Kette oder ein Netzwerk verschiedener Interpretationen hindurch - 
also durch das, was demjenigen, der erkennend unterwegs ist, bereits 
von anderen zu erkennen gegeben ist. Dieses Zu-erkennen-Gegebene 
ist gleichermaßen als eine Gabe, ein Geschenk verfügbar und entgegen­
zunehmen, aber auch als eine Aufgabe, die für das Verstehen, Interpre­
tieren und Weiterdenken gestellt wird. Indem wir niemals nur in uns 
selbst und für uns selbst erkennen, sondern in eine Vernetzung einge­
bunden sind, in der wir einander zu erkennen geben und mit Zu-erken- 
nen-Gegebenem umgehen, können verschiedene Horizonte, Perspekti­
ven und Sinnangebote, verschiedene Bahnen und Kreise des Denkens zu 
einem möglichst umfassenden, mehrdimensionalen Bild zusammenge­
fügt werden. Zusammengehalten werden diese Bewegungen des Den­
kens durch das, wonach gefragt wird und wonach die Erkennenden auf 
der Suche sind: nach uns Selbst, nach unserer Existenz, unserer Identi­
tät, unserem Sein und unserem Sinn, nach einem guten Leben, mitein­
ander und in gerechten Institutionen. Die Suche des Denkens bleibt kein 
zielloses oder labyrinthisches Umherirren, das letztlich immer wieder 
nur zu seinem Ausgangspunkt zurückkehren kann. Jede Rückkehr soll 
als eine bereicherte Rückkehr verstanden werden, die noch unrealisierte 
Möglichkeiten eröffnet. Sie ist ganz wesentlich die Rückkehr zu jenem 
Selbst, welches die Bewegung des Denkens vollzieht, dabei aber not­
wendig eine punktuelle Selbigkeit verlassen und die Bahnen der Ande­
ren kreuzen muß. Durch das, was ihm andere zu erkennen geben, kann 
es einerseits in sich selbst lesen, andererseits aber auch sich selbst und 
seine eigene Perspektive in mehrfacher Hinsicht überschreiten: auf die 
Welt hin, die durch das Zu-erkennen-Gegebene sichtbar wird; auf den 
Anderen hin, in dessen Perspektive es sich hineinversetzen kann, bis hin

197

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

zur Einnahme eines allgemeinen Standpunktes der ethischen Perspekti­
ve; schließlich in der Überschreitung des Erkennens auf das Handeln 
und die Initiative hin. Gerade in diesen Überschreitungen gelangt es zu 
einem (Wieder)Erkennen und zur Anerkennung seiner selbst. Diese Fi­
gur einer Entäußerung und Rückkehr, die ihre Überschreitung quasi mit 
in sich aufnehmen soll, findet sich gespiegelt in der Figur der Gabe, 
deren Gegengabe nicht einfach in einer reziproken Struktur den Kreis 
schließt. Stattdessen beginnt mit der Dankbarkeit, die zugleich eine Un­
terbrechung und Vermittlung bildet, eine neue Gabe, die beide Akteure 
des Gabegeschehens um ihre wechselseitige Anerkennung bereichern 
kann. Ganz entscheidend ist hierbei die Vermittlung über eine Ebene 
des >Erkennens< im weiteren Sinne des Wortes.

Nicht die gegebene Sache steht im Mittelpunkt des Denkens 
Ricoeurs, wenngleich im Diskurs über die Gerechtigkeit und die Ebene 
des politischen Miteinanders auch der Austausch von Gütern berück­
sichtigt wird. Diese Ebene des Diskurses spricht für den philosophi­
schen Realitätssinn Ricoeurs. Im Kern geht es jedoch zunächst einmal 
um ein Zu-erkennen-Geben. Die Aneignung eines fremden Sinns kann 
wie die Annahme einer Gabe beschrieben werden, die nicht zu einer 
Akkumulation von Besitz führt, sondern eher zu einer Öffnung und 
Erweiterung der Sphäre des Eigenen auf das Andere hin. Auch wenn 
nicht auf den ersten Blick ein Sinn weitergegeben, sondern tatsächlich 
eine Sache von Hand zu Hand gereicht wird, steht für Ricoeur die sym­
bolische Vermittlung des Austauschs im Vordergrund. Er schließt damit 
an Levi-Strauss' Interpretation des Essays von Marcel Mauss an, möch­
te aber nicht auf der Ebene einer theoretischen Betrachtung stehenblei­
ben, in der die Tauschregel ein Drittes außerhalb des Gabegeschehens 
bleibt. Stattdessen gilt es in den Raum einzutreten, der sich dabei zwi­
schen uns eröffnet:

»Die Symbolfunktion ist gewiß die Fähigkeit, jeden Austausch ... unter ein 
Gesetz, eine Regel zu stellen, d. h. unter ein anonymes Prinzip, das die Sub­
jekte transzendiert. Doch mehr noch bedeutet sie das Vermögen, diese Regel 
in einem Ereignis, in einer Austausch-Instanz zu aktualisieren, die in der Re­
de-Instanz ihr Modell besitzt; die Austausch-Instanz bindet mich als Subjekt 
und stellt mich in die Wechselbeziehung von Frage und Antwort hinein.« 
[HuS 166]

Das heißt für Ricoeur, daß bereits »die Symbolik eine Regel der gegen­
seitigen Anerkennung unter Subjekten« impliziert. [Ebd.] Wenn wir 

198

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander aufgegeben

einander geben oder uns in unserem Erkenntnisaustausch wie in einer 
Gabe aufeinander beziehen, so können wir es also durch die symboli­
sche Funktion der Gabe füreinander und miteinander erlebbar machen, 
daß wir immer schon in einem Verhältnis von Frage und Antwort zu­
einander stehen, in dem es uns aufgegeben ist, einander zu erkennen, 
einander anzuerkennen und uns so wechselseitig zu uns selbst zu brin­
gen. Die Regel der wechselseitigen Anerkennung, so zitiert Ricoeur hier 
Edmond Ortigues, »... verpflichtet jedes Bewußtsein, von seinem An­
deren aus zu sich selbst zurückzukehren«. [Ebd.]157 Demnach ist für 
Ricoeur »die eigentliche >Rückkehr zum Subjekt<«, die die Herausforde­
rung durch die strukturalistische Philosophie verlangt und die bei 
Derrida noch einmal radikal in Frage gestellt werden wird, nur als eine 
»Rückkehr von seinem Anderen aus zu sich selbst« zu denken. [HuS 
167] Gerade die Reflexionen über die wechselseitige Anerkennung zei­
gen, daß der Umweg über das Andere nicht nur ein notwendiges Übel 
bildet, um eine triumphale Wiederkehr des totgesagten Subjekts zu er­
möglichen. Die Rückkehr des Subjekts soll keine Rückkehr des Odys­
seus sein, der seine Feinde rächt und seine Herrschaft zurückerobert. 
Vielmehr geht es Ricoeur im Nachdenken über die Gabe um eine An­
erkennung der Alterität und der Asymmetrie, die sich nicht in eine 
Tauschregel aufheben läßt. Die Figur der Gabe verlangt eine Distanz 
zwischen Gebendem und Empfangendem, über die hinweg gegeben 
wird, sie weist auf die Notwendigkeit dieses Abstands hin. Dies gilt 
schon im Bild der Gabe von Hand zu Hand, die wohl immer schon eine 
gewisse, wenn auch noch so geringe Distanz zwischen den beteiligten 
Akteuren voraussetzt, die diese dann mit ihren Händen und mit dem, 
was sie damit einander geben, überbrücken. Diese Distanz scheint aber 
nicht nur zwischen uns, sondern bereits in uns selbst offengehalten zu 
werden, markiert durch jenes metaphorische >als<, welches das Selbst als 
einen Anderen charakterisiert. Das heißt, daß die Rückkehr zum Selbst 
hier nicht eine Reduktion auf den Ausgangspunkt und daher auf die 
Punktualität dieses Subjekts bedeuten soll, sondern stets den notwendi­
gen Umweg über die Alterität mit >zurückbringt< und so diese Alterität 
immer neu in das Selbst hineinträgt. Die Rückkehr ist untrennbar von 
Aufbruch, Neubeginn und Anfangenkönnen.

Die Distanz, die Differenz, die Lücke im Feld der Bedeutungen, der 
Bruch in der Kontinuität spielen für Ricoeur immer wieder eine ganz 

157 Vgl. Edmond Ortigues: Le discours et le Symbole, Paris 1962. S. 199.

199

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

entscheidende Rolle. Anders als Levi-Strauss und der Strukturalismus 
möchte er allerdings nicht eine »Differenz ohne Subjekt« als »Bedin­
gung der Möglichkeit aller Differenzen« voraussetzen. [HuS 164] Für 
ihn kann Bedeutung nur aus einem Wechselspiel zwischen einer Di­
stanzierung und einer intentionalen Bezugnahme verstanden werden: 
»Das Prinzip der Distanzierung (principe differentiel) ist bloß die Rück­
seite des Prinzips der Bezugnahme (principe referentiel)«. [HuS 165] 
Was hier im Bezug auf die Semantik gesagt wird, behält seine Berech­
tigung auch im Hinblick auf die interpersonalen Beziehungen, die 
Ricoeur im Hinblick auf die Gabe und die Friedenszustände des Mit­
einanders schildert. Auch dort ist für ihn ein Gleichgewicht zwischen 
Abstand und Annäherung notwendig, um aus der Distanz und der Be­
zugnahme aufeinander eine echte wechselseitige Beziehung zu ermög­
lichen und einander Bedeutung zu geben. Wenn sich mir jemand zu 
erkennen gibt, wenn er mir etwas von sich und über sich selbst anver­
traut, das den Kern seiner Identität berührt - also seiner Fähigkeiten 
und ihrer Grenzen, seiner Biographie mit ihren Brüchen - dann kann 
und darf ich mir diese Gabe niemals einfach aneignen, ohne die Diffe­
renz und Asymmetrie zwischen meinem Selbst und dem anderen Selbst 
zu bewahren. Denn auch wenn ein anderes Selbst sich mir (zu erken­
nen) gibt, kann ich diese Gabe ebenso wenig zu meinem Besitz machen, 
wie ich das andere Selbst zu meinem Selbst machen kann. Ich kann 
versuchen, die Perspektive des Anderen einzunehmen, aber ich nehme 
eben nicht seinen Platz ein, indem ich ihn von diesem Platz verdränge. 
Hier erhält das Empfangen eine besondere Funktion: Die Aneignung 
eines fremden Sinns und die Einnahme einer anderen Perspektive set­
zen einen Modus der Annahme voraus, die das Andere oder den Ande­
ren als ein Selbst annimmt und eben nicht seiner Selbst enteignet und 
übernimmt.158

Wird etwas zu erkennen gegeben, so geht es im Akt des Empfan­
gens zugleich darum, ein neues Erkennen zu beginnen und den Weg 
eines gemeinsamen Erkennens zu beschreiten. Dieser Prozeß kann sich 
im Verhältnis zwischen Lehrer und Schüler und in ihrem gemeinsamen 
Streben nach Wahrheit manifestieren. Es gilt für Ricoeur, die Heterono- 
mie gegenüber dem Lehrer nicht von der Autonomie des Lernenden zu

158 Diese Fähigkeit oder Kunst zu empfangen, bildet auch für Jean Greisch einen der 
originellsten Aspekte der Phänomenologie des fähigen Menschen. (Vgl. Jean Greisch: 
Qui sommes nous? Chemins phenomenologiques vers l'homme, a.a.O. S. 323).

200

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander aufgegeben

trennen, und »Kants Aufforderung in Was heißt Aufklärung? noch zu 
verstärken: Sapere aude! Wage es, auf eigene Faust zu lernen, zu pro­
bieren, zu genießen!«. [SaA 334] Die Initiative zum eigenen Erkennen 
und Leben geht aus der Autonomie des Lernenden hervor, aber im 
Durchgang durch das ihm Zu-erkennen-Gegebene und die gemeinsame 
Suche nach einem Sinn. Geht es in den Regeln der Gegenseitigkeit und 
den Bindungen des Versprechens oder Vertrags darum, eine Treue als 
»Verfügbarkeit« für den Anderen zu sichern [SaA 324], so verweist die 
wechselseitige Anerkennung, die in der Gabe möglich wird, auf die Un­
verfügbarkeit des Anderen. Gerade diese Unverfügbarkeit und Eigen­
initiative des Anderen, auch des Lernenden, kann ein Glück ermög­
lichen, das Ricoeur mit Peter Kemp als »>eine gemeinsame Tätigkeit 
des Gebens und Empfangens zwischen freien Personen<«159 bestimmt. 
[SaA 326] So kann »die Mitteilung der Wahrheit zum Glück eines Tei­
lens werden« [ebd.], selbst wenn es um eine so bittere Wahrheit geht 
wie um die Mitteilung einer negativen Diagnose oder des bevorstehen­
den Todes an einen Patienten, die Ricoeur als eine der Grenzsituationen 
beschreibt, in denen die Regeln der Moralität an die Tragik der Situation 
stoßen.

In »Das Selbst als ein Anderer« versucht Ricoeur einen »auf dem 
Austausch von Geben und Empfangen basierenden Begriff der Fürsor­
ge« zu erarbeiten, der die aristotelische Konzeption der Freundschaft 
über die Voraussetzung der Gleichheit und die Beziehung der Gegen­
seitigkeit hinausführen soll. [SaA 229] Ausgehend von einer »wohlwol­
lenden Spontaneität wird das Empfangen mit dem Geben des Zur-Ver­
antwortung-Ziehens gleichgestellt, so daß das Selbst die Überlegenheit 
der Autorität anerkennt, die ihm ein Handeln gemäß der Gerechtigkeit 
gebietet«, ohne sich einfach zu unterwerfen. [SaA 231] In der Situation 
des Leidens wiederum »scheint der Andere reduziert auf den Zustand 
des bloßen Empfangens« gegenüber demjenigen, der ihm »sein Mitleid 
schenkt«. [SaA 232] Und doch geht gerade vom »leidenden Anderen ... 
ein Geben aus, das eben nicht mehr aus seinem Vermögen zu handeln 
und zu existieren schöpft, sondern aus seiner Schwachheit selber« 
[ebd.], die dem Mitleidenden in der echten Sympathie seine eigene 
Schwachheit und Sterblichkeit zu erkennen gibt. Ricoeurs Gedanke der 
Fürsorge impliziert eine »Suche nach Gleichheit im Durchgang durch 
die Ungleichheit«, die es dem Selbst erlaubt, »sich selbst als einen An-

159 Vgl. Peter Kemp: Ethique et Medecine, Paris 1987. S. 64.

201

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

deren unter Anderen« wahrzunehmen, und so das ermöglicht,
die Beziehung des >einander<. [SaA 234] Drei Arten der Beziehung grei­
fen ineinander: Einerseits gilt eine »Umkehrbarkeit« [ebd.] der Rollen 
von Gebendem und Empfangenden. Der Empfänger kann selbst auch 
Gebender werden und umgekehrt. Andererseits gilt die »Unvertretbar­
keit« [ebd.] der Personen, die dabei nicht den Platz tauschen. Jeder ist in 
der Lage sich selbst als Selbst zu erkennen und zu benennen, so »daß ich 
meinen Ort nicht verlasse und den Unterschied zwischen hier und dort 
nicht abschaffe, wenn ich mich in Phantasie und Sympathie an die Stelle 
des Anderen versetze«. [SaA 235] Ich kann den Anderen dabei als un­
ersetzlich wahrnehmen und dennoch drittens unsere gemeinsame 
»Ähnlichkeit« erkennen: »auch Du bist imstande, etwas in der Welt zu 
beginnen, aus Gründen zu handeln, deine Präferenzen zu hierarchisie- 
ren, die Ziele deines Handelns einzuschätzen und - indem du dies tust - 
dich selbst zu schätzen, so wie ich mich selbst schätze.« [Ebd.] Indem 
diese drei Arten der Beziehung sich im Akt der Gabe verbinden, ereig­
net sich in ihr »das Paradox des Austauschs am Ort selbst des Unersetz­
lichen«. [Ebd.] Das Paradoxon dieses Austauschs besteht darin, daß er 
eben kein Akt des Ersetzens ist, sondern daß er es ermöglicht, sich zu­
einander in Beziehung zu setzen. In der Gabe kann sich die wechselsei­
tige Anerkennung vollziehen. Sie ermöglicht aber zunächst ein Erken­
nen, das zugleich Voraussetzung dieses Anerkennens ist: ein Erkennen 
meiner selbst als Selbst, als Anderen unter Anderen und ein ebensol­
ches Erkennen des Anderen sowie des Einanders, das die Spannung 
zwischen Andersheit und Selbstheit in sich aufrechterhält. Es kann ge­
lingen, sich einander zu erkennen zu geben, ohne sich aufzugeben oder 
eine Aufgabe des Anderen zu verlangen.

Dieses Einander-zu-erkennen-Geben und Einander-Erkennen 
bleibt eine Aufgabe: »Jetzt erkenne ich unvollkommen, dann aber wer­
de ich durch und durch erkennen, so wie ich auch durch und durch 
erkannt worden bin«. [S. o.] Vorausgesetzt wird hier durchaus eine pri­
märe Passivität gegenüber einem Schon-erkannt-worden-Sein, analog 
zu jener Vorgegebenheit, die Ricoeur im Hinblick auf die Gabe des 
Lebens beschreibt. Diese Passivität muß aber als Ermöglichung der Ak­
tivität des eigenen Erkennens gedacht werden, nicht als Festlegung auf 
eine Rolle des Empfängers, des Opfers oder desjenigen, der nur zur 
Antwort gerufen und verpflichtet ist. Die Initiative, die Möglichkeit 
selbst zu rufen, zu fragen, zu erkennen und (zu erkennen) zu geben 
bleibt offen. Das Bedürfnis, vollkommen zu erkennen, scheint im Pau­

202

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander aufgegeben

lus-Zitat gerade aus der Erfahrung hervorzugehen, sich selbst vollkom­
men erkannt zu fühlen oder zumindest selbst erkennbar zu sein. Erken­
nen und Erkanntwerden greifen hier ebenso unauflösbar ineinander, 
wie Geben und Empfangen, Handeln und Erleiden, Aktivität und Passi­
vität im gesamten Denkweg Ricoeurs ineinander verschränkt werden. 
Diese Verschränkung erfolgt insbesondere deshalb, weil für Ricoeur 
jedes Selbst die Erkenntnis seiner Verantwortung gegenüber dem An­
deren gewinnt, indem es erkennt, daß es selbst und das andere Selbst 
ebenso Erkennender wie Erkannter, Handelnder wie Erleidender sein 
kann, daß es sich keiner absoluten Herrschaft und Selbstherrlichkeit 
gewiß sein kann, daß es aber zugleich niemals auf die Rolle des Opfers 
und auf eine Passivität ohne die Möglichkeit zum Neubeginnen redu­
ziert werden kann. Das Selbst (als ein Anderer) ist gleichermaßen in der 
Lage, zu erkennen und entgegenzunehmen, was ihm zu erkennen ge­
geben und gegeben ist, wie auch selbst initiativ zu geben und zu er­
kennen zu geben.

Zwischen der Betrachtung der Erkenntnis, die vom reinen Identi­
fizieren zum Wiedererkennen und Anerkennen ausgeweitet werden 
soll, und der >Lichtung< der Gabe, die dieses Anerkennen motivieren 
kann und die als ein Modell für eine erfüllte Beziehung zwischen Selbst 
und Anderem dient, vollzieht sich im Denkweg Ricoeurs der Versuch, 
das personale Selbst zu verstehen und zu erkennen zu geben, dessen 
Ipse-Identität sich in einem Lebensvollzug entwickelt, der nicht allein, 
aber in wesentlichen Punkten durch die Fähigkeit geprägt ist, einander 
zu geben und anzunehmen, einander zu erkennen zu geben und mit den 
in unserer Kultur und in unseren Erzählungen weitergegebenen Er­
kenntnissen und Perspektiven des Verstehens umzugehen.

Von Ricoeur zu Derrida

»Man fragt sich ohne Ende, ob die Philosophie nicht tot sei, ob sie für sich 
möglich sei; man darf nicht unaufhörlich Philosophie der Philosophie betrei­
ben, sondern muß diese überwinden, um über etwas nachzudenken, muß bre­
chen mit dieser Tendenz zum Ausdeuten und zur Randbemerkung, selbst in 
diesem sehr starken Sinne, den Derrida dem Wort >Rand< gegeben hat, der aber 
immer wieder darauf hinausläuft, am Rande der Großen zu schreiben.«160

160 Paul Ricoeur: J'attends la renaissance. Entretien avec Paul Ricoeur. Propos recueillis

203

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

Dieses Zitat Ricoeurs mag überraschen, da er ein so gründlicher herme­
neutischer Leser ist, gerade in der Konfrontation mit Derrida. Denn 
dieser beginnt sein Denken mit einem weitaus größeren Gestus des 
Aufbruchs, der >die Philosophie< hinter sich lassen und über sie hinaus­
denken soll. Dies geschieht aber tatsächlich ganz explizit von den 
Rändern überlieferter und immer wieder neu gelesener Texte her. In 
Abgrenzung gegen Derridas Prinzip der Randnotiz und der Verschie­
bungen in den Wiederholungen und Interpretationen, welches ich im 
folgenden noch genauer betrachten werde, offenbart Ricceur in diesem 
Zitat seinen Glauben an die Möglichkeit einer besonderen Art der Wie- 
der-Holung: Das, was im bereits Gedachten offen und über es hinaus 
möglich bleibt, kann wieder(ge)holt werden, und zwar nicht im Sinne 
einer reinen Re-Präsentation, sondern im Sinne eines Hineinholens in 
die Gegenwart meines Denkens, das zugleich immer ein Weiterdenken 
ist und ebenso offene Möglichkeiten in sich entfaltet, die über jede 
punktuelle Präsenz hinausweisen. Wo Ricoeur eher ein vermittelnder 
Denker ist, der versucht Brücken zwischen verschiedenen Positionen 
zu schlagen, wird für Derrida der Kampf gegen eindeutige Positionie­
rungen, gegen die reine Repräsentation, gegen ein Diktat der Präsenz, 
gegen die Bestimmung eines Ursprungs oder Zentrums und gegen die 
Pestlegung von Identitäten zu einer wesentlichen Motivation seines 
Denkens. Zu fragen ist, welche Möglichkeiten sich in den durch diesen 
>Angriff< erzielten Verschiebungen und Abweichungen letztlich weiter­
hin eröffnen können, was also ein Denken zu erkennen gibt, das sich 
zunächst einmal gegen das philosophische Erkennen richtet. Das Prin­
zip der Differenz, das in der Polysemie der Bedeutungen, in der Distanz 
zwischen Geber und Empfänger, in der Asymmetrie zwischen Personen 
und als Dissonanz in der Konsonanz in Ricoeurs Denken hineinwirkt - 
aber stets als Rückseite der Bezugnahme und der Bindungen -, wird hei 
Derrida von vornherein weitaus deutlicher betont und verschärft. Auch 
die Figur der Gabe wird bei Derrida gegen die Prinzipien der Präsenz, 
der Identität, des Zentrums und der ökonomischen Zirkulation ins Feld 
geführt, während sie bei Ricceur eher für die echte Identifizierung und 
Anerkennung einer Ipse-Identität des personalen Selbst und für die 
Unterbrechung des Kampfes ins Spiel gebracht wird. Und doch berüh­
ren sich am Ende der beiden Denkwege Ricceurs und Derridas diese

par Jean Roman et E. Tassin. In: Paris Autrement n° 102 Novembre. S. 175-183. Die 
deutsche Übersetzung ist zitiert aus: Jens Mattern: Ricceur zur Einführung, a.a.O. S. 7. 

204

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander aufgegeben

unterschiedlichen Auseinandersetzungen mit der Gabe, beispielsweise 
in der Voraussetzung, daß diese eine Ausnahme, einen Unterbre­
chungseffekt, sei es des Kreises oder des Kampfes bilden kann.

Ricoeurs Denkweg hat - stets unter dem Vorzeichen der Frage und 
Suche nach dem Selbst und seiner Existenz - zunächst zu einer mehr­
fachen Erweiterung eines Erkennens als Identifizieren geführt: um das 
Wiedererkennen unter den Bedingungen der Zeit; um das Verstehen 
weitergegebener Sinnangebote (hier stellte sich die Frage, inwiefern 
diese wie ein Besitz angeeignet und weitergegeben werden können); 
um den Blick durch die Zeugnisse dieses Verstehens auf die Welt und 
die Möglichkeiten des Handelns und Neubeginnens. Schließlich führte 
der Weg vom Erkennen zum Anerkennen des Anderen in der interper­
sonalen Begegnung, im Raum der Institutionen und im Selbst. Ebenso 
ergab sich eine Erweiterung der Konfigurationen personaler Identität, 
ausgehend von der Problematik des >gebrochenen Cogito< und in einer 
Infragestellung einer Identifikation als Selbigkeit: Das Selbst wurde 
charakterisiert durch eine narrative Identität, die zu einer Identität 
des fähigen Menschen weiterentwickelt wurde. Das Selbst erwies sich 
>als ein Ander er <, geprägt durch eine beständige Verschränkung von 
Aktivität und Passivität, in einer originären Asymmetrie zwischen Ge­
benden und Empfangenden, ausgerichtet auf ein gutes, gemeinsames 
Handeln in gerechten und geregelten Institutionen, aber auch konfron­
tiert mit der Tragik situativer Entscheidungen und stets in einer verant­
wortlichen Beziehung zueinander.

Die interpersonalen Beziehungen wurden zugleich als Kampf um 
Anerkennung und Ringen um Gerechtigkeit beschrieben, in einem 
Umweg über die Einführung der Idee der Anerkennung als konstituti­
vem Moment von Selbst und Person bei Hegel, verbunden mit den 
Aporien des Gesellschaftsvertrages und den komplexen Austauschhe- 
ziehungen zwischen Einzelnem und Allgemeinem. Aus dem Kampf­
geschehen führte der Weg schließlich zur >Lichtung< der Gabe als realer 
Erfahrung wechselseitiger Anerkennung. Ricoeur thematisierte die Ga­
be als Gabe des Versprechens und der Vergebung, basierend auf der 
Gabe des Lebens. Diese Arten der Gabe und des Zu-erkennen-Gebens 
prägten die personale Ipse-Identität im Verhältnis zu anderen Per­
sonen, auch zu den abwesenden Anderen der vorhergehenden und 
nachfolgenden Generationen. Wo das Versprechen wie die zeremonielle 
Gabe bindet, verweist das Verzeihen auf die Möglichkeit, jemanden 
durch die Gabe der Vergebung von einer Schuld zu entbinden und ihm 

205

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Paul Ricoeur - Unterwegs

ein anderes Weiterhandeln zu eröffnen. Stets zeigte sich Ricoeurs Be­
mühen, eine Balance zwischen interpersonaler Bindung und richtigem 
Abstand zu wahren: Zwischen das Selbst und den Anderen wurde das 
metaphorische >als< gesetzt, zwischen Gabe und Gegengabe die Dank­
barkeit und die gleichermaßen freie Initiative der Akteure. Verlegte 
man die Perspektive der Beobachtung in das Geschehen zwischen die­
sen Akteuren, verwandelte sich die Gegengabe für Ricceur in eine 
>zweite erste Gabe<. Vermittelt über die >Lücke< der Dankbarkeit wurde 
diese als ein Symbol für die Anerkennung der Fähigkeit jeder Person 
bestimmt, ebenso frei und mit Würde geben wie auch empfangen zu 
können - und sich dabei selbst zu erkennen zu geben und seine eigene 
Identität zu empfangen.

Bei Derrida ist nun ein anderer Denkweg zu beschreiten: aus­
gehend von der Geste eines Aufbruchs und Bruchs mit den Vorgaben 
der Philosophie wird er dennoch zu einem Denken gelangen, das sich 
an den Rändern der Philosophie am bereits Gedachten und in Zeichen 
und Texten Zu-erkennen-Gegebenen abarbeitet und dabei bisweilen 
sehr frei mit diesen Vorgaben arbeitet. Zugleich führt dieser Weg 
immer wieder an die Grenzen der Erkenntnis und des Sinns, mitten 
hinein in ein Spiel der Differenzen und dennoch auch darüber hinaus, 
zu einer nicht genau bestimmbaren Erwartung. Auch das Selbst wird 
zunächst als dekonstruiertes Selbst eingeführt - möglicherweise nur so, 
wie es sich in textuellen Spuren zu erkennen gibt, gerade indem es sich 
in diesen >den Tod gibt< und seine Präsenz aufgibt. Eine wesentliche 
Parallele zu Ricoeur besteht dabei in der Situierung des Selbst nach der 
Gewißheit des cartesischen Ego, wobei Derrida noch deutlicher (als 
Nachfolger Nietzsches) die Hyperbolik des Zweifels betont. Auch bei 
ihm wird der oder das Andere für jedes Selbst und in jedem Selben eine 
wesentliche Rolle spielen. Die Gabe wird zu einer reinen Gabe und zu 
einem Modell der Unmöglichkeit radikalisiert werden - bis zu den Ga­
ben des Ereignisses, des Geheimnisses und des Todes -, sie bleibt jedoch 
weiterhin auch am Zu-erkennen-Geben, insbesondere an der Gabe 
eines Werkes orientiert. Wesentlicher als das Gegensatzpaar von Ge­
ben und Empfangen wird dabei die Differenz zwischen ökonomischem 
Kalkül und radikaler Verausgabung. Die Auseinandersetzung mit der 
Gabe löst sich bei Derrida einerseits sehr weit von den konkreten Im­
plikationen für das personale Selbst, für die interpersonale Beziehung 
und für das soziale Miteinander ab. Sie bleibt aber letztlich doch enger 
mit einem Ringen um die Frage nach dem Selbst, mit den Dilemmata 

206

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Einander aufgegeben

der Entscheidungen zum Handeln und mit der Verantwortung gegen­
über allen Anderen verbunden, als Derridas spielerische Stilistik und 
seine Beschäftigung mit der >Falschgeldhaftigkeit<, mit den Gaben der 
Poesie und der Poetik des Tabaks, in der sich die Gabe letztlich in Rauch 
auflöst, dies zunächst vermuten lassen.

207

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


https://doi.org/10.5771/9783495993606-197 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Von Ricoeur zu Derrida

