IV. Einander aufgegeben

Ricceurs Wegstrecke der Erkenntnis — bzw. des hermeneutischen Ver-
stehens im Briickenschlag zum Erkliren - folgt notwendig Umwegen
durch kulturelle Zeugnisse bereits durchschrittener Etappen und durch
eine Kette oder ein Netzwerk verschiedener Interpretationen hindurch -
also durch das, was demjenigen, der erkennend unterwegs ist, bereits
von anderen zu erkennen gegeben ist. Dieses Zu-erkennen-Gegebene
ist gleichermafen als eine Gabe, ein Geschenk verfiigbar und entgegen-
zunehmen, aber auch als eine Aufgabe, die fiir das Verstehen, Interpre-
tieren und Weiterdenken gestellt wird. Indem wir niemals nur in uns
selbst und fiir uns selbst erkennen, sondern in eine Vernetzung einge-
bunden sind, in der wir einander zu erkennen geben und mit Zu-erken-
nen-Gegebenem umgehen, kénnen verschiedene Horizonte, Perspekti-
ven und Sinnangebote, verschiedene Bahnen und Kreise des Denkens zu
einem moglichst umfassenden, mehrdimensionalen Bild zusammenge-
fiigt werden. Zusammengehalten werden diese Bewegungen des Den-
kens durch das, wonach gefragt wird und wonach die Erkennenden auf
der Suche sind: nach uns Selbst, nach unserer Existenz, unserer Identi-
tit, unserem Sein und unserem Sinn, nach einem guten Leben, mitein-
ander und in gerechten Institutionen. Die Suche des Denkens bleibt kein
zielloses oder labyrinthisches Umherirren, das letztlich immer wieder
nur zu seinem Ausgangspunkt zuriickkehren kann. Jede Riickkehr soll
als eine bereicherte Riickkehr verstanden werden, die noch unrealisierte
Moglichkeiten eréffnet. Sie ist ganz wesentlich die Riickkehr zu jenem
Selbst, welches die Bewegung des Denkens vollzieht, dabei aber not-
wendig eine punktuelle Selbigkeit verlassen und die Bahnen der Ande-
ren kreuzen muf8. Durch das, was ihm andere zu erkennen geben, kann
es einerseits in sich selbst lesen, andererseits aber auch sich selbst und
seine eigene Perspektive in mehrfacher Hinsicht iiberschreiten: auf die
Welt hin, die durch das Zu-erkennen-Gegebene sichtbar wird; auf den
Anderen hin, in dessen Perspektive es sich hineinversetzen kann, bis hin

197

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30. A



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

zur Einnahme eines allgemeinen Standpunktes der ethischen Perspekti-
ve; schlieSlich in der Uberschreitung des Erkennens auf das Handeln
und die Initiative hin. Gerade in diesen Uberschreitungen gelangt es zu
einem (Wieder)Erkennen und zur Anerkennung seiner selbst. Diese Fi-
gur einer EntiuBerung und Riickkehr, die ihre Uberschreitung quasi mit
in sich aufnehmen soll, findet sich gespiegelt in der Figur der Gabe,
deren Gegengabe nicht einfach in einer reziproken Struktur den Kreis
schlieBt. Stattdessen beginnt mit der Dankbarkeit, die zugleich eine Un-
terbrechung und Vermittlung bildet, eine neue Gabe, die beide Akteure
des Gabegeschehens um ihre wechselseitige Anerkennung bereichern
kann. Ganz entscheidend ist hierbei die Vermittlung iiber eine Ebene
des >Erkennens< im weiteren Sinne des Wortes.

Nicht die gegebene Sache steht im Mittelpunkt des Denkens
Ricceurs, wenngleich im Diskurs tiber die Gerechtigkeit und die Ebene
des politischen Miteinanders auch der Austausch von Giitern beriick-
sichtigt wird. Diese Ebene des Diskurses spricht fiir den philosophi-
schen Realitdtssinn Ricceurs. Im Kern geht es jedoch zunéchst einmal
um ein Zu-erkennen-Geben. Die Aneignung eines fremden Sinns kann
wie die Annahme einer Gabe beschrieben werden, die nicht zu einer
Akkumulation von Besitz fiihrt, sondern eher zu einer Offnung und
Erweiterung der Sphire des Eigenen auf das Andere hin. Auch wenn
nicht auf den ersten Blick ein Sinn weitergegeben, sondern tatsichlich
eine Sache von Hand zu Hand gereicht wird, steht fiir Ricceur die sym-
bolische Vermittlung des Austauschs im Vordergrund. Er schlieSt damit
an Lévi-Strauss’ Interpretation des Essays von Marcel Mauss an, mach-
te aber nicht auf der Ebene einer theoretischen Betrachtung stehenblei-
ben, in der die Tauschregel ein Drittes aulerhalb des Gabegeschehens
bleibt. Stattdessen gilt es in den Raum einzutreten, der sich dabei zwi-
schen uns eroffnet:

»Die Symbolfunktion ist gewifl die Fahigkeit, jeden Austausch ... unter ein
Gesetz, eine Regel zu stellen, d. h. unter ein anonymes Prinzip, das die Sub-
jekte transzendiert. Doch mehr noch bedeutet sie das Vermogen, diese Regel
in einem Ereignis, in einer Austausch-Instanz zu aktualisieren, die in der Re-
de-Instanz ihr Modell besitzt; die Austausch-Instanz bindet mich als Subjekt
und stellt mich in die Wechselbeziehung von Frage und Antwort hinein.«

[HusS 166]

Das heifit fiir Ricceur, daf8 bereits »die Symbolik eine Regel der gegen-
seitigen Anerkennung unter Subjekten« impliziert. [Ebd.] Wenn wir

198

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander aufgegeben

einander geben oder uns in unserem Erkenntnisaustausch wie in einer
Gabe aufeinander beziehen, so kénnen wir es also durch die symboli-
sche Funktion der Gabe fiireinander und miteinander erlebbar machen,
daf8 wir immer schon in einem Verhiltnis von Frage und Antwort zu-
einander stehen, in dem es uns aufgegeben ist, einander zu erkennen,
einander anzuerkennen und uns so wechselseitig zu uns selbst zu brin-
gen. Die Regel der wechselseitigen Anerkennung, so zitiert Ricceur hier
Edmond Ortigues, »... verpflichtet jedes BewufStsein, von seinem An-
deren aus zu sich selbst zuriickzukehren«. [Ebd.]'"” Demnach ist fiir
Ricceur »die eigentliche >Riickkehr zum Subjekt«, die die Herausforde-
rung durch die strukturalistische Philosophie verlangt und die bei
Derrida noch einmal radikal in Frage gestellt werden wird, nur als eine
»Riickkehr von seinem Anderen aus zu sich selbst« zu denken. [HuS
167] Gerade die Reflexionen iiber die wechselseitige Anerkennung zei-
gen, dal der Umweg iiber das Andere nicht nur ein notwendiges Ubel
bildet, um eine triumphale Wiederkehr des totgesagten Subjekts zu er-
moglichen. Die Riickkehr des Subjekts soll keine Riickkehr des Odys-
seus sein, der seine Feinde richt und seine Herrschaft zuriickerobert.
Vielmehr geht es Ricceur im Nachdenken iiber die Gabe um eine An-
erkennung der Alteritit und der Asymmetrie, die sich nicht in eine
Tauschregel aufheben lit. Die Figur der Gabe verlangt eine Distanz
zwischen Gebendem und Empfangendem, iiber die hinweg gegeben
wird, sie weist auf die Notwendigkeit dieses Abstands hin. Dies gilt
schon im Bild der Gabe von Hand zu Hand, die wohl immer schon eine
gewisse, wenn auch noch so geringe Distanz zwischen den beteiligten
Akteuren voraussetzt, die diese dann mit ihren Hinden und mit dem,
was sie damit einander geben, iiberbriicken. Diese Distanz scheint aber
nicht nur zwischen uns, sondern bereits in uns selbst offengehalten zu
werden, markiert durch jenes metaphorische als, welches das Selbst als
einen Anderen charakterisiert. Das heifdt, daf die Riickkehr zum Selbst
hier nicht eine Reduktion auf den Ausgangspunkt und daher auf die
Punktualitit dieses Subjekts bedeuten soll, sondern stets den notwendi-
gen Umweg iiber die Alteritdt mit >zuriickbringt und so diese Alteritt
immer neu in das Selbst hineintrigt. Die Riickkehr ist untrennbar von
Aufbruch, Neubeginn und Anfangenkénnen.

Die Distanz, die Differenz, die Liicke im Feld der Bedeutungen, der
Bruch in der Kontinuitét spielen fiir Ricceur immer wieder eine ganz

157 Vgl. Edmond Ortigues: Le discours et le symbole, Paris 1962. S. 199.

199

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

entscheidende Rolle. Anders als Lévi-Strauss und der Strukturalismus
mochte er allerdings nicht eine »Differenz ohne Subjekt« als »Bedin-
gung der Moglichkeit aller Differenzen« voraussetzen. [HuS 164] Fiir
ihn kann Bedeutung nur aus einem Wechselspiel zwischen einer Di-
stanzierung und einer intentionalen Bezugnahme verstanden werden:
»Das Prinzip der Distanzierung (principe différentiel) ist blo die Riick-
seite des Prinzips der Bezugnahme (principe référentiel)«. [HuS 165]
Was hier im Bezug auf die Semantik gesagt wird, behilt seine Berech-
tigung auch im Hinblick auf die interpersonalen Beziehungen, die
Ricceur im Hinblick auf die Gabe und die Friedenszustinde des Mit-
einanders schildert. Auch dort ist fiir ihn ein Gleichgewicht zwischen
Abstand und Anniherung notwendig, um aus der Distanz und der Be-
zugnahme aufeinander eine echte wechselseitige Beziehung zu ermog-
lichen und einander Bedeutung zu geben. Wenn sich mir jemand zu
erkennen gibt, wenn er mir etwas von sich und iiber sich selbst anver-
traut, das den Kern seiner Identitit beriihrt — also seiner Fihigkeiten
und ihrer Grenzen, seiner Biographie mit ihren Briichen — dann kann
und darf ich mir diese Gabe niemals einfach aneignen, ohne die Diffe-
renz und Asymmetrie zwischen meinem Selbst und dem anderen Selbst
zu bewahren. Denn auch wenn ein anderes Selbst sich mir (zu erken-
nen) gibt, kann ich diese Gabe ebenso wenig zu meinem Besitz machen,
wie ich das andere Selbst zu meinem Selbst machen kann. Ich kann
versuchen, die Perspektive des Anderen einzunehmen, aber ich nehme
eben nicht seinen Platz ein, indem ich ihn von diesem Platz verdringe.
Hier erhélt das Empfangen eine besondere Funktion: Die Aneignung
eines fremden Sinns und die Einnahme einer anderen Perspektive set-
zen einen Modus der Annahme voraus, die das Andere oder den Ande-
ren als ein Selbst annimmt und eben nicht seiner Selbst enteignet und
iibernimmt. %

Wird etwas zu erkennen gegeben, so geht es im Akt des Empfan-
gens zugleich darum, ein neues Erkennen zu beginnen und den Weg
eines gemeinsamen Erkennens zu beschreiten. Dieser Prozef kann sich
im Verhaltnis zwischen Lehrer und Schiiler und in ihrem gemeinsamen
Streben nach Wahrheit manifestieren. Es gilt fiir Ricceur, die Heterono-
mie gegeniiber dem Lehrer nicht von der Autonomie des Lernenden zu

1% Diese Fahigkeit oder Kunst zu empfangen, bildet auch fiir Jean Greisch einen der
originellsten Aspekte der Phinomenologie des fahigen Menschen. (Vgl. Jean Greisch:
Qui sommes nous? Chemins phénoménologiques vers 'homme, a.a.0. S. 323).

200

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30. A



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander aufgegeben

trennen, und »Kants Aufforderung in Was heifit Aufklirung? noch zu
verstirken: Sapere aude! Wage es, auf eigene Faust zu lernen, zu pro-
bieren, zu genieflen!«. [SaA 334] Die Initiative zum eigenen Erkennen
und Leben geht aus der Autonomie des Lernenden hervor, aber im
Durchgang durch das ihm Zu-erkennen-Gegebene und die gemeinsame
Suche nach einem Sinn. Geht es in den Regeln der Gegenseitigkeit und
den Bindungen des Versprechens oder Vertrags darum, eine Treue als
»Verfiigbarkeit« fiir den Anderen zu sichern [SaA 324], so verweist die
wechselseitige Anerkennung, die in der Gabe méglich wird, auf die Un-
verfiigbarkeit des Anderen. Gerade diese Unverfiigbarkeit und Eigen-
initiative des Anderen, auch des Lernenden, kann ein Gliick ermog-
lichen, das Ricceur mit Peter Kemp als »eine gemeinsame Titigkeit
des Gebens und Empfangens zwischen freien Personen«!'®® bestimmt.
[SaA 326] So kann »die Mitteilung der Wahrheit zum Gliick eines Tei-
lens werden« [ebd.], selbst wenn es um eine so bittere Wahrheit geht
wie um die Mitteilung einer negativen Diagnose oder des bevorstehen-
den Todes an einen Patienten, die Ricceur als eine der Grenzsituationen
beschreibt, in denen die Regeln der Moralitét an die Tragik der Situation
stofSen.

In »Das Selbst als ein Anderer« versucht Ricceur einen »auf dem
Austausch von Geben und Empfangen basierenden Begriff der Fiirsor-
ge« zu erarbeiten, der die aristotelische Konzeption der Freundschaft
tiber die Voraussetzung der Gleichheit und die Beziehung der Gegen-
seitigkeit hinausfiihren soll. [SaA 229] Ausgehend von einer »wohlwol-
lenden Spontaneitit wird das Empfangen mit dem Geben des Zur-Ver-
antwortung-Ziehens gleichgestellt, so daB das Selbst die Uberlegenheit
der Autoritit anerkennt, die ihm ein Handeln gemif3 der Gerechtigkeit
gebietet«, ohne sich einfach zu unterwerfen. [SaA 231] In der Situation
des Leidens wiederum »scheint der Andere reduziert auf den Zustand
des bloen Empfangens« gegeniiber demjenigen, der ihm »sein Mitleid
schenkt«. [SaA 232] Und doch geht gerade vom »leidenden Anderen ...
ein Geben aus, das eben nicht mehr aus seinem Vermégen zu handeln
und zu existieren schopft, sondern aus seiner Schwachheit selber«
[ebd.], die dem Mitleidenden in der echten Sympathie seine eigene
Schwachheit und Sterblichkeit zu erkennen gibt. Ricceurs Gedanke der
Fiirsorge impliziert eine »Suche nach Gleichheit im Durchgang durch
die Ungleichheit«, die es dem Selbst erlaubt, »sich selbst als einen An-

159 Vgl. Peter Kemp: Ethique et Médecine, Paris 1987. S. 64.

201

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

deren unter Anderen« wahrzunehmen, und so das @AA%Awv erméglicht,
die Beziehung des »einander«. [SaA 234] Drei Arten der Beziehung grei-
fen ineinander: Einerseits gilt eine » Umkehrbarkeit« [ebd.] der Rollen
von Gebendem und Empfangenden. Der Empfinger kann selbst auch
Gebender werden und umgekehrt. Andererseits gilt die » Unvertretbar-
keit« [ebd.] der Personen, die dabei nicht den Platz tauschen. Jeder ist in
der Lage sich selbst als Selbst zu erkennen und zu benennen, so »daf ich
meinen Ort nicht verlasse und den Unterschied zwischen hier und dort
nicht abschaffe, wenn ich mich in Phantasie und Sympathie an die Stelle
des Anderen versetze«. [SaA 235] Ich kann den Anderen dabei als un-
ersetzlich wahrnehmen und dennoch drittens unsere gemeinsame
»Ahnlichkeit« erkennen: »auch Du bist imstande, etwas in der Welt zu
beginnen, aus Griinden zu handeln, deine Priferenzen zu hierarchisie-
ren, die Ziele deines Handelns einzuschitzen und - indem du dies tust —
dich selbst zu schitzen, so wie ich mich selbst schitze.« [Ebd.] Indem
diese drei Arten der Beziehung sich im Akt der Gabe verbinden, ereig-
net sich in ihr »das Paradox des Austauschs am Ort selbst des Unersetz-
lichen«. [Ebd.] Das Paradoxon dieses Austauschs besteht darin, daf3 er
eben kein Akt des Ersetzens ist, sondern daB er es erméglicht, sich zu-
einander in Beziehung zu setzen. In der Gabe kann sich die wechselsei-
tige Anerkennung vollziehen. Sie erméglicht aber zunichst ein Erken-
nen, das zugleich Voraussetzung dieses Anerkennens ist: ein Erkennen
meiner selbst als Selbst, als Anderen unter Anderen und ein ebensol-
ches Erkennen des Anderen sowie des Einanders, das die Spannung
zwischen Andersheit und Selbstheit in sich aufrechterhalt. Es kann ge-
lingen, sich einander zu erkennen zu geben, ohne sich aufzugeben oder
eine Aufgabe des Anderen zu verlangen.

Dieses Einander-zu-erkennen-Geben und Einander-Erkennen
bleibt eine Aufgabe: »Jetzt erkenne ich unvollkommen, dann aber wer-
de ich durch und durch erkennen, so wie ich auch durch und durch
erkannt worden bin«. [S.0.] Vorausgesetzt wird hier durchaus eine pri-
mare Passivitdt gegeniiber einem Schon-erkannt-worden-Sein, analog
zu jener Vorgegebenheit, die Ricceur im Hinblick auf die Gabe des
Lebens beschreibt. Diese Passivitiat mufl aber als Erméglichung der Ak-
tivitdt des eigenen Erkennens gedacht werden, nicht als Festlegung auf
eine Rolle des Empfingers, des Opfers oder desjenigen, der nur zur
Antwort gerufen und verpflichtet ist. Die Initiative, die Maglichkeit
selbst zu rufen, zu fragen, zu erkennen und (zu erkennen) zu geben
bleibt offen. Das Bediirfnis, vollkommen zu erkennen, scheint im Pau-

202

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander aufgegeben

lus-Zitat gerade aus der Erfahrung hervorzugehen, sich selbst vollkom-
men erkannt zu fithlen oder zumindest selbst erkennbar zu sein. Erken-
nen und Erkanntwerden greifen hier ebenso unauflgsbar ineinander,
wie Geben und Empfangen, Handeln und Erleiden, Aktivitdt und Passi-
vitdt im gesamten Denkweg Ricceurs ineinander verschrinkt werden.
Diese Verschrinkung erfolgt insbesondere deshalb, weil fiir Ricceur
jedes Selbst die Erkenntnis seiner Verantwortung gegeniiber dem An-
deren gewinnt, indem es erkennt, daf es selbst und das andere Selbst
ebenso Erkennender wie Erkannter, Handelnder wie Erleidender sein
kann, daf es sich keiner absoluten Herrschaft und Selbstherrlichkeit
gewil3 sein kann, daf3 es aber zugleich niemals auf die Rolle des Opfers
und auf eine Passivitit ohne die Moglichkeit zum Neubeginnen redu-
ziert werden kann. Das Selbst (als ein Anderer) ist gleichermaflen in der
Lage, zu erkennen und entgegenzunehmen, was ihm zu erkennen ge-
geben und gegeben ist, wie auch selbst initiativ zu geben und zu er-
kennen zu geben.

Zwischen der Betrachtung der Erkenntnis, die vom reinen Identi-
fizieren zum Wiedererkennen und Anerkennen ausgeweitet werden
soll, und der >Lichtungc der Gabe, die dieses Anerkennen motivieren
kann und die als ein Modell fiir eine erfiillte Beziehung zwischen Selbst
und Anderem dient, vollzieht sich im Denkweg Ricceurs der Versuch,
das personale Selbst zu verstehen und zu erkennen zu geben, dessen
Ipse-Identitit sich in einem Lebensvollzug entwickelt, der nicht allein,
aber in wesentlichen Punkten durch die Fihigkeit geprigt ist, einander
zu geben und anzunehmen, einander zu erkennen zu geben und mit den
in unserer Kultur und in unseren Erzihlungen weitergegebenen Er-
kenntnissen und Perspektiven des Verstehens umzugehen.

Von Riceeur zu Derrida

»Man fragt sich ohne Ende, ob die Philosophie nicht tot sei, ob sie fiir sich
maglich sei; man darf nicht unaufhérlich Philosophie der Philosophie betrei-
ben, sondern muf diese iiberwinden, um iiber etwas nachzudenken, muf bre-
chen mit dieser Tendenz zum Ausdeuten und zur Randbemerkung, selbst in
diesem sehr starken Sinne, den Derrida dem Wort Rand«gegeben hat, der aber
immer wieder darauf hinausléduft, am Rande der Grofen zu schreiben.«'®

160 Paul Ricceur: ‘attends la renaissance. Entretien avec Paul Ricceur. Propos recueillis

203

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

Dieses Zitat Ricceurs mag iiberraschen, da er ein so griindlicher herme-
neutischer Leser ist, gerade in der Konfrontation mit Derrida. Denn
dieser beginnt sein Denken mit einem weitaus grofieren Gestus des
Aufbruchs, der »die Philosophie« hinter sich lassen und iiber sie hinaus-
denken soll. Dies geschieht aber tatsichlich ganz explizit von den
Rindern iiberlieferter und immer wieder neu gelesener Texte her. In
Abgrenzung gegen Derridas Prinzip der Randnotiz und der Verschie-
bungen in den Wiederholungen und Interpretationen, welches ich im
folgenden noch genauer betrachten werde, offenbart Ricceur in diesem
Zitat seinen Glauben an die Moglichkeit einer besonderen Art der Wie-
der-Holung: Das, was im bereits Gedachten offen und iiber es hinaus
moglich bleibt, kann wieder(ge)holt werden, und zwar nicht im Sinne
einer reinen Re-Priisentation, sondern im Sinne eines Hineinholens in
die Gegenwart meines Denkens, das zugleich immer ein Weiterdenken
ist und ebenso offene Moglichkeiten in sich entfaltet, die iiber jede
punktuelle Priasenz hinausweisen. Wo Ricceur eher ein vermittelnder
Denker ist, der versucht Briicken zwischen verschiedenen Positionen
zu schlagen, wird fiir Derrida der Kampf gegen eindeutige Positionie-
rungen, gegen die reine Reprisentation, gegen ein Diktat der Prisenz,
gegen die Bestimmung eines Ursprungs oder Zentrums und gegen die
Festlegung von Identitdten zu einer wesentlichen Motivation seines
Denkens. Zu fragen ist, welche Maglichkeiten sich in den durch diesen
»Angriffc erzielten Verschiebungen und Abweichungen letztlich weiter-
hin eréffnen kénnen, was also ein Denken zu erkennen gibt, das sich
zundchst einmal gegen das philosophische Erkennen richtet. Das Prin-
zip der Differenz, das in der Polysemie der Bedeutungen, in der Distanz
zwischen Geber und Empfinger, in der Asymmetrie zwischen Personen
und als Dissonanz in der Konsonanz in Ricceurs Denken hineinwirkt —
aber stets als Riickseite der Bezugnahme und der Bindungen —, wird bei
Derrida von vornherein weitaus deutlicher betont und verschirft. Auch
die Figur der Gabe wird bei Derrida gegen die Prinzipien der Prisenz,
der Identitdt, des Zentrums und der 6konomischen Zirkulation ins Feld
gefiihrt, wihrend sie bei Ricceur eher fiir die echte Identifizierung und
Anerkennung einer Ipse-Identitit des personalen Selbst und fiir die
Unterbrechung des Kampfes ins Spiel gebracht wird. Und doch beriih-
ren sich am Ende der beiden Denkwege Ricceurs und Derridas diese

par Jean Roman et E. Tassin. In: Paris Autrement n° 102 Novembre. S. 175-183. Die
deutsche Ubersetzung ist zitiert aus: Jens Mattern: Riceeur zur Einfiihrung, a.a.0.S.7.

204

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander aufgegeben

unterschiedlichen Auseinandersetzungen mit der Gabe, beispielsweise
in der Voraussetzung, dafl diese eine Ausnahme, einen Unterbre-
chungseffekt, sei es des Kreises oder des Kampfes bilden kann.

Ricceurs Denkweg hat — stets unter dem Vorzeichen der Frage und
Suche nach dem Selbst und seiner Existenz — zundchst zu einer mehr-
fachen Erweiterung eines Erkennens als Identifizieren gefithrt: um das
Wiedererkennen unter den Bedingungen der Zeit; um das Verstehen
weitergegebener Sinnangebote (hier stellte sich die Frage, inwiefern
diese wie ein Besitz angeeignet und weitergegeben werden konnen);
um den Blick durch die Zeugnisse dieses Verstehens auf die Welt und
die Moglichkeiten des Handelns und Neubeginnens. Schliefilich fiihrte
der Weg vom Erkennen zum Anerkennen des Anderen in der interper-
sonalen Begegnung, im Raum der Institutionen und im Selbst. Ebenso
ergab sich eine Erweiterung der Konfigurationen personaler Identitat,
ausgehend von der Problematik des sgebrochenen Cogito« und in einer
Infragestellung einer Identifikation als Selbigkeit: Das Selbst wurde
charakterisiert durch eine narrative Identitit, die zu einer Identitit
des fithigen Menschen weiterentwickelt wurde. Das Selbst erwies sich
sals ein Anderer., geprigt durch eine bestindige Verschrinkung von
Aktivitit und Passivitdt, in einer origindren Asymmetrie zwischen Ge-
benden und Empfangenden, ausgerichtet auf ein gutes, gemeinsames
Handeln in gerechten und geregelten Institutionen, aber auch konfron-
tiert mit der Tragik situativer Entscheidungen und stets in einer verant-
wortlichen Beziehung zueinander.

Die interpersonalen Beziehungen wurden zugleich als Kampf um
Anerkennung und Ringen um Gerechtigkeit beschrieben, in einem
Umuweg iiber die Einfithrung der Idee der Anerkennung als konstituti-
vem Moment von Selbst und Person bei Hegel, verbunden mit den
Aporien des Gesellschaftsvertrages und den komplexen Austauschbe-
ziehungen zwischen Einzelnem und Allgemeinem. Aus dem Kampf-
geschehen fiihrte der Weg schliefilich zur >Lichtung< der Gabe als realer
Erfahrung wechselseitiger Anerkennung. Ricceur thematisierte die Ga-
be als Gabe des Versprechens und der Vergebung, basierend auf der
Gabe des Lebens. Diese Arten der Gabe und des Zu-erkennen-Gebens
prigten die personale Ipse-Identitdt im Verhdltnis zu anderen Per-
sonen, auch zu den abwesenden Anderen der vorhergehenden und
nachfolgenden Generationen. Wo das Versprechen wie die zeremonielle
Gabe bindet, verweist das Verzeihen auf die Méglichkeit, jemanden
durch die Gabe der Vergebung von einer Schuld zu entbinden und thm

205

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Paul Ricceur — Unterwegs

ein anderes Weiterhandeln zu eroffnen. Stets zeigte sich Ricceurs Be-
miihen, eine Balance zwischen interpersonaler Bindung und richtigem
Abstand zu wahren: Zwischen das Selbst und den Anderen wurde das
metaphorische »alsc gesetzt, zwischen Gabe und Gegengabe die Dank-
barkeit und die gleichermaflen freie Initiative der Akteure. Verlegte
man die Perspektive der Beobachtung in das Geschehen zwischen die-
sen Akteuren, verwandelte sich die Gegengabe fiir Ricceur in eine
szweite erste Gabe«. Vermittelt iiber die >Liicke« der Dankbarkeit wurde
diese als ein Symbol fiir die Anerkennung der Fihigkeit jeder Person
bestimmt, ebenso frei und mit Wiirde geben wie auch empfangen zu
konnen — und sich dabei selbst zu erkennen zu geben und seine eigene
Identitit zu empfangen.

Bei Derrida ist nun ein anderer Denkweg zu beschreiten: aus-
gehend von der Geste eines Aufbruchs und Bruchs mit den Vorgaben
der Philosophie wird er dennoch zu einem Denken gelangen, das sich
an den Randern der Philosophie am bereits Gedachten und in Zeichen
und Texten Zu-erkennen-Gegebenen abarbeitet und dabei bisweilen
sehr frei mit diesen Vorgaben arbeitet. Zugleich fiihrt dieser Weg
immer wieder an die Grenzen der Erkenntnis und des Sinns, mitten
hinein in ein Spiel der Differenzen und dennoch auch dariiber hinaus,
zu einer nicht genau bestimmbaren Erwartung. Auch das Selbst wird
zundchst als dekonstruiertes Selbst eingefiihrt — moglicherweise nur so,
wie es sich in textuellen Spuren zu erkennen gibt, gerade indem es sich
in diesen >den Tod gibt« und seine Prisenz aufgibt. Eine wesentliche
Parallele zu Ricceur besteht dabei in der Situierung des Selbst nach der
Gewiflheit des cartesischen Ego, wobei Derrida noch deutlicher (als
Nachfolger Nietzsches) die Hyperbolik des Zweifels betont. Auch bei
thm wird der oder das Andere fiir jedes Selbst und in jedem Selben eine
wesentliche Rolle spielen. Die Gabe wird zu einer reinen Gabe und zu
einem Modell der Unmoglichkeit radikalisiert werden — bis zu den Ga-
ben des Ereignisses, des Geheimnisses und des Todes —, sie bleibt jedoch
weiterhin auch am Zu-erkennen-Geben, insbesondere an der Gabe
eines Werkes orientiert. Wesentlicher als das Gegensatzpaar von Ge-
ben und Empfangen wird dabei die Differenz zwischen 6konomischem
Kalkiil und radikaler Verausgabung. Die Auseinandersetzung mit der
Gabe l5st sich bei Derrida einerseits sehr weit von den konkreten Im-
plikationen fiir das personale Selbst, fiir die interpersonale Beziehung
und fiir das soziale Miteinander ab. Sie bleibt aber letztlich doch enger
mit einem Ringen um die Frage nach dem Selbst, mit den Dilemmata

206

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

Einander aufgegeben

der Entscheidungen zum Handeln und mit der Verantwortung gegen-
iiber allen Anderen verbunden, als Derridas spielerische Stilistik und
seine Beschdftigung mit der >Falschgeldhaftigkeit., mit den Gaben der
Poesie und der Poetik des Tabaks, in der sich die Gabe letztlich in Rauch
auflost, dies zundchst vermuten lassen.

207

hittps://dol.org/10.5771/8783485993606-187 - am 16.01.2026, 08:42:30.



https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

https://dol.org/10.5771/9783495993606-187 - am 16.01.2026, 08:43:39. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - (I Tmmm—.


https://doi.org/10.5771/9783495993606-197
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	Von Ricoeur zu Derrida

