
THEORETISCHER ANSATZ 

Das Hybride hat Konjunktur. Das meint zumindest Irmela Schneider (1997) in 
ihrem Buch über Hybridkulturen. Es gibt hybride Computersysteme, hybride 
Ästhetik, hybride Organisationen, hybride Kulturen, hybride Körper. Und es 
gibt natürlich auch hybride Identitäten. "Wenn es um Analysen postmoderner 
Gesellschaften geht, dann gehört das Hybride zu den charakteristischen 
Merkmalen" (ebd.: 13). Doch was ist Hybridität? Hybridität ist offensichtlich 
ein transdisziplinärer Begriff, da er in sehr unterschiedlichen Gebieten disku­
tiert wird: Es gibt die Kategorie des Hybriden in der Biologie, in der Botanik 
und in der Chemie. Es gibt Hybridität im Bereich der Medizin und der Tech­
nik, in den Medien, in der Kunst und in den Literaturwissenschaften. Auch in 
den Sozialwissenschaften wird der Begriff der Hybridisiemng zunehmend 
verwendet. Hybridität ist weiterhin ein ambivalentes Konzept. Es ist viel­
schichtig und unabgeschlossen. Es meint Vermischung, auch Anerkennung 
von Differenzen. Es ist Kreuzung, Bastardisiemng und Unreinheit, aber dis­
kursive und kulturelle Strategie. Hybridität ist Widerstand, aber auch Kon­
formität. Hybridität ist Bastelei, Collage und Patchwork. 

Innerhalb der Sozialwissenschaften wird Hybridität vorwiegend vor dem 
Hintergrund postmoderner, poststrukturalistischer und postkolonialer Debat­
ten und mit Hinsicht auf hybride Kulturen und hybride Identitäten diskutiert. 
Diese Begriffe sollen nun näher definiert und erläutert werden. Der theoreti­
sche Rahmen umfasst in diesem Zusammenhang hauptsächlich zwei Teile. Im 
ersten Teil werden Theorien der Postmoderne, Poststrukturalismus und Post­
kolonialismus mit Hinblick auf eine Definition von Hybridität und hybriden 
Kulturen präsentiert. Im zweiten Teil dieses Kapitels geht es um die Hybridi­
siemng kultureller Identität. 

Postmoderne und Poststrukturalismus 

Postmodeme und Poststrukturalismus entsprechen theoretischen Positionen, 
die eng miteinander verbunden, jedoch nicht identisch sind. In dieser Hinsicht 
meint Poststrnktnralismus hauptsächlich eine philosophische Haltung, die sich 
im Laufe der 1960er-Jahre in der Auseinandersetzung mit der linguistischen 
Methode des Strukturalismus von Ferdinand de Saussure in Frankreich entwi­
ckelte, während Postmodeme eher eine zeitdiagnostische Beschreibung der 
gegenwärtigen Kultur darstellt (Münker/Roesler 2000). Die Grenzen zwischen 
beiden sind jedoch fließend. So können manche Vertreter, wie zum Beispiel 
Jean-Franyois Lyotard, als Philosophen der Postmodeme und als Postrnktnra-

27 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

listen bezeichnet werden. Aber auch ansonsten gibt es zwischen beiden Per­
spektiven viele Überschneidungen: So spielen sowohl im Postmodemismus 
als auch im Poststrukturalismus die Konzepte der Vielfalt und Differenz eine 
zentrale Rolle. Schließlich ist es wichtig zu begreifen, dass sowohl der Post­
modernismus als auch der Poststrukturalismus nicht antimodern bzw. anti­
strukturalistisch sind. Sie grenzen sich zwar jeweils von Modeme und Struk­
turalismus ab. Auf der anderen Seite bleiben sie jedoch mit ihren Vorgängern 
verbunden: So ist Postmodeme eine radikal durchgesetzte Modeme, während 
Poststrukturalismus die Prämissen des Strukturalismus bis ins letzte anwendet. 

Postmoderne Vielfalt 

Postmodeme stellt den Versuch dar, die Entwicklungen der Kultur in industri­
alisierten Ländern seit dem Ende des Zweiten Weltkrieges zu begreifen und 
darzustellen. Der Kern der postmodernen Erfahrung ist die radikale Pluralität, 
die u.a. in soziologischen, ökonomischen, ästhetischen, philosophischen, 
technologischen und wissenschaftlichen Bereichen feststellbar ist. Radikale 
Pluralität meint, dass die die Erfahrung von Vielfalt nicht nur begrenzte Ge­
biete, sondern die gesamte Bandbreite gesellschaftlicher Bereiche erfasst. Mit 
anderen Worten, Pluralität existiert nicht nur in bestimmten Zirkeln, sondern 
ist längst zu einem Teil der allgemeinen Lebenswirklichkeit geworden (vgl. 
u.a. Welsch 2002). 

Ein wichtiger Aspekt dieser Pluralität ist, dass es nicht mehr einen über­
greifenden Rahmen gibt, der für alle Beteiligten gültig ist. Es gibt nicht mehr 
nur eine Wahrheit, die in verschiedenen Facetten zutage kommt, sondern 
gleich mehrere Wahrheiten, die fortan gleichberechtigt nebeneinander existie­
ren. Es ist das Ende der großen Metaerzählungen, die das Projekt der Modeme 
kennzeichneten und die in Zusammenhang mit Aufklärung, Emanzipation, 
Fortschritt und instrumenteller Vernunft standen (Lyotard 1999c). Diese in der 
Modeme für absolut erklärten Werte haben in der postmodernen Zeit ihre all­
gemeine Legitimation und Verbindlichkeit verloren. Das Ganze wird in seine 
Teile zerlegt. Universalität und Einheitszwang werden obsolet. Die Auflösung 
der Totalität veranlasst die postmoderne Vielfalt. 

Das Ende der großen Erzählungen der Geschichte bedeutet jedoch nicht, 
dass diese sich vollkommen in Luft auflösen. Sie existieren weiter, doch man 
hat erkannt, dass jede Narration, die sich als universal und global ausgibt, am 
Ende doch nur partikular und lokal ist. Verfechter der Postmodeme plädieren 
daher für Vielheit und Freiheit und wenden sich dezidiert gegen totalitäre und 
hegemoniale Anmaßungen, die sie für einen wichtigen Teil der modernen 
Übergriffe verantwortlich machen. 

Die Freisetzung des Besonderen, Partikularen und Individuellen bedeutet 
andererseits nicht nur einen Freiheitsgewinn, sondern führt auch zu einer Ver­
schärfung der Frage nach dem Umgang mit Pluralität: Ohne übergeordneten 
Erzählungen befinden sich die Parteien nämlich in einem Widerstreit, d.h. in 
einem Konflikt, der aufgrund fehlender allgemeingültiger Urteilsregeln mit 

28 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

universaler schlichtender Autorität nicht angemessen entschieden werden 
kann. Erklärt man in diesem Zusammenhang einen Diskurs als allgemein ver­
bindlich, so resultiert daraus, dass man zumindest eine der Parteien mit frem­
den Maßstäben urteilt und ihr demzufolge Unrecht antut (vgl. Münker/Roesler 
2000; Welsch 2002). 

Postmodemismus gibt generell keine Antwort auf die Frage nach dem 
Umgang mit Vielfalt. Das Interesse seiner Vertreter gilt nicht der Frage nach 
der gegenseitigen Koordination, sondern vielmehr der Anerkennung des Par­
tikularen und Individuellen. Dieses Plädoyer für Differenz ist dabei ein Merk­
mal, das die Postmodemisten mit den Poststrukturalisten teilen. 

Poststrukturalismus und das Plädoyer für Differenz 

Poststrukturalismus steht für eine bestimmte Art zu denken nnd zu schreiben, 
die zugleich umstritten und beliebt ist. Dabei ist es wichtig zu beachten, dass 
es nicht den Poststrukturalismus gibt: Es gibt keine klar definierte poststruktu­
ralistische philosophische Schule, kein poststrukturalistisches Programm oder 
Manifest. Viele seiner Vertreter würden sich womöglich auch nicht selbst als 
Poststrukturalisten bezeichnen. Der Begriff des Poststrukturalismus bezieht 
sich vielmehr auf die Entwicklung von Teilen der Philosophie und verwandter 
geisteswissenschaftlichen Disziplinen, die durch ihre Auseinandersetzung mit 
dem Strukturalismus als poststrukturalistisch bezeichnet werden können. Die 
Kritik am Strukturalismus kann daher als der kleinste gemeinsame Nenner der 
Poststrukturalisten betrachtet werden. Dabei besagt der Poststrukturalismus -
ähnlich wie der Postmodemismus - nicht eine Überwindung seines Vorgän­
gers. Poststrukturalistisch bedeutet also nicht anti-strukturalistisch, sondern 
eher eine konsequente Fortsetzung strukturalistischer Konzepte. Daher ist 
Poststrukturalismus eigentlich eine radikalisierte Form des Strukturalismus. 

Neben den zentralen Thesen, die aus der Kritik am Strukturalismus erar­
beitet worden sind, kann man bei Poststrukturalisten auch einen "unverkenn­
baren intellektuellen Stil" (Müuker/Roesler 2000: x) erkennen, der theoretisch 
und nicht ästhetisch motiviert ist, der aber nicht selten die Lektüre poststruktu­
ralistischer Texte erschwert. 

Die Vertreter des Poststrukturalismus zeichnen sich weiterhin durch ihre 
kritische und selbstreflexive Haltung gegenüber der Modeme aus. In diesem 
Zusammenhang lehnen sie totalisierende Diskurse ab, die sie mit der Über­
heblichkeit des neuzeitlichen Denkens verbinden. Laut Poststrukturalisten 
stellt sich das neuzeitliche Denken als universal dar und zwingt seine Vorstel­
lungen von Rationalität dem Rest der Welt auf. Angesichts dieser Situation 
setzen sich Poststrukturalisten verstärkt für Differenz und für die Rehabilitati­
on des ausgeschlossenen Anderen ein. 

Um die Grundideen des Poststrukturalismus zu verstehen, ist es sinnvoll 
einen Schritt zurückzugehen nnd zunächst die strukturalistische Linguistik 
von Ferdinand de Saussure etwas genauer zu betrachten (vgl. zu diesem The­
ma Münker/Roesler 2000). Saussure fragt sich nach dem Aufbau von Spra-

29 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

ehe und versucht dabei eine allgemeine sprachliche Struktur zu beschrei­
ben. Im Zentrum seines Interesses steht die Beschreibung der Struktur des 
Zeichens, das er als kleinstes bedeutsames Element eines Sprachsystems be­
trachtet. Es ist dabei wichtig zu verstehen, dass in der Theorie von Saussure 
ein Zeichen nicht einen Gegenstand mit einem Namen verbindet, sondern eine 
Vorstellung mit einem Lautbild. Oder anders gesagt, das Wort "Tisch" bezieht 
sich nicht auf den Tisch als Gegenstand. Das Wort "Tisch" verbindet vielmehr 
dessen Lautbild mit dem Konzept oder Vorstellung eines Tisches. Dabei ist 
die Vorstellung das Bezeichnete oder auch Signifikat. Das Lautbild ist das 
Bezeichnende oder Signifikant. Signifikat und Signifikant lassen sich nicht 
voneinander trennen, ohne das Zeichen zu zerstören. Eine der zentralen Aus­
sagen von Saussure ist in diesen Zusammenhang, dass das Verhältnis zwi­
schen Signifikant und Signifikat arbiträr ist. Anders gesagt, es gibt kein natür­
liches Verhältnis zwischen Ausdruck und Begriff. Das heißt jetzt nicht, dass 
man Signifikaten und Signifikanten beliebig zuordnen kann - das wäre das 
Ende der Kommunikation. Es bedeutet vielmehr, dass sprachlicher Sinn eine 
Frage sozialer Konventionen ist. Das führt wiederum zur Erkenntnis, dass 
Sprache nicht die Realität abbildet, sondern umgekehrt: Realität konstituiert 
sich durch Sprache. 

Wenn es keinen außersprachlichen Grund gibt, der das Verhältnis zwi­
schen Signifikat und Signifikant bestimmt, muss die Konstitution von Sinn in 
der Sprache selbst gesucht werden. Was zählt, ist also nicht die Beziehung der 
Sprache zu der Welt der Gegenstände, sondern die Beziehungen zwischen den 
Zeichen innerhalb der Sprache selbst. Laut Saussure ergibt sich der Siun in­
nerhalb der Sprache durch Differenzen zwischen den Zeichen, die sowohl den 
Signifikanten als auch den Signifikaten betreffen. Mit anderen Worten, das 
Zeichen bezieht seine Bedeutung nicht aus sich selbst heraus, sondern nur aus 
der Beziehung und Abgrenzung zu anderen Zeichen. Durch diese negative 
Definition von Bedeutung wird Sprache zu einer Form oder Struktur, die von 
einer bestimmten Substanz unabhängig ist. Man muss sich diese Struktur als 
ein Netz von Zeichen vorstellen, wo die Zeichen auf vielfältiger Weise mit­
einander verwoben sind (Münker/Roesler 2000; Dietrich 2001 ). 

Der Strukturalismus hat Auswirkungen auf die Konzeption des Subjektes. 
Saussure wendet sich gegen die Vorstellung, dass man zuerst einen bewussten 
Gedanken hat, den man anschließend in der Sprache ausdrückt. Vielmehr ist 
es so, dass Sprache vor und nach dem Subjekt steht. Bedeutung wird unab­
hängig vom bewussten Willen des Menschen in der Sprache konstituiert. Sinn 
wird nicht mehr vom Subjekt gestiftet, sondern ist ein Effekt der Struktur. 

Die Abstraktion des Strukturalismus ermöglichte, diese Theorie auf andere 
Bereiche außerhalb der Sprache anzuwenden. Dabei ging man davon aus, dass 
diese anderen Bereiche wie Sprache strukturiert sind. Die Hinwendung zur 
Sprache als grundlegendes Erklärungsmodell führte während der 1960er-Jahre 

30 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

in den Sozialwissenschaften zum so genannten linguistic turn 1. Dabei ging 
man davon aus, dass menschliches Denken und Handeln Manifestationen ei­
ner zugrunde liegenden Strnktur waren, die es zu bestimmen galt. 

Eines der Probleme beim Strnkturalismus ist, dass er sich auf eine syn­
chronische Analyse des Zustands einer Sprache reduziert. Dadurch konnte die 
strnkturalistische Methode zwar einen Anspruch auf objektive Erkenntnis er­
heben, doch sie wurde aus diesem Grund auch als statische und ahistorische 
Methode kritisiert2

. Das ist auch ein wichtiger Ansatzpunkt für die Kritik der 
Poststrnkturalisten. 

Die Poststrnkturalisten übernehmen die Idee der Strnktur, weisen jedoch 
auf deren Grenzen hin. So sind sie der Ansicht, dass innerhalb der Sprache 
unendliche Differenzierungen möglich und daher auch immer wieder neue 
Sinnzusammenhänge denkbar sind. Diese Auffassung macht es unmöglich, 
Sprache als geschlossenes System zu betrachten. Aus der Sicht der Poststrnk­
turalisten ist Sprache ein offenes System, innerhalb dessen unendliche Prozes­
se der Konstitution von Sinn möglich sind. Das ist auch der Grund, weshalb 
Sprache sich verändert. Daraus folgt für die Vertreter des Poststrnkturalismus, 
dass Strnktur immer offen, unkontrollierbar nnd in Bewegung ist. Es ist ein 
Spiel der Differenzen, wo jeder Begriff auf andere verweist. Die einzige Mög­
lichkeit, in so einem System einen abschließenden Sinn oder eine Bedeutung 
zu etablieren, ist die Stilllegung des Systems. Das ist auch der zentrale Vor­
wurf an die Strnkturalisten, nämlich dass sie an einem starren sprachlichen 
Modell festhalten. Demgegenüber behaupten die Poststrnkturalisten, dass sich 
Sprache zu keinem festen System abschließen lässt. Das bedeutet auch, dass 
sprachliche Strnktur kein Zentrum und keinen Fixpunkt hat, an dem das Sys­
tem zur Ruhe kommt. Bedeutung ist nie eindeutig, sondern immer flüchtig 
und unkontrollierbar. 

Einer der zentralen Vertreter des Poststrnkturalismus ist der Philosoph 
Jacques Derrida. Der Ausgangspunkt seiner Überlegungen ist das Verhältnis 
zwischen gesprochener Sprache und Schrift. Derrida ist der Ansicht, dass 
Schrift gegenüber der gesprochenen Sprache diskriminiert und abgewertet 
wird: Das geschriebene Zeichen wird bloß als die Verschriftung der gespro­
chenen Sprache betrachtet. Hierin sieht Derrida ein immer wiederkehrendes 
Muster der abendländischen Philosophie, das er kritisieren möchte. Die Texte 
der abendländischen Philosophie haben alle etwas gemeinsam, nämlich dass 
sie davon ausgehen, dass der Sinn eine anwesende Präsenz ist. Derrida be­
zeichnet das den Logozentrismus. Der Logozentrismus ist mit einem Phono­
zentrismus verbunden, der das gesprochene Wort in den Mittelpunkt stellt und 
somit der gesprochenen Sprache Vorrang vor der schriftlichen Sprache gibt. 
Dabei wird die Stimme mit der Seele in V erbindnng gebracht. So geht die 
abendländische Metaphysik davon aus, dass der Sinn in der gesprochenen 

Ein Beispiel dafür ist die Anwendung der strukturalistischen Methode in der An­
thropologie durch Claude Levi-Strauss (vgl. u.a. Münker/Ross 2000) 

2 Ein wichtiger Kritiker in dieser Hinsicht ist Michel Focault (Münker/Roesler 
2000; Welsch 2002; Focault 1973) 

31 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Sprache anwesend ist, während die Schrift nnr auf diesen Sinn verweist 
(Münker/Roesler 2000). 

Im Gegensatz znr abendländischen Metaphysik versteht Derrida Sinn nicht 
als absolute Präsenz oder Logos, sondern als strnktnralistischen Effekt von 
Differenzen. Bedeutung ergibt sich dnrch das gegenseitige In-Beziehung­
Treten und Abgrenzen von Signifikanten unter sich. Das heißt, der Signifikat 
eines Signifikanten ergibt sich aus der Beziehung zwischen den Signifikanten 
im Netz. Somit steht kein Begriff für sich allein: Jeder Begriff erlangt seine 
Bedeutung erst dnrch die Abgrenzung gegenüber anderen Begriffen. Das hat 
znr Folge, dass die vermeintliche Eindeutigkeit und Bestimmtheit, die in me­
taphysischen Texten vorkommt, einem totalisierenden Universalismus gleicht, 
der Differenz unterdrückt und ausschließt. Der metaphysische Disknrs muss 
das Heterogene vereinheitlichen und ausgrenzen, um sich selbst als homogen 
und einheitlich darstellen zu können. Dabei führt der Versuch der Vereinheit­
lichung und Ausschluss znr Generiernng von polaren Oppositionen, wie zum 
Beispiel Geist/Körper oder Natnr/Kultnr. Diese Dichotomien bestehen nicht 
aus gleichberechtigten oppositionellen Begriffen, sondern stellen immer eine 
Hierarchie zwischen dem Wesentlichen und dem Abgeleiteten, dem Zentralen 
und dem Randständigen dar. Da kein Zeichen für sich alleine stehen kaun, 
bringt jeder Begriff seinen sekundären und komplementären Begriff hervor 
(vgl. u.a. Münker/Roesler 2000; Krämer 2001; Dietrich 2001). Diese gegen­
seitige Abhängigkeit der Begriffe in metaphysischen Texten ist, laut Krämer, 
Derridas Entdeckung. 

Diese Art von Lektüre, welche die Texte traditioneller Philosophie von in­
nen her zersetzt, neunt sich Dekonstruktion. Dekonstrnktion ist eine Denkstra­
tegie, die darauf abzielt, eine Theorie gegen sich selbst zu wenden. Mit ande­
ren Worten, eine Theorie wird mit den Mitteln dieser selben Theorie kritisiert. 
Dadnrch wird der Text selbst destabilisiert und in Bewegung gebracht, was 
Ungesagtes und Ausgeschlossenes zutage treten lässt (vgl. auch Krämer 
2001). 

Eines der wichtigsten Leistungen von Derrida bezieht sich auf die difßi­
rance. Differance ist eine W ortkreation, die verschiedene, für die Theorie von 
Derrida relevante Konnotationen enthält. Laut Derrida (1999a) ist differance 
weder ein Begriffnoch ein Wort. Es suggeriert ein Bündel, das unterschiedli­
che Sinnfäden bindet und wieder auseinander laufen lässt. Differance stellt ei­
ne veränderte Schreibweise des französischen Wortes "difference" dar, indem 
es "a" statt "e" verwendet. Allerdings kann man diesen Unterschied nicht hö­
ren, sondern nnr lesen oder schreiben. Eine approximative und vorläufige se­
mantische Analyse der differance weist auf das französische V erb "differer" 
hin, das sowohl "aufschieben und verzögern" als auch "nicht identisch sein" 
bedeutet. Das heißt, "differer" bedeutet zunächst eine Differenz entlang einer 
Zeitachse. Eine weitere Konnotation des Wortes steht in Zusammenhang mit 
einer Differenz im Raum. Das Substantiv "difference" dagegen kann nicht auf 
diese beiden Bedeutungsebenen verweisen. Dieser Sinnverlust wird dnrch die 
differance kompensiert. Damit möchte Derrida deutlich machen, dass der Sinn 

32 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

immer aufgeschoben, nie ursprünglich und nie präsent ist (vgl. auch Mün­
ker/Roesler 2000; Welsch 2002). Weiterhin neutralisiert die differance die 
Bewegung von "differer", denn die Endung "ance" im Französischen bleibt 
zwischen Aktiv und Passiv unentschieden. Mit dieser Unentschiedenheit wird 
auf ein Überschreiten von Oppositionen verwiesen (Derrida 1999a; Mün­
ker/Roesler 2000; Krämer 2001 ). 

Wichtig ist an dieser Stelle festzuhalten, dass die Bedeutung eines Zei­
chens schon immer aufgeschoben ist. Das bedeutet, dass Präsenz nicht mög­
lich ist, da nichts mit sich selber vollkommen identisch sein kann: Jedes Zei­
chen setzt sowohl Identität als auch Differenz voraus. Sobald ein Zeichen 
wiederholt wird, bewegt und verschiebt sich sein Sinn. Ein Zeichen bleibt da­
bei zwar auf einer formalen Ebene gleich- sonst wäre es nicht mehr als Zei­
chen erkennbar. Doch in der Wiederholung ist das Zeichen einer Deformation 
ausgesetzt, die ständig ergänzt werden muss. Das führt dazu, dass die Bedeu­
tung von Begriffen nie abschließend nnd eindeutig bestimmt werden kann. 

Schließlich kritisiert Derrida die Idee, dass Struktur ein Zentrum hat, das 
sich der Strukturalität entzieht, weil es sie beherrscht. Im klassischen Gedan­
ken bezieht sich dieses Zentrum auf den Ursprung eines Systems. Sobald man 
erkennt, dass Struktur kein starres und geschlossenes Gebilde darstellt, son­
dern eher auf eine offene Struktur weist, die sich ständig in Bewegung befin­
det, so kann man nicht mehr davon ausgehen, dass es so etwas wie ein Zent­
rum oder einen Ursprung des Systems gibt. Indem sich das System nämlich 
wiederholt, erkennt man, dass das vermeintliche Zentrum nie mit sich selbst 
identisch, sondern schon immer verschoben war (Derrida 1999b). Diese Frage 
nach dem Ursprung verbindet Derrida mit seinem Begriff der Spur. Spur ver­
weist auf den Sinn, der nie anwesend sein kann, da er sonst Präsenz wäre. 
Somit ist der Ursprung wie ein Tier, das eine Spur hinterlassen hat und nicht 
mehr da ist, wenn wir die Spur wahrnehmen (Münker/Roesler 2000). 

Als abschließende Anmerkung bezüglich der poststrukturalistischen Theo­
rie erscheint es mir noch wichtig, auf einen Aspekt hinzuweisen, der im Rah­
men dieser Arbeit besonders relevant ist. Damit meine ich die Dezentrierung 
des Subjektes. Durch die Dezentrierung der Struktur wird das postmoderne 
Subjekt nicht mehr als vollkommen und zentriert angesehen. Es besitzt keinen 
inneren und wahren Keru, kein essentielles Zentrum, das mit Vernunft, Be­
wusstsein und Handlungsfähigkeit ausgestattet ist. Besonders die Poststruktu­
ralisten führen uns ein Subjekt vor Augen, das gespalten und verschoben ist. 
Es handelt sich um ein Subjekt, das nicht mit sich selbst identisch sein kann, 
da Identität nicht mehr ohne Differenz gedacht werden kann. Identität wird in 
diesem Zusammenhang als offener Identifikationsprozess begriffen (u.a. Hall 
1999a, 2000a; Keupp et al. 1999). Identität muss außerdem im Plural gedacht 
werden, da jeder Mensch nicht nur über eine, sondern über mehrere Identitä­
ten verfügt. Das heißt, ich bin nicht nur ich, sondern viele (u.a. Keupp et al. 
1999; Bilden 1997; Hall1999a, 2000a). 

Diese Erkenntnisse über das postmoderne Subjekt haben in besonderer 
Weise die Diskussion über kollektive Identitäten beeinflusst. Aus einer post-

33 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

strukturalistischen Sicht ist es nicht mehr möglich, diese als metaphysische 
und essentialistische Gegebenheiten zu interpretieren. So verlieren nationale 
und kulturelle Identitäten ihren naturgegebenen Ursprung und werden dage­
gen als historisch bedingte Konstruktionen betrachtet. Dieser letzte Aspekt ist 
grundlegend für die Debatte des Postkolonialismus, mit der ich mich als 
nächstes beschäftigen möchte. 

Schließlich ist es noch wichtig, etwas über die Kritik gegenüber postmo­
dernen und poststrukturalistischen Ideen zu sagen. Diese Kritik richtet sich 
hauptsächlich gegen das freie Spiel von Differenzen. Es stellt sich in dieser 
Hinsicht zunächst einmal die Frage, inwieweit ein freies Spiel der Differenzen 
in einer gesellschaftlichen Struktur der Ungleichheit überhaupt möglich ist. 
Laut Dietrich (200 1; vgl. auch Ha 1999) kaun es in einer Gesellschaft, die 
durch unterschiedliche Machtverhältnisse gekennzeichnet ist, kein herr­
schaftsfreies Spiel der Differenzen geben. Weiterhin werfen Differenz und 
Vielfalt die Frage nach der politischen Handlungsfähigkeit auf: Kann ein 
postmodernes, fragmentiertes und dezentriertes Subjekt überhaupt noch hand­
lungsfähig sein? Darüber hinaus kann man sich fragen, ob in einem Kontext 
des freien Spiels von Differenzen, wo ständig neue Grenzlinien gezogen wer­
den und jede Haltung nur vorübergehend gültig ist, nicht die Gefahr besteht, 
dass sich niemand mehr für etwas verantwortlich fühlt und sich keiner mehr 
für etwas engagiert. Vielfalt und Differenz könnten somit in gleichgültiger In­
differenz münden (Dietrich 2001; Ha 1999). Ein Ausweg aus dem Dilemma 
bietet Hall (2000a; Dietrich 2001) mit seinem Begriff der Positionierung. An­
hand dieses Konzeptes ist es möglich, Position und Bewegung gleichzeitig zu 
denken. So entspricht Positionierung einem Ort innerhalb eines Diskurses, 
von dem aus das Sprechen und die Handlungsfähigkeit des Subjekts ermög­
licht werden. Das bedeutet nicht, dass man auf dieser Position fixiert bleibt. 
Jede Position kann eingenommen, jedoch auch wieder verlassen werden. Das 
vermeidet das Erstarren von Positionen. 

Postkoloniale Kritik 

Postkoloniale Studien befassen sich allgemein mit der Kritik an kolonialen 
Strukturen. Diese Kritik bezieht sich sowohl auf das System der Herrschaft 
und Ausbeutung von kolonialen Gebieten als auch auf den Kolonialismus als 
Erkenntnis- und Repräsentationssystem. Mit anderen Worten, Postkolonialis­
mus kann sowohl chronologisch als auch epistemologisch verstanden werden. 
Im ersten Fall bezieht sich Postkolonialismus auf die Zeit und den histori­
schen Prozess nach dem Kolonialismus. Im zweiten Fall bezeichnet Postkolo­
nialismus eine Kritik am philosophischen Diskurs des Westens (Hall 1997). 
Dieser doppelte Aspekt der postkolonialen Theorie hat zur Kritik beigetragen, 
Postkolonialismus sei ambivalent und widersprüchlich (vgl. Dietrich 2001; 
Hall1997). 

34 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

Aus einer historischen Perspektive darf Postkolonialismus nicht als eine 
Phase verstanden werden, die den Kolonialismus völlig umstürzt. Mit anderen 
Worten, man kann nicht davon ausgehen, dass in postkolonialen Gesellschaf­
ten die Verhältnisse des Kolonialismus von einem Tag auf den anderen voll­
kommen verschwunden sind. Postkolonialismus bezeichnet vielmehr einen 
langwierigen Ablösungsprozess aus dem Kolonialismus. Antikoloniale Unab­
hängigkeitskämpfe und die Herausbildung neuer Nationalstaaten stellen in 
diesem Zusammenhang nur einen distinktiven Moment im Rahmen eines brei­
ter angelegten Entkolonisierungsprozesses dar. Das bedeutet, dass koloniale 
Strukturen und westliche Hegemonie in entkolonisierten Regionen trotz for­
maler Unabhängigkeit weiterhin eine wichtige Rolle spielen. Oder anders aus­
gedrückt, der Kolonialismus ist nicht tot, sondern lebt in seinen Nachwirkun­
gen weiter (Hall 1997). Das ist der grundlegende Ansatzpunkt für postkolo­
niale Kritik. 

Postkoloniale Studien wurden hauptsächlich von Literaturwissenschaftlern 
aus der Dritten Welt im Rahmen angesehener Erste-Welt-Universitäten entwi­
ckelt. Diese "schicke" und "trendige" (Hall 1999c: 108) Art des Postkolonia­
lismus knüpft hauptsächlich am Poststrukturalismus an und neigt dazu, die ge­
samte Dritte Welt aus ihrer Sicht neu zu interpretieren (Hall1997, 1999c). Die 
Bedeutung dieser Konstellation sollte nicht unterschätzt werden, deun sie ist 
mit bestimmten Problemen verbunden. So meint Hall (1997) zum Beispiel, 
dass die postkoloniale Kritik allzu oft auf einer symbolischen Ebene verbleibt 
und das Verhältnis zum globalen Kapitalismus vernachlässigt. Seiner Ansicht 
nach ist diese Haltung das Ergebnis institutioneller Schranken, da Literatur­
wissenschaftler sich vorwiegend mit literarischen Texten und weniger mit 
Themen der Ökonomie beschäftigen (Hall1997, 1999c). 

Eine weitere wichtige Anmerkung bezieht sich auf die Beobachtung, dass 
der Postkolonialismus sich in seiner Auseinandersetzung mit kolonialen 
Strukturen überwiegend auf die britische und französische imperialistische 
Kolonialphase bezieht. In diesem Zusammenhang ist es nicht nur wichtig zu 
erkennen, dass französischer und britischer Imperialismus aus einer histori­
schen Sichtweise ziemlich unterschiedlich waren, sondern auch, dass das im­
perialistische Zeitalter an sich nur einen Teil der gesamten Kolonialgeschichte 
ausmacht. Entdeckung, Eroberung und Kolonisation begannen eigentlich viel 
früher, und zwar 1492 mit der Entdeckung Amerikas. Diese Gleichsetzung 
von Kolonialismus und Imperialismus macht es besonders schwierig, postko­
loniale Kritik auf die lateinamerikanische Situation zu übertragen. Ist Latein­
amerika postkolonial? Diese Frage ist nicht unbedingt leicht zu beantworten. 
Lateinamerika war zwar mehrere Jahrhunderte Teil der Spanischen Kolonie, 
doch die Unabhängigkeitskriege fanden schon im frühen 19. Jahrhundert statt, 
d.h. zu einem Zeitpunkt, in dem die imperialistische Epoche an anderen Orten 
der Welt gerade erst am Anfang stand. Hall (1997) beantwortet die Frage, in­
dem er darauf hinweist, dass Postkolonialismus je nach Gesellschaft auf ande­
re Art und Weise erlebt werden kann. Das bedeutet, dass unterschiedliche Re­
gionen sich auf verschiedene Weise mit den Folgen ihrer kolonialen Ge-

35 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

schichte auseinandersetzen. In dieser Hinsicht wäre Lateinamerika auch post­
kolonial, aber eben auf einer anderen Art und Weise wie zum Beispiel Indien 
oder Algerien. Es scheint mir jedoch wichtig zu unterstreichen, dass diese Dif­
ferenzen innerhalb der postkolonialen Kritik bisher nicht hirneichend beachtet 
werden. 

Eine weitere relevante Frage hinsichtlich postkolonialer Theorie ist, ob sie 
am Ende nicht selbst zu einerneuen Erste-Welt-Sprache geworden ist. Wenn 
man bedenkt, dass postkoloniale Studien vorwiegend an europäischen und 
nordamerikanischen Universitäten entwickelt werden, sollte man diese Frage 
ernst nehmen. Es wird zwar darauf hingewiesen, dass die zentralen Vertreter 
des Postkolonialismus aus verschiedenen Ländern der Dritten Welt kommen 
(vgl. z.B. Young 2001). Das stimmt, doch sie haben ihre Studiengänge an eu­
ropäischen und nordamerikanischen Universitäten absolviert und hier ihre 
Theorien entwickelt. Meiner Ansicht nach muss dieser Kontakt mit westlichen 
Institutionen im Rahmen der postkolonialen Kritik mitgedacht werden. Das 
heißt jetzt nicht, dass Postkolonialismus eine westliche Erfindung und daher 
wertlos, sondern eher, dass postkoloniale Theorie hauptsächlich in westlichen 
Metropolen verankert ist. Diese Ansicht verleugnet nicht die Tatsache, dass es 
viele nicht-westliche postkoloniale Intellektuelle gibt. Doch man kann nicht 
abstreiten, dass die Anerkennung durch Institutionen der westlichen Metropo­
len wesentlich zum Erfolg der postkolonialen Studien beigetragen hat. Auf der 
anderen Seite sollte es eigentlich egal sein, ob die Vertreter des Postkolonia­
lismus mehr oder weniger westlich geprägt sind. Doch leider ist das nur theo­
retisch möglich, da eine mehr oder weniger westliche Prägung die Rezeption 
postkolonialer Ideen an den Rändern durchaus beeinflussen kann. Nehmen wir 
zum Beispiel den Fall lateinamerikanischer Intellektueller. Sie zeigen eine 
ambivalente Haltung gegenüber postmodernen und postkolonialen Theorien, 
die sie aufgrund ihrer enormen Erklärungskraft einerseits mit Begeisterung 
empfangen. Doch andererseits werden diese Ideen als eurozentrisch wahrge­
nommen und daher mit Skepsis betrachtet. Daher finde ich die Kritik, Postko­
lonialismus sei eine neue Erste-Welt-Sprache, durchaus berechtigt. 

Es folgt eine kurze historische Einführung in den Postkolonialismus und 
eine bessere Definition von Begriffen wie Kolonialismus, Imperialismus und 
Antikolonialismus. Danach möchte ich einen kurzen Überblick über postkolo­
niale Theorien bieten, um anschließend das Thema der Konstruktion des An­
deren in kolonialen Diskursen und den Begriff der Hybridität näher zu erläu­
tern. 

Vom Kolonialismus zum Postkolonialismus 

Die Geschichte aus einer postkolonialen Perspektive räumt den Prozessen der 
Kolonisierung und Entkolonisierung eine zentrale Stellung ein. Dabei sprengt 
sie den Rahmen der dominanten eurozentrischen Geschichtsschreibung, die 
Kolonisation nur als Randphänomen der Modeme behandelt, und betrachtet 

36 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

Kolonisierung als ein Ereignis von globaler Bedeutung (Hall 1997; Young 
2001). 

Es folgt ein kurzer historischer Überblick, der in Anlehnung an Robert 
Young (2001) die Begriffe des Kolonialismus, Imperialismus, Neokolonialis­
mus und Postkolonialismus näher untersucht. Die Definition dieser Begriffe 
beabsichtigt zunächst einmal einen besseren Umriss der anhaltenden kolonia­
len Strukturen, die von der postkolonialen Theorie kritisiert werden. Die Dar­
stellung soll außerdem dazu dienen, einen Zusammenhang zwischen kolonia­
ler Geschichte und gegenwärtigen globalen Machtverhältnissen herzustellen, 
die sich im Rahmen dieser Arbeit hinsichtlich der Konstruktion hybrider Iden­
titäten als äußerst relevant herausgestellt haben. 

Kolonialismus 

Laut Y oung wird Kolonialismus relativ oft mit dem Begriff des Imperialismus 
gleichgesetzt und verwechselt. Doch Kolonialismus und Imperialismus bezie­
hen sich eigentlich auf unterschiedliche Phänomene. So beschreibt der Kolo­
nialismus eher einen Vorgang, der sich bis zum 19. Jahrhundert relativ unsys­
tematisch und divers entwickelte, während Imperialismus eine stark zentrali­
sierte Praxis darstellte, die mit einer bestimmten Ideologie verbunden war. 
Dabei ist es wichtig zu betonen, dass die Tatsache, dass Kolonisation eher un­
systematisch erfolgte, nicht bedeutet, dass Kolonialisierung folgenlos blieb. 
Ganz im Gegenteil, der Prozess der Kolonisation hat die besetzten Gebiete 
wirtschaftlich und kulturell vollkommen verändert. Doch im Vergleich znm 
Imperialismus, und mit Ausnahme der Spanischen Eroberung, fehlte der kolo­
nialen Praxis insgesamt die explizite Absicht, bestimmte kulturelle Werte zu 
vermitteln. Die Transmission kultureller Werte erfolgte eher als Nebenprodukt 
der wirtschaftlichen Ausbeutung kolonialer Territorien. 

Aus einer historischen Sichtweise war Kolonisierung insbesondere mit 
zwei unterschiedlichen Motiven verbunden. Einerseits gab es Kolonien, die 
als Siedlungen funktionierten, d.h. sie dienten der Niederlassung von Siedlern. 
Andererseits gab es Kolonien, wo die Niederlassung von Siedlern eine sekun­
däre Rolle spielte und das Hauptinteresse der Kolonisation in der Ausbeutung 
der vorhandenen ökonomischen Ressourcen lag. Das Motiv einer Kolonisati­
on, d.h. Niederlassung oder Ausbeutung, bestimmte weitgehend die koloniale 
Praxis. Der Grund dafür lag darin, dass Siedlungen hauptsächlich "weiße" 
Bewohner umfassten, während in den anderen Kolonien die einheimische Be­
völkerung in der Mehrzahl war. Während in den Kolonien mit vorwiegend 
einheimischer Bevölkerung, Unterdrückung und Unterwerfung der Massen 
herrschte, entwickelten sich die Siedlungen mit der Zeit zu selbstregierten Re­
gwnen. 

Ein kurzer Blick auf die weißen Bewohner der Siedlungen zeigt, dass die­
se bald eine Zwischenstellung einnahmen. Sie unterschieden sich nämlich so­
wohl von den Bewohnern des Mutterlandes als auch von der einheimischen 
Bevölkerung, die sie entweder aus dem Weg schafften oder als Arbeitskraft 

37 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

einstellten. Siedler sahen sich selbst zunächst als Kolonialherren. Doch ihre 
Sichtweise änderte sich mit der Zeit, so dass sie sich schließlich in Bezug auf 
das Mutterland als Kolonisierte betrachteten, während sie gleichzeitig die ein­
heimische Bevölkerung unterwarfen und kolonisierten. Daraus folgt die ambi­
valente Position, welche die Nachkommen dieser Siedler gegenwärtig in den 
jeweiligen Gesellschaften einnehmen. Das ist zum Beispiel der Fall der chile­
nischen Elite, die von den ehemaligen spanischen Eroberern abstammt. Wie 
wir später sehen werden, trifft diese Situation aber auch im Fall der Nach­
kommen ehemaliger deutscher Einwanderer in Chile zu. 

Imperialismus 

Imperialismus weist auf Form von Herrschaft hin, die entweder durch direkte 
Eroberung oder durch politischen und ökonomischen Einfluss ausgeübt wird. 
Im Gegensatz zum Kolonialismus, der hauptsächlich mit pragmatischen Moti­
ven verbunden ist, steht im Imperialismus die Ideologie im Zentrum. Die trei­
bende Kraft im Imperialismus ist also die Ideologie. Die zentrale Rolle der 
Ideologie im Imperialismus ging in manchen Fällen sogar so weit, dass öko­
nomische Interessen zugunsten einer bestimmten Ideologie vernachlässigt 
wurden. Als politische Ideologie hat sich der Imperialismus auch stark nach 
den Kriterien der globalen Politik gerichtet. Es entstand ein internationaler 
Wettkampf um koloniale Territorien. Manche Gebiete wurden schließlich nur 
erobert, um zu verhindern, dass andere Staaten das gleiche taten. Koloniale 
Eroberungen spielten aber auch auf nationaler Ebene eine wichtige Rolle. So 
wurde der Imperialismus dafür eingesetzt, um die innerstaatliche politische 
und wirtschaftliche Situation zu stabilisieren. Nationale Identität wurde au­
ßerdem stark an das Prestige der imperialen Identität gekoppelt. 

Wenn man von Imperialismus spricht, denkt man meistens an den franzö­
sischen und britischen Imperialismus. Beide entsprechen spezifischen histori­
schen und politischen Ideologien, die sich etwa in der zweiten Hälfte des 19. 
Jahrhunderts etablierten. Der französische und britische Imperialismus waren 
zwar nicht die einzigen Imperien während dieser Zeit, doch sie spielten insge­
samt die bedeutungsvollste Rolle. Laut Y oung (2001) ist der Imperialismus 
eine französische Erfindung, der die Größe des Napoleonischen Imperiums 
wieder ins Leben bringen wollte. Dabei wurde die imperialistische Expansion 
durch eine zivilisatorische Mission gerechtfertigt. Das Ziel der zivilisatori­
schen Mission bestand darin, der Welt die Vorteile der französischen Kultur, 
Religion und Sprache zu vermitteln. Dahinter lag einerseits die Vorstellung, 
dass die Werte der Aufklärung universal sind und alle Menschen ein Recht 
darauf haben. Andererseits wurde mit der zivilisatorischen Mission implizit 
angenommen, dass andere Kulturen minderwertig waren. Auf der Grundlage 
dieser Prinzipien wurde ein imperiales System aufgebaut, das stark auf Assi­
milation setzte. Die besetzten Gebiete wurden als ein Teil von Frankreich be­
trachtet und zentral verwaltet. Es wurde auch besonders viel Wert auf Bildung 
und Kultur gelegt. Dabei mussten die Kolonisierten zwar einerseits auf ihre 

38 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

ursprüngliche Kultur und Sprache verzichten, andererseits konnten sie jedoch 
von den erweiterten Bildungsmöglichkeiten profitieren. 

Der britische Imperialismus ging ebenfalls von einer Ideologie einer Über­
legenheit der europäischen bzw. britischen Zivilisation gegenüber anderen 
Völkern aus, die als minderwertig und primitiv abgestempelt wurden. Doch 
im Gegensatz zum französischen Imperialismus ging der britische Imperialis­
mus davon aus, dass primitive Menschen aufgmnd ihrer biologischen Veran­
lagung dazu unfähig waren, jemals das Niveau der europäischen Zivilisation 
zu erreichen. Daher betrachteten sie die Bildung der einheimischen Bevölke­
rung und den Ausbau von Bildungsinstitutionen hauptsächlich als Zeitver­
schwendung. Als Gegenentwurf entwickelten sie ein koloniales System, das 
zwar nicht ganz, aber vorwiegend auf eine kulturelle Intervention verzichtete. 
Es war auch nicht so zentral organisiert wie das französische Imperium, son­
dern wurde eher auf lokaler Ebene verwaltet. Man kann das britische Imperi­
um also als eine Art föderalistisches System betrachten, das außerdem zum 
größten Teil kein staatlich organisiertes Unternehmen darstellte, sondern 
mehrheitlich von privaten Gesellschaften ausgeführt wurde. 

Neokolonialismus 

Nach dem Ende des Zweiten Weltkrieges wird die Existenz von Kolonien 
weltweit in Frage gestellt. Ein wichtiger Grund dafür war der Widerstand, der 
von den kolonisierten Gebieten gegenüber den kolonialen Mächten geleistet 
wurde. Außerdem fanden die kolonialen Mächte es immer schwieriger, ein 
System aufrecht zu erhalten, das immer mehr Ausgaben bedeutete und immer 
weniger Zustimmung bekam. Schließlich übte auch die USA Druck aus, eine 
Entkolonisierung voranzutreiben, da koloniale Schranken ihre eigene wirt­
schaftliche Expansion begrenzten. 

Das Ende der kolonialen Herrschaft in der Mehrheit der kolonialen Gebie­
te3 bedeutete jedoch nicht das Ende westlicher Hegemonie. Das System der 
direkten Ausbeutung wurde nur durch ein subtileres und indirekteres Herr­
schaftssystem ersetzt. Schon bald erkannten die neu etablierten Staaten, dass 
ihre Unabhängigkeit nur nominal auf politischer Ebene existierte, während sie 
auf wirtschaftlicher Ebene weiterhin von den ehemaligen Kolonialmächten 
abhängig waren. Neokolonialismus ist ein Begriff, der sich auf diese fortbe­
stehende westliche Hegemonie aufwirtschaftlicher Ebene bezieht. Neokoloni­
alismus umfasst aber auch die anhaltende kulturelle Dominanz der ehemaligen 
Kolonialmächte, die durch pro-westliche nationale Eliten und fortbestehende 
institutionelle Strukturen und Sprache der ehemaligen Kolonialherren weiter­
hin aufrechterhalten wurde. 

3 Obwohl man allgemein davon ausgeht, dass wir in der Gegenwart die Zeit ko­
lonialer Herrschaft hinter uns gelassen haben, ist die Liste der noch bestehenden 
Kolonien immer noch erschreckend lang (vgl. dazu Young 2001: 3) 

39 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

In der Nachkriegszeit setzte sich die Vorstellung durch, dass progressives 
wirtschaftliches Wachstum nur durch einen Modemisiernngsprozess in Gang 
gebracht werden konnte. Man ging davon aus, dass Modemisiernng ein Ent­
wicklungsprozess in verschiedenen Etappen sei. In diesem Zusammenhang 
wnrden die europäischen Länder nnd die USA als höchste Stufe der Entwick­
lung dargestellt, während die anderen Länder nur ihrem Beispiel folgen muss­
ten, um auf dieselbe Stnfe der wirtschaftlichen Entwicklung zu gelangen. Die 
Mehrheit der entkolonisierten Staaten akzeptierte diese Vorschrift und ver­
suchte sich zu modernisieren, um die eigene Wirtschaft anzukurbeln. Ange­
sichts andauernder wirtschaftlicher Krisen in den Ländern der Dritten Welt 
wnrden die Modemisiernngs- und Entwicklungstheorien jedoch Anfang der 
1950er-Jahre aus lateinamerikanischer Sicht stark kritisiert. Laut dieser Kritik 
bestand das Problem nicht darin, dass die betreffenden Länder nicht den not­
wendigen Modemisiernngsprozess durchsetzen konnten, sondern in den un­
gleichen Handelsbedingungen zwischen zentralen und peripherischen Län­
dern. Laut Y oung (200 1) entpuppt sich die Modemisiernngstheorie am Ende 
als ethnozentrisches Konzept, das die westliche Modeme als allgemeingülti­
ges Modell anerkennt und unhinterfragt akzeptiert. 

Postkolonialismus 

Wie schon vorher erwähnt, bezeichnet Postkolonialismus eine theoretische 
und politische Position, die sich mit den anhaltenden Folgen von Kolonialis­
mus auseinandersetzt Der Schwerpunkt dieser Auseinandersetzung bezieht 
sich dabei weniger auf die Analyse der wirtschaftlichen Abhängigkeit ehema­
liger kolonisierter Länder als auf eine Kritik der andauernden westlichen kul­
turellen Dominanz. Postkoloniale Theorie möchte eine kulturelle Dekolonisie­
rnng durch eine Dekonstruktion westlicher Diskurse erreichen. 

Aus historischer Sicht entwickelte sich der Postkolonialismus aus anti­
kolonialen Theorien, die hauptsächlich auf Marx bezogen waren. Postkolonia­
le Theorien knüpfen dagegen vorwiegend an strukturalistischen und poststruk­
turalistischen theoretischen Ansätzen an. Doch es gibt auch wichtige postko­
loniale Autoren, die auf marxistische Ideen zurückgreifen und diese anhand 
poststrukturalistischer Ideen neu interpretieren, wie zum Beispiel Gayatri 
Chakravorty Spivak (1988, 1990). Auch psychoanalytische Ideen werden in 
postkolonialen Theorien miteinbezogen, wie zum Beispiel bei Homi Bhabha 
(1997, 2000), der sich gerne auf die Psychoanalyse von Jacques Lacan be­
zieht. 

Ein wichtiger Unterschied zwischen anti-kolonialen und postkolonialen 
Theorien ist ihre Beziehung zu der binären Opposition zwischen Kolonisierten 
und Kolonisierenden. Während anti-koloniale Theorie in der fundamentalen 
Trennung zwischen kolonisierten und kolonisierenden Kulturen verfangen 
bleibt, geht der Postkolonialismus davon aus, dass die koloniale Begegnung 
sowohl die kolonisierte als auch die kolonisierende Gesellschaft nachhaltig 
prägte und veränderte. Mit anderen Worten, Kultur nnd Identität sind nicht 

40 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

mehr einheitlich und stabil, sondern gespalten, heterogen und veränderbar. In 
diesem Kontext steht der Übergang von Anti-Kolonialismus zu Postkolonia­
lismus in Zusammenhang mit einem veränderten Differenzbegriff, der nicht 
mehr als Differenz, sondern als differance verstanden wird (vgl. Hall1997). 

Der Übergang von der Differenz zur differance hat weiterhin dazu geführt, 
dass der Postkolonialismus eine besondere Sensibilität für Fragen der Hybridi­
tät, des Überganges und der Übersetzung entwickelt. Transversale, transnatio­
nale und transkulturelle Bewegungen waren von Anfang an Teil der kolonia­
len Erfahrung, doch sie wurden bislang von dualistischen Erzählweisen über­
schrieben und übersehen. Die postkoloniale Theorie bringt dagegen den As­
pekt der Hybridität wieder ans Licht (Hall1997; Dietrich 2001). 

Ich werde mich nun kurz auf einige Aspekte der Arbeit von Homi Bhabha 
(1997, 2000) beziehen, der einer der bekanntesten Theoretiker der postkoloni­
alen Studien ist. Homi Bhabha wurde ursprünglich in Indien geboren und lebt 
zurzeit in Nordamerika, wo er Englisch und Kunstgeschichte an der Universi­
ty of Chicago unterrichtet. Mit anderen Worten verkörpert Bhabha den Stereo­
typen des postkolonialen Intellektuellen, der aus der Dritten Welt in die west­
lichen Metropolen zieht und dort seine Theorie entwickelt. 

Bhabha greift im Rahmen seiner Theorie auf den Poststrukturalismus zu­
rück. Dementsprechend geht er davon aus, dass Kultur keine homogene und 
unveränderbare Essenz darstellt, sondern schon immer in sich gespalten ist. 
Differenz existiert also in erster Linie nicht zwischen den Kulturen, sondern 
schon innerhalb der Kultur selbst. Deshalb ist jede Kultur heterogen, unabge­
schlossen und vor allem uneindeutig und ambivalent. Im Anschluss an diese 
Idee unterscheidet Bhabha zwischen kultureller Diversität und kultureller Dif­
ferenz. Kulturelle Diversität geht von der Vorstellung einheitlicher und abge­
schlossener Kulturen aus. In Anlehnung an Welsch (1997, 2000) könnte man 
hinzufügen, Kulturen sind wie Kugeln, die sich gegenseitig abstoßen. Sie for­
dern innere Homogenisiemng und äußere Abgrenzung. Dabei wird der kultu­
relle Unterschied zwischen den Kulturen als absolut und naturgegeben festge­
schrieben. Diese Sichtweise verschärft die Frage der kulturellen Begegnung, 
denn im Kontext kultureller Diversität - oder auch Multikulturalismus - kön­
nen Kulturen zwar unverändert nebeneinander koexistieren, doch die separie­
renden Schranken können nicht überwunden werden. Bhabha lehnt diese Auf­
fassung kultureller Unterschiede ab und entwirft, im Gegensatz dazu, den al­
ternativen Begriff der kulturellen Differenz. Kulturelle Differenz rückt das 
Problem der Ambivalenz der Kultur in den Mittelpunkt nnd sprengt die Vor­
stellung einer absoluten Kluft zwischen den Kulturen. Differenz ist keine 
Grenze mehr zwischen Innen nnd Außen, sondern ein Ort mitten im Zentrum. 
Oder anders ausgedrückt, es geht nicht mehr um Differenz, sondern um diffe­
rance. Die Verschiebung der Grenzen und dessen Verlagerung ins Innere der 
Kulturen machen aus der Kultur einen nneindeutigen Ort der Bedeutung. 
Durch das Verschwinden eindeutiger Grenzen zwischen einer Kultur und der 
anderen entstehen Überlappungen und Zwischenräume. Hier begegnen sich 
die unterschiedlichen Kulturen und verändern sich gegenseitig. Bhabha nennt 

41 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

diesen Ort der Begegnung und Veränderung den Dritten Ort. Der Dritte Ort ist 
ein symbolischer Raum, wo Kulturen gegenübergestellt, auseinander genom­
men, wieder integriert und vermischt werden. Aus dieser Begegnung und Ver­
änderung entstehen neue kulturelle Differenzen und Vielfalt. Diese neuen kul­
turellen Differenzen entsprechen nicht der traditionellen Trennung von Kul­
turen, sondern bestimmen neue, vielfältige und dynamische Positionen, die 
durch ihre Existenz die alte dualistische Ordnung in Frage stellen. Bhabha 
sieht in der Überschreitung traditioneller kultureller Unterschiede die Mög­
lichkeit einer neuen Verhandlung kultureller Differenzen. In diesem Zusam­
menhang meint eine kulturelle Politik der Differenz die Wahrnehmung und 
Anerkennung der neuen kulturellen Vielfalt (vgl. auch West 1997). 

Ein weiterer Schwerpunkt bei der Theorie von Bhabha bezieht sich auf die 
Beobachtung, dass das Andere sich nicht nur außerhalb, sondern auch inner­
halb des Subjektes befindet. Um diese Idee darzustellen, greift Bhabha haupt­
sächlich auf die Psychoanalyse von Jacques Lacan zurück. Lacan realisiert 
eine strukturalistische Interpretation der Psychoanalyse und geht davon aus, 
dass das Unbewusste wie Sprache organisiert ist. Damit meint Lacan, dass das 
Unbewusste kein außersprachliches Phänomen darstellt, sondern als Bruch im 
Sprechen des Subjektes betrachtet werden muss. Das Unbewusste stellt also 
die Differenz im Inneren des Subjektes dar. Durch das Unbewusste wird das 
Individuum gespaltet und verdoppelt. In der Theorie von Lacan entspricht das 
Unbewusste (je) der Verortung des Subjekts in einer symbolischen Ordnung, 
während das Ich (moi) alle Erzählungen und Geschichten über das Selbst und 
die Welt versammelt. Das Unbewusste befindet sich also auf der Ebene des 
Symbolischen, während das Ich sich auf der Ebene des Imaginären befindet. 
Mit dem Begriff des Imaginären meint Lacan, dass das Ich wie ein Spiegelbild 
funktioniert: Es entspricht dem Bild, das andere uns über uns selbst vermit­
teln. Daher meint Lacan, das Ich sei ein Anderer. Das Ich sei eine Illusion. 
Das Ich versucht zwar, Einheit und Identität herzustellen, aber es wird dabei 
ständig durch das Unbewusste boykottiert. Das Unbewusste durchquert den 
Versuch des Ichs, ein Ganzes zu sein (vgl. zu Jacques Lacan u.a. Rifflet La­
maire 1986; Krämer 2001; Münker/Roesler 2000). 

Bhabha übernimmt die Vorstellung der Spaltung des Subjekts und über­
trägt sie auf das Problem der kolonialen Identität. Dabei geht er davon aus, 
dass der kolonisierte Mensch gespalten und entfremdet ist. Das kommt daher, 
weil der kolonisierte Mensch sich einerseits mit dem Kolonialherren identifi­
ziert und sich wünscht, seinen Platz einzunehmen. Andererseits kann er und 
möchte er nicht seinen eigenen Platz aufgeben. Angesichts dieser Situation 
verdoppelt sich das kolonisierte Subjekt. Es befindet sich mindestens an zwei 
verschiedenen Orten, die zugleich besetzt werden. Diese Situation macht es 
schwer, dem kolonisierten Individuum einen Platz zuzuweisen. Das koloni­
sierte Subjekt wird unkalkulierbar (vgl. dazu auch Fanon 1980). 

Die Ambivalenz der kolonialen Situation spiegelt sich auch in einem wei­
teren Begriff von Bhabha wider: die Mimikry. Mimikry bedeutet koloniale 
Imitation. Dabei ist Mimikry keine Identität, sondern eher ein ironischer 

42 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

Kompromiss, wobei man hinzufügen muss, dass die Grenze zwischen Identi­
tät und Ironie wahrscheinlich fließend ist. Mimikry entsteht auf jeden Fall, 
wenn sich der Kolonisierte dem Verhalten des Kolonisierenden angleicht. 
Diese Ähnlichkeit wird von den Kolonisierenden als Bedrohung wahrgenom­
men, denn sie zerstört die Differenz zwischen Wir und den Anderen. Mimikry 
ist ambivalent, denn sie ist "beinahe dasselbe, aber nicht ganz". Es ist diese 
Ambivalenz, die den Kolonisierenden zutiefst verunsichert4

. 

Schließlich befasst sich Bhabha auch mit der Konstruktion des Anderen 
im kolonialen Diskurs. Mit kolonialem Diskurs meint Bhabha die Produktion 
von Wissen über Kolonisierende und Kolonisierte. Seine zentrale Strategie ist 
die Herstellung nnd Verwendung von Stereotypen. Ein Stereotyp stellt ein 
vereinfachtes nnd rigides Bild über Wir und die Anderen dar und folgt dabei 
einer Logik der hierarchischen binären Oppositionen (vgl. dazu auch Hall 
2000a). Das heißt, im kolonialen Diskurs werden Kolonisierte und Kolonisie­
rende als Gegensatz betrachtet. Dabei wird der Kolonisierte stets als minder­
wertig und der Kolonisierende immer als überlegen dargestellt. Nun ist der 
koloniale Diskurs aber nicht nur folgenloses Wissen, sondern konstituiert sich 
als Machtapparat, der die soziale Realität bestimmt. Infolgedessen stellt der 
koloniale Diskurs eine Rechtfertigung für die Eroberung und eine Grundlage 
für die Diskriminierung des kolonialen Anderen dar. Darüber hinaus haben 
Stereotypen einen wichtigen Einfluss auf den Identifikationsprozess von Ko­
lonisierten und Kolonisierenden. Sie stellen das Bild im Spiegel dar, mit dem 
sich die kolonialen Subjekte identifizieren. Da diese Stereotypen jedoch 
schematische nnd starre Bilder sind, die nach einer Logik des Entweder-Oder 
funktionieren, versperren sie den Zugang zu kultureller Differenz und Vielfalt. 
Für kolonisierte Subjekte bedeutet eine Identifikation mit Stereotypen ferner 
die Verinnerlichung eines minderwertigen Selbstbildes, wodurch sich ihre 
Entfremdung verschärft (vgl. zu Internalisierung von Diskriminierung und 
Dominanz auch Rommelspacher 1997). 

Die Konstruktion des Anderen im Kolonialen Diskurs 

Die Analyse der Interviews hat ergeben, dass koloniale Stereotypen eine äu­
ßerst wichtige Rolle bei der Konstruktion kultureller Identitäten bei jungen 
Erwachsenen aus dem deutsch-chilenischen Kontext spielen. Aus diesem 
Grund folgt eine nähere Betrachtung der Konstruktion des Anderen im Rah­
men von Diskursen, die aufgrund ihrer Beziehung zur kolonialen Situation als 
koloniale Diskurse bezeichnet werden können. 

4 Auch im lateinamerikanischen kolonialen Kontext spielte Mimikry eine nicht zu 
unterschätzende Rolle: Indem die Indianer nämlich pro forma die katholische 
Religion annahmen, aber de facto weiterhin ihren eigenen Glauben praktizierten, 
verunsicherten sie ihre spanischen Eroberer. 

43 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Was ist ein Diskurs? 

Vertreter der postkolonialen Theorie beziehen sich bei ihrer Analyse des ko­
lonialen bzw. westlichen Diskurses häufig auf den Diskursbegriff von Michel 
Foucault (vgl. dazu Said 1979; Hall2000a; Young 2001). Aus diesem Grund 
möchte ich den foucaultschen Diskursbegriff in Anlehnung an Siegfried Jäger 
(2001, 2004) kurz erläutern, um somit ein besseres Verständnis von kolonia­
len Diskursen und ihren Auswirkungen zu erhalten. 

Laut Jäger bezieht sich der Diskurs allgemein auf eine Gruppe von Aussa­
gen oder eine Sprechweise, die ein Wissen über einen bestimmten Gegenstand 
darstellen. Wissen meint hier alle Arten von Inhalten und Bedeutungen, mit 
denen Menschen ihre umgebende Wirklichkeit deuten und gestalten. Indivi­
duen beziehen dieses Wissen aus den jeweiligen diskursiven Zusammenhän­
gen, in die sie hineingeboren werden und in die sie ihr ganzes Leben lang ver­
strickt sind. 

Man kann Diskurs als einen "Fluss von Wissen" (Jäger 2001: 82) begrei­
fen, der individuelles und kollektives Handeln bestimmt. Das heißt zunächst 
einmal, dass Diskurse als offene, dynamische und netzwerkartige Wissens­
formationen betrachtet werden können, wo verschiedene Diskursstränge eng 
miteinander verflochten und verschränkt sind. Es entsteht ein "diskursives 
Gewimmel" und ein "Wuchern der Diskurse" (Jäger 2001: 86). 

Diskurse befinden sich weiterhin an die Praxis gekoppelt. Das bedeutet ei­
nerseits, dass Praxis die Produktion von Diskursen bewirkt und andererseits, 
dass Diskurse die Praxis beeinflussen. Darin besteht auch die Macht von Dis­
kursen, nämlich darin, dass sie das Handeln von Individuen mitbestimmen 
und dadurch zur Strukturierung der Gesellschaft beitragen. 

Diskurse werden ferner nicht von einzelnen Individuen hergestellt. Eher 
ist es so, dass alle am Diskurs mitstricken, aber keiner den Diskurs bestimmen 
kann. Diskurse spiegeln auch nicht einfach gesellschaftliche Realität wider, 
sondern besitzen eine Art Eigenleben. Sie stellen ihre eigene Realität dar, in­
dem sie ihre diskursiven Gegenstände produzieren. Das bedeutet, dass Diskur­
se nicht nur eine bereits vorhandene Wirklichkeit widerspiegeln, sondern eher 
die Wirklichkeit prägen und gestalten. 

Schließlich können die Individuen nicht außerhalb von Diskursen stehen. 
Sie werden in Diskurse hineingeboren und konstituieren sich anhand derer als 
Subjekte in einem bestimmten historischen und sozialen Zusammenhang. In­
dividuen handeln weiterhin stets im Kontext von Diskursen und bestätigen 
oder verändern diese anhand ihrer Tätigkeit. 

Was ist ein kolonialer Diskurs? 

Innerhalb der postkolonialen Theorie wnrde die Diskussion über den kolonia­
len Diskurs durch Edward Said in Gang gebracht. In seinem Werk über den 
Grientalismus untersucht Said die verschiedenen Diskurse und Institutionen, 

44 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

die den Orient bzw. den Mittleren Osten als Objekt des Wissens konstruieren. 
Er nennt diesen Diskurs Orientalismus. 

Die Debatte um den Grientalismus war grundlegend für den Postkolonia­
lismus, da sie den Blick von der wirtschaftlichen und militärischen Hegemo­
nie des Westens auf die Ebene der kulturellen Dominanz verschob. Kulturelle 
Dominanz wnrde nun als eine Form epistemologischer Gewalt betrachtet. Auf 
der anderen Seite wnrden koloniale und imperiale Ideologien zu einer Frage 
des Diskurses. Diese Vorstellung ermöglichte zum ersten Mal ihre systemati­
sehe Untersuchung anhand einer Analyse von Texten (Young 2001 ). 

Grientalismus bezieht sich auf eine Form des westlichen Diskurses über 
den Orient. Damit meint Said zunächst einmal den akademischen westlichen 
Diskurs über den Orient, d.h. wie der Orient an unterschiedlichen Institutionen 
des Westens untersucht und vermittelt wird. Eine weitere Bedeutung von Gri­
entalismus bezieht sich auf die allgemeine Unterscheidung zwischen Orient 
und Okzident, so wie sie in zahlreichen literarischen Texten erscheint. Die 
Verbindung dieser beiden Ebenen führt zum Begriff des Orientalismus, so wie 
ihn Said letzten Endes versteht, d.h. Grientalismus stellt eine Institution dar, 
die mit dem Orient umgeht, Aussagen über den Orient trifft, den Orient auto­
risiert, ihn beschreibt, lehrt, platziert und beherrscht. Grientalismus ist eine 
Form westlicher Dominanz über den Orient. Er steht in Zusammenhang mit 
der Konstruktion einer europäischen Identität, die sich im Vergleich zu nicht­
europäischen Völkern und Menschen als überlegen betrachtet (Said 1979). 

Der schwerwiegendste Kritikpunkt an Saids Grientalismus steht in Zu­
sammenhang mit seiner Unterscheidung zwischen Grientalismus und realem 
Orient (u.a. Young 2001; Bhabha 2000). Denn obwohl sich Said auf den fou­
caultschen Diskursbegriff beruft, trennt er Disknrs und Praxis. So geht Said 
davon aus, dass Grientalismus ein westlicher Diskurs von Macht, Dominanz 
und Hegemonie über den Orient ist und gleichzeitig den realen Orient ver­
kennt. Mit anderen Worten beschränkt Said den Grientalismus auf eine aka­
demische und literarische Praxis der Produktion, Ansammlung und V erwal­
tung von Wissen über den Orient, die sich nur im geringen Maße auf den Ori­
ent selbst bezieht. Es geht um die Projektion und Überstülpung der westlichen 
Vorstellungen über den Orient auf den Orient selbst (vgl. dazu Said 1979). 
Saids Kritiker werfen ihm also vor, dass er sich auf einen Diskurs bezieht, der 
den Orient ohne Bezug auf die entsprechende soziale Wirklichkeit konstruiert. 
Kolonialer Disknrs im foucaultschen Siun hätte sich eigentlich mit der histori­
schen Emergenz einer kolonialen Praxis auseinandersetzen müssen (Y oung 
2001). 

Seit dem Grientalismus beschäftigten sich verschiedene postkoloniale Au­
toren mit einer Kritik kolonialer Diskurse, die als wichtiger Teil der anhalten­
den kulturellen Dominanz des Westens betrachtet werden. Im Mittelpunkt ih­
rer Überlegungen steht meistens eine Form von Wissen, die der Westen im 
Laufe des Kolonialismus und Imperialismus über die Anderen produziert hat. 
Es handelt sich dabei um ein Repräsentationssystem, das auf Stereotypen über 
den Westen und über den Rest (vgl. Hall 2000a) beruht, die in hierarchischer 

45 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

und dualistischer Form gegenübergestellt werden (vgl. auch Bhabha 2000). 
Darüber hinaus gibt es wenig Übereinstimmung darüber, was der koloniale 
Diskurs eigentlich bezeichnet, auf welche historische Phase er sich wesentlich 
bezieht oder welchen Anderen er vorwiegend im Blick hat. So ist zum Bei­
spiel der Andere im Diskurs des Grientalismus nicht unbedingt mit dem Dis­
kurs über den südamerikanischen Anderen vergleichbar. Kolonialer Diskurs 
ist daher kein klar umrissener Gegenstand und wird im Rahmen der postkolo­
nialen Kritik auch sehr unterschiedlich gehandhabt. 

Wenn ich im Rahmen dieser Arbeit von kolonialen Diskursen spreche, be­
ziehe ich mich hauptsächlich auf Diskurse über den Anderen im südamerika­
nischen Raum seit der Eroberung und Entdeckung Amerikas Ende des 15. 
Jahrhunderts. Es handelt sich dabei um diskursive Formen von Wissen, die ich 
als kolonial bezeichnet habe, weil sie meines Erachtens in der Erfahrung der 
amerikanischen kolonialen Geschichte begründet sind. Im Keru dieser Diskur­
se liegt die Gegenüberstellung zwischen Europa und Amerika, wobei Europa 
als Teil des Westens verstanden wird. Der Westen bezieht sich hierin auf eine 
Konstruktion, die nicht über Ort und Geografie definiert werden kann. Der 
Westen stellt eher ein Konzept dar, das Gesellschaften in westlich und nicht­
westlich klassifiziert und diese mit einer Reihe von Bildern und Assoziations­
ketten verbindet. Dabei versteht sich der Westen stets als Idealmodell und 
Maßstab für nicht-westliche Gesellschaften (vgl. Hall 2000a). Diese Überle­
genheit des Westens gegenüber dem Rest ist eine charakteristische Eigen­
schaft kolonialer Diskurse. 

Besonders relevant erscheint mir schließlich die Beziehung zwischen ko­
lonialen Diskursen und Subjektbildung. Ich gehe davon aus, dass die Men­
schen im Kontext von Diskursen vergesellschaftet werden und dass Diskurse 
individuelles und kollektives Handeln mitbestimmen. Das bedeutet, dass ko­
loniale Diskurse eine wichtige Grundlage für die Herausbildung kultureller 
Identitäten darstellen und dass die W ahruehmung und das V erhalten von 
Menschen in der Gegenwart weiterhin unter dem Einfluss kolonial geprägter 
kultureller Stereotypen stehen. Diese Annahme wurde durch die Analyse der 
Interviews junger Erwachsener im deutsch-chilenischen Raum auch weitge­
hend bestätigt. 

Erste Begegnungen: Der Entdeckerdiskurs 

Die europäische Expansion fällt mit dem Ende des Mittelalters und dem Be­
ginn des modernen Zeitalters in Europa zusammen. Ein Schlüsselereignis die­
ser Expansion ist die Entdeckung Amerikas durch Cristobal Colon5

. Colon 

5 Colon war der Überzeugung, dass die Namen mit dem Wesen der Dinge über­
einstimmen. Deshalb trug er den Namen Cristobal Colon. Der Name Cristobal 
weist darauf hin, dass er sich als Träger Christi verstand. Colon dagegen bedeu­
tet Neubesiedler. Colon sah sich also selbst als Evangelisator und Kolonisator 
(Todorov 1985). Die bedeutungsträchtige Konnotation der spanischen Schreib-

46 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

war ein überzeugter Christ, der seinen Glauben über die Welt verbreiten woll­
te. Seine Absicht war es, eine direkte und kurze Route nach China zu finden, 
um dort die Geldmittel für einen neuen Kreuzzug zur Befreiung von Jerusa­
lem zu besorgen. Paradoxerweise hat ihn diese mittelalterliche Denkart dazu 
geführt, Amerika zu entdecken und das moderne Zeitalter einzuleiten. 

Das mittelalterliche Denken bei Colon beeinflusste auch maßgebend sei­
nen Umgang mit den neu entdeckten Territorien und der dort vorgefundenen 
kulturellen Differenz. Dieser Umgang mit kultureller Differenz ist charakteris­
tisch für den kolonialen Diskurs, der den Anderen anhand des bekannten Be­
deutungssystems begreift und ihn dabei gleichzeitig völlig verkennt. So geht 
Colon von der absoluten Wahrheit seines Wissens und Glaubens aus und in­
terpretiert alles Neue unter diesem Gesichtspunkt. Dabei ignoriert er voll­
kommen die kulturelle Differenz des Anderen. Ein Beispiel dafür ist, dass Co­
lon sich von Anfang an darum bemüht, die entdeckten Territorien neu zu be­
nennen. Er weiß zwar, dass die meisten Orte schon ihre eigenen Namen besit­
zen, doch er geht davon aus, dass diese Namen bedeutungslos sind. Nur seine 
Bezeichnungen sind die richtigen. Ein weiteres Beispiel bezieht sich auf die 
Kommunikation mit amerikanischen Eingeborenen, wo Colon stets davon 
ausgeht, dass er weiß, wovon seine Gesprächspartner sprechen, obwohl er ei­
gentlich kein Wort ihrer Sprache beherrscht. In der Tat weigert sich Colon zu 
erkennen, dass die Indianer überhaupt sprechen können. Da ihm die Sprache 
nicht bekannt ist, geht er einfach davon aus, dass sie keine Sprache beherr­
schen. So kommt es, dass Colon stets in imaginären Gesprächen verwickelt 
ist, in denen er immer nur seine eigenen Vorstellungen bestätigt. Mit anderen 
Worten, Colon versteht, was er verstehen möchte (Todorov 1985). 

Die Europäer hatten offensichtlich große Schwierigkeiten im Umgang mit 
der kulturellen Differenz zwischen Europa und Amerika. Daher ist es nicht 
verwunderlich, dass sie sich zunächst die Frage stellten, ob die Indianer eher 
als Menschen oder als Tiere behandelt werden sollten. Das war eine wichtige 
Frage, denn Menschen konnten nicht versklavt und ermordet werden. Diese 
Debatte beschäftigte die Europäer während eines großen Teils des 16. Jahr­
hunderts (Hall2000a). In der Praxis wurden die amerikanischen Eingeborenen 
zunächst einmal als Objekte und später als etwas zwischen Tier und Mensch 
wahrgenommen und entsprechend behandelt. Dabei war es Bartolome de las 
Casas, der die Ansicht verteidigte, die Indianer seien Menschen und dürften 
aus diesem Grund nicht malträtiert werden. Das bedeutete jedoch nicht die 
Aufbebung der Ungleichheit zwischen Indianern und Europäern, sondern eher 
die Gleichsetzung der amerikanischen Bewohner mit Frauen und Kindem 
(Todorov 1985). Das hat zu dem Bild des Kolonialismus als Familie beigetra­
gen, in dem der Kolonialherr als Vater und die Indianer als die unmündigen 
Kinder dargestellt wurden, die ihrem Vater gehorchen mussten (u.a. Zantop 
1999; Todorov 1985). 

weise des Namens von Crist6bal Colon haben mich dazu veranlasst, in Anleh­
nung an Todorov, die ursprüngliche Schreibweise beizubehalten 

47 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Eines der ersten Merkmale, die den europäischen Eroberern von den Indi­
anern auffielen, war deren Nacktheit. Das Fehlen von Kleidem wnrde einer­
seits als Indiz für das Fehlen an Kultnr gedeutet. So wnrde davon ausgegan­
gen, dass die Indianer nicht nur sprachlos waren, sondern auch keine Traditio­
nen und keine Religion besaßen. Andererseits wnrde die körperliche Schön­
heit der Indianer bewundert. Diese Bewunderung erstreckte sich auch bald auf 
den moralischen Bereich: Die Indianer wnrden als gut beschrieben. Todorov 
(1985) macht in dieser Hinsicht eine interessante Anmerkung, indem er meint, 
dass die Kategorien "gut" oder "schlecht" nichts über das Objekt der Betrach­
tung, sondern vielmehr etwas über den inneren Zustand des Betrachters aus­
sagen. Damit bestätigt sich, dass die Europäer nicht die Absicht hatten, die 
Eingeborenen kennen zu lernen. Es handelt sich vielmehr um eine Projektion 
ihrer eigenen Wünsche und Phantasien auf die Indianer. Durch diese Projizie­
mng der eigenen Phantasien und Wünsche wird das Andere einerseits bewun­
dert und idealisiert, während es andererseits abgewertet und abgelehnt wird. 
Diese Aufspaltung in "guter und schlechter Wilder" ist charakteristisch für 
den kolonialen Disknrs (s. dazu auch Hall2000a). 

Zu dem Bild des "guten Wilden" gehört die Auffassung, die Eingeborenen 
seien gut und unschuldig und befänden sich in einem reinen Naturzustand, der 
oft mit dem Paradies aufErden verglichen wnrde (Todorov 1985, 1991; Hall 
2000a). Besonders beeindruckt waren die Europäer von der sexuellen Freizü­
gigkeit der Indianer. Y oung (1995) spricht in dieser Hinsicht vom kolonialen 
Begehren. Sexuelle Phantasien der Unschuld und Unterwerfung spielen eine 
wichtige Rolle im Rahmen des kolonialen Diskurses. In diesem Zusammen­
hang wurde der Südamerikanische Kontinent zum Beispiel als jungfräuliches 
und feminines Gebiet betrachtet, das durch den männlichen europäischen Ero­
berer unterworfen wnrde (Zantop 1999; Lübcke 2003). Weitere Wünsche se­
xueller Besitzergreifung im kolonialen Kontext bezogen sich auf Phantasien 
rassistischer Transgression und Vermischung (Zantop 1999; Y oung 1995). 

Das Bild des "guten Wilden" hatte aber natürlich auch eine Kehrseite. So 
galten die amerikanischen Bewohner nicht nur als schön, frei und unschuldig, 
sondern auch als rückständig, unzivilisiert und degeneriert. Sie waren Barba­
ren ohne Urteilskraft. Sie waren dumm, wild und maßlos. Sie opferten Men­
schen, praktizierten den Kannibalismus und kannten kein Christentum. Diese 
Eigenschaften wnrden den Tugenden der europäischen Eroberer entgegenge­
setzt. Daraus entstand eine Gruppe von Aussagen, die auf hierarchischen und 
binären Oppositionen aufgebaut war. Diese Hierarchien basierten stets auf 
demselben Prinzip: Das Europäische galt als vollkommen, tugendhaft und 
überlegen, während die Eingeborenen als unvollkommen, verdorben und min­
derwertig beschrieben wnrden. Somit sahen sich die Europäer in ihrem Recht 
und sogar in der Pflicht, die Indianer zu unterwerfen und ihnen das Gute auf­
zuzwingen (vgl. u.a. Todorov 1985; Hall2000a). 

Zusammenfassend kaun sagen, dass der koloniale Diskurs hauptsächlich 
auf zwei diskursiven Strategien begründet ist. Auf der einen Seite kann man 
die Unfähigkeit der Europäer im Umgang mit kultureller Differenz feststellen, 

48 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

die einerseits zur V erkeunung des Anderen und andererseits zu dem V ersuch 
führt, das Andere in den eigenen Bedeutungskategorien zu begreifen. Diese 
Kategorien werden im Anschluss den Anderen aufgezwungen. Auf der ande­
ren Seite kann man eine Projizierung der eigenen Wünsche und Phantasien 
auf das Andere erkennen. Durch diese Projizierung wird das Objekt in "gut" 
und "böse" aufgespaltet, d.h. die Anderen werden einerseits idealisiert und 
andererseits abgelehnt. Beide Aspekte werden als Gegensatz des europäischen 
Subjektes gesehen. Dadurch wird ein Diskurs aufgebaut, dessen Hauptmerk­
mal eine duale Aufspaltung ist. Das betrifft nicht nur die Aufspaltung des An­
deren, sondern auch die Aufspaltung und Gegenüberstellung zwischen dem 
Westen und dem Rest (vgl. Hall 2000a). Der Rest wird dabei als das Spiegel­
bild des Westens definiert, d.h. der Rest ist das, was der Westen nicht ist. 

Diese diskursiven Strategien werden schließlich durch die Verwendung 
von Stereotypen untermauert. Stereotypen sind einseitige und extrem verein­
fachte Beschreibungen, die einem Objekt oder Ort zugeschrieben werden. Im 
Rahmen des kolonialen Diskurses werden Stereotypen in entgegengesetzte 
Elemente wie gut/böse oder zivilisiert/nicht zivilisiert aufgespaltet. Alle ande­
ren Unterschiede werden vereinfacht. Somit entsteht die hierarchische und bi­
näre Reihe von Oppositionen, die für den kolonialen Diskurs typisch ist (Hall 
2000a; Bhabha 2000; Todorov 1985). 

Die Frage der Zivilisation 

Seit der Entdeckung Amerikas wnrde immer wieder der Versuch unternom­
men, die Differenz zwischen dem Westen und dem Rest theoretisch zu erfas­
sen. Der koloniale Diskurs diente dabei als Grundlage für die Diskussion und 
Entwicklung von Konzepten wie Zivilisation und Rassismus. Die Definition 
von Zivilisation im Zeitalter der Aufklärung wnrde beispielsweise stark durch 
den kolonialen Diskurs geprägt (vgl. Hall 2000a). So wnrden Studien über In­
dianer bei der Ausarbeitung der Gegensätze zwischen zivilisierten und barba­
rischen Völkern verwendet. Auch die Doktrin des Rassismus baut auf Stereo­
typen des kolonialen Diskurses auf (vgl. dazu Todorov 1991 ). 

Laut Young (1995) bezog sich das Wort "zivilisiert" zunächst einmal auf 
eine Gegenüberstellung zwischen Stadt und Land. In dieser Hinsicht kamen 
die zivilisierten Menschen aus der Stadt, während die Barbaren auf dem Land 
wohnten6

. Die dominante Bedeutung von Zivilisation wnrde jedoch in Frank­
reich während der Aufklärung geprägt. Zivilisation bezeichnet demnach einen 
Prozess der Säkularisierung und Rationalisierung von Gesellschaften, der sich 
auf sozialer Ebene als Kultivierung und Verfeinerung ausdrückt. Auf einer 
subjektiven Ebene bedeutet dieser Prozess eine "zivilisatorische Zähmung des 
Subjektes" (Elias zit. n. Hohl1998: 21). 

6 Die ursprüngliche Bedeutung des Wortes "Barbar" kann allerdings bis nach 
Griechenland zurückverfolgt werden, wo die Barbaren diejenigen Menschen be­
zeichneten, die kein Griechisch sprachen. 

49 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

In Bezug auf den kolonialen Diskurs ist es wichtig zu unterstreichen, dass 
der Begriff der Zivilisation während der Aufklärung einen Universalistischen 
Anspruch hatte. So sind die Denker der Aufklärung davon ausgegangen, dass 
Zivilisation ein allgemein gültiger Evolutionsprozess war, der alle Gesell­
schaften dieser Welt in gleicher Weise betraf. Das heißt, dass alle Gesellschaf­
ten früher oder später einen Zivilisationsprozess durchmachen und den Grad 
einer zivilisierten Gesellschaft erreichen konnten. In diesem Zusammenhang 
betrachteten sich die europäischen Gesellschaften als Höhepunkt der Ge­
schichte und der Zivilisation und ernannten sich selbst zum Modell und Maß­
stab des gesellschaftlichen Fortschritts. In der Praxis bedeutete diese Auffas­
sung, dass nicht-europäische Gesellschaften anhand europäischer Kategorien 
beurteilt wurden. Daraus folgt, dass nicht-europäische Gesellschaften stets im 
Defizit gegenüber europäischen Gesellschaften standen, was zu deren Bild als 
rückständig und unzivilisiert beigetragen hat (vgl. dazu Hall 2000a; Y oung 
1995; Todorov 1991; Larrain 1994). 

Die Übertragung europäischer Kategorien auf nicht-europäische Gesell­
schaften ist offensichtlich die Schattenseite des Universalistischen Anspruches 
von Zivilisation. Sie führte zum Vorwurf des Ethnozentrismus (Todorov 
1991; Larrain 1994; Beck 2004). Der Ethnozentrismus stellt die eigenen parti­
kularen Werte in den Mittelpunkt und behauptet, es handle sich nicht nur um 
irgendwelche Werte, sondern um die Werte überhaupt. Somit wird den nicht­
europäischen Gesellschaften der eigene Standpunkt aufgedrängt und die Dif­
ferenz des Anderen verkannt. Die Gefahr ist dabei einerseits die Einschrän­
kung von Vielfalt und andererseits die Konstruktion des Anderen als minder­
wertig, weil er nicht in das universelle Schema passt. 

Doch der Universalistische Anspruch des Zivilisationsprozesses hatte nicht 
nur eine dunkle, sondern auch eine positive Seite. So konnten, dank einer 
Vorstellung von allgemeiner Gleichheit, auch gleiche Rechte für alle einge­
fordert werden. Ein weiterer positiver Aspekt des französischen Zivilisations­
konzeptes bezieht sich auf die Vorstellung, dass Zivilisation als Entwicklung 
verstanden wurde, die durch Erziehung und Bildung gefördert werden konnte. 
Wir haben schon vorher gesehen, dass diese Vorstellung die Grundlage der 
zivilisatorischen Mission im französischen Imperialismus darstellte, was zum 
hohen Bildungsstand in den französischen Kolonien beigetragen hat (Y oung 
1995, 2001). Die Veränderbarkeit des Individuums durch Erziehung und Bil­
dung steht in besonderen Kontrast mit rassistischen Auffassungen kultureller 
Differenz, die davon ausgehen, dass Bildung nichts am primitiven Stand zu­
rückgebliebener Gesellschaften ändern kaun. Das heißt, dass der Zivili­
sationsbegriff der Aufklärung in erster Linie als Kultmalismus und nicht als 
Rassismus verstanden werden muss. Mit anderen Worten klassifiziert der 
Begriff der Zivilisation keine Körper, sondern Kulturen (Todorov 1991). 

Am Anfang des Zeitalters der Aufklärung wurde der Begriff der Zivilisa­
tion mit Kultur gleichgesetzt. Kultur wurde in diesem Zusammenhang als 
Kultivierung und Bildung des Geistes verstanden. Im Laufe der Zeit entkop­
peln sich jedoch beide Begriffe. Diese Entkoppelung wird im deutschen Raum 

50 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

durch Herders neue Definition von Kultur veranlasst (vgl. dazu Young 1995; 
auch Welsch 1997, 2000). Herder betrachtet Kultur als die Lebensweise eines 
Volkes, die sich insbesondere aus der Beziehung des Volkes zu seinem spezi­
fischen Lebensraum, zu seinen Traditionen und zu seiner Sprache entwickelt. 
Somit gibt es nicht mehr die Kultur, sondern Kulturen im Plural. Eine wichti­
ge Eigenschaft dieser Kulturen ist ihre innere Homogenität und äußere Ab­
grenzung gegenüber anderen Kulturen. Herder führt hiermit einen kulturellen 
Relativismus ein, da Kulturen grundsätzlich als isoliert dargestellt werden. 
Obwohl sich Herder mit seinem kulturellen Relativismus gegen den Begriff 
der Zivilisation wendet, bricht er andererseits nicht ganz mit der Idee, dass es 
je nach Zivilisationsgrad eine Hierarchie von Kulturen gibt. So geht Herder 
ebenfalls davon aus, dass europäische Gesellschaften überlegen sind. Schließ­
lich war Herders Kulturdefinition äußerst folgeureich, da sie als Grundlage für 
den Begriff der Nationalkultur verwendet wurde. Andererseits wurde Herders 
Kulturkonzept auch von Rassisten weiterentwickelt. Hierin wurden Kultur 
und Rasse gleichgesetzt. 

Das Problem des Rassismus 

Rassismus als Doktrin und Praxis entsteht in Europa während der zweiten 
Hälfte des 18. Jahrhunderts und erlebt ihren offiziellen Untergang nach dem 
zweiten Weltkrieg. Dabei bezeichnet Rassismus einen Diskurs, der auf Stereo­
typen des kolonialen Diskurses aufbaut und gleichzeitig neue Aspekte hinzu­
fügt. 

Rassismus geht zunächst davon aus, dass es Rassen gibt. Rassen beziehen 
sich auf menschliche Gruppen mit gemeinsamen physischen Eigenschaften, 
wobei die Differenz zwischen Rassen mit der Differenz zwischen Tierspezies 
gleichgesetzt wird. So wird davon ausgegangen, dass zwischen zwei mensch­
lichen Rassen die gleiche Distanz besteht als zwischen einem Pferd und einem 
Esel. Eine gegenseitige Befruchtung wird in dieser Hinsicht zwar nicht ausge­
schlossen, sie wird aber in jedem Fall kategorisch abgelehnt. Dieser Begriff 
der Rasse wird in der Gegenwart nicht mehr akzeptiert. Es hat sich gezeigt, 
dass Rasse vielmehr eine diskursive und keine biologische Kategorie ist. 
Obendrein ist der Begriff der Rasse aus biologischer Sicht vollkommen ab­
surd, da die genetischen Differenzen innerhalb einer Rasse genauso groß sind 
wie die Unterschiede zwischen einer Rasse und der anderen. Daher muss Ras­
sismus als die Konstruktion einer bestimmten Menschengruppe als Rasse be­
trachtet werden (Todorov 1991; Hall 2000a; Mecheril/Teo 1994; vgl. auch 
Kalpaka/Räthzel1990). 

Die Unterscheidung verschiedener Rassen führt den Rassismus weiterhin 
zu einer V erknüpfung zwischen physischen und moralischen Aspekten. Mit 
anderen Worten geht der Rassismus davon aus, dass es eine Verbindung zwi­
schen Biologie und Kultur gibt, so dass die Unterscheidung von Rassen mit 
den verschiedenen Kulturen zusammenfällt. Mehr noch, Rassisten sind der 
Auffassung, dass biologische Unterschiede kulturelle Differenzen bestimmen. 

51 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Diese Sichtweise führt zur Vorstellung, dass kulturelle Eigenschaften gene­
tisch weitergegeben werden und dass es unmöglich ist, Menschen durch Bil­
dung zu beeinflussen. Dieser Determinismus führt ferner zu der Ansicht, dass 
das individuelle V erhalten stark von der Zugehörigkeit zu einer bestimmten 
Rasse/Kultur abhängt. 

Der Rassist gibt sich schließlich nicht damit zufrieden, die Differenzen 
zwischen den Gruppen hervorzuheben. Er etabliert auch eine Hierarchie von 
Rassen, wo einige Rassen überlegen und andere unterlegen sind. Dafür ver­
wendet er den universalen Maßstab der Zivilisation. Hierin kann man sehen, 
dass Doktrin und Praxis des Rassismus weiterhin auf Stereotypen des kolonia­
len Diskurses aufbauen (vgl. dazu u.a. Todorov 1991). 

Die Etablierung des rassistischen Diskurses kann bis zu Buffon und seiner 
"Histoire Naturelle" (1749) zurückgeführt werden (vgl. dazu Todorov 1991; 
Young 1995; Zantop 1999). Buffon ist davon ausgegangen, dass es eine einzi­
ge Menschenspezies gibt, die sich in verschiedene Rassen unterteilt. Da die 
Menschen Teil einer einzigen Spezies sind, können sie auch anhand gemein­
samer Kriterien beurteilt werden. Das erlaubt Buffon, Zivilisation und Barba­
rei gegenüberzustellen. Auf der anderen Seite stellt Buffon die Verbindung 
zwischen biologischen und kulturellen Merkmalen her und legt somit den 
Grundstein für den biologischen Determinismus. Dabei wendet sich Buffon 
gegen die Vorstellung, dass Bildung die Menschen verändern kann. 

Buffons Ideen werden durch andere Autoren weiterentwickelt. Darunter 
befindet sich auch Renan (vgl. Todorov 1991). Renanbricht mit der Vorstel­
lung, dass die Menschheit einen einzigen Ursprung hat. Dagegen werden die 
Differenzen zwischen den Rassen als absolut dargestellt. Zivilisation befindet 
sich ferner im Blut. Das heißt, dass man entweder mit V emunft geboren wird 
oder nicht. Weniger entwickelte Rassen können dieser Ansicht nach nicht 
durch Bildung zivilisiert werden. Es gibt keinen Fortschritt. Zivilisation kann 
nur durch Rassenvermischung erzeugt werden. Auf der anderen Seite vollzieht 
Renan eine Verschiebung des Rassismus, indem er den Begriff der Rasse 
teilweise durch den Begriff der Kultur ersetzt. Dadurch begründet er einen 
Kulturalismus. Im Gegensatz zum Rassismus geht der Kultmalismus davon 
aus, dass Individuen nicht von den Merkmalen ihrer Rasse, sondern von den 
Eigenschaften ihrer Kultur bestimmt werden. Kultmalismus wird gegenwärtig 
als die moderne Form des Rassismus betrachtet (u.a. Todorov 1991; Hall 
2000a; <;.:inar 1999; Kalpaka/Räthzel1990). 

Wenn man heutzutage von Rassismus spricht, so überlagern sich sowohl 
koloniale und rassistische Diskurse als auch die Frage nach der Zivilisation. 
Das trägt in der Gegenwart dazu bei, dass der Begriff des Rassismus auf sehr 
unterschiedlicher Weise diskutiert wird. Nur eins steht fest: Rassismus hat 
sich nicht aufgelöst, sondern nur eine andere Form angenommen. Ein wesent­
licher Aspekt dieser neuen Erscheinungsform ist, dass der Begriff der Rasse 
durch den Begriff der Kultur ersetzt wurde. In dieser Hinsicht spricht man 
heutzutage von Kulturalismus, kulturalistischen Rassismus oder Rassismus 
ohne Rassen (vgl. u.a. <;.:inar 1999; Kalpaka/Räthzel1990; van Dijk 1992; To-

52 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

dorov 1991). Der Rassismus ohne Rassen oder auch Neorassismus verwendet 
zwar nicht mehr den Begriff der Rasse, doch er unterstreicht die absolute Dif­
ferenz zwischen den Kulturen und die Vorstellung, dass Individuen durch ihre 
Kultur determiniert sind. Dabei funktionieren physische Merkmale weiterhin 
als sichtbares Zeichen kultureller Differenz, so dass man sagen kann, dass 
Hautfarbe immer noch mit bestimmten Verhaltensweisen und Lebensweisen 
verbunden wird, die als unveränderbar gelten (Kalpaka/Räthzel 1990; Todo­
rov 1991; Bhabha 2000). Man kann also davon ausgehen, dass der Begriff der 
Rasse nur vordergründig aufgegeben wurde. Andererseits bezeichnet der Neo­
rassismus auch die Angst vor Überfremdung und Abwehr von Fremden als 
natürliche Verhaltensweisen (s. dazu Enzensberger 1992). Dieser letzte As­
pekt ist besonders beunruhigend, da rassistische Ausschlusspraktiken dadurch 
rechtfertigt werden (vgl. <;.:inar 1999). 

Die gegenwärtige Rassismusforschung hat außerdem die Diskussion des 
alltäglichen Rassismus in den Vordergrund gestellt. Demnach ist Rassismus 
kein abweichendes Verhalten einiger weniger Personen, sondern Bestandteil 
eines alltäglichen rassistischen Diskurses, der von der Dominanz bestimmter 
gesellschaftlicher Gruppen ausgeht (vgl. van Dijk 1992; Kalpaka/Räthzel 
1990). In diesem Zusammenhang ist der alltägliche Rassismus kein offener 
rechtsextremer Diskurs, sondern ist eine subtile und indirekte Darstellung der 
dominanten Gruppe als fortschrittlich, modern und tolerant, während die An­
deren als minderwertig, rückständig und problematisch betrachtet werden (van 
Dijk 1992). Rassistische Diskurse werden somit zu einem selbstverständlichen 
Bestandteil des Alltags und der kulturellen Identität. Das bedeutet, dass nie­
mand jenseits des rassistischen Diskurses steht, sondern geradezu in diesem 
Rahmen vergesellschaftet wird. Daher sprechen Kalpaka/Räthzel auch von der 
Schwierigkeit, nicht rassistisch zu sein. 

Der alltäglich rassistische Diskurs steht in enger Verbindung mit kolonia­
len Stereotypen. In dieser Hinsicht bin ich der Meinung, dass der Rassismus 
aufkolonial geprägten Diskursen aufbaut und dabei besonders die biologische 
Ebene ins Spiel bringt, die im kolonialen Diskurs nicht so deutlich im Vorder­
grund steht. Allerdings ist der Übergang zwischen kolonialen und rassisti­
schen Diskursen fließend. Im Rahmen dieser Arbeit werde ich mich weiterhin 
bevorzugt auf koloniale und nicht auf rassistische Diskurse beziehen, obwohl 
ich davon ausgehe, dass beide miteinander verbunden sind. Der wichtigste 
Grund dafür liegt darin, dass die chilenische und deutsch-chilenische Ge­
schichte kolonial geprägt sind und es in diesem Kontext mehr Sinn macht, von 
kolonialen statt von rassistischen Diskursen zu sprechen. 

53 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Der Begriff der Hybridität 

Hybridität und Rassismus 

Der Hybriditätsbegriff entwickelte sich im Laufe des 19. Jahrhunderts in ei­
nem engen Zusammenhang mit rassistischen Vorstellungen. Hybridität ent­
spricht in dieser Hinsicht einem Ausdruck, der aus den Naturwissenschaften 
stammt und auf die Beziehungen zwischen den Rassen übertragen wurde. In 
der Biologie und in der Botanik weist das Konzept des Hybriden auf eine 
Pflanze oder ein Tier hin, das aus einer Kreuzung zwischen zwei verschiede­
nen Arten von Pflanzen bzw. Tieren entsteht. In diesem Zusammenhang wur­
de der Begriff des Hybriden im Falle eines Menschen verwendet, dessen El­
tern unterschiedlichen Rassen angehören (vgl. Schneider 1997; Y oung 1995; 
Aydin 2003). 

Während des 19. Jahrhunderts war Hybridität ein Schlüsselbegriff in der 
Diskussion über kulturelle bzw. rassistische Unterschiede (vgl. Young 1995). 
Im Zentrum dieser Diskussion stand die Frage, ob die verschiedenen Völker 
Varianten einer einzigen Menschheit (Monogenese) oder unterschiedliche 
menschliche Spezies waren (Polygenese). In Analogie zum Maultier wurde 
davon ausgegangen, dass das Ergebnis einer sexuellen Begegnung zwischen 
unterschiedlichen menschlichen Spezies unfruchtbar sein musste. Das heißt, 
weun die These der Polygenese richtig war, so durften hybride Menschen 
nicht fruchtbar sein. Unfruchtbarkeit wurde in diesem Zusammenhang als 
Mechanismus zur Reinhaltung von Rassen bewertet. Das Argument der Un­
fruchtbarkeit hybrider Menschen konnte jedoch nicht die Tatsache erklären, 
weshalb die Population von Mischlingen in den Kolonien ständig wuchs. Die­
se Beobachtung unterstützte das Argument der Monogenese, d.h. dass es eine 
einzige Menschheit gab, die sich in verschiedenen Menschenrassen unterteilte. 
Hierbei ging man davon aus, dass eine fruchtbare Mischung oder Amalgamie­
mng zwischen unterschiedlichen Rassen unbegrenzt möglich war. 

Daraufbin haben die Vertreter der Polygenese die These unterschiedlicher 
menschlicher Spezies mehr oder weniger aufgegeben, doch sie haben weiter­
hin die Ansicht vertreten, dass die Differenz zwischen menschlichen Rassen 
absolut war. So hat sich die Diskussion von der Unfmchtbarkeitsthese auf die 
Debatte von Hybridität als menschliche Entartung verschoben. In dieser Hin­
sicht wurden die Nachkommen unterschiedlicher Menschenrassen zwar als 
fruchtbar anerkannt, gleichzeitig aber auch als Degradation der Menschheit 
bezeichnet. Als degradierte Wesen konnten hybride Individuen bei ihren Mit­
menschen nur Ekel erzeugen. Diese Abneigung gegenüber Hybridität wurde 
als natürliches Mechanismus zur Auseinanderhaltung von Menschenrassen 
bewertet, so dass man davon ausging, dass hybride Menschen dazu prädesti­
niert waren, nach mehreren Generationen entweder auszusterben oder auf ei­
nen oder den anderen ursprünglichen Menschentypus zurückzukehren. Dieses 
Argument stieß in Europa jedoch auf ein Problem, da europäische Völker 
selbst gemischt waren. Dabei konnten die Europäer ihre hybride und demnach 

54 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

entartete Existenz nicht mit der Vorstellung vereinbaren, sie seien der Höhe­
punkt der Zivilisation. Aus diesem Grund wurde eine Differenzierung zwi­
schen nahe liegenden und entfernten Rassen getroffen. Hierbei wurden die 
Vereinigungen zwischen nahe liegenden Rassen, wie zum Beispiel in Europa, 
als fruchtbar gekennzeichnet, während die Kreuzung zwischen entfernten 
Rassen, wie zum Beispiel in Lateinamerika, zur Degeneration führte. 

Die Hybriditätsdebatte hat sich in der Gegenwart aus dem ursprünglichen 
Kontext des Rassismus gelöst und wurde auf den kulturellen Bereich übertra­
gen. Das bedeutet, dass man Hybridität heutzutage weniger als biologische 
Kreuzung, sondern vorwiegend als kulturelle Strategie der Vermischung und 
Aushandlung von Differenzen versteht (vgl. dazu Toro 1999; Canclini 1990). 
Gleichwohl wird Hybridität in manchen Zusammenhängen weiterhin mit 
Bastardisierung und Unreinheit verbunden. Obwohl diese Metaphern heutzu­
tage nicht mehr eine rassistische Deutung besitzen, sondern eher als Provoka­
tion und subversive Umdeutung des Begriffes verstanden werden (s. dazu z.B. 
Mecheril 2003), haben sie andererseits zur Ambivalenz und schlechten Ruf 
des Hybriditätsbegriffes beigetragen. So wird der Hybriditätsbegriff nicht sel­
ten aufgrund seiner biologischen Implikationen und seiner Verbindung zu ras­
sistischen Diskursen kritisiert (vgl. dazu hauptsächlich Young 1995; auch 
Dietrich 2001 ). 

Hybridität und Sprache 

Mikhail Bakhtin war ein russischer Sprachphilosoph und Kulturkritiker des 
20. Jahrhunderts, der die Diskussion über Hybridität nachhaltig prägte. Seine 
Überlegungen über das Hybride ermöglichten nicht nur die Übertragung der 
Hybriditätsdebatte auf den kulturellen Bereich (u.a. Schneider 1997; Young 
1995; Aydin 2003; Bakhtin 1981), sondern stellen noch bis heute die Grund­
lage für die Diskussion über Hybridität dar7

. 

Im Rahmen seiner Theorie des Romans entwickelte Bakhtin ein sprachli­
ches Modell von Hybridität. Darunter verstand er eine Mischung aus zwei 
Sprachen innerhalb einer einzigen Aussage. Unter Sprache verstand Bakhtin 
nicht nur ein Sprachsystem, sondern eine historisch und gesellschaftlich spezi­
fische Sprech- und Sichtweise, die mit einem bestimmten Glaubenssystem 
und Bewusstsein verbunden waren. 

"What is a hybridization? It is a mixture oftwo sociallanguages within the limits of 
a single utterance, an encounter, within the arena of an utterance, between two dif­
ferent linguistic consciousnesses, separated from one another by an epoch, by social 
differentiation or by some other factor." (Bakhtin 1981: 358) 

7 Bhabha hat seinen Begriff der Hybridität zum Beispiel stark auf die Arbeit von 
Bakhtin bezogen (Young 1995). Auch Bhavnani (1999) bezieht sich in ihren 
Überlegungen zur situativen und organischen Hybridität aufBakhtin 

55 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Wichtig ist noch zu betonen, dass die Sprachmischung nur dann als hybrid 
gilt, wenn sich die verschiedenen Sprachen noch unterscheiden lassen. Das 
heißt, es handelt sich um eine Vermischung, bei der die ehemaligen Unter­
scheidungen noch rekonstruierbar sind (Bakhtin 1981; Schneider 1997; Y oung 
1995). Damit verbunden liegt die Vorstellung, dass Hybridität nicht ohne Dif­
ferenz zu denken ist. 

Bakhtin trifft weiterhin eine Unterscheidung, die zum doppelten Charakter 
des Hybriditätsbegriffes als zugleich identisch und anders beigetragen hat. In 
diesem Sinne unterscheidet er zwischen organischer und intendierter Hybridi­
tät. Organische Hybridität bezieht sich dabei auf die historische Entwicklung 
von Sprachen. Der Ausgangspunkt der Überlegung ist die Beobachtung, dass 
jede Sprache hybrid ist, da sie sich aus zahlreichen anderen Sprachen und 
Sprechweisen entwickelte. Mehr noch, laut Bakhtin verändern sich Sprachen 
hauptsächlich anhand von Hybridisierung (Bakhtin 1981; Young 1995). Den­
noch werden Sprachen nicht immer als hybrid wahrgenommen. Ihre Differenz 
und Vermischung sind stumm. Hybridisierung hat sich in diesem Zusammen­
hang habitualisiert, so dass die einzelnen Komponenten der Sprachmischung 
nicht mehr als solche erkennbar sind und die Sprache als eigenständige, ein­
heitliche und reine Form wahrgenommen wird. Dabei wird der Akt der Ver­
mischung in den Hintergrund gedrängt. Es handelt sich also um eine Form 
von Hybridität, die als Amalgamierung oder Fusion verstanden werden kann. 
Das fehlende Bewusstsein gegenüber dem Prozess der Hybridisierung führt 
dazu, dass organische Hybridität auch als unbewusste bzw. nicht beabsichtigte 
Hybridität bezeichnet wird. Diese Form des Hybriden kaun nicht als Wider­
stand eingesetzt werden. 

Eine weitere Form von Hybridität ist die intendierte Hybridität. Bakhtin 
beschreibt diese Kategorie des Hybriden im Kontext des Romans und be­
zeichnet sie als Moment künstlerischer Gestaltung. In dieser Hinsicht bezieht 
sich intendierte Hybridität auf einen bewussten Einsatz unterschiedlicher 
Sprachen bzw. Bedeutungssysteme innerhalb einer Aussage oder sogar im 
Rahmen eines einzigen Wortes. Der Satz oder das Wort erhalten dadurch eine 
doppelte und ambivalente Bedeutung. Intendierte Hybridität setzt dabei vor­
aus, dass der Sprecher vielsprachig ist, d.h. dass er in der Lage ist, sozial und 
historisch heterogene Diskurse und Bedeutungssysteme zu unterscheiden und 
zu beherrschen. Diese unterschiedlichen Sprechweisen werden in ein dialogi­
sches Verhältnis gebracht bzw. dialektisch artikuliert. In diesem Zusammen­
hang befreit sich der Sprecher von der Macht der Sprache und des direkten 
Wortes, da er die Abgeschlossenheit einer sozialen Sprache erkennt und 
gleichzeitig zerstört. Dadurch kann er eine gewisse Distanz zu den verschie­
denen sozialen Diskursen entwickeln und eine Sprache zur Demaskierung der 
anderen einsetzen. Die intendierte Form von Hybridität kaun somit auch als 
Ausgangspunkt für politischen Widerstand aufgefasst werden (Bakhtin 1981; 
Schneider 1997; Y oung 1995). 

Bakhtins Erläuterungen über die Kategorie des Hybriden beziehen sich 
insgesamt auf zwei unterschiedliche Dimensionen: Einerseits kann man zwi-

56 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

sehen monologischen und heterologischen Sprechweisen unterscheiden und 
andererseits zwischen bewusster und unbewusster Hybridität. Die monologi­
sche Sprache bezieht sich auf eine Sprechweise, die alle Elemente zu einer 
einzigen Stimme bündelt. Dabei werden die Unterschiede zwischen den Spra­
chen in den Hintergrund getrieben. Die heterologische Sprechweise weist da­
gegen auf Hybridität hin, da sie sich auf die Vielfalt von Sprechweisen bezieht 
(Bakhtin 1981; Aydin 2003). Der Gegensatz zwischen monologischer und he­
terologischer Sprache kann also auch als Gegenüberstellung zwischen Rein­
heit und Hybridität verstanden werden, wobei diese sich - aus der Sicht des 
historischen Prozesses der organischen Hybridität- nur durch ihre Temporali­
sierung unterscheiden. Die Unterscheidung zwischen monologischer und hete­
rologischer Sprache bildet die Grundlage für den doppelten Charakter der 
Hybridität als Identität in der Fusion und Differenz im Dialog der Elemente. 
Der Aspekt des Bewusstseins wird dagegen kritisiert. Man fragt sich, ob es 
Sinn macht, zwischen bewusster und unbewusster Hybridität zu unterscheiden 
(s. dazu Bhavnani 1999). 

Hybride Kulturen 

Der Begriff der Hybridität von Bakhtin wird von Bhabha (1997, 2000) aufge­
griffen und auf die koloniale Situation übertragen (Y oung 1995). Dabei ent­
wickelt Bhabha das Hybriditätskonzept weiter und verbindet es mit seinem 
Begriff des Dritten Ortes. Wie schon vorher angemerkt wurde, bezeichnet der 
Dritte Ort einen Raum, wo unterschiedliche Elemente aufeinander treffen, in 
Beziehung treten und sich gegenseitig verändern. Wenn man diesen Begriff 
auf den kulturellen Bereich überträgt, folgt daraus, dass der Dritte Ort ein 
Raum für die Begegnung und Artikulation von Kulturen, Bedeutungssystemen 
und Repräsentationen ist, die sich in dieser Beziehung gegenseitig beeinflus­
sen und verändern. Der Dritte Ort kann somit als hybrider Raum bezeichnet 
werden, da hier Verhandlungen zwischen kulturellen Differenzen stattfinden 
(s. dazu auch Dietrich 2001). 

Des Weiteren geht Bhabha davon aus, dass jede Kultur grundsätzlich hyb­
rid ist. In diesem Zusammenhang wird Hybridität als Gegenbegriff des kultu­
rellen Essentialismus gedeutet. Das bedeutet, dass Kulturen nicht homogen 
und einheitlich, sondern prinzipiell heterogen und vielfältig sind. Kulturen 
sind differenzierte und komplexe Systeme. Sie umfassen unterschiedliche Be­
deutungssysteme, Rationalitäten und Traditionen, die sich einerseits vernetzen 
und verknüpfen und andererseits gegenseitig abstoßen. Außerdem sind Kultu­
ren äußerst dynamische Systeme, die sich ständig in Bewegung befinden. Da­
her sind Kulturen auch grundsätzlich unabgeschlossen und ambivalent. Das 
bedeutet, dass die Repräsentationen und Bedeutungen einer Kultur prinzipiell 
instabil sind und im Dritten Raum immer wieder neu verhandelt werden müs­
sen (Bronfen/Marius 1997). 

Die Auffassung, dass Kulturen grundsätzlich hybrid sind, verbietet ferner 
die Ansicht, Hybridisierung sei das Ergebnis einer Vermischung ehemals ab-

57 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

geschlossener und homogener kultureller Formationen, die sich erst anschlie­
ßend zu einem heterogenen System artikulieren. In diesem Zusammenhang 
meinen Hall (1999c) und Gilroy (1999), dass man die Illusion aufgeben muss, 
Hybridität sei aus ehemals reinen Kulturen entstanden. Diese vermeintlich 
homogenen kulturellen Einheiten hat es eigentlich nie gegeben. 

Der Begriff der Hybridität versteht sich auch als Kritik am Konzept der 
Nation. Nation entspricht einer äußerst komplexen Konstruktion, die einen na­
tionalen Staat mit einem Volk und einem Territorium verbindet. Nationale 
Kultur bezieht sich in diesem Kontext auf die Lebensweise eines Nationalvol­
kes, die sich in Bezug zu einem nationalen Territorium entwickelt. Das bedeu­
tet, dass nationale Kultur erstens an das nationale Volk und zweitens an das 
nationale Territorium gebunden ist. Es handelt sich also um eine lokalisierte 
Volkskultur, die gegenwärtig als Hauptquelle kultureller Identität anerkannt 
wird. 

Nationale Kulturen stellen sich weiterhin als homogene, einheitliche und 
abgeschlossene Formationen dar. Sie betonen Ursprung, Tradition, Kontinui­
tät und Zeitlosigkeit (Hall 2000a). Diese Betrachtungsweise führt zu der An­
sicht, dass eine Beziehung zwischen den verschiedenen Nationalkulturen nicht 
möglich ist. Demzufolge können nationale Kulturen nicht miteinander, son­
dern höchstens nebeneinander existieren, da sie sich gegenseitig abstoßen. In 
dieser Hinsicht spricht man von einer Inkommensurabilität nationalkultureller 
Perspektiven (s. Beck 2004; auch Pieterse 1999; Welsch 1997, 2000). 

Schließlich wird oft davon ausgegangen, dass Partizipation an einer natio­
nalen Gesellschaft I Kultur und Teilnahme an einem nationalen Staat identisch 
sind. Diese Gleichsetzung ist jedoch ein Fehlschluss, da der Staat im Grunde 
nur ein Teilsystem der Gesellschaft ist. Gleichwohl werden nationaler Staat, 
Gesellschaft und Kultur im Alltag als Ganzes identifiziert, so dass Staatsbür­
gerschaft mit kultureller Identität verwechselt wird. Da Nationalkulturen au­
ßerdem als Kulturen im Widerstreit betrachtet werden, wird es nicht für mög­
lich gehalten, dass jemand an zwei verschiedenen Nationalkulturen bzw. an 
zwei Nationalstaaten teilnimmt. Diese Sichtweise ist in der Entweder-Oder­
Logik des Nationalstaates begründet. Demzufolge muss ein Mensch nur einer 
nationalen Gesellschaft und einer nationalen Kultur im Rahmen eines be­
grenzten nationalen Territoriums angehören. Aus dieser Perspektive werden 
Migration und das Leben in der Diaspora zu einem Problem. 

Welsch (1997, 2000) geht davon aus, dass der eben dargestellte Begriff 
der Nationalkulturen in der Gegenwart nicht mehr haltbar ist. Dabei richtet er 
seine Kritik einerseits gegen die interkulturelle Abgrenzung und andererseits 
gegen die vermeintliche Homogenität von Nationalkulturen. In dieser Hinsicht 
meint er, dass nationale Kulturen zunehmend vermischt sind und Nationen als 
kulturell hybrid betrachtet werden müssen. Außerdem befinden sich die heuti­
gen Nationalkulturen stark miteinander vernetzt und hören nicht mehr an den 
Grenzen des Nationalstaates auf. Auf dieser Grundlage entwirft Welsch seinen 
Transkulturalitätsbegriffund meint damit eine Form von Kultur, die einerseits 
nicht mehr auf ein bestimmtes nationales Territorium begrenzt und anderer-

58 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

seits zunehmend mit anderen nationalen Kulturen verknüpft ist. Dabei impli­
ziert Transkulturalität nicht die Herausbildung einerneuen globalen Weltkul­
tur, sondern bezieht sich vielmehr auf die Entwicklung einerneuen kulturellen 
Vielfalt, welche die nationalen Grenzen überschreitet. 

Ein weiterer Begriff, der in enger Verbindung mit der Idee hybrider Kultu­
ren steht, ist der Kosmopolitismus (Beck 2004). Kosmopolitismus- genauso 
wie Transkulturalität - betont den wachsenden Interdependenzzusammenhang 
zwischen den verschiedenen Nationen. Dabei entspricht die Vernetzung von 
Nationalstaaten nicht irgendeiner kosmopolitischen Phantasie, sondern ist eine 
gelebte Tatsache. Es handelt sich um einen realen Kosmopolitismus, der zum 
Beispiel an der Zunahme hybrider Zugehörigkeiten und transnationalen Le­
bensformen zu beobachten ist. Jeder Ort wird zu einem Ort kultureller Begeg­
nung und Vermischung. Ein wichtiges Beispiel dafür ist der Konsum: Die 
Kleidung kommt aus China, das Mittagessen ist italienisch, das Auto wnrde in 
Japan zusammengestellt. Kosmopolitismus löst nationale Grenzen und Unter­
scheidungen aufund wirbelt sie durcheinander. Die Welt kann nicht mehr an­
hand nationaler Kategorien erfasst werden, sondern wird zunehmend kosmo­
politisch. 

Sowohl Transkulturalität als auch Kosmopolitismus lehnen die national­
staatliche Logik des Entweder-Oder ab und entwickeln eine Logik des So­
wohl-als-Auch (s. Welsch 1997, 2000; Beck 2004). Diese inklusive Logik be­
zieht sich ebenfalls auf die Kategorie des Hybriden (s. Schneider 1997). Alle 
drei lehnen weiterhin die Vorstellung ab, kulturelle Differenzen könnten aus­
schließlich entlang nationaler Grenzlinien definiert werden und betonen dage­
gen die Herausbildung neuer kultureller und grenzenüberschreitender Diffe­
renzen. In dieser Hinsicht wenden sich Hybridität, Transkulturalität und Kos­
mopolitismus einerseits gegen die Vorstellung der Inkommensurabilität natio­
naler Perspektiven, d.h. dass nationalkulturelle Grenzen unüberbrückbar sind 
und sich in einem gegenseitigen Widerstreit befinden. Andererseits betonen 
sie, dass die Vermischung und Vernetzung von Kulturen keine globale An­
gleichung im Sinne einer McDonaldisierung (s. Pieterse 1999) ist, sondern 
eher neue Grenzen zieht und eine neue kulturelle Vielfalt entstehen lässt. 

Zusammenfassend kann man sagen, dass kulturelle Hybridität eine Meta­
pher für kulturelle Vermischung ist. In diesem Sinn weist sie darauf hin, dass 
es keine einheitlichen, stabilen und abgeschlossenen Kulturen gibt, sondern 
dass jede Kultur grundsätzlich ambivalent und vermischt ist. Diese Kritik be­
trifft besonders den Begriff der Nation. Dabei stellt Hybridität nationalkultu­
relle Grenzen in Frage und betont die Existenz grenzenüberschreitender kultu­
reller Differenzen. 

Eine wichtige Kritik am Konzept der kulturellen Hybridität ist, dass es 
sich vorwiegend auf den Bereich der Kultur beschränkt und sich nicht ausrei­
chend mit gesellschaftlichen Herrschaftsverhältnissen beschäftigt (Dietrich 
2001; Räthzel 1999). Ein weiterer Kritikpunkt bezieht sich auf das Wider­
standspotenzial kultureller Ambivalenz und weist darauf hin, dass kulturelle 
Hybridität auch herrschaftskonform sein kann. Hybride Kulturen befinden 

59 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

sich zum Beispiel nicht unbedingt in einem Widerspruch mit konsumorientier­
ten Verhalten (Ha 1999; Dietrich 2001; Bhavnani 1999). Andererseits können 
essentialistische Positionen in bestimmten Situationen auch strategisch rele­
vant sein (Räthzel 1999). Aufgrund der Vernachlässigung existierender Herr­
schaftsverhältnisse plädiert Dietrich schließlich für eine Kontextualisierung 
von Hybridität. Die Diskussion über kulturelle Hybridität ist im Grunde zu 
abstrakt und muss gesellschaftlich und historisch positioniert werden. 

Hybride Identitäten 

Hybridität wird nicht nur in Zusammenhang mit hybriden Kulturen, sondern 
auch in Bezug auf das Thema der kulturellen Identität diskutiert. Dabei muss 
man von vomeherein klarstellen, dass die Erkenntnisse auf kultureller Ebene 
nicht eins zu eins auf eine individuelle Ebene übertragen werden können. Da­
mit meine ich, dass die Übersetzung von hybriden Kulturen auf hybride I den­
titäten nicht geradlinig ist. Dementsprechend gibt es zwischen den Autoren 
auch weit weniger Übereinstimmung bei der Definition hybrider Identitäten 
als bei dem Verständnis hybrider Kulturen. Einigung besteht lediglich darin, 
dass Hybridisierung von Kultur und die Herausbildung von hybriden kulturel­
len Identitäten vorwiegend im Kontext von Migration und Diaspora stattfin­
den. 

Ich werde mich dem Thema der hybriden kulturellen Identitäten schritt­
weise nähern. In einem ersten Schritt werde ich mich mit gegenwärtigen The­
orien der gesellschaftlichen Veränderung im Zeitalter der Reflexiven Modeme 
und alltäglichen Identitätskonstruktionen auseinandersetzen. Dabei ist mir 
bewusst, dass diese Erkenntnisse sich hauptsächlich auf den europäischen 
Kontext beziehen und eine Übertragbarkeit auf andere soziale und kulturelle 
Kontexte nur bedingt erfolgen kann. Ich habe diese Theorien dennoch hilf­
reich empfunden und als heuristisches Modell bei der Analyse meiner Inter­
views verwendet. In einem zweiten Schritt werde ich mich mit der Definition 
von Kultur und kultureller Identität befassen. Dabei werde ich insbesondere 
auf die Beziehung zwischen kultureller Identität, Raum und Ort eingehen. An­
schließend werde ich mich mit den Folgen von Migration, Räumen der Hybri­
disierung von Kultur und der Herausbildung hybrider kultureller Identitäten 
beschäftigen. 

Identität im Zeitalter der Reflexiven Moderne 

Die Reflexive Moderne 

Die Theorie der Reflexiven Modeme entspricht einer Gesellschaftstheorie, 
welche die Veränderungen westlicher industrieller Gesellschaften im postmo­
dernen Zeitalter untersucht. Reflexive Modeme bezieht sich dabei auf eine 

60 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

Modemisierung der westlichen Modeme aus einer soziologischen Sichtweise. 
In diesem Zusammenhang bedeutet Reflexive Modeme sowohl Bruch als 
auch Kontinuität: Reflexive Modeme bricht einerseits mit der einfachen Mo­
deme, indem sie ihre Grundlagen und Institutionen untergräbt und in Frage 
stellt. Andererseits bedeutet Reflexive Modeme aber auch die konsequente 
Weiterentwicklung und radikale Durchsetzung des Modemisiemngsprozesses. 
Das heißt, Reflexive Modeme ist eine radikalisierte Form der gesellschaftli­
chen Modeme (Beck 1986; Beck/Bonß/Lau 2001). 

Reflexive Modeme kann nicht mit Postmodeme gleichgesetzt werden. 
Obwohl es zahlreiche Überschneidungen zwischen beiden Theorien gibt, ver­
stehen sich die Vertreter der reflexiven Modeme nicht als Postmodemisten, da 
Postmodeme vorwiegend die Destrukturiemng moderner Strukturen betont, 
während Reflexive Modeme sich eher mit den neu entstehenden Formen der 
Modeme beschäftigt. Auf der anderen Seite muss Reflexive Modeme auch als 
eurozentrisches Modell betrachtet werden, da periphere Länder alternative 
und divergierende Modemen konstruieren (Beck/Bonß/Lau 2001). Ich werde 
bei der Einführung in den Forschungskontext wieder auf dieses Thema zu­
rückkommen. 

Die Erste Modeme entsteht in der Abgrenzung von einer vormodernen 
und traditionellen gesellschaftlichen Ordnung. Aus dieser Auseinandersetzung 
entwickelt sich die klassische industrielle Gesellschaft. Die Industriegesell­
schaft ist eine territorial gebundene Nationalgesellschaft In ihrem Kontext 
findet ein Individualisierungsprozess statt, der jedoch durch ständisch gepräg­
te kollektive Lebensmuster strukturiert und gleichzeitig begrenzt wird. Im 
Zentrum der klassischen Industriegesellschaften befindet sich die Teilnahme 
am Erwerbsleben und Vollzeitbeschäftigung. Dabei strukturiert sich die Er­
werbsgesellschaft als Klassengesellschaft: Klassenbezogene Lebenszusam­
menhänge bilden einen wichtigen Hintergrund für die Entscheidungen und 
Handlungen von Individuen. Die Gesellschaft der Ersten Modeme zeichnet 
sich außerdem durch die Bedeutung aus, die sie der instrumentellen Rationali­
tät zuschreibt. Diese Situation führt u.a. zu einer instrumentellen Beziehung 
zur Natur, die in diesem Rahmen als unbegrenzte und ausheutbare Ressource 
betrachtet wird. Schließlich sind Industriegesellschaften komplexe Gesell­
schaftssysteme, die sich durch eine funktionale Differenzierung von Hand­
lungssphären auszeichnen. Es entstehen voneinander getrennte Subsysteme, 
die weitgehend autonom sind und auf der Grundlage einer ständigen Leis­
tungssteigemng funktionieren (Beck/Bonß/Lau 2001; Berger 1988). 

Die dargestellten Prämissen waren die Voraussetzung für die Entwicklung 
moderner Industriegesellschaften. Sie wurden als selbstverständlich betrachtet 
und daher nicht einem Modemisiemngsprozess unterworfen. Die Zweite Mo­
deme stellt nun diese Prämissen infrage. Die Gründe dafür stehen hauptsäch­
lich in Zusammenhang mit den fortschreitenden Prozessen der Globalisiemng 
und Individualisierung, die einerseits die Nationalgesellschaften unterminie­
ren und andererseits zur einer Enttraditionalisiemng sozialer Lebensmuster 

61 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

führen. Dabei setzt die Zweite Modeme eine vollständige Durchsetzung der 
Ersten Modeme voraus (Beck/Bonß/Lau 2001). 

Im Mittelpunkt des spätmodernen gesellschaftlichen Wandels steht der 
Prozess der Individualisierung, der die Menschen aus den sozialen Strukturen 
der Industriegesellschaft löst. Individualisierung meint dabei eine neue Form 
der Vergesellschaftung, die einerseits die Befreiung aus historisch vorgegebe­
nen sozialen Lebensmustern und andererseits den Verlust von traditionellen 
Sicherheiten im Sinne allgemeingültiger Normen und Deutungsmuster be­
wirkt. In diesem Zusammenhang kann man seit dem Ende des Zweiten Welt­
krieges in westlichen Industriegesellschaften verschiedene gesellschaftlichen 
Veränderungen feststellen: Aufgrund eines vergleichsweise hohen Lebens­
standards werden die Menschen aus traditionellen Klassenverhältnissen her­
ausgelöst und auf sich selbst gestellt. Die sozialen Ungleichheitsverhältnisse 
bleiben zwar bestehen, doch es hat ein "Fahrstuhl-Effekt" eingesetzt, in dem 
die Klassengesellschaft insgesamt eine Etage höher steigt. Infolgedessen 
verblassen klassenbezogene Lebensformen und Identitäten. Vor diesem Hin­
tergrund wird soziale Ungleichheit klassenlos und individualisiert. Strukturel­
le Probleme werden nunmehr als persönliches Versagen interpretiert. Auf der 
anderen Seite wird die Herauslösung aus sozialen Klassen von einer Freiset­
zung aus geschlechtsspezifischen Lebensformen überlagert. Das betrifft be­
sonders die Lage von Frauen, die sich aus ihrer traditionellen Geschlechtsrolle 
lösen und dadurch die Struktur der Familie verändern (Beck 1986). 

Die Herauslösung aus Klasse und Familie führt zu einer Auflockerung von 
dauerhaften sozialen Bindungen. Diese Situation beinhaltet einerseits einen 
befreienden Aspekt, da Menschen einschränkende lokale und soziale Kontexte 
und Lebensformen verlassen und neue soziale Zusammenhänge aufbauen 
können. Andererseits müssen die Individuen ihr Beziehungsnetzwerk jetzt 
selbst aufbauen und aufrechterhalten. Dafür sind bestimmte psychische und 
soziale Kompetenzen notwendig. Wer nicht dazu in der Lage ist, die erforder­
te Beziehungsfähigkeit, Selbstinitiative und Verhandlungsvermögen zu entwi­
ckeln, wird im Rahmen netzwerkartiger und lockerer Beziehungen überfordert 
und verunsichert sein, da diese nicht mehr die Geborgenheit und Stabilität tra­
ditioneller sozialer Bindungen bieten können (Keupp 1990, 1994; Keupp et al. 
1999). 

Spätmodeme ist außerdem durch eine Pluralisierung von Lebenswelten 
und Deutungsmustern gekennzeichnet. Individuen leben heute in Verbindung 
zu einer Vielfalt von unterschiedlichen sozialen Kontexten, Situationen und 
Personen. Das alltägliche Leben ist zersplittert. Es kommt zu einer wider­
sprüchlichen und brüchigen Erfahrung von Gesellschaft und Biografie (Bilden 
1997; Hitzler/Honer 1994). Folglich istjeder Mensch mit vielfältigen und wi­
dersprüchlichen Bedeutungs- und Handlungsstrukturen konfrontiert. Das In­
dividuum muss dabei lernen, mit verschiedenen Deutungsmustern und Hand­
lungsanforderungen umzugehen und klar zu kommen. Es muss die unter­
schiedlichen Orientierungsangebote zu einer Gesamtfigur artikulieren und ei­
nen individuellen Lebensstil und Sinn herstellen können. Die Menschen wer-

62 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

den zu Bastlern. Der Bastler ist ein pragmatischer Akteur, der die Gelegenheit 
nutzt und sich eine passende Existenz aus heterogenen Formen zusammen­
bastelt (Hitzler/Honer 1994; Gross 1985). Daraus entstehen bunte und kreative 
Patchwork-Identitäten (s. Keupp 1990, 1994; Keupp et al. 1999). 

Aufgrund von Individualisierung und Pluralisiemng wird die einzelne 
Biografie von den Entscheidungen und Handlungen des Individuums abhän­
gig. Die Normalbiografie wird zu einer Wahlbiografie. Dabei geht es nicht nur 
um Entscheidungsfreiheit, sondern auch um Entscheidungsnotwendigkeit Das 
Individuum muss Entscheidungen treffen und eine aktive Rolle in seinem Le­
ben einnehmen (vgl. Beck 1986; Keupp 1994). Der individualisierte Mensch 
ist sozusagen zur Freiheit verurteilt (Hitzler/Honer 1994). Dabei ist nichtjede 
Entscheidung eine richtige Entscheidung. Das heißt, jede Entscheindung bein­
haltet sowohl Chancen als auch Risiken. Wichtig sind in diesem Zusammen­
hang die materiellen, sozialen und kulturellen Ressourcen, über die eine Per­
son verfügt. 

Moderne und Spätmoderne Identitäten 

Wer bin ich? Die Antwort auf diese Frage ist die Identität. Identität entspricht 
unserem Selbstbild. Die Frage nach der Identität beschäftigt die Menschen 
schon seit Jahrhunderten, doch sie wnrde lange Zeit nicht als ein Problem des 
Individuums betrachtet. Erst in der Modeme rückt das Thema der Identität in 
den Mittelpunkt des Interesses. Im Kontext von Individualisierung und Plura­
lisiemng erhält die Identitätsfrage weiterhin eine besondere Brisanz. Dabei 
wird die Diskussion über spätmoderne Identität meistens in einem Span­
nungsverhältnis zur modernen Identität geführt. In diesem Zusammenhang 
gibt es verschiedene Diskussionsfelder, die aus der Gegenüberstellung von 
modernen und spätmodernen Identitäten entstehen (vgl. Keupp et al. 1999). 

Eins dieser Diskussionsfelder beschäftigt sich mit dem Gegensatz zwi­
schen Identität als Substanz und Identität als Narration. Man geht in dieser 
Hinsicht davon aus, dass das moderne Subjekt durch die Dialektik der Aufklä­
rung geprägt ist. Diese situiert die Wahrheit im Inneren der Person und be­
trachtet Identität als vollkommen und zentriert. Aus dieser Perspektive ist der 
Mensch mit V emunft und Bewusstsein ausgestattet und steuert von hier aus 
seine Handlungen. Das Subjekt ist weiterhin der Eigentümer seiner Person 
und seiner Fähigkeiten. Modeme Identität konstituiert sich somit als inneres 
und tief empfundenes Wesen. Diese Sichtweise wird in Zeitalter der reflexi­
ven Modeme in Frage gestellt. Identität wird nicht mehr als Substanz wahrge­
nommen. Im Mittelpunkt steht die Vorstellung, dass Identität eine diskursive 
Konstruktion ist. Identität ist eine Erzählung über das Selbst (vgl. Keupp et al. 
1999; Hall1999a, 2000a). 

Ein weiteres Spannungsfeld der Identitätsdiskussion bezieht sich auf die 
Beziehung zwischen Identität und Gesellschaft. Die Frage ist, ob Identität 
selbstbezogen und isoliert (s. Elias 1995; Keupp et al. 1999) ist oder in Bezug 
zu anderen Menschen konstruiert wird. Das moderne Subjekt kann in dieser 

63 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Hinsicht als homo clausus betrachtet werden. Diese Metapher bezieht sich auf 
ein Subjekt, das sich im Haus seiner eigenen Existenz eingerichtet und 
zugleich eingeschlossen hat. Subjektivität erhält dadurch eine räumliche Per­
spektive von innen im Gegensatz zu außen (s. auch Hall 2000a). Das Innere 
soll dabei vor der Entfremdung des Äußeren schützen. Der Mensch isoliert 
sich. Der spätmoderne Gegenentwurf betont dagegen die soziale Konstruktion 
von Identität. Das bedeutet, dass Identität in der Interaktion mit anderen Men­
schen produziert wird (vgl. dazu das soziologische Subjekt von Hall 2000a; 
auch Mead 1988). Identität ist keine individuelle Eigenschaft mehr, sondern 
das Ergebnis eines dialogischen Aushandlungsprozesses in Zusammenhang 
mit anderen Menschen. Diese Sichtweise unterstreicht die Bedeutung der so­
zialen Anerkennung bei der Konstruktion spätmoderner Identitäten. Soziale 
Anerkennung ist ein menschliches Grundbedürfnis (s. auch Taylor 1993), das 
unter den Bedingungen der Individualisierung seine Selbstverständlichkeit 
verloren hat und nun selbständig hergestellt werden muss (vgl. Keupp et al. 
1999). 

Ein weiteres Spannungsverhältnis betrifft die Frage nach der Einheit oder 
Vielheit der Identität. Das moderne Subjekt hat sich selbst als einheitlich und 
kohärent betrachtet, während das postmoderne Subjekt als gespalten und zer­
splittert gilt (vgl. dazu auch Hall 2000a). Demzufolge ist Identität in der 
Spätmodeme vielfältig und widersprüchlich. Die Fragmentiemng der postmo­
dernen Identität entspricht dabei der Pluralisiemng der Gesellschaft. Ange­
sichts vielfältiger und widersprüchlicher Lebenswelten ist innere Vielfalt eine 
angemessene Antwort auf die sozialen Bedingungen. Sie stellt die Grundlage 
individueller Handlungsfähigkeit dar (vgl. Bilden 1997). Fragmentiemng 
rückt wiederum die Frage des inneren Zusammenhanges in den Mittelpunkt: 
Wie zersplittert darf jemand sein, ohne dabei in einen pathologischen Zustand 
zu fallen? Laut Keupp et al. (1999) haben die Menschen weiterhin ein wichti­
ges Bedürfnis an Kohärenz. Mangelnde innere Integration kann die psychi­
sche Gesundheit schwer beeinträchtigen. Das ist im Zeitalter der Zweiten Mo­
deme besonders wichtig, da Kohärenz keine Selbstverständlichkeit mehr ist. 
In vormodernen und modernen Gesellschaften mussten sich die Individuen 
nicht um die Herstellung von Kohärenz kümmern, da diese schon von der Ge­
sellschaft angeboten wurde. Das hat sich geändert. Kohärenz muss heute jeder 
selbst herstellen. 

Ein letztes Diskussionsfeld bezieht sich auf die Gegenüberstellung zwi­
schen Identität als Sein oder Identität als Werden. Aus einer modernen Sicht­
weise ist das Subjekt ein Wesen, das eine stabile und dauerhafte Identität be­
sitzt. Diese Identität wird der Person in die Wiege gelegt. Im Gegensatz dazu 
wird Identität in der Spätmodeme als Prozess der Identifikation betrachtet. 
Das heißt, man ist nicht etwas, sondern man wird etwas. Dabei muss man zwi­
schen Identität als Entwicklungsaufgabe und Identität als Handlungsaufgabe 
unterscheiden. Bis vor kurzer Zeit galt noch die Vorstellung, dass Identitäts­
bildung eine Frage des Erwachsenwerdens war. Heute ist man eher der An­
sicht, dass Identität ein offener und lebenslanger Prozess ist. Diese Perspekti-

64 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

ve stellt die Frage nach der zeitlichen Kontinuität von Identität, d.h. inwiefern 
ich immer noch die Person bin, die ich früher war und in Zukunft sein werde. 
Auch in diesem Fall ist das einzelne Individuum für die Kontinuität seiner 
Identität verantwortlich (s. dazu auch Straus/Höfer 1997). 

Alltägliche Identitätsarbeit 

Man wird nicht mit einer Identität geboren, sondern man entwickelt diese in 
einem lebenslangen Prozess. Dabei wird Identität nicht gelegentlich, sondern 
permanent konstruiert. Identitätsarbeit wird somit zu einer kontinuierlichen 
und lebenslangen Leistung, die im alltäglichen Leben vollzogen wird (vgl. 
zum Thema der alltäglichen Identitätsarbeit Keupp et al. 1999; Straus/Höfer 
1997). Dabei besteht Identitätsarbeit vorwiegend aus einer Verknüpfungsar­
beit. Identitätskonstruktion meint in dieser Hinsicht die Verknüpfung von ein­
zelnen Erfahrungen entlang einer Zeitachse (z.B. Vergangenheit oder Gegen­
wart) oder aus verschiedenen Lebensbereichen (z.B. Familie oder Arbeit). 
Andererseits bezieht sich Identitätsarbeit auch auf eine Aushandlung von Dif­
ferenzen im Sinne einer Verhandlung zwischen widersprüchlichen Inhalten 
oder Anforderungen. Identität entsteht in dieser Hinsicht als Ergebnis einer 
Aushandlung von Differenzen und Konflikten zwischen dem Subjekt und sei­
ner Umwelt, zwischen Vergangenheit, Gegenwart und Zukunft oder zwischen 
unterschiedlichen Lebenswelten. Wichtig ist dabei, dass Widersprüche nicht 
unbedingt aufgelöst werden, sondern dass die Person ein stimmiges Passungs­
verhältnis zwischen den verschiedenen Elementen herstellt. Identität ent­
spricht schließlich weitgehend einer narrativen Konstruktion. Das bedeutet, 
dass Identität hauptsächlich durch Erzählungen konstruiert wird. Identität als 
Selbsterzählung befindet sich im sozialen Kontext verankert, da Gesellschaf­
ten narrative Strukturen und Diskursangebote bereitstellen, die wiederum von 
Individuen für ihre Selbstnarration verwendet werden. Das bedeutet, dass 
Identitätskonstruktionen stets in der Geschichte und in den Machtverhältnis­
sen der jeweiligen Gesellschaft eingeschrieben sind. 

Identitätsarbeit beginnt im Alltag durch situative Selbstthematisierungen. 
Situative Selbstthematisierungen entsprechen einer selbstbezogenen Reflexion 
alltäglicher Erfahrungen. Diese Selbsterfahrungen werden entlang verschiede­
ner Erfahrungsmodi gespeichert (z.B. kognitiver, emotionaler und sozialer 
Ebene) und anhand bestimmter identitätsrelevanter Perspektiven zu Teilidenti­
täten verdichtet. Identitätsrelevante Perspektiven stellen einen Rahmen für die 
Interpretation und Bewertung von Erfahrungen und für die Konstruktion von 
Selbstnarrationen dar. Sie stehen in einem engen Zusammenhang mit dem so­
zialen Kontext und der Biografie einer Person und den daraus entstehenden 
Handlungsanforderungen (z.B. bestimmte Rollen ausführen). Teilidentitäten 
sind das Ergebnis der Integration von situativen Selbsterfahrungen anhand 
identitätsrelevanter Perspektiven. Sie entsprechen einem Selbstbild, das sich 
auf einen Teilaspekt der Person bezieht. Eine Person verfügt über mehrere 
Teilidentitäten, die inhaltlich verschieden und widersprüchlich sein können. 

65 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Einige Teilidentitäten können relevanter sein als andere und sich somit zu 
dominierenden Teilidentitäten ausbilden. Dominante Teilidentitäten können 
sich zu einem übergeordneten Identitätsbezug entwickeln. 

Übergeordnete Identitätsbezüge entsprechen einer Metaebene der Identität. 
Darunter befinden sich nicht nur dominante Teilidentitäten, sondern auch bio­
grafische Kemnarrationen nnd das IdentitätsgefühL Biografische Kemnarrati­
onen entsprechen der Selbstdarstellung in Form von Narrationen. Sie ermögli­
chen Sinnstiftung und Lebensbewältigung und brauchen dazu einen gewissen 
Grad an Kohärenz. Das Identitätsgefühl bezieht sich auf Selbstbewertungen 
aus der Sicht bestimmter Standards. Diese Selbstbeurteilungen verdichten sich 
zu einem Selbstgefühl: Wenn man mehr oder weniger den Anforderungen der 
Standards entspricht, dann entwickelt der Mensch einen positiven Bezug zu 
sich selbst. Ist das nicht der Fall, dann entwickelt die Person eine negative 
Selbsteinschätzung. Das Identitätsgefühl umfasst aber nicht nur Selbstgefühle, 
sondern auch Gefühle der Kohärenz. Das Kohärenzgefühl entspricht dem sub­
jektiven Gefühl gegenüber der Bewältigung des Alltags. Es ist eine Einschät­
zung bezüglich der eigenen Fähigkeit, Projekte zu entwerfen und zu realisie­
ren. 

Teilidentitäten, biografische Kemnarrationen und das Identitätsgefühl bil­
den die Grundlage für die Handlungsfähigkeit des Individuums. Handlungsfä­
higkeit bezieht sich auf die Gestaltbarkeit der eigenen Lebensbedingungen, 
d.h. inwieweit eine Person über ihr Leben verfügen kann. Sie umfasst auch die 
Fähigkeit, gesellschaftliche Anforderungen nnd Handlungsaufgaben zu erken­
nen und zu realisieren. Das Gegenteil der Handlungsfähigkeit ist das Gefühl 
des Ausgeliefertseins. 

Das Modell der alltäglichen Identitätsarbeit entspricht dem Ergebnis einer 
empirischen Längsschnittstudie, die mit jungen Erwachsenen aus West- und 
Ostdeutschland durchgeführt wurde. Ich habe es bei meinen Interviews als 
heuristisches Identitätsmodell verwendet, obwohl ich mir dabei bewusst bin, 
dass diese Theorie im Rahmen eines bestimmten sozialen und historischen 
Kontextes konstruiert wurde und daher die Übertragbarkeit auf andere sozia­
len und kulturellen Kontexte eigentlich erst überprüft werden müsste. Des 
Weiteren wurden meine Interviewpartner aus der Perspektive ihrer kulturellen 
Identifikation befragt. Aus dieser Sichtweise war die Selbstnarration im An­
schluss an koloniale Diskurse besonders relevant. Ein weiterer wichtiger As­
pekt der Identitätsarbeit betraf die Ebene der Handlungsfähigkeit in Bezug auf 
den Umgang mit kulturellen Differenzen. 

66 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

Abbildung 1: Konstruktionen der Identitätsarbeit 

Ebene 

Metaidentität 

Ebene 

Teilidentitäten 

Ebene 

situative 
Selbstthema­
tisierungen 

Handeln 
(Belastungs­
bewältigungs-

IG•<>mrlhffi<ll;• 

0 0 b\n 
o~ooooo 

(~viele einzelne situative Selbsterfahrungen) 

Quelle: Keupp, Reiner et al. (1999): Identitätskonstruktionen. Das Patchwork der 
Identität in der Spätmodeme 

Die Frage der kulturellen Identität 

Was ist Kultur? 

Um in das Thema der kulturellen Identität einzusteigen, ist es sinnvoll erst 
einmal zu klären, was im Rahmen dieser Arbeit unter Kultur verstanden wird. 
In Anlehnung an das Kulturkonzept der Cultural Studies gehe ich davon aus, 
dass Kultur die gesamte Lebensweise einer Gruppe bezeichnet. Dieser Kultur­
begriff bricht mit einer Tradition, die Kultur nur mit den Werten und Bedeu­
tungsstrukturen einer Gesellschaft identifizierte. Vertreter der Cultural Studies 
haben sich gegen den Begriff der Kultur als ideelle Hochkultur gewendet und 
die Meinung vertreten, dass Kultur auch gelebte soziale Praktiken und Tradi­
tionen umfasst. Dabei können die Bedeutungsstrukturen nicht von der Ebene 
der lokalen gesellschaftlichen Praxis getrennt werden (s. Halll999b; Bromley 

67 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDEIDENTITÄTEN 

1999; Göttlich/Winter 1999; Larrain 2002). In diesem Zusammenhang bietet 
uns Clarke et al. (1981) eine umfassende Definition des Kulturbegriffes an: 

"Die ,Kultur' einer Gruppe oder Klasse umfaßt [sie] die besondere und distinkte Le­
bensweise dieser Gruppe oder Klasse, die Bedeutungen, Werte und Ideen, wie sie in 
den Institutionen, in den gesellschaftlichen Beziehungen, in Glaubenssystemen, in 
Sitten und Bräuchen, im Gebrauch der Objekte und im materiellen Leben verkörpert 
sind. Kultur ist die besondere Gestalt, in der dieses Material und diese gesellschaftli­
che Organisation des Lebens Ausdruck finden. Eine Kultur enthält die ,Landkarten 
der Bedeutung', welche die Dinge für ihre Mitglieder verstehbar machen. Diese 
,Landkarten der Bedeutung' trägt man nicht einfach im Kopf mit sich herum: sie 
sind in den Formen der gesellschaftlichen Organisationen und Beziehungen objekti­
viert, durch die das Individuum zu einem ,gesellschaftlichen Individuum wird'. Kul­
tur ist die Art, wie die Beziehungen einer Gruppe strukturiert und geformt sind; aber 
sie ist auch die Art, wie diese Formen erfahren, verstanden und interpretiert werden. 
Männer und Frauen werden daher durch Gesellschaft, Kultur und Geschichte ge­
formt und formen sich selbst. So bilden die bestehenden kulturellen Muster eine Art 
historisches Reservoir- ein vorab konstituiertes ,Feld der Möglichkeiten' -, das die 
Gruppen aufgreifen, transformieren und weiterentwickeln. Jede Gruppe macht ir­
gend etwas aus ihren Ausgangsbedingungen, und durch dieses ,Machen', durch die­
se Praxis wird Kultur reproduziert und vermittelt." (Ebd.: 41) 

Ich möchte bezüglich dieser Definition von Kultur insbesondere zwei Aspekte 
unterstreichen. Einerseits erscheint es mir wichtig hervorzuheben, dass Kultur 
sich auf die Bedeutungsstrukturen einer Menschengruppe bezieht und dadurch 
einen wichtigen Orientierungsrahmen für das individuelle Handeln bereitstellt. 
Auf der anderen Seite finde ich es wichtig zu betonen, dass Kultur sich stets in 
Bewegung befindet. Kultur produziert sich und reproduziert sich immer wie­
der neu. Kultur entspricht einem Prozess. 

Kultur als Lebensweise bezieht sich nicht nur auf Nationalkultur, obwohl 
beide Begriffe oft gleichgesetzt werden. Begreift man Kultur als Nationalkul­
tur, so kann man davon ausgehen, dass Kultur grundsätzlich heterogen ist und 
viele verschiedene Lebensweisen (z.B. Klasse oder Geschlecht) umfasst. So 
gibt es innerhalb eines Nationalstaates unterschiedliche Gruppen mit einer je­
weils spezifischen Kultur. Das bedeutet, dass eine Person innerhalb eines Na­
tionalstaates gleichzeitig zu mehreren Kulturen gehört und somit als Schnitt­
stelle unterschiedlicher kultureller Identitäten betrachtet werden kann. In die­
sem Zusammenhang wird behauptet, dass kulturelle Identität - sprich natio­
nalkulturelle Identität- Differenzen und Spaltungen innerhalb eines National­
staates verdeckt (s. dazu Kalpaka/Räthzel1990; auch Hall2000a). 

Nationalkultur als heterogene Kultur zu betrachten, führt weiterhin zu der 
Ansicht, Kultur sei ein Feld, auf dem verschiedene gesellschaftliche Gruppen 
mit unterschiedlichen Interessen und Zielen, unter ungleichen materiellen Be­
dingungen, um die Durchsetzung ihrer eigenen Werte, Bedeutungen und Pra­
xen konkurrieren. Aus dieser Sichtweise kann man nicht mehr von einer 
nationalen "Leitkultur" sprechen. Nationale Kultur beruht nicht auf einer Ge­
meinsamkeit von Werten und Lebensweisen, sondern entspricht einem Kampf 
um Bedeutungen und Repräsentationen (vgl. Göttlich/Winter 1999; auch 
Daunenheck 2002). 

68 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

Darüber hinaus wird Nationalkultur als lokalisierte Volkskultur betrachtet, 
die an Abstammung und Territorium gebunden ist. Nur in diesem Zusammen­
hang erlangen Konzepte wie Ethnizität und Herkunft ihre volle Bedeutung. So 
ist Ethnizität an die gemeinsame Abstammung gebunden, während Herkunft 
sich auf den Aspekt einer geografisch verorteten Kultur bezieht. Beide Begrif­
fe sind aber nur bedingt mit der Herausbildung spezifischer Lebensweisen 
verbunden. In dieser Hinsicht ist es möglich, eine chilenische Abstammung zu 
besitzen, aber im Rahmen einer deutschen Nationalkultur sozialisiert zu wer­
den. Andererseits stellt die Existenz transnationaler Netzwerke und Kulturen 
die territoriale Verortung von Kulturen in Frage: Menschengruppen und Kul­
turen können zum Beispiel an mehreren Orten lokalisiert sein. Das bedeutet 
jetzt nicht, dass Kultur vollkommen unabhängig von Abstammung und Ort 
existiert, sondern vielmehr dass es kein zwingendes Verhältnis zwischen die­
sen Kategorien gibt. Um Verwirrungen zu vermeiden, beziehe ich mich des 
Weiteren nicht auf Ethnizität, sondern auf Kultur8 und verwende den Begriff 
der Herkunft nur wenn dieser sinnvoll angewendet werden kann, d.h. wenn 
Herkunftsort und Kultur mehr oder weniger übereinstimmen. 

Kulturelle Identität 

Was meint in diesem Zusammenhang kulturelle Identität? Wichtig ist zu­
nächst einmal, dass Kultur kein Gegenstand ist. Wir besitzen keine Kultur, 
sondern wir leben in Kulturen. Wir werden in Kulturen hineingeboren. Wir 
verwenden eine bestimmte Sprache, interpretieren unsere Welt anhand kultu­
reller Bedeutungsstrukturen und orientieren nnser Handeln an kulturell vorge­
gebenen Verhaltensmustern. Kultur ist somit der Ausgangspunkt unserer Exis­
tenz als soziale Wesen. Von hier aus können wir sprechen. Kulturelle Identität 
ist also kein Ding, sondern eine Position (s. Hall2000a). 

Insofern Kultur sich auf die Lebensweise einer Gruppe bezieht, meint kul­
turelle Identität die Teilnahme an dieser Gruppe. Mit anderen Worten, kultu­
relle Identität bernht auf der Zugehörigkeit zu bestimmten sozialen nnd kultu­
rellen Kontexten. Die Gruppen, um die es dabei geht, können unterschiedlich 
groß sein (z.B. Nachbarschaft oder soziale Klasse). In manchen Fällen ist das 
entsprechende Kollektiv sogar so groß, dass es man vielmehr von imaginier­
ten Gemeinschaften und weniger von Gruppen spricht (z.B. im Fall der Nati­
on). Bei imaginierten Gemeinschaften ist es unmöglich, dass sich die Beteilig­
ten in ihrer Gesamtheit kennen lernen. Doch jeder trägt in seinem Kopf das 
Bild einer Gemeinschaft, die er mit einer bestimmten Lebensweise und Eigen­
schaften verbindet. Diese Eigenschaften werden dann als Hinweise für eine 
gewisse Zugehörigkeit gedeutet. Zu diesen Eigenschaften gehören unter­
schiedliche Aspekte, wie zum Beispiel Aussehen, Charaktermerkmale oder 

8 Abstammung und Kultur befinden sich in meiner Arbeit in einem lockeren Ver­
hältnis, da ich explizit davon ausgegangen bin, dass die Herausbildung bestimm­
ter Lebensweisen nicht zwangsmäßig von der Abstammung der Befragten ab­
hängt. Daher ziehe ich Kultur dem Begriff der Ethnizität vor. 

69 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

der Besitz gewisser Objekte (z.B. Kleidungsstücke), die für ein bestimmtes 
Kollektiv als typisch angesehen werden (vgl. u.a. Larrain 2002). Man darf da­
bei jedoch nicht vergessen, dass Eigenschaften nur durch übermäßige Genera­
lisierung als charakteristische Merkmale eines Kollektivs bezeichnet werden 
können. Wenn jemand zum Beispiel sagt, dass "Bier trinken" typisch deutsch 
ist, was ist dann mit den Personen, die zwar Deutsche sind, aber kein Bier 
trinken? Obwohl es stimmt, dass in bestimmten Gesellschaften gewisse 
Merkmale häufiger vorkommen als in anderen, bedeutet das nicht, dass diese 
bei allen Teilnehmern vorzufinden sind. Außerdem steht die Wahrnehmung 
und Zuschreibung von typischen Gruppenmerkmalen in einem engen Zusam­
menhang mit Stereotypischen Diskursen. Daher muss man besonders darauf 
aufpassen, dass die Zuschreibung von Merkmalen nicht zu einer Stereotypisie­
rung des Anderen führt. 

Wie schon vorher angemerkt wurde, ist kulturelle Zugehörigkeit auch he­
terogen, da jeder Mensch an einer Vielzahl von Gruppen teilnimmt. Weiche 
Zugehörigkeit dabei in den Vordergrund gerät, hängt von dem Kontext und 
den Interessen der Beteiligten ab (Dannenbeck/Eßer/Lösch 1999). Meistens ist 
es jedoch so, dass nationale Kultur als Hauptquelle der kulturellen Identität 
betrachtet wird (Hall2000a). 

Kulturelle Identität als Zugehörigkeit ist weiterhin das Ergebnis einer kol­
lektiven Aushandlung. In diesem Sinn geht es bei kultureller Identität nicht 
nur um selbstbestimmte, sondern auch um fremdbestimmte Zugehörigkeit. Es 
geht also nicht nur um das, was ich denke, sondern auch um das, was andere 
von mir denken. Das ist im Rahmen der kulturellen Identität besonders wich­
tig, da es dazu kommen kann, dass ich mich als Teil einer bestimmten Ge­
meinschaft betrachte, während andere diese Zugehörigkeit bestreiten. Der Wi­
derspruch zwischen Selbst- und Fremdzuschreibung kommt bei Personen in 
multikulturellen sozialen Kontexten oft vor und kann in manchen Fällen dra­
matische Ausmaße erlangen (z.B. Ausweisung). An dieser Stelle erhält der 
kulturelle Kampf um Repräsentation und Macht auch seine volle Bedeutung: 
Es geht darum, wie und von wem kulturelle Identität hergestellt wird und wel­
che Absichten damit verbunden sind (s. auch Dannenbeck/Eßer!Lösch 1999). 

Schließlich wird kulturelle Identität auch in Zusammenhang mit Differenz 
gedacht, d.h. als Unterscheidungsmerkmal zwischen Wir und den Anderen. 
Hier geht es nicht um die Identifikation mit einer bestimmten Gemeinschaft, 
sondern vielmehr um die Abgrenzung von anderen Kollektiven. Wir verglei­
chen uns mit anderen, um die eigene kulturelle Spezifität hervorznheben. In 
diesem Sinn setzt kulturelle Identität die Existenz eines Anderen voraus. 

Die Beziehung zu Raum und Ort 

Soziale und kulturelle Identitäten entstehen nicht in einem Vakuum, sondern 
beziehen sich aufbestimmte Räume und Orte. Die Verortung sozialer und kul­
tureller Identitäten wird in der Diskussion über kulturelle Identität meistens 
implizit mitgedacht, aber selten explizit diskutiert. Das führt dazu, dass kultu-

70 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

relle Identität an Begriffe wie Heimat oder Herkunft gekoppelt wird, ohne da­
bei ausreichend zu klären, wie sich diese Konzepte zueinander verhalten. An­
gesichts dieser Situation werde ich mich in diesem Abschnitt mit Konzepten 
wie Raum, Ort und Heimat befassen. Die Definition dieser Begriffe soll die 
Beziehung zwischen kultureller Identität, Raum und Ort präzisieren und in 
diesem Zusammenhang die Bedeutung von Heimat klären. 

Man unterscheidet in der Physik grundsätzlich zwischen zwei Raumbeg­
riffen (s. zu diesem Thema Löw 2001; auch Pries 1997). Der erste stammt von 
Newton und geht davon aus, dass der Raum eine Art Behälter ist, der unter­
schiedliche Körper enthält. Nach dieser Definition existiert ein Dualismus 
zwischen Raum und Körpern, d.h. der Raum existiert unabhängig von den 
Körpern. Die Körper beziehen sich dabei einerseits auf soziale Güter und an­
dererseits auf Menschen. Im Rahmen der Soziologie bedeutet dieser Raum­
begriff also, dass der Raum unabhängig vom Handeln der Menschen besteht. 
Diese Sichtweise wird als absolutistische Definition von Raum bezeichnet. 

Es gibt aber auch eine relationale Definition von Raum, die von dem Den­
ken der Relativitätstheorie geprägt wurde. Demnach entsteht der Raum aus 
den Beziehungen zwischen den Körpern. Mit anderen Worten wird der Raum 
aus der Anordnung der Körper abgeleitet. Da sich die Beziehungen der Körper 
zueinander ständig verändert, ist der relativistische Raum auch stets in Bewe­
gung. Der Raum ist nicht mehr ein starrer Behälter, der unabhängig vom indi­
viduellen und sozialen Handeln existiert. Im Gegenteil, Raum ist im Prozess 
des Handeins eingebunden. 

Räume entstehen in diesem Zusammenhang erst, weun sie von Menschen 
durch Platzierungen und Verknüpfungen hergestellt werden. Eine Platzierung 
findet statt, wenn soziale Güter und Lebewesen in Relation zueinander positi­
oniert werden. Das Resultat einer Platzierung ist der Ort. Orte entstehen durch 
Platzierungen, sie sind aber nicht mit einer Platzierung identisch: Während der 
Raum eine relationale Anordnung von sozialen Gütern und Lebewesen ist, be­
zieht sich der Ort auf den konkreten Platz, an dem der Raum lokalisiert ist. 
Das heißt, Orte können auch ohne das Platzierte existieren. Andererseits hän­
gen Raum und Ort voneinander ab: Räume bringen Orte hervor und Orte ma­
chen die Existenz von Räumen erst möglich. Schließlich entsteht Raum nicht 
nur durch Platzierung und Positionierung der Körper, sondern auch durch die 
V erknüpfung der Elemente zu einem Raum. Räume konstituieren sich durch 
eine Synthese von Gütern und Lebewesen, die von Menschen als Raum wahr­
genommen werden. 

Die Unterscheidung zwischen absolutistischen und relativistischen Raum­
begriffen hat Konsequenzen für die Auffassung der Verortung von Kultur und 
Identität. In einem absolutistischen Raum gibt es zum Beispiel keinen Unter­
schied zwischen Raum und Ort. Es wird also davon ausgegangen, dass soziale 
und kulturelle Räume mit bestimmten Territorien übereinstimmen. Relativisti­
sche Raumbegriffe machen dagegen einen Unterschied zwischen beiden As­
pekten. Diese Unterscheidung ermöglicht die Entkoppelung von sozialen 
Räumen und deren Lokalisierung an bestimmten Territorien. Dementspre-

71 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

chend können soziale und gesellschaftliche Räume existieren, die entortet 
(z.B. virtuelle Räume) oder an mehrere Orte gebunden sind (z.B. transnationa­
le Räume). Aus dieser Sichtweise ist Kultirr nicht unbedingt an einen spezifi­
schen Ort gekoppelt, sondern eher in Räumen verwurzelt. Man könnte in ge­
wisser Hinsicht sagen, Kultur sei verräumlicht statt verortet. 

Aus dieser Betrachtlmgsweise kann man sagen, dass kulturelle Identität 
stets in sozialen und kulturellen Räumen verwurzelt ist. Diese V erwurzelung 
in sozialen und kulturellen Räumen bezieht sich einerseits auf die Zugehörig­
keit zu bestimmten Gruppen oder Netzwerken und andererseits auf die Identi­
fikation mit deren Lebensweise. Soziale und kultirreHe Räume stehen weiter­
hin in einem unterschiedlichen Verhältnis zu geografisch definierten Orten 
(z.B. Regionen oder Nachbarschaften). Im Idealfall stimmen Raum und Ort 
überein. Es gibt jedoch auch Situationen, in denen bestimmte soziale und kul­
turelle Räume nicht genau lokalisiert werden können, weil sie zum Beispiel 
multilokal verortet sind (z.B. transnationale Netzwerke). Insofern soziale und 
kulturelle Räume lokal verortet sind, bauen Menschen auch eine subjektive 
Beziehung zu den entsprechenden Orten auf (z.B. Landschaft oder Stadtteil). 
Kultirrelle Identität ist also die Antwort auf die Frage: "Wohin gehöre ich?" 
Diese Frage kann sowohl mit der Zugehörigkeit zu einzelnen Gruppierungen 
als auch mit der Beziehung zu bestimmten Orten beantwortet werden. 

In der Beziehung zu einer bestimmten Lokalität überlagern sich Raum und 
Ort. Das heißt, es geht nicht nur um die objektive lokale Umgebung an sich, 
sondern um die subjektive Wahrnehmung eines Ortes mit Hinsicht auf den so­
zialen und kultirreilen Raum, der hier verankert ist. In diesem Zusammenhang 
entsteht eine subjektive Bindung zu dem Ort, die im deutschsprachigen Raum 
mit dem Begriff der Heimat umschrieben wird. Heimat (s. zu diesem Thema 
Mitzscherlich 1997) bezieht sich allgemein auf die subjektive Aneignung und 
Gestaltlmg von Orten. Ein zentraler Aspekt bei der Definition von Heimat ist 
das HeimatgefühL In dieser Hinsicht ist Heimat ein Ort, an dem die eigenen 
Bedürfnisse nach Sicherheit, Zugehörigkeit, Anerkennung, Kommunikation, 
Selbstverwirklichung, Handlungsfähigkeit, Identität, usw. weitgehend befrie­
digt werden können. Heimat ist ein Ort, an dem sich eine Person wohl und si­
cher fühlt, wo sie subjektiven Sinn und Orientierung erfährt und wo sie sich 
entfalten und Spuren hinterlassen kann. In der Heimat erfährt die Person eine 
Übereinstimmung zwischen Selbst und Umgebung. 

Heimat ist eine individuelle Leistung: Heimat muss gefunden, bestimmt 
und gestaltet werden. Diesen Prozess neunt Mitzscherlich den Prozess der Be­
heimatung. Aus dieser Sichtweise ist Heimat kein Zustand, sondern eine le­
benslange Aufgabe und biografische Konstruktion. Dabei sind die ersten Er­
fahrungen in der Kindheit besonders wichtig. Die unmittelbare Kindheitsum­
gebung, die Herkunftsfamilie und die Kindheitserinnerungen prägen unser 
Verständnis von Heimat. Man ist aber nicht ein Leben lang an die Heimat der 
Kindheit gebunden. Heimat wird gelernt und kann demzufolge auch umge­
lernt werden. Man kann sich an anderen Orten eine neue Heimat aufbauen. 
Heimat bezieht sich daher auch aufunsere Wahrnehmung und Gestaltung ak-

72 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

tueHer Lebenswelten und unsere gegenwärtige Verwurzelung in sozialen 
Netzwerken. 

Positive Kindheitserfahrungen und eine gelingende Einbindung in der Ge­
genwart bilden die Basis für das Heimatgefühl einer Person. Sie spielen sich 
vor dem Hintergrund bestimmter sozialer und kultureller Räume und Orte ab. 
Dabei werden Orte (z.B. Wohnort oder Stadt) als Teil der Heimat anerkannt, 
insofern sie relevante soziale und kulturelle Räume (z.B. Familie oder Freund­
schaften) beherbergen. 

Wie man anhand dieser Erläuterungen sehen kann, ist Heimat eine verän­
derbare und vielfältige Konstruktion. Heimat verändert sich im Laufe des Le­
bens: Man kann eine Beziehung zu Orten herstellen, sie wieder verlassen und 
anderswo eine neue Heimat aufbauen. Heimat muss sich weiterhin nicht auf 
einen einzigen Ort und Raum beschränken, sondern kann sich auf viele ver­
schiedene Orte und Räume verteilen. Jeder Mensch kann also mehrere Heima­
ten besitzen. Andererseits setzt sich Heimat aus verschiedenen Elementen zu­
sammen. So kann jeder Mensch seine eigene Heimat auf eine andere Art und 
Weise zusammensetzen. 

In Bezug auf meine Interviewpartner habe ich den Begriff der Heimat 
nicht direkt übernommen, weil es im Spanischen kein äquivalentes Konzept 
für diese vielschichtige Beziehung zu Raum und Ort gibt. Ich habe in den In­
terviews dagegen den Begriff des Zuhauseseins ( d.h. estar en casa) verwen­
det, weil er bedeutungsmäßig dem deutschen Konzept der Heimat am nächs­
ten kommt. 

Die Erfahrung von Migration 

Kulturelle Identität wird im Rahmen von Migration zu einem Problem. Im 
Vordergrund steht die Frage, wie Menschen mit widersprüchlichen kulturellen 
Anforderungen umgehen und wie sich kulturelle Identität im Kontext von 
Auswanderung und Einwanderung verändert. 

Wer ist ein Migrant? 

Einwanderer stellen eine äußerst heterogene Kategorie dar, die u.a. Migranten, 
sojourners9

, Flüchtlingen und Asylanten umfasst10 (Ward/Bochner/Furnham 
2001). Migranten sind Personen, die freiwillig ein Land verlassen, um sich an 
einem anderen Ort niederzulassen. Sie unterscheiden sich von sojourners, in­
dem sie einen längeren Aufenthalt im Ausland planen. Sojourners sind Wan­
derer, die nur für einen begrenzten Zeitrahmen im Ausland bleiben. Ihr Auf­
enthalt ist meisten an ein Studium oder eine berufliche Aufgabe gebunden und 
betrifft normalerweise internationale Studenten und Geschäftsleute. Nach dem 

9 Aus dem Englischen Wort "Gast" 
10 Illegale Einwanderung wird in dieser Arbeit nicht berücksichtigt 

73 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Ende des Studiums oder des Auslandsauftrags kehren sojourners i.d.R. in ihr 
Herkunftsland zurück. 

Migranten unterscheiden sich weiterhin von Flüchtlingen. Flüchtlinge 
werden aufgrund bestimmter Umstände (z.B. Krieg oder Verfolgung) dazu 
gezwungen, ihr Herkunftsland zu verlassen. Daher ist die Erfahrung von 
Flüchtlingen - im Vergleich zu Migranten und sojourners - oft mit einem 
Trauma verbunden. Außerdem verfügen Flüchtlinge häufig nur über begrenzte 
materielle und kulturelle Ressourcen, was ihren Adaptationsprozess im Auf­
nahmeland zusätzlich erschwert (vgl. ebd.). Gleichwohl ist die Grenzlinie 
zwischen Migranten und Flüchtlingen nicht immer so deutlich, da Freiwillig­
keit/Unfreiwilligkeit einer Wanderung nicht immer klar festgelegt werden 
können. 

Eine Grundannahme bei der Migration ist, dass es sich um einen unidirek­
tionalen, einmaligen und dauerhaften Ortswechsel handelt (Esser 1980; Pries 
1997). Diese Annahme ist jedoch im Kontext gegenwärtiger quantitativer und 
qualitativer Veränderungen der Migration nicht länger haltbar. Einerseits ges­
taltet sich Migration zunehmend als mehrfach und mehrdirektional (Pries 
1997). Andererseits betrifft die Tendenz zu einer permanenten Niederlassung 
nur einen relativ geringen Teil der Migranten. Mit anderen Worten, die Mehr­
heit der Migranten bleibt nicht, sondern geht wieder (Sassen 1996). Diese 
mehrfachen, mehrdirektionalen und lebensphasenbezogenen Migrationsbewe­
gungen können sehr deutlich anhand der biografischen Geschichten meiner 
Interviewpartner beobachtet werden. 

Warum wandern Menschen aus? 

Eine der wichtigsten Fragen der Migrationsforschung bezieht sich auf die Mo­
tive einer Wanderung. Die in dieser Hinsicht häufigste Annahme ist, dass 
Migration hauptsächlich durch wirtschaftliche Faktoren motiviert ist (u.a. 
Ward/Bochner/Fumham 2001; Esser 1980; Sassen 1996). Das heißt jetzt 
nicht, dass es keine weiteren Motive für eine Auswanderung gibt - bei meinen 
Interviewpartnern ist Migration als Identitätsprojekt zum Beispiel ein relativ 
wichtiges Auswanderungsmotiv -, doch sie spielen im Vergleich zu wirt­
schaftlichen Motiven eine zumeist untergeordnete Rolle. Daher spricht man 
auch hauptsächlich von Arbeitsmigration. Die Grundannahme ist, dass 
Migranten aus ärmeren Weltregionen stammen und bessere Lebensbedingun­
gen in wohlhabenden Ländern suchen. Reiche Länder fühlen sich daher durch 
eine vermeintliche Masseninvasion aus ärmeren Ländern bedroht. Doch diese 
Situation entspricht nicht ganz der Realität, da eigentlich nur ein vergleichs­
weise geringer Teil der armen Weltbevölkerung emigriert. Die Frage ist also 
nicht, weshalb Menschen auswandern, sondern eher, warum so wenige sich 
für eine Migration entscheiden (Salt 2002; Sassen 1996). 

Man hat sich lange Zeit mit der Frage beschäftigt, ob Migranten rationale 
und informierte Akteure sind oder nicht. Heute ist man der Ansicht, dass 
Migrationsentscheidungen nicht immer rationell getroffen werden und dass 

74 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

Migranten vor ihrer Auswanderung auch nicht immer gut über ihr Zielland in­
formiert sind (Pries 1997). Außerdem scheint nur eine Minderheit potenzieller 
Migranten fest zu einer Auswanderung entschlossen zu sein, während die 
Mehrheit eher unschlüssig ist und ihr Gehen oder Bleiben von unterschiedli­
chen Push- und Pull-Faktoren abhängig macht (Sassen 1996). 

Man ist also immer stärker davon überzeugt, dass individuelle Migrati­
onswünsche keine ausreichende Erklärung für Wanderungsbewegungen sind. 
Dagegen ist man zunehmend der Ansicht, dass einzelne Auswanderungsvor­
haben in Migrationssysteme eingebettet sind. Migrationssysteme beziehen 
sich auf Migrationsstrukturen, die Umfang, Dauer und geografische Richtung 
einer Migrationsbewegung festlegen. Diese Struktur beruht auf Verbindungen 
zwischen dem Herkunftsland und der Aufuahmegesellschaft, die auf unter­
schiedliche Art und Weise zustande kommen können (z.B. durch ehemalige 
koloniale Verbindungen). An der Existenz dieser Strukturen sind Regierung, 
Wirtschaft, Medien und Bevölkerung beteiligt (Sassen 1996; vgl. auch Pries 
1997). Die Existenz von Migrationsstrukturen erklärt, warum Arbeitsmigrati­
on nicht zu einer Masseninvasion wird. 

Für individuelle Migranten bedeutet die Einbettung in Migrationssystemen 
eine Einbindung in transnationale Netzwerke. Oder anders ausgedrückt, Wan­
derungen finden vorwiegend im Rahmen von Netzwerkstrukturen statt. Diese 
Netzwerkstrukturen vermitteln dem Auswanderungskandidaten das notwendi­
ge Wissen über die Aufnahmegesellschaft (z.B. Information über Wohnung 
und Arbeit) und reduzieren die Risiken und Kosten einer Migration (Pries 
1997). 

Integration und Akkulturation 

Nach der Einwanderung stellt sich die Frage der Integration von Migranten in 
die Aufnahmegesellschaft Integration meint in diesem Zusammenhang die 
Eingliederung von Einwanderem in die Mehrheitsgesellschaft Dabei gibt es 
sehr unterschiedliche Dimensionen der Eingliederung, die sich einerseits auf 
die Ebene der Aufuahmegesellschaft und andererseits auf die Ebene des ein­
gewanderten Individuums beziehen. Bendit/Keimleder/W emer (2000; auch 
Esser 1980) sprechen in dieser Hinsicht von strukturellen, sozialen, kulturel­
len und identitätsbezogenen Ebenen der Integration. 

Unter struktureller Integration versteht man zunächst einmal den Zugang 
von Migranten zu zivilen, politischen und sozialen Rechten (s. auch Marshall 
1950). Darunter befindet sich auch die Möglichkeit einer Einbürgerung. Ein 
geregelter Zugang zur Staatsangehörigkeit darf mit Hinsicht auf die Integrati­
on von Migranten nicht unterschätzt werden, da Migranten erst anhand einer 
Staatsangehörigkeit die Sicherheit erlangen, dass sie dauerhaft bleiben können 
und keine Abschiebung befürchten müssen. Auf der anderen Seite darf Staats­
angehörigkeit nicht überschätzt werden, da Staatsbürgerschaft alleine nicht für 
eine erfolgreiche strukturelle Eingliederung ausreicht. Dazu gehört auch eine 

75 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Gleichverteilung von Migranten auf dem Positionssystem der Aufnahmege­
sellschaft (z.B. an der Schule oder im Beruf). 

Soziale Integration bezieht sich auf den Zugang zu unterschiedlichen sozi­
alen Gruppen innerhalb der Aufnahmegesellschaft Oder anders ausgedrückt, 
es geht um soziale Interaktionen zwischen kultureller Mehrheit und Minder­
heit. Dabei besteht eine Diskussion über die Rolle ethnischer Gemeinschaften 
bei der sozialen Eingliederung von Migranten und Mitgliedern ethnischer 
Minderheiten in die Mehrheitsgesellschaft. Eine der Meinungen ist, dass In­
tegration in der ethnischen Gemeinschaft die Integration in die Aufnahmege­
sellschaft behindert (s. Esser 1980). Andere lehnen diese Ansicht ab und ar­
gumentieren, dass die Integration in eine Einwanderergesellschaft die Einglie­
derung in der Mehrheitsgesellschaft unterstützt (s. Heckmann 1981; Kaipaka 
1986). Meiner Ansicht nach schließen sich Integration in der ethnischen Ge­
meinde und Integration in der Mehrheitsgesellschaft keineswegs aus. Ich wer­
de im nächsten Abschnitt wieder auf diesen Punkt zurückkommen. 

Die Integration von Migranten wird besonders kontrovers diskutiert, wenn 
es um Veränderungen auf individueller Ebene geht. Hier geht es um die Frage, 
inwieweit Migranten sich an die Normen, Werte, Lebensgewohnheiten (kultu­
relle Dimension der Integration) und Identität (identitätsbezogene Dimension 
der Integration) der Aufnahmegesellschaft anpassen sollen. Integration als As­
similation meint in diesem Zusammenhang eine einseitige Angleichung von 
Migranten an die Mehrheitsgesellschaft Hierin wird gefordert, dass die An­
passung nicht nur im Vordergrund, sondern auch innerlich vollzogen wird. In­
tegration als Assimilation wird heute i.d.R. nicht mehr akzeptiert, weil sie ei­
nerseits einer persönlichen V erleugnung und Unterwerfung gleichkommt und 
andererseits auch gar nicht realisierbar ist (vgl. u.a. Kaipaka 1986; auch Me­
cheril 2003; Ward/Bochner/Fumham 2001). Assimilationsforderungen sind 
außerdem stark ethnozentrisch und betrachten Migranten als kulturell min­
derwertig. Aus diesem Grund plädiert Kaipaka für Handlungsfähigkeit statt 
Integration: Migranten sollen dazu befähigt werden, in mehreren sozialen und 
kulturellen Kontexten zurechtznkommen. Das umfasst sowohl die ethnische 
Gemeinschaft als auch die Aufnahmegesellschaft und in gewisser Hinsicht 
auch die Herkunftsgesellschaft 

Eine Migrationserfahrung prägt die Betroffenen: Menschen verändern 
sich, wenn sie auswandern. Und sie müssen sich verändern, weil sie ansonsten 
in der neuen Umgebung nicht zurechtkommen. Dieser V eränderungsprozess, 
der durch Migration und kulturelle Begegnung in Gang gebracht wird, wird in 
der Literatur als Akkulturation bezeichnet. Akkulturation wurde am Anfang 
hauptsächlich als gesellschaftlicher Wandel durch Kulturkontakt verstanden. 
Erst im nachhinein wurde der Begriff auf eine individuelle Ebene übertragen 
(Berry 1988, 1996; Ward/Bochner/Fumham 2001; auch Esser 1980). Der 
schlechte Ruf der Akkulturation hängt damit zusammen, dass dieser Prozess 
oft mit Assimilation gleichgesetzt wird (Berry 1988, 1996; s. dazu auch Esser 
1980). Des Weiteren beziehe ich mich auf den Prozess der Akkulturation als 
Lernprozess und psychischer Wandel, der aufgrund einer kulturellen Begeg-

76 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

nung in Gang gebracht wird. Dabei wird dieser Prozess explizit nicht als As­
similation verstanden. 

Die ersten Arbeiten zu den psychischen Folgen interkultureller Begegnun­
gen erschienen Anfang des 20. Jahrhunderts in den USA und waren auf das 
Thema der psychischen Gesundheit bei Migranten beschränkt. Ein systemati­
scher Fehler dieser Arbeiten bezog sich auf ihre Beschränkung auf psychiatri­
sche Anstalten. So wurden diese Untersuchungen zunächst einmal nur mit 
Psychiatriepatienten durchgeführt. In diesem Zusammenhang handelte es sich 
also vorwiegend um klinisch orientierte Studien, die auf einem medizinischen 
Modell begründet waren und sich mit extremen Formen der Psychopathologie 
beschäftigten. Die Grundannahme war, das Migration und psychische Krank­
heit eng miteinander verbunden waren: So ging man einerseits davon aus, dass 
nur psychisch gestörte Menschen auswanderten und andererseits, dass Migra­
tion zu einer psychischen Störung führte. Demzufolge waren Migranten psy­
chisch anfällige und kranke Menschen, die den Kulturkonflikt und die daraus­
folgenden Probleme kaum bewältigen konnten. 

Das klinisch orientierte Defizitmodell stand bis etwa Mitte der 1970er­
Jahre im Mittelpunkt der Migrationsforschung. Erst in den 80er-Jahren be­
zweifelte man diese Logik und führte Untersuchungen außerhalb der psychiat­
rischen Einrichtungen durch. Man verwendete auch zunehmend Befragungen 
mit einer psychosozialen statt einer klinischen Orientierung. Dabei wurde 
nicht mehr nach einer Psychopathologie, sondern nach psychologischem 
Stress gesucht. Man ersetzte das klinische Modell der psychischen Störung 
mit einem StressbewältigungsmodelL Seitdem wird kulturelle Begegnung als 
stressverursachendes Ereignis bewertet, das mit dem Erwerb von entspre­
chenden Kompetenzen und Informationen erfolgreich bewältigt werden kann. 
Somit wird Akkulturation heute hauptsächlich mit kulturellem Lernen und 
Stressbewältigung verbunden (vgl. zu diesem Thema Ward/Bochner/Furnham 
2001). 

Kulturelles Lernen bezieht sich vorwiegend auf den Erwerb von alltägli­
chen kulturspezifischen Kompetenzen und V erhaltensmusteru, die man im 
neuen Kontext benötigt. Untersuchungen über kulturelles Lernen haben sich 
in letzter Zeit besonders auf das verbale und nicht verbale Kommunika­
tionsverhalten konzentriert. Bei interkulturellen Begegnungen steigt nämlich 
die Wahrscheinlichkeit von kommunikativen Missverständnissen, da Personen 
aus unterschiedlichen sozialen und kulturellen Kontexten auf unterschiedliche 
Art und Weise kommunizieren: Einige privilegieren zum Beispiel eine eher 
indirekte Kommunikation, die stark von Kontextvariablen abhängt. Andere 
wiederum verwenden eine direkte und weitgehend kontextunabhängige 
Kommunikation. Diese Kommunikationsstile bestehen unabhängig der Inten­
tion und der Sprachkenntnisse der Beteiligten: Die Sprecher verwenden auf 
eine selbstverständliche Art und Weise bestimmte Kommunikationsstile und 
sind sich dessen nicht bewusst. So können Gesprächspartner aus unterschied­
lichen kulturellen Kreisen bei einer misslungenen interkulturellen Kommuni­
kation oft nicht begreifen, was schief gelaufen ist. Verwirrung aufgrund unter-

77 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

schiedlicher Kommunikationsstile kann man auch bei einigen meiner Inter­
viewpartner beobachten. 

Aus der Perspektive der Akkulturation verursacht die Auseinandersetzung 
mit sozialen und kulturellen Unterschieden im Rahmen einer Migration akkul­
turativen Stress (s. dazu auch Berry 1988, 1996). Dieser akkulturative Stress­
oder auch Kulturschock - muss im Prozess der Akkulturation bewältigt wer­
den. Dabei werden Individuen als Akteure betrachtet, die sich aktiv mit ihren 
veränderten Lebensumständen auseinandersetzen und nicht als passive Opfer, 
die einem Kulturkonflikt unterliegen. Wichtig ist vielleicht noch hinzuzufü­
gen, dass akkulturativer Stress nicht zwangsweise bei jeder Migrationserfah­
rung erfolgt. Der erlebte Kulturschock hängt von der subjektiven Wahrneh­
mung kultureller Distanz ab: Je größer die kulturelle Distanz, desto höher ist 
das Niveau von akkulturativen Stress und desto schwieriger gestaltet sich der 
Prozess der Akkulturation (s. u.a. Berry 1988, 1996; Ward/Bochner/Furnham 
2001; Maletzke 1996). 

Kulturelle Distanz ist ein wichtiger Begriff, der normalerweise als Syn­
onym für Kulturkonflikt verwendet wird. Es hat auch Versuche gegeben, kul­
turelle Distanz zwischen Nationalkulturen objektiv zu messen (vgl. Ward/ 
Bochner/Furuham 2001). Unter der Perspektive hybrider Kulturen kann man 
nicht mit solchen Essentialisierungsversuchen nationaler Kulturen überein­
stimmen. Dennoch bin ich der Ansicht, dass kulturelle Distanz existiert. Sie 
kann nur nicht zwischen Nationalkulturen festgelegt, sondern muss in jedem 
Fall individuell bemessen werden: Wenn zum Beispiel ein Student aus Chile 
einen Austausch an einer Universität in USA realisiert, kann die subjektiv er­
lebte kulturelle Distanz unter Umständen geringer sein als wenn er eine Zeit 
lang in einem kleinen chilenischen Dorf wohnt. Darüber hinaus verändert sich 
die subjektive Wahrnehmung kultureller Distanz mit der Zeit. Insofern die 
Person sich im neuen Kontext einlebt nnd die notwendigen sozialen und kul­
turellen Kompetenzen und Verhaltensmuster erwirbt, verringert sich auch das 
Gefühl der Distanz und Fremdheit. Es gibt also kein objektives Maß an kultu­
reller Differenz oder Kulturkonflikt zwischen nationalen Kulturen, sondern 
nur individuelle und subjektive Erfahrungen kultureller Distanz, die einer 
ständigen Veränderung unterworfen sind. 

Wie gesagt entspricht Akkulturation einem Prozess. Empirische Untersu­
chungen haben dabei gezeigt (s. dazu Berry 1996; auch Ward/Bochner/ 
Furnham 2001 ), dass eine Mehrheit der Personen unter den Umständen einer 
Migration ihr Verhalten erfolgreich verändert und an das neue Umfeld an­
passt. Sie zeigt auch keine wesentlichen Schwierigkeiten beim Erwerb von 
kontextspezifischen sozialen und kulturellen Kompetenzen. Dieser Prozess 
wird im Normalfall von einem moderaten Grad an akkulturativem Stress be­
gleitet. Nur in Einzelfällen kommt es zu einer schweren psychischen Erkran­
kung. Nach einer gewissen Zeit kann man bei der Mehrheit der Betroffenen 
sowohl eine psychologische als auch eine soziokulturelle Adaptation feststel­
len. Im ersten Fall erreicht die Person einen Zustand innerer Zufriedenheit und 

78 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

Balance. Im zweiten Fall erlebt die Person eine Eingliederung in ihren All­
tagskontext 

Der Akkulturationsprozess findet jedoch nicht im Vakuum statt, sondern 
wird maßgebend von gesellschaftlichen Faktoren beeinflusst. Berry (1996) 
schlägt in dieser Hinsicht vor, dass eine umfassende Analyse der psychologi­
schen Akkulturation die Situation der Migranten in Bezug auf das Herkunfts­
land, in der Aufnahmegesellschaft und hinsichtlich der ethnischen Gemeinde 
berücksichtigen muss. Um genau zu verstehen, was mit einem Migrant pas­
siert, muss man zuerst wissen, woher diese Person kommt. Nur so kann man 
die subjektive kulturelle Distanz nachvollziehen. Ein wichtiger Aspekt in die­
sem Zusammenhang betrifft die Beweggründe der Auswanderung. Zusätzlich 
muss man die Situation der Migranten in der Aufnahmegesellschaft untersu­
chen. Ein äußerst wichtiger Aspekt in dieser Hinsicht betrifft die Akzeptanz 
der Aufuahmegesellschaft gegenüber Ausländern und die Position, welche 
Migranten und kulturelle Minderheiten innerhalb der Gesellschaft einnehmen. 
Diskriminierung und Rassismus beeinträchtigen zum Beispiel stark den Pro­
zess der Akkulturation und Integration (s. dazu auch Aueruheimer 1988) und 
gefährden dabei die psychische Gesundheit der Eingewanderten (Berry 1996). 
Schließlich darf man nicht die ethnische Gemeinschaft vergessen, die eine 
wichtige Rolle bezüglich der sozialen Integration von Eingewanderten spielt. 

Es gibt schließlich noch individuelle Variablen, die den Akkulturati­
onsprozess beeinflussen (s. dazu Berry 1988, 1996; Ward/Bochner/Fumham 
2001). Darunter befinden sich Alter, Geschlecht, Bildung, berufliche Position 
und subjektiv erlebte kulturelle Distanz. Akkulturation erfolgt ohne wesentli­
chen akkulturativen Stress, wenn die betroffenen Personen sehr jung sind. Da­
bei liegt die Grenze mehr oder weniger beim Einschulungsalter. Die Gründe 
dafür sind noch nicht geklärt (Berry 1996). Besonders risikoreich ist eine Mig­
ration während der Adoleszenz. Frauen wiederum scheinen sich weniger er­
folgreich anzupassen. Eine mögliche Erklärung dafür ist, dass Migrantinnen 
meistens (aber nicht immer) aus einem traditionelleren Kontext stammen und 
als Kulturträgerinnen betrachtet werden (s. auch Gutierrez Rodriguez 1999). 
Ein höherer Bildungsstand schützt sowohl Migranten als Migrantinnen vor 
akkulturativen Stress. Dabei muss man bedenken, dass Bildung auch mit an­
deren Ressourcen, wie besserer beruflicher Status, höheres Einkommen oder 
Unterstützung durch soziale Netzwerke verknüpft ist. Migranten erleben 
schließlich eine Veränderung in Bezug auf ihre berufliche Position. Da Wan­
derer meistens aus armen und traditionellen in wohlhabende und moderne Ge­
sellschaften einwandern, erleben sie oft einen beruflichen Abstieg, der das 
psychische Wohlbefinden beeinträchtigen kann. 

Die Annahme, dass Migration immer von armen und traditionellen in rei­
che und fortschrittliche Gesellschaften erfolgt, ist eine der Grundannahmen 
von Akkulturation, die im Rahmen dieser Arbeit kritisch hinterfragt werden 
muss, da es auch Migration von wohlhabende in arme Regionen der Welt gibt. 
Weiterhin beruht der Begriff der Akkulturation auf einem traditionellen Bild 
von Migration, wo der Wanderer von einer Behältergesellschaft in eine andere 

79 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Behältergesellschaft auswandert und dort bleibt. Wie wir aber vorher gesehen 
haben, ist diese Sichtweise von Migration nicht mehr haltbar. Migration wer­
den zunehmend mehrdirektional und mehrfach: Migranten bleiben zeitweise 
in verschiedenen Ländern, kehren wieder zurück und wandern wieder aus. 
Zudem wird im Rahmen der Akkulturation von einheitlichen und abgeschlos­
senen Kulturen ausgegangen, eine Sichtweise, die aus der Perspektive hybri­
der Kulturen stark kritisiert wird. Schließlich finde ich, dass der Begriff der 
Akkulturation- obwohl es in letzter Zeit Versuche gibt, den gesellschaftli­
chen Kontext mitzudenken - immer noch sehr dekontextualisiert betrachtet 
wird und dass gesellschaftliche Machtverhältnisse dabei nicht ausreichend be­
rücksichtigt werden. Diese erscheinen nur am Rande erwähnt, obwohl sie 
meines Erachtens - gerade in Bezug auf Migranten - eine zentrale Rolle spie­
len. 

Im Kontext meiner Dissertation habe ich die Differenzerfahrungen meiner 
Interviewpartner in das Zentrum der Beobachtung gestellt. Darunter befindet 
sich auch die Auseinandersetzung mit kulturellen Differenzen aufgrund eines 
Kontextwechsels. Unter Kontextwechsel verstehe ich sowohl Migration als 
auch andere Übergangsformen. Daher ist meine Perspektive der Auseinander­
setzung mit kulturellen Differenzen einerseits breiter gefasst als der Begriff 
der Akkulturation. Andererseits gehe ich nicht davon aus, dass es so etwas wie 
eine einheitliche und geschlossene Kultur gibt, an die sich das Individuum 
durch Akkulturation anpasst. Nichtsdestotrotz gibt es viele Übereinstimmun­
gen zwischen meinem Ansatz bezüglich der Auseinandersetzung mit kulturel­
len Differenzen 11 und dem Akkulturationsprozess. Ich werde später wieder 
auf diesen Punkt zurückkommen. 

Das Leben zwischen Kulturen 

Insofern Migranten sich in der Aufnahmegesellschaft niederlassen, bilden sich 
soziale Räume der Begegnung und Hybridisiemng von Kultur heraus, die den 
Kontext für die Herausbildung hybrider kulturellen Identitäten konstituieren. 

Räume der Hybridisierung von Kultur 

Ein zentraler Raum der Hybridisiemng von Kultur bezieht sich auf die Dias­
pora (s. zu diesem Thema Clifford 1994). Diaspora bezeichnete ursprünglich 
die Exiliemng und Zerstreuung des jüdischen Volkes über das Römische 
Reich. Heute bezieht sich das Konzept der Diaspora nicht mehr ausschließlich 
auf die jüdische Situation, sondern umfasst auch andere Migrationserfahmn­
gen. In diesem Sinn meint Diaspora eine ethnische Gemeinschaft, welche den 
ursprünglichen Herkunftsort verlässt und anderswo eine neue Heimat aufbaut. 
Besonders in der Vergangenheit wurde diese Trennung mit dem Exil gleich-

11 Diese Übereinstimmungen beziehen sich hauptsächlich auf die Kontzepte der 
"situativen Differenzerfahrung" und "kulturellen Navigation" 

80 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

gesetzt, da die Distanz zwischen dem ehemaligen und dem neuen Heimatort 
häufig sehr groß war. Diese Situation hat sich in der Gegenwart jedoch ziem­
lich geändert, da die neuen Transportmittel und Kommunikationsmedien eine 
Beziehung zu entfernten Orten wesentlich erleichtern. Das heißt, wer heute in 
einer Diaspora lebt, muss nicht mehr vollkommen mit seinem Herkunftsland 
brechen, sondern kann weiterhin den Kontakt zu Personen und Orten der Ver­
gangenheit aufrechterhalten. 

Diasporas definieren sich im Gegensatz zum Nationalstaat, indem sie eine 
Assimilation an die Mehrheitsgesellschaft ablehnen. In dieser Hinsicht neh­
men sie eine antinationalistische Haltung ein. Auf der anderen Seite wirft man 
Diasporagemeinschaften oft vor, dass sie eine herkunftsbezogene nationale 
Einstellung entwickeln. Dieser Vorwurf berücksichtigt jedoch nicht, dass die 
Mitglieder einer Diaspora nicht in nationalspezifischen, sondern vorwiegend 
in transnationalen Verhältnissen leben. Das heißt, dass sie sowohl in der Dias­
poragemeinschaft als auch in der Mehrheitsgesellschaft zurechtkommen müs­
sen. Darüber hinaus können nationale Aspirationen einer Diaspora nur schwer 
in der Praxis umgesetzt werden, da ihre Mitglieder nicht über die notwendige 
Macht und Durchsetzungsvermögen verfügen. Schließlich muss man beden­
ken, dass nationalistische Diskurse in der Diaspora meistens ein Abwehrme­
chanismus gegenüber der alltäglichen Diskriminierung von Seiten der Auf­
nahmegesellschaft darstellen. 

Diasporagemeinschaften konstituieren sich in den meisten Fällen als kul­
turelle Minderheiten im Rahmen einer dominanten Mehrheitsgesellschaft 
Minderheiten bezeichnen Gruppen, die sich von der dominanten Mehrheit ei­
ner Gesellschaft durch bestimmte Merkmale unterscheiden, die von der herr­
schenden Gruppe als minderwertig betrachtet werden. Mitglieder einer Min­
derheit besitzen meistens eine gleiche Abstammung und zeigen eine - freiwil­
lig gewählte oder indirekt erzwungene - Tendenz, ihre Heiratspartner inner­
halb der Gruppe zu suchen. Minderheiten sind schließlich keine Minderheit 
aufgrund der Anzahl ihrer Mitglieder. Im Vordergrund der Definition steht 
vielmehr die subordinierte Position der Minderheit innerhalb der Aufnahme­
gesellschaft (s. zum Thema Minderheiten Simpson/Yinger 1965; Wagley/ 
Harris 1958; Heckmann 1981; Tajfel1981). 

Gemeinsame Diskriminierung und Unterdrückung veranlassen die Entste­
hung eines Gruppenbewusstseins und Solidarität innerhalb der Minder­
heit/Diaspora. Die Mitglieder einer Diaspora leben im Bewusstsein, dass sie 
anders sind. Gemeinsame Diskriminierungserfahrung stellt also ein erstes 
wichtiges Moment in der Konstitution eines Diasporabewusstseins dar. Ein 
zweites Moment bezieht sich auf die Identifikation mit dem Herkunftsland. 
Menschen in der Diaspora pflegen die Erinnerung und die Sehnsucht an den 
ehemaligen Herkunftsort und halten an der Illusion einer möglichen Rückkehr 
in die einstmalige Heimat fest. Häufig wird das Herkunftsland zu einem My­
thos erhoben, der das gegenwärtige Leben in der Aufnahmegesellschaft beein­
flusst: Die Betroffenen leben in einem Spannungsverhältnis zwischen der Ge­
genwart hier und den Erinnerungen dort. Sowohl die gemeinsame Erfahrung 

81 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

von Diskriminierung als auch die Identifikation mit dem Herkunftsland tragen 
also dazu bei, dass Diasporas einer Assimilation widerstehen. Mitglieder einer 
Diaspora wollen nicht absorbiert werden. Sie wollen vielmehr in ihrem An­
derssein anerkannt werden. 

Auf der anderen Seite brechen Kultur und Identität in der Diaspora nicht 
nur mit der Aufnahmegesellschaft, sondern auch mit der Herkunftsgesell­
schaft Kultur in der Diaspora ist nämlich keine direkte Fortsetzung der Her­
kunftskultur, sondern eher der Beginn einer neuen kulturellen Artikulation. 
Eine Rückkehr in die Vergangenheit ist nicht mehr möglich, weil die ur­
sprüngliche Herkunftskultur und die ehemalige Heimat nicht mehr existieren. 
Beide haben sich im Laufe der Zeit verändert. Auch die Menschen in der Di­
aspora haben sich verändert und Elemente der Lebensweise der dominanten 
Kultur inkorporiert. Mit anderen Worten treffen im Rahmen der Diaspora kul­
turelle Elemente der Herkunfts- und Aufnahmegesellschaft aufeinander. Sie 
werden zerlegt und neu artikuliert, wodurch neue Bedeutungen und neue kul­
turelle Differenzen entstehen. Daher ist Diaspora ein Ort der Hybridisierung 
von Kultur (s. Hall2000a). 

Die bisherige Darstellung entspricht einem sozusagen idealen Bild einer 
Diaspora. Deshalb sollte man vielleicht hinzufügen, dass es bestimmte migra­
tionsbedingte Erfahrungen gibt, die nicht so eindeutig in diese Definition pas­
sen und dennoch im Kern wie eine Diaspora funktionieren. Dieser Aspekt ist 
in meinem Fall besonders relevant, da die deutsch-chilenische Gemeinschaft 
sich in vieler Hinsicht wie eine Diaspora verhält, doch im Rahmen der chile­
nischen Gesellschaft keinen Minderheitenstatus besitzt. Diese Dissonanz mag 
in gewisser Hinsicht paradox klingen. Die Situation wird jedoch nachvoll­
ziehbar, wenn man die koloniale Geschichte Chiles berücksichtigt. Das 
deutsch-chilenische Gruppenbewusstsein beruht also nicht auf einer gemein­
samen Erfahrung von Unterdrückung, sondern vorwiegend auf einer Identifi­
kation mit Deutschland, die immer wieder neu produziert und reproduziert 
werden muss. Ich werde im Verlauf dieser Arbeit noch mehrmals auf diesen 
Aspekt zurückkommen. 

Im Rahmen einer Diaspora können sich weiterhin Einwanderergesellschaf­
ten herausbilden. Einwanderergesellschaften setzen eine eigenständige Orga­
nisation und die Herausbildung von Institutionen voraus. Diese Entwicklung 
darf nicht mit einer Gettoisierung gleichgesetzt werden, da Gettos sich auf ab­
gesonderte Wohnbezirke beziehen, die zumeist eine schlechte Wohnqualität 
aufweisen. Heckmann (1981) sagt in dieser Hinsicht, dass ein Zusammen­
wohnen in abgesonderten Wohngebieten nicht zwangsweise zur Herausbil­
dung eines eigenständigen Sozialsystems führt. Und anders herum, die Ent­
wicklung einer Einwanderergesellschaft setzt nicht notwendigerweise ein Zu­
sammenleben voraus. Einwanderergesellschaften konstituieren auch keine Pa­
rallelgesellschaften, da sie von allen Seiten offen sind. Menschen aus Einwan­
derergesellschaften sind durch ihre Arbeit, ihre Ausbildung und andere Akti­
vitäten an Institutionen der Mehrheitsgesellschaft gebunden. Es ist einfach 

82 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

unmöglich, dass eine Einwanderergesellschaft sich vollkommen von ihrer 
Umwelt abschottet (s. auch Kaipaka 1986; Kalpaka/Räthzel1990). 

Vor einem formalen Zusammenschluss zu Organisationen entwickeln sich 
zunächst einmal informelle Treffpunkte für die Angehörigen einer bestimmten 
kulturellen Minderheit heraus. Das kann zum Beispiel ein bestimmtes Lokal 
sein, wo sich die Menschen treffen, Beziehungen knüpfen und Informationen 
austauschen. Die ersten organisierten Zusammenschlüsse erfolgen dann meis­
tens in Form von Selbsthilfeorganisationen. Später entwickeln sich religiöse 
Gemeinden und schulische Einrichtungen. Diese Institutionen stellen das zent­
rale Gerüst einer Einwanderergesellschaft dar. Sie erfüllen dabei nicht nur ihre 
offizielle Funktion, sondern dienen auch als Orte für die Bildung und Auf­
rechterhaltungvon sozialen Netzwerken. Die Organisation eines eigenständi­
gen sozialen Systems unterstützt nicht nur die wirtschaftliche und soziale Si­
cherheit der ethnischen Gemeinschaft, sondern schafft auch einen Rahmen für 
eine kulturspezifische Sozialisation der nachfolgenden Generationen. Darüber 
hinaus erleichtert die Einwanderergesellschaft die Anpassung und Eingliede­
rung neuer Einwanderer. Diese werden zunächst einmal in die Einwanderer­
gesellschaft integriert, die somit als eine Art Brücke für die anschließende In­
tegration in die Mehrheitsgesellschaft funktioniert. Die Integration in der 
Einwanderergemeinschaft stärkt das Selbstwertgefühl der Betroffenen, weil 
sie sich hier als gleichberechtigte Menschen bewegen können und nicht stän­
dig auf ihr Anderssein aufmerksam gemacht werden. Außerdem können die 
Beteiligten hier Informationen über die Aufnahmegesellschaft austauschen 
und Handlungsstrategien im Umgang mit aktuellen Lebensbedingungen ent­
wickeln. Man kann also feststellen, dass eine Integration in der Einwanderer­
gesellschaft die Eingliederung in der Mehrheitsgesellschaft nicht behindert, 
sondern eher unterstützt (s. dazu Heckmann 1981; Kaipaka 1986; Kalpaka/ 
Räthzel1990). 

Neben ethnischen Minderheiten, Diaspora und Einwanderergesellschaften 
wird in letzter Zeit auch immer häufiger über transnationale Netzwerke disku­
tiert (s. dazu Pries 1997; auch Glick Schilleret al. 1997a, 1997b). Transnatio­
nale Netzwerke stellen die klassische Vorstellung der Migration als unidirek­
tionaler und einmaliger Kontextwechsel in Frage und weisen auf die Existenz 
von transnationalen Migranten hin, die ihr Leben zwischen verschiedenen 
geografischen Räumen aufspannen. Transnationale Netzwerke implizieren ei­
ne Neubestimmung des Verhältnisses zwischen territorialem und sozialem 
Raum. 

Bis vor kurzer Zeit ging man noch davon aus, dass die Vergesellschaftung 
von Menschen an mehr oder weniger klare geografische Räumlichkeiten ge­
bunden war. Diese Sichtweise implizierte eine enge Verschachtelung zwi­
schen sozialem und geografischem Raum. Dieses Ineinandergreifen von Ge­
sellschaft und Territorium wird in der Gegenwart jedoch zunehmend relati­
viert, da einerseits mehrere unterschiedliche und voneinander unabhängige 
soziale Räume innerhalb eines einzigen Flächenraumes zugleich existieren 
können. Andererseits kann sich ein einziger sozialer Ranm auf viele verschie-

83 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

dene Lokalitäten verteilen. Ein Beispiel für die Entkoppelung von geografi­
schen und sozialen Räumen sind transnationale Netzwerke. 

Transnationale Netzwerke bezeichnen einen dauerhaften und multilokalen 
sozialen Raum, der eine wichtige Referenzstruktur für die alltägliche Lebens­
praxis transnationaler Migranten darstellt. Transmigranten sind Wanderer, die 
vielfältige und grenzenüberschreitende soziale Beziehungen unterhalten und 
ihre Biografie, Identität und Handlungsfähigkeit auf das transnationale Netz­
werk beziehen. Transmigranten können nicht wirklich in herkömmliche Kate­
gorien gefasst werden: Sie sind weder normale Migranten (weil sie keine dau­
erhafte Niederlassung suchen) noch sojourners (weil sie am alltäglichen Le­
ben und wirtschaftlichen und politischen Institutionen der jeweiligen Lokalitä­
ten teilnehmen). Sie könnten eventuell als permanente Migranten beschrieben 
werden, aber diese Bezeichnung wird ihnen auch nicht ganz gerecht, da sie 
nicht ausreichend die Einbettung in transnationale Netzwerke berücksichtigt. 
Transmigranten stellen eine mobile Bevölkerung dar, die sich alle Optionen 
offen lässt und keine dauerhafte Niederlassung wählt, weil diese keine ausrei­
chende Sicherheit bietet. In ihrem Hin und Her verknüpfen sie Herkunfts- und 
Ankunftsgesellschaft und bilden ein grenzenüberschreitendes Beziehungs­
netzwerk, das den Austausch und die Zirkulation von Information und mate­
riellen Gütern ermöglicht. Viele Untersuchungen über transnationale Netz­
werke beziehen sich zum Beispiel auf die ökonomische Unterstützung von 
Familienangehörigen und lokalen Geschäften im Herkunftsland, die von 
Transmigranten aus dem Ausland geleistet wird. Transmigranten tragen in 
dieser Hinsicht wesentlich zur Entwicklung der Herkunftsgesellschaften bei. 

In einem seiner Beiträge (1998) geht Pries davon aus, dass transnationale 
Netzwerke im Gegensatz zur Diaspora stehen. In diesem Zusammenhang 
meint Pries, dass Angehörige der Diaspora sich in der Ankunftsgesellschaft 
räumlich einrichten, während Transmigranten transnationale soziale Räume 
herausbilden, die mit keinem eindeutigen geografischen Raum übereinstim­
men. Diasporagemeinschaften suchen Stabilität und Verfestigung der sozialen 
und kulturellen Beziehungen vor Ort, während Transmigranten eher in Netz­
werken integriert sind, die sich zwischen dem Herkunfts- und dem Ankunfts­
land aufspannen. Das institutionelle Bezugsfeld eines Transmigranten ist eher 
transnational und bezieht sich weniger auf den institutionellen Raum der Ein­
wanderergesellschaft. Diese Gegenüberstellung zwischen transnationalen und 
diasporischen Räumen finde ichjedoch forciert. Obgleich Diaspora und trans­
nationaler Raum nicht vollkommen übereinstimmen, gibt es meines Erachtens 
einen fließenden Übergang zwischen beiden. Innerhalb der deutsch­
chilenischen Diaspora kann man beispielsweise Personen finden, die ihr Be­
ziehungsnetzwerk ausschließlich innerhalb der chilenischen Grenzen zwi­
schen chilenischer Mehrheitsgesellschaft und deutsch-chilenischer Einwande­
rergesellschaft etablieren. Andererseits gibt es auch einen Teil der Deutsch­
Chilenen, die aus verschiedenen Gründen in transnationale Netzwerke einge­
bunden sind. Dabei beteiligen sich sowohl die ersten als auch die zweiten am 
sozialen und institutionellen Netzwerk der deutsch-chilenischen Diaspora. 

84 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

Außerdem schließt die Einbettuug in transnationalen Netzwerken eine Ein­
gliederuug im chilenischen und deutsch-chilenischen Kontext nicht aus. Oder 
anders ausgedrückt, Teile der Diaspora und der transnationalen Netzwerke 
überschneiden und überlagern sich. Innerhalb dieser Schnittstellen befinden 
sich Personen mit Migrationshintergmnd, die sowohl in der Einwandererge­
sellschaft als auch in transnationalen Netzwerken integriert sind. 

Schließlich ist es egal, ob Personen mit Migrationshintergrund in transna­
tionalen oder lokalen Verhältnissen leben. Vielmehr ist es wichtig, ihre Situa­
tion mit einem transnationalen im Gegensatz zu einem mononationalen Blick 
zu interpretieren (s. dazu Beck-Gemsheim 2004; Beck 2004). Der mononatio­
nale Blick geht nämlich davon aus, dass eine Person in einem Land geboren 
wird, eine Sprache beherrscht uud einem Kulturraum angehört. Diese Person 
lebt dauu in einer Lebenswelt, deren Koordinatensystem mononational und 
monokulturell ist. Dieser Blick verschließt sich gegenüber Erfahrungen, die 
zwischen mehreren Ländern, Kulturen und Sprachen aufgespannt sind und wo 
das Koordinatensystem vielfältig, mehrdeutig und transnational ist. Der mo­
nonationale Blick wird diese Mehrdeutigkeit nur als Abweichung feststellen 
köuuen. Nur wer den transnationalen Blick entwickelt, kann die Lebenswelt 
von Personen in der Diaspora oder in transnationalen Netzwerken angemessen 
verstehen. 

Hybride kulturelle Identitäten 

Wie bereits angemerkt, wird das Thema der Hybridität nicht nur in Zusam­
menhang mit hybriden Kulturen, sondern auch mit Hinsicht auf das Thema 
kultureller Identitäten diskutiert. Dabei können die Erkeuutnisse auf kulturel­
ler Ebene nicht direkt auf die individuelle Ebene übertragen werden, da Indi­
viduen sich nicht wie Kulturen verhalten. Diese Situation hat zur Folge, dass 
Autoren in ihrem Verständnis über hybride Kulturen übereinstimmen, wäh­
rend sie in Bezug auf hybride Identitäten oft sehr unterschiedlichen Meinun­
gen vertreten. Ich werde an dieser Stelle versuchen, einen Überblick über die 
Erkeuutnisse bezüglich hybrider Identitäten zu schaffen. Diese sollen im Lau­
fe dieser Arbeit durch meine eigenen Ergebnisse ergänzt werden. 

Bevor ich in das Thema hybrider Identitäten einsteige, möchte ich noch 
darauf hinweisen, dass hybride kulturelle Identitäten meistens in Bezug auf 
die Nachkommen von Migranten diskutiert werden. Das heißt, hybride Identi­
täten betreffen vorwiegend Menschen aus der zweiten oder dritten Generation 
von Einwanderern, die im Rahmen von zwei oder mehr kulturellen Kontexten 
sozialisiert wurden. Es ist wichtig, diese Unterscheidung zu treffen, da die Er­
fahrung der ersten Generation von W anderem anders ist als die Erfahrungen 
der nachfolgenden Generationen. Migranten sind zum Beispiel selber ausge­
wandert, während ihre Nachkommen Migration oft nur aus Erzählungen ken­
nen, aber nicht selbst erfahren haben. Daher können die zweite oder dritte Ge­
neration von Migranten im strikten Sinn nicht als Migranten bezeichnet wer-

85 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

den, obwohl das hin und wieder in Arbeiten zur Migrationsforschung vor­
kommt. 

Darüber hinaus ist es wichtig anzumerken, dass Begriffe wie erste und 
zweite Generation von Migranten sehr eng mit einer Vorstellung von Migrati­
on als einmaligem und unidirektionalem Prozess zusammenhängen und be­
stimmte Migrationsgeschichten nicht erfassen können. Bei meinen Interview­
partnern ist es zum Beispiel sehr schwer, von erster, zweiter oder dritter Gene­
ration von Migranten zu sprechen, da mindestens die Hälfte von ihnen sowohl 
als zweite als auch als erste Einwanderergeneration betrachtet werden kann. 
Das heißt, dass sie einerseits Nachkommen von Migranten sind und gleichzei­
tig selbst Migration erfahren haben. Um Verwirrungen zu vermeiden, ver­
wende ich im Laufe dieser Arbeit nicht mehr den Begriff der ersten oder zwei­
ten Generation von Migranten, es sei denn, es trifft auch wirklich zu. Ich be­
vorzuge dagegen die Auffassung einer Sozialisation in multikulturellen Kon­
texten. Diese kann ohne oder mit eigener Migrationserfahrung erfolgen. Mei­
ne Annahme ist, dass hybride kulturelle Identitäten sich im Kontext einer mul­
tikulturellen Sozialisation herausbilden. 

Ein erster Ansatzpunkt für die Konzeptualisiemng hybrider Identitäten be­
zieht sich auf die Untersuchung der Erfahrungen von Mischlingen, d.h. Perso­
nen, die aus einer ethnisch gemischten Familie stammen. In diesem Zusam­
menhang werden typischerweise die Erfahrungen von Menschen mit einem 
weißen und einem farbigen Elternteil untersucht (vgl. u.a. Teo 1994). In La­
teinamerika wird dieses Thema hauptsächlich in bezug auf Mestizen disku­
tiert. Das Problem dieser Definition hybrider Identitäten ist ihre rassistische 
Grundlage, denn der Begriff des Mischlings braucht den Begriff der Rasse. In 
diesem Zusammenhang wird davon ausgegangen, dass biologische Abstam­
mung kulturelle Sozialisation bestimmt. Biologische Abstammung und kultu­
relle Sozialisation sind aber zwei Variablen, die nicht unbedingt zusammen 
auftreten müssen. Oder anders ausgedrückt, biologische Hybridität bedeutet 
nicht unbedingt kulturelle Hybridität. 

Die Diskussion hybrider Identitäten als Folge einer biologischen Kreuzung 
wird im Rahmen dieser Arbeit aufgmnd der rassistischen Grundlage weniger 
beachtet. Im Gegensatz dazu wird Hybridität vorwiegend als Strategie der 
Auseinandersetzung mit kulturellen Differenzen verstanden. Das bedeutet im 
Fall von Mischlingen, dass ihre Identitätsbildung nur als hybrid bezeichnet 
werden kann, insofern sie sich im Rahmen ihrer Identität mit unterschiedli­
chen kulturellen Kontexten auseinandersetzen. Demzufolge ist eine multi­
bzw. transkulturelle Sozialisation eine wichtige Voraussetzung hybrider kultu­
reller Identitäten. Biologische Abstammung ist in diesem Zusammenhang nur 
relevant, insoweit sie zu einer Sozialisation in verschiedenen kulturellen Kon­
texten führt. 

Es ist an dieser Stelle vielleicht angebracht, eine Unterscheidung zwischen 
der Erfahrung kultureller Differenz und Differenzerfahrungen aufgmnd von 
Diskriminierung zu treffen. Personen mit gemischter ethnischer Abstammung 
sind beispielsweise häufig Opfer diskriminierender Praktiken, aber konstmie-

86 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

ren nicht unbedingt eine hybride kulturelle Identität, da ihre gemischte biolo­
gische Abstammung nicht zwangsweise zu einer Auseinandersetzung mit un­
terschiedlichen Kulturkreisen führt. Im Kontext von Migration und Diaspora 
treten kulturelle Differenz und Diskriminierung oft zusammen aufund überla­
gern sich. Daher werden Differenzerfahrungen aufgrund einer Auseinander­
setzung mit kultureller Differenz und Differenzerfahrungen aufgrund von 
Diskriminierung und Rassismus nicht voneinander unterschieden. Das führt 
nicht selten zu einer Verschleierung der Folgen des Rassismus, da die Prob­
leme von Migranten und ethnischen Minderheiten als Folge eines Kulturkon­
fliktes und nicht als Konsequenzen diskriminierender Praktiken interpretiert 
werden. Dabei haben empirische Untersuchungen immer wieder bestätigt, 
dass die größten Schwierigkeiten von Personen mit Migrationshintergrund ge­
rade nicht in der Auseinandersetzung mit unterschiedlichen kulturellen Kon­
texten, sondern vielmehr in der Erfahrung von Diskriminierung und Benach­
teiligung liegen (vgl. Kaipaka 1986; Kalpaka/Räthzel 1990; Aueruheimer 
1988; Heckmann 1981). So wird kulturelle Distanz in den meisten Fällen nach 
einer gewissen Zeit erfolgreich bewältigt (vgl. Ward/Bochner/Fumham 2001; 
Berry 1988, 1996), während Abwertung und Benachteiligung sich zu dauer­
haften Problemen entwickeln, die das Selbstverständnis stark beeinträchtigen. 
Kulturelle Differenz und Diskriminierung stellen daher verschiedene Diffe­
renzerfahrungen dar, die sich unterschiedlich gestalten und zu differenten Be­
wältigungsstrategien führen. Sie sollten dementsprechend auch auseinander­
gehalten werden. 

Hybride Identitäten entwickeln sich in diesem Zusammenhang schwer­
punktmäßig in der Auseinandersetzung mit unterschiedlichen Kulturkreisen. 
Da Personen mit Migrationshintergrund jedoch meistens einen minderwerti­
gen Status einnehmen, sind hybride Identitäten i.d.R. auch von Diskriminie­
rung und Benachteiligung betroffen. Andererseits kann die Auseinanderset­
zung mit verschiedenen Kulturen auch im Rahmen sozialer Anerkennung 
stattfinden, wie es zum Beispiel bei einem großen Teil meiner Interviewpart­
ner zu beobachten ist. 

Unter dem Gesichtspunkt von Hybridität als Strategie bei der Auseinan­
dersetzung mit unterschiedlichen kulturellen Kontexten stellt sich die Frage 
nach der Gestaltung eines Lebens zwischen den Kulturen. In diesem Sinn be­
deutet Hybridisierung der kulturellen Identität eine Vermischung unterschied­
licher kultureller Lebensweisen. Es geht hier um die Kombination unter­
schiedlicher Sprachen, Kommunikationsstile, Kleidungsformen, usw. Diese 
Form kultureller Hybridisierung bezieht sich einerseits auf eine Ebene der kul­
turellen Artefakte (z.B. bestimmte Gerichte) und andererseits auf eine prag­
matische Ebene des individuellen Verhaltens. Im ersten Fall werden hybride 
Identitäten eher kritisch betrachtet, weil man vermutet, dass sie vorwiegend 
auf Konsumpraktiken beruhen und dabei die Kulturen verdinglichen (vgl. den 
Begriff der situativen Hybridität bei Bhavnani 1999). Im zweiten Fall basteln 
sich hybride Subjekte aus unterschiedlichen kulturellen Verhaltensformen ei­
ne eigene Lebensweise zusammen, die ihren aktuellen Lebensbedingungen im 

87 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Aufnahmeland entspricht. Die unterschiedlichen Kulturen werden in diesem 
Zusammenhang als Ressourcen betrachtet, aus denen Menschen mit Migrati­
onshintergrund ihre Handlungsfähigkeit beziehen (vgl. dazu Räthzel 1999; 
Kalpaka/Räthzel 1990; s. dazu auch den Begriff der transkulturellen Identitä­
ten von Welsch 1997, 2000). 

Hybride Identitäten als Vermischung von Lebensweisen stellen eine wich­
tige Kritik an der These des Kulturkonfliktes dar. Diese These geht davon aus, 
dass Kulturen homogene und geschlossene Systeme darstellen, die gegenseitig 
im Widerspruch stehen. Die Leidtragenden sind dabei die Personen mit 
Migrationshintergrund, die in diesem Aufprall von Kulturen gefangen bleiben: 
Einerseits können sie nicht völlig mit der Herkunftskultur brechen, noch wer­
den sie von der Aufnahmegesellschaft akzeptiert. Kulturkonflikt manifestiert 
sich in diesem Zusammenhang als Normenkonflikt, der Orientierungsmangel, 
V erhaltensunsicherheit, Minderwertigkeits- nnd Ohnmachtgefühle entstehen 
lässt (vgl. u.a. Heckmann 1981; Aueruheimer 1988; Teo 1994). 

Die Tatsache, dass Kulturen nicht als homogene, geschlossene und sich 
gegenseitig abstoßende Systeme betrachtet werden können, wurde schon mit 
Hinsicht auf den Begriff der hybriden Kulturen diskutiert und soll hier nicht 
erneut erörtert werden. An dieser Stelle soll die Aufmerksamkeit vielmehr auf 
das Individuum gerichtet werden, das unter der Perspektive eines Kulturkon­
fliktes vor einer vermeintlich unlösbaren Situation steht. Die Kulturkonflikt­
these geht von einem Individuum aus, das zwischen den Kulturen verloren ist. 
Dabei wird die Tatsache verleugnet, dass eine Mehrheit der Betroffenen kultu­
relle Differenzen aktiv und erfolgreich bewältigen. Das verstörte Verhalten 
von Personen mit Migrationshintergrund entsteht in diesem Zusammenhang 
nicht aufgrnnd eines kulturellen Normenkonfliktes oder Orientiernngsman­
gels, sondern bezieht sich vielmehr auf die Folgen von Diskriminierungserfah­
rungen (s. weiter oben). 

Es stimmt zwar, dass der Kontakt zu unterschiedlichen kulturellen Kon­
texten unter gewissen Bedingungen Vernnsichernngen auslösen kann. Der 
Grund dafür liegt bei der Relativiernng kultureller Orientierungsmuster: Men­
schen mit Migrationshintergrund verlieren die selbstverständliche Beziehung 
zu kulturellen Lebensweisen. Sie sind sich darüber bewusst, dass die Dinge so 
sind, aber auch anders sein könnten. Das kann nnter gewissen Umständen zu 
einem Orientierungsmangel führen. Andererseits wird das Individuum aus en­
gen sozialen und kulturellen Vorgaben freigesetzt und kann diese Situation als 
Grundlage eines selbstbestimmten Handeins nutzen. Wichtig sind in diesem 
Zusammenhang die Ressourcen, über die das Individuum verfügt. 

Wer im Rahmen unterschiedlicher Kulturen aufwächst, entwickelt außer­
dem die Fähigkeit, in verschiedenen kulturellen Kontexten ein entsprechendes 
differenziertes und passendes V erhalten zu zeigen. Diese Kompetenz nennt 
sich Kontextsensibilität (Mecheril 1994, 1997). Kontextsensibilität meint die 
Fähigkeit, in unterschiedlichen sozialen Kontexten gemäß ihrer Spezifität zu 
handeln. Sie beruht auf der Erkenntnis, dass verschiedene Kontexte mit unter-

88 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

schiedlichen kulturellen Zusammenhängen verbunden sind. Kontextsensibili­
tät setzt daher einen hohen Grad an sozialen Kompetenzen voraus. 

Kontextsensibilität ist wichtig, da unterschiedliche kulturelle Kontexte im 
Alltag meistens nach Lebensbereichen aufgeteilt sind. Meistens ist es so, dass 
Eltern und Herkunftsfamilie die wichtigsten Vertreter einer Einwandererkultur 
sind. In anderen Kontexten stehen Personen mit Migrationshintergrund dage­
gen vorwiegend in Kontakt mit der Mehrheitskultur. Innerhalb dieser Konstel­
lation wird oft auf die Überlagerung von Kultur- und Generationskonflikten 
innerhalb der Familie hingewiesen. In diesem Zusammenhang können sich 
generationsspezifische Unterschiede durch kulturspezifische Unterschiede 
verschärfen. Trotzdem scheint die Herkunftsfamilie für Personen mit Migrati­
onshintergrund ein wichtiger Ort der Anerkennung zu sein (vgl. Mecheril 
1994). Dasselbe gilt für die Kontakte innerhalb der Einwanderergesellschaft. 
Hier können Migranten und Mitglieder ethnischer Minderheiten als gleichbe­
rechtigte Kommunikationspartner auftreten und Selbstwertschätzung erfahren 
(Kalpaka/Räthzel 1990). Außerhalb dieser Kreise werden die Betroffenen 
meistens mit ihrer Andersartigkeit konfrontiert. Diese Situation hängt jedoch 
stark von der Sichtbarkeit der Personen ab, d.h. inwiefern ihre physischen 
Merkmale von einem Standardaussehen der Mehrheitsgesellschaft abweichen. 
Dabei wird das differente Aussehen als Zeichen kultureller Differenz und 
Minderwertigkeit interpretiert und funktioniert somit als Anlass diskriminie­
render Praktiken (vgl. u.a. Mecheril1994). 

Wir werden später sehen, dass diese Schablonen nicht so ganz auf die Si­
tuation meiner Interviewpartner passen. So ist beispielsweise die Bedeutung 
der Herkunftsfamilie bezüglich der Aufrechterhaltung einer deutschen Le­
bensweise in Chile im Vergleich zur Rolle, welche die deutschen Schulen in 
dieser Hinsicht spielen, nicht so relevant wie in anderen Kontexten von Mig­
ration und Diaspora. Andererseits kann die Sichtbarkeit meiner Interviewpart­
ner nicht immer auf ein abweichendes Aussehen zurückgeführt werden, son­
dern ist meistens das Produkt einer komplexen Konstruktion, die auf ver­
schiedene Aspekte zurückgreift, um die kulturelle Zuordnung einer Person zu 
bestimmen. 

Bisher haben wir uns mit einer eher pragmatischen Dimension hybrider 
kultureller Identitäten beschäftigt, die sich hauptsächlich auf den alltäglichen 
Umgang mit unterschiedlichen Bedeutungsstmkturen, Orientierungsmustern 
und Lebensweisen bezieht. Hybride kulturelle Identität wird aber auch mit 
Hinsicht auf eine Aushandlung von Zugehörigkeiten diskutiert. Dieser Aspekt 
kultureller Identität erfolgt meistens auf einer diskursiven Ebene. Dabei geht 
es einerseits um Selbstpositioniemngen und andererseits um Fremdzuschrei­
bungen. Mit anderen Worten geht es nicht nur darum, mit welchem kulturel­
len Hintergrund ich mich selber identifiziere, sondern auch darum, in welche 
kulturelle Kategorie mich andere einordnen. 

Da hybride Subjekte im Kontext unterschiedlicher Kulturen aufwachsen, 
können sie meistens kein totales Bekenntnis zu einer oder der anderen Kultur 
abgeben. In diesem Zusammenhang nimmt kulturelle Identifikation entweder 

89 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

die Form einer doppelten (Ich bin das eine und das andere), einer changieren­
den (Ich bin manchmal das eine und manchmal das andere) oder einer partiel­
len Zugehörigkeit an (Ich bin teilweise das eine und teilweise das andere) 
(Mecheril1994). 

Ein wichtiger Aspekt der Aushandlung von Zugehörigkeiten bezieht sich 
auf die Zugehörigkeitskriterien, welche die Teilnahme an bestimmten sozialen 
und kulturellen Gruppen festlegen. Biologische Abstammung ist zum Beispiel 
ein wichtiges Kriterium für eine Gruppenmitgliedschaft Es gibt aber auch an­
dere Partizipationskriterien, wie zum Beispiel Sozialisation. Hollinger (1995) 
ist in diesem Zusammenhang der Meinung, dass die Teilhabe an bestimmten 
kulturellen Kontexten nicht aufgrund von Abstammung, sondern vorwiegend 
auf der Basis einer freiwilligen Zustimmung definiert werden sollte. Das 
heißt, kulturelle Zugehörigkeit sollte aufgrund einer freiwilligen Entscheidung 
und nicht aufgrundvon biologischem oder historischem Zwang erfolgen. Lei­
der ist es jedoch eher so, dass die Wahlmöglichkeiten bezüglich einer Teilha­
be an bestimmten Kulturkreisen eher beschränkt sind. Außerdem bestimmen 
Menschen nicht alleine über ihre kulturelle Zugehörigkeit, sondern müssen 
das i.d.R. erst mit anderen Personen aushandeln. Daher ist die Freiwilligkeit 
bei der Definition einer kulturellen Identifikation eher beschränkt. 

Im Idealfall stimmen bei der Aushandlung von Zugehörigkeiten Selbstpo­
sitionierung und Fremdzuschreibung überein. Dabei kann das Urteil positiv 
oder negativ ausfallen. Das heißt, beide können sich einig sein, dass die Per­
son entweder dazugehört (Positive Zugehörigkeit) oder nicht dazugehört (Ne­
gative Zugehörigkeit) (vgl. dazu auch Mecheril 1997). Dazwischen gibt es 
aber außerdem noch die Möglichkeit, dass jemand sich zu einem bestimmten 
Kulturkreis zugehörig fühlt, jedoch von anderen nicht als zugehörig anerkannt 
wird. Diese Form ungeklärter bzw. ambivalenter Zugehörigkeit entspricht ei­
ner paradoxen Situation, die ebenfalls als negative Zugehörigkeit bewertet 
werden muss, da die Person als unvollkommen gilt und dementsprechend von 
der Gruppe ausgeschlossen wird. 

Individuen mit Migrationshintergrund sind in diesem Zusammenhang oft 
mit der Erfahrung konfrontiert, dass sie weder in der Ankunftsgesellschaft 
noch in der Herkunftsgesellschaft als vollwertige Mitglieder anerkannt wer­
den. Die Gründe dafür sind divers: Eine fehlende Staatsangehörigkeit, physi­
sche Merkmale, die nicht dem Standard der Mehrheitsgesellschaft entspre­
chen, keinen typischen biografischen Lebenslauf, usw. Diese Situation führt 
dazu, dass Menschen mit Migrationshintergrund oft eine doppelte Differenz­
erfahrung machen. Das Fehlen vollwertiger Zugehörigkeiten kann dabei zu 
einem wichtigen Lebensmotiv hybrider Identitäten werden. 

Andererseits geht es bei Migranten und Mitgliedern ethnischer Minderhei­
ten nicht nur um eine doppelte Differenzerfahrung, sondern auch um eine 
Mehrfachzugehörigkeit Mehrfache Differenz und Zugehörigkeit tragen dazu 
bei, dass hybride Identitäten als ambivalente Zugehörigkeit bzw. als uneindeu­
tige Identitätsposition definiert werden (s. Mecheril1997, 2003; Bhabha 2000; 
Dietrich 2001). Hybride Identitäten beziehen sich in dieser Hinsicht auf 

90 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


THEORETISCHER ANSATZ 

mehrwertige, vielschichtige und unentscheidbare Zugehörigkeiten (Mecheril 
1997, 2003). Diese Aussage bezieht sich insbesondere auf den Begriff der na­
tionalen Zugehörigkeit. Nationale Zugehörigkeit ist eine komplexe Konstruk­
tion, die eine gewisse Staatsangehörigkeit mit einer bestimmten Nationalkul­
tur, einem entsprechenden Aussehen und einem Wohnsitz innerhalb eines 
spezifischen nationalen Territoriums zusammenfasst. Wie wir bisher sehen 
konnten, ist es bei Menschen mit Migrationshintergrund eher unwahrschein­
lich, dass alle diese Zugehörigkeitsebenen übereinstimmen. Es kommt daher 
zu Ungleichzeitigkeiten und Ungereimtheiten bezüglich der nationalen Zuge­
hörigkeit. Aus der Perspektive der Nationalstaaten werden hybride Subjekte 
daher als Bedrohung aufgefasst, weil sie das Prinzip der nationalstaatliehen 
Ordnung und die Unterscheidung zwischen Wir und den Anderen untergra­
ben. 

Ein letzter Aspekt hybrider kultureller Identitäten bezieht sich auf deren 
Beziehung zu Raum und Ort. Es geht um die Frage nach dem Umgang mit der 
geografischen Distanz zwischen Herkunftsland und Ankunftsort und um die 
Heimatentwürfe von Menschen mit Migrationshintergrund. Laut Gutierrez 
Rodriguez (1999; auch John 1996) erleben die Menschen in der Migration ei­
ne Ortverschiebung. Diese Ortverschiebung führt dazu, dass Personen sich an 
zwei Orten erleben: dem Ort des Daseins und dem Ort der Vorstellung. Der 
erste Ort entspricht dem gegenwärtigen Wohnort, an dem die Person ihren 
Alltag verbringt. Der zweite Ort bezieht sich auf das Herkunftsland, das wei­
terhin auf einer imaginären Ebene das alltägliche Leben in der Aufnahmege­
sellschaft beeinflusst. Die Rolle, welche die Vorstellung des abwesenden Or­
tes im konkreten Leben einer Person spielt, hängt wiederum von den Bedin­
gungen ab, welche die Person am gegenwärtigen Wohnort erlebt. Wiederholte 
Diskriminierungserfahrungen bekräftigen beispielsweise den Rückkehr­
wunsch in das Herkunftsland (u.a. Kaipaka 1986; Bendit 1997; Gutierrez Ro­
driguez 1999). 

Gutierrez Rodriguez hat in Bezug auf intellektuelle Migrantiunen in 
Deutschland unterschiedliche Strategien der Verortung feststellen können. 
Diese Verortungsstrategien verweisen auf Formen der Beziehung zu Raum 
und Ort im Kontext von Migration und Diaspora. Eine erste V erortungsstrate­
gie bezieht sich in dieser Hinsicht auf ein permanentes W anderu und Pendeln 
zwischen einem Ort und dem anderen. Die ständige Bewegung kann meines 
Erachtens als Versuch bewertet werden, die geografische Distanz zwischen 
Herkunftsland und Ankunftsort zu überbrücken. Eine weitere V erortungs­
möglichkeit besteht in der Ablehnung der Duallogik zwischen einem und dem 
anderen Ort und die Schaffung eines dritten Raumes. Gutierrez Rodriguez be­
zieht sich hierin hauptsächlich auf einen imaginären Raum, der nicht an einem 
bestimmten geografischen Ort verankert ist. Es wäre jedoch auch denkbar, 
dass Personen einen verorteten bzw. einen konkreten dritten Raum (z.B. einen 
neuen Nationalstaat) finden, wo sie eine neue Heimat aufbauen können. Eine 
dritte Verortungsstrategie besteht in der Alternative einer lokalen Identifikati­
on und Engagement innerhalb der Aufuahmegesellschaft. 

91 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


HYBRIDE lDENTITÄTEN 

Gutierrez Rodriguez bezieht sich in ihren Überlegungen auch auf einen 
Zustand der Entortung. Unter Entortung versteht sie eine Situation, in der die 
Zugehörigkeit einer Person zu ihrem Lebensmittelpunkt auf der einen oder 
anderen Weise aberkannt wird. Oft stellt sich in dieser Situation der Wunsch 
einer Rückkehr in die Herkunftsgesellschaft ein. Dieser Wunsch entspricht je­
doch eher einer Illusion, da die Person keine Beziehung mehr zum alltäglichen 
Leben in der Herkunftsgesellschaft hat. Entortung ist daher ein paradoxer Zu­
stand, der mit innerer Verzweiflung erlebt werden kann. 

Wir haben vorher gesehen, dass Heimat sich auf eine subjektive Aneig­
nung und Gestaltung von Räumen und Orten bezieht (vgl. Mitzscherlich 
1997). Aus dieser Sichtweise wird Heimat im Kontext von Migration und Di­
aspora auf sehr unterschiedliche Weise hergestellt. Heimat kann sich zum 
Beispiel auf die Herkunftsgesellschaft beziehen. Wenn das Herkunftsland zu 
einer mythischen Heimat erhoben wird, kann man von einem Verlust der 
Heimat sprechen. Dieser Heimatentwurf impliziert einerseits die Sehnsucht 
nach einer verlorenen Heimat und andererseits eine Entfremdung im Kontext 
des gegenwärtigen Lebensortes. Diese Situation wird auch als Heimatlosigkeit 
bezeichnet, d.h. die Auflösung subjektiver Bindungen zu Raum und Ort. Hei­
matlosigkeit wird übrigens nicht nur in Zusammenhang mit Migration und Di­
aspora gebracht, sondern entspricht auch einer Zeitdiagnose, da sich im Kon­
text moderner und postmoderner Bedingungen anonyme und beziehungslose 
Räume (z.B. Transiträume oder Verkehrsmittel) vervielfältigen und Entfrem­
dung mittlerweile eine Alltagserfahrung normaler Menschen geworden ist. 

Eine Mehrheit der Menschen mit Migrationshintergrund befindet sich je­
doch nicht in einem Zustand der Heimatlosigkeit, sondern entwickelt alterna­
tive Heimatentwürfe. Man kann in dieser Hinsicht egozentrische (Heimat ist 
dort, wo ich mich aufhalte), personalisierte (Heimat ist dort, wo meine Be­
zugspersonen sind), hedonistische (Heimat ist dort, wo ich mich wohl fühle) 
und rationale Heimatentwürfe (Heimat ist dort, wo ich mit geltenden Regeln 
und Werten übereinstimme) beobachten (Mecheril 1994). Diese Heimatent­
würfe zeichnen sich dadurch aus, dass sie nicht unbedingt lokalisiert werden 
können und demzufolge flexibel und anpassungsfähig sind. Es handelt sich 
um Heimaten, welche die Personen sozusagen mit sich tragen können. Mit 
den Worten von Anzaldua (1999): "I am a turtle, wherever I go I carry ,home' 
on my back." (Ebd.: 43) 

92 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001 - am 14.02.2026, 19:23:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404478-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

