
Dawid Kasprowicz

Ästhetik als Unschärfe – Günther Anders und die Frage nach dem 
Film als Kunst

Abstract
Der Beitrag widmet sich den Schriften Günther Anders’ zum Tonfilm, die er zwischen 1925 und 1943 
verfasst hat. Im Zentrum steht die These, dass Anders den Tonfilm nicht als eine weitere Kunstgattung 
versteht, sondern als einen uneindeutigen Gegenstand zwischen ästhetischer Erfahrung und technischem 
Erlebnis. Hieraus entsteht das, was im Artikel als eine Ästhetik der Unschärfe bezeichnet wird. Diese 
spezifische Ästhetik wird anhand von drei Stilmitteln des Films erörtert – der Akustik, der Montage 
und dem Film als Welterzeugung. Ergänzend werden die filmphilosophischen Positionen von Siegfried 
Kracauer und Walter Benjamin betrachtet, um die Spannung aus Kunstwerk und technischem Erlebnis in 
Günther Anders‘ Arbeiten zu kontextualisieren.

The article deals with the early writing of Günther Anders on sound movies that Anders has written 
between 1925 and 1943. The article argues that for Anders sound movies are not another form of art but 
oscillate more in a space between an aesthetic and a technical experience. Out of this, Anders develops, 
as the article argues, an aesthetic of vagueness. This specific aesthetic is discussed based on three 
stylistic devices: the sound, the montage and the movie as world creation. Additionally, filmphilosophical 
positions of Siegfried Kracauer and Walter Benjamin are used to contextualize the tension of film as an 
artwork and as a technical experience in the work of Günther Anders.

Einleitung

In Zeiten omnipräsenter Bewegtbilder, hochauflösender Bildschirme und computeri-
sierter Endgeräte, die Filme aufzeichnen, abspielen und in die virtuellen Unweiten 
möglicher Rezipient*innen hinaussenden, mag die zentrale These Günther Anders’, 
dass die Realität nicht mehr dem Bild zugrunde liege, sondern das Bild die Realität 
präformiere, kaum noch jemanden in Erstaunen versetzen. Die Welt ist seit der 
Photographie in den technischen Rahmen gerückt und wird diesen weiter wechseln, 
aber nicht mehr so schnell verlassen. Welche Folgen diese Entwicklung haben könn-
te, beschrieb Anders in seinem ersten Band über Die Antiquiertheit des Menschen 
ausführlich. Sie gipfelten in einer Welt des »Scheinvertraute[n]«, einem »Universum 
der Gemütlichkeit«, das über die Fernsehgeräte Einzug in das Wohnzimmer der Fa-
milien fände.1 Anders’ Technikphilosophie allein auf diese Entfremdungsdiagnostik 

1.

1 Günther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen. Über die Seele im Zeitalter der zweiten in-
dustriellen Revolution, Bd. 1, München 2018, S. 144. Für Anders ist das Eintreten der Fernseh-

125

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu reduzieren, wäre aber verfrüht. Bevor er durch seine beiden Bände über Die 
Antiquiertheit des Menschen als Atomgegner und warnender Technikphilosoph im 
Nachkriegsdeutschland größere Bekanntheit erlangte, verfasste er zwischen 1925 
und 1943 erste Schriften zum Film.2

Gerade diese Zeit umfasst auch eine Phase im Werk von Günther Anders’, die 
von drei Faktoren geprägt ist: erstens, den philosophischen und feuilletonistischen 
Gelegenheitsarbeiten, in die die Schriften zum Film fallen. Zweitens, den anthropo-
logischen Schriften, die zwischen 1928 und 1940 entstanden sind und die heute 
gesammelt unter dem Titel Die Weltfremdheit des Menschen3 vorliegen, sowie drit-
tens, dem Exil als jüdisch-deutscher Autor und Philosoph in Paris ab März 1933 
sowie in New York ab Juni 1936.4 Dabei sind die Schriften zum Film Teil einer 
Publikations- und Radiotätigkeit, die vor allem der Finanzierung des Lebensunter-
haltes dienten, während Anders mit seinen anthropologischen Schriften ebenso wie 
mit seiner musikphilosophischen Arbeit, mit der er sich ohne Erfolg zu habilitieren 
versuchte, den Anschluss an eine akademische Karriere suchte.5 So erscheint der 
hier noch genauer zu besprechende Beitrag »Tonfilmphilosophie« am 1.8.1929 in 
der Frankfurter Zeitung.6 Ein weiterer über »Eisensteins Filmphilosophie« erscheint 
am 3.5.1932 im Berliner Börsen-Courier, für den Anders längere Zeit Beiträge für 
das Feuilleton schrieb, besonders unter der Leitung des Theaterkritikers Herbert 
Ihering, mit dem er auch ein Radio-Interview über den Vergleich des Theaters 
zum Kino als Kunstgattung führte.7 Nach der Emigration in die Vereinigten Staaten 
erfährt diese Publikationstätigkeit einen jähen Abbruch. Anders verbringt die meiste 
Zeit seines amerikanischen Exils in Kalifornien und arbeitet als Requisitenausstatter 
in Hollywood, wobei vor allem Versuche für Drehbücher und neue Filmformate 
entstehen, von denen keiner realisiert wird, was sein ohnehin nicht positives Bild 
von der amerikanischen Filmproduktionslandschaft nachhaltig trüben wird.8 Vor die-

bilder in das Wohnzimmer der Beginn einer »Verbiederung« (Ebd.), da die technische Bilder-
welt, die den Menschen von der realen Welt entfremde, hier als eine bekannte, wohl vertraute 
Umwelt präsentiert werde.

2 Diese Schriften sind zuletzt erschienen in: Günther Anders: Schriften zu Kunst und Film, hrsg. v. 
Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz, München 2020.

3 Günther Anders: Die Weltfremdheit des Menschen. Schriften zur philosophischen Anthropologie, 
hrsg. v. Christian Dries u. Mitarb. v. Henrike Gätjens, München 2018.

4 Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz: »Nachwort: Günther Anders’ ›Schriften zu Kunst und 
Film‹«, in: Günther Anders: Schriften zu Kunst und Film, S. 446–461, hier S. 452.

5 Ebd., S. 453. Zur Einordnung und Entstehung der anthropologischen Schriften im Werk und Le-
ben von Günther Anders, siehe das Nachwort von Christian Dries: »Nachwort: Von der Welt-
fremdheit zur Antiquiertheit des Menschen. Günther Anders’ negative Anthropologie«, in: Gün-
ther Anders: Die Weltfremdheit des Menschen, S. 437–535.

6 Günther Anders: »Tonfilmphilosophie (1929)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 20–22.
7 Siehe dazu Günther Anders: »Das Dramatische im Film (Rundfunkgespräch mit Herbert Ihe-

ring, 1932)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 35–43. Sowie im gleichen Band: »Eisen-
steins Filmphilosophie (1932)«, S. 44–45.

8 Ellensohn und Putz: »Nachwort«, in: Anders: Schriften zu Kunst und Film, S. 458, zitiert wird 
dort Anders mit den Worten: »Philosophie reimt sich nicht auf Hollywood«.

126

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sem biographischen und werkshistorischen Kontext aber anzunehmen, den Beiträgen 
zum Film wären keine (technik-)philosophischen Ideen vorausgegangen, täte Erste-
ren unrecht. Denn hier entsteht, wenn auch in kleinen Konturen und im Nachklang 
seiner 1924 erfolgten Dissertation, eine Auseinandersetzung mit der Phänomenolo-
gie von Edmund Husserl und Martin Heidegger, in der den sinnlichen Wahrneh-
mungsformen eine größere Relevanz bei der Bestimmung des »In-der-Welt-Seins« 
zugesprochen wird.9 Die sinnliche Situierung im Raum, wie sie Anders besonders 
in der ästhetischen Erfahrung der Musik auffindet (vgl. hierzu der nächste Punkt), 
schafft hierbei eine eigene Wahrnehmungsform des Selbst in der Welt, die nicht auf 
die großen Fluchtlinien von Wahrheit oder Dasein zielt, sondern auf eine ästhetische 
Erfahrung.

Daher können die filmphilosophischen Schriften als ein Zugang zum Bewegtbild 
betrachtet werden, der von Analysen dieser neuen sinnlichen Erfahrung sowie von 
ästhetischen Fragen an den Film als künstlerische Schöpfung geprägt ist. Dieser 
Zugang ist weniger systematisch, sondern taucht in Form von kurzen, oftmals 
essayistisch verfassten Beiträgen auf. Was ihn allerdings charakterisiert, ist die 
durchgehende Frage nach dem Film als Möglichkeit einer technischen Welterzeu-
gung. Gerade in diesem Punkt versucht sich Anders an einer gattungsspezifischen 
Bestimmung des Films als Kunst. Diese Gattungsbestimmung bleibt aber mit Ab-
sicht unvollständig. Anders vertritt damit eine Position, die, so soll im Folgenden 
gezeigt werden, aus der ontologischen Unschärfe des Films als Kunstgattung seine 
Ästhetik herleitet. Es wird damit ein Technikverständnis bei Anders aufgezeigt, 
in dem das Bewegtbild noch keine präformierende Kraft hat, wie sie in seinen 
späteren Schriften dem »Pseudo-Realismus« des Fernsehers zugeschrieben wird.10 

Stattdessen tauchen Ansätze zur Ästhetik einer Welterzeugung im Kunstwerk auf, 
die aus der ontologischen Uneindeutigkeit als temporales Artefakt, das abgespielt 
wird und als räumliches, das projiziert wird, eine spezifische Ästhetik des Films 
folgen lassen, die sich zugleich einer Zuordnung als Kunstgattung verweigert.

Der Zugang zu diesem Technikverständnis ist aber nur möglich, da ein Großteil 
der hier besprochenen Arbeiten aus den 1920er Jahren stammen, einer Zeit, die 
Anders selbst als »politikfreien« Abschnitt seines Lebens bezeichnete.11 In den 
1930er Jahren, allen voran im Exil, ändert sich dies, wenn Anders Zeuge wird, wie 
durch die nationalsozialistische Propaganda in Zeitschriften, Rundfunksendungen 

9 Ebd., S. 447. Der Titel von Günther Anders’ 1924 verteidigter Dissertation lautet: Die Rolle 
der Situationskategorie bei den ‚logischen Sätzen‘. Erster Teil einer Untersuchung über die 
Rolle der Situationskategorie.

10 Anders: Die Antiquiertheit des Menschen, S. 187.
11 So zitiert in Ellensohn und Putz: »Nachwort«, in: Anders: Schriften zu Kunst und Film, S. 447. 

Das Originalzitat entstammt dem Band: Günther Anders: Günther Anders antwortet. Inter-
views & Erklärungen, hrsg. v. Elke Schubert, mit einem einleitenden Essay von Hans-Martin 
Lohmann, Berlin 1987. Zu Person und Werk siehe Christian Dries: Günther Anders, Stuttgart 
2009.

127

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


und später auch Wochenschauen eine Unterstützung in der Bevölkerung für das NS-
Regime geradezu mobilisiert wird. Diesen Kontext sollte man für eine sich wandeln-
de Erfahrung des technischen Bewegtbildes bei Anders im Hinterkopf behalten. 
Dennoch lassen sich seine Beobachtungen zum Tonfilm hier in erster Linie als Zeit-
zeugnisse einer noch jungen Rezeptionssituation betrachten und in Verhältnis zu an-
deren Autoren seiner Zeit setzen.

Denn mit der hier thematisierten Spannung aus technischer Welterzeugung und 
Ästhetik bewegt sich Anders zudem in einem Themenfeld, das auch in den Filmphi-
losophien von Walter Benjamin und Siegfried Kracauer einen zentralen Stellenwert 
hat.12 Während bei Benjamin die Frage nach dem Film zum ästhetischen Status 
des technischen Bildes führt, bindet Kracauer die Weltlichkeit des Films an seine 
Herkunft aus der Photographie und damit an seinen Index mit einer ›äußeren Reali-
tät‹. Um darzulegen, wie Anders das Spannungsverhältnis von Welterzeugung und 
Kunstwerk-Rezeption generiert, werden drei Untersuchungsfelder aus den frühen 
Schriften zum Film betrachtet – die Akustik, die Montage und die Frage nach 
der Welterzeugung im Kunstwerk. Bei allen drei Untersuchungsfeldern soll der 
Vergleich zu den Ansätzen Benjamins und Kracauers verdeutlichen, dass Anders den 
Film weniger aus seinem medienhistorischen Ursprung her betrachtet, sondern aus 
den ästhetischen Verfahren, wie die Weltlichkeit sich seinem Rezipienten vermittelt. 
Diese Vermittlungsfrage von Weltlichkeit lässt sich bis auf Fragen eines postkinema-
tographischen Bewegtbildes ausdehnen, die in der Film- und Medienwissenschaft 
heute noch eine theoretische Dringlichkeit aufweisen. Auf diese mögliche Aktualität 
der Schriften zum Film wird in einem Fazit mit Ausblick kurz eingegangen.

Akustik im Film – oder der Einschlag des Irrationalen

Die Akustik eines Spielfilms ist nicht unbedingt das erste Phänomen, das in Film-
theorien behandelt wird. Dagegen überwiegen häufig Erörterungen über die diversen 
Einstellungen, den Schnitt sowie die Montage als Stilmittel des Films und seiner 
Erzähltechniken. Dem Hören im Kinosaal kommt 1929, als Günther Anders seinen 
kurzen Artikel »Tonfilmphilosophie« verfasst, eine besondere Aufmerksamkeit zu. 
Spätestens seit 1927, als im amerikanischen Spielfilm The Jazz Singer (USA, 1927) 
der Hauptdarsteller Al Johnson synchron zur Lippenbewegung seiner Gesangseinla-

2.

12 Diese beiden Autoren (die ebenfalls aufgrund ihrer jüdischen Herkunft zwischen 1933 
und 1934 vor dem NS-Regime zunächst nach Paris fliehen) werden hier wegen ihrer Arbeiten 
zur Frage nach dem Film als Kunstwerk gewählt. Sicherlich hätten auch noch andere Autoren 
hinzugezogen werden können, so z.B. Rudolf Arnheim: »Film als Kunst«, in: Franz-Josef Al-
bersmeier (Hg.): Texte zur Theorie des Films, Stuttgart 2003, S. 176–200.

128

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gen auch im Kinosaal zu hören ist,13 drängt sich die ästhetische Frage nach der 
Funktion des Tons im Spielfilm auf. Für Anders bleibt der Film zwar in erster 
Linie ein Bildmedium, aber wodurch sich die Akustik als primäres Element des 
Tonfilms aufdränge, sei ihre Distanzlosigkeit.14 Denn von den Projektionen auf der 
Leinwand können wir uns abwenden oder sie abschneiden, indem wir nur einen Teil 
der Leinwand betrachten. Aber der Ton sei, so Anders, »aufdringlich im doppelten 
Sinne«:15 Weder könnten wir ihn ignorieren, noch können wir ihn im Kinosaal aus 
unserer Wirklichkeit verdrängen. Die Akustik im Raum bedarf keinerlei Darstellung 
oder Vorstellung, für die wir den Körper des Mediums sehen müssten: »Das Gram-
mophon stellt nicht ein Bild der Mondscheinsonate dar; diese selbst klingt aus ihm 
heraus; in ihrem immer wiederholenden Bestand; selbst wenn entstellt, so niemals 
dargestellt«.16

Diese Erfahrung einer Aufdringlichkeit des Akustischen geht nicht allein aus dem 
Kinoerlebnis hervor. Bereits in seinen phänomenologischen Auseinandersetzungen 
mit der Musik versucht Anders eine Wahrnehmungstheorie des Akustischen auf-
zubauen,17 die nicht von einem intentionalen Bewusstsein ausgeht, das sich den 
Objekten der Außenwelt zuwendet, sondern von Bewusstseinsakten, die durch eine 
Präsenz des Musikalischen ausgelöst werden, oder, in einer ästhetischeren Lesart, 
die zu einem »stimmungsmäßigem Mitvollzug«18 animierten. Welche Konsequenzen 
hat dieses Ergriffen-Werden aber für die Betrachtung des Films als Kunst? Ähnlich 
wie auch Siegfried Kracauer sieht Anders im Bemühen des Films um den Realismus 
das größte Entfremdungspotential des Mediums zu sich selbst. So beschreibt er die 
versuchte synchrone Zuordnung des Tons zum Bild als eine »Kollision von Reali-
tätssphären«,19 die eher einem organisierten Angriff auf die sinnliche Wahrnehmung 
des Zuschauers gleiche. Dies ist bereits ganz in der Linie des negativ konnotierten 

13 Dabei wurde während der Produktion ein sogenanntes Vitaphone genutzt, bei dem der Ton 
nicht auf der Filmspur, sondern separat auf einer Schellackplatte aufgenommen wurde. Der 
Plattenspieler war dabei an einem Kamerastativ befestigt. In den Kinos waren die Plattenspie-
ler mit dem Elektromotor des Projektors gekoppelt, um die Synchronisation sicherzustellen. 
Der Erfolg des Vitaphones hielt allerdings nur bis 1931, danach waren die Tonaufzeichnungen 
per Filmspur (sound on film) technisch verlässlicher. Peter Monaghan: »A Resounding 25 
Years of Reviving Early Film«, in: Moving Image Archive News, 17.12.2016, http://www.m
ovingimagearchivenews.org/a-resounding-25-years-of-reviving-early-film/ (aufgerufen: 
10.06.2021).

14 Anders: »Tonfilmphilosophie« (1929), in: Schriften zu Kunst und Film, S. 20.
15 Ebd.
16 Ebd.
17 Christian Ferencz-Flatz: »Günther Anders als Filmphänomenologe«, in: Montage AV 

29.02.2020, S. 177–189. Zu diesem Verhältnis der Akustik zu Anders’ Musikphilosophie siehe 
auch das Nachwort von Ellensohn und Putz in: Anders: Schriften zu Kunst und Film, S. 447f.

18 Ebd., S. 179.
19 Anders: »Tonfilmphilosophie« (1929), in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 21.

129

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Begriffes einer »Kongruenz«20 von realer und medialer Wirklichkeit, der später für 
Anders’ Fernsehphilosophie prägend sein wird.

Interessant ist allerdings, dass Anders’ ›Tonfilmphilosophie‹ nicht bei dieser Sor-
ge um eine sinnliche Überladung der Erfahrungswelt durch die Realitätsillusion des 
Films stehen bleibt. Der künstlerische Reiz liege für Anders dagegen gerade in einer 
»Entwirklichung« des Optischen durch das Akustische, indem das Wirkliche des 
Films unzuverlässig, irrational und damit gegen jede naturalistische Tendenz getrie-
ben werde.21 Das künstlerische Genre, in dem Anders solche Tendenzen vermutet, 
ist der Spukfilm. Der Spuk sei das »negative Wunder«,22 er bringe die Dimension 
des Imaginären ins Wirkliche ohne den Zwang eines Beweises, mit dem sich eine 
übernatürliche Existenz wie Gott auszuweisen hätte. Das bloße Dasein des Unerwar-
teten, wie z.B. eines Körpers, der keinen Schatten wirft, löse dabei mehr Spuk aus 
als die klassischen Requisiten eines Spukfilms.23 Um das Wirkliche systematisch mit 
Fetzen des Imaginären zu überziehen, brauche es nach Anders aber eine Präsenz 
des Akustischen zum Film, und zwar weniger als Begleitung denn als Rhythmus für 
die Bewegung zwischen der vermeintlich wirklichen und imaginären Welt. Gerade 
durch seine Distanzlosigkeit, aber auch seine Nicht-Lokalisierbarkeit im Kinosaal 
durch die Abstinenz von Instrumenten oder Grammophonen als Klangquellen, eig-
net sich für Anders der Ton dazu, das Bild in Zwischenwelten, in Uneindeutigkeiten 
zu halten.

Dass solche Reflektionen über den Spukfilm und sein künstlerisches Potential 
nicht nur theoretischer Art waren, verdeutlichen Forschungen zum frühen Tonfilm. 
Lange war es in der Filmgeschichte ein Gemeinplatz, dass seit dem Tonfilm der 
sogenannte diegetische Ton dominant sei.24 Unter diegetischer Tonnutzung werden 
Einstellungen verstanden, in denen die Quelle des Tons auch im Bild zu sehen ist 
– ein Umstand, der mit sprechenden und singenden Darsteller*innen ab 1930 stark 
zunahm. Allerdings war es nicht so, dass sich der extradiegetische Sound, also jener, 
der nicht im Bild enthalten ist, allein auf den Vor- und Abspann beschränkte. Be-

20 Ebd. S. 20. Zur Kongruenz von Realität und Fernsehwelt bei Anders: Reinhard Ellensohn und 
Kerstin Putz: »›Alles Wirkliche wird phantomhaft, alles Fiktive wirklich‹. Medienphänomeno-
logie und Medienkritik bei Günther Anders«, in: Gerhard Schweppenhäuser (Hg.): Handbuch 
der Medienphilosophie, Darmstadt 2018, S. 63–71.

21 Anders: »Tonfilmphilosophie« (1929), in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 21f.
22 Günther Anders: »Spuk im Film« (1932), in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 23–28, hier 

S. 23.
23 Ebd., S. 25 – dort nennt Anders das »Gerippe« und das »Holzbein« als klassische Requisiten 

eines Gruselfilms. Als Grundlage für diese Ausführungen dient ihm der Film Vampyr des ös-
terreichischen Regisseurs Carl Theodor Dreyer von 1932.

24 Siehe hierzu z.B.: Kathryn Kalinak: Settling the Score: Music and the Classical Hollywood 
Film, Madison, WI. 1992. In diesem Kontext gilt der Film King Kong (USA, 1933) lange Zeit 
als Maßstab des Tonfilms, da die eingesetzten Soundeffekte beim Umstürzen der Hochhäuser 
oder den Geräuschen des Protagonisten eine bis dato ungekannte, sinnlich intensive Erfahrung 
des Fantasy-Plots bewirkten.

130

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonders in Fantasy- oder Horrorfilmen sowie in Traumsequenzen kamen plötzliche 
Geräusche oder spannungsgenerierende Tonfolgen zum Einsatz, die nicht allein zur 
Verstärkung des visuellen Eindrucks dienten oder die lediglich den Dialog der Dar-
steller*innen begleiteten. Der amerikanische Filmwissenschaftler Michael Slowik 
nennt dieses akustisch getragene Genre ›Other Worlds‹:

»In 1931 and especially 1932, Hollywood’s most extensive film score regularly tied 
nondiegetic music to the presentation of what I call other worlds. The term other worlds 
here encompasses two distinct – though not mutually exclusive – spheres. One type 
is a physical location far removed from familiar reality. This world is often exotic 
and sometimes even features magic and supernatural occurrences. The other type is an 
internal world of fantasies, dreams and desires«.25

Wenngleich sich das Zitat Slowiks auf einen weiten Genrebereich bezieht, macht 
es dennoch die künstlerische Wahl einer Verbindung von ›Other Worlds‹ mit Spiel-
arten des extradiegetischen Tons deutlich. Dass diese Ästhetik des Extradiegetischen 
lange Zeit im Abseits der Filmgeschichte Hollywoods stand, zeigt auch, wie maßge-
bend die Tonfilmgeschichte für die Bewertung von Genreästhetiken gewesen ist.

Nun wäre es aber vermessen, die ›Other Worlds‹ als ästhetische Entsprechungen 
der filmtheoretischen Ausführungen Anders’ zu lesen. Dies wäre bereits deswegen 
problematisch, weil die Beispiele von Slowik sich allein auf das primär kommerziell 
ausgerichtete Hollywood Cinema beziehen. Medienhistorisch und filmphilosophisch 
dienen die ›Other Worlds‹ aber als Exempel für die aufkommende Frage nach der 
künstlerischen Funktion der Akustik im beginnenden Tonfilmzeitalter. Gerade die 
Zeiten 1929–1932 sind jene, in denen der Tonfilm zunehmend auch in die deutschen 
Kinos kommt.26 Nicht nur die Ästhetik des Films verändert sich, sondern auch die 
Wahrnehmung im Kinosaal selbst. War zuvor eine Stummfilmprojektion ohne extra-
diegetische Quelle unvorstellbar, sei es per kleinem Orchester oder per Pianobeglei-
tung, so galt es nun, theoretisch wie praktisch, neue Gestaltungsmöglichkeiten mit 
der extradiegetischen Akustik zu finden. Das für Anders’ Idee zentrale Thema der 
konfligierenden Welten, die aus unterschiedlichen Sinneswahrnehmungen entstehen, 
ohne sich in einem Realitätstelos aufzuheben, ist damit auch eine ästhetische Ant-
wort auf das neue Kinodispositiv des Tonfilms. Gerade auf die möglichen Spielarten 
solcher Antworten möchte Anders mit seiner Forderung nach einer ›Entwirklichung‹ 
durch das Akustische hindeuten.

Wie solche Variationen des akustischen Einsatzes im Film aussehen könnten, 
hat Siegfried Kracauer in seiner Theorie des Films systematisch ausgearbeitet. Eine 

25 Michael Slowik: »Diegetic Withdrawal and Other Worlds. Film Music Strategies before King 
Kong, 1927–1933«, in: Cinema Journal 53 (2013), Heft 1, S. 1–25, hier S. 9.

26 Siehe zu dieser Übergangsphase im deutschen Kino: Anke Woschech: »›Ein Gesang von der 
mechanisierten Welt‹. Technikfiktionen im frühen deutschen Tonfilm. am Beispiel von F.P.1 
ANTWORTET NICHT«, in: Uwe Fraunholz und Anke Woschech (Hg.): Technology Fiction. 
Technische Visionen und Utopien in der Hochmoderne, Bielefeld 2012, S. 247–270.

131

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Möglichkeit, Irritationen durch den Ton auszulösen, biete für Kracauer der Kontra-
punkt. In Szenen, in denen z.B. das Gesicht eines Schlafenden in Großaufnahme 
gezeigt wird, wäre es ungünstig, eine »alpdruckartige Musik« einzuspielen.27 Statt-
dessen müsse sie den Zuschauer vom Gesicht in »Bereiche« manövrieren,28 die 
sich von der Realitätsillusion der Story entkoppeln, um die physische Realität des 
Films zu verdeutlichen. Damit auch der Film als sozioökonomisches Bild einer 
Gesellschaft samt ihren Produktionsbedingungen nicht hinter die »geistige Realität« 
der Story falle, müsse die extradiegetische Filmmusik geradezu eine Bremswirkung 
entfalten: »Ihr [der Begleitmusik] Verdienst in einem solchen Falle besteht genau 
darin, daß sie die Handlung vernachlässigt, statt sie weiterzutreiben«.29 Die extradie-
getische Musik dient hier nicht dazu, eine ›Other World‹ in das Filmbild zu holen, 
indem sie das visuelle Bild ›entwirklicht‹, wie Anders sich ausdrückt. Stattdessen 
hätte sie als dialektischer Gegenpart das Potential, das Filmbild neu lesen zu lassen.

Kracauer wählt für diesen künstlerischen Zugang den Begriff der ›Zufallsmusik‹. 
Denn anstelle einer Bestätigung oder Verstärkung des Visuellen durch die Akustik, 
erfährt der Zuschauer die zugrundeliegende Kontingenz zwischen Bild und Ton.30 

Was in der einen Szene als beiläufiger, extradiegetischer Ton wahrgenommen wird, 
kann sich in einer anderen wieder als handlungsrelevant erweisen. Kracauer macht 
dies an einer entscheidenden Szene in Fritz Langs M (BRD, 1931) deutlich. Lang 
lasse den Zuschauer wissen, dass der gesuchte Kindermörder ein Thema aus Ed-
vard Griegs Peer Gynt pfeift. Diese Beiläufigkeit wird in einem späteren Verlauf 
entscheidend, wenn in den Einstellungen auf das Straßenleben ein blinder Bettler 
gezeigt wird, der die Melodie wiedererkennt und damit zur ersten Person wird, die 
den richtigen Verdächtigen vermutet.31 Die beiden Beiläufigkeiten, die gepfiffene 
Melodie und der sichtbare blinde Bettler, konvergieren unter unserer Bezeugung als 
mögliche Verschränkungen unterschiedlicher Welten, die in diesem Falle auch eine 
Narration vorantreiben.

In ihren theoretischen Ausführungen zur Akustik im Tonfilm eint Anders und 
Kracauer die Ablehnung gegenüber einer handlungsstützenden Funktion des extra-
diegetischen Tons. Das Moment der Überraschung, das aus der durchgehenden 

27 Siegfried Kracauer: Theorie des Films. Die Errettung der äußeren Wirklichkeit, Frankfurt am 
Main 2019, S. 198.

28 Ebd.
29 Ebd.
30 Ebd., S. 200. Kracauer leitet diese Passage mit einer Anekdote über einen betrunkenen Kla-

vierspieler ein, der in einem von ihm häufig besuchten Filmtheater Stummfilme begleitete. 
Aufgrund seines Rausches war der Musiker in sein eigenes Spielen derart vertieft, dass er nicht 
mehr den Kopf hob und es dem Zuschauer nach einiger Zeit so schien, dass die Musik ganz 
nach Zufall zum Film stoße. Vgl. zu dieser Anekdote, Nina Noeske: »Filmmusikalische Expe-
rimente zwischen Bild und Ton oder: Der betrunkene Klavierspieler«, in: Stefanie Kreuzer 
(Hg.): Experimente in den Künsten. Transmediale Erkundungen in Literatur, Theater, Film, 
Musik und bildender Kunst, Bielefeld 2012, S. 287–304.

31 Vgl. ebd.

132

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Kontingenz des Tons zum Bild möglich bleibt, wird aber unterschiedlich interpre-
tiert. Bei Anders müsse der Tonfilm als Kunst die ›Entwirklichung‹ des Visuellen 
durch die Akustik vorantreiben, indem die Welt des Visuellen gebrochen werde. Die 
Irrationalität des vermeintlich Bekannten durch die ›Other Worlds‹ sei die notwendi-
ge Funktion des extradiegetischen Tons. Für Kracauer enthält der Ton nicht das Po-
tential konfligierender Weltlichkeit, sondern eher einer neuen Zugangsweise, die 
dem Filmbild wieder einen ästhetischen Eigenwert verleiht. Denn das Filmbild ist 
für Kracauer von seiner Einbettung in die fortlaufende Handlung ästhetisch einge-
zwängt, es droht stets zum Schnörkel, zum Ornament zu degradieren, da es nur ver-
sinnbildlichen soll, was die Story bereits voraussetzt.32 Während also für Anders mit 
dem Ton eine alternative Wirklichkeit statt einer Realitätsillusion möglich wird, be-
tont Kracauer einen alternativen Zugang zum Filmbild, der im Potential einer Kon-
tingenzerfahrung des extradiegetischen Sounds liegt.

Montage – oder Kunst ohne Zuschauer

Was sich für Anders mit der Akustik als alternative Weltlichkeit zum Leinwandbild 
andeutet, verdichtet sich in seinen Bemerkungen zur Montage. Mit der Montage 
verbindet Anders im Gegensatz zu Kracauer keine ästhetische Norm, mit der sich 
eine funktionale von einer künstlerischen Montage unterscheiden lasse.33 Vielmehr 
stellt er den gattungsspezifischen Befund auf, dass der Film keine Kunst für den 
Zuschauer wäre. Durch die Montage seien ästhetische Prinzipien von Handlungen, 
wie sie noch auf der Bühne umgesetzt wurden, komplett ausgehoben. Das »dichteri-
sche Drama«, so Anders, wäre seit jeher eine Gattung des Sammelns gewesen.34 

Personen werden auf die Bühne gebracht, um von entfernten Geschehnissen und 
anderen Personen zu berichten und sie zum Thema des Geschehens an Ort und 
Stelle zu machen. Das Drama konstruiert Handlung in gewisser Weise durch eine 
synthetische Leistung für den Zuschauer. Ähnliches gelte auch für den Roman, 
wenngleich es dort auch ein indirektes Reden über die menschenfreie Natur durch 
den Autor gebe. Beim Film dagegen ist jegliche Synthese konstant bedroht, und 
zwar durch »das Dazwischenfahren des Zufalls«.35

Nun ließe sich gegen Anders einwenden, dass gerade die Montage eine Hand-
lungseinheit von Raum und Zeit sicherstelle, anhand derer verschiedene Szenen 
miteinander kausal in Verbindung gebracht werden können – und dies muss keines-

3.

32 Vgl. Siegfried Kracauer: Das Ornament der Masse. Essays (1963), Frankfurt am Main 142021, 
S. 302.

33 Ebd., S. 303.
34 Günther Anders: »Thesen zur Filmdramatik (1932)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, 

S. 29–34, hier S. 32.
35 Ebd., S. 33.

133

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


falls linear vollzogen werden. Anders argumentiert hier allerdings nicht ästhetisch, 
sondern ontologisch. Grundsätzlich ist jedes Bewegtbild für den Zuschauer durch 
sein koexistentes Außen geprägt, das zu jeder Zeit unendlich erweitert werden kann. 
André Bazin beschrieb dieses Außen als eine »zentrifugale Bewegung«,36 der ein 
Kinozuschauer folgt, wenn er die Leinwand betrachtet. Das Außen ist eine immer 
präsente Unendlichkeit, die sich in der Einstellung ankündigt, aber nicht zeigt. Im 
Falle eines Gemäldes vollziehe sich dagegen eine »zentripedale Bewegung«,37 die 
den Blick ins Innere des Gemäldes führe. Eine solche Konzentration auf den einen 
Raum ist für Anders im Theater auch dann noch gegeben, wenn mehrere Handlun-
gen simultan stattfänden.38 Beim Film trete allerdings die Sukzession an die Stelle 
des Simultanen: »Der Raum ist nicht mehr die Stelle, wo sich das Ereignis abspielt; 
die Stelle selbst rollt ab und wird zur Zeit: vorbeisausende Landschaft«.39

Diese Aufhebung des Räumlichen in der Zeit ist es, die den Film bei Anders zu 
einer ortlosen Kunst macht. Während die Bühne oder die Leinwand im Museum 
einen Ort bilden, an dem Kunst für den Zuschauer erfahrbar werde, projiziere der 
Film eine Welt, die immer wieder in einer bestimmten Zeit an einem bestimmten 
Ort reproduziert wird. Die Delokalisierung des Kunstwerkes ist, paradoxerweise, 
genau das, was es im Dispositiv des Kinos ermöglicht, nicht mehr dem Zuschauer 
etwas vorzustellen, sondern ihn in die Welt des Kunstwerkes zu stellen. Während 
das Drama und der Roman eine Welt vorstellen, gebe es im Film keine alternativen 
Perspektiven, sondern nur das »Darinnensein«.40 Sicherlich gibt es Variationen in 
den ästhetischen Prinzipien, wie eine Handlung und aus wie vielen Perspektiven sie 
dargestellt werden kann, aber dies berührt nicht den ontologischen Kern. Für Anders 
folgt aus der Synchronisation unseres Bewusstseins mit dem zeitlichen Ablauf der 
filmischen Welt ein technisches ›In-die-Welt-gestellt-Sein‹, das an die Stelle der 
Betrachtung von Kunst tritt.41

36 Im Original lautet es: »propriétés centrifuges de l’image«, André Bazin: »Le réalisme cinéma-
tographique et l’école italienne de la libération«, in: Esprit, Januar 1948, S. 58–83, hier S. 80; 
zit. nach: Bladine Joret: Studying Film with André Bazin, Amsterdam 2019, S. 66. Darin findet 
sich eine erweiterte Besprechung von Bazins Gebrauch der Newtonschen Mechanik für die Be-
schreibung des Kinobildes.

37 Ebd., S. 80
38 Günther Anders: »Das Dramatische im Film (Rundfunkgespräch mit Herbert Ihering, 1932)«, 

in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 35–43, hier S. 40.
39 Anders: »Thesen zur Filmdramatik (1932)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 32.
40 Ebd., S. 34.
41 Für Bernard Stiegler ist genau diese Synchronisation des Bewusstseins mit dem von der Mon-

tage organisierten Ablauf des Films das Argument, warum es nicht mehr adäquat wäre, von 
einer Denaturierung der Bewusstseinszeit durch die mechanische Zeit des Films zu sprechen. 
Eher sollte betont werden, dass das Bewusstsein, das stets nur durch Techniken über sich selbst 
und seine zeitliche Entfaltung weiß, mit Blick auf temporale Objekte genauso synthetisierend 
wie der Film funktioniere. Stiegler, der in seiner Diagnose in vielen Punkten mit Günther An-
ders’ Aussagen zur Medienwelt des Fernsehens übereinstimmt, macht keinen Unterschied zwi-
schen Film und Fernsehen und behandelt beides als temporale, audiovisuelle Objekte des Be-

134

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit diesem Schwerpunkt auf einer Ortlosigkeit des Films ist Anders sehr nah 
an der Argumentation Walter Benjamins aus seinem Kunstwerk-Aufsatz. Denn dem 
von Benjamin diagnostizierten Umstand, dass Kunstwerke zunehmend nur noch sol-
che sind, die auch technisch reproduzierbar und sichtbar sind, geht die Bestimmung 
des Kultwertes von Kunstwerken voran. Für solche kulthaften »Gebilde« in Kirchen 
und Tempeln, sei es »wichtiger, daß sie vorhanden sind, als daß sie gesehen wer-
den«.42 Durch das mechanisch reproduzierbare Bild habe der Ausstellungswert aber 
im 19. Jahrhundert den rituellen Kultwert ersetzt. Und so wie Anders im Übergang 
vom Theater zum Film das Ende des Individuums als einem Adressaten von Kunst 
verkündet, weil dieses nicht mehr direkt adressiert wird, so sieht Benjamin noch in 
der Portraitmalerei das letzte Moment des Kultischen aufleuchten, bevor Kunst für 
das Publikum und nicht mehr für den Betrachter gemacht wird.

Gerade darin liegt aber auch der Unterschied zwischen Benjamin und Anders 
in der Betrachtung der Montage. Denn für Ersteren folgt aus dem Verlust einer 
individuellen Erfahrung des Kultischen das Phänomen der »Kollektivrezeption«.43 

Dabei ist das Kollektiv zugleich auch ein ›Examinator‹, der den Spielenden oder 
Sprechenden mit dem Auge der Kamera ›testet‹, weil es sich selbst an die Bild-
folgen der Montage gewöhnt hat. Dieser Gewöhnungsaspekt ist bei Benjamin 
durchgehend politisch zu lesen – das Publikum wird mittels der Kollektivrezeption 
formbar und gerade darin sieht Benjamin 1936, vier Jahre nachdem Anders seine 
»Thesen zur Filmdramatik« schreibt, die »Ästhetisierung des politischen Lebens« 
durch den Faschismus.44 Die Kollektivrezeption, als zwangsläufige Folge des Aus-
stellungswertes, erhält damit auch eine weltkonstituierende Kraft. In den Schriften 
zum Film taucht das Publikum bei Anders selbst nicht auf, nur vom Individuum 
wird ausgegangen, was auf einen nicht durchgehenden, aber doch vordergründig 
phänomenologischen Zugang verweist. Erst im Exil, und zwar 1938 bei einer Rede 
zur Vernissage einer Ausstellung mit Fotomontagen von John Heartfield, tritt die 
Frage nach der »Massenwirkung« auf.45 Die Fotomontage müsse als künstlerisches 
Mittel die Dialektik von Realität und Aussehen vollziehen und damit das Vorgehen 
offenlegen, mit dem die faschistischen Presseorgane ihre »Fakebilder« erstellten.46 

wusstseins. Vgl. Dazu Bernard Stiegler: Technics and Time, 3. Cinematic Time and the Questi-
on of Malaise, Palo Alto 2010, hier besonders S. 77ff.

42 Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, Frank-
furt am Main 1977, S. 19.

43 Ebd., S. 33.
44 Ebd., S. 42.
45 Günther Anders: »Über Photomontage. Ansprache zur Eröffnung der Heartfield-Ausstellung 

1938 in New York«, in: ders.: Mensch ohne Welt. Schriften zur Kunst und Literatur, München 
1993, S. 175–194, hier S. 188.

46 Ebd., S. 182. Der deutsche Künstler John Heartfield, gebürtig Helmut Herzfeld, ist durch seine 
Fotomontagen international bekannt geworden, in denen er NS-Pressebilder mit anderen Zei-
tungsausschnitten, die er darüber klebte, satirisch kommentierte. Die Technik der Montage hat 
er in der Berliner Dada-Bewegung kennengelernt.

135

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nicht nur politisch, sondern auch in ästhetischer Weise wird hier also das künstleri-
sche Ausdrucksmittel der Fotomontage als das Einsetzen von Bilderwelten gegen 
Bilderwelten betrachtet, als eine Bildtechnik, die ihre normative Implikation quasi 
in sich trägt. Die Rede Anders’ zur Vernissage ist damit nicht nur eine frühe 
theoretische Arbeit zur Fotomontage. Sie nimmt auch die Probleme vorweg, die 
sich im massenhaften Einsetzen von Bildern, ihren Manipulationen und den Gegen-
manipulationen abzeichnen – Fragen also, was passiert, wenn diese Technik nicht 
allein auf den Kontrast von Propaganda und Aufklärung zu reduzieren ist, sondern 
sich damit auch, wie wir es in den Meme- und Bilderfluten der sozialen Medien 
erleben, verschiedene Singulare von ›Realität‹ begegnen? Wie kann also ein solcher 
Exzess an (digitalen) Fotomontagen noch eine Dialektik von Realität und Aussehen 
sicherstellen?47

Diese Frage bleibt nämlich der Kern für die Dialektik, die Anders hier in der 
Fotomontage sieht und die sich auch auf den Film übertragen lässt. Demnach wäre 
es an der Kunst, den Zufall so einzusetzen, um die Syntheseleistung des Films 
offenzulegen. Es wäre somit auch eine Einsicht in die Konstruierbarkeit von Welt, 
die vielleicht das Angebot einer Synthese von Realität und Aussehen wäre. In 
seinem Beitrag zur Fotomontage macht Anders dabei auch deutlich, dass hierdurch 
das Kunstbild seinen Charakter bereits verloren hat. Es ist, in Abwandlung der Ben-
jaminschen Lesart, zu einer Reproduktion geworden, die über bereits Reproduziertes 
urteilt. Für Günther Anders wird damit das fotomontierte Bild aber doch normativ, 
weil es das Original eines politischen Kommentars ist:

»Da diese Bilder auf Veränderung der Welt abzielen, haben sie in dieser Welt keinen 
bestimmten sozialen Platz: weder in der Küche noch im Wohnzimmer; […] Vergeblich 
wird man versuchen, sich voll künstlerischer Seligkeit in sie einzufühlen. Vergeblich 
wird man ›künstlerischen Ausdruck‹ suchen. Das Bild hat eine völlig neue Funktion 
angenommen. Es repräsentiert nicht die in Distanz sich darbietende Schönheit, es ist eher 
wie das Haupt des Gorgo: das Schreckbild, das dem Menschen vorgehalten wird und das 
ihn nicht anzieht, sondern zurückstößt. Aber zurückstößt in die Wahrheit«.48

Der Einzug des technischen Bildes ist auch jener Punkt, an dem die Montage 
für Anders zum zentralen Faktor wird, was ein Kunstwerk sei. Nun sind es nicht 
mehr Individuen mit einer Intention, die Kunst für andere Individuen machen. Mit 
Blick auf die mechanische Syntheseleistung der Foto- und Filmkamera und ihrem 

47 Zu dieser Frage nach der Aktualität von Fotomontagen in Zeiten von Memes und Social Media 
sowie zur Spannung zwischen dem Künstler und dem User als Produzenten der Fotomontage: 
Sabine T. Kriebel und Andrés M. Zervigón: »Is Photomontage Over? A Special Issue of Histo-
ry of Photography«, in: History of Photography 43 (2019), Heft 2, S. 119–121. Zur bildhistori-
schen Einordnung der Fotomontage und dem Wirken von John Heartfield siehe auch Sabine T. 
Kriebel: Revolutionary Beauty. The Radical Photomontages of John Heartfield, Berkeley 
2014.

48 Anders: »Über Photomontage«, in: ders.: Mensch ohne Welt, S. 188.

136

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Massenpublikum verlangt Anders, dass das Bild seine Konstruktionsbedingungen 
und damit seine Welterzeugung mit kommunizieren muss. Ob dies nach Anders 
auch auf den Tonfilm übertragbar wäre, liegt nahe, ist aber final schwer zu sagen, da 
nach 1932 keine filmtheoretischen Schriften mehr erscheinen. Was sich in einigen 
Manuskripten nach 1932 findet, sind Ideen zu künstlerischen Formaten, wie der 
›Pseudo-Realismus‹ des Faschismus karikiert werden könnte.49

Benjamins Plädoyer für eine ›Politisierung der Kunst‹, um die neuen Massen zu 
erreichen, ist zugleich das Schlusswort seines Kunstwerk-Aufsatzes. Ausführungen, 
wie eine solche aussehen sollte, folgen mit Bezug auf den Film nicht. Es ist Sieg-
fried Kracauer, der besonders in seinen Publikationen nach dem Zweiten Weltkrieg 
ein solches Verfahren der Montage ausführt. Für ihn ist die Photographie zwar auch 
eine Momentaufnahme, aber was darin gefangen wird, ist der Index der physischen 
Realität. Diese indexikalische Bindung wird häufig vom Regisseur durch starke 
Belichtungen, überzogen detailliertes Interieur oder zu schnelle Schnitte entkräftet. 
Das »Rohmaterial« müsse aber »intakt« als auch »transparent« bleiben,50 um die 
Materialität der gesellschaftlichen Eigentumsverhältnisse in den Kinosaal zu tragen 
– darin liegt für Kracauer die ästhetische sowie politische Herausforderung an den 
Regisseur. Diese Verpflichtung der Montage an das photographische Bild, die den 
Index des Realen über die Möglichkeit einer Dekonstruktion wie in der Fotomontage 
stellt, ist bei Kracauer an ein normatives Verständnis der Montage gebunden, das so 
weder bei Anders noch bei Benjamin vorkommt.

Ästhetik als Unschärfe

Sowohl die akustische wie auch die visuelle Erfahrung im Kino führen Anders also 
zu einer grundlegenden Frage nach dem Status des Films als Kunst. Für ihn steht 
fest, dass die Welt des Films ohne eine direkte Adressierung an den Zuschauer, 
ohne eine handwerkliche Signatur der Künstlerin intakt bleibt, weil die Anwesenheit 
des Films die zeitlich erstreckte Umsetzung einer mechanischen Funktion ist. Es 
bedarf keiner spezifischen räumlichen Positionen zum Kunstwerk, ebenso wenig 
eines »stimmungsvollen Mitvollzuges«51 wie im Falle der Musik. Widerspenstig 
zeigt sich der Film, ihn den Kategorien der materiellen oder immateriellen Künste 

4.

49 Siehe zu weiteren Ausführungen einer subversiven und aufklärerischen Nutzung der Montage 
auch zwei englische Texte zu einer modifizierten Form des Cartoons, die Anders in seinem 
amerikanischen Exil geschrieben hat. Günther Anders: »Suggestions for New Types of Pic-
tures (1939/42)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 55–58. Sowie: Ders.: »Caricartoons. 
A Suggestion for a New Type of Animated Pictures (um 1942/43)«, in: ders.: Schriften zu 
Kunst und Film, S. 73–83.

50 Kracauer: Theorie des Films, S. 50.
51 Ferencz-Flatz: »Günther Anders als Filmphänomenologe«, in: Montage AV 29.02.2020, S. 179.

137

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zuzuordnen, wie sie seit Lessing in der ästhetischen Theorie genutzt werden.52 Sein 
hybrides Dasein als Leinwandprojektion, die materialisiert ist, und als temporales 
Objekt, das abgespielt wird, ziehen bis in aktuelle Diskussionen um die Ontologie 
des Films als digitales (oder digitalisiertes) Objekt film- und technikphilosophische 
Kontroversen nach sich.53 Diesen Umstand gilt es zu bedenken, da sich die ontolo-
gische Unschärfe des Films als Kunst auch im einsetzenden Tonfilmzeitalter zeigt. 
Die Schriften von Günther Anders spiegeln dies wider. Die Komparative mit dem 
Theater und der Literatur wechseln sich ab mit direkten Erfahrungen, die zum Teil 
phänomenologisch reflektiert werden. Einzig das Problem der Weltlichkeit zieht sich 
durch seine Ansätze, wenn es um den Wegfall der Psychologisierung und der indivi-
duellen Adressierung geht, wie es noch im körperlichen Vollzug des Schauspiels 
vor dem Zuschauer geschehen kann. Stattdessen wird – so könnte man hier in 
Abwandlung von Heidegger sagen – der Mensch in die Filmwelt gestellt:

»Wenn das menschliche Gesicht zur Landschaft wird, wird es zur Welt. Während man 
früher die Welt beseelte, um sich dann in sie einzufühlen, wird jetzt umgekehrt die Seele 
zu einem Stück Welt gemacht. Da das Private und Individuelle trotz der Erfindung des 
Redefilms auf der Leinwand unangemessen wirkt, hat sich ähnlich wie in der Musik eine 
gewisse Allgemeinheit menschlicher Typen und menschlicher Leidenschaften herausge-
bildet. Es gibt das Heldische, den Strolch, die Greta-Garbohafte, kurz: Typen, die viel 
schematischer sind als die Typen des Theaters«.54

Das Schemenhafte der Person kündet bereits von der Fernsehwelt als einer »Matri-
ze«, der bald auch »präparierte Menschen« entsprechen würden, wie Anders es 
später beschrieb.55 Aber auch hier ließe sich gegenhalten, dass der Begriff der 
Weltlichkeit – wie in den beiden vorangegangen Teilen gezeigt – nicht auf eine 
Präformation der Welt des Individuums durch die technische Bildwelt hinauslau-
fen muss. Die ›Entwirklichung‹, von der Anders im Kontext eines Einsatzes des 
extradiegetischen Tons spricht, soll den Film auch über sich selbst hinausführen, 
indem es seine Möglichkeit offenlegt, mehrere Welten nach- oder nebeneinander zu 
legen. Statt stereotypischen Zuschreibungen, die durch Gestik und Musik untermalt 

52 Vgl. David N. Rodowick: The Virtual Life of Film, Cambridge 2007, S. 13.
53 Was bis zu Positionen reicht wie jene des Filmhistorikers Paolo Cherchi Usai, die durch das 

Konservierungsproblem analoger Filmrollen einen Tod des Films und damit seine unabwend-
bare Immaterialität behaupten. Usai plädiert dafür, statt von einer Ontologie des Bildes von 
einer ›ethics of vision‹ zu sprechen. In dieser Ethik gehöre der Tod des Films aufgrund der 
Nicht-Konservierbarkeit zum Leben des Films dazu, so wie ein Arzt sich mit dem Sterben von 
Patienten abfinden müsse. Filmrestaurierungen sind für Usai keine Lösung, sondern ein Wider-
spruch zum eigentlichen Ziel, den Film als Kunstwerk zu erhalten. Paolo Cherchi Usai: The 
Death of Cinema. History, Cultural Memory and the Digital Dark Age, London 2001, S. 105. 
Hier zitiert nach: Rodowick: The Virtual Life of Film, S. 21.

54 Anders: »Das Dramatische im Film (Rundfunkgespräch mit Herbert Ihering, 1932)«, in: ders.: 
Schriften zu Kunst und Film, S. 43.

55 Anders: Die Antiquiertheit des Menschen, S. 186.

138

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


werden, folgten die Uneindeutigkeit und die Unabgeschlossenheit diverser Welten, 
die den Komplex der Realität darstellen.

Wie wirkt sich diese Pluralität des Weltlichen auf den Film aus? Eine Konkreti-
sierung findet sich in den 14 Thesen, die Anders 1934 unter dem Titel »Was ist 
Surréalisme?« verfasste. Dort beschreibt Anders den Surrealismus als eigentlichen 
Realismus, da er die »Unordnung der Welt«56 enthülle. Er mache deutlich, dass jeder 
Augenblick, auch der noch so gewöhnliche, jederzeit den Schein des Anderen, des 
vermeintlich Irrealen, mit sich trägt. Anders nennt diese Einheit das »dialektische 
Umkippen«:

»Unendlich viele Mittel, um dieses dialektische Umkippen zu bewerkstelligen. Ein 
Gesicht im Film. Es wird langsam vergrößert. Zum Schluss: die Mondlandschaft der 
porigen Backen: Individualität und Name des Photographierten ist vergessen: er wurde 
Natur«.57

Die Deindividualisierung, die durch den Close-Up eintritt, ist hier offensichtlich eine 
andere als im Falle der Stereotypisierung von Personen. Sie veranschaulicht den 
Übergang von einer menschlichen zu einer natürlichen Welt mit einem technischen 
Vorgang und macht damit den Zuschauer zu einem Geschulten im Lesen jener 
›Welt in Unordnung‹. Das bewährte surrealistische Kippen oder – wenn man an die 
Bilder René Magrittes denkt – Koexistieren von Traum und Wirklichkeit, ist hier 
nur ein möglicher Modus. Schock und Aufklärung gehen im surrealistischen Film 
ineinander und ermöglichen die Visualisierung eines omnipräsenten ›als‹, in dem 
der Mensch zur Maschine, oder das Tier zum Nahrungsmittel wird58 – oder, in dem 
Ästhetik als Unschärfe gilt.

Nun sagen diese aphoristischen Anmerkungen wenig Systematisches über den 
Surrealismus als Filmkunst aus. Sie lassen sich allerdings neben den Ansätzen zur 
Akustik und zur Montage als ein normativer Anspruch an die Ästhetik des Films 
einordnen, den Anders immer wieder in seinen kurzen Schriften aufzugreifen ver-
sucht. Dabei stehen Konzepte wie das ›dialektische Umkippen‹ nur auf den ersten 
Blick für eine Nähe zum sowjetischen Kino der 1920er und 1930er Jahre, mit dem 
Anders, der z.B. auch Kritiken zu Eisensteins Filmen schreibt, auch vertraut ist.59 Er 
fasst die Dialektik nicht primär historisch-materialistisch auf, sondern ästhetisch, als 
auditiver oder visueller Kontrapunkt, in dem die Absurdität der gesellschaftlichen 
Realität dargelegt werden soll. Die bürgerliche Kunst, wie sie für Anders im Theater 
und in der Literatur des 19. Jahrhunderts ihren Ausdruck fand, werde dieser Realität 

56 Günther Anders: »Was ist Surréalisme? (1934)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, 
S. 152–156, hier S. 152.

57 Ebd., S. 155.
58 Ebd., S. 154–155.
59 Anders: »Eisensteins Filmphilosophie (1932)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 44–

45.

139

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mit ihrem Naturalismus nicht mehr gerecht. Dazu muss gesagt werden, dass die Dar-
stellungen von Theater, Kunst und Literatur in Anders’ Filmschriften sehr verkürzt 
vorkommen und dass es, wenn man auf Bewegungen wie den Expressionismus oder 
den Dadaismus schaut, starke Tendenzen einer künstlerischen ›Entwirklichung‹ oder 
Fragmentierung von Welt in den 1910er und 1920er Jahren gab. Aber auch hier 
erhält der Film als ontologische Entität bei Anders eine Sonderstellung. Denn so 
wie das ›negative Wunder‹ des Spuks in die Filmwelt gehört, so irreal erscheint die 
Welt gut zehn Jahre nach dem Ersten Weltkrieg selbst – und so viel Unordnung, so 
könnte man mit Anders schließen, kann auch nicht mehr aus der Schöpfung eines 
menschlichen Bewusstseins hervorgehen, es muss in den Rahmen eines technischen 
Bildes. Der Film ist das Fenster zur Welt, um zu sehen, wie das Seelische eben zu 
einem Teil der Welt wird (damit auch, im Sinne Benjamins, der optisch-unbewussten 
Welt).

Die ontologische Unschärfe, die den Film als Technik und Kunstwerk zugleich 
charakterisiert, begründet Anders’ Ästhetik in den hier untersuchten Schriften. Zwar 
wird nach der Spezifität des Mediums Film gesucht, aber nur, um festzuhalten, 
dass das, was im technischen Rahmen des Bildes eine filmische Realität präsentiert, 
ebenso uneindeutig ist wie die Ontologie des Films selbst. Eine gattungslogische 
Beschreibung des Films als Kunst muss Anders daher verneinen. Auch für Kracauer 
ist die Frage nach dem Film als Kunst nicht förderlich, denn sie führe in ein »ter-
minologisches Dilemma«.60 Gemessen an der Treue zum photographischen Index 
wären Wochenschauen und Dokumentarfilme wertvoller als jene Spielfilme, die 
»der gegebenen Außenwelt nur geringe Beachtung schenken«.61 Filmkunst, wenn 
überhaupt als solche adressierbar, wäre demnach solche, in der es dem Regisseur 
gelingt, sich die Kontingenz der Realität einzuverleiben. Wenngleich Kracauer die 
strikte Trennung des Films als einer neuen Gattung von Theater und Malerei anführt, 
so argumentiert er allein vor dem Hintergrund des photographischen Bildes, das 
diesen Sonderstatus des Films begründe. Auch für Benjamin stellt die Photographie 
die medienhistorische Wende der Kunst zum technischen Bild da, allerdings geht 
er in dem, was Film sein sollte, nicht so weit wie Anders und Kracauer. Dagegen 
zieht er die Konsequenzen aus dem Film für die Bewertbarkeit von Kunst generell. 
Denn es sei »eine andere Natur, die zu der Kamera, als die zum Auge spricht«,62 und 
damit ist der Film keine spezifische Kunstgattung für Benjamin. Vielmehr bringt 
er eine kunsthistorische Bewegung zum Abschluss, die in der Ausstellbarkeit der 
Malerei ihren Ausgang nahm und über den bildzersetzenden Dadaismus nun beim 
Kinozuschauer ende.

60 Kracauer: Theorie des Films, S. 69.
61 Ebd., S. 67.
62 Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, S. 36.

140

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Fazit und Ausblick

Aus den hier zugrundliegenden filmphilosophischen Schriften Günther Anders’ lässt 
sich schwer eine einheitliche Filmphilosophie oder Filmphänomenologie herleiten. 
Hierfür scheinen die kurzen Schriften auch nicht intendiert worden zu sein. Viel-
mehr handelt es sich um essayistische und anekdotische Einträge, die eine Beschäf-
tigung mit der Erfahrung des Tonfilms dokumentieren. Gerade diese Zeitspanne 
zwischen 1925 und 1943 umfasst eine philosophische Auseinandersetzung mit der 
Frage nach der Ontologie des Films, die nicht zuletzt Folge seiner technischen 
Neuerungen ist. Die Suche nach der Begründung einer spezifischen Ästhetik des 
Films, die sich aus einer ontologischen Fundierung ergeben könnte, ist auch heute 
im Zeitalter digitaler Filmformate und ihrer neuen Distributionswege zu beobachten. 
Wenn Filmtheoretiker wie David N. Rodowick darauf insistieren, dass sich der Film 
gerade dadurch auszeichne, dass er sich stets auf einem unsicheren Terrain bewege, 
das zudem auch noch in stetigem Wandel sei,63 dann lässt sich dies bereits auf die 
Situation von Günther Anders in den späten 1920er Jahre beziehen. Denn bei aller 
Uneinheitlichkeit, die es vermeidet, von einem geschlossenen Ansatz zu sprechen, 
drängt Anders’ Beschreibung von Weltlichkeit und einem ›In-die-Welt-gestellt‹-Sein 
auf andauernde filmwissenschaftliche und technikphilosophische Fragen zur Postin-
dexikalität des Filmbildes sowie zu den postkinematographischen Rezeptionsweisen. 
Dreh- und Angelpunkt ist dabei die ästhetische Erfahrung des Films. War spätestens 
seit dem Einfluss der Semiotik das filmische Zeichen auch stets eines, das – wie 
jenes des photographischen Bildes – eine notwendige Kausalität des Leinwandzei-
chens zum physischen Objekt vor der Kamera behauptete, so wurden der Indexika-
lität Ende der 1990er und in den 2000er Jahre geradezu »theoretische[] Totenschei-
ne« ausgestellt.64 Eine Indexikalität gab es nun weiterhin, allerdings referierte das 
Zeichen nicht mehr zwangsläufig auf ein durch den mechanischen Prozess der Be-
lichtung verbürgtes Außen, sondern auf programmierte Datenverarbeitungsprozesse. 
Diese Neuausrichtung des indexikalischen Zeichens wurde, wie durch den Film- und 
Medienwissenschaftler Vinzenz Hediger z.B., geradezu als zentrale Bestimmung des 
Films verstanden, in dem »die Möglichkeit des gänzlichen Aufgehens des Zeichens 
oder der Darstellung in der erfahrbaren Realpräsenz des Dargestellten« liege.65 Die-
se Kehre zur »Realpräsenz«66 der Zeichen und ihrer Wahrnehmung im Raum rückt 
auch die situationsphänomenologische Bestimmung des Films als Realitätserfahrung 
wieder stärker in den Vordergrund, die Anders’ Texte auszeichnet.

5.

63 Rodowick: The Virtual Life of Film, S. 19.
64 Vinzenz Hediger: »Illusion und Indexikalität. Filmische Illusion im Zeitalter der postphotogra-

phischen Photographie«, in: Deutsche Zeitschrift für Philosophie 54 (2006), Heft 1, S. 101–
110, hier S. 102.

65 Ebd., S. 109.
66 Ebd.

141

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Für das postindexikalische Filmbild ist dann nicht mehr die Differenz von Rea-
lität und Illusion von Belang, oder ihre Aufhebung als Form einer gelungenen 
Täuschung, sondern das Spiel mit Uneindeutigkeiten, mit Brüchen von Rezeptions-
erwartungen oder nach Anders: mit Entwirklichungen. Diese betreffen weniger die 
ästhetischen Stilmittel der Produzenten, die sich solcher Möglichkeiten auch im vor-
digitalen Film bewusst waren, sondern die filmtheoretischen und technikphilosophi-
schen Beschreibungen des Films als ästhetische Erfahrung. Gertrud Koch hat diesen 
Umstand einer Erfahrungsrealität des Films, in der man wahrnimmt und erkennt, 
»was man sich gar nicht vorstellen konnte«, mit dem Konzept der Illusionsbildung 
beschrieben,67 die den bewussten Schein und eben nicht die Täuschung produziere. 
Dieser Schein wird durch den andauernden Mangel eines natürlichen Zeichens er-
möglicht, da das filmische Zeichen, wie in paradoxaler Anmutung, gerade hierdurch 
immer wieder auf eine reale Außenwelt verweisen kann – auf das Somatische 
ebenso wie das Realpsychische, auf Bezirke der Erfahrungsrealität. Mit anderen 
Worten: Wo Anders noch im Kinofilm das Versetzen des Zuschauers in eine Welt 
anstelle einer subjektiven Vorstellung von Welt sah, könnte man mit Koch von einer 
spezifischen Erfahrungsrealität sprechen, die dem Film eigen ist, weil er sich sowohl 
»in die Welt hinein- wie aus der Welt hinausdrehen kann, ohne sie je ganz verlassen 
zu können«.68 Diese Spiralbewegung wäre für Anders’ Anspruch zu untersuchen, 
dass dem Film durch eine ästhetische Weltlichkeit inmitten der empirischen Welt 
die Fähigkeit innewohne, die Spannung aus Schein und Wirklichkeit offenzulegen 
– ohne sich je die Mühe geben zu sollen, eine wie auch immer geartete Realität zu 
präsentieren. Daraufhin könnte sich die Frage nochmals anders stellen, inwiefern der 
Film für Anders auch eine Kunstgattung sei.

Für die hier behandelten Schriften ist zu konstatieren, dass die Möglichkeit der 
Welterzeugung keine Bestrebung ist, die auf Einheitlichkeit oder Abgeschlossenheit 
hinauslaufen soll. Sie ist unscharf wie das Wesen des Films selbst – und in die-
ser Unschärfe liegt für Anders die Ästhetik des Films. Zwar führt er nicht einen 
derart starken normativen Anspruch an den Film wie Kracauer, aber in seinen 
technischen Möglichkeiten sollte der Film, wenn nicht als Kunstgattung, so als 
mögliches Ereignis die Dialektik von Aussehen und Wirklichkeit offenlegen. Vor 
diesem Hintergrund ist der technikphilosophische Bildbegriff hier keiner, der auf 
eine Illusion als Antipode zur Realität hinausliefe, oder auf eine Präformation des 
Publikums. Es gibt in den frühen Schriften zum Film ein ›In-die-Welt-gesetzt-Sein‹, 
dass noch kein Ausgeliefert-Sein an den ›Pseudo-Realismus‹ technischer Bildwelten 
impliziert. Es ist eine sinnliche Erfahrungsrealität maschinenbedingter Welten, die 
weniger beim Betrachter die Erwartungen an Kunst verändern, denn seinen Blick 

67 Gertrud Koch: Die Wiederkehr der Illusion. Der Film und die Kunst der Gegenwart, Berlin 
2016, S. 14.

68 Ebd., S. 13.

142

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die Welt nachhaltig transformieren soll, ohne ihm dadurch eine Realitätsillusion 
aufzuerlegen.

143

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783748913160-125 - am 17.01.2026, 17:10:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

