Dawid Kasprowicz

Asthetik als Unschirfe — Giinther Anders und die Frage nach dem
Film als Kunst

Abstract

Der Beitrag widmet sich den Schriften Giinther Anders’ zum Tonfilm, die er zwischen 1925 und 1943
verfasst hat. Im Zentrum steht die These, dass Anders den Tonfilm nicht als eine weitere Kunstgattung
versteht, sondern als einen uneindeutigen Gegenstand zwischen ésthetischer Erfahrung und technischem
Erlebnis. Hieraus entsteht das, was im Artikel als eine Asthetik der Unschirfe bezeichnet wird. Diese
spezifische Asthetik wird anhand von drei Stilmitteln des Films erortert — der Akustik, der Montage
und dem Film als Welterzeugung. Ergéinzend werden die filmphilosophischen Positionen von Siegfried
Kracauer und Walter Benjamin betrachtet, um die Spannung aus Kunstwerk und technischem Erlebnis in
Giinther Anders® Arbeiten zu kontextualisieren.

The article deals with the early writing of Giinther Anders on sound movies that Anders has written
between 1925 and 1943. The article argues that for Anders sound movies are not another form of art but
oscillate more in a space between an aesthetic and a technical experience. Out of this, Anders develops,
as the article argues, an aesthetic of vagueness. This specific aesthetic is discussed based on three
stylistic devices: the sound, the montage and the movie as world creation. Additionally, filmphilosophical
positions of Siegfried Kracauer and Walter Benjamin are used to contextualize the tension of film as an
artwork and as a technical experience in the work of Giinther Anders.

1. Einleitung

In Zeiten omniprésenter Bewegtbilder, hochauflésender Bildschirme und computeri-
sierter Endgerite, die Filme aufzeichnen, abspielen und in die virtuellen Unweiten
moglicher Rezipient*innen hinaussenden, mag die zentrale These Giinther Anders’,
dass die Realitédt nicht mehr dem Bild zugrunde liege, sondern das Bild die Realitét
praformiere, kaum noch jemanden in Erstaunen versetzen. Die Welt ist seit der
Photographie in den technischen Rahmen geriickt und wird diesen weiter wechseln,
aber nicht mehr so schnell verlassen. Welche Folgen diese Entwicklung haben konn-
te, beschrieb Anders in seinem ersten Band iiber Die Antiquiertheit des Menschen
ausfiihrlich. Sie gipfelten in einer Welt des »Scheinvertraute[n]«, einem » Universum
der Gemiitlichkeit«, das iiber die Fernsehgerite Einzug in das Wohnzimmer der Fa-
milien fande.! Anders’ Technikphilosophie allein auf diese Entfremdungsdiagnostik

1 Giinther Anders: Die Antiquiertheit des Menschen. Uber die Seele im Zeitalter der zweiten in-
dustriellen Revolution, Bd. 1, Miinchen 2018, S. 144. Fiir Anders ist das Eintreten der Fernseh-

125

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zu reduzieren, wire aber verfritht. Bevor er durch seine beiden Bédnde tiber Die
Antiquiertheit des Menschen als Atomgegner und warnender Technikphilosoph im
Nachkriegsdeutschland groBere Bekanntheit erlangte, verfasste er zwischen 1925
und 1943 erste Schriften zum Film.?

Gerade diese Zeit umfasst auch eine Phase im Werk von Giinther Anders’, die
von drei Faktoren geprégt ist: erstens, den philosophischen und feuilletonistischen
Gelegenheitsarbeiten, in die die Schriften zum Film fallen. Zweitens, den anthropo-
logischen Schriften, die zwischen 1928 und 1940 entstanden sind und die heute
gesammelt unter dem Titel Die Weltfremdheit des Menschen® vorliegen, sowie drit-
tens, dem Exil als jiidisch-deutscher Autor und Philosoph in Paris ab Mérz 1933
sowie in New York ab Juni 1936.* Dabei sind die Schriften zum Film Teil einer
Publikations- und Radiotétigkeit, die vor allem der Finanzierung des Lebensunter-
haltes dienten, wihrend Anders mit seinen anthropologischen Schriften ebenso wie
mit seiner musikphilosophischen Arbeit, mit der er sich ohne Erfolg zu habilitieren
versuchte, den Anschluss an eine akademische Karriere suchte.’ So erscheint der
hier noch genauer zu besprechende Beitrag » Tonfilmphilosophie« am 1.8.1929 in
der Frankfurter Zeitung.® Ein weiterer {iber »Eisensteins Filmphilosophie« erscheint
am 3.5.1932 im Berliner Borsen-Courier, fiir den Anders langere Zeit Beitrdge fiir
das Feuilleton schrieb, besonders unter der Leitung des Theaterkritikers Herbert
Thering, mit dem er auch ein Radio-Interview iber den Vergleich des Theaters
zum Kino als Kunstgattung fiihrte.” Nach der Emigration in die Vereinigten Staaten
erfahrt diese Publikationstdtigkeit einen jadhen Abbruch. Anders verbringt die meiste
Zeit seines amerikanischen Exils in Kalifornien und arbeitet als Requisitenausstatter
in Hollywood, wobei vor allem Versuche fiir Drehbiicher und neue Filmformate
entstehen, von denen keiner realisiert wird, was sein ohnehin nicht positives Bild
von der amerikanischen Filmproduktionslandschaft nachhaltig triiben wird.® Vor die-

bilder in das Wohnzimmer der Beginn einer »Verbiederung« (Ebd.), da die technische Bilder-
welt, die den Menschen von der realen Welt entfremde, hier als eine bekannte, wohl vertraute
Umwelt prisentiert werde.

2 Diese Schriften sind zuletzt erschienen in: Glinther Anders: Schriften zu Kunst und Film, hrsg. v.
Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz, Miinchen 2020.

3 Giinther Anders: Die Weltfremdheit des Menschen. Schriften zur philosophischen Anthropologie,
hrsg. v. Christian Dries u. Mitarb. v. Henrike Gétjens, Miinchen 2018.

4 Reinhard Ellensohn und Kerstin Putz: »Nachwort: Giinther Anders’ »>Schriften zu Kunst und
Film««, in: Glinther Anders: Schrifien zu Kunst und Film, S. 446-461, hier S. 452.

5 Ebd., S. 453. Zur Einordnung und Entstehung der anthropologischen Schriften im Werk und Le-
ben von Giinther Anders, sieche das Nachwort von Christian Dries: »Nachwort: Von der Welt-
fremdheit zur Antiquiertheit des Menschen. Giinther Anders’ negative Anthropologie«, in: Giin-
ther Anders: Die Weltfremdheit des Menschen, S. 437-535.

6 Giinther Anders: »Tonfilmphilosophie (1929)«, in: ders.: Schrifien zu Kunst und Film, S. 20-22.

7 Siehe dazu Giinther Anders: »Das Dramatische im Film (Rundfunkgesprich mit Herbert Ihe-
ring, 1932)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 35-43. Sowie im gleichen Band: »Eisen-
steins Filmphilosophie (1932)«, S. 44—45.

8 Ellensohn und Putz: »Nachwort«, in: Anders: Schrifien zu Kunst und Film, S. 458, zitiert wird
dort Anders mit den Worten: »Philosophie reimt sich nicht auf Hollywood«.

126

17.01.2026, 17:10:58. - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sem biographischen und werkshistorischen Kontext aber anzunehmen, den Beitragen
zum Film wéren keine (technik-)philosophischen Ideen vorausgegangen, tite Erste-
ren unrecht. Denn hier entsteht, wenn auch in kleinen Konturen und im Nachklang
seiner 1924 erfolgten Dissertation, eine Auseinandersetzung mit der Phinomenolo-
gie von Edmund Husserl und Martin Heidegger, in der den sinnlichen Wahrneh-
mungsformen eine grofere Relevanz bei der Bestimmung des »In-der-Welt-Seins«
zugesprochen wird.? Die sinnliche Situierung im Raum, wie sie Anders besonders
in der dsthetischen Erfahrung der Musik auffindet (vgl. hierzu der nédchste Punkt),
schafft hierbei eine eigene Wahrnehmungsform des Selbst in der Welt, die nicht auf
die groflen Fluchtlinien von Wahrheit oder Dasein zielt, sondern auf eine &sthetische
Erfahrung.

Daher konnen die filmphilosophischen Schriften als ein Zugang zum Bewegtbild
betrachtet werden, der von Analysen dieser neuen sinnlichen Erfahrung sowie von
asthetischen Fragen an den Film als kiinstlerische Schopfung geprégt ist. Dieser
Zugang ist weniger systematisch, sondern taucht in Form von kurzen, oftmals
essayistisch verfassten Beitrdgen auf. Was ihn allerdings charakterisiert, ist die
durchgehende Frage nach dem Film als Moglichkeit einer technischen Welterzeu-
gung. Gerade in diesem Punkt versucht sich Anders an einer gattungsspezifischen
Bestimmung des Films als Kunst. Diese Gattungsbestimmung bleibt aber mit Ab-
sicht unvollstdndig. Anders vertritt damit eine Position, die, so soll im Folgenden
gezeigt werden, aus der ontologischen Unschérfe des Films als Kunstgattung seine
Asthetik herleitet. Es wird damit ein Technikverstindnis bei Anders aufgezeigt,
in dem das Bewegtbild noch keine pridformierende Kraft hat, wie sie in seinen
spiteren Schriften dem »Pseudo-Realismus« des Fernsehers zugeschrieben wird.!0
Stattdessen tauchen Ansitze zur Asthetik einer Welterzeugung im Kunstwerk auf,
die aus der ontologischen Uneindeutigkeit als temporales Artefakt, das abgespielt
wird und als rdumliches, das projiziert wird, eine spezifische Asthetik des Films
folgen lassen, die sich zugleich einer Zuordnung als Kunstgattung verweigert.

Der Zugang zu diesem Technikverstdndnis ist aber nur moglich, da ein Grofteil
der hier besprochenen Arbeiten aus den 1920er Jahren stammen, einer Zeit, die
Anders selbst als »politikfreien« Abschnitt seines Lebens bezeichnete.!' In den
1930er Jahren, allen voran im Exil, dndert sich dies, wenn Anders Zeuge wird, wie
durch die nationalsozialistische Propaganda in Zeitschriften, Rundfunksendungen

9 Ebd., S.447. Der Titel von Giinther Anders’ 1924 verteidigter Dissertation lautet: Die Rolle
der Situationskategorie bei den ,logischen Scitzen'. Erster Teil einer Untersuchung iiber die
Rolle der Situationskategorie.

10 Anders: Die Antiquiertheit des Menschen, S. 187.

11 So zitiert in Ellensohn und Putz: »Nachwort, in: Anders: Schriften zu Kunst und Film, S. 447.
Das Originalzitat entstammt dem Band: Giinther Anders: Giinther Anders antwortet. Inter-
views & Erkldrungen, hrsg. v. Elke Schubert, mit einem einleitenden Essay von Hans-Martin
Lohmann, Berlin 1987. Zu Person und Werk sieche Christian Dries: Giinther Anders, Stuttgart
2009.

127

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und spéter auch Wochenschauen eine Unterstiitzung in der Bevolkerung fiir das NS-
Regime geradezu mobilisiert wird. Diesen Kontext sollte man fiir eine sich wandeln-
de Erfahrung des technischen Bewegtbildes bei Anders im Hinterkopf behalten.
Dennoch lassen sich seine Beobachtungen zum Tonfilm hier in erster Linie als Zeit-
zeugnisse einer noch jungen Rezeptionssituation betrachten und in Verhéltnis zu an-
deren Autoren seiner Zeit setzen.

Denn mit der hier thematisierten Spannung aus technischer Welterzeugung und
Asthetik bewegt sich Anders zudem in einem Themenfeld, das auch in den Filmphi-
losophien von Walter Benjamin und Siegfried Kracauer einen zentralen Stellenwert
hat.'> Wihrend bei Benjamin die Frage nach dem Film zum é&sthetischen Status
des technischen Bildes fiihrt, bindet Kracauer die Weltlichkeit des Films an seine
Herkunft aus der Photographie und damit an seinen Index mit einer >auBeren Reali-
tdt«. Um darzulegen, wie Anders das Spannungsverhéltnis von Welterzeugung und
Kunstwerk-Rezeption generiert, werden drei Untersuchungsfelder aus den frithen
Schriften zum Film betrachtet — die Akustik, die Montage und die Frage nach
der Welterzeugung im Kunstwerk. Bei allen drei Untersuchungsfeldern soll der
Vergleich zu den Ansédtzen Benjamins und Kracauers verdeutlichen, dass Anders den
Film weniger aus seinem medienhistorischen Ursprung her betrachtet, sondern aus
den &sthetischen Verfahren, wie die Weltlichkeit sich seinem Rezipienten vermittelt.
Diese Vermittlungsfrage von Weltlichkeit ldsst sich bis auf Fragen eines postkinema-
tographischen Bewegtbildes ausdehnen, die in der Film- und Medienwissenschaft
heute noch eine theoretische Dringlichkeit aufweisen. Auf diese mogliche Aktualitét
der Schriften zum Film wird in einem Fazit mit Ausblick kurz eingegangen.

2. Akustik im Film — oder der Einschlag des Irrationalen

Die Akustik eines Spielfilms ist nicht unbedingt das erste Phdnomen, das in Film-
theorien behandelt wird. Dagegen {iberwiegen haufig Erorterungen tiber die diversen
Einstellungen, den Schnitt sowie die Montage als Stilmittel des Films und seiner
Erzéahltechniken. Dem Horen im Kinosaal kommt 1929, als Giinther Anders seinen
kurzen Artikel »Tonfilmphilosophie« verfasst, eine besondere Aufmerksamkeit zu.
Spétestens seit 1927, als im amerikanischen Spielfilm The Jazz Singer (USA, 1927)
der Hauptdarsteller Al Johnson synchron zur Lippenbewegung seiner Gesangseinla-

12 Diese beiden Autoren (die ebenfalls aufgrund ihrer jiidischen Herkunft zwischen 1933
und 1934 vor dem NS-Regime zunéchst nach Paris flichen) werden hier wegen ihrer Arbeiten
zur Frage nach dem Film als Kunstwerk gewahlt. Sicherlich hitten auch noch andere Autoren
hinzugezogen werden konnen, so z.B. Rudolf Arnheim: »Film als Kunst«, in: Franz-Josef Al-
bersmeier (Hg.): Texte zur Theorie des Films, Stuttgart 2003, S. 176-200.

128

17.01.2026, 17:10:58. - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gen auch im Kinosaal zu héren ist,'3 dréingt sich die ésthetische Frage nach der
Funktion des Tons im Spielfilm auf. Fiir Anders bleibt der Film zwar in erster
Linie ein Bildmedium, aber wodurch sich die Akustik als primires Element des
Tonfilms aufdringe, sei ihre Distanzlosigkeit.!* Denn von den Projektionen auf der
Leinwand konnen wir uns abwenden oder sie abschneiden, indem wir nur einen Teil
der Leinwand betrachten. Aber der Ton sei, so Anders, »aufdringlich im doppelten
Sinne«:!> Weder konnten wir ihn ignorieren, noch kénnen wir ihn im Kinosaal aus
unserer Wirklichkeit verdrdngen. Die Akustik im Raum bedarf keinerlei Darstellung
oder Vorstellung, fiir die wir den Korper des Mediums sehen miissten: »Das Gram-
mophon stellt nicht ein Bild der Mondscheinsonate dar; diese selbst klingt aus ihm
heraus; in ihrem immer wiederholenden Bestand; selbst wenn entstellt, so niemals
dargestellt«.1°

Diese Erfahrung einer Aufdringlichkeit des Akustischen geht nicht allein aus dem
Kinoerlebnis hervor. Bereits in seinen phdnomenologischen Auseinandersetzungen
mit der Musik versucht Anders eine Wahrnehmungstheorie des Akustischen auf-
zubauen,!” die nicht von einem intentionalen Bewusstsein ausgeht, das sich den
Objekten der AuBenwelt zuwendet, sondern von Bewusstseinsakten, die durch eine
Prasenz des Musikalischen ausgelost werden, oder, in einer &sthetischeren Lesart,
die zu einem »stimmungsmaBigem Mitvollzug«!'® animierten. Welche Konsequenzen
hat dieses Ergriffen-Werden aber fiir die Betrachtung des Films als Kunst? Ahnlich
wie auch Siegfried Kracauer sicht Anders im Bemiihen des Films um den Realismus
das grofBite Entfremdungspotential des Mediums zu sich selbst. So beschreibt er die
versuchte synchrone Zuordnung des Tons zum Bild als eine »Kollision von Reali-
titssphiren«,!® die eher einem organisierten Angriff auf die sinnliche Wahrnehmung
des Zuschauers gleiche. Dies ist bereits ganz in der Linie des negativ konnotierten

13 Dabei wurde wihrend der Produktion ein sogenanntes Vitaphone genutzt, bei dem der Ton
nicht auf der Filmspur, sondern separat auf einer Schellackplatte aufgenommen wurde. Der
Plattenspieler war dabei an einem Kamerastativ befestigt. In den Kinos waren die Plattenspie-
ler mit dem Elektromotor des Projektors gekoppelt, um die Synchronisation sicherzustellen.
Der Erfolg des Vitaphones hielt allerdings nur bis 1931, danach waren die Tonaufzeichnungen
per Filmspur (sound on film) technisch verldsslicher. Peter Monaghan: »A Resounding 25
Years of Reviving Early Film«, in: Moving Image Archive News, 17.12.2016, http://www.m
ovingimagearchivenews.org/a-resounding-25-years-of-reviving-early-film/ (aufgerufen:
10.06.2021).

14 Anders: »Tonfilmphilosophie« (1929), in: Schrifien zu Kunst und Film, S. 20.

15 Ebd.

16 Ebd.

17 Christian Ferencz-Flatz: »Giinther Anders als Filmphdnomenologe«, in: Montage AV
29.02.2020, S. 177-189. Zu diesem Verhiltnis der Akustik zu Anders’ Musikphilosophie siche
auch das Nachwort von Ellensohn und Putz in: Anders: Schriften zu Kunst und Film, S. 4471.

18 Ebd., S.179.

19 Anders: »Tonfilmphilosophie« (1929), in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S.21.

129

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Begriffes einer »Kongruenz«?® von realer und medialer Wirklichkeit, der spiter fiir
Anders’ Fernsehphilosophie pragend sein wird.

Interessant ist allerdings, dass Anders’ »Tonfilmphilosophie« nicht bei dieser Sor-
ge um eine sinnliche Uberladung der Erfahrungswelt durch die Realititsillusion des
Films stehen bleibt. Der kiinstlerische Reiz liege fiir Anders dagegen gerade in einer
»Entwirklichung« des Optischen durch das Akustische, indem das Wirkliche des
Films unzuverlidssig, irrational und damit gegen jede naturalistische Tendenz getrie-
ben werde.?! Das kiinstlerische Genre, in dem Anders solche Tendenzen vermutet,
ist der Spukfilm. Der Spuk sei das »negative Wunder«,?2 er bringe die Dimension
des Imagindren ins Wirkliche ohne den Zwang eines Beweises, mit dem sich eine
iibernatiirliche Existenz wie Gott auszuweisen hitte. Das blole Dasein des Unerwar-
teten, wie z.B. eines Korpers, der keinen Schatten wirft, 16se dabei mehr Spuk aus
als die klassischen Requisiten eines Spukfilms.?> Um das Wirkliche systematisch mit
Fetzen des Imaginédren zu iiberziehen, brauche es nach Anders aber eine Priasenz
des Akustischen zum Film, und zwar weniger als Begleitung denn als Rhythmus fiir
die Bewegung zwischen der vermeintlich wirklichen und imagindren Welt. Gerade
durch seine Distanzlosigkeit, aber auch seine Nicht-Lokalisierbarkeit im Kinosaal
durch die Abstinenz von Instrumenten oder Grammophonen als Klangquellen, eig-
net sich fiir Anders der Ton dazu, das Bild in Zwischenwelten, in Uneindeutigkeiten
zu halten.

Dass solche Reflektionen iiber den Spukfilm und sein kiinstlerisches Potential
nicht nur theoretischer Art waren, verdeutlichen Forschungen zum frithen Tonfilm.
Lange war es in der Filmgeschichte ein Gemeinplatz, dass seit dem Tonfilm der
sogenannte diegetische Ton dominant sei.2* Unter diegetischer Tonnutzung werden
Einstellungen verstanden, in denen die Quelle des Tons auch im Bild zu sehen ist
— ein Umstand, der mit sprechenden und singenden Darsteller*innen ab 1930 stark
zunahm. Allerdings war es nicht so, dass sich der extradiegetische Sound, also jener,
der nicht im Bild enthalten ist, allein auf den Vor- und Abspann beschrinkte. Be-

20 Ebd. S.20. Zur Kongruenz von Realitét und Fernsehwelt bei Anders: Reinhard Ellensohn und
Kerstin Putz: » Alles Wirkliche wird phantomhaft, alles Fiktive wirklich«. Medienphdnomeno-
logie und Medienkritik bei Glinther Anders«, in: Gerhard Schweppenhduser (Hg.): Handbuch
der Medienphilosophie, Darmstadt 2018, S. 63-71.

21 Anders: »Tonfilmphilosophie« (1929), in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 21f.

22 Giinther Anders: »Spuk im Film« (1932), in: ders.: Schrifien zu Kunst und Film, S. 23-28, hier
S.23.

23 Ebd., S.25 — dort nennt Anders das »Gerippe« und das »Holzbein« als klassische Requisiten
eines Gruselfilms. Als Grundlage fiir diese Ausfiihrungen dient ihm der Film Vampyr des 6s-
terreichischen Regisseurs Carl Theodor Dreyer von 1932.

24 Siehe hierzu z.B.: Kathryn Kalinak: Settling the Score: Music and the Classical Hollywood
Film, Madison, WI. 1992. In diesem Kontext gilt der Film King Kong (USA, 1933) lange Zeit
als Malistab des Tonfilms, da die eingesetzten Soundeffekte beim Umstiirzen der Hochhéuser
oder den Gerduschen des Protagonisten eine bis dato ungekannte, sinnlich intensive Erfahrung
des Fantasy-Plots bewirkten.

130

17.01.2026, 17:10:58. - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sonders in Fantasy- oder Horrorfilmen sowie in Traumsequenzen kamen plotzliche
Geréusche oder spannungsgenerierende Tonfolgen zum Einsatz, die nicht allein zur
Verstiarkung des visuellen Eindrucks dienten oder die lediglich den Dialog der Dar-
steller*innen begleiteten. Der amerikanische Filmwissenschaftler Michael Slowik
nennt dieses akustisch getragene Genre »Other Worlds«:

»In 1931 and especially 1932, Hollywood’s most extensive film score regularly tied
nondiegetic music to the presentation of what I call other worlds. The term other worlds
here encompasses two distinct — though not mutually exclusive — spheres. One type
is a physical location far removed from familiar reality. This world is often exotic
and sometimes even features magic and supernatural occurrences. The other type is an
internal world of fantasies, dreams and desires«.?

Wenngleich sich das Zitat Slowiks auf einen weiten Genrebereich bezieht, macht
es dennoch die kiinstlerische Wahl einer Verbindung von »Other Worlds«< mit Spiel-
arten des extradiegetischen Tons deutlich. Dass diese Asthetik des Extradiegetischen
lange Zeit im Abseits der Filmgeschichte Hollywoods stand, zeigt auch, wie mal3ge-
bend die Tonfilmgeschichte fiir die Bewertung von Genredsthetiken gewesen ist.

Nun wire es aber vermessen, die »Other Worlds« als &dsthetische Entsprechungen
der filmtheoretischen Ausfiihrungen Anders’ zu lesen. Dies wire bereits deswegen
problematisch, weil die Beispiele von Slowik sich allein auf das priméar kommerziell
ausgerichtete Hollywood Cinema beziehen. Medienhistorisch und filmphilosophisch
dienen die »Other Worlds«< aber als Exempel fiir die autkommende Frage nach der
kiinstlerischen Funktion der Akustik im beginnenden Tonfilmzeitalter. Gerade die
Zeiten 1929-1932 sind jene, in denen der Tonfilm zunehmend auch in die deutschen
Kinos kommt.26 Nicht nur die Asthetik des Films verdndert sich, sondern auch die
Wahrnehmung im Kinosaal selbst. War zuvor eine Stummfilmprojektion ohne extra-
diegetische Quelle unvorstellbar, sei es per kleinem Orchester oder per Pianobeglei-
tung, so galt es nun, theoretisch wie praktisch, neue Gestaltungsmoglichkeiten mit
der extradiegetischen Akustik zu finden. Das fiir Anders’ Idee zentrale Thema der
konfligierenden Welten, die aus unterschiedlichen Sinneswahrnehmungen entstehen,
ohne sich in einem Realitdtstelos aufzuheben, ist damit auch eine asthetische Ant-
wort auf das neue Kinodispositiv des Tonfilms. Gerade auf die mdglichen Spielarten
solcher Antworten mochte Anders mit seiner Forderung nach einer yEntwirklichung«
durch das Akustische hindeuten.

Wie solche Variationen des akustischen Einsatzes im Film aussehen konnten,
hat Siegfried Kracauer in seiner Theorie des Films systematisch ausgearbeitet. Eine

25 Michael Slowik: »Diegetic Withdrawal and Other Worlds. Film Music Strategies before King
Kong, 1927-1933«, in: Cinema Journal 53 (2013), Heft 1, S. 1-25, hier S. 9.

26 Siehe zu dieser Ubergangsphase im deutschen Kino: Anke Woschech: »Ein Gesang von der
mechanisierten Welt<. Technikfiktionen im frithen deutschen Tonfilm. am Beispiel von F.P.1
ANTWORTET NICHT, in: Uwe Fraunholz und Anke Woschech (Hg.): Technology Fiction.
Technische Visionen und Utopien in der Hochmoderne, Bielefeld 2012, S. 247-270.

131

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Moglichkeit, Irritationen durch den Ton auszuldsen, biete fiir Kracauer der Kontra-
punkt. In Szenen, in denen z.B. das Gesicht eines Schlafenden in GroBaufnahme
gezeigt wird, wiire es ungiinstig, eine »alpdruckartige Musik« einzuspielen.?” Statt-
dessen miisse sie den Zuschauer vom Gesicht in »Bereiche« mandvrieren,?® die
sich von der Realititsillusion der Story entkoppeln, um die physische Realitdt des
Films zu verdeutlichen. Damit auch der Film als soziodkonomisches Bild einer
Gesellschaft samt ihren Produktionsbedingungen nicht hinter die »geistige Realitdt«
der Story falle, miisse die extradiegetische Filmmusik geradezu eine Bremswirkung
entfalten: »lhr [der Begleitmusik] Verdienst in einem solchen Falle besteht genau
darin, daB sie die Handlung vernachléssigt, statt sie weiterzutreiben«.?? Die extradie-
getische Musik dient hier nicht dazu, eine »Other World« in das Filmbild zu holen,
indem sie das visuelle Bild »entwirklicht«, wie Anders sich ausdriickt. Stattdessen
hitte sie als dialektischer Gegenpart das Potential, das Filmbild neu lesen zu lassen.

Kracauer wahlt fiir diesen kiinstlerischen Zugang den Begriff der »Zufallsmusik.
Denn anstelle einer Bestitigung oder Verstiarkung des Visuellen durch die Akustik,
erfahrt der Zuschauer die zugrundeliegende Kontingenz zwischen Bild und Ton.3°
Was in der einen Szene als beildufiger, extradiegetischer Ton wahrgenommen wird,
kann sich in einer anderen wieder als handlungsrelevant erweisen. Kracauer macht
dies an einer entscheidenden Szene in Fritz Langs M (BRD, 1931) deutlich. Lang
lasse den Zuschauer wissen, dass der gesuchte Kindermorder ein Thema aus Ed-
vard Griegs Peer Gynt pfeift. Diese Beildufigkeit wird in einem spdteren Verlauf
entscheidend, wenn in den Einstellungen auf das StraBlenleben ein blinder Bettler
gezeigt wird, der die Melodie wiedererkennt und damit zur ersten Person wird, die
den richtigen Verdichtigen vermutet.3! Die beiden Beildufigkeiten, die gepfiffene
Melodie und der sichtbare blinde Bettler, konvergieren unter unserer Bezeugung als
mogliche Verschrinkungen unterschiedlicher Welten, die in diesem Falle auch eine
Narration vorantreiben.

In ihren theoretischen Ausfiihrungen zur Akustik im Tonfilm eint Anders und
Kracauer die Ablehnung gegeniiber einer handlungsstiitzenden Funktion des extra-
diegetischen Tons. Das Moment der Uberraschung, das aus der durchgehenden

27 Siegfried Kracauer: Theorie des Films. Die Errettung der dufseren Wirklichkeit, Frankfurt am
Main 2019, S. 198.

28 Ebd.

29 Ebd.

30 Ebd., S.200. Kracauer leitet diese Passage mit einer Anekdote iiber einen betrunkenen Kla-
vierspieler ein, der in einem von ihm héufig besuchten Filmtheater Stummfilme begleitete.
Aufgrund seines Rausches war der Musiker in sein eigenes Spielen derart vertieft, dass er nicht
mehr den Kopf hob und es dem Zuschauer nach einiger Zeit so schien, dass die Musik ganz
nach Zufall zum Film stofle. Vgl. zu dieser Anekdote, Nina Noeske: »Filmmusikalische Expe-
rimente zwischen Bild und Ton oder: Der betrunkene Klavierspieler«, in: Stefanie Kreuzer
(Hg.): Experimente in den Kiinsten. Transmediale Erkundungen in Literatur, Theater, Film,
Musik und bildender Kunst, Bielefeld 2012, S. 287-304.

31 Vgl ebd.

132

17.01.2026, 17:10:58. - Op:


https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Kontingenz des Tons zum Bild mdoglich bleibt, wird aber unterschiedlich interpre-
tiert. Bei Anders miisse der Tonfilm als Kunst die »Entwirklichung< des Visuellen
durch die Akustik vorantreiben, indem die Welt des Visuellen gebrochen werde. Die
Irrationalitit des vermeintlich Bekannten durch die »Other Worlds« sei die notwendi-
ge Funktion des extradiegetischen Tons. Fiir Kracauer enthélt der Ton nicht das Po-
tential konfligierender Weltlichkeit, sondern eher einer neuen Zugangsweise, die
dem Filmbild wieder einen dsthetischen Eigenwert verleiht. Denn das Filmbild ist
fiir Kracauer von seiner Einbettung in die fortlaufende Handlung dsthetisch einge-
zwingt, es droht stets zum Schnérkel, zum Ornament zu degradieren, da es nur ver-
sinnbildlichen soll, was die Story bereits voraussetzt.’> Wihrend also fiir Anders mit
dem Ton eine alternative Wirklichkeit statt einer Realitétsillusion moglich wird, be-
tont Kracauer einen alternativen Zugang zum Filmbild, der im Potential einer Kon-
tingenzerfahrung des extradiegetischen Sounds liegt.

3. Montage — oder Kunst ohne Zuschauer

Was sich fiir Anders mit der Akustik als alternative Weltlichkeit zum Leinwandbild
andeutet, verdichtet sich in seinen Bemerkungen zur Montage. Mit der Montage
verbindet Anders im Gegensatz zu Kracauer keine dsthetische Norm, mit der sich
eine funktionale von einer kiinstlerischen Montage unterscheiden lasse.’? Vielmehr
stellt er den gattungsspezifischen Befund auf, dass der Film keine Kunst fiir den
Zuschauer wire. Durch die Montage seien dsthetische Prinzipien von Handlungen,
wie sie noch auf der Bithne umgesetzt wurden, komplett ausgehoben. Das »dichteri-
sche Drama«, so Anders, wire seit jeher eine Gattung des Sammelns gewesen.3*
Personen werden auf die Biihne gebracht, um von entfernten Geschehnissen und
anderen Personen zu berichten und sie zum Thema des Geschehens an Ort und
Stelle zu machen. Das Drama konstruiert Handlung in gewisser Weise durch eine
synthetische Leistung fiir den Zuschauer. Ahnliches gelte auch fiir den Roman,
wenngleich es dort auch ein indirektes Reden iiber die menschenfreie Natur durch
den Autor gebe. Beim Film dagegen ist jegliche Synthese konstant bedroht, und
zwar durch »das Dazwischenfahren des Zufalls«.?

Nun lieBe sich gegen Anders einwenden, dass gerade die Montage eine Hand-
lungseinheit von Raum und Zeit sicherstelle, anhand derer verschiedene Szenen
miteinander kausal in Verbindung gebracht werden konnen — und dies muss keines-

32 Vgl Siegfried Kracauer: Das Ornament der Masse. Essays (1963), Frankfurt am Main 42021,
S.302.

33 Ebd., S.303.

34 Giinther Anders: »Thesen zur Filmdramatik (1932)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film,
S.29-34, hier S. 32.

35 Ebd, S.33.

133

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

falls linear vollzogen werden. Anders argumentiert hier allerdings nicht &sthetisch,
sondern ontologisch. Grundsitzlich ist jedes Bewegtbild fiir den Zuschauer durch
sein koexistentes Auflen geprégt, das zu jeder Zeit unendlich erweitert werden kann.
André Bazin beschrieb dieses AuBen als eine »zentrifugale Bewegung«,?¢ der ein
Kinozuschauer folgt, wenn er die Leinwand betrachtet. Das AuBen ist eine immer
prasente Unendlichkeit, die sich in der Einstellung ankiindigt, aber nicht zeigt. Im
Falle eines Gemildes vollziehe sich dagegen eine »zentripedale Bewegung«,3’ die
den Blick ins Innere des Gemaildes fiihre. Eine solche Konzentration auf den einen
Raum ist fiir Anders im Theater auch dann noch gegeben, wenn mehrere Handlun-
gen simultan stattfinden.’® Beim Film trete allerdings die Sukzession an die Stelle
des Simultanen: »Der Raum ist nicht mehr die Stelle, wo sich das Ereignis abspielt;
die Stelle selbst rollt ab und wird zur Zeit: vorbeisausende Landschaft«.

Diese Authebung des Réumlichen in der Zeit ist es, die den Film bei Anders zu
einer ortlosen Kunst macht. Wihrend die Biithne oder die Leinwand im Museum
einen Ort bilden, an dem Kunst fiir den Zuschauer erfahrbar werde, projiziere der
Film eine Welt, die immer wieder in einer bestimmten Zeit an einem bestimmten
Ort reproduziert wird. Die Delokalisierung des Kunstwerkes ist, paradoxerweise,
genau das, was es im Dispositiv des Kinos ermdglicht, nicht mehr dem Zuschauer
etwas vorzustellen, sondern ihn in die Welt des Kunstwerkes zu stellen. Wahrend
das Drama und der Roman eine Welt vorstellen, gebe es im Film keine alternativen
Perspektiven, sondern nur das »Darinnensein«.* Sicherlich gibt es Variationen in
den asthetischen Prinzipien, wie eine Handlung und aus wie vielen Perspektiven sie
dargestellt werden kann, aber dies beriihrt nicht den ontologischen Kern. Fiir Anders
folgt aus der Synchronisation unseres Bewusstseins mit dem zeitlichen Ablauf der
filmischen Welt ein technisches >In-die-Welt-gestellt-Sein¢, das an die Stelle der
Betrachtung von Kunst tritt.*!

36 Im Original lautet es: »propriétés centrifuges de I’image«, André Bazin: »Le réalisme cinéma-
tographique et I’école italienne de la libération, in: Esprit, Januar 1948, S. 5883, hier S. 80;
zit. nach: Bladine Joret: Studying Film with André Bazin, Amsterdam 2019, S. 66. Darin findet
sich eine erweiterte Besprechung von Bazins Gebrauch der Newtonschen Mechanik fiir die Be-
schreibung des Kinobildes.

37 Ebd, S.80

38 Giinther Anders: »Das Dramatische im Film (Rundfunkgesprich mit Herbert Ihering, 1932)«,
in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 35-43, hier S. 40.

39 Anders: »Thesen zur Filmdramatik (1932)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 32.

40 Ebd, S.34.

41 Fir Bernard Stiegler ist genau diese Synchronisation des Bewusstseins mit dem von der Mon-
tage organisierten Ablauf des Films das Argument, warum es nicht mehr addquat wére, von
einer Denaturierung der Bewusstseinszeit durch die mechanische Zeit des Films zu sprechen.
Eher sollte betont werden, dass das Bewusstsein, das stets nur durch Techniken tiber sich selbst
und seine zeitliche Entfaltung wei3, mit Blick auf temporale Objekte genauso synthetisierend
wie der Film funktioniere. Stiegler, der in seiner Diagnose in vielen Punkten mit Giinther An-
ders’ Aussagen zur Medienwelt des Fernsehens tibereinstimmt, macht keinen Unterschied zwi-
schen Film und Fernsehen und behandelt beides als temporale, audiovisuelle Objekte des Be-

134

17.01.2026, 17:10:58. - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit diesem Schwerpunkt auf einer Ortlosigkeit des Films ist Anders sehr nah
an der Argumentation Walter Benjamins aus seinem Kunstwerk-Aufsatz. Denn dem
von Benjamin diagnostizierten Umstand, dass Kunstwerke zunehmend nur noch sol-
che sind, die auch technisch reproduzierbar und sichtbar sind, geht die Bestimmung
des Kultwertes von Kunstwerken voran. Fiir solche kulthaften »Gebilde« in Kirchen
und Tempeln, sei es »wichtiger, da3 sie vorhanden sind, als daf} sie gesehen wer-
den«.*? Durch das mechanisch reproduzierbare Bild habe der Ausstellungswert aber
im 19. Jahrhundert den rituellen Kultwert ersetzt. Und so wie Anders im Ubergang
vom Theater zum Film das Ende des Individuums als einem Adressaten von Kunst
verkiindet, weil dieses nicht mehr direkt adressiert wird, so sieht Benjamin noch in
der Portraitmalerei das letzte Moment des Kultischen aufleuchten, bevor Kunst fiir
das Publikum und nicht mehr fiir den Betrachter gemacht wird.

Gerade darin liegt aber auch der Unterschied zwischen Benjamin und Anders
in der Betrachtung der Montage. Denn fiir Ersteren folgt aus dem Verlust einer
individuellen Erfahrung des Kultischen das Phinomen der »Kollektivrezeption«.*3
Dabei ist das Kollektiv zugleich auch ein »Examinator¢, der den Spielenden oder
Sprechenden mit dem Auge der Kamera »testetc, weil es sich selbst an die Bild-
folgen der Montage gewohnt hat. Dieser Gewohnungsaspekt ist bei Benjamin
durchgehend politisch zu lesen — das Publikum wird mittels der Kollektivrezeption
formbar und gerade darin sicht Benjamin 1936, vier Jahre nachdem Anders seine
»Thesen zur Filmdramatik« schreibt, die »Asthetisierung des politischen Lebens«
durch den Faschismus.* Die Kollektivrezeption, als zwangsldufige Folge des Aus-
stellungswertes, erhélt damit auch eine weltkonstituierende Kraft. In den Schriften
zum Film taucht das Publikum bei Anders selbst nicht auf, nur vom Individuum
wird ausgegangen, was auf einen nicht durchgehenden, aber doch vordergriindig
phédnomenologischen Zugang verweist. Erst im Exil, und zwar 1938 bei einer Rede
zur Vernissage einer Ausstellung mit Fotomontagen von John Heartfield, tritt die
Frage nach der »Massenwirkung« auf.*> Die Fotomontage miisse als kiinstlerisches
Mittel die Dialektik von Realitdt und Aussehen vollziehen und damit das Vorgehen
offenlegen, mit dem die faschistischen Presseorgane ihre »Fakebilder« erstellten.*®

wusstseins. Vgl. Dazu Bernard Stiegler: Technics and Time, 3. Cinematic Time and the Questi-
on of Malaise, Palo Alto 2010, hier besonders S. 77ff.

42 Walter Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, Frank-
furt am Main 1977, S. 19.

43 Ebd, S.33.

44 Ebd., S.42.

45 Giinther Anders: »Uber Photomontage. Ansprache zur Eréffnung der Heartfield-Ausstellung
1938 in New Yorke, in: ders.: Mensch ohne Welt. Schriften zur Kunst und Literatur, Miinchen
1993, S. 175-194, hier S. 188.

46 Ebd., S. 182. Der deutsche Kiinstler John Heartfield, gebiirtig Helmut Herzfeld, ist durch seine
Fotomontagen international bekannt geworden, in denen er NS-Pressebilder mit anderen Zei-
tungsausschnitten, die er dartiber klebte, satirisch kommentierte. Die Technik der Montage hat
er in der Berliner Dada-Bewegung kennengelernt.

135

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Nicht nur politisch, sondern auch in &sthetischer Weise wird hier also das kiinstleri-
sche Ausdrucksmittel der Fotomontage als das Einsetzen von Bilderwelten gegen
Bilderwelten betrachtet, als eine Bildtechnik, die ihre normative Implikation quasi
in sich trigt. Die Rede Anders’ zur Vernissage ist damit nicht nur eine frithe
theoretische Arbeit zur Fotomontage. Sie nimmt auch die Probleme vorweg, die
sich im massenhaften Einsetzen von Bildern, ihren Manipulationen und den Gegen-
manipulationen abzeichnen — Fragen also, was passiert, wenn diese Technik nicht
allein auf den Kontrast von Propaganda und Aufkliarung zu reduzieren ist, sondern
sich damit auch, wie wir es in den Meme- und Bilderfluten der sozialen Medien
erleben, verschiedene Singulare von »>Realitdt< begegnen? Wie kann also ein solcher
Exzess an (digitalen) Fotomontagen noch eine Dialektik von Realitdt und Aussehen
sicherstellen?+

Diese Frage bleibt ndmlich der Kern fiir die Dialektik, die Anders hier in der
Fotomontage sieht und die sich auch auf den Film tibertragen lasst. Demnach wire
es an der Kunst, den Zufall so einzusetzen, um die Syntheseleistung des Films
offenzulegen. Es wire somit auch eine Einsicht in die Konstruierbarkeit von Welt,
die vielleicht das Angebot einer Synthese von Realitit und Aussehen wiére. In
seinem Beitrag zur Fotomontage macht Anders dabei auch deutlich, dass hierdurch
das Kunstbild seinen Charakter bereits verloren hat. Es ist, in Abwandlung der Ben-
jaminschen Lesart, zu einer Reproduktion geworden, die iiber bereits Reproduziertes
urteilt. Fiir Giinther Anders wird damit das fotomontierte Bild aber doch normativ,
weil es das Original eines politischen Kommentars ist:

»Da diese Bilder auf Verdnderung der Welt abzielen, haben sie in dieser Welt keinen
bestimmten sozialen Platz: weder in der Kiiche noch im Wohnzimmer; [...] Vergeblich
wird man versuchen, sich voll kiinstlerischer Seligkeit in sie einzufiithlen. Vergeblich
wird man s>kiinstlerischen Ausdruck< suchen. Das Bild hat eine vollig neue Funktion
angenommen. Es reprisentiert nicht die in Distanz sich darbietende Schonheit, es ist eher
wie das Haupt des Gorgo: das Schreckbild, das dem Menschen vorgehalten wird und das
ihn nicht anzieht, sondern zuriickstoBt. Aber zuriickstoBt in die Wahrheit«.*8

Der Einzug des technischen Bildes ist auch jener Punkt, an dem die Montage
fiir Anders zum zentralen Faktor wird, was ein Kunstwerk sei. Nun sind es nicht
mehr Individuen mit einer Intention, die Kunst fiir andere Individuen machen. Mit
Blick auf die mechanische Syntheseleistung der Foto- und Filmkamera und ihrem

47 Zu dieser Frage nach der Aktualitdt von Fotomontagen in Zeiten von Memes und Social Media
sowie zur Spannung zwischen dem Kiinstler und dem User als Produzenten der Fotomontage:
Sabine T. Kriebel und Andrés M. Zervigon: »Is Photomontage Over? A Special Issue of Histo-
ry of Photography«, in: History of Photography 43 (2019), Heft 2, S. 119-121. Zur bildhistori-
schen Einordnung der Fotomontage und dem Wirken von John Heartfield siche auch Sabine T.
Kriebel: Revolutionary Beauty. The Radical Photomontages of John Heartfield, Berkeley
2014.

48  Anders: »Uber Photomontage«, in: ders.: Mensch ohne Welt, S. 188.

136

17.01.2026, 17:10:58. - Op:


https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Massenpublikum verlangt Anders, dass das Bild seine Konstruktionsbedingungen
und damit seine Welterzeugung mit kommunizieren muss. Ob dies nach Anders
auch auf den Tonfilm iibertragbar wére, liegt nahe, ist aber final schwer zu sagen, da
nach 1932 keine filmtheoretischen Schriften mehr erscheinen. Was sich in einigen
Manuskripten nach 1932 findet, sind Ideen zu kiinstlerischen Formaten, wie der
»Pseudo-Realismus< des Faschismus karikiert werden konnte.

Benjamins Pladoyer fiir eine »Politisierung der Kunst¢, um die neuen Massen zu
erreichen, ist zugleich das Schlusswort seines Kunstwerk-Aufsatzes. Ausfithrungen,
wie eine solche aussehen sollte, folgen mit Bezug auf den Film nicht. Es ist Sieg-
fried Kracauer, der besonders in seinen Publikationen nach dem Zweiten Weltkrieg
ein solches Verfahren der Montage ausfiihrt. Fiir ihn ist die Photographie zwar auch
eine Momentaufnahme, aber was darin gefangen wird, ist der Index der physischen
Realitdt. Diese indexikalische Bindung wird hdufig vom Regisseur durch starke
Belichtungen, tiberzogen detailliertes Interieur oder zu schnelle Schnitte entkraftet.
Das »Rohmaterial« miisse aber »intakt« als auch »transparent« bleiben,®® um die
Materialitdt der gesellschaftlichen Eigentumsverhéltnisse in den Kinosaal zu tragen
— darin liegt fiir Kracauer die &sthetische sowie politische Herausforderung an den
Regisseur. Diese Verpflichtung der Montage an das photographische Bild, die den
Index des Realen tliber die Moglichkeit einer Dekonstruktion wie in der Fotomontage
stellt, ist bei Kracauer an ein normatives Verstandnis der Montage gebunden, das so
weder bei Anders noch bei Benjamin vorkommt.

4. Asthetik als Unschdrfe

Sowohl die akustische wie auch die visuelle Erfahrung im Kino fithren Anders also
zu einer grundlegenden Frage nach dem Status des Films als Kunst. Fiir ihn steht
fest, dass die Welt des Films ohne eine direkte Adressierung an den Zuschauer,
ohne eine handwerkliche Signatur der Kiinstlerin intakt bleibt, weil die Anwesenheit
des Films die zeitlich erstreckte Umsetzung einer mechanischen Funktion ist. Es
bedarf keiner spezifischen rdumlichen Positionen zum Kunstwerk, ebenso wenig
eines »stimmungsvollen Mitvollzuges«®! wie im Falle der Musik. Widerspenstig
zeigt sich der Film, ihn den Kategorien der materiellen oder immateriellen Kiinste

49 Siehe zu weiteren Ausfiihrungen einer subversiven und aufkldrerischen Nutzung der Montage
auch zwei englische Texte zu einer modifizierten Form des Cartoons, die Anders in seinem
amerikanischen Exil geschrieben hat. Giinther Anders: »Suggestions for New Types of Pic-
tures (1939/42)«, in: ders.: Schrifien zu Kunst und Film, S. 55-58. Sowie: Ders.: »Caricartoons.
A Suggestion for a New Type of Animated Pictures (um 1942/43)«, in: ders.: Schriften zu
Kunst und Film, S. 73-83.

50 Kracauer: Theorie des Films, S. 50.

51 Ferencz-Flatz: »Glinther Anders als Filmphdnomenologe«, in: Montage AV 29.02.2020, S. 179.

137

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

zuzuordnen, wie sie seit Lessing in der dsthetischen Theorie genutzt werden.>? Sein
hybrides Dasein als Leinwandprojektion, die materialisiert ist, und als temporales
Objekt, das abgespielt wird, ziehen bis in aktuelle Diskussionen um die Ontologie
des Films als digitales (oder digitalisiertes) Objekt film- und technikphilosophische
Kontroversen nach sich.’? Diesen Umstand gilt es zu bedenken, da sich die ontolo-
gische Unschérfe des Films als Kunst auch im einsetzenden Tonfilmzeitalter zeigt.
Die Schriften von Gilinther Anders spiegeln dies wider. Die Komparative mit dem
Theater und der Literatur wechseln sich ab mit direkten Erfahrungen, die zum Teil
phéanomenologisch reflektiert werden. Einzig das Problem der Weltlichkeit zieht sich
durch seine Ansidtze, wenn es um den Wegfall der Psychologisierung und der indivi-
duellen Adressierung geht, wie es noch im korperlichen Vollzug des Schauspiels
vor dem Zuschauer geschehen kann. Stattdessen wird — so konnte man hier in
Abwandlung von Heidegger sagen — der Mensch in die Filmwelt gestellt:

»Wenn das menschliche Gesicht zur Landschaft wird, wird es zur Welt. Wiahrend man
frither die Welt beseelte, um sich dann in sie einzufiihlen, wird jetzt umgekehrt die Seele
zu einem Stiick Welt gemacht. Da das Private und Individuelle trotz der Erfindung des
Redefilms auf der Leinwand unangemessen wirkt, hat sich dhnlich wie in der Musik eine
gewisse Allgemeinheit menschlicher Typen und menschlicher Leidenschaften herausge-
bildet. Es gibt das Heldische, den Strolch, die Greta-Garbohafte, kurz: Typen, die viel
schematischer sind als die Typen des Theaters«.>*

Das Schemenhafte der Person kiindet bereits von der Fernsehwelt als einer »Matri-
ze«, der bald auch »priparierte Menschen« entsprechen wiirden, wie Anders es
spater beschrieb.” Aber auch hier lieBe sich gegenhalten, dass der Begriff der
Weltlichkeit — wie in den beiden vorangegangen Teilen gezeigt — nicht auf eine
Praformation der Welt des Individuums durch die technische Bildwelt hinauslau-
fen muss. Die »Entwirklichung¢, von der Anders im Kontext eines Einsatzes des
extradiegetischen Tons spricht, soll den Film auch {iber sich selbst hinausfiihren,
indem es seine Mdoglichkeit offenlegt, mehrere Welten nach- oder nebeneinander zu
legen. Statt stereotypischen Zuschreibungen, die durch Gestik und Musik untermalt

52 Vgl. David N. Rodowick: The Virtual Life of Film, Cambridge 2007, S. 13.

53 Was bis zu Positionen reicht wie jene des Filmhistorikers Paolo Cherchi Usai, die durch das
Konservierungsproblem analoger Filmrollen einen Tod des Films und damit seine unabwend-
bare Immaterialitdt behaupten. Usai pladiert dafiir, statt von einer Ontologie des Bildes von
einer sethics of vision« zu sprechen. In dieser Ethik gehore der Tod des Films aufgrund der
Nicht-Konservierbarkeit zum Leben des Films dazu, so wie ein Arzt sich mit dem Sterben von
Patienten abfinden miisse. Filmrestaurierungen sind fiir Usai keine Losung, sondern ein Wider-
spruch zum eigentlichen Ziel, den Film als Kunstwerk zu erhalten. Paolo Cherchi Usai: The
Death of Cinema. History, Cultural Memory and the Digital Dark Age, London 2001, S. 105.
Hier zitiert nach: Rodowick: The Virtual Life of Film, S.21.

54 Anders: »Das Dramatische im Film (Rundfunkgesprich mit Herbert Thering, 1932)«, in: ders.:
Schriften zu Kunst und Film, S. 43.

55 Anders: Die Antiquiertheit des Menschen, S. 186.

138

17.01.2026, 17:10:58. - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

werden, folgten die Uneindeutigkeit und die Unabgeschlossenheit diverser Welten,
die den Komplex der Realitét darstellen.

Wie wirkt sich diese Pluralitdt des Weltlichen auf den Film aus? Eine Konkreti-
sierung findet sich in den 14 Thesen, die Anders 1934 unter dem Titel »Was ist
Surréalisme?« verfasste. Dort beschreibt Anders den Surrealismus als eigentlichen
Realismus, da er die » Unordnung der Welt«>° enthiille. Er mache deutlich, dass jeder
Augenblick, auch der noch so gewdhnliche, jederzeit den Schein des Anderen, des
vermeintlich Irrealen, mit sich trdgt. Anders nennt diese Einheit das »dialektische
Umkippen«:

»Unendlich viele Mittel, um dieses dialektische Umkippen zu bewerkstelligen. Ein
Gesicht im Film. Es wird langsam vergrofert. Zum Schluss: die Mondlandschaft der
porigen Backen: Individualitit und Name des Photographierten ist vergessen: er wurde
Natur«.>’

Die Deindividualisierung, die durch den Close-Up eintritt, ist hier offensichtlich eine
andere als im Falle der Stereotypisierung von Personen. Sie veranschaulicht den
Ubergang von einer menschlichen zu einer natiirlichen Welt mit einem technischen
Vorgang und macht damit den Zuschauer zu einem Geschulten im Lesen jener
»Welt in Unordnung<. Das bewéhrte surrealistische Kippen oder — wenn man an die
Bilder René Magrittes denkt — Koexistieren von Traum und Wirklichkeit, ist hier
nur ein moglicher Modus. Schock und Aufklarung gehen im surrealistischen Film
ineinander und ermdglichen die Visualisierung eines omniprasenten >als¢, in dem
der Mensch zur Maschine, oder das Tier zum Nahrungsmittel wird>® — oder, in dem
Asthetik als Unschirfe gilt.

Nun sagen diese aphoristischen Anmerkungen wenig Systematisches iiber den
Surrealismus als Filmkunst aus. Sie lassen sich allerdings neben den Ansitzen zur
Akustik und zur Montage als ein normativer Anspruch an die Asthetik des Films
einordnen, den Anders immer wieder in seinen kurzen Schriften aufzugreifen ver-
sucht. Dabei stehen Konzepte wie das >dialektische Umkippen< nur auf den ersten
Blick fiir eine Ndhe zum sowjetischen Kino der 1920er und 1930er Jahre, mit dem
Anders, der z.B. auch Kritiken zu Eisensteins Filmen schreibt, auch vertraut ist.>® Er
fasst die Dialektik nicht primér historisch-materialistisch auf, sondern &sthetisch, als
auditiver oder visueller Kontrapunkt, in dem die Absurditdt der gesellschaftlichen
Realitdt dargelegt werden soll. Die biirgerliche Kunst, wie sie fiir Anders im Theater
und in der Literatur des 19. Jahrhunderts ihren Ausdruck fand, werde dieser Realitét

56 Giinther Anders: »Was ist Surréalisme? (1934)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film,
S. 152156, hier S. 152.

57 Ebd., S.155.

58 Ebd., S. 154-155.

59 Anders: »Eisensteins Filmphilosophie (1932)«, in: ders.: Schriften zu Kunst und Film, S. 44—
45.

139

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mit ihrem Naturalismus nicht mehr gerecht. Dazu muss gesagt werden, dass die Dar-
stellungen von Theater, Kunst und Literatur in Anders’ Filmschriften sehr verkiirzt
vorkommen und dass es, wenn man auf Bewegungen wie den Expressionismus oder
den Dadaismus schaut, starke Tendenzen einer kiinstlerischen »Entwirklichung< oder
Fragmentierung von Welt in den 1910er und 1920er Jahren gab. Aber auch hier
erhélt der Film als ontologische Entitdt bei Anders eine Sonderstellung. Denn so
wie das »negative Wunder< des Spuks in die Filmwelt gehort, so irreal erscheint die
Welt gut zehn Jahre nach dem Ersten Weltkrieg selbst — und so viel Unordnung, so
konnte man mit Anders schlieffen, kann auch nicht mehr aus der Schopfung eines
menschlichen Bewusstseins hervorgehen, es muss in den Rahmen eines technischen
Bildes. Der Film ist das Fenster zur Welt, um zu sehen, wie das Seelische eben zu
einem Teil der Welt wird (damit auch, im Sinne Benjamins, der optisch-unbewussten
Welt).

Die ontologische Unschirfe, die den Film als Technik und Kunstwerk zugleich
charakterisiert, begriindet Anders’ Asthetik in den hier untersuchten Schriften. Zwar
wird nach der Spezifitit des Mediums Film gesucht, aber nur, um festzuhalten,
dass das, was im technischen Rahmen des Bildes eine filmische Realitét présentiert,
ebenso uneindeutig ist wie die Ontologie des Films selbst. Eine gattungslogische
Beschreibung des Films als Kunst muss Anders daher verneinen. Auch fiir Kracauer
ist die Frage nach dem Film als Kunst nicht forderlich, denn sie fiihre in ein »ter-
minologisches Dilemma«.?®© Gemessen an der Treue zum photographischen Index
wiren Wochenschauen und Dokumentarfilme wertvoller als jene Spielfilme, die
»der gegebenen AuBenwelt nur geringe Beachtung schenken«.®! Filmkunst, wenn
iiberhaupt als solche adressierbar, wiare demnach solche, in der es dem Regisseur
gelingt, sich die Kontingenz der Realitéit einzuverleiben. Wenngleich Kracauer die
strikte Trennung des Films als einer neuen Gattung von Theater und Malerei anfiihrt,
so argumentiert er allein vor dem Hintergrund des photographischen Bildes, das
diesen Sonderstatus des Films begriinde. Auch fiir Benjamin stellt die Photographie
die medienhistorische Wende der Kunst zum technischen Bild da, allerdings geht
er in dem, was Film sein sollte, nicht so weit wie Anders und Kracauer. Dagegen
zieht er die Konsequenzen aus dem Film fiir die Bewertbarkeit von Kunst generell.
Denn es sei »eine andere Natur, die zu der Kamera, als die zum Auge spricht«,% und
damit ist der Film keine spezifische Kunstgattung fiir Benjamin. Vielmehr bringt
er eine kunsthistorische Bewegung zum Abschluss, die in der Ausstellbarkeit der
Malerei thren Ausgang nahm und iiber den bildzersetzenden Dadaismus nun beim
Kinozuschauer ende.

60 Kracauer: Theorie des Films, S. 69.
61 Ebd, S.67.
62 Benjamin: Das Kunstwerk im Zeitalter seiner technischen Reproduzierbarkeit, S. 36.

140

17.01.2026, 17:10:58. - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

5. Fazit und Ausblick

Aus den hier zugrundliegenden filmphilosophischen Schriften Giinther Anders’ lasst
sich schwer eine einheitliche Filmphilosophie oder Filmphdnomenologie herleiten.
Hierfiir scheinen die kurzen Schriften auch nicht intendiert worden zu sein. Viel-
mehr handelt es sich um essayistische und anekdotische Eintrdge, die eine Beschéf-
tigung mit der Erfahrung des Tonfilms dokumentieren. Gerade diese Zeitspanne
zwischen 1925 und 1943 umfasst eine philosophische Auseinandersetzung mit der
Frage nach der Ontologie des Films, die nicht zuletzt Folge seiner technischen
Neuerungen ist. Die Suche nach der Begriindung einer spezifischen Asthetik des
Films, die sich aus einer ontologischen Fundierung ergeben konnte, ist auch heute
im Zeitalter digitaler Filmformate und ihrer neuen Distributionswege zu beobachten.
Wenn Filmtheoretiker wie David N. Rodowick darauf insistieren, dass sich der Film
gerade dadurch auszeichne, dass er sich stets auf einem unsicheren Terrain bewege,
das zudem auch noch in stetigem Wandel sei,®3 dann ldsst sich dies bereits auf die
Situation von Giinther Anders in den spédten 1920er Jahre beziehen. Denn bei aller
Uneinheitlichkeit, die es vermeidet, von einem geschlossenen Ansatz zu sprechen,
dringt Anders’ Beschreibung von Weltlichkeit und einem »In-die-Welt-gestellt<-Sein
auf andauernde filmwissenschaftliche und technikphilosophische Fragen zur Postin-
dexikalitdt des Filmbildes sowie zu den postkinematographischen Rezeptionsweisen.
Dreh- und Angelpunkt ist dabei die &dsthetische Erfahrung des Films. War spétestens
seit dem Einfluss der Semiotik das filmische Zeichen auch stets eines, das — wie
jenes des photographischen Bildes — eine notwendige Kausalitdt des Leinwandzei-
chens zum physischen Objekt vor der Kamera behauptete, so wurden der Indexika-
litdit Ende der 1990er und in den 2000er Jahre geradezu »theoretische[] Totenschei-
ne« ausgestellt.®* Eine Indexikalitit gab es nun weiterhin, allerdings referierte das
Zeichen nicht mehr zwangsldufig auf ein durch den mechanischen Prozess der Be-
lichtung verbiirgtes Auflen, sondern auf programmierte Datenverarbeitungsprozesse.
Diese Neuausrichtung des indexikalischen Zeichens wurde, wie durch den Film- und
Medienwissenschaftler Vinzenz Hediger z.B., geradezu als zentrale Bestimmung des
Films verstanden, in dem »die Moglichkeit des gidnzlichen Aufgehens des Zeichens
oder der Darstellung in der erfahrbaren Realprisenz des Dargestellten« liege.%® Die-
se Kehre zur »Realprisenz«®® der Zeichen und ihrer Wahrnehmung im Raum riickt
auch die situationsph@nomenologische Bestimmung des Films als Realitdtserfahrung
wieder stiarker in den Vordergrund, die Anders’ Texte auszeichnet.

63 Rodowick: The Virtual Life of Film, S. 19.

64 Vinzenz Hediger: »Illusion und Indexikalitdt. Filmische Illusion im Zeitalter der postphotogra-
phischen Photographie«, in: Deutsche Zeitschrift fiir Philosophie 54 (2006), Heft 1, S. 101—
110, hier S. 102.

65 Ebd., S.109.

66 Ebd.

141

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Fiir das postindexikalische Filmbild ist dann nicht mehr die Differenz von Rea-
litat und Illusion von Belang, oder ihre Authebung als Form einer gelungenen
Tauschung, sondern das Spiel mit Uneindeutigkeiten, mit Briichen von Rezeptions-
erwartungen oder nach Anders: mit Entwirklichungen. Diese betreffen weniger die
asthetischen Stilmittel der Produzenten, die sich solcher Moglichkeiten auch im vor-
digitalen Film bewusst waren, sondern die filmtheoretischen und technikphilosophi-
schen Beschreibungen des Films als dsthetische Erfahrung. Gertrud Koch hat diesen
Umstand einer Erfahrungsrealitit des Films, in der man wahrnimmt und erkennt,
»was man sich gar nicht vorstellen konnte«, mit dem Konzept der Illusionsbildung
beschrieben,%” die den bewussten Schein und eben nicht die Tduschung produziere.
Dieser Schein wird durch den andauernden Mangel eines natiirlichen Zeichens er-
moglicht, da das filmische Zeichen, wie in paradoxaler Anmutung, gerade hierdurch
immer wieder auf eine reale Auflenwelt verweisen kann — auf das Somatische
ebenso wie das Realpsychische, auf Bezirke der Erfahrungsrealitit. Mit anderen
Worten: Wo Anders noch im Kinofilm das Versetzen des Zuschauers in eine Welt
anstelle einer subjektiven Vorstellung von Welt sah, kdnnte man mit Koch von einer
spezifischen Erfahrungsrealitit sprechen, die dem Film eigen ist, weil er sich sowohl
»in die Welt hinein- wie aus der Welt hinausdrehen kann, ohne sie je ganz verlassen
zu konnen«.%® Diese Spiralbewegung wire fiir Anders’ Anspruch zu untersuchen,
dass dem Film durch eine dsthetische Weltlichkeit inmitten der empirischen Welt
die Fahigkeit innewohne, die Spannung aus Schein und Wirklichkeit offenzulegen
— ohne sich je die Miihe geben zu sollen, eine wie auch immer geartete Realitét zu
préasentieren. Daraufthin konnte sich die Frage nochmals anders stellen, inwiefern der
Film fiir Anders auch eine Kunstgattung sei.

Fiir die hier behandelten Schriften ist zu konstatieren, dass die Moglichkeit der
Welterzeugung keine Bestrebung ist, die auf Einheitlichkeit oder Abgeschlossenheit
hinauslaufen soll. Sie ist unscharf wie das Wesen des Films selbst — und in die-
ser Unschirfe liegt fiir Anders die Asthetik des Films. Zwar fiihrt er nicht einen
derart starken normativen Anspruch an den Film wie Kracauer, aber in seinen
technischen Moglichkeiten sollte der Film, wenn nicht als Kunstgattung, so als
mogliches Ereignis die Dialektik von Aussehen und Wirklichkeit offenlegen. Vor
diesem Hintergrund ist der technikphilosophische Bildbegriff hier keiner, der auf
eine Illusion als Antipode zur Realitdt hinausliefe, oder auf eine Préformation des
Publikums. Es gibt in den frithen Schriften zum Film ein >In-die-Welt-gesetzt-Seing,
dass noch kein Ausgeliefert-Sein an den »Pseudo-Realismus«< technischer Bildwelten
impliziert. Es ist eine sinnliche Erfahrungsrealitdt maschinenbedingter Welten, die
weniger beim Betrachter die Erwartungen an Kunst verdndern, denn seinen Blick

67 Gertrud Koch: Die Wiederkehr der Illusion. Der Film und die Kunst der Gegenwart, Berlin
2016, S. 14.
68 Ebd., S.13.

142

17.01.2026, 17:10:58. - Op:



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf die Welt nachhaltig transformieren soll, ohne ihm dadurch eine Realitétsillusion
aufzuerlegen.

143

17.01.2028, 17:10:58. Ops



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

17.01.2026, 17:10:58.



https://doi.org/10.5771/9783748913160-125
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

