4. Achsenzeiten: Historiographische Separierungen
und Amalgamierungens

,Sakularisierung’ wurde im letzten Kapitel als Selbstthematisierung sowohl so-
zial-, kultur- und geisteswissenschaftlicher als auch philosophischer Provenienz
dargestellt. Der Blick auf postulierte Schwellen — zuvor sichtbar an der Figur
vom ,Ende’ — zeigte die Konstitution einer (Neu-)Ordnung im Moment ihrer
erzahlten Krise, auf der Schwelle. Das folgende Kapitel legt den Fokus auf die
Arbeit an der Religionsgeschichte, wobei die These einer ,Achsenzeit der
Menschheit® exemplarisch fiir die historiographische Arbeit an der Religion in
der Zeit ist.

Wihrend Richard Koebner der Ereignismystik in einem Stil entsagte (vgl.
3.4.1.), der biographisch und weltpolitisch viel eher als Zasur grofferen oder so-
gar grofSten Ausmafles hitte bestimmt werden konnen, stellte Karl Jaspers vier
Jahre nach dem Ende des Krieges eine geschichtsphilosophische Schwellener-
zahlung vor, die bis heute immer wieder rezipiert wurde. Die These der Ach-
senzeit, nach der zwischen etwa 800 und 200 v.u.Z. eine entscheidende Epoche
der Menschheitsgeschichte beschrieben werden kann, taucht vermutlich erst-
mals als kulturimperialistischer Vergleich Ende des 18. Jahrhunderts in Frank-
reich beim franzosischen Orientalisten Abraham Hyacinthe Anquetil-Duperron
auf.533 Thre eigentliche Rezeptionsgeschichte entfaltet sie jedoch erst nach dem
Zweiten Weltkrieg als geschichtsphilosophisches und spater kulturgeschichtli-
ches Programm. Bis heute aber wird sie weiterhin als Parallele beschrieben, in
der eine Anleitung zur Therapierung einer gegenwirtigen Krise zu finden sei.53

Ein diskursgeschichtlicher Zugang zur Achsenzeit zeigt diese als universalis-
tisches Erziehungsprogramm, welches im Genre der Geschichtsphilosophie
eine ,,Glaubensthese“ formuliert.53” Die Schwelle der Achsenzeit wird zwar
nicht mit einem einzelnen Ereignis bestimmt, sondern mit vielen vergleichba-
ren Ereignissen in den Kontext einer weltgeschichtlichen und religionshisto-
risch bestimmenden Epoche gesetzt. Mit der auf Schwellen im Religionsdiskurs
fokussierenden diskursgeschichtlichen Perspektive der temporalen Positionie-
rungstechnologien wird gerade die Produktion dieser offenbar vergleichbaren
Ereignisse als Arbeit an der Religion beleuchtet und damit gezeigt, worin diese

334 Dieses Kapitel ist die ausgearbeitete Version eines Artikels, der 2017 erschien. Vgl. At-

wood: ,,Zur Politik des Ursprungs. Die Religionsgeschichte der Achsenzeit im 20. Jahr-
hundert, Zeitschrift fiir Diskursforschung, 2017, 1, 62-77, doi: 10.3262/ZFD1701062.

Vgl. zur Wissensgeschichte der Achsenzeit insbesondere die neuere Publikation von Jan
Assmann: Achsenzeit. Eine Archéologie der Moderne, Minchen: C.H. Beck 2018.
Hinsichtlich der genaueren Analyse der temporalen Positionierungstechnologien vgl. oben
1.4.2. (zur Parallelisierung insbesondere 1.4.2.3.) sowie hier nachfolgend unter 3.3.1.
Karl Jaspers bezeichnet die These der Achsenzeit als ,,Glaubensthese®, was unter 3.3.2.
néher erldutert wird.

535

536

537

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Vergleichbarkeit genau besteht, wie dabei ,Religionsgeschichte® konstituiert
und welche Politik des Ursprung damit begrindet wird.

4.1. Die Politik des Ursprungs und die Arbeit an der Geschichte

Die Ordnungsstiftung in der Geschichte gehort zu den zentralen Themen der
Geschichtswissenschaft und der Geschichtstheorie im Speziellen. In ihrer Theo-
retisierung werden unterschiedliche Erwartungen und Bediirfnisse ersichtlich,
welche im offentlichen Diskurs haufig auf eine Dichotomie zwischen Ge-
schichtsmythen einerseits, verstanden als Geschichtsfiktionen, und der Ge-
schichtswissenschaft andererseits reduziert werden (vgl. 1.3.1.). Diese Dichoto-
mie reduziert jedoch die ,Arbeit am Mythos’ (Blumenberg) auf einen eindeutig
zu entscheidenden Kampf zwischen Mythos und Logos, der, wie oben erwahnt,
als Positionierung im semantischen Feld der ,Religion’ qua Bestimmung des
,Mythos’ behandelt wird. An dieser Stelle gentigt es, mit Reinhart Koselleck auf
den flieBenden Ubergang von res factae und res fictae zu verwiesen und darzule-
gen, dass es gleichermaflen unzureichend ist, hier auf solchen Dichotomien zu
bestehen und die Geschichtsschreibung — wie es u.a. Hayden Whites38 teilweise
getan hat — auf Narrativitit zu reduzieren. Stattdessen zielt die vorliegende Ana-
lyse auf eine Theoretisierung der Geschichtsschreibung, wozu etwa Jérn Risen
mit seinem Hinweis auf je unterschiedliche ,verniinftige’ Zuginge zur Ge-
schichte Anlass gegeben hat.>3 Am Beispiel der spezifischen Periodisierung der
Achsenzeit wird gezeigt, wie an dieser geschichtsdeutenden Schwellenerzah-
lung unterschiedliche ,Autobiographien® gebildet und dabei unterschiedliche
epistemische Kollektive auf ihren jeweiligen Ursprung in der Achsenzeit zu-
rickbezogen und stabilisiert werden.

Politik des Ursprungs wird die Konstruktion eines Handlungsprinzips ge-
nannt, das seine Legitimation durch eine Schwellenerzihlung bezieht: eine an
einem epochalen Ereignis festgemachte und durch diesen ,Ursprung’ legiti-
mierte Sicht auf die ,neue Welt’, die ,neue Zeit’ oder das ,neue Paradigma’.
Wieso jedoch Politik des ,Ursprungs’, wenn dabei doch die chronopolitische

538 Es finden sich in Whites Werk sowohl Stellen, welche die Narrativitit der Geschichts-
produktion betonen, als auch solche, wo er sich gegen eine Reduktion der Historiogra-
phie auf fiktionale Erzahlungen wehrt. Vgl. von Hayden White (u.a.): Auch Klio dichtet,
oder die Fiktion des Faktischen. Studien zur Tropologie des bistorischen Diskurses, Stuttgart:
Klett-Cotta 1986; Tropics and Discourses. Essays in Cultural Criticism, Baltimore: John
Hopkins University Press 1978; ,,The Structure of Historical Narrative®, in ders.: The Fic-
tion of Narrative. Essays on History, Literature, and Theory 1957-2007, Baltimore: John
Hopkins University Press 2010, S. 112-125.

Jorn Rusen: Historische Vernunft. Grundziige einer Historik I: Die Grundlagen der Geschichts-
wissenschaft, Gottingen: V&R 1983, vgl. insbes. S. 116-136.

539

142

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Praxis’* erfasst werden soll? Weil sich das ,neue’ Paradigma auf sein erstes Auf-
treten, sein erstes ,Ereignis’ — seinen Ursprung — beruft. Der Ursprung ,legiti-
miert’ nicht von sich aus die neue Erzdhlung (dies steht nur dem Erzahler selbst
zu), jedoch stellt er ihren narrativen Anfang dar und vergewissert damit ihre
Identitat.

Damit liegt der Fokus auf der Praxis der historischen Identitits- und Orien-
tierungsstiftung und der damit verbundenen Konstruktion von Therapievor-
schlagen fir die (in der Diagnose sichtbar gemachten) Probleme der Gegen-
wart. Dabei werden jedoch im Anschluss an Jean-Frangois Bayart nicht die
Identititen, sondern die ,identitdren Strategien“ als ,operationale Akte der
Identifikation“ zum Gegenstand gemacht und auf Schwellenerzahlungen im
modernen Religionsdiskurs angewendet.’*! Diese Zielvorgabe aufert sich so-
wohl in den temporalen Positionierungstechnologien in der Ordnung der Zeit
als auch in der Analyse der Arbeit an der Religion tber Separierungen und
Amalgamierungen von ,Religion‘ und ihrem konstitutiven Auflen.

In diesem Kapitel werden zwei Anliegen aufgenommen: Zum einen wird die
Anwendung der temporalen Positionierungstechnologien auf Schwellenerzah-
lungen ein zweites Mal illustriert und damit die Perspektive (welche zuvor im
Blick auf die ihr zugrundeliegende Methodologie eingefithrt wurde) der Arbeit
an der Religionsgeschichte der Achsenzeit expliziert. Zum anderen wird die
These der Religionsgeschichte als Ordnungsgeschichte ausgewiesen und in der
Analyse gezeigt, wie durch die Konstruktion von Schwellen in der Religionsge-
schichte Gegenwartsdiagnosen mit ihren ,parallelen’ Schwellen ,erklart” wer-
den, was die Politik des Ursprungs als Praxis verdeutlicht.’*?

Die Religionsgeschichte der Achsenzeit wird dabei als Doppelcodierung
sichtbar, womit gemeint ist, dass zwei Codierungen miteinander verkniipft
werden: ,Religion” wird sowohl im Hinblick auf ,wahres’ Wissen (etwa als Kri-
tik des Mythos von Seiten des Logos) als auch im Hinblick auf die gesellschaftli-
che Institution in Politik und Recht differenziert.

Dabei wird deutlich, dass die Reflexion tber eine Geschichtsphilosophie
haufig mit ihrer Reproduktion einhergeht — die ,Arbeit am Mythos’ wird fort-
laufend weitergefiihrt. Diese Arbeit an der Geschichte der ,Achsenzeit’ geht also
auch hier wiederum als Selbstthematisierung weiter, in der ,Religion’, ,My-

340 Vgl. 1.2., FuBnote 51. Dort wird Mario Kaisers Formulierung der Chronopolitik einge-

fihrt, welche sich auf die ,Regierung der Differenz zwischen Zukunft und Gegenwart®
bezieht. Kaiser, ,,Chronopolitik®, 2014.

541 Bayart, L'illusion identitaire, S. 98.

542 1n diesem Sinne lasst sich im Anschluss an Efbach fragen, ob neben der ,,Kunst“- und
der ,Wissenschaftsreligion® hypothetisch auch von einer ,Geschichtsreligion® gespro-
chen werden kann, insofern als in der Geschichtsschreibung eine gruppen- und identi-
tatsbildende Sinnstiftung vorgenommen wird. Vgl. EBbach, Religionssoziologie 1, S. 743—
751. Vgl. dazu insbes. Wolfgang Efbach: Religionssoziologie 2. Entfesselter Markt und Arti-
fizielle Lebenswelt als Wiege neuer Religionen, Miinchen: Wilhelm Fink 2019.

143

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

thos’, ,Politik’, ,Recht’ oder Vernunft relationiert und damit konstituiert wer-
den.

Dieser autobiographische Gehalt der Achsenzeitthese fiihrt in der vorliegen-
den Arbeit zuletzt zum Versuch, dieses eurasisch-zentrierte Geschichtsmodell
zu provinzialisieren und zu dekolonisieren — allerdings bleibt es im Fall der
Achsenzeit ein zum Scheitern verurteilter Versuch.

4.2. Die Achsenzeitthese als Religionsgeschichte der Moderne

Die Achsenzeitthese postuliert einen welthistorischen Umbruch zwischen etwa
800 und 200 v.u.Z.. In dieser Epoche sollen, je nach Formulierung, die ,grofSen
(Welt-)Religionen®, Philosophien, Welt- und Geschichtskonzeptionen entstan-
den sein, welche die ,entschiedenste Einheit der Menschheitsgeschichte“s#3
zum Ausdruck bringen solle — so das geschichtsphilosophisch-diagnostische
Postulat. Es werden also verschiedene Enden in der Form voraxialer Kulturen
zusammengetragen und in einem einzigen Anfang gebtndelt: der Achsenzeit.

Die ,Achse‘ verknipft die je nach Konstellation betonten Enden: das Ende
der Vorgeschichte, des vor-reflexiven oder mythischen Zeitalters oder dasjenige
der Theokratie. In jedem Fall stehen Errungenschaften im Zentrum der Erzah-
lung, welche den Anfang einer zentralen Errungenschaft der Menschheit betref-
fen.

Als geschichtsphilosophische Ordnungsgeschichte des 19. und 20. Jahrhun-
derts ist die Achsenzeitthese gleichwohl in erster Linie Teil der europaischen
Religionsgeschichte (vgl. 1.3.1.2.) und wird als chronopolitische Ordnungsge-
schichte der Moderne sichtbar. Religionsgeschichtsschreibung wird in dieser
Betrachtung zur Ordnungsgeschichte, womit gemeint ist, dass die Zuschrei-
bung von Kategorien wie ,Religion’, ,Einheit der Menschheit’ oder ,Historizi-
tat’ eine Ordnung der Welt erst ermoglicht. Dies wurde von Eric Weil hinsicht-
lich der Autor*innenposition des/der Historiograph*in beschrieben und mit
Bezug zur Achsenzeitthese auf die folgende Formel gebracht:

»Die Geschichte, die wir schreiben, ist im Grunde immer unsere eigene intellektuelle
und politische Autobiographie und unser Versuch, zu einem genetischen Verstindnis
unserer eigenen Lebens-, Handlungs- und Empfindungsweise zu gelangen. Die Bedeu-
tung solcher Begriffe wie ,Durchbruch’ und ,Achsenzeit’ werden nur dann klar, wenn
wir sie in diesem Kontext benutzen, wenn wir erkennen, dass die Wichtigkeit von Er-
eignissen und Daten von dem Platz bestimmt wird, den wir ihnen in unserer Autobio-
graphie zuweisen, und nicht von ihrem materiellen Gewicht.“544

543 Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel in der Geschichte, Miinchen: Piper 1949, S. 18.

544 Eric Weil: ,What is a Breakthrough in History?“, Daedalus, Wisdom, Revelation and
Doubt: Perspectives on the First Millennium B.C., 104/2, 1975, S. 21-36. Hier in deutscher
Ubersetzung zitiert nach Yehuda Elkana: ,Die Entstehung des Denkens zweiter Ord-
nung im antiken Griechenland®, in: Shmuel N. Eisenstadt (Hrsg.): Kulturen der Achsen-

144

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Viele der Autor*innen, welche in diesem Kapitel erwiahnt werden, nehmen die
von Eric Weil hier formulierte Position auf, aber gleichzeitig nicht zum Anlass,
auf das Epochenmodell der Achsenzeit zu verzichten. Die einfachste Erklarung
daftir wire, dass auf solche Geschichten der Identitatsstiftung, die eine hohe
Syntheseleistung mit globalgeschichtlicher Nutzungsmoglichkeit anbieten,
nicht zu verzichten ist.

Eine weniger allgemeine Erklarung findet sich darin, dass die Achsenzeitthe-
se eine religionsgeschichtlich argumentierende, aber philosophisch und sozio-
logisch akzentuierte Erzahlung beinhaltet, welche nichts weniger als die Ant-
wort auf die Frage nach den ,Wurzeln der Moderne® zu geben versucht.54 Da-
mit tritt die These in den Bereich der mythopoetischen Geschichtserzahlungen,
wenn unter Mythos nicht nur in polemischer Absicht ,falsche Geschichten’
oder Unwahrheiten verstanden werden, sondern Erzahlungen gemeint sind, die
durch die Imagination einer paradigmatischen Geschichte die Welt raum-zeitlich ord-
nen und damit Handlungsanweisungen fiir Individuen wie fiir Kollektive anbieten
(vgl. auch 1.3. und 2.2.). Durch einen so gefassten Mythosbegriff werden Zeit-
diagnosen heuristisch in eine Nihe zum Mythos gertickt. Gleichzeitig bezeich-
net die ,Mythologisierung’ (in Analogie zur ,Religionisierung’, vgl. 1.3.2.2.)
eine diskursive Zuschreibung, die in den beobachteten Diskursen der Achsen-
zeit (aber auch des ,Endes’ und spater der ,Stunde Null’) vorgenommen wird.
Die Nihe der beobachteten Zeitdiagnosen zum Mythos definiert sich also nicht
nur theoretisch als geschichtskonstitutive Erzihlung, sondern auch diskursiv
durch ihre Positionierung des Mythos in der Geschichte und die eigenen Epis-
teme. Die bestimmbare und in der folgenden Analyse gerade bestimmte Nahe
oder Ferne zum ,Mythos’ verdeutlicht die Arbeit am Mythos in der Geschichte
der Achsenzeit. In dieser Doppelfithrung wird ein Moment der religionstheore-
tischen Perspektivierung dieser Analyse religionsbezogener Schwellenerzahlun-
gen deutlich.

Der Fokus auf die Verbindung von politischen Handlungsanweisungen und
mythopoetischen Erzihlungen macht dabei deutlich, was unter chronopoliti-
scher Orientierungsleistung zu verstehen ist. Im Folgenden werden Versionen
der Achsenzeitthese hinsichtlich ihrer Erzahlmuster — der temporalen Positio-
nierungstechnologien — analysiert und auf ihre Diagnosen- und Therapievor-
schlage hin untersucht.

zeit. Ihre Urspriinge und ibre Vielfalt, Teil 1, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1987, S. 51-88,
S.59f.

545 Vgl. Dieter Metzler: ,Achsenzeit als Ereignis und Geschichte®, IBAES, Das Ereignis, Ge-
schichtsschreibung zwischen Vorfall und Befund, (Internet-Beitrige zur Agyptologie
und Sudanarchiologie, HU Berlin, 10, 2009, S. 169-173, S. 173. http://www2.rz.hu-berli
n.de/nilus/net-publications/ibaes10/inhalt.html (zuletzt abgerufen am 16.8.2019).

145

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.3. Karl Jaspers’ These der Achsenzeit als Durchbruch und
Glaubensthese

Karl Jaspers thematisiert in der Erstausgabe von 1949 den gerade zu Ende ge-
gangenen Zweiten Weltkrieg und den europaischen Faschismus nicht explizit.
Aleida Assmann gibt verschiedene Hinweise, wieso die fiir Historiker*innen
eher ungewohnten existenzialistischen Tone in Vom Ursprung und Sinn der Ge-
schichte dennoch als universaler Gegenentwurf zu einem totalitiren Geschichts-
bild zu lesen sind.’#¢ Jaspers formuliert im Anschluss an die globale Katastro-
phe ein geschichtsphilosophisches Konzept, welches die zeitgendssische
Schwelle mit der spezifischen Deutung der ,ersten’ universalgeschichtlichen
und tberhaupt ersten ,geschichtlichen’ Schwelle zu tUberwinden verspricht:
dem ,Durchbruch’ der Achsenzeit — ,,[d]ort liegt der tiefste Einschnitt der Ge-
schichte“*. Hans Joas geht der Begriffsgeschichte der ,Achse’ bei Hegel nach
und zeigt, wie fiir Jaspers eine solche ,christozentrische und christentumszen-
trische Auffassung allerdings nicht linger akzeptabel ist.>*® Stattdessen wird
eine auf den ersten Blick universalistische Geschichtsphilosophie sichtbar. Die
Menschheit wird in eine historische Genealogie gestellt, deren gemeinsamer
Ursprung eben die Achsenzeit sei. Jaspers Geschichtsentwurf stellt ein weiteres
Beispiel fir eine philosophische Zeitdiagnose dar, welche in ihrer narrativen
Gestaltung verschiedene temporale Positionierungstechnologien in der Form
mythopoetischer Erzahlweisen aufweist. Damit wird erneut illustriert, was die
Politik des Ursprungs bezeichnet: eine Weltdeutung, welche ein Handlungs-
prinzip durch Ruickfihrung auf ein Ursprungsmoment begriindet.

Gleichwohl ist der gemeinsame Ursprung hinsichtlich des politischen Hand-
lungsprinzips verschieden deutbar, wie noch zu zeigen ist. Damit ist auch die
erste temporale Positionierungstechnologie angesprochen: die Parallelisierung,
wie sie in der Schwellenbeobachtung eingefiithrt wurde (vgl. 1.4.2.3.).5¥ Damit
wird das inhaltliche Aufeinanderbeziehen von zwei historisch entfernten (je-

546 Vgl. hierzu besonders Aleida Assmann: ,Jaspers’ Achsenzeit, oder Schwierigkeiten mit
der Zentralperspektive in der Geschichte®, in: Dietrich Harth, D. (Hrsg.): Karl Jaspers.
Denker zwischen Wissenschaft, Politik und Philosophie, Stuttgart: Metzler 1989, S. 178-205.
Vgl. auch Aleida Assmann: ,Einheit und Vielfalt in der Geschichte: Jaspers” Begriff der
Achsenzeit neu betrachtet®, in: Eisenstadt (Hrsg.): Kulturen der Achsenzeit II. lhre institu-
tionelle und kulturelle Dynamik. Teil 3: Buddhismus, Islam, Altagypten, westliche Kultur,
Frankfurt am Main: Suhrkamp 1992, S. 330-340.

Jaspers, Vom Ursprung und Ziel, S. 19.

Hans Joas: Was ist die Achsenzeit? Eine wissenschaftliche Debatte als Diskurs iiber Transzen-
denz, Basel: Schwabe 2014. Karl Jaspers weist zwar auf die ,,christliche Struktur der Welt-
geschichte in unserer Zeitrechnung® hin, betont aber, dass dies ,ein Glaube, nicht der
Glaube der Menschheit® sei. Vgl. auch Jaspers, Vom Ursprung und Ziel, S. 19.

Jaspers selbst spricht von einem ,,Parallelismus® (ebd., S. 33). Hier soll jedoch die Auf-
merksamkeit auf die Tatigkeit und nicht auf die Objektivierung des Tatbestandes ge-
lenkt werden.

547
548

549

146

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

weils postulierten) Epochenbriichen bezeichnet. Im Fall von Jaspers Achsenzeit
wird diese als universalgeschichtliche Umbruchsphase mit der Gegenwart in
Beziehung gesetzt und die in ihr sichtbare ,Einheit [...] zum Ziel des Men-
schen® erklart.>*® Die Katastrophe des Zweiten Weltkriegs soll also mit der Idee
der Einheit der Menschheit, die in der Achsenzeit konsolidiert worden seli, ,the-
rapiert” werden. Parallelisiert wird also die voraxiale Zeit mit der nationalsozia-
listischen Ara und dem anschlieRenden Zweiten Weltkrieg, sowie die Achsen-
zeit selbst mit der nach der Katastrophe notwendigen Reform.

Dies ist ein zugleich prospektiver und zurtckblickender Prozess: Einerseits
wird auf den verlorenen Ursprung zuriickgeblickt, an dem die ,Einheit der
Menschheit” moglich gewesen sei. Andererseits erscheint dieser Ursprung als
,Erklarung’ und ,Therapie’ der zeitgendssischen Krise. Der Wiederaufbau der
Welt nach dem Zweiten Weltkrieg soll also Jaspers zufolge im Bewusstsein der
Einheit der Menschheit erfolgen, woraus eine — wie Boy und Thorpey festhal-
ten — ,pluralistische Konzeption der Geschichte [resultiert], die Einheit in der
Vielheit sieht.“ Je mehr der Achsenzeitbegriff sich von diesem Kontext entfer-
ne, desto eher wiirde er zu einer Metapher fir ,,,Durchbriiche’ jeglicher Art*.55!

4.3.1 Parallelen und Achsen

Mit der Therapierung der Gegenwart durch die zum Ziel genommene Achsen-
zeit wird eine inhaltliche Parallele zwischen dem zeitgendssischen Ort von Au-
tor*in und Leser*in sowie der ,urspringlichen® Zeit der Achsenzeit geschaffen.
Mit anderen Worten: Durch das In-Beziechung-Setzen von Gegenwart und Ach-
senzeit, durch diese Parallelisierung, werden Diagnose und Therapie legiti-
miert, was erneut zur Politik des Ursprungs zusammengefasst wird.

Parallelisierungen konnen jedoch sowohl lokal als auch temporal ausgerichtet
sein. Temporale Parallelisierungen bezeichnen dabei die zeitliche Struktur der
Erzahlung selbst: Eine — meist zeitgenossische — wird mit einer historischen
Schwelle in Verbindung gebracht und dazwischen eine kohérente und inhalt-
lich bestimmte Verbindung geschaffen. Bei Jaspers steht dies fir die Verbin-
dung der Weltkriegskatastrophe mit der Achsenzeit, genauer fir die Berufung
auf die ,Einheit der Menschen als eine beide Schwellen verbindende Parallele,
wie sie gerade illustriert wurde.

Karl Jaspers, Alfred Weber und den meisten Nachfolger*innen zufolge steht
die Achsenzeit auch fir ein gleichzeitiges oder paralleles Auftreten mensch-
heitsgeschichtlicher Transformationen. Damit ist die Behauptung gemeint, der
zufolge ,gleiche’ oder ,ahnliche’ Veranderungen zur selben Zeit, aber an unter-

350 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel, S. 325.
351 John D. Boy, John Torpey: ,Inventing the axial age: the origins and uses of a historical
concept®, Theory and Society, 42/3, 2013, S. 241-259, S. 259.

147

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schiedlichen Orten stattgefunden haben. Dabei geht es um die Arbeit an der
Religion und um die Auswahl dessen, was zur Achsenzeit gehort: bestimmte
Religionen, bestimmte Philosophien, bestimmte Herrschaftsformen, selektio-
niert entweder aufgrund einer gemeinsamen Identitit oder einer Wechselwir-
kung.552

Neben der temporalen Parallelisierung lasst sich auch von lokalen Paralleli-
sierungen sprechen: Jaspers und anderen Autor*innen zufolge steht die Achsen-
zeit auch fir ein gleichzeitiges oder ,paralleles’ Auftreten menschheitsgeschicht-
licher Transformationen. Damit ist die Behauptung gemeint, der zufolge ,glei-
che’ oder ,ahnliche® Verinderungen zur selben Zeit, aber an unterschiedlichen
Orten stattgefunden haben.

Die als lokale Parallelisierung bezeichnete scheinbare Gleichzeitigkeit stellt
das Hauptmerkmal der spezifisch achsenzeitlichen Mythopoesie dar und wurde
vermutlich erstmals vom franzosischen Orientalisten Abraham-Hyacinthe An-
quetil-Duperron als eine zeitliche Korrelation raumlich unterschiedlicher Ahn-
lichkeiten in den drei Hauptkulturen der Alten Welt (China, Indien, Vorderasi-
en/Okzident) beschrieben. Die v.a. von Jaspers bekannt gemachte Metapher der
Achsenzeit hat jedoch selbst mehrere frithe Urspriinge. Einer der ersten liegt al-
so in Frankreich kurz vor der Revolution: Nachdem Anquetil-Duperron 1777
Kenntnis von der Gleichzeitigkeit Zarathustras, Lao-Tses, Konfuzius, Buddhas,
der israelitischen Propheten und der griechischen Philosophen erhielt, urteilte
er iber diese ,revolutionire Umbruchsphase’ folgendermafien: ,,Dieses Jahrhun-
dert [kann] als eine bemerkenswerte Epoche in der Geschichte der menschli-
chen Gattung angesehen werden kann. Damals ereignet sich in der Natur eine
Art Revolution, die in mehreren Teilen der Erde Genies hervorbrachte, die dem
Universum den Ton angeben sollten.“53 Die Entdeckung der Gleichzeitigkeit
raumlich divergenter, aber allesamt ,welthistorischer Genies’ steht somit als
Thema am Beginn der Geschichte des Achsenzeitmythos.

Je nach Ausgestaltung beschreibt diese lokale Parallelisierung der Mensch-
heitsgeschichte die gleichzeitige Entstehung der ,Hochreligionen® (Toynbee
1954), der Reflexion (Jaspers 1949, Eisenstadt et al 1987-1992, Bellah 20115%4)
oder etwa den Ubergang von mythischer zu logischer Weltsicht (Jaspers). Im-

352 The relational theory of time solved its problems in several ways, but mainly by mini-

mizing the role of causality. When two events are connected causally they must at the
very least be related either by genidentity (they involve the same body, or at least one
persistent entity if some sort), or else they take part in some exchange that constitutes a
signal, broadly speaking.“ Bastiaan C. van Fraassen: ,Time in Physical and Narrative
Structure®, in: John Bender, David W. Wellberry: Chronotypes. The Construction of Time,
Stanford: SUP 1991, S. 19-37, S. 29.

Zitiert nach Metzler, ,Achsenzeit als Ereignis und Geschichte®, S. 169.

Aus der umfangreichen Achsenzeitforschung werden von den hier erwihnten nur zwei
nachfolgend behandelt: Shmuel Eisenstadts Kulturgeschichte der Achsenzeit wird unter
3.4.2. naher erlautert, wahrend Robert N. Bellah unter 3.4.3. beschrieben wird.

553
554

148

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mer wurde damit jedoch eine ,Zentralperspektive“ an die Geschichte gelegt,
wie Aleida Assmann betonte.>>

Die Parallelisierung der Achsenzeit, die Eric Voegelin eine ,Konstruktion
paralleler Heilsgeschichten® nannte,55¢ begriindet so ein geschichtsphilosophi-
sches Narrativ, welches je unterschiedliche Gegenwartsdiagnosen mit verschie-
denen inhaltlichen Zentren anschlussfihig macht. Dies verweist einerseits auf
die Kontingenz, die jeder Verbindung von Ereignis und Deutungsangebot inha-
rent ist. Anders gesagt: Welches Ereignis in der Erzihlung zentralisiert wird, er-
schlieft weder die Erzahlung selbst noch die daraus abgeleitete Zeitdiagnose.
So kann etwa der 8. Mai 1945 sowohl als Tag der Befreiung als auch als Tag
brutalster Massaker franzosischer Truppen an der algerischen Zivilbevolkerung
in Sétif erzahlt werden.’s” Der Kontingenz der Verkniipfung von Erzihlung
und Ereignis stehen aber andererseits bestimmbare Technologien wie Zentrie-
rung, Parallelisierung oder Dynamisierung gegentber.

Zwischen Anquetil-Duperron und den um 1940 wirkenden Autoren wie
Karl Jaspers oder Alfred Weber wird diese auffillige Gleichzeitigkeit insbeson-
dere von Victor von Strauss (1856) sowie von Ernst von Lasaulx (1870) aufge-
nommen, die Jaspers beide zitiert.’8

Jaspers, dem die Rezeption einen Hauptanteil an der Verbreitung der Ach-
senzeitthese zuspricht, geht 1949 auch auf die These seines Heidelberger Kolle-
gen Alfred Weber ein, welcher die Achsenzeit als ,,synchronistisches Weltzeital-
ter” bezeichnete.’® Die Achsenzeitthese war also keine ,Erfindung’ von Weber
oder Jaspers, sondern ein bisweilen diskutiertes ,Phanomen’ der v.a. europaisch-
asiatischen Religionsgeschichte und somit Teil des Reservoirs geschichtsphilo-
sophischer Deutungen. Deren Hervorhebung als weltgeschichtliche Struktur
mit einer ,,Privilegierung der Erfahrung der eurasischen Okumene“3 schlecht-
hin wurde aber mafigeblich von Jaspers gepragt und seither immer wieder be-
muht.

Die neuesten Auseinandersetzungen mit der Achsenzeitthese finden sich et-
wa bei Soziolog*innen wie Shmuel N. Eisenstadt, Hans Joas, Robert N. Bellah

355 Assmann, ,Jaspers’ Achsenzeit, Schwierigkeiten mit der Zentralperspektive®.

556 Eric Voegelin: Ordnung der Geschichte. Band 4: Die Welt der Polis. Gesellschaft, Mythos, Ge-
schichte, Minchen: Wilhelm Fink 2002. Vgl. auch ders.: Was ist Geschichte?, Berlin:
Matthes & Seitz 2015.

Vgl. Dan Diner: Zeitenschwellen. Gegenwartsfragen an die Geschichte, Miinchen: Pantheon
2010, S.223-249. Allerdings muss dieser Vergleich zurtickgenommen werden, als die
beiden Versionen den ,,8. Mai 1945“ nur als dasselbe Datum, nicht jedoch als dasselbe
Ereignis besprechen.

Jan Assmann weist auf weitere Rezeptionsschritte bei Jean-Pierre Abel Rémusat, bei He-
gel und bei Eduard Maximilian Réth hin. Vgl. Assmann, Achsenzeit, 2018.

359 Vgl. Alfred Weber: Kulturgeschichte als Kultursoziologie, Miinchen: Piper 1950, S. 23. Vgl.
auch ders.: Abschied von der bisherigen Geschichte. Uberwindung des Nibilismus, Hamburg:
Claassen und Gouverts 1946.

Boy, Torpey, ,Inventing the axial age®, S. 259.

557

558

560

149

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

oder Marcel Gauchet, Historiker*innen wie Johann P. Arnason oder Bjorn Wit-
trock (beide in Arnason et al), Kulturwissenschaftler*innen wie Aleida oder Jan
Assmann sowie Theolog*innen wie Karen Armstrong. In den meisten Fillen
sind damit geschichtsphilosophische, zeitdiagnostische und religionspolitische
Anliegen verbunden, die in der Metapher der ,Achse’ eine Ordnungsmetapher
finden, die Geschichte um die als ,axial’ identifizierten Eigenschaften drehen
lasst. Einer absoluten Deutung der ,Achse® hat jedoch schon Jaspers selbst vor-
gebeugt:

»Es ist keine Achse, von der wir Absolutheit und Einzigartigkeit fiir immer behaupten
dirften. Sondern es ist die Achse der bisherigen kurzen Weltgeschichte, das, was im
Bewusstsein aller Menschen den Grund ihrer solidarisch anerkannten geschichtlichen
Einheit bedeuten konnte. Dann wire diese reale Achsenzeit die Inkarnation einer idea-
len Achse, um die sich das Menschsein in seiner Bewegung zusammenfindet.“5¢!

Trotz dieser Schwachung des Anspruchs verdeutlicht die mathematisch-geome-
trische Metapher der Achse eine der Geschichte mutmafSlich zugrundeliegende
(moralische) Struktur, deren Ziel bei Jaspers in der Solidaritit und ,Einheit der
Menschheit deutlich zutage tritt. Die Achsenzeitthese benennt so in der Masse
weltgeschichtlicher Unordnung eine ,ideale Achse®, durch die eine Ordnung
moglich wirde.

4.3.2. Zentren und Innovationen

Jaspers schreibt 1949 tber das ,Wunder” und die ,Charakteristik der Achsen-
zeit“ zwischen 800 und 200 v.u.Z., dass sich ,,in dieser Zeit Auflerordentliches
zusammen[drangt]“:

,In China lebten Konfuzius und Laotse, entstanden alle Richtungen der chinesischen
Philosophie, darunter Mo-Ti, Tschuang-Tse, Lie-Tse und ungezéihlte andere, — in Indi-
en entstanden die Upanischaden, lebte Buddha, wurden alle philosophischen Moglich-
keiten bis zur Skepsis und bis zum Materialismus, bis zur Sophistik und zum Nihilis-
mus, wie in China, entwickelt, — in Iran lehrte Zarathustra das fordernde Weltbild des
Kampfes zwischen Gut und Bose, — in Palédstina traten die Propheten auf von Elias
tiber Jesaias und Jeremias bis zu Deuterojesaias, — Griechenland sah Homer, die Philo-
sophen — Parmenides, Heraklit, Plato — und die Tragiker, Thukydides und Archimedes.
Alles was durch solche Namen nur angedeutet ist, erwuchs in diesen wenigen Jahrhun-
derten anndhernd gleichzeitig in China, Indien und dem Abendland, ohne dass sie ge-
genseitig voneinander wussten.“5¢2

Die von Jaspers spater als ,Vergeistigung® bezeichnete Neuerung brachte das
»mythische Zeitalter® zu Ende. Es begann, so Jaspers, ,der Kampf gegen den
Mythos von seiten der Rationalitit“, was den Mythos zwar nicht beendet habe,

s61 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel, S. 324.
562 Ebd., S. 20.

150

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ihn aber als ,,Glaube der Volksmassen“ in den Hintergrund versetzte.*s> Diese
Abloésung des Mythos durch den Logos grundiert also die Codierung von Jas-
pers Achsenzeitthese. Schon hier findet sich also eine Variation der bisher ange-
troffenen Separierungsgeschichte der ,Sikularisierung’: Zwischen ,Mythos’ und
,Logos® kann und, so Jaspers Apell, muss auch unterschieden werden. Die Ach-
senzeitthese fihrt also die im ersten Kapitel eingeftihrte Arbeit an der Religion
weiter, indem sie epistemische Unterscheidungen (hier zwischen Mythos und
Logos) religionshistorisch verortet und — wenn notig — mit der Gegenwart par-
allelisiert.

Die Neuerungen der Achsenzeit schlieffen, wie Wolfgang Ebach bemerkte,
eine Gegenwartsdiagnose an, die eine ,implizite perspektivische Verlustrech-
nung® sichtbar macht: Ein Rickfall in ein neomythisches Zeitalter hat die Ge-
winne der Achsenzeit zunichte gemacht.’* Nur vor diesem Hintergrund — der
nicht zuletzt in der Parallelisierung der ,voraxialen’, ,neomythischen® Zeit mit
der Zeit des Faschismus und des Zweiten Weltkriegs sichtbar wird — bietet sich
die Revitalisierung der ,achsenzeitlichen” Werte als geschichtsphilosophischer
Horizont an. Mit der Parallelisierung zweier Schwellen werden also Separie-
rungsapelle neu lanciert und, wie im Folgenden noch weiter gezeigt wird, als
zeitgenossische Therapie der ,voraxialen’ Vermischungen formuliert.

Kennzeichnend fiir den Philosophen Jaspers ist, dass diese Schwelle in die
,;neue Zeit’ durch eine bestimmte kulturelle Errungenschaft erreicht und tber-
schritten wurde: die Reflexion. ,Zum erstenmal gab es Philosophen.“5¢ In der
Achsenzeit werden somit die ,,Grundkategorien hervorgebracht, in denen wir
bis heute denken, und es wurden die Ansitze der Weltreligionen geschaffen,
aus denen die Menschen bis heute leben“s¢. Die narrative Struktur der Schwel-
lenerzahlung kann somit auf die Formel neues Wissen fiir eine neue Zeit zuge-
spitzt werden. Thre inhaltliche Ausgestaltung finden die verschiedenen achsen-
zeitlichen Schwellenerzihlungen in der Codierung von ,Mythos’, ,Logos’ und
,Rationalitat’, aber auch in der Kanonisierung®®” von Philosophien, ,(Welt-)Re-
ligionen’ und in der ,Entstehung’ der Historizitat, die alle ihren Ursprung eben-
so in der Achsenzeit haben konnen - je nach Variation. Mit diesem ,neuen‘ Zu-
stand gehe auch das zyklische Zeitverstaindnis zu Ende, in dem sich ,alles wie-
derholt“.’68 Jaspers geht aber nicht den Weg der kulturpessimistischen Ge-
schichtsmorphologie eines Oswald Spenglers oder Arnold J. Toynbees, sondern
legt einen geschichtsphilosophischen Entwurf vor, der ,von Teleologie und

363 Ebd., S.21.

364 Vgl. EBbach, Religionssoziologie 1, S. 554.

365 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel, S. 22, kursiv im Original.
566 Ebd., S. 20.

367 Vgl. unten 3.3.3.

368 Vgl. ebd., S. 23.

151

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Morphologie gleichweit entfernt ist, wie Aleida Assmann bemerkte.5¢ Jaspers
formuliert die historische Ziasur, die der Zweite Weltkrieg bedeutete, als Chan-
ce zu einem Neuanfang, der zum ,ersten Mal die Menschheit als ein Ganzes
zum historischen Subjekt macht“7°. Der Menschheit eine orientierende Ver-
gangenheit und ,also ein Identitatsprofil zu geben, war die Aufgabe, die er sich
mit seinem Geschichtswerk gestellt hat“s7!.

Im Vordergrund steht also die Identitétsstiftung durch temporale Verortung.
Dies wird von Aleida Assmann mit dem Unterschied von ,Historiosophie’, die
auf Universalitit abzielt, und ,Historiographie’, die ein besonderes Interesse an
Andersartigkeit aufbringt, verdeutlicht.57 Historiosophie, zu der Assmann auch
die Achsenzeitthese zihl, ,,ist eine spekulative Interpretation der Geschichte®,
deren Wesen ,nicht Beschreibung, sondern Bewertung®, deren Grunderfah-
rung diejenige der Universalitit sei.’”3

Diese Unterscheidung bietet eine heuristische Differenzierung der Ge-
schichtsproduktionen an, bei der eine eindeutige Unterscheidbarkeit selten,
eine Vermengung von Evaluation und Analyse haufiger zu erwarten ist und als
Praxis der Theorie ausgewiesen wird. Eine eindeutige Zuordnung in dieser Un-
terscheidung erneuerte die Dichotomie von Mythos und Logos, anstatt die in
dieser Unterscheidung vollzogene Arbeit an epistemischen Kollektiven zu be-
obachten, wie es auch die vorliegende Arbeit versucht (vgl. hierzu die Diskussi-
on der Epochenschwelle der Moderne bei Blumenberg 3.2.2.2.).574

Die erneute doppelte Verwendung des Mythosbegriffs weist hier auf zwei sei-
ner vielen Ausprigungen hin: ein erster (polemischer) Mythosbegriff, der sich
auf den ,Mythos als iberwundenes Stadium kulturhistorischer Entwicklung“s7s
bezieht sowie ein zweiter Mythosbegriff, der die ,groflen Entwiirfe der Welt-,
Geschichts- und Naturdeutung“7¢ beschreibt und Ahnlichkeiten mit Aleida
Assmanns Kategorie der Historiosophie aufweist.”7 Wahrend Jaspers den pole-
mischen Mythosbegriff in kritischer und abgrenzender Weise (zugunsten des
Logos) auf die Geschichte selbst bezieht, benennt der zweite Mythosbegriff eine
Weise der Geschichtsdarstellung, die — wie oben beschrieben — eine paradigma-
tische und vorbildliche Geschichte konstruiert, die Orientierung in der Welt

369 A. Assmann, ,Jaspers’ Achsenzeit, oder Schwierigkeiten mit der Zentralperspektive®,

S.189.

370 Ebd., S. 203.

371 Ebd., S. 189.

572 A. Assmann, , Einheit und Vielfalt in der Geschichte®, S. 330.

373 Ebd., S.332.

574 Ebd., S. 330.

375 Aleida und Jan Assmann, ,Mythos*, S. 179.

576 Ebd., S.181.

377 Neben diesen beiden gehen Aleida und Jan Assmann auf weitere Mythosbegriffe ein,
darunter etwa Alltags-Mythen, fundierende Mythen oder groffe Erzihlungen. Vgl. ebd.,
S. 179-200.

152

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

anbietet und damit die Arbeit am Mythos fortfiihrt. Im Sinne dieses zweiten
Mythosbegriffs wird hier die Konstruktion von fundierenden Geschichtsnarra-
tiven als mythopoetische Tatigkeit begriffen (vgl. insbes. 2.4.).

Aleida Assmann verweist auf die Besonderheit der Jaspersschen Zentralper-
spektive, die ein humanistisches Credo in sich trage, welches als ,,eine Beschwo-
rungsformel gegen das Trauma der NS-Diktatur zu lesen ist“. Somit leistet das
Buch einen ,Beitrag zum Wiederaufbau der modernen Welt [...].“78 Auch
wenn Jaspers dabei darauf bedacht war, fremde Kulturen nicht in eurozentri-
scher Manier unterzuordnen und sich in der Darstellung der Achsenzeit um
ihre Gleich- und Nebenordnung bemiihte, erscheint dieses humanistische Cre-
do bei naherer Betrachtung gleichwohl als ethno- und eurozentristische Zen-
tralperspektive. Nicht nur wird der imperiale Aspekt in der Verteilung des Pra-
dikats ,geschichtlich’ sichtbar, der bisweilen an Hegels geschichtsphilosophi-
schen Standort erinnert, sondern auch in der von Assmann als ,,tribunalistische
Geste“ beschriebenen Argumentation, mit der sich Jaspers als ,Richter tiber die
Weltgeschichte“ positioniert.’”? Diese rationalistisch-imperiale Geste, mit der
Identitit im Singular und mit Betonung der kognitiven Dimension festge-
schrieben wird, scheint heute zugunsten von auf Mehrschichtigkeit fokussie-
renden Identititstheorien aufgegeben worden zu sein.’® Die Kritik an der Jas-
persschen Zentralperspektive bringt uns also auch ,,zu Bewusstsein, dass der En-
thusiasmus fir globale Visionen und universale Therapien gelitten hat“s8!. Wir
werden dennoch sehen, dass dies keineswegs fir alle neueren Umgangsweisen
mit der Achsenzeitthese gilt, wie auch im Kontext der ,big history’ oder der er-
neuerten Globalgeschichte der Enthusiasmus fir globale Visionen jiingst wie-
der neue Bliten tragt.’%?

Temporale Positionierungen wie Jaspers Zentrierungen sind als ,,operationa-
le Akte der Identifizierung“s®? Bestandteil einer mythischen Narration, wenn
darunter eine fundierende Geschichts-Erzahlung verstanden werden soll, die
einen Plot von einem Anfangs- zu einem Endpunkt mit dem Ziel der Gruppen-
konstitution und Handlungsanleitung entwickelt.

Jaspers schreibt, dass die empirisch zugangliche Universalgeschichte ,nur un-
ter der Idee der Einheit des Ganzen der Geschichte® zu verstehen sei, womit die

378 Vgl. A. Assmann, ,Jaspers’ Achsenzeit, oder Schwierigkeiten mit der Zentralperspekti-

ve“, S.189.
372 Ebd., S. 196.
380 Vgl. etwa Bayart, L illusion identitaire; Heinrich Wilhelm Schifer: Identitit als Netzwerk.
Habitus, Sozialstruktur und religiose Mobilisierung, Wiesbaden: Springer VS 2015.
A. Assmann, ,Jaspers’ Achsenzeit, oder Schwierigkeiten mit der Zentralperspektive®,
S.195.
382 Vgl. etwa Ian Hesketh: ,The Story of Big History“, History of the Present, 4/2, 2014,
S.171-202.
583 Bayart, L’Illusion identitaire, S. 98.

581

153

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Zentralperspektive’ deutlich wird:%% Mit dem Schema der Achsenzeit soll ,,die
grofite Weite und die entschiedenste Einheit der Menschheitsgeschichte® ge-
sucht werden.’® Darin steckt ,eine Aufforderung zur grenzenlosen Kommuni-
kation“, worin Jaspers ein ,Mittel gegen die Irrungen der Ausschlieflichkeit
einer Glaubenswahrheit® sieht.’®¢ Das fundierende Moment ist somit ein uni-
versalistisches — die Gruppenkonstitution zielt auf die ,GesamtMenschheit’ —
wihrend die Handlungsanleitung ein Mittel gegen exklusive Wahrheitsanspri-
che bereitzustellen versucht.

Jaspers arbeitet hier offensichtlich handlungsanleitend und evaluierend, was
von ihm in einer prignanten Formel explizit gemacht wird: Die Achsenzeit sei
als eine ,Glaubensthese“ zu verstehen: ,,Bei meinem Entwurf bin ich getragen
von der Glaubensthese, dass die Menschheit einen einzigen Ursprung und ein
Ziel habe.“5%7 Insofern ist die These von Hans Joas, wonach Jaspers Geschichts-
philosophie eine ,religiose Dimension“ aufweise,*®® von Jaspers selbst schon
vorausgenommen worden. Jaspers stellt die Geschichtsphilosophie zudem in
die Genealogie der christlichen Heilsgeschichte (worin spéter in gewisser Weise
auch Karl Lowith mit ihm abereinstimmt, vgl. 3.2.2.2.), wobei er aber einen
,dritten Weg* zwischen dem ,relativistischen Historizismus und einem abstrak-
ten Universalismus® anstrebte, so Joas.*$

Anhand dieser religions-kategorisierenden Zuordnungen in der Schwellener-
zahlung der Achse sollen im Folgenden Technologien der temporalen Positio-
nierung als Formen historischer Sinnbildung im modernen Religionsdiskurs
analysiert werden.

4.3.3. Dynamisierungen

Ein Hauptmerkmal von Schwellenerzahlungen im Allgemeinen wie auch der
Achsenzeit im Speziellen ist die Innovation (vgl. 1.4.2.4.). Als eine ,auflerordent-
liche’ Neuerung wird, wie wir gesehen haben, das Innovationspotential der
Achsenzeit als derart umfassend beschrieben, dass damit die erste ,geschichtli-
che’ und ,universelle’ Neuerung tberhaupt einhergehe. Die Innovation erfasst
hier also zum einen das narrative Moment der Vorgeschichte, das im Fall der
Achsenzeit zur ,Urgeschichte’ wird und zum Zeitpunkt der Erscheinung von
Jaspers Buch erneut tiberwunden werden soll (indem die Einheit der Mensch-
heit in der grenzenlosen Kommunikation angestrebt wird), zum anderen das
Moment der Neuheit, die sie historisch bedeute. Damit wird Innovation als ein

584 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel, S. 18.
585 Ebd., S.18.

386 Ebd., S. 41.

587 Ebd., S.17.

588 Yoas, Was ist die Achsenzeit?, S. 23.

589 Ebd.

154

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

,Urdiskursen’ und Schwellenerzahlungen inharentes Moment sichtbar, da mit
der ,ersten Schwelle’ die Genealogie an ihren Anfang kommt. Die ,Ur-Schwelle*
ist erreicht.

Diese genealogische Bewegung muss jedoch nicht zwingend zu einem An-
fang der Menschheitsgeschichte vorstoflen, wie sie es in der Achsenzeitthese tut.
Sie kann als Innovation(-srhetorik) auch im Rahmen einer wissenschaftlichen
Disziplingeschichte auftreten und von da aus die Erzihlung des Entdeckungs-
kontextes fundieren, der zufolge etwa in einer wissenschaftlichen Disziplin ein
neues Paradigma konstatiert oder als solches angekiindigt wird (vgl. 1.3.). Da-
mit wird die Anschlussfahigkeit der hier vorgeschlagenen Analyse von Schwel-
lenerzahlungen deutlich: Nicht nur in der Religionsgeschichte oder der klassi-
schen Mythologie werden ,Schwellen® festgeschrieben und konstruiert, auch in
der Wissenschaft, in der Politik oder in der individuellen Religiositit wird Ord-
nung tber Schwellenerzihlungen hergestellt (vgl. 1.3.). Die Anwendbarkeit
von temporalen Positionierungstechnologien muss sich folglich an einer hete-
rogeneren Quellenbasis beweisen, damit ihre Aussagekraft hinsichtlich der Dy-
namik von Wissensbestinden tiberpriift werden kann.

Dynamisierungen werden, wie bereits erwahnt, besonders durch Momente
der Kontinuierung sowie der Diskontinuierung ermoglicht. Kontinuierungen als
narrative Bezugnahmen auf temporal auseinanderliegende Ereignisse oder In-
halte konnen hier mit Jaspers Bezugnahme auf die Reflexivitat oder die ,,gren-
zenlose Kommunikation® konkretisiert werden, deren Entstehung er in der
Achsenzeit sieht und gleichzeitig als ,Therapie’ fir die Gegenwart formuliert.
Die Betonung einer Diskontinuitat, aufgrund derer eine geschichtsphilosophi-
sche Disposition wie die Achsenzeit als ,Schwellennarrativ’ gefasst wird, wird
dabei ,zugleich als Instrument und Gegenstand der Untersuchung® sichtbar.5%
Durch diese Zisursetzung wird zum einen sichergestellt, dass die Innovation
,authentisch’ ist. Zum anderen markiert sie die ,liminale Phase’ in der Erzih-
lung, aufgrund derer die Unterscheidbarkeit von Vorher und Nachher tber-
haupt erst moglich erscheint. Karl Jaspers beschreibt die Achsenzeit nicht zu-
letzt als eine Diskontinuitit, die iberhaupt erst Historizitat ermogliche.>!

4.3.4. Jaspers’ Glaubensthese als Therapie und Kanon der Moderne

Nicht zufillig hat Jaspers die Achsenzeitthese nach den globalen Verheerungen
des Zweiten Weltkriegs ,,zum Boden unseres universalen Geschichtsbildes* ge-
macht, denn das hiele ,etwas gewinnen, was der ganzen Menschheit, tuber alle
Unterschiede des Glaubens hinweg, gemeinsam ist“.*2 Mit der Achsenzeit wird

590 Michel Foucault: Archéologie des Wissens, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 2013, S. 18.
591 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel, S. 23.
392 Ebd., S. 40; kursiv im Original.

155

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

uns somit eine Epochenschwelle von universaler Wirkung beschrieben, in der
»das eigene Bewusstsein dem fremden sich verbindend® annahert.5?> Diese er-
zahlerische Bewegung kann — wie oben eingefiihrt — als Zentrierung bezeichnet
werden, wobei damit nicht die (inhaltliche) Universalisierungstendenz, son-
dern die (formale) Zuspitzung und Adressierung der Erzdhlung gemeint ist,
um deren Zentrum sich die weiteren Motive drehen. Zentralisierende Ge-
schichtserzahlungen konnen genauso auch Gruppen oder Partikularititens®*
wie eine Nation, ein Volk oder einen ,Stamm’ betreffen. Das Zentrum fokus-
siert jeweils die Geschichte, vergleichbar mit der ,pars-pro-toto’-Technologie,
die Osrecki als stilbildend fiir Zeitdiagnosen herausgestellt hat.5% Jaspers® Ach-
senzeitthese stellt Transzendenz, Reflexivitit und ,grenzenlose Kommunikati-
on“ ins Zentrum der geschichtlichen Veranderungen.

Die Achsenzeitthese verkntpft also ,eine Behauptung tiber die Universalitat
des menschlichen Geistes mit der Annahme eines synchronen Auftretens der-
selben“s%¢. Damit liegt eine Doppelung vor, welche dem Modell der Zeiten-
Schwelle in formaler Hinsicht zugrunde zu liegen scheint: die enge Verbin-
dung der Erzahlung einer Schwelle welthistorischen Ausmafles mit einer zwei-
ten, zeitgenossischen und bei Jaspers impliziten Schwelle — derjenigen des Au-
tors/der Autorin. Fiir den Fall der Achsenzeit heift dies: Die Zasur des Zweiten
Weltkriegs kann mit der Zasur der Achsenzeit ,behandelt’ und ,therapiert’ wer-
den. Die zweifache Zisurierung und ihre Verbindung stellt ein analytisches
Merkmal von Schwellenerzihlungen im Sinne einer mythopoetischen Figur
dar und wird als eine temporale Parallelisierung ungleichzeitiger Schwellen bezeich-
net.

Dass Zeitdiagnose und Geschichtsphilosophie nicht ohne bewertende Mo-
mente auskommen, ist offensichtlich. Um auf Jaspers Behauptung einer Ach-
senzeit zurickzukommen: Mit ihr betrat Jaspers von Anfang an normativen Bo-
den, was er keineswegs leugnete, sondern mit dem hermeneutischen Prozess
des Verstehens erklarte: ,,Verstehen aber ist seinem Wesen nach immer zugleich
Werten.“7 Es stellt sich somit die Frage, worin nun die Wertung besteht, die
Jaspers seiner Geschichtsphilosophie zugrunde legt. Jaspers beschwort eine der
Achsenzeit zugesprochene ,,universale Kommunikation“, womit wiederum der
Kern seines Gegenprogramms zu Nationalsozialismus und Faschismus erwahnt
ist, die geradezu ein Scheitern einer universalen Kommunikation bedeuteten.

393 Ebd.

394 Wolfgang ERbach stellt heraus, wie das Begriffspaar partikularuniversalistisch auf dem
»paulinischen Modell“ ruht und beschreibt deshalb insbesondere die Nationalreligionen
als partikularistisch. Vgl. E€bach, Religionssoziologie 1, S. 556.

395 Osrecki, Diagnosegesellschaft, S. 193.

396 Stefan Breuer: ,Kulturen der Achsenzeit. Leistung und Grenzen eines geschichtsphiloso-
phischen Konzepts®, Saeculum, 45,1994, S. 1-33, S. 1.

397 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel, S. 29.

156

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jede Erzahlung spannt zwischen Anfang- und Endpunkt einen Plot, der die
zeitliche Ausrichtung der Geschichte selbst bestimmt. Im Fall geschichtspro-
duktiver Erzihlungen - besonders wenn eschatologische Motive vorhanden
sind*”® — ist die Ausrichtung haufig auf die Zukunft gerichtet, wobei die empiri-
sche Basis der Vergangenheit die Materialien fir diese Bewertung darstellt. Die
Bewertung der Richtung ermoglicht es jedoch, deren Akzentuierung genauer
zu analysieren. Spenglers Untergang des Abendlandes (1918/1922) steht etwa fiir
eine Geschichtsphilosophie, deren positive Ausrichtung auf die Vergangenheit
gerichtet ist, wahrend die Zukunft ausschliefSlich negativ im Untergang gipfelt.
Jaspers Achsenzeit steht demgegeniiber fur eine positive Bewertung der ,neuen
Zeit" im Gegensatz zur ,voraxialen®, reflexionslosen Zeit, gespiegelt mit einer
selben Wertigkeit der NS-Zeit sowie der ,,Stunde Null“ - auf diese Metaphorik
konzentriert sich das dritte und letzte Kapitel.

Die Analyse der bei Jaspers beobachtbaren temporalen Positionierungen und
die Ordnung der Achsenzeit werden also wieder mit der Arbeit an der Religion
kombiniert. Die Frage nach der Periodisierung der Religionsgeschichte lasst
sich hier mit der Reflexion tiber Prozesse der Kanonisierung verbinden: Han-
delt es sich bei der These der Achsenzeit auch um einen Kanonisierungsprozess?

Kanonisierung bezeichnet ein ,auflerst erklirungsbedurftiges Faktum®, wie
Aleida und Jan Assmann in ihrer Einfihrung zu Kanon und Zensurs® festhalten.
Gleichwohl lasst es sich heuristisch zwischen den Institutionen ,,Zensur, , Text-
pflege” sowie ,,Sinnpflege” verorten® und als ,,Selbstthematisierung einer Kul-
tur oder eines Teilsystems“®’! beschreiben. Auch wenn sich nun die Frage nach
der Aktualitat gegenwirtiger Kanonisierungsprozesse nicht generell beantwor-
ten lasst, so kann doch im Hinblick auf Karl Jaspers ,Glaubensthese’ spezifiziert
werden, dass die Zusammenfihrung bestimmter ,religiéser und philosophi-
scher Traditionen’ in seinem Buch uber die Idee der Achsenzeit sehr wohl als
Kanonisierung verstanden werden kann: Der ,glaubensthetische’ Aspekt der
Selbstthematisierung wird schon von Jaspers selbst offen dargelegt, wihrend
die Auswahl der ,axialen’ Kulturen und Religionen insbesondere zwischen den
Institutionen Zensur (in diachroner und synchroner Weise) und ,,Sinnpflege®
(Reflexion, Historizitit, ,,grenzenlose Kommunikation®) ausgehandelt wird.

598 Auf die eschatologische Dimension in Narrativen der Zeitenwende hat insbesondere der

Historiker Richard Koebner zwischen 1941 und 1943 hingewiesen (Koebner, Idee der
Zeitwende, S. 147-193).

Aleida und Jan Assmann (Hrsg.): Kanon und Zensur. Beitrige zur Archdologie der literari-
schen Kommunikation II, Minchen: Wilhelm Fink 1987.

Aleida und Jan Assmann: ,I. Kanon und Zensur als kultursoziologische Kategorien®, in
ebd., S.7-28.

Alois Hahn: ,Kanonisierungsstile®, in ebd., S. 29.

599
600

601

157

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4. Aktualisierungen der Achsenzeit als Arbeiten am Mythos

Die Rezeptionsgeschichte der Achsenzeitthese hort jedoch nicht mit Jaspers
auf, sondern fangt gerade erst an — daran anschliefende Forschungsprojekte,
Sammelbande und Konferenzen zum Thema der Achsenzeit erscheinen seit
den 1950er Jahren. Im Folgenden soll diese anhand einiger Beispiele aufgenom-
men und expliziert werden sowie nach den Aktualisierungen von Jaspers Zen-
tralperspektive gefragt werden.

4.4.1. Emprrisierungen

Die Achsenzeit wurde nicht nur von Karl Jaspers und Alfred Weber als ge-
schichtsphilosophisches Motiv verwendet. Andere Autoren, die sich spater auch
im Rahmen empirischer Studien mit dieser welthistorischen Gleichzeitigkeit
beschaftigten, fokussierten auf andere Zentren.®> Der Historiker und Ge-
schichtsphilosoph Arnold Toynbee etwa erweitert die Achsenzeit um die Peri-
ode vom 10. Jahrhundert v.u.Z. bis zum 13. Jahrhundert n.u.Z. und setzt an ihr
Ende das fiir ihn relevante Resultat der Universalgeschichte, nimlich die Ko-
existenz der vier Hochreligionen (Mahayana-Buddhismus, Hinduismus, Chris-
tentum und Islam).6%3 Efbach kritisiert in diesem Zusammenhang richtigerwei-
se die seit Jaspers offensichtliche Konzentration der Achsenzeitdebatte auf
einen reduktionistischen Religionsbegriff, der besonders ,auf einzelne religiose
Virtuosen fixiert ist, auf eine verstreute begnadete religiose Elite“04,

Auch wenn Toynbee dabei in Zentrierung, Ausrichtung und Bewertung von
Jaspers abwich, erkannte er doch das Problem Jaspers als stichhaltig an und
tibernahm, wie Eric Voegelin schreibt, ,,das Phinomen paralleler Seinsspriinge
in den grofen Zivilisationen“¢%. Neben der damit angesprochenen temporalen
Parallelisierung teilen Toynbee und Jaspers auch dieselbe Diskontinuitit sowie
das Innovationsmoment, unterscheiden sich jedoch hinsichtlich der Zentrie-
rung ihrer jeweiligen Achsenzeiterzihlung: Wahrend Toynbee auf die ,Weltreli-
gionen‘% fokussiert, sieht Jaspers in Reflexion, Historizitit und ,grenzenloser
Kommunikation® die zentralen Erneuerungen der Achsenzeit.

602" Ein Uberblick findet sich etwa bei Bjorn Wittrock: , The Meaning of the Axial Age®, in:
Johann P. Arnason, Shmuel N. Eisenstadt, Bjorn Wittrock (Hrsg.): Axial Civilizations
and World History, Leiden: Brill 2005, S. 51-85.

603 Vgl. Arnold J. Toynbee: A Study of History, Band VII, London: Oxford University Press
1954, S. 420-426.

604 ERbach Religionssoziologie 1, S. 558.

605 Voegelin, Ordnung der Geschichte, S. 39.

606 Die Kritik am Begriff der Weltreligionen wurde mafgeblich von Tomoko Masuzawa
formuliert. Vgl. Tomoko Masuzawa: The Invention of World Religions, or How European
Universalism Was Preserved in the Language of Pluralism, Chicago: University of Chicago
Press 2005.

158

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Rezeption der Jaspersschen Achsenzeit weist im 20. Jahrhundert eine zu-
nehmende Ausrichtung auf die empirische Mikrohistorie auf, um so u.a. die
Kritik an der Uniformitit oder der ,Zentralperspektive’ der Achsenzeitthese
aufzunehmen. Wihrend Jaspers lange vorgeworfen wurde, eine Erklirung fir
jene Phanomene vorzulegen, die ,,eher mystifiziert als erhellt“¢°” und dabei eine
Synchronie bemiiht, welche die historische Forschung auf einen Zeitraum vom
14. vor- bis zum 7. nachchristlichen Jahrhundert ausgedehnt und ihr somit
deutlich an epochaler Signifikanz genommen hatte, wurde die Achsenzeitthese
dennoch immer wieder zum Ausgangspunkt empirischer Forschung genom-
men — und keineswegs nur in ereignismystischer Absicht.¢0

4.4.2. Dilemmata der Kulturgeschichte

Mit einem dhnlichen Fokus erschienen 1987 und 1992 insgesamt finf von
Shmuel N. Eisenstadt herausgegebene Sammelwerke tuber die Kulturen der Ach-
senzeit.®” Eisenstadt stellte einleitend die Grundfragen der Achsenzeitforschung
vor und unterschied finf Hauptprobleme: Neben der Beschaftigung mit den
strukturell-historischen Bedingungen der Achsenzeit-Zivilisationen und der
Frage nach den groflen kulturellen Unterschieden, etwa im Hinblick auf trans-
zendentale Durchbriiche, befasste sich die erste Generation der Historio-
graph*innen der Achsenzeit®!® besonders mit der Transformation symbolischer
Strukturen. Eisenstadt betont, dass es ,;sich insbesondere um die Transformati-
on des mythischen Denkens, des Rituals und des Denkens zweiter Ordnung®
handelt.6!! Diese Transformationen stehen schon in den Entwirfen von Karl
Jaspers und Alfred Weber im Zentrum, werden bei Eisenstadt jedoch stirker
auf eine empirische, d.h. historisch-kritische Quellenstudie bezogen. Die Zen-
tren der achsenzeitlichen Schwellenerziahlung bleiben also dieselben, sollen je-
doch nicht mehr — wie bei Jaspers — als ,,Glaubensthese“ stehen bleiben, son-
dern empirisch gesattigte Kulturgeschichten prasentieren. Die Autor*innen wa-
ren deshalb auch bereit, Abstriche beziiglich der Eindeutigkeit der Schwelle

607 Jan Assmann: Das kulturelle Gedichtnis. Schrift, Erinnerung und politische Identitit in frii-

hen Hochkulturen, Minchen: C.H. Beck 2007, S. 290.

1975 fihrte Benjamin Schwartz eine Konferenz durch, die sich der Achsenzeit widmete
und anschliefend in einen Band der Zeitschrift Daedalus mindete. Der Schwerpunkt
des Bandes lag auf der empirischen Forschung, wobei auch die grundsatzliche Frage
nach einem Durchbruch in der Geschichte gestellt wurde. Vgl. Benjamin Schwartz:
»The Age of Transcendence®, Daedalus, 102/2, 1975, S. 1-7.

609 Vgl. Shmuel N. Eisenstadt: Kulturen der Achsenzeit, Teil 1 (1987, 2 Bande) und Teil II
(1992, 3 Binde), Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987-1992.

Ausgangspunkt der von Eisenstadt herausgegebenen Biande war eine im Januar 1983 in
Bad Homburg stattfindende Konferenz.

Shmuel N. Eisenstadt: ,Vorwort®, in ders. (Hrsg.): Kulturen der Achsenzeit. Ihre Urspriinge
und thre Vielfalt. Teil 1, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S. 7-10, S. 8.

608

610

611

159

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

hinzunehmen.®!2 Als Resultat ist die Ereignismystik hinsichtlich des Bruchs der
Achsenzeit in den nachfolgenden Darstellungen weniger ausgepragt als noch
bei Karl Jaspers.

Die verschiedenen historischen Detailstudien fokussieren auf unterschiedli-
che Kulturen der Achsenzeit von China, Indien bis Griechenland und variieren
damit in der Lokalisierung, ohne aber die temporale Parallelisierung der Ach-
senzeit zu verlassen. Rezensenten sahen dabei neben der schon vorhandenen
philosophischen und soziologischen Dimensionierung insbesondere ,eine ge-
nauere Profilierung des Durchbruchs selbst* und wirkten damit auf eine Plura-
lisierung der Zentralperspektive hin.6'3 Breuer gibt einen Uberblick tGber die
verschiedenen Zentrierungen, die im Anschluss an Jaspers identifiziert wurden.
Der Durchbruch der Achsenzeit

serscheint nun als Gewinn einer ganz formal gefassten ,Transzendenz® (B. Schwartz),
als Beseitigung der Homologie von jenseitiger und diesseitiger Welt (S. N. Eisenstadt),
als Zerstorung des ,ontologischen Kontinuums’ (B. Uffenheimer), das fir die magisch-
mythische Welt mit ihren Prinzipien der ,Konsubstantialitit" und ,Konduration® (E.
Voegelin) charakteristisch gewesen sei®.¢!4

Variationen der Achsenzeitthese sind u.a. in der Zentrierung der jeweiligen
Historiographie zu finden: wihrend etwa Arnaldo Momigliano die ,Kritik’
(1971) und Bjorn Wittrock (2005) — dhnlich wie Jaspers — eine steigende ,Refle-
xivitat” der Menschheit als neue Errungenschaft der Achsenzeit hervorheben,
stellt fir andere Autor*innen die ,Desakralisierung der politischen Herrschaft’
oder eine neue historische Dynamisierung (Eisenstadt 1987) das ,axiale’ Mo-
ment dar.

Eisenstadt selbst konzedierte eine von einer ,geistigen Elite neuer Art“ be-
werkstelligte Neuordnung der ,,Welt nach einer transzendentalen Vision®,6!s
womit die Epoche der Achsenzeit von der Homologie von weltlicher und tran-
szendentaler Ordnung wegfiihrte. Die Folgen dieser Separierung dufern sich in
einer Umstrukturierung der Gesellschaft, etwa der Institutionalisierung ,geistli-
cher” Hierarchien und Elitestrukturen, das Austarieren mit und gegen die poli-
tische Ordnung, und schlieflich - hier kommt das von Karl Jaspers betonte
Zentrum ins Bild — im ,,Anwachsen der Reflexivitat“616,

612 ygl. etwa Jan Assmann: ,GroB8e Texte ohne eine Grofe Tradition: Agypten als eine vor-

achsenzeitliche Kultur®, in Shmuel N. Eisenstadt (Hrsg.): Kulturen der Achsenzeit I1. Ihre
institutionelle und kulturelle Dynamik, Teil 3, Buddhismus, Islam, Altagypten, westliche Kul-
tur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S. 245-280.
613 Breuer ,Kulturen der Achsenzeit, S. 1.
614 Ebd.
Eisenstadt, ,,Vorwort*, S. 10.
Shmuel N. Eisenstadt: ,Allgemeine Einleitung: Die Bedingungen fir die Entstehung
und Institutionalisierung der Kulturen der Achsenzeit®, in ders. (Hrsg.): Kulturen der
Achsenzeit. Ihre Urspriinge und ihre Vielfalt, Teil 1, Griechenland, Israel, Mesopotamien,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1987, S. 10-40, S. 21.

616

160

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dieses Trennungsnarrativ der Achsenzeit ist aber nicht zuletzt auch ein mo-
derner oder ,neuzeitlicher® Diskurs, wenn dabei die wachsenden Unterschiede
von weltlicher und transzendentaler Ordnung als Anwachsen der Reflexivitat
thematisiert werden (vgl. 2.2.2.).

Wie im weiteren Verlauf dieser Arbeit immer wieder gezeigt wird, verlauft
der moderne Religionsdiskurs genau entlang dieser ,achsenzeitlichen’ Tren-
nung von — damit etablierter und unterschiedener — ,Religion’ und ,Politik".
Die Achsenzeitthese lasst sich somit auch als Ursprungserzihlung der Moderne
lesen.

Auch das jiingste Buch zur Achsenzeit, welches von Eisenstadt, Arnason und
Wittrock herausgegeben wurde, versammelt einerseits Mikrostudien, welche
auf Differenzierungen und Kontextualisierung achten: ,, The common denomina-
tor [...] is an attempt to develop a much more differential and contextualized analysis
of the relation between non-axial civilizations, axial civilizations and world bisto-
ry.“617 Andererseits heben Eisenstadt, Arnason und Wittrock auch 2005 ein
Zentrum der Achsenzeit hervor, welches in Reflexivitat, Historizitit und Agen-
tialitdt als axiale Vokalisierungsinstanzen gefunden wird.®!8

Das Hauptmerkmal empirischer Achsenzeitforschung ist dabei der Wille zur
Abschwachung oder zumindest zur Pluralisierung von Zentrierung, Dynami-
sierung und Ausrichtung, was sich in einer eher ereignisskeptischen Tonlage
auflert. Die Schwierigkeiten der Geschichtsphilosophie®!? gefahrdeten jedoch
nicht die temporalen Parallelisierungen, auch wenn nun keine ,Glaubensthese’
mehr daraus abgeleitet wird, sondern eine historische Periode im Rahmen von
Detailstudien erforscht wird. Die Abschwichung hat also die von Philosoph*in-
nen und Soziolog*innen geauflerte ,Zentralperspektive“ der Geschichte nicht
abgelost, sondern — wo moglich — historisch untermauert oder aber revidiert
und weitergefihrt. Die Empirisierung der ,Achsenzeit’ steht also vor dem Di-
lemma der in der Tendenz ereignisskeptischen Historiographie und der eher er-
eignismystischen Metapher der Schwelle der Achsenzeit. Vor diesem Hinter-
grund liefert die Erzahlung der fragwiirdigen Signifikanz der ,Achse’ und ihrer
,Gleichzeitigkeiten’ nach wie vor die Legitimation fir weitere historische For-
schungsfragen.

617 Shmuel N. Eisenstadt: ,Axial Civilizations and the Axial Age Reconsidered®, in: Shmuel
N. Eisenstadt, Johann P. Arnason, Bjorn Wittrock (Hrsg.): Axial Civilizations and World
History, Leiden: Brill 2005, S. 531.

618 Vgl. Wittrock, ,,The Meaning of the Axial Age, S. 52.

619 Vgl. Odo Marquard: Schwierigkeiten mit der Geschichtsphilosophie. Aufsitze, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp 1982.

161

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

4.4.3. Reflexton, Religion und Politik, oder: die Doppelcodierung des
Religionsdiskurses

Eine Aktualisierung der Achsenzeitthese findet sich auch in der von Robert N.
Bellah ausformulierten Evolutionstheorie der Religion. Wenn der Soziologe
und Parsons-Schiiler Bellah in seinem 2011 erschienenen ,,Bildungsroman®62
Religion in Human Evolution die Achsenzeit als eine von vier auf die menschli-
che Kognition zielenden Epochen beschreibt, gewinnt diese dadurch ein Allein-
stellungsmerkmal, als Bellah ihr einerseits die Errungenschaft der Reflektion
oder der Kritik zuschreibt, andererseits die Unterscheidung von Religion und
Politik zum zweiten Zentrum der universalen Religionsgeschichte macht. Da-
mit werden diese beiden Codierungen im Folgenden in ihrem Zusammenhang
dargestellt.

Ein detaillierterer Blick auf Bellahs Analysen lohnt sich deswegen, weil er aus
soziologischer Perspektive die kognitive Entwicklung der Menschheit nicht zu-
letzt mit der Achsenzeit beginnen lasst.®?! Die Achsenzeit ist auch Bellah zufol-
ge durch ,groffe Verinderungen in verschiedenen Gesellschaften der Alten
Welt“ gekennzeichnet.®?? Diese Veranderungen unterscheiden die Gesellschaf-
ten der Achsenzeit von den ,Stammes’- (#726a/?3) und den archaischen Gesell-
schaften, wobei letztere besonders durch eine kosmologische Homologie ge-
pragt seien: ,,Both tribal and archaic religions are ,cosmological’, in that supernature,
nature, and society were all fused in a single cosmos.“6** Neben der Art der Rituale
war also insbesondere die ungebrochene ,Homologie zwischen der soziopoliti-
schen Realitat und der religiosen Realitat“ das zentrale Element der voraxialen
Welt.625 Schon hier wird deutlich, dass es sich beim Unterschied zwischen der
,soziopolitischen’ und der ,religiésen’ Realitit nicht nur um eine religionsge-
schichtliche Periodisierung handelt, sondern ebenso um eine zentrale Klassifi-
kation der Moderne, welche in der Achsenzeit aufgebrochen sei.

Was im nachsten Kapitel an der Metapher der ,Stunde Null’ und im vorheri-
gen zum ,Ende’ an verschiedenen Kulminationspunkten des Sikularisierungs-
diskurses gezeigt wird, ist auch an Bellahs Variante der Achsenzeit sichtbar: die

620" Dies ist eine Bezeichnung von Jeffrey C. Alexander: , The Promise and Contradictions of

Axiality®, Sociologica 1, 2013, S. 1-6, hier S. 1.

Noch jiingeren Datums ist der gemeinsam mit Hans Joas herausgegebene Sammelband
The Axial Age and its Consequences, Cambridge, London: Harvard University Press 2012.
622 Robert N. Bellah: ,What is Axial about the Axial Age?*, European Journal of Sociology,
Vol. 46/1, April 2005, S. 69-89, S. 69 (Ubers. jeweils durch DA).

Bellah verweist explizit darauf, dass er den Begriff ,tribal” in Analogie zum von ihm fri-
her verwendeten Begriff ,primitive’ verwendet, da letzterer ,mégliche pejorative Impli-
kationen® beinhalte. Vgl. ebd., S. 69.

624 Ebd., S.70.

625 Ebd., S.69f.

621

623

162

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frage nach der Trennung von ,Politik’/,Recht’ auf der einen und ,Religion® auf
der anderen Seite.

In archaischen und Stammesgesellschaften sei diese Trennung noch nicht
etabliert gewesen: ,,[...] king and god emerged together in archaic society and conti-
nued their close association throughout its history.“62¢ Diese Konzeption der Homo-
logie zwischen , Konig und Gott“ wurde in der Achsenzeit grundsatzlich veran-
dert, was Bellah mit einschlidgigen Beispielen ,aus der Achsenzeit’ illustriert,
welche alle u.a. die folgende Frage neu beantworten: ,wer ist der wahre Konig,
derjenige, der die gottliche Justiz wirklich darstellt“®?”. Er beschreibt, wie Pla-
ton die Athener darauf hinweist, nicht auf Achilles, sondern auf Sokrates als
idealen Konig zu blicken. Ahnliches habe sich in China abgespielt, wo Mengzi
den Konfuzius als vorbildlichen und ,ungekronten Konig“ gepriesen habe.
Ebenso in Indien, wo Buddha — ein Firstensohn — die Herrschaft ausschlug
und stattdessen das Leben eines Asketen wahlte. In Israel hitte zwar das Haus
David zuweilen einen ,,quasi-gottlichen Status“ innegehabrt, sei jedoch auch als
Stinder oder sogar als Feind Gottes portratiert worden. Auch das Christentum
habe sich der achsenzeitlichen Transformation auf seine eigene Weise bedient,
genauso wie Mohammed — mit der Nennung von letzterem wird die angegebe-
ne Zeitperiode massiv, namlich um gut 1000 Jahre tberschritten.t?® Auch Bel-
lahs Achsenzeittheorie arbeitet also an zentraler Stelle mit der Trennung von
,Religion’ und ,Politik’.

Bellahs Achsenzeitnarrativ beinhaltet also das Ursprungsnarrativ einer zen-
tralen modernen Klassifikation: die Unterscheidung zwischen der Religion und
der Politik oder dem Rechtsstaat, welche in transformierter Form auch der Sa-
kularisierungsthese zugrunde liegt.

Temporal positioniert sich Bellah also dahingehend, dass er die Unterschei-
dung zwischen ,religios’ und ,sakular’ zum zentralen Drehmoment seiner reli-
gionssoziologischen Schwellenerzihlung macht. Neben dieser Zentrierung si-
chert sich Bellah jedoch gegentber einer simplizistischen Periodisierungsweise
ab und dynamisiert seine Geschichte nicht als einfaches Abldsungsschema, son-
dern als wiederholbaren Bruch. Im Verlauf der Achsenzeit wiirden die voraxia-
len Eigenschaften also nicht einfach verschwinden, sondern parallel zu den
axialen Ordnungsstrukturen weiter existieren.

Die Zentrierung auf die Codierung religios/politisch wird aber noch durch
eine zweite Erneuerung erganzt, die vermutlich von Arnaldo Momigliano ein-
gefiithrt, von Bellah aber auch aufgenommen wurde: die Entstehung der Kritik.

626 Ebd., S.71.

Ebd., Ubersetzung von DA. Wie im Kapitel zur ,Stunde Null* niher ausgefiihrt wird,
trifft die (aufgehobene) Unterscheidung der ,gottlichen Justiz“ die bei Agamben sicht-
bare Religionsdefinition, welche Religion als das im Sakularisierungsdiskurs einge-
schlossene Ausgeschlossene bezeichnet (vgl. 4.2.3.).

628 Ehd.

163

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Indem Momigliano die allen Achsenzivilisationen gemeinsame Errungenschaft
der Schriftlichkeit betont und diese in Verbindung stellt zur ,tiefen Spannung
zwischen politischer und religidser Macht®, fithrt ihn dies zum Schluss: ,We are
in the age of criticism.“®? Dabeli treffen sich Momigliano und Eisenstadt in die-
sem Punkt, der Reflexion und Kritik als Zentrum der ,Revolution der Achsen-
zeit’ benennt.®° Die Kritik, deren Ursprung fiir Bellah — ahnlich wie fiir Jaspers
— in der Achsenzeit liegt, macht Bellah an den (moglicherweise zeitgendssi-
schen®!) Platon und Buddha, aber auch am Ramayana fest und arbeitet damit
gleichzeitig auch am Kanon einer universellen ,Wertegemeinschaft’ mit.63?
Auch hier wird sichtbar, wie die Achsenzeittheorie eine grofSe Syntheseleistung
entfaltet, welche mit einer Schwellenerzihlung ein geradezu globales epistemi-
sches Kollektiv entstehen lasst, welches Kritik und Reflexivitat zu zentralen Er-
rungenschaften erhoben hat und mit der Metapher der ,Achse’ die eigentliche
Epoche zum Ruckgrat der Menschheitsgeschichte erkiirt und die ,relevanten’
Beziige versammelt — kanonisiert. Der autobiographische Aspekt dieser Theorie
ist nie zu tbersehen.

Die Legitimationskrise, die Habermas als Situation beschreibt, in der Men-
schen den Glauben an das System verlieren®3, komme — wenn es auch schon in
»archaischen Staaten“ eine ,generelle Unzufriedenheit® gegeben habe — in der
Achsenzeit mit ,besonderer Schirfe“ auf. Insgesamt teilen Bellah und Haber-
mas viele Thesen zur Achsenzeit. Habermas deutet die Achsenzeit als ,kogniti-
ven Schub®, in Folge derer stirker zwischen Recht und Gewalt, zwischen Reli-
gion und Philosophie differenziert wurde.®>* Bellah nimmt in Religion in Hu-
man Evolution explizit Bezug auf Habermas Uberlegungen zur Legitimations-
krise in der Moderne.®* Gleichzeitig kombinieren die ,Achsenzeit-Utopien®
Sozialkritik und Religionskritik, wobei dies fir Bellah die Spezifik der achsen-
zeitlichen Form der Kritik zu kennzeichnen scheint: ,In each axial case, what 1
am calling social criticism is combined with religious criticism, and the form and con-
tent of the axial symbolization take shape in the process of criticism.“63¢ Die Frage
nach den Kategorien, der eine Religionswissensgeschichte (vgl. 1.1.) nachgehen
muss, lautet offensichtlich: wie kommt die Unterscheidung von Sozialkritik

629 Arnaldo Momigliano: Alien Wisdom. The Limits of Hellenization, Cambridge: Cambridge

University Press 1975, S. 8-9.

30 Eisenstadt, ,Allgemeine Einleitung®, S. 21-23.

631 Robert N. Bellah: Religion in Human Evolution. From the Paleolithic to the Axial Age, Cam-
bridge/London: Harvard University Press 2011, S. 582.

632 Ebd., S. 576f.

633 Bellah verweist zwar auf Habermas, nicht jedoch auf eine bestimmte Schrift von ihm. Er
bezieht sich vermutlich auf Jiirgen Habermas: Zeit der Uberginge, Frankfurt a.M.: Suhr-
kamp 2001, allenfalls auch auf Legitimationsprobleme im Spétkapitalismus, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, 1973.

634 gl. Jiirgen Habermas: Zeit der Uberginge, S. 185. Vgl. Assmann, Achsenzeit, S. 217-227.

635 Bellah, Religion in Human Evolution. S. 574.

63¢ Ebd., S.577.

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

und Religionskritik zustande, welche die spezifisch achsenzeitliche Kritik, wel-
cher wir bis heute — so Bellahs diagnostische Formel — noch nicht immer ge-
recht werden,®” zu kennzeichnen scheint? Um diese Frage zu beantworten,
muss die zentrale Eigenschaft der Kritik naher beleuchtet werden.

Bellah fragt, ,was die Achsenzeit axial macht“63%. Gegen die von Eric Weil
hervorgehobene Gefahr, dass jeder Forscher seine eigenen Annahmen in die
Achsenzeit hineininterpretiert, sicht Bellah die Struktur (framework) der Evolu-
tion der menschlichen Kultur und Erkenntnis als mogliche Ausgangslage einer
Achsenzeitforschung.

Im Ruckgriff auf das Evolutionsschema der menschlichen Kognition von
Merlin Donald interpretiert Bellah den Unterschied zwischen voraxialen und
axialen Kulturen als kognitive Erneuerung in der Menschheitsgeschichte: die
menschliche Evolution hitte der Reihe nach zuerst eine episodische, eine
mimetische und eine mythische Gedachtniskultur durchschritten. In der mythi-
schen Kultur (mythic culture) basiere das Verstindnis des Lebens auf der Ver-
wendung von Metaphern und Narrationen. Mit der Achsenzeit sei jedoch, da-
rin folgt Bellah dem Psychologen und Neuroanthropologen Donald, die theo-
retische Kultur (theoretic culture) dazugekommen, welche sich nun ,in Dialog
mit der mythischen Kultur® befinde.®*” Der Durchbruch der Achsenzeit sei
nicht homogen gewesen, doch kime in allen ,vier Weltgegenden® — Griechen-
land, Israel, China und Indien — die Fahigkeit des Denkens zweiter Ordnung
zum Tragen.64°

Wihrend Donald selbst diese Unterscheidung nicht auf die Achsenzeit im
Allgemeinen bezieht, sondern auf das antike Griechenland beschrankt, vergro-
Bert Bellah den historischen Bezugsrahmen auf die Achsenzeit mit einem Ver-
weis auf den Wissenschaftshistoriker Yehuda Elkana.6! Elkana und Bellah wei-
sen darauf hin, dass es Theorie auch schon vor der Achsenzeit gegeben habe,
dass jedoch die Theorie zweiter Ordnung neu dazugekommen sei. Die Religi-
onsgeschichte der Achsenzeit ist also auch die (Ursprungs-)Geschichte der
Theorie zweiter Ordnung, folgt man Elkana und Bellah.

Bellah prazisiert, dass es sich um ,second-order thinking about cosmology [han-
delt], which for societies just emerging from the archaic age meant thinking about the
religio-political premises of society itself“¢42. Es geht also nicht nur um den Uber-
gang von mythischer zu analytischer Denkweise, sondern gleichzeitig auch um
die Frage nach der ,religio-politischen® Voraussetzung der Gesellschaft, die da-
mit einherzugehen scheint. Damit wird in der Konvergenz der Unterscheidung

637 Bellah, ,What is Axial about the Axial Age>, S. 88.

638 Ebd., S.77.

639 Ebd., S.78.

640 Vgl. ebd., S. 88.

641 Vgl. Elkana, ,Die Entstehung des Denkens zweiter Ordnung im antiken Griechenland®.
642 Bellah, , What is Axial about the Axial Age?, S. 81.

165

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von Mythos/Logos auf der epistemischen sowie der gesellschaftspolitischen Un-
terscheidung zwischen Religion/Politik auf der anderen Ebene eine Eigenheit
des modernen Religionsdiskurses deutlich: die beiden Unterscheidungen be-
dingen sich gegenseitig und sind - sofern man Bellahs Achsenzeitthese folgt —
im selben Zeitraum entstanden.®*3

An dieser Stelle zeigt sich deutlich, wie in der Arbeit an der Religion eine epis-
temische Doppelcodierung den Religionsdiskurses durchzieht: ,Religion’ wird
sowohl im Hinblick auf die Regierungsweise (als konstitutivem Auflen von ,Po-
litik’ und/oder ,Recht’) als auch im Hinblick auf die epistemische Differenzie-
rung von ,Mythos’/,Logos’ konstituiert. Innerhalb dieser Trias wird die diachro-
ne Ordnung der ,Religion’ in der Gesellschaft etabliert. Dabei ist nicht gemeint,
dass Religion kategorial immer der Politik und dem Logos gegeniibergestellt
wird, sondern dass zwischen Separierungen und Amalgamierungen als sich ge-
genseitig bedingende Ensembles eine Ordnung der ,Religion‘ in Geschichte
und Gesellschaft iberhaupt erst konstituiert wird.

Religion ist eben kein autonomes, geschlossenes Funktionssystem der Gesell-
schaft, sondern ein prekirer Bereich gesellschaftlicher Kommunikation, eine
Kommunikation dartiber, was innerhalb der ,sikularen® politischen Ordnung
(meint: Staat und Politik) ausgeschlossen, bestimmt, begrenzt und reguliert
wird. Viele mit dem Begriff der Sakularisierung in Verbindung gebrachten Pro-
zesse wie der Gesellschaftsvertrag, das Toleranzprinzip oder die Menschenrech-
te haben zu einer Immanentisierung der Fundierung dieses Prinzips gefiihrt.
Allerdings bleibt damit, wie Helmut Willke festhilt, die Frage nach dem
»Schlussstein® offen.6* Willke beschreibt die Frage nach der Sakularitit als Fra-
ge nach der Einheit stiftenden Letztbegrindung: ,die Rickfithrung aller dieser
Bestandteile auf eine unverriickbare letzte Legitimationsgrundlage®.¢4 Letzt-
lich ist aber gerade dies die Problematik moderner Gesellschaften, dass sie von
Einheit auf Differenz umgestellt haben und damit Letztbegrindungen prekar
geworden sind, wie ,auch die Rolle von Politik und Staat in den tiberkomme-
nen Formeln nicht mehr angemessen definiert werden kann.“¢4¢ Deutlich wird
hier jedoch, dass Bellah eine fiir moderne Gesellschaften charakteristische Un-
terscheidung in die Religionsgeschichte der Achsenzeit projiziert.

643 Bellah setzt sich mit verschiedenen weiteren Zentrierungsvorschligen der Achsenzeit-

these auseinander und kritisiert etwa die von Elkana vorgebrachte These, wonach in der
Achsenzeit ,Transzendenz’ entstanden sei. Er variiert und nuanciert etwa auch die ,Epo-
che’ der ,,mythischen Kultur® (Donald) hinsichtlich ihrer Eindeutigkeit und relativiert
(mit Eric Weil) die Reichweite eines Durchbruchs (,breakthrough®). Vgl. ebd., S. 83-87.
Hellmut Willke: Ironze des Staates. Grundlinien einer Staatstheorie polyzentrischer Gesell-
schaft, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1996, S. 25.

645 Ebd.

646 Ebd., S. 26.

166

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wihrend Bellah darauf verweist, dass der Durchbruch eigentlich nur ein Eli-
tephanomen darstellt,*#” betont Eric Weil demgegentber, dass es sich sowohl
bei Jaspers als auch bei Elkana und auf jeden Fall bei Bellah um eine Autobio-
graphie von Philosophen handelt. Die Unterscheidung des analytisch-theoreti-
schen vom mythischen Denken geht in diesem Fall wieder mit der juridischen
Unterscheidung von Religion und Politik/Recht einher. Diese Doppelcodie-
rung zeigt also eine doppelte Zentrierung der Achsenzeit, deren Erneuerungen
(die Erganzung des mythischen mit dem analytischen Denken sowie die Unter-
scheidung von Religion und Politik) zwei Unterscheidungen begriinden, deren
Tragweite sowohl den ,sikularen® Rechtsstaat wie auch die Wissenschaft betref-
fen. Diesen Unterscheidungen kann sich somit auch eine religionswissenschaft-
liche Arbeit nicht entziehen, sie kann jedoch die Verstrebung dieser beiden Un-
terscheidungen mitdenken und dabei die Begriindung eines analytischen Den-
kens mit der eines sikularen Staates (verstanden als Operationalisierung der Re-
ligion/Politik-Unterscheidung als Grundlage einer Gouvernementalitit der Re-
ligion) als verschrankt untersuchen.

Dabei eroffnet dieser Zugang einen Beitrag zu einer Gouvernementalititsge-
schichte der Religion in der Moderne. In der Analyse der politischen Schwellener-
zihlung der ,Stunde Null* wird diese niher ausgefiihrt (vgl. 5.1.). Hier gentigt
es, auf das Geflecht von Regieren und Macht-Wissen-Komplexe hinzuweisen.

Bellah begeht jedoch nicht den Schnellschuss einer simplen historischen
Zentralperspektive, sondern verweist — mit Weil — auf die Tatsache, dass ,any
talk of an axial age is culturally autobiographical — the axial age is axial because of
what it has meant to us“¢*S. Bellah fallt also keineswegs hinter den von Jaspers
vorgebrachten Hinweis zurtick, demzufolge jede Achsenzeitthese eine ,Glau-
bensthese® ist. Aber auch Bellah nimmt die Achsenzeit als Anlass zur For-
mulierung eines Therapievorschlags fir die heutige Zeit: It is hard to say that
we today, particularly today, are living up to the insights of the great axial prophets
and sages. Jeffrey Alexander hat Bellah fiir diese Geschichtsauffassung kritisiert,
die auf einem Mangel besteht, der auf voraxiale Bestinde in der Moderne ver-
weist und damit die ,dunkle Seite der Modernitat* thematisiert.6# In Bellahs
Religionsgeschichte kommt eine Geschichtsauffassung zum Tragen, der zufolge
nichts verloren ist: ,, The insights, however, at least the ones we know of, survived.“6>°
Eine solche, aus diskursanalytischer Perspektive tautologische Formel kann also
nicht davon ablenken, dass auch bei Bellah eine Zentrierung der Geschichte
mit inbegriffen ist — auch wenn er deutlich hervorhebt, dass es sich dabei nicht

647 Vgl. Bellah, ,,What is Axial about the Axial Age?“, S. 83, 88.

648 Ebd., S. 89.

4 Jeffrey C. Alexander, , The Promise and Contradictions of Axiality®, S. 6. Vgl. auch ders:
,Barbarism and Modernity: Eisenstadt’s Regrets®, in ders.: The Dark Side of Modernity,
Cambridge: polity 2013, S. 54-61.

650 Bellah, ,What is Axial about the Axial Age?“, S. 89.

167

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

nur um eine triumphalistische, sondern auch um eine sich sorgende Geste han-
delt — , wie auch die lokale Parallelisierung nach wie vor die Grundlage der
Achsenzeitthese begrindet.

Wihrend mit Bellah die Doppelcodierung der Achsenzeittheorie systemati-
siert werden konnte und dabei mit der ,Haupterrungenschaft® der Kritik die ko-
gnitive Seite als Element des modernen Religionsdiskurses herausgestellt wur-
de, konzentriert sich das nachste aus Frankreich stammende Beispiel aus der
Achsenzeitforschung stiarker auf die Unterscheidung von Individuum und Kol-
lektiv.

4.4.4. Achsenzeit als Ausgang aus der Religion

Der franzosische Historiker und Philosoph Marcel Gauchet, ein erklarter Geg-
ner der von ihm als antihumanistisch bezeichneten Zeitgenossen Michel Fou-
cault, Jacques Derrida und Jacques Lacan, veroffentlichte 1985 eine umfassende
und breit rezipierte Analyse der Religions- und Politikgeschichte unter dem Ti-
tel Le désenchantement du Monde. Seine These nahm zwar die Webersche Ent-
zauberung auf, hatte jedoch eine klar zu unterscheidende Schlagseite. Es han-
delt sich dabei um eine Wertung, die einen Verlust der Religion konstatierte
und sie dem — spater negativ bewerteten — Individualismus anlastete. Fiir Gau-
chet bezeichnet ,Religion’ das Verhiltnis des Menschen zu seiner Gesellschaft,
was auf die franzosische und nicht zuletzt Gber die Linie von Rousseau und
Durkheim gepragte franzosische Sozialtheorie verweist. Gauchet beschreibt die
Religionsgeschichte in einer ungewohnten Reihung, in dem er die Heterono-
mie an den Anfang der Geschichte setzte — in Abgrenzung zur aufklarerischen
Philosophie des Fortschritts: die vollkommenste Religion sei am Beginn der
Geschichte zu finden, dort wo die Heteronomie maximal sei, wahrend schon
der Monotheismus ein ,weniger’ an Religion darstellte und die heutige Zeit
schlieflich aus der Religion heraus gefunden hitte.®!

Die zentralen Momente der Individualisierung und des Religions- und Ge-
meinschaftsverlusts seien schlielich — damit finden wir uns wieder mit der
Technologie der temporalen Parallelisierungen konfrontiert — auf den Bruch
der Achsenzeit zuriickzufiihren. Die Achsenzeit begrinde niamlich nicht nur
eine andere religiose Orientierung durch eine weitreichende Transformation
der Gesellschaft und der Staatlichkeit, sondern erneuere die Welt insbesondere
durch das ,Prinzip der Individualitit®, das Gauchet an Religionsstiftern wie
Lao-Tse, Zarathustra, den israelitischen Propheten und Buddha ,in die Ge-

651 Vgl. Céline Couchouron-Gurung: ,Marcel Gauchet, Un monde désenchanté?“, Archives
de sciences sociales des religions, 136, 2006. URL: https://assr.revues.org/3947 (zuletzt abge-
rufen am 16.8.2019).

168

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schichte einbrechen sieht“.¢52 Damit wird das Zentrum der Achsenzeit als (ne-
gativ bewertetes) sichtbar: Geschichte lauft auf die Zunahme der Individualitat
hinaus.

Neben diesem ersten Zentrum veriandere sich in der Achsenzeit aber auch
der Realititsbezug und die Art und Weise des Denkens.¢* Ahnlich wie bei Bel-
lah verbindet auch Gauchet die Auflésung oder eher den Aufbruch des voraxia-
len homologischen Kosmos mit der Unterscheidung von Vernunft und My-
thos.®* Gauchet weist diese zwei Denkweisen jedoch, anders als Bellah, nicht
als evolutionare Stufen der Kognition aus, sondern beschreibt sie als zwei Wei-
sen, wie Denken institutionell organisiert werde:653

LIl n’a pas d’un coté une pensée a I'état sauvage, fonctionnant sur un mode spontané,
et de l'autre c6té une pensée domestiquée, peu a peu ployée aux exigences de I’action
efficace. Il y a deux grandes organisations du cadre de pensée dont les modalités et les
regles relevent également et de part en part de I'institution, dépendantes qu’elles sont
en dernier ressort du type de lien rapportant la société a son fondement.“65¢

Diese beiden institutionalisierten Formen des Denkens, welche in gewisser
Form auch an die Unterscheidung einer mentalité logique und prelogique bei Lé-
vy-Bruhl erinnern,®” wiirden sich jedoch, so Gauchet weiter, ,,auf ein absolutes
Prinzip auflerhalb von ihnen® beziehen: ,D’un registre a l'autre, on passe par une
transformation directe qui est celle, interne, des conditions générales de représentation
de la réalité, telle que déterminée elle-méme par Il'évolution du rapport humain/
divin.“%5% Gauchet bindet also die Erzeugung von Wissen, welche sowohl im
mythisch-religiésen als auch im rationalen (raison) Register stattfinden kann, an
die dem jeweiligen Register zugrundeliegende ,,Okonomie, welche wie kaum
sonst etwas an der kollektiven Organisation hangt“®**. Damit wird wie schon
angesprochen eine fir franzosische Sozialtheorien charakteristische kollektive
Begrindung von Wissen sichtbar.

Gauchet bestimmt die Achsenzeit als historische Zasur, als ,Metamorphose
der Alteritat“¢®, wobei die damit einhergehenden epistemischen sowie sozial-

652 Marcel Gauchet: Le désenchantement du monde. Une histoire politique de la religion, Paris:

Gallimard 1985, S. 44.
653 vgl. ebd., S. 43.
654 Ebd., S.73-76.
655 Die These, der zufolge zwischen einer im angelsichsischen Raum dominierenden ,Reli-
gion der Kognition’ und einer im franzosischen Kontext dominanten ,Religion der Kol-
lektivitat’ zu unterscheiden ist, wird von Gripentrog, Johannsen, Mohn und Atwood fiir
die frithe Phase der Religionswissenschaft reklamiert (in Vorbereitung).
Gauchet, Le désenchantement, S. 74.
Vgl. Lucien Lévy-Bruhl: La mentalité primitive, Paris: Flammarion 2010. Vgl. auch At
wood, ,,Die Religion der Anderen®.
Gauchet, Le désenchantement, S. 75.
659 Ebd., S. 76. Ubers. jeweils von DA.
660 Ebd., S. 46.

169

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

politischen Unterscheidungen nicht als historische Epochen, sondern als unter-
schiedliche Regelwerke von Institutionen zu beschreiben seien.

Der Unterschied zu Bellah liegt darin, dass auch dann, wenn beide die Ach-
senzeit als gleichermaflen autobiographische und realhistorische Zasur be-
schreiben und die Codierungen von Religion/Politik sowie Mythos/Logos an-
schliefen, letztere gleichwohl unterschiedlich eingerahmt wird: Das Prinzip
der Individualisierung, welches Gauchet als Zentrum der Achsenzeit be-
schreibt, fuhre in eine ,entzauberte’ Welt (wie der Titel benennt) und schlief3-
lich in eine Moderne, die den Ausgang aus der Religion gefunden habe.5¢!
Wihrend Bellah den kognitiven ,Fortschritt’ der Reflexion als Zentrum der
Achsenzeit beschreibt, nimmt Gauchet diese weitere Entwicklung in der Mo-
derne in problematisierender Weise auf und stellt sie der gesellschaftsstabilisie-
renden Funktion der (voraxialen) ,Religion im Sinne einer Individualisierungs-
kritik entgegen. Die ,,Unsicherheit der Gegenwart® lasst sich jedoch nicht ein-
fach durch eine Re-Konversion umkehren, denn die Konvertiten seien ,nicht
fahig, auf die Verntinfte (razsons) zu verzichten, die fir ihre Konversion maf3-
geblich war®.¢62 Auch hier wird Religionsgeschichte also mit der Doppelcodie-
rung beobachtet, welche zwischen der Trias Religion,/Politik/Gesellschaft und
Wissen/Rationalitit eine Ordnung in den Diskurs der Religion bringt.

4.4.5. Achsenzeit als Therapie der spirituellen Krise

Wahrend bei Gauchet und Bellah zwei Zeitdiagnostiker sichtbar wurden, wel-
che Religionsgeschichte betreiben, um aus der gewonnenen Einsicht einen The-
rapievorschlag zu formulieren, der sich systematisch mit Religion auseinander-
setzt, aber nicht mit Religionen im Plural sowie mit ihrem Umgang in der Ge-
genwart beschiftigt, ricken die letzten beiden illustrierenden Kapitel wieder
naher an Jaspers und die von ihm hervorgehobene ,grenzenlose Kommunikati-
on“ heran. Die britische Theologin und Religionshistorikerin Karen Armstrong
schlug eine Perspektive vor, welche die Achsenzeit als Therapie fir das gegen-
wartige ,religiose’ Zusammenleben versteht. Armstrong untersucht die Achsen-
zeit von unterschiedlichen, aber hiufig auf Jaspers zuriickgehenden Gesichts-
punkten her und stellt dabei nicht nur die verschiedenen Religionsgriinder ne-
beneinander, sondern betreibt auf der Folie der achsenzeitlichen Religionsge-
schichte eine Zeitdiagnostik, die sich selbst als Zeitenwende gleichzeitig relati-
viert und hervorhebt:

»Perhaps every generation believes that it has reached a turning point of history, but
our problems seem particularly intractable and our future increasingly uncertain.
Many of our difficulties mask a deeper spiritual crisis. [...] Unless there is some kind of

661 Couchouron-Gurung, ,Marcel Gauchet, Un monde désenchanté>, S. 3.
662 Gauchet, Le désenchantement, S. 300.

170

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

spiritual revolution that can keep abreast of our technological genius, it is unlikely that
we will save our planet. A purely rational education will not suffice. We have found to
our cost that a great university can exist in the same vicinity as a concentration camp.
Auschwitz, Rwanda, Bosnia, and the destruction of the World Trade Center were all

dark epiphanies that revealed what can happen when the sense of the sacred inviolabil-

ity of every single human being has been lost*.6¢3

Die aktuelle Zeitenwende ist Armstrong zufolge von einer besonderen Unsi-
cherheit geprigt und verweise auf eine ,tiefe spirituelle Krise®, die sich ihr zu-
folge am ,religiosen Fundamentalismus® zeige. Spiritualitit wird hier in direk-
ten Bezug zur Gegenwartskrise gesetzt, in der auch eine ,rationale Erziehung®
nicht mehr geniige. Armstrong beschreibt eine Gegenwart, in der die ,heilige
Unantastbarkeit jedes einzelnen Menschen“ nicht mehr beachtet werde. Arm-
strong verwendet hier offensichtlich eine ,religiose’ — korrekt ist: eine ,spirituel-
le“ Sprache in ihrer Gegenwartsdiagnose, die neben einer Teleologie der ,spiri-
tuellen Revolution® die Religionisierung des Individuums als Rechtstrager be-
inhaltet.64

Diese explizit religiose Beschreibung der Gegenwart als ,spirituelle Krise®
wird jedoch ausdriicklich mit einer bestimmten Phrasierung der Geschichte in
Zusammenhang gebracht: der Achsenzeit. Armstrong postuliert, dass aus deren
Geschichte heraus die Therapie der Gegenwart erwachst: ,,In our current predica-
ment, I believe that we can find inspiration in the period that the German philoso-
pher Karl Jaspers called the Axial Age because it was pivotal to the spiritual develop-
ment of humanity.“%65 Das Zentrum der Achsenzeit ist also zunéchst in der ,spiri-
tuellen” Erneuerung zu finden. Armstrong prizisiert jedoch:

»The Axial Age was one of the most seminal periods of intellectual, psychological,
philosophical, and religious change in recorded history; there would be nothing com-
parable until the Great Western Transformation, which created our own scientific and
technological modernity.“66¢

Wiederum finden wir Positionierungstechnologien wie (temporale und lokale)
Parallelisierung (die Achsenzeit sei nur mit der Great Western Transformation
vergleichbar), Zentrierung (die ,Weisen’ — die ,Propheten, Mystiker, Philoso-
phen und Dichter der Achsenzeit® sollten uns eine Inspiration sein®’) und
auch bei Armstrong mundet der Begriff der Achsenzeit in eine ,Glaubensthese’,
auch wenn sie dies nur tiber den Begriff der Spiritualitat explizit macht. Die
Formel fir die Therapierung der Gegenwart ist also wieder, auch fast sechzig

663 Karen Armstrong: The Great Transformation. The Beginning of Our Religious Traditions,

New York: Knopf 2006, S. xi. Hervorh. durch DA.

Ebd. An dieser Stelle konnte nach verschiedenen Religionisierungen des Menschen-
rechtsdiskurses etwa anhand des Begriffs der ,Menschenwiirde* gefragt werden.

665 Ebd., S. xii.

666 Ehd.

667 Ebd. Armstrong betont an dieser Stelle, dass ,we never surpassed the insights of the Axial

«

Age®.

664

171

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Jahre nach Jaspers Veroffentlichung, in der universalen Schwelle der Achsen-
zeit zu finden.

Die Beliebtheit der Achsenzeitthese fiir religionshistorische und gegenwarts-
diagnostische Therapievorschlage liegt nicht zuletzt auch darin, dass sie eine
hohe Syntheseleistung anbietet, was fir die auf Universalismus nicht verzich-
tende Zeitdiagnostik zentral ist. Stefan Breuer bezeichnet den Begriff der Ach-
senzeit im angelsichsischen Wissenschaftsraum inzwischen gar als so gut veran-
kert, ,dass Wortbildungen wie De-axialisation und Re-axialisation nichts Unge-
wohnliches mehr sind“¢68. Dies illustriert, wie die hier fir die moderne Religi-
onsgeschichte in Anschlag gebrachten Metaphern als Orientierungsmetaphern
auch in anderen Kontexten und Erzihlungen Verwendung finden.

Hans Joas ist darin zuzustimmen, wenn er schreibt, dass die Achsenzeit ein
konstitutives Moment gegenwartiger Orientierungsarbeit in der Geschichte ist
und sogar eine ,,mythische Struktur® aufweist.®® Anstatt aber bei der These der
,Mythopoesie® der Achsenzeit als geschichtskonstitutiver Erzahlung zu verblei-
ben, wird die in dieser Mythopoesie ausgehandelte Arbeit an der Religion in
den Fokus genommen. Dies resultiert etwa in der Beobachtung der Doppelco-
dierung von Religion und Rationalitit sowie Religion und Politik oder Recht
als Signum des modernen Religionsdiskurses.

Letzteres meint die Konvergenz dieser zwei Unterscheidungen in der Dop-
pelcodierung, welche am Ende dieses Kapitels als spezifische Signatur der Mo-
derne interpretiert wird. Gerade in dieser Unterscheidung besteht aber die Wei-
terfiihrung der Arbeit an der Religion. Joas lasst die Achsenzeit einerseits — zen-
trierend — auf Transzendenz hinauslaufen,®° und parallelisiert andererseits den
(gegenwartigen) Achsenzeitdiskurs selbst als religiosen Diskurs, der eine Aus-
einandersetzung der Intellektuellen mit Transzendenz darstellt. Er findet also
die ,religiose Sprache’ dort, wo der Achsenzeitdiskurs ,eine Serie von hochst
komplexen Versuchen von Intellektuellen darstellt, sich im Hinblick auf
,Transzendenz’, ihrer historischen Rolle und realisierbaren Formen ihrer Arti-
kulation in der Gegenwart zu positionieren“¢’!. Joas fithrt nicht naher aus, was
er unter Transzendenz versteht. Dennoch wird eine Unterscheidung deutlich,
die zwischen einer jenseitigen Transzendenz und einer diesseitigen Immanenz
verlaufe.72 Diese brachte eine ,,Sehnsucht nach letztinstanzlichen Unterschei-
dungen® zur Sprache. Die Unterschiede zwischen der Religionstheorie von
Hans Joas und der hier im Anschluss an Giorgio Agamben und Niklas Luh-

Breuer, ,Kulturen der Achsenzeit“, S. 1.

669 Joas, Was ist die Achsenzeit?, S. 24.

670 Hans Joas: , The Axial Age Debate as Religious Discourse®, in: Robert N. Bellah, Hans
Joas (Hrsg.): The Axial Age and its Consequences, Cambridge/London: Belknap/Harvard
University Press, S. 9-29, S. 21 ff.

671 Ebd., S.9. Ubers. von DA.

672 Joas, Was ist die Achsenzeit?, S. 6.

172

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

mann formulierten Religionstheorie (Vgl. 1.4.3. und 2.2.1.) liegen somit in der
Rahmung dieser Unterscheidung. Anders als die von Joas und Bellah stark ge-
machte Unterscheidung versucht diese Arbeit, die Codierung von Transzen-
denz und Immanenz als Handhabbarmachung des Unbeobachtbaren und des
Ununterscheidbaren zu begreifen und die Setzung dieser Unterscheidung als
Vorbedingung einer Justiziabilitit und schlieflich Regierbarkeit der Religion
zu beobachten.

Mit dem doppelten Fokus auf die temporalen Positionierungstechnologien
sowie auf die Unterscheidungen in der Arbeit an der Religion kann eine My-
thopoetik historiographischer Religionsdiagnosen gelingen, die einen Auf-
schluss tber Schwellen- und Ursprungserzahlungen anbietet und gleichzeitig
die zentralisierten Codierungen des gegenwartigen Religionsdiskurses sichtbar
zu machen verhilft. Eine diskurshistorische Perspektive auf temporale Positio-
nierungen im Religionsdiskurs kann also dazu beitragen, den Achsenzeitdis-
kurs in eine Analyse chronopolitischer Ordnungsmuster zu tGberfiihren.

In einem letzten Schritt wird nun nach den ,blinden Flecken’ in der ,univer-
salen’ ,,Glaubensthese“ der Achsenzeit gesucht und so die schon mehrfach an-
gesprochene Kritik am Eurozentrismus der Achsenzeitthese aufgenommen.

4.4.6. Versuch einer Provinzialisierung, oder: Afrikas Absenz in der Achse

Bisher wurde die Geschichte der Achsenzeit als geschichtskonstitutive Erzahlung
insbesondere Europas und Asiens beobachtet, wobei alle bisher besprochenen
Autor*innen westliche Wissenschaftler und Philosophen waren.

Vor diesem Hintergrund kann eine spat nachgereichte Kritik am Eurozen-
trismus diesen nie ganz tiberwinden. Es bleibt somit ein kleiner, in der Ten-
denz dezentralisierender Versuch, der die Beschaftigung ,westlicher’ Wissen-
schaftler*innen und Intellektueller mit der Religionsgeschichte im Fokus und
dabei an keiner Stelle eine ,subalterne’ oder ,postkoloniale’ Perspektive mitein-
bezogen hat. Denn so viel sei vorausgeschickt: Einige Subalterne konnen nicht
nur nicht sprechen,® sie existieren im Fall der Achsenzeit sogar nur als Full-
korper, der von den ,Achsenreligionen’ historisiert oder modernisiert werden
kann.

Der letzte materialfokussierte Schritt geht vor diesem Hintergrund dem Kon-
tinent und der Metapher ,Afrika‘ — stellvertretend fir nichtsprechende Subalter-
ne im heute ,globaler Siden“ genannten Teil der Erde — und seiner Abwesen-
heit in der Achsenzeit nach.

673 Vgl. Gayatri Chakravorty Spivak: ,Can the Subaltern Speak? in: Cary Nelson, Lawrence
Grossberg (Hrsg.): Marxism and the Interpretation of Culture, Chicago: University of Illi-
nois Press 1988, S. 66-111.

173

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrikas Platz in der Kulturgeschichte der Achsenzeit ist marginal: Wenige
Artikel beschaftigen sich mit dem Kontinent und seiner Frithgeschichtet”# und
die meisten Nennungen innerhalb des Achsenzeitdiskurses beziehen sich auf
die Voraxialitit Afrikas wie auch der Amerikas. Wahrend Altagypten durchaus
Erwahnung findet, steht diese Kultur kaum je in einer Tradierungslinie, die
nach Siden fiihrt. Die Frage nach Agypten als Teil der Kulturgeschichte Afrikas
wird bis heute als ,Mythos’ abgelehnt, wobei in diesem Fall kein theoretischer
Mythosbegriff verwendet wird, sondern ein polemischer, der damit eine Dis-
qualifizierung als falscher Geschichte meint.6”5 Afrika wie auch Amerika schei-
nen also in der Zivilisationsgeschichte der Achsenzeit keine Rolle zu spielen,
sie finden keinen Eingang in den Kanon der Achsenzeitkulturen und sind folg-
lich als Zivilisationstriger fraglich. Auch bei den weiteren Forschungen zur
Achsenzeit wird Afrika negiert, wihrend Europa oder der ,Westen’ besprochen
und mit Eigenschaften versehen wird, die diese als ,Resultat® der Achsenzeit
deutlich machen, sowohl was die Entsakralisierung der Herrschaft als auch die
Rationalitat der Kritik angeht.67¢ Dies geschieht mit einer Leichtigkeit, die den
kolonialen Fleck auf der imaginiren Landkarte umso heller leuchten lasst.

Im neusten Sammelband zur Achsenzeit von Robert Bellah und Hans Joas
findet sich zumindest ein Artikel, der sich dem ,Fall Afrikas’ annimmt. Ann
Swidler geht in ihrem Beitrag der Frage nach, inwiefern es in Afrika ,axiale’ Re-
ligionen gibt und stellt fest, dass ,Afrika’ die Achsenreligionen durch Mission
aufgenommen hat und damit zu den axialen Zivilisationen dazu gekommen ist.
James Cox hat beobachtet, dass Swidler ,axiale Religionen’ mit der Kategorie
der ,Weltreligionen’ gleichsetzt.”7 Der Auswahl und Charakterisierung dessen,
was eine ,axiale’ Religion ist, geht also ein religionskategorisierender Kanoni-
sierungsprozess voraus, der nicht nur festschreibt, was eine Religion und was
eine ,axiale’ Religion ist, sondern der diese Auswahl auch in der Geschichte der
Metapher kanonisiert und gefestigt annimmt. ,Afrika’ steht im Folgenden als
Metapher fiir Regionen der Welt, die gerade dadurch ,subaltern‘ sind, dass sie
in diesem Fall nicht zu den axialen Kulturen gehort haben, wie sie von Anque-
til-Duperron tber Weber zu Karl Jaspers kanonisiert und bis heute weiterver-
wendet werden.

Wie genau ,voraxiale’ und ,axiale’ Religionen definiert sind, wird bei Swidler
nicht deutlich, auch wenn sie sich stark an Eisenstadt anlehnt. Neben Cox Kri-

674 Einzig die altigyptischen Reiche werden verschiedentlich als Teil der Achsenzeit thema-

tisiert. Vgl. Assmann, ,,Grofle Texte ohne eine grof§e Tradition®, S. 245-280.

Dies wird etwa an der Debatte der dgyptologischen Studien von Cheikh Anta Diop

sichtbar. Vgl. Atwood, ,Discourse on Primal Religion®, S. 459-460.

Vgl. Shmuel N. Eisenstadt: ,,Aspekte der westlichen Kultur® in ders.: Kulturen der Ach-

senzeit II. Ihre institutionelle und kulturelle Dynamik. Teil 3. Buddhismus, Islam, Altagypten,

westliche Kultur, Frankfurt a.M.: Suhrkamp 1992, S. 245-384.

677 Vgl. James L. Cox (Erfurt, IAHR-Konferenz), http://www.iahr2015.org/iahr/3212.html
(zuletzt abgerufen am 16.8.2019).

675

676

174

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tik lieBe sich jedoch auch noch nach der Bedingung von Schriftlichkeit fir die
Aufnahme in den Kanon der achsenzeitlichen Religionskulturen fragen. Eine
vollstaindige Analyse der Kategorisierung aller ,nicht-achsenzeitlichen’ Kulturen
kann hier jedoch nicht geleistet werden. Was sich jedoch beantworten lasst, ist
die Frage, wie diese voraxialen Kulturen ,axial’ wurden. Damit stehen wir der
dichotomisch aktualisierten®’® Frage gegeniiber, die sich Kolonisatoren wie
Missionare gestellt haben:

»Africans do manifest one fundamental element of the Axial — an enormous longing, a
reaching out to grasp ,the universal’, the global symbols of a higher, transcendent reali-
ty (a longing that would be quite unfamiliar, I think, to the Japanese). This ,transcen-
dent’ reality’s presence also, however, suggests the fundamental problem about con-
ceptualizing the social ,occasions* of axialness.“67?

Abgesehen von den Essenzialisierungen wird hier in geradezu missiologischer
Absicht eine ,Sehnsucht® nach dem Universellen, der ,transzendenten
Realitat“ beobachtet, die gleichwohl ein Anzeichen der ,Axialitat’ sei und somit
der ,Axialisierung’ Afrikas Tiren 6ffnet — so liefe sich die Argumentation wei-
terfiihren.®®® Swidler stellt andernorts die These auf, dass die ,Achsenreligio-
nen“ Christentum und Islam am meisten der Modernisierung forderlich seien:

sthey directly counter the power of traditional kin obligations (and the overwhelming
dangers of witchcraft), while the purportedly modern and secular NGOs practice a rit-
ualized version of modernity, even as they are penetrated by the norms and practices of
the kin-based chieftaincy system and its related system of patron-client ties.“¢8!

Swidler beschreibt ein religioses Feld mit drei Hauptanbietern: die ,traditionel-
len Chefsysteme® (chieftaincy), die ,NGO Kosmologie“ oder ,Ideologie®, wel-
che die ,globalisierte Modernitat® reprasentieren wiirden sowie die Kirchen
und Moscheen. Diese drei Anbieter wiirden sich stark hinsichtlich ihrer Aus-
richtung, Werte und Vermittlungsweise unterscheiden. Die ,traditionellen
Strukturen“ bewahrten, so Swidler, ,Klan, Verwandtschaft und Dorf“ ,with ob-
ligations of unequal interdependence undergirded by the prestige of chiefs [...] the
ever-present danger of witchcraft, connections to ancestors, and such rituals as funerals
and initiations“ und seien deswegen hierarchisch und auf Zwang beruhend.®®?
Die Achsenreligionen seien demgegentber davon gepragt, dass sie

678 Vgl. Atwood, ,Religion der Anderen®, S. 378.

679 Ann Swidler: ,Where Do Axial Commitments Reside? Problems in Thinking about the
African Case®, in Robert N. Bellah, Hans Joas (Hrsg.): The Axial Age and its Consequences,
Cambridge: Massachusetts, 2012, S. 222-247, S. 237.

Inwiefern hier missionarische und koloniale Dichotomien aktualisiert wurden, konnte
hier nur angedeutet werden. Vgl. Atwood, ,Religion der Anderen*.

Ann Swidler: ,,African affirmations: The religion of modernity and the modernity of re-
ligion®, International Sociology, 28 (6), 2013, S. 680-696, S. 680.

682 Ebd., S. 681.

680

175

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

senvision the religious community as voluntarily chosen and horizontal, with the sa-
cred located in transcendent community as voluntarily chosen and horizontal, with
the sacred located in transcendent symbols that bind a community of equals together
(even though such communities may be quite hierarchical, with pastors or sheikhs ex-
ercising local authority and claiming special access to the sacred [...]“683,

Modernisierung kime in Malawi, wo Swidler Teile ihrer Feldforschungen un-
ternommen hatte, nicht von den ,traditionellen Strukturen® her, sondern ,,es
ist in den Kirchen, besonders den evangelikalen und pentekostalen Kirchen, in
denen die Grundlagen einer moglichen Sakularisierung gelegt werden®.684

Anders als die Kirchen beschreibt Swidler jedoch die NGOs nicht als Agen-
ten der Modernisierung, sondern kritisiert deren Praxis und schlieft: ,,The way
modernity and rationalization truly take hold is not through the consciously moderni-
zing work of NGOs and their gospel of secularism.“%%5 Die Kritik an den NGOs ver-
lauft also in einer amalgamierten Sprache, im Zwischenbereich von Moderne,
Sakularitit/-ismus und dem Bereich der Religion: ,,das Evangelium des Sakula-
rismus® ist nicht die ,wahre® (#ruly) Form, in der ,Modernitit und Rationalisie-
rung® sich etablieren. NGO-Kritik tritt hier also in der Gestalt der Religionskri-
tik auf, wihrend dem die Kategorie der ,Achsenreligion’ lediglich noch als
Schablone einer Relationierung dient. Wahrend verschiedene Episteme und
Kollektive unterschieden werden (NGOs, Kirchen, chieftaincies), schreibt die
Metapher der Achse einen bestimmten Denkstil in der begrifflichen Nihe von
,Rationalitit’ und ,Modernisierung’ fest.

Zu problematisieren ist an Swidlers Argumentation nicht in erster Linie die
,Religionisierung’ von NGOs. Diese dem ,religiosen Markt” und seinen Vertre-
tern funktionalistisch einer Weltanschauung zuzuordnen und/oder ,als* religi-
os-weltanschaulichen Anbieter zu interpretieren, ist in der Religionssoziologie
kein untblicher Schritt: eine Amalgamierung oder Religionisierung eines Ak-
teurs aus der Perspektive einer Religionskritik an den NGOs. Damit wird also
lediglich aus funktionalistischer Perspektive die Arbeit an der Religion weiter-
gefuhrt.

Demgegentber kampften die ,Achsenreligionen’ — ,besonders die Pfin-
gstkirchen® - fiir eine ,autonomere, rationalisiertere Personlichkeit®: ,, The Axial
religions, and especially the Pentecostal churches, devoting their ritual power to a fier-
ce war on demons, witchcraft, and other threats to the integrity of the self, fight for a
more autonomous, rationalized personhood.“*3¢ Vor dem Hintergrund ihres
Hauptforschungsinteresses — der AIDS-Thematik in Afrika und ,afrikanischen
Antworten’ darauf — wird in der Betonung der Rationalisierung der Personali-
tat (,rationalized personhood®), fur die sich die Pfingstkirchen Swidler zufolge

683 Ebd.

684 Ehd., S. 688. Ubers. von DA.
685 Epd.

686 Ebd., S. 682.

176

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

engagierten, die Erklarung dafir sichtbar, wieso Swidler mit den Pfingstkir-
chen eine religiose Bewegung des 20. und 21. Jahrhunderts als ,Achsenreligion’
beschreibt. Wiederum wird im Zentrum der Idee der Achsenzeit eine Form der
,Rationalisierung’ in der Religionsgeschichte sichtbar. Es handelt sich auch bei
Swidler nicht nur um eine Analogie zum Begriff der ,Weltreligionen‘, sondern
um die erneute Ausfithrung eines schon in der bisherigen Rezeptionsgeschichte
der Achsenzeit eingetibtes Zentrum, der Rationalisierung.

Damit wird die neokoloniale Rahmung der Achsenzeitgeschichte Afrikas
deutlich, die — vermutlich ungewollt — in der Manier klassischer ,Zivilisierungs-
programme’ auflerkontinentale, in diesem Fall ,axiale’ Religionen zum Thera-
peuten macht. Der Subalterne — in diesem Fall ,Afrika’ — wird von den Achsen-
religionen erfasst.®®” Swidlers afrikabezogene Achsenzeitthematisierungen sind
somit ein schlechtes Beispiel fiir die Frage nach der postkolonialen Integration
Afrikas in eine (axiale) Weltgeschichtsschreibung. ,Afrika’ kann, so ihre These,
nur von exogenen Quellen ,modernisiert® werden — endogen stehe eine paterna-
listische und dividualisierende Gesellschaft jeglicher Modernisierung entgegen.
Aber nicht alles, was von auf§en kommt, ist auch gut, dafiir steht schlieflich die
»~NGO-Ideologie®.

Nach dieser notwendigerweise selektiven Durchsicht tiber die Achsenzeitfor-
schung fallt auf, dass Afrika als einer der ,weiflen’ Flecken auf der Karte der
Achsenzeit stehenbleibt.®®® Die Suche nach afrikanischen Achsenkulturen wur-
de offensichtlich vernachlissigt, obschon es auch hierfir Ansitze gibe.®® Eine
solche Aufgabe hitte — unter Beriicksichtigung der autobiographischen und
,glaubensthetischen’ Seite der Achsenzeitthese — nicht schon zu Beginn als ideo-
logisch abgelehnt werden mussen. Dies gilt umso mehr, als die Achsenzeit ,ei-
nes der wichtigsten Arbeitsfelder der gegenwirtigen Forschung auf dem Gebiet
der historischen Sozialwissenschaft® darstellt.6°

687 Das Bild des ,passiven’ Afrikas nimmt in der kolonialen und postkolonialen Bibliothek
einen besonderen Rang ein, kann aber hier nicht niher ausgefihrt werden. Dies musste
jedoch in einer detaillierteren Analyse des die Metapher der ,Stunde Null” umrahmen-
den Diskurses stirker gemacht werden. Vgl. etwa Achille Mbembe: Sortir de la grande
nuit. Essai sur 'Afrique décolonisée, Paris: La Découverte, 2010.

Die einzig genuin ,afrikanische® Zivilisation, die zur Debatte steht, ist wie erwahnt die
von Jan Assmann beschriebene ,,Zwischenzeit” zwischen dem Alten Reich und dem ers-
ten Zwischenreich, die aber, so Assmann, ,eine vorreflexive Kultur® sei und somit als
Gegenbeispiel dient. Vgl. Assmann, Grofle Texte ohne eine grofe Tradition, S. 245-280.

Diese hitten etwa die Aussage des Propheten Mani zum Anlass nehmen konnen, der
Aksum (die Hauptstadt eines am Horn von Afrika entstandenen Reiches etwa im
4. Jahrhundert v.u.Z.) mit Rom, China und Persien zu den vier bedeutendsten Michten
der Welt zihlt. Oder die dgyptologische Perspektive hatte, wie es Cheikh Anta Diop
(durchaus politisch motiviert) angedeutet hat, in ihrer Wirkung auf die subsaharischen
Zivilisationen untersucht werden konnen. Diese Arbeit liegt jedoch methodisch auf
einer anderen Ebene als die hier unternommene und kann hier nur angesprochen wer-
den.

690 Vgl. Joas, Was ist die Achsenzeit?, S. 5.

688

689

177

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Auf der einen Seite ist also ein erster und auferst flichtiger Versuch zur De-
kolonisierung der Achsenzeitthese misslungen. Thre Provinzialisierung auf der
anderen Seite, um einen Begriff von Dipesh Chakrabarty aufzunehmen,!
konnte jedoch im gleichen Zuge weitergetrieben werden, als der Aspekt der
,Glaubensthese’ nicht nur auf den mythopoetischen Charakter der Achsenzeit-
geschichte hinweist, sondern diese Seite prazisiert: In den unterschiedlichen
»Zentralperspektiven® — den Zentrierungen des jeweiligen achsenzeitlichen Ge-
schichtsmodells — werden Unterscheidungen sichtbar, welche die Arbeit an der
Religion prazisieren. Die bisher schon entwickelten Codierungen von Ge-
schichte und Mythos sowie Religion und Politik oder Recht wurden in der
Analyse der Achsenzeit als miteinander verstrebt gezeigt: die Doppelcodierun-
gen in der Trias von Religion, Wissen und Regierung (Politik und Recht) fiih-
ren auf methodischer Ebene zu einer Religionswissensgeschichte, die den Blick auf
die Griindung unterschiedlicher epistemischer Kollektive freilegt. Je nach The-
matisierung dieses Kollektivs fillt der Therapievorschlag verschieden aus, wih-
rend er in den kulturhistorischen Detailstudien haufig fast ginzlich wegfallt
und lediglich in der Aufrechterhaltung des Kanons ,Achsenzeit’ weiterhin mit-
wirkt.

4.5. Geschichtsschreibung, Kanonisierung und die Therapie der
Moderne

Die hauptsachlich europiisch-amerikanische Geschichte der Achsenzeit lasst
sich anhand der bisherigen Rezeptionsgeschichte nur schwer provinzialisieren.
Auch wenn ihr Kanon auflereuropaische Religionen und Philosophien in Asien
berticksichtigt — und Jaspers gerade die christozentrische Geschichtsphilosophie
tberwinden wollte — so bleibt der autobiographische und westlich-akademische
Aspekt dieser These uniibersehbar, der sich in der ,Privilegierung [...] der eura-
siatischen Okumene® dufert.®? Sie bleibt eine Selbstthematisierung der Moder-
ne uber die Parallele der Achsenzeit. Das Narrativ der Achsenzeit wird also in
seiner historiosophischen Nuancierung als politischer Mythos der Moderne
ausgewiesen, der in der Nachfolge Jaspers eine pluralistische Konzeption der
Geschichte anbietet, die Einheit in der Diversitit betont. Diese auf Universali-
sierung angelegte Einheit bleibt gleichwohl eine selektive, deren Kontingenz an
der Ausrichtung an Zentren wie ,Rationalisierung’ oder der Trennung von Re-
ligion und Politik sichtbar wird.

Damit geht keine pauschale Verurteilung der empirisch-historisch-soziologi-
schen Erforschung der Achsenzeit selbst einher, wenn auch ihre Narrativitat

1 Vgl. Dipesh Chakrabarty: Provincializing Europe. Postcolonial Thought and Historical Diffe-
rence, Princeton: PUP 2008.

692 Vgl. Boy, Torpey, ,Inventing the axial age*, S. 259.

178

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der Empirisierung immer als beigefiigt und damit auch die Historiographie der
Achsenzeit in der ereignismystischen Form als mythopoetisch beschrieben
wird.

Die Geschichte der Achsenzeitmetapher bleibt also als europaisch-amerikani-
sches Unterfangen sichtbar. Die Achsenzeit umfasst eine nicht mehr christozen-
trische, sondern universelle Wende der Menschheitsgeschichte und schreibt de-
ren Geschichte als Kanonisierung der ,achsenzeitlichen Revolution’ bestimmter
zentraler Werte fest. Damit wird ein ,universalgeschichtlicher’ Ursprung be-
zeichnet, mit dem gleichzeitig die gegenwirtig diagnostizierte ,Krise® therapiert
werden soll.

Die Analyse der in dieser Ordnungsgeschichte verwendeten temporalen Posi-
tionierungstechnologien macht deutlich, wie religionsgeschichtliche Schwel-
lenerzahlungen erzihlt werden, welche Parallelen gesetzt und welche inhaltli-
chen Zentren definiert werden. Die genaue Beobachtung dieser Zentren er-
moglicht eine Analyse der Codierungen, die sich in mehrfacher Weise an ,Reli-
gion’ gekoppelt zeigten. Unter ,Doppelcodierung’ wird die doppelte Unter-
scheidungspraxis von ,Religion’ verstanden, die sich sowohl gegentiber der Re-
gierungsmaschine und ihren Selbstthematisierungen (etwa als ,sakular’ und ge-
trennt von Religion) als auch gegentiber dem Wissbaren (wie es vom Logos
oder von der Wissenschaft epistemisch ,getrennt‘ wird) positioniert.

Die Idee der Achsenzeit wurde im Durchgang dieses Kapitels als ,Glaubens-
these® und Autobiographie von Philosoph*innen und Historiker*innen, Kultur-
wissenschaftler*innen und Religionssoziolog*innen beschrieben, welche die
Achsenzeit als ,tiefsten Einschnitt der Geschichte“¢°3 mit dem Ziel beschreiben,
»zu einem genetischen Verstindnis unserer eigenen Lebens-, Handlungs- und
Empfindungsweise zu gelangen“®%4,

Die Arbeit an der Religionsgeschichte der Achsenzeit fand ihre scheuen Ur-
springe in der Aufklirung bei Anquetil-Duperron und wird in der Zwischen-
kriegs- (Weber) und Nachkriegszeit (Jaspers) aufgenommen, um damit ver-
schiedene Diagnosen und Therapievorschlage ,fir die Menschheit® zu formulie-
ren.

Dabei blieb die Zentralperspektive (A. Assmann) einer achsenzeitlichen Per-
spektive bestehen. Auch in der Analyse der hier vorgestellten Nachfolgerinnen
und Nachfolger, in der die glaubensthetische Dimension nicht selten zuguns-
ten einer kulturhistorischen Empirisierung zurticktrat, blieb die Begrenztheit
der ,axialen‘ Kulturen als euroasiatische Kanonisierungsgeschichte sichtbar.

Ungeachtet dessen, ob die Achsenzeitthese empirisch gesattigt oder ge-
schichtsphilosophisch akzentuiert ist, wird sie als Kanonisierungsprozess einer

693 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel, S. 19.

94 Vgl. Weil, ,What is a Breakthrough in History?*, S.21-36. Hier in deutscher Uber-
setzung zitiert nach Elkana, ,Die Entstehung des Denkens zweiter Ordnung im antiken
Griechenland, S. 59f.

179

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tendenziell universalistischen Periodisierungsstrategie sichtbar. Die Achsenzeit
dient als Beispiel fir eine Metapher, die in einem bestimmten Zeitgeist An-
klang fand, jedoch weit dariiber hinaus bis heute verwendet wird, um in der
Unordnung der Geschichte eine Ordnung tiber einen Ursprung zu stiften.

Die im ersten Kapitel an zentralen Momenten auftretende Frage nach dem
Bruch oder der Kontinuitat zwischen Eschatologie und der Idee der Zeitwende
(etwa 3.4.1.) schien in bisherigen Analysen der Idee der Achsenzeit wenig the-
matisiert. Liegt dies an der Auswahl der Quellen? In jedem Fall, doch dabei
wird zweierlei vergessen. Einerseits wird die Frage nach dem epistemischen
Bruch zwischen Eschatologie und ihren ,aufklarerischen’ Transformationen
auch hier aufgegriffen, allerdings nur von Karl Jaspers mit Ruckgriff auf die ,re-
ligiose” Semantik der ,,Glaubensthese®. (Eine Glaubensthese, die ,Reflexion® zur
Errungenschaft einer welthistorischen Zasur machte.)

Die Arbeit an der Religion in der Schwellenerzihlung der Achsenzeit wurde
also als Arbeit an der Geschichte der ,Religionen’ der Achsenzeit deutlich, die
wiederum — besonders in ihren geschichtsphilosophischen Anfingen bei Karl
Jaspers — nicht nur eine ereignismystische, sondern auch eine ,glaubenstheti-
sche’ Dimension aufweist. Dabei hat auch Jaspers die epistemische Trennung
zwischen ,glaubensthetischer® und historischer Perspektive aufgeweicht (,Er-
kennen heifst werten®). Er spricht also tiber die Achsenzeit nicht nur in einer
philosophischen oder wissenschaftlichen Episteme, sondern stellt sie als eine
These dar, von der her eine Trennung von materialer Geschichtsschreibung
und Glauben nicht mehr méglich ist.

Somit wird auch in der Achsenzeitgeschichte die Arbeit an der Religion als
doppelte Praxis von Separierung und Amalgamierung sichtbar, in der Religion
von — in diesem Falle: Philosophie — unterschieden wird. Damit ermoglicht die-
se religionshistorische Schwellenerzihlung die Konstitution epistemisch-ethi-
scher ,Kollektive, mit der die Unterscheidung von Religion (und seinem jewei-
ligen konstitutiven Auflen) plausibilisiert, erinnert und stabilisiert wird. Seit
der Achsenzeit gibt es also, folgt man etwa Jaspers oder Bellah, ,,Philosophen®,
Menschen, deren Art und Weise zu Sprechen nicht mehr diejenige der Priester
sein soll — und sie nach Vollzug dieser Unterscheidung auch nicht mehr ist. Die
Schwellenerzihlung erzihlt also im Fall der Achsenzeit nicht zuletzt die Ur-
sprungsgeschichte der Philosophie.

4.6. Von der Achse als Metapher zum Rhizom als analytischem Modell

Zuletzt ist in methodologischer Hinsicht jedoch noch eine Gegentiberstellung
anzusprechen: das analytische Modell der temporalen Positionierungstechnolo-
gien (vgl. 1.4.2.) steht dem Modell der Achse diametral gegentber, insofern die
,Achse’ eine gemeinsame ,Wurzel” der Menschheit darstellt. Auf diese begriffli-
chen Gegensitze weisen Deleuze und Guattari in ihrer Schrift Gber das Rhizom

180

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

als besondere Form der Schrift, des Buches, hin: ,[E]in Rhizom ist keinem
strukturalen oder generativen Modell verpflichtet. Es kennt keine genetischen
Achsen oder Tiefenstrukturen. Eine genetische Achse gleicht einer objektiven
Achseneinheit, auf der sich aufeinanderfolgende Stadien organisieren [...].“6%
Deleuze und Guattari unterscheiden hier verschiedene Typen des Buches, etwa
das durch die binire Codierung gepragte ,Wurzelbuch“ oder den Typ ,Rhi-
zom', welcher seine ,maschinelle Verkniipfung® offenlegt und ,unaufhérlich
semiotische Kettenteile, Machtorganisationen, Ereignisse in Kunst, Wissen-
schaft und gesellschaftlichen Kampfen“ verkntipft.®%

Mit den temporalen Positionierungstechnologien wird gerade auf diese ,,ma-
schinelle Verkniipfung® geachtet. Dabei steht das Modell der Achse (hier in der
Version der Achsenzeit) dem rhizomischen Modell gegentiber: Die Behauptung
einer ,genetischen Achse“ als einer ,,objektiven Achseneinheit, auf der sich auf-
einanderfolgende Stadien organisieren betrifft das Narrativ der Achsenzeit so-
wohl fur Jaspers Schwellenerziahlung als auch fiir die nachfolgenden Rezeptio-
nen in der kultur- und religionshistoriographischen Fortfihrung.®7

Die Ubernahme von Begriffen aus der Objektebene (der Achsenzeitthese) auf
die Analyseebene (,Achse* als Gegenmodell zum Rhizom) ist problematisch, in-
sofern dabei Begriffsverschiebungen schnell tbersehen werden. Dem ist aber
gerade wegen der Durchlassigkeit und dem doppelten Vorkommen der dieser
Arbeit eigenen Thematiken auf Objekt- und Metaebene kaum zu entgehen.

Dieses doppelte Vorkommen meint etwa die Reflektion tber die Bedingun-
gen und gleichzeitig die Produktion von Geschichte, die hier sowohl auf der
Meta- als auch auf der Objektebene erscheinen. Obwohl sich diese Arbeit nicht
auf eine empirisch-historiographische Diskussion der Achsenzeit einlésst, son-
dern diese als Politik des Ursprungs hinsichtlich ihrer temporalen Positionie-
rung und der damit begriindeten Therapievorschlage untersucht, bleibt das
Problem der Durchlassigkeit bestehen: Meta- und Objektebene sind zwar nicht
identisch mit den verwendeten Quellen, jedoch bleibt die Kluft vorhanden, in-
sofern als die Analyse einer Politik des Ursprungs und die erkenntnistheoreti-
sche Begriindung eines derartigen Vorgehens wiederum dieselbe methodologi-
sche Durchlissigkeit schaftt.

695 Gilles Deleuze, Félix Guattari: Rhizom, Berlin: Merve 1977, S. 20.
696 Ebd., S.12.
697 Ebd., S. 20.

181

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783956506130-141 - am 19.01.2026, 07:29:48. https://www.Inilbra.com/de/agb - Open Access - [{-) T


https://doi.org/10.5771/9783956506130-141
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	4.1. Die Politik des Ursprungs und die Arbeit an der Geschichte
	4.2. Die Achsenzeitthese als Religionsgeschichte der Moderne
	4.3. Karl Jaspers’ These der Achsenzeit als Durchbruch und Glaubensthese
	4.3.1 Parallelen und Achsen
	4.3.2. Zentren und Innovationen
	4.3.3. Dynamisierungen
	4.3.4. Jaspers’ Glaubensthese als Therapie und Kanon der Moderne

	4.4. Aktualisierungen der Achsenzeit als Arbeiten am Mythos
	4.4.1. Empirisierungen
	4.4.2. Dilemmata der Kulturgeschichte
	4.4.3. Reflexion, Religion und Politik, oder: die Doppelcodierung des Religionsdiskurses
	4.4.4. Achsenzeit als Ausgang aus der Religion
	4.4.5. Achsenzeit als Therapie der spirituellen Krise
	4.4.6. Versuch einer Provinzialisierung, oder: Afrikas Absenz in der Achse

	4.5. Geschichtsschreibung, Kanonisierung und die Therapie der Moderne
	4.6. Von der Achse als Metapher zum Rhizom als analytischem Modell

