Die Geburt Europas aus dem Geist

der Achsenzeit

MICHAEL BORGOLTE

Die bedeutendsten Fragen der Geschichte lassen sich bekanntlich nicht
rein wissenschaftlich klidren, sondern in die Antworten mischen sich un-
vermeidlich Werturteile und Konventionen. Das gilt auch fiir die Anfin-
ge Europas.] Wer die Tradition der Freiheit fiir das Wichtigste halt, wird
bis auf die Siege der Griechen iiber die Perser von 480/479 vor Christus
zuriickgehen und mag dafiir mit Herodot den Gegensatz von Europa zu
Asien als Dreingabe und Weichenstellung akzeptieren.2 Salamis und

1

Michael Borgolte, Die Anféinge des mittelalterlichen Europa, oder Europas
Anfinge im Mittelalter?, in: Zeitschrift fiir Geschichtswissenschaft 55
(2007), S. 205-219.

Vgl. etwa Erich Bayer, Die Griechen, in: Saeculum Weltgeschichte, Band
II, Freiburg—Basel-Wien 1966, S. 107-195, hier S. 151f.: ,,Sehr bald er-
kannten die Menschen die weltgeschichtliche Bedeutung der Ereignisse
von 490 und 480/479, eine Bedeutung, die im {ibrigen auch die bedeut-
samsten neuzeitlichen Darstellungen immer wieder bestitigen. Bereits der
erste Historiker der Perserkriege, Herodot von Halikarnassos (etwa 485—
425), [...] ordnete sie in einen universalen Zusammenhang ein, als Aus-
trag des uralten Gegensatzes zwischen Asien und Europa, der ihm gestal-
tendes Prinzip der Geschichte ist [...]. Denn das persische Weltreich zog
sich nach 479 vom europdischen Boden gleichsam in sich selbst zuriick
[...]. Der Freiheitskampf der Griechen aber darf unbestritten als Geburts-
stunde Europas gelten. Ahnlich, aber geddmpfter im Ton neuerdings
Wolfgang Schuller, Das Erste Europa 1000 v. Chr. — 500 n. Chr., Stuttgart
2004 (Handbuch der Geschichte Europas 1), S. 69: , Trotzdem sind die
griechischen Perserkriege einschneidende Ereignisse fiir Europa. Wie im-
mer man sich eine lockere oder driickende persische Herrschaft mit ent-
sprechenden Reaktionen der Griechen vorstellen mag, das Fernhalten die-
ses orientalischen GroBreichs aus Europa war eine welthistorische Tat —

45

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL BORGOLTE

Plataiai waren allerdings nicht das letzte Wort im Konflikt zwischen
Okzident und Orient. Was den Persern misslang, die Festsetzung auf Eu-
ropas Boden, gliickte doch den Tiirken im 14. und 15. Jahrhundert, und
der Eroberung des Balkans, Griechenlands und Konstantinopels durch
die Osmanen war schon im frithen Mittelalter die Besetzung Spaniens
und Siziliens durch arabische und andere Muslime Vorausgegangen.3
Erste Manifestationen von Freiheit und Demokratie, so teuer sie uns
sind*, zum entscheidenden Ausgangspunkt Europas zu machen, wiirde
die Briiche und Richtungsidnderungen der weiteren Geschichte wohl zu
stark beiseite schieben. Allerdings wird Europa aus vielen Quellen ge-
speist, deren Wasser nach unterirdischen Liaufen unvermutet wieder an
die Oberflédche treten.

Die Antike hat ihr kostbares Erbe in den Lindern rund ums Mittel-
meer ausgeformt, aber Europas Schwerpunkt selbst liegt doch deutlich
weiter im Norden.> Eine eigene Geschichte ist dem Kontinent deshalb
meines Erachtens erst seit dem halben Jahrtausend zwischen Konstantin
dem GrofBen und Karl dem GroBlen zuzuschreiben, mit der Zerstdrung
des christianisierten Mediterraneums durch die Expansion des Islam im
7. bis 9. Jahrhundert n. Chr. als entscheidender Zisur.® Seither war Eu-
ropa vor allem durch drei monotheistische Religionen unterschiedlicher
Reichweite geprigt: das Christentum in seiner lateinischen und griechi-
schen Variante, das Judentum und den Islam.’

Wer deshalb vom monotheistischen Europa spricht, akzentuiert die
Abwendung vom antiken Polytheismus griechischer, romischer oder

auch ohne jetzt einen Gegensatz zwischen Europa und Asien zu behaup-
ten. Die Perserkriege sind jedenfalls schon deshalb fiir die europdische
Geschichte konstitutiv, weil erst durch sie das Theater, die Geschichts-
schreibung, ja sogar die voll ausgebildete Demokratie entstanden sind.*

3 Michael Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen. Die Erben der Antike
und der Aufstieg des Abendlandes 300 bis 1400 n. Chr., Miinchen 2006
(Siedler Geschichte Europas), S. 282ff., 255ff.

4 Vgl. Hans Joas, Die kulturellen Werte Europas. Eine Einleitung, in: Hans
Joas, Klaus Wiegandt (Hg.), Die kulturellen Werte Europas, Frankfurt
a.M. 2005, S. 11-39, hier S. 17: ,,Der [in der Gegenwart] meistgenannte
fiir Europa angeblich charakteristische Wert ist ,Freiheit*.*

5 Vgl. Michael Borgolte, Die Komposition Europas, in: Enzyklopddie des
Mittelalters, im Druck. Hierfiir und fiir alles Folgende sei generell auf die
Anm. 3 genannte Darstellung verwiesen. Fiir das Hochmittelalter speziel-
ler: Michael Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt, 1050-1250 n. Chr.,
Stuttgart 2002 (Handbuch der Geschichte Europas 3).

6 Borgolte, Die Anfinge des mittelalterlichen Europa, bei Anm. 12-19.

7 Abgesehen von der Anm. 3 genannten Darstellung vgl. Michael Borgolte,
Wie Europa seine Vielfalt fand. Uber die mittelalterlichen Wurzeln fiir die
Pluralitdt der Wert, in: Hans Joas, Die kulturellen Werte Europas, S. 117—
163, bes. S. 144ff.

46

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT EUROPAS AUS DEM GEIST DER ACHSENZEIT

,barbarischer* Auspriagung und identifiziert die Geburt Europas mit dem
Beginn des Mittelalters.® Die Konsequenzen der Periodisierung konnten
iiberaus belastend sein, wenn das Verdikt gelten soll, das unldngst der
Agyptologe Jan Assmann iiber die religionsgeschichtliche Zisur des
Monotheismus iiberhaupt verhingt hat. Assmann hat den Monotheismus
als eine Wende bezeichnet, die ,,entscheidender als alle politischen Ver-
dnderungen der Welt“ gewesen sei.” Dabei sei es nicht auf die Unter-
scheidung zwischen dem einen Gott und den vielen Gottern angekom-
men, sondern auf ,,die Unterscheidung zwischen wahr und falsch in der
Religion, zwischen dem wahren Gott und den falschen Géttern, der wah-
ren Lehre und den Irrlehren, zwischen Wissen und Unwissenheit, Glau-
be und Unglaube“'o. Die monotheistische Wende mit ihrer ,,mosaischen
Unterscheidung® von ,,wahr und falsch* habe fatalerweise Juden, Chris-
ten, Muslime und Heiden, Rechtgldubige und Héretiker gegeneinander
in Stellung gebracht und ,,sich in einem Unmaf} von Gewalt und Blut-
vergiel3en manifestiert“''. Die monotheistischen Religionen miissten in-
tolerant sein, wihrend die heidnischen — oder polytheistischen — Religi-
onen Ketzerei und Hiresien nicht gekannt hitten.'” Obgleich Assmann
selbst diese Folgerung nicht gezogen hat, stellt sich also die Frage, ob
die monotheistische Hinwendung zur Geschichte Europas auch die Ge-
burtsstunde einer spezifisch europdischen Gewalt gewesen ist, die von
hier iiber die ganze Welt verbreitet wurde?"?

Diesem Schluss kann man ausweichen, wenn der Durchbruch des
Monotheismus mit seiner mosaischen Unterscheidung selbst als Varian-
te eines breiteren und grundlegenderen Prozesses in der Weltgeschichte

8 Vgl. — aber mit ganz anderen Akzenten als hier — Jacques Le Goff, Die
Geburt Europas im Mittelalter, Miinchen 2004; dazu Michael Borgolte, in:
Frankfurter Allgemeine vom 24.3.2004, S. L 17. Ferner Michael Borgolte,
Das Ende der Gleichgiiltigkeit. Wie das Abendland aus dem Streit um den
einen Gott geboren wurde — und aus der neuen Freiheit, ihn zu suchen, in:
Frankfurter Allgemeine vom 12.8.2006, S. 40 (der Untertitel, der von der
Redaktion stammt, fiihrt aber in die Irre; korrekt miisste es heiflen: ,,Wie
Europa aus dem Streit um den einen Gott geboren wurde*.)

9 Jan Assmann, Die Mosaische Unterscheidung oder der Preis des Mono-
theismus, Miinchen—Wien 2003, S. 11.

10 Ebenda, S. 12f.

11 Ebenda, S. 22.

12 Ebenda, S. 26.

13 Uber Assmann ist vielfach kritisch diskutiert worden, allerdings mit ande-
ren Akzenten als im folgenden. Assmanns genannter Essay Die Mosaische
Unterscheidung ist bereits eine Auseinandersetzung mit Kritikern seines
Buches Moses der Agypter. Entzifferung einer Gedchtnisspur, Miinchen—
Wien 1998. — Vgl. danach Borgolte, Wie Europa seine Vielfalt fand,
S. 147; Friedrich Wilhelm Graf, Moses Vermichtnis. Uber gottliche und
menschliche Gesetze, Miinchen 2006, S. 48-50.

47

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL BORGOLTE

verstanden wird, ndmlich der Erfindung der Transzendenz. Solange der
Kosmos als Einheit verstanden wurde, durchwaltete ihn eine Vielzahl
von gottlichen Wesen, denen verschiedene Funktionen fiir das Weltgan-
ze und die Menschen zugeschrieben wurden und die spezifische Kulte
durch verschiedene Gruppen genossen. Bei interkulturellen Begegnun-
gen konnten die Verwandtschaft dieser Gotter festgestellt und die je be-
sonderen Panthea ineinander iibersetzt werden.'* Mit der Trennung von
Diesseits und Jenseits wurde das Heilige entriickt und die Welt, mit Max
Weber gesprochen, ,,entzaubert“ls, der Einzelne war nicht lidnger einge-
bunden in eine kosmische Kultgemeinschaft und musste die entstandene
Kluft zwischen Hier und Dort selbst iiberwinden. Das war die Basis fiir
die Entstehung des Glaubens an den einen Gott, der auch ethische For-
derungen an jeden Menschen stellen konnte. Der Monotheismus war
aber nicht die einzige transzendente Religionsform; diese kennt vielmehr
auch den Dualismus rivalisierender gottlicher Michte, die fiir das Gute
und das Bose stehen, wie der Zoroastrismus'ﬁ, oder sie kommt gar, wie
die Lehre Buddhas, ohne persénliche Gottesvorstellung aus.'’

Mit der Entdeckung der Transzendenz auf sich selbst verwiesen, er-
fuhr sich der Einzelne als Subjekt, Personlichkeit oder Individuum, also
als je anderer zu seinen Mitlebendenls, zugleich aber konnte er die dies-

14 Assmann, Die Mosaische Unterscheidung, S. 32f.

15 Vgl. Wolfgang Schluchter, Religion und Lebensfithrung, 2 Bénde, Frank-
furt a.M. 1988.

16 Vgl. Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen, S. 218; Shaul Shaked, Zoro-
astrian Origins: Indian and Iranian Connections, in: Axial Civilizations
and World History, hg. von Johann P. Arnason, S. N. Eisenstadt, Bjorn
Wittrock, Leiden—Boston 2005 (Jerusalem Studies in Religion and Culture
4), S. 184-200, hier bes. S. 193f.; Joseph Vogt, Einleitung zum zweiten
Band, in: Saeculum Weltgeschichte, Band II, S. 1-20, hier S. 7-10; Mary
Boyce, Der Zoroastrismus, in: Ebenda, S. 261-270.

17 Vgl. Friedrich Heiler, Die Religionen der Menschheit, hg. von Kurt Gold-
ammer, Stuttgart 61999, S. 162-183, hier bes. S. 172, 180-183; dagegen
ebenda zum Mahayana-Buddhismus S. 186; Art. Buddhismus, in: Brockhaus
Enzyklopidie in 30 Binden, Band 5, Leipzig—Mannheim 2006, S. 11-16, hier
S. 13; Kulturen der Achsenzeit II. Thre institutionelle und kulturelle Dynamik,
hg. von Shmuel N. Eisenstadt, Teil 3, Frankfurt a.M. 1992, S. 9-150.

18 Vgl. Gedaliahu G. Stroumsa, Die Entstehung des reflexiven Selbst im
frithchristlichen Denken, in: Kulturen der Achsenzeit II, Teil 3, S. 298—
329; Boyce Der Zoroastrismus, S. 262: ,,Der wichtigste Beitrag Zoroasters
fiir das religiose Denken war wohl die Erkenntnis vom Eigenwert des In-
dividuums, das nicht in der Zugehorigkeit zur Gesellschaft aufgeht. Jeder
Mensch war ein frei Handelnder und muflte wie die beiden Geister zwi-
schen Gut und Bose wihlen. Nach dem Tode wird jeder gerichtet und je
nach personlichem Verdienst in den Himmel, die Holle oder ein Zwi-
schenstadium eingehen.” Vgl. aber Wilhelm Halbfass, Mensch und Selbst

48

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT EUROPAS AUS DEM GEIST DER ACHSENZEIT

seitige Welt als wandelbar erkennen, Utopien entwickeln und soziale
Verinderungen bewusst herbeifiihren.'” Natiirlich galt dies nicht fiir alle
Menschen im gleichen Malle; die transzendentale Wende brachte aber
den Typ des Intellektuellen hervor. Neue kulturelle und soziale Ord-
nungsmodelle, die diese Denker entwickelten, konnten allmihlich zu
Leitlinien von regierenden und sekundéren Eliten werden.” Einigkeit

19

20

im traditionellen indischen Denken, in: Kulturen der Achsenzeit II, Teil 2,
Frankfurt a.M. 1992, S. 129-152.

Shmuel N. Eisenstadt, Die Achsenzeit in der Weltgeschichte, in: Die kul-
turellen Werte Europas, S. 40-68, hier S. 41f.: ,,Aus den Vorstellungen
von einer Kluft zwischen dem Transzendenten und dem Profanen erwuchs
das Bestreben, die profane Welt — die menschliche Personlichkeit, die so-
ziopolitische und die wirtschaftliche Ordnung — nach Mafigabe der trans-
zendenten Vision zu gestalten, die in Religion, Metaphysik und / oder E-
thik formulierten Prinzipien einer hoheren Ordnung in dieser Welt zu
verwirklichen [...]. Moglichkeiten und Optionen taten sich auf, etwa in
Entwiirfen der politischen Ordnung oder der kollektiven Identitit. Damit
konnte man Institutionen immer weniger als ,natiirlich gegeben‘ begrei-
fen, und es wurde zunehmend moglich, sogar auf prinzipieller Ebene iiber
Alternativen zu streiten. — Diese Sichtweise erzeugte eine starke Neigung,
das weltliche Leben, etwa die soziale Ordnung, die Personlichkeit sowie
die kulturellen Titigkeiten, neu zu gestalten. Zum anderen weckte sie ein
BewubBtsein davon, dal} es eine Welt jenseits der unmittelbaren Grenzen
der jeweiligen Gesellschaft gebe, eine Welt gleichsam, die der Gestaltung
offenstehe*; Ders., Allgemeine Einleitung: Die Bedingungen fiir die Ent-
stehung und Institutionalisierung der Kulturen der Achsenzeit, in: Kultu-
ren der Achsenzeit. Ihre Urspriinge und ihre Vielfalt, hg. von ders., Teil 1,
Frankfurt a.M. 1987, S. 1040, hier S. 27.

Eisenstadt, Die Achsenzeit in der Weltgeschichte, S. 40f., 44: , Diese neu-
en Eliten besaflen einen von Kultur zu Kultur verschieden hohen Grad an
Autonomie. Es waren Intellektuelle oder Kulturtriger (deutsch im Origi-
nal), wie die altisraelitischen Propheten und Priester und spéter die jiidi-
schen Weisen, die griechischen Philosophen und Sophisten, die chinesi-
schen Literaten, die hinduistischen Brahmanen, die Mitglieder der
buddhistischen Sanghas und die islamischen Ulema‘; Ders., Transcenden-
tal vision, center formation and the role of intellectuals, in: Ders., Compa-
rative Civilizations and Multiple Modernities, Part I, Leiden—Boston 2003,
S. 249-264; Yehuda Elkana, Die Entstehung des Denkens zweiter Ord-
nung im antiken Griechenland, in: Kulturen der Achsenzeit, Teil 1, S. 52—
88; Christian Meier, Die Entstehung einer autonomen Intelligenz bei den
Griechen, Ebenda, S. 89-127; Sally C. Humphreys, Die Dynamik des
griechischen Durchbruchs: Der Dialog zwischen Philosophie und Religi-
on, Ebenda, S. 128-160; Glen W. Bowersock, Urheber konkurrierender
transzendentaler Visionen in der Spétantike, in: Kulturen der Achsenzeit,
Teil 2, Frankfurt a.M. 1987, S. 81-91; Tu Wei-ming, Struktur und Funkti-
on des konfuzianischen Intellektuellen im alten China, Ebenda, S. 183—
203; Edward Shils, Einige Bemerkungen iiber den Platz des Intellektuellen
in Max Webers Soziologie, unter besonderer Beriicksichtigung des Hindu-
ismus, Ebenda, S. 283-315. Israel Knohl, Axial Transformations within

49

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL BORGOLTE

tiber das Gefiige des Weltganzen wie im ,,Kosmotheismus* wurde frei-
lich nie mehr erzielt, sodass sich von den herrschenden Lehren, religios
gesprochen den Orthodoxien, immer zugleich heterodoxe oder schisma-
tische Stromungen und Gruppen absonderten.'

Der Durchbruch der Transzendenz-Vorstellung mit ihren geistigen,
religiosen und gesellschaftlichen Implikationen vollzog sich lange vor
dem Mittelalter und weithin auch auBerhalb von Europa.** Der Philo-
soph Karl Jaspers datierte sie in die Mitte des ersten vorchristlichen

Jahrtausends und sprach von der ,,Achsenzeit“.23 Zudem beobachtete

Ancient Israelite Priesthood, in: Axial Civilizations and World History,
S.201-224.

21 Eisenstadt, Die Achsenzeit in der Weltgeschichte, S. 46: ,,Aber die kenn-
zeichnende Eigenart von Achsenkulturen war die in ihnen angelegte Mog-
lichkeit von Dissens und Heterodoxie und damit von Wandel, wozu es
kam, wenn sich die Abweichler an Kdmpfen um Macht, Ressourcen und
ideologische Ausrichtung beteiligten. Betont werden sollte in diesem Zu-
sammenhang, dass die Heterodoxien oder Sekten mit ihren oft universalis-
tischen, Verdnderung fordernden kosmologischen und institutionellen Vi-
sionen zu den wichtigsten Anregern von Wandel gehorten. Demnach gilt
fiir Achsenkulturen, dall die konkreten institutionellen Konstellationen
nicht nur zwischen verschiedenen von ihnen, sondern auch innerhalb ein
und derselben betrichtlich variieren konnten. Das bedeutet, daf} hier die
Schwankungsbreite und Wandelbarkeit viel grof3er war als in nicht-axialen
Kulturen*; Shmuel N. Eisenstadt, The Jewish Historical Experience: Hete-
rodox Tendencies and Political Dynamics in a De-territorialized Axial
Civilization, in: Axial Civilizations and World History, S. 225-251; Ira M.
Lapidus, Islamisches Sektierertum und das Rekonstruktions- und Umges-
taltungspotential der islamischen Kultur, in: Kulturen der Achsenzeit II,
Teil 3, S. 161-188; Heinz Bechert, Orthodoxie und Legitimation im Kon-
text des Frith- und des Théravada-Buddhismus, Ebenda, S. 18-36; David
Shulman, Die Dynamik der Sektenbildung im mittelalterlichen Siidindien,
in: Kulturen der Achsenzeit II, Teil 2, S. 102-128; Guy Alitto, Orthodoxie
in der chinesischen Kultur, in: Kulturen der Achsenzeit II, Teil 1, S. 126—
174; vgl. Takeshi Ishida, Die Orthodoxie des japanischen Reichs, Ebenda,
S. 279-292; Irene Pieper, Michael Schimmelpfennig, Joachim von
Soosten (Hg.), Héresien. Religionshermeneutische Studien zur Konstruk-
tion von Norm und Abweichung, Miinchen 2003.

22 Peter Wagner, Palomar’s Questions. The Axial Age Hypothesis, European
Modernity and Historical Contingency, in: Axial Civilizations and World
History, S. 87-106, S. 101.

23 Karl Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, Miinchen 1963 (zu-
erst 1949), S. 19ff. (s. Zitat in folgender Anm.). Nachwirkungen der Lehre
in historischer Fachliteratur besonders im zweiten Band der Saeculum
Weltgeschichte II von 1966 sowie noch jlingst bei Ernst Pitz, Die grie-
chisch-romische Okumene und die drei Kulturen des Mittelalters. Ge-
schichte des mediterranen Weltteils zwischen Atlantik und Indischem O-
zean 270-812, Berlin 2001 (= Europa im Mittelalter 3), bes. S. 539f., 524;
dazu Michael Borgolte, Mediévistik als vergleichende Geschichte Euro-
pas, in: Medidvistik im 21. Jahrhundert. Stand und Perspektiven der inter-

50

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT EUROPAS AUS DEM GEIST DER ACHSENZEIT

Jaspers, wie schon andere vor ihm, dass sich axiale Durchbriiche etwa
zur gleichen Zeit, aber unabhingig voneinander in China und Indien so-
wie in Iran, Paldstina und Griechenland ereignet haben.* Allerdings ge-
be es keine direkte Linie zwischen Achsenzeit und Moderne. Im Gegen-
teil sei die Achsenzeit gescheitert. Dem Zeitalter sei seine schopferische
Kraft bald verloren gegangen; in den verschiedenen Kulturbereichen
seien an ihre Stelle ,,die Fixierung von Lehrmeinungen und die Nivellie-
rung” getreten, der politische Abschluss habe in neuen, durch Eroberung
zustande gekommenen Reichsbildungen bestanden — in China, Indien
und auch im hellenistischen Reich bzw. im Imperium Romanum —, die
ihrerseits aus den alten Hochkulturen ihre Vorbilder nahmen.”

Als in den siebziger Jahren des vorigen Jahrhunderts in den USA die
Diskussion um die Achsenzeit wieder aufgenommen wurde, traten Phi-

nationalen und interdisziplindren Mittelalterforschung, hg. von Hans-
Werner Goetz, Jorg Jarnut, Miinchen 2003 (Mittelalterstudien 1), S. 313—
323, hier S. 318f.; Ders., Wie Europa seine Vielfalt fand, S. 118-121.

24 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, S. 19f.: ,,Diese Achse der
Weltgeschichte scheint nun rund um 500 vor Christus zu liegen, in dem
zwischen 800 und 200 stattfindenden geistigen ProzeB3. Dort liegt der tief-
ste Einschnitt der Geschichte. Es entstand der Mensch, mit dem wir bis
heute leben. Diese Zeit sei in Kiirze die ,Achsenzeit® genannt [...]. In die-
ser Zeit driangte sich AufBerordentliches zusammen. In China lebten Kon-
fuzius und Laotse, entstanden alle Richtungen der chinesischen Philoso-
phie [...], in Indien entstanden die Upanischaden, lebte Buddha, wurden
alle philosophischen Moglichkeiten bis zur Skepsis und bis zum Materia-
lismus, bis zur Sophistik und zum Nihilismus, wie in China, entwickelt, —
in Iran lehrte Zarathustra das fordernde Weltbild des Kampfes gegen Gut
und Bose, — in Paléstina traten die Propheten auf von Elias iiber Jesaias
und Jeremias bis zu Deuterojesajas, — Griechenland sah Homer, die Philo-
sophen — Parmenides, Heraklit, Plato — und die Tragiker, Thukydides und
Archimedes. Alles was durch diese Namen nur angedeutet ist, erwuchs in
diesen wenigen Jahrhunderten annéhernd gleichzeitig in China, Indien und
dem Abendland, ohne daB sie gegenseitig voneinander wuBten. — Uber
die Genealogie dieses Denkens s. Assmann, Die Mosaische Unterschei-
dung, S. 167, Anm. 3: Bereits im achtzehnten Jahrhundert habe der Iranist
Anquetil Duperron auf die Gleichzeitigkeit und Gleichgerichtetheit religi-
oser Wandlungsprozesse von China bis Griechenland im ersten Jahrtau-
send v. Chr. hingewiesen und von einer ,,grande revolution du genre hu-
main“ gesprochen. Im zwanzigsten Jahrhundert sei der Gedanke einer
nahezu weltweiten geistigen Wende schon vor Jaspers von Alfred Weber
(Kultursoziologie, Amsterdam 1925) und nach Jaspers vor allem von Eric
Voegelin (Order and History, 5 Bénde, Baton Rouge-London 1956-1987)
aufgegriffen worden. Bekannt sind die fiir Jaspers mafigeblichen Beobach-
tungen des Geschichtsphilosophen und klassischen Philologen Ernst von
Lasaulx, Neuer Versuch einer alten auf die Wahrheit der Thatsachen ge-
griindeten Philosophie der Geschichte, Miinchen 1856, Neuausgabe
Wien—Leipzig 2003.

25 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, S. 42, 24, 26.

51

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL BORGOLTE

losophen und Historiker hinter Sozial- und Religionswissenschaftlern
zuriick.”® Ein Kreis um die Soziologen Shmuel N. Eisenstadt (Jerusa-
lem) und Johann P. Arnason (Melbourne)27 konzentrierte sich dabei, in
gewisser Analogie zu Max Weber, auf die Erkldrung der Moderne, die
Eisenstadt aufgrund der verschiedenen achsenzeitlichen Wurzeln aller-
dings als ,,multiple Modernen* deutet.”® In der aktuellen Debatte stehen
héaufig nicht mehr die achsenzeitlichen Durchbriiche selbst im Mittel-
punkt, sondern die Typologie axialer Kulturen. Damit versucht man, die
Wiederentdeckung axialer Eigenschaften in der Geschichte einzufangen.
Gelegentlich ist auch von sekundiren Durchbriichen die Rede, zu denen
etwa das Christentum im Verhiltnis zur Religion Israels, der Buddhis-
mus in Relation zum Hinduismus Zéihltenzg, oder man dehnt die Achsen-
zeit von 500 v. Chr. bis zum Aufstieg des Islam, das heiflit bis zum 7.
nachchristlichen Jahrhundert, aus.’® Oft werden zum Kontrast auch
nichtaxiale Kulturen, wie in Mesopotamien, Altigypten oder Japan, be-
handelt’'; kaum Beachtung fand hingegen das vorchristliche romische
Reich, das ebenfalls nicht auf axialen Ideen gegriindet war.*?

26 Zuletzt Karen Armstrong, Die Achsenzeit. Vom Ursprung der Weltreligio-
nen, Miinchen 2006 (gleichzeitig New York 2006).

27 Vgl. die in Anm. 16, 17-19 und 20f. zitierten Sammelbénde.

28 Multiple Modernities, hg. von Shmuel N. Eisenstadt, 2002, New Bruns-
wick—London 22005; Shmuel N. Eisenstadt, Die Vielfalt der Moderne,
Weilerswist 2000; Ders., Die Achsenzeit in der Weltgeschichte, S. 64ff.;
Peter Wagner, Palomar’s Questions.

29 Johann P. Arnason, Shmuel N. Eisenstadt, Bjorn Wittrock, General Intro-
duction, in: Axial Civilizations and World History, S. 1-18 , hier S. 3;
Shmuel N. Eisenstadt, Die (théravada-)buddhistische Geschichtserfahrung,
in: Kulturen der Achsenzeit II, Teil 3, S. 9-17; Ders., Die indische (hindu-
istische) Geschichtserfahrung, in: Kulturen der Achsenzeit 11, Teil 2, S. 9-
16, hier S. 9.

30 Eisenstadt, Die Achsenzeit in der Weltgeschichte, S. 40: ,,Unter Achsen-
kulturen verstehen wir jene Kulturen, die sich wihrend der Zeit von 500 v.
Chr. bis zum Aufstieg des Islams herausbildeten. In dieser Zeit entstanden
neue ontologische Visionen, Vorstellungen von einer Spannung zwischen
der transzendenten und der weltlichen Ordnung, und dies in vielen Teilen
der Welt: im alten Israel, im Judentum des Zweiten Tempels und im
Christentum; im alten Griechenland; nur teilweise im zarathustrischen
Iran; im frithen kaiserlichen China; in Hinduismus und Buddhismus; und,
schon nach der eigentlichen Achsenzeit, im Islam.*

31 Zu Japan zuletzt: Eisenstadt, Die Achsenzeit in der Weltgeschichte,
S. 60ff., zum alten Nahen Osten, Agypten und Mesopotamien: Jan Ass-
mann, Axial ,,Breakthroughs* and Semantic ,,Relocations* in Ancient
Egypt and Israel, in: Axial Civilizations and World History, S. 133-156;
Ders., GroBe Texte ohne eine GroBe Tradition: Agypten als eine vorach-
senzeitliche Kultur, in: Kulturen der Achsenzeit II, Teil 3, S. 245-280. Fiir
das Zweistromland modifizierend: Piotr Michalowski, Mesopotamian
Vistas on Axial Transformations, in: Axial Civilizations, S. 157-181; fer-

52

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT EUROPAS AUS DEM GEIST DER ACHSENZEIT

Schon fiir Jaspers sowie fiir frithere Denker in der Zeit der Aufkli-
rung war die Feststellung wichtig, dass sich mit der achsenzeitlichen
Einsicht in das Gefiige des Seins den Menschen unverbundener Kulturen
doch Maglichkeiten zu universaler Verstindigung eréffneten.” Statt auf
diese Beziehungen hat sich die neuere Forschung aber auf die je beson-
deren axialen Kulturen konzentriert. Nur fiir die Entstehung des Islam
bzw. die romische Spitantike wurde bisher auf enge Wechselbeziehun-
gen zwischen verschiedenen axialen Kulturen aufmerksam gemacht. Die
Religion Mohammeds ist in Arabien tatsdchlich im Spannungsfeld von
Judentum, Christentum, Hellenismus und Zoroastrismus entstanden und
wurde spiter in Indien durch den Hinduismus beeinflusst.** Andererseits
war das Christentum im romischen Kaiserreich im Widerstreit mit dem
Neuplatonismus, dem Judentum und anderen monotheistischen Religio-
nen, sowie — nicht zu vergessen — der dualistischen Religion des Mani-
chiismus aufgestiegen.35 Die weitere, also mittelalterliche Geschichte,
wird von der bisherigen Forschung wiederum in segmentierten Kulturen
wahrgenommen und allenfalls vergleichend, nicht aber in ihren Interde-
pendenzen untersucht. So erscheint das westliche Europa als romische
Christenheit neben dem Kaiserreich von Byzanz am 6stlichen Mittel-
meer sowie der islamischen Welt auflerhalb des Kontinents; das europdi-

ner: Peter B. Machinist, Uber die SelbstbewuBtheit in Mesopotamien, in:
Kulturen der Achsenzeit 1, S. 258-291, sowie Hayim Tadmor, Monarchie
und Eliten in Assyrien und Babylonien: Die Frage der Verantwortlichkeit,
Ebenda, S. 292-323.

32 Johan P. Arnason, The Axial Age and its Interpreters: Reopening a De-
bate, in: Axial Civilizations and World History (wie Anm. 16), S.19-49,
hier S. 36: “The Roman Empire is a particularly complex case: During its
most expansionistic phase, the imperial project as such was not grounded
in any systematic elaboration of axial ideas; the rationalizing and stabiliz-
ing turn taken when the Empire shed its republican form owed something
to more intensive contact with Hellenistic offshoots of the Greek Axial
Age; and when a structural crisis led to a radical reinterpretation (the
Christian Empire), the decisive contribution came from an axial tradition
outside the Empire’s original cultural context.”; Vgl. Eisenstadt, Die Ach-
senzeit in der Weltgeschichte, S. 51.

33 Jaspers, Vom Ursprung und Ziel der Geschichte, S. 27, 41.

34 Nehemia Levtzion, Islamisierungsmuster: Die Begegnung des Islam mit
~Achsenzeitreligionen®, in: Kulturen der Achsenzeit II, Teil 3, S. 226-241.

35 Bowersock, Urheber konkurrierender transzendentaler Visionen, S. 287ff.;
Peter Brown, Die Entstehung des christlichen Europa, Miinchen 1996;
Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen, S. 35ff.; Christoph Markschies, Das
antike Christentum. Frommigkeit, Lebensformen, Institutionen, Miinchen
2006; Klaus Rosen, Julian. Kaiser, Gott und Christenhasser, Stuttgart 2006.

53

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL BORGOLTE

sche Judentum bleibt ganz unbeachtet.”® Vom Mittelalter selbst weif
man kaum etwas. Behauptet wird lediglich eine ,.erste europdische Re-
volution* bald nach dem Jahr 1000, das angeblich einzige axiale Ereig-
nis zwischen dem Durchbruch der Spitantike und den neuzeitlichen be-
ziehungsweise modernen Umbriichen der Renaissance, der Reformation
und der Franzésischen Revolution.”’

Auf die Dominanz sozialwissenschaftlicher Fragestellungen im in-
terkulturellen Vergleich ist es wohl zuriickzufiihren, dass die geschicht-
lichen Zeiten bisher recht ungleichméBig bearbeitet wurden. Befangen in
traditionellen historischen Ordnungsvorstellungen, lieen sich Soziolo-
gen und Experten fiir je besondere Kulturen deshalb eine Erkenntnis
entgehen, die im Sinne ihres Ansatzes duflerst fruchtbar zu sein ver-
spricht: Dass ndmlich das mittelalterliche Europa trotz der Privalenz der
romischen Kirche von verschiedenen axialen Kulturen geprigt war, zu
denen neben dem lateinischen und dem orthodoxen Christentum, dem
Islam und dem Judentum auch die Religion des Dualismus in ihren ver-
schiedenen Ausprigungen gehorte.™ Bei der weitgehenden Verdriingung
des ,Heidentums® oder ,,Polytheismus® kann man geradezu von einer
axialkulturellen Uberdetermination des mittelalterlichen Europa spre-
chen. Was aber noch wichtiger ist: Wenn es zutrifft, dass alle axialen
Kulturen im Durchbruch der Transzendenz griinden und deshalb eine
gemeinsame Geisteshaltung und dhnliche Lebensformen entwickelt ha-
ben, die sie von nichtaxialen Kulturen unterscheiden, dann liegt eben
darin auch der Grund, dass sich lateinische und griechische Christen, Ju-
den, Muslime und Dualisten, Orthodoxe und Héretiker in Europa seit
dem Mittelalter verstidndigen konnten.”* Obwohl mit der Transzendenz
die Erfindung der Einzelmeinung und der Dissens unaufthebbar verbun-
den waren, und diese iiber die Rivalitit hinaus zu morderischem Ver-

36 Vgl. Wagner, Palomar’s Questions, S. 100-103; Eisenstadt, Comparative
Civilizations and Multiple Modernities I, S. 329ff.; Ders., Die Achsenzeit
in der Weltgeschichte, S. 45, 54ff., 59.

37 Arnason, Eisenstadt, Wittrock, General Introduction, S. 9; Wagner, Palo-
mar’s Questions, S. 101f., unter Bezug auf Robert 1. Moore, Die erste eu-
ropdische Revolution. Gesellschaft und Kultur im Hochmittelalter, Miin-
chen 2001, kritisch dazu Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt, S. 353;
vgl. Ders., Einheit, Reform, Revolution. Das Hochmittelalter im Urteil der
Modernen, in: Gottingische Gelehrte Anzeigen 248 (1996), S. 225-258.
Das Problem der Revolution in vormodernen Zeiten bedarf einer neuen
kritischen Wiirdigung, wenn nicht eine einzige Moderne, sondern eine
Vielfalt von Modernitéten aus der Serie dlterer Umbriiche hervorgegangen
sein soll.

38 Zur dualistischen Religion im mittelalterlichen Europa s. Borgolte, Chris-
ten, Juden, Muselmanen, S. 218ff.

39 Vgl. Ders., Das Ende der Gleichgiiltigkeit.

54

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT EUROPAS AUS DEM GEIST DER ACHSENZEIT

nichtungswillen fithren konnten, bildete der axiale Durchbruch eben
doch auch eine Basis, auf der man zum Gesprich gelangen musste, weil
das Verhiltnis von Diesseits und Jenseits niemandem gleichgiiltig sein
konnte.

Mag sich auch in der Spitantike der Aufstieg des Christentums im
Reich vollzogen haben, so wurde das Mittelalter fiir Europas Geschichte
doch viel wichtiger. Denn erst jetzt wurde nach dem griechischen und
romischen prinzipiell auch der ,,barbarische Polytheismus iiberwunden,
wenngleich mit dem subkutanen Fortleben heidnischer Elemente zu
rechnen ist. Erst im mittelalterlichen Europa hat sich das achsenzeitliche
Denken in Gestalt der drei monotheistischen Religionen, des Dualismus
oder der Heterodoxie zur Geltung gebracht und wurde die Basis fiir jene
intensiven Wechselbeziehungen der Kulturen geschaffen, die fiir die his-
torische Dynamik Europas entscheidend gewesen sein diirfte.

Mehrere axiale Kulturen legten den Grund fiir die pluralistische
Struktur Europas seit dem Mittelalter®, ihre gemeinsame transzendenta-
le Basis lie sie aber nicht auseinander fallen, sondern zwang sie zu ge-
genseitigen Beziigen, sei es im Streit, sei es im Dialog. Es fragt sich, ob
Europa nicht sogar im Ganzen als achsenzeitliche Kultur gekennzeichnet
werden kann, wie es der Sozialwissenschaftler und Philosoph Hans Joas
kiirzlich angedeutet hat.*! Um dies zu kldren, miisste allerdings das mit-
telalterliche Europa erst entschlossen in den Focus der Achsenzeitfor-
schungen geriickt werden. In Studien iiber die Beziehungen der in Euro-
pa angesiedelten Axialkulturen sowie durch Vergleiche der einzelnen
Formationen untereinander sowie mit externen, asiatischen Kulturen
konnte man sich einer Aussage iiber die allgemeine axiale Qualitét des
Kontinents jenseits aller Besonderheiten anndhern. Wenigstens fiir die
grofen politischen Strukturen lassen sich schon jetzt einige Anhalts-
punkte gewinnen.

Nach der Analyse von Shmuel Eisenstadt haben die Achsenkulturen
verschiedene staatliche Formen hervorgebracht: ,,Es konnten voll ausge-
bildete — untereinander ganz verschiedene — Imperien sein (etwa das
Chinesische, das Byzantinische oder das Ottomanische Reich); ziemlich
zerbrechliche Konigsherrschaften oder Stammesbiinde (wie im alten Is-
rael); Kombinationen aus Stammesbiinden und Stadtstaaten (wie im al-
ten Griechenland); die komplexe, dezentralisierte Welt der hinduisti-

40 Vgl. Ders., Europa entdeckt seine Vielfalt; Ders., Wie Europa seine Viel-
falt fand.

41 Joas, Die kulturellen Werte Europas, S. 19: ,,Hat Europa iiberhaupt eine
kulturelle Identitit? In welchem Sinn kann man von Europa als einer Wer-
tegemeinschaft sprechen? [...] Der erste Schritt besteht in der Kennzeich-
nung Europas als einer ,achsenzeitlichen* Kultur.*

55

12.02.2028, 13:45:25. https:/www.lnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL BORGOLTE

42 R
“**, womit Ei-

schen Kultur; oder die imperial-feudalen Gebilde Europas
senstadt offenbar das lateinische Europa meint. Unter diesen Staatsbil-
dungen schenkte der Autor den Imperien besonders Beachtung. Zwar
habe es auch in pri-axialen Kulturen wie unter Dschingis-Khan die Vor-
stellung eines Weltkonigtums gegeben: ,,Aber nur mit der Institutionali-
sierung von Achsenkulturen entwickelte sich®, wie er schreibt, ,,eine be-
sondere Art von Expansion, die ideengeleitet und reflektiert war.“** Auf
diese beiden Aspekte, die herrschaftliche Ordnung und Reichsbildung
sowie die ideologisch motivierte Ausdehnung, mochte ich mich im Fol-
genden konzentrieren.**

Beim Ubergang von der Antike zum Mittelalter wurde Europa durch
eine Reihe von Invasionen hervorgebracht. Vom romischen Mittelmeer-
reich blieb das Rumpfimperium von Byzanz im Osten zwar bestehen,
doch traten sonst kleinere Staaten unter der Fithrung barbarischer Herren
an seine Stelle. Aus einer dieser Reichsbildungen sollte im frithen 9.
Jahrhundert im Westen ein neues Imperium hervorgehen, das wie Kon-
stantinopel den Anschluss beim alten Kaisertum suchte. Fiir das mittel-
alterliche Europa war deshalb das Nebeneinander zweier romischer Rei-
che und zahlreicher Partikularstaaten charakteristisch. Die so genannte
Volkerwanderung war mit den VorstoBen, Ansiedlungen und Herr-
schaftsbildungen der Germanen und Slawen, zu denen etwas spéter auch
die Araber und Berber von Siiden hinzukamen, bis zur Zeit Karls des
Groflen aber noch nicht beendet. Von Osten drangen die Ungarn, von
Norden die Wikinger und Wariéger in die scheinbar konsolidierte Ord-
nung des Kontinents vor, und aus den Tiefen Asiens zogen wéhrend des
ganzen Mittelalters berittene Krieger nomadischer Stimme und Volker
heran: Seldschuken, Petschenegen, Kumanen, Mongolen, Tiirken usw. ¥
Unter den Germanen hatten einige der frithen Eindringlinge bei der Be-
rithrung mit der romischen Provinzialbevolkerung wohl das Christentum
angenommen, ansonsten aber konvertierten sie und die Slawen, die Un-
garn und die Bulgaren auf europdischem Boden zu dieser monotheisti-
schen Religion.*® Die Araber und Berber waren hingegen iiberhaupt erst
durch den Islam zum Vordringen nach Europa veranlasst worden; ana-
log zu den christlich gewordenen Volkern konnten sich die zum Islam

42 Eisenstadt, Die Achsenzeit in der Weltgeschichte, S. 45. Genau genom-
men spricht Eisenstadt an dieser Stelle (in der deutschen Ubersetzung) von
,,Gesellschaften®, nicht von ,,staatlichen Formen* der Achsenkulturen.

43 Ebenda, S. 48.

44 Zum Folgenden sei grundsitzlich verwiesen auf die Anm. 3 und 5 zitierten
Arbeiten des Verfassers.

45 Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen, bes. S. 179ff.

46 Ebenda, S. 110f., 115 (Goten bzw. ,,Ostgermanen®), 119f. (Franken),
1571ff. (Slawen, Bulgaren, Ungarn) u.a.

56

12.02.2028, 13:45:25. https:/www.lnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT EUROPAS AUS DEM GEIST DER ACHSENZEIT

tibergetretenen Mongolen und Tiirken in Europa etablieren.*’ Demge-
geniiber vermochte sich kein Aggressor von auflen innerhalb Europas
festzusetzen, der nicht entweder christlich oder muslimisch geworden
war.*® Man kann also tatsichlich von einer axialen Kultur Europas spre-
chen, die den Gegensatz von Christentum und Islam iiberwolbte; sie ent-
stand seit der ersten Einwanderungswelle.

Die allermeisten Eindringlinge hatten zweifellos keine Idee von
Weltherrschaft. Die Mongolen gaben sie in dem Moment auf, als sie in
Osteuropa und Vorderasien sesshaft wurden, Staaten bildeten und den
Islam annahmen.* Byzanz fiihlte sich hingegen als Rom selbst und des-
halb in antiker Tradition zu universaler Herrschaft berufen; abgesehen
von bemerkenswerten Ansétzen im sechsten und im 10./11. Jahrhundert,
das alte Mittelmeerreich wiederherzustellen, ist seine politische Ge-
schichte aber im Ganzen durch stindige Defensive, territoriale Verluste
und feudale Zersplitterung geprigt, die sich iiber die gut tausend Jahre
des Reiches hinzogen.50 Das westliche Kaiserreich musste sich die anti-
ken Ideen in Renaissancen aneignen, doch erschopfte sich der politische
Universalismus hier im Wesentlichen in Rhetorik. Nur die dauernde
Verbindung eines nordalpinen Partikularkonigtums mit der, oft aller-
dings nur nominellen, Herrschaft iiber (Ober-)Italien und die Stadt Rom
selbst wurde der antiken Reichsidee einigermafBen gerecht.”’

Trotzdem lasst sich fiir Eisenstadts These, dass sich in Axialkulturen
bei den grofSen Reichen eine besondere, ideengeleitete Form der Expan-
sion zeige, manches anfiihren, und dies griindete in der Verbindung von
politischer Herrschaft und Religion. Was die Christen betrifft, so war der
Kaiser in der Spitantike zwar mit dem Imperium identifiziert worden,
doch hatte man daraus eine Beschrinkung abgeleitet und so gut wie kei-
ne Mission jenseits der Grenzen betrieben. In Byzanz, also im mittelal-
terlichen ostromischen Reich, gewann aber der Kaiser eine herausragen-
de Rolle bei der Verbreitung des Glaubens; er galt als ,,der erste und
vornehmste Missionar des Christentums***. Die Grenzen des Imperiums

47 Ebenda, S. 193ff., 281-284 (Mongolen), 253f., 287ff. (Tiirken).

48 Ebenda, S. 24ff., 136f., 143ff., 476ff. (Awaren, Wikinger/Wardger/Nor-
mannen) u.a.

49 Wie Anm. 47.

50 Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen, S. 311ff., 333ff., 360ff.; Ders.,
Europa entdeckt seine Vielfalt (wie Anm. 5), S. 27ff.; Ders., Das Reich im
mittelalterlichen Europa, in: Matthias Puhle, Claus-Peter Hasse (Hg.), Hei-
liges Romisches Reich Deutscher Nation 962 bis 1806. Von Otto dem
GroBen bis zum Ausgang des Mittelalters, Dresden 2006, S. 465-475.

51 Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen, S. 343ff., 367ff.; Ders. Europa ent-
deckt seine Vielfalt, S. 27ff.; Ders., Das Reich im mittelalterlichen Europa.

52 Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen, S. 321, 156; Zitat: Hans-Georg
Beck, Christliche Mission und politische Propaganda im byzantinischen

57

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL BORGOLTE

deckten sich, wie man glaubte, mit den Grenzen der Christenheit, so
dass jede Ausbreitung des christlichen Raums einen wenigstens poten-
tiellen Zuwachs fiir das Romische Reich bedeutete. Natiirlich zog der
Kaiser nicht selbst als Glaubensbote in barbarische Lénder, aber er hat
sich doch in eindrucksvoller Weise am Werk der Christianisierung betei-
ligt. Zwischen dem sechsten und dem 11. Jahrhundert sind ndmlich wie-
derholt ganze Volkerschaften konvertiert, indem sich ihr Fiirst durch den
Patriarchen taufen lieS und der Kaiser bei diesem sakramentalen Akt die
Patenschaft iibernahm. Dies geschah in der Regel in der Reichshaupt-
stadt selbst. Bei seiner Heimkehr fiihrte der neu bekehrte Fiirst griechi-
sche Monche zur Mission mit sich, die die Bekehrungsarbeit im Barba-
renlande verrichteten; damit gerieten die fremden Volker und Linder
auch in politische Abhingigkeit vom Reich und mussten dessen Grenzen
gegen andere Barbaren verteidigen. In Europa gelang Byzanz und der
Orthodoxie mit der Konversion der Rus im Jahr 988 eine bedeutende
Ausdehnung der Reichskirche iiber die Grenzen des antiken Imperiums
hinaus.” Hier wie auch anderswo bedeutete das allerdings keine Erwei-
terung der Reichsherrschaft, also keine politische Expansion, zumal die
Initiative zur Bekehrung von den ,,Russen® selbst ausgegangen war.
Auch sonst wire es ganz verfehlt, die christliche Mission ausschlieBlich
auf den Kaiser zuriickzufiithren und mit einer tatsdchlichen Erweiterung
des Reiches in Verbindung zu bringen. Schon die Goten im donaulidndi-
schen Dakien waren im 4. Jahrhundert von Provinzialromern aus Klein-
asien bekehrt worden®®, und im friihen Mittelalter sollten griechische
Monche oder Bischofe im ostlichen Europa mit slawischen und anderen
,Barbaren“-Fiirsten in eigener Berufung bei der Verchristlichung der
Vélker zusammenarbeiten.” In Verbindung mit der Mission hat sich das
mittelalterliche romische Reich des Ostens also nicht ausgedehnt, es
konnte dadurch aber dann doch, unterstiitzt durch die Reichskirche, sei-
ne Souverinitét iiber benachbarte und abgespaltene Herrschaften lange
Jahrhunderte zur Geltung bringen.

Nicht viel anders war es im lateinischen Westen. Zwar hat ein Herr-
scher wie Karl der GroB3e mit der gewaltsamen Bekehrung der Sachsen
seine Macht erweitert’®, aber in den folgenden Jahrhunderten kam dem
Kaiser keineswegs eine entscheidende Rolle bei der Verbreitung des

Reich, in: La conversione al cristianesimo nell’Europa dell’alto medioevo,
Spoleto 1967, S. 649-674, hier S. 654.

53 Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen, S. 170ff., 322f.

54 Ebenda, S. 110ff.

55 Ebenda, S. 156ff.

56 Ebenda, S. 132ff.

58

12.02.2028, 13:45:25. https:/www.lnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

DIE GEBURT EUROPAS AUS DEM GEIST DER ACHSENZEIT

Christentums zu.”’ Neben den Kaisern fiihlten sich auch die iibrigen
christlichen Konige und Fiirsten zur Mission verpflichtet, und ihnen zur
Seite traten hierbei einfache Grundherren und Monche.”® Schon bei der
Konversion der Iren lassen sich keinerlei herrscherliche Initiativen er-
kennensg, und bei den Angelsachsen wirkte, um ein anderes Beispiel zu
nehmen, ein einheimischer Konig mit dem Papst zusammen.” Das
Haupt der rémischen Kirche selbst hat im Ubrigen nur selten die Initia-
tive zur Verbreitung des Glaubens ergriffen.'

Fiir das christliche Europa in seinen beiden Kirchenorganisationen
war es also im Mittelalter typisch, dass universale Michte, die Kaiser
und auch die Pipste, zwar im Sinne Eisenstadts die besondere ideenge-
leitete Form der Expansion wohl kannten, ihnen die Umsetzung religio-
ser Anspriiche in politische Herrschaft aber nur sehr begrenzt gelang;
stattdessen betitigten sich in gleicher Weise und auf dem gleichen Feld
auch partikulare Krifte, die mit den universalen Gewalten in Wechsel-
wirkung wenn nicht in Konkurrenz standen.

Bemerkenswerter Weise ldsst sich Ahnliches auch von den Formen
muslimischer Herrschaft in Europa sagen. Die ungeschiedene politisch-
religiose Ordnungsvorstellung des Islam zielte darauf ab, die umma, die
Gemeinschaft der Gldubigen, auf die ganze Welt auszudehnen und diese
zum Gebiet des Islam zu machen.®* Zweifellos hat diese Idee schon der
frithen arabischen Expansion ihre ungeheure Dynamik verliehen, nach-
dem Mohammed selbst in der Tradition seiner Heimatstadt Mekka viel-
leicht nur an die Einigung der Araber selbst gedacht hatte. Hinter dem
religiosen Impuls trat gewiss auch die Anregung durch die orientalische
Weltherrschaftsidee zuriick, die die erfolgreichen Krieger bei der Un-
terwerfung des Perserreiches aufgenommen haben werden. Andererseits
setzte sich die Sippen- und Stammesstruktur der Araber in der politi-
schen Gestaltung der unterworfenen Linder in Asien, Afrika und dann
auch Europa rasch wieder durch; dazu kamen ethnische Gegensitze un-
ter den Muslimen selbst, so zwischen Arabern und Berbern. Zwar galt
der Kalif als geistlich-politisches Oberhaupt der ganzen weltweiten Ge-
meinde, aber seine Statthalter verselbstindigten sich als Emire und Sul-
tane, ja nahmen selbst den Kalifentitel an und iibten faktisch, manchmal
auch in expliziter Absage an Damaskus oder Bagdad eigene Herrschaf-
ten aus. Wo die Muslime auf Christen trafen, begniigten sie sich héufig

57 Ebenda, S. 137ff.

58 Ebenda, S. 300ff.

59 Ebenda, S. 113ff.

60 Ebenda, S. 127ff.

61 Vgl. ebenda, S. 301, 4291f.

62 Ebenda, S. 541f., 242247, 308-311.

59

12.02.2028, 13:45:25. https:/www.lnilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

MICHAEL BORGOLTE

mit der politischen Fithrung, nahmen Steuern und Tribute, verzichteten
aber auf die Bekehrung der Ungldubigen. Trotzdem hat die religiose Idee,
die ganze Welt zum Gehorsam gegen Allah zu fiihren, immer wieder neue
politische Impulse freigesetzt, so beim Aufstieg der Fatimiden in Nordaf-
rika oder bei der nach Spanien hiniiberreichenden Herrschaftsbildung der
Almoraviden und Almohaden.®® Im frithen und hohen Mittelalter konnten
die Muslime in Europa allerdings nur Partikularreiche schaffen, die — wie
auf der Iberischen Halbinsel im 11. Jahrhundert — gar zu Stadtherrschaf-
ten verkiimmerten.* Die Zersplitterungen diirften mehr noch als die kli-
matischen Verhiltnisse entscheidend dafiir gewesen sein, dass der Islam
iber Spanien und Unteritalien oder auch das Wolgagebiet hinaus nicht
weiter nach Europa vorgedrungen ist. Nur die Tiirken, die selbst in der
Tradition ihrer #lteren GroBreiche in Asien standen, haben im spiten Mit-
telalter bei ihrer Eroberung Kleinasiens, des Balkans und Konstantinopels
ein muslimisches Imperium gebildet™; die osmanischen Sultane konnten
sich die Idee des romischen Kaisertums aneignen, aber erst als sie 1517
auch Kairo erobert hatten, galten sie als Verteidiger der heiligen Stitten
Mekka und Medina und als ,,Schiitzer des Islam*.% Siileyman der Prich-
tige, der sich ,,Hochster Kalif** nannte, bestritt sogar Karl V. den Titel ei-
nes Kaisers, da es in der Welt nur einen Kaiser geben konne.”’

Im mittelalterlichen Europa war dem religios grundierten Universa-
lismus des Islam eine politische Realisierung allerdings nie gelungen. Mit
den lateinischen und griechischen Christen teilten die europdischen Musli-
me der Zeit die Erfahrung partikularer Wirklichkeiten einer weltweiten
Einheitsidee. Aus dieser gemeinsamen axialkulturellen Basis sind aber nur
im Bereich des européischen Christentums die modernen Nationalstaaten
hervorgegangen, wihrend die Reichsbildung der Osmanen lange einer
gleichartigen Entwicklung bei den Tiirken im Wege gestanden hat®® Es
fragt sich, ob eine Riickbesinnung auf die vorosmanische Staatlichkeit des
europdischen Islam eine Verstindigung mit den européischen Nationalstaa-
ten auf christlicher Grundlage heute und morgen erleichtern konnte.

63 Ebenda, 266, 277; Borgolte, Europa entdeckt seine Vielfalt, S. 167-170.

64 Ebenda, S. 149, 168; Borgolte, Christen, Juden, Muselmanen, S. 274.

65 Ebenda, S. 247f., 281ff., bes. S. 287ff.

66 Ebenda, S. 294.

67 Ebenda, S. 297.

68 Vgl. Bassam Tibi, Einladung in die islamische Geschichte, Darmstadt
2001, bes. S. 54ff.; Gudrun Krimer, Geschichte des Islam, Miinchen 2005,
bes. S. 286ff.; Michael Borgolte, Tiirkei ante portas. Osman, Osman, gib
uns deine Regionen zuriick: Mit dem Beitritt zur Europdischen Union wé-
re die im frithen Mittelalter begonnene Westwanderung abgeschlossen, in:
Frankfurter Allgemeine v. 21.2.2004, S. 39.

60

13.02.2026, 13:45:25. https://www.lnllbra.com/de/agb - Open Access - (ISR


https://doi.org/10.14361/9783839407851-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

