
(Ent-)Kulturalisierungen und (Ent-)Soziologisierungen: Das
Soziale, das Kulturelle und die Macht

Ein Kommentar zu Carola Lentz: „Der Kampf um die Kultur: Zur Ent- und
Re-Soziologisierung eines ethnologischen Konzepts“

Von Andreas Reckwitz

Die Sozial- und Geisteswissenschaften sind keine unbeobachteten Beobachter. Die Begriffe,
mit denen sie ihre Gegenstände analysieren, bleiben nicht separiert von jenen Semantiken, auf
deren Grundlage sich diese Gegenstände jeweils selber beschreiben und damit immer wieder
neu verfertigen. Das wissenschaftlich-intellektuelle Feld bildet vielmehr nur einen Knoten-
punkt innerhalb der gesellschaftlichen Diskurse und Repräsentationssysteme, zwischen denen
keine starren Grenzen existieren. Dass theoretische Begriffe damit – mit Mieke Bal (2002)
gesprochen – ‚traveling concepts’ sind, lässt sich aktuell gut anhand des Konzepts der Kultur
studieren. Carola Lentz weist in ihrem Artikel zu Recht auf diese Konstellation hin: Es wäre
naiv zu meinen, ‚Kultur’ – und ihre analytisch engeren und präziseren Korrelate wie Diskurse,
Praktiken, Repräsentationssysteme, Semantiken, Deutungsmuster etc. – liefere ausschließlich
einen innertheoretischen Impuls zu einer spezifischen Kulturanalyse in den Sozial- und Geis-
teswissenschaften. Seit den 1990er Jahren gut dokumentierbar, beeinflussen Kategorien der
Kultur vielmehr in nicht geringem Maße die Selbstbeschreibung sozialer Gruppen und Insti-
tutionen wie auch deren massenmediale Neubeschreibung auf globaler Ebene.

Die Selbstidentifikation von sozialen Gruppen als ‚kulturell’ findet sich im Falle von man-
chen sog. ethnischen und religiösen, auch nationalen Kollektiven ebenso wie in der Markierung
von kulturellen Differenzen zwischen ganzen Weltreligionen oder Kulturkreisen, nicht selten
um universalistische Erwartungen zurückzuweisen. Kulturelle Differenzen sind hier keine rein
kulturwissenschaftliche Beobachtungsfigur, sondern ein symbolischer Marker, der selbstre-
flexiv von den Akteuren eingesetzt wird, wie es zuvor bereits für die Lebensstil-Gruppen galt,
so wie sie die kulturalisierte Sozialstrukturanalyse der 1980er Jahre interessierte. Neben so-
zialen Gruppen betrachten sich jedoch auch Institutionen immer häufiger als ‚kulturell kon-
stituiert’: Dies gilt etwa für die Selbstperspektivierung von Organisationen als Ort einer ge-
staltbaren ‚organizational culture’ wie auch von postmodernen Städten als Ort eines ‚cultural
planning’.

Die wissenschaftliche Beobachterin – Lentz und andere Ethnologinnen und Ethologen be-
tonen dies zu Recht – kann diesem Entwenden und Umfunktionalisieren der vorgeblich eigenen
Begriffe durch den Gegenstand (wobei diese bei näherer Betrachtung nie ‚eigene’ Begriffe
waren) gegenüber nicht gleichgültig bleiben. Warum soziale Phänomene ‚in terms’ von Kultur
beschreiben, wenn die beteiligten Gruppen und Institutionen dies bereits selber tun? Führt dies
nicht zu einer Verdopplung der Perspektiven und entwertet jenen Verfremdungseffekt bezüg-
lich ihres Gegenstandes, den die Kulturwissenschaften einmal proklamiert haben? Dass einige
Autoren innerhalb der Ethnologie konsequent zu diesem drastischen Schritt der Abschaffung
des ‚essentialisierenden’ Kulturkonzeptes aufrufen, mag politisch nachvollziehbar sein, aber
ich würde mit Carola Lentz übereinstimmen, dass es nicht um einen Verzicht auf eine kultur-
theoretische Perspektive gehen kann, sondern vielmehr um deren nach-essentialistische Re-
formulierung.

Generell kann eine Popularisierung und Politisierung humanwissenschaftlich relevanter
Begriffe nicht bedeuten, sie vollständig zu verbannen: Das Arsenal verfügbarer Konzepte
würde sich rasch entleeren. Schließlich ist die Strategie der Kulturalisierung in der populären

Soziale Welt 60 (2009), S. 411 – 418

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411


und politischen Semantik auch nicht die einzige verbreitete Tendenz. Ihr laufen mittlerweile
mindestens drei weitere Verquickungen von populären und wissenschaftlichen Vokabularen
zur Beschreibung und Erklärung menschlichen Verhaltens parallel, die allesamt die jeweiligen
humanwissenschaftlichen Beschreibungsformen unter einen Populismusverdacht setzen, dem
nur mit entsprechender theoretischer Differenzierung zu entkommen ist: eine verbreitete po-
puläre und politische Ökonomisierung menschlichen Verhaltens, welches dieses ‚wie natür-
lich’ als Konstellation von Wahl und Entscheidung, von Konkurrenz und Markt beschreibt
(vgl. auch Bröckling u.a. 2000); eine populäre Psychologisierung – auf die jüngst noch einmal
Eva Illouz (2009) hingewiesen hat –, welche voraussetzungsvolle psychologische Kategorien
wie Selbstentfaltung, emotionale Kompetenz etc. in die Alltagssemantik und Selbstinterpre-
tationen der Akteure infiltriert; schließlich eine ubiquitäre Naturalisierung menschlichen Ver-
haltens, beeinflusst von einer Pop-Neurowissenschaft, welche Verhaltensdifferenzen über den
Rückgriff auf Denkfiguren aus der Neurophysiologie, der Evolutionsbiologie und -psychologie
zu erklären versucht (vgl. Brockman 2003). In allen vier diskursiven Kontexten – Kulturali-
sierung, Ökonomisierung, Psychologisierung, Naturalisierung – findet eine Reifizierung der
jeweiligen humanwissenschaftlichen Kategorien statt.

Was die Kulturalisierungsstrategien angeht, so müssen zeitgemäße Kulturtheorien im Ver-
hältnis zu den populären, essenzialisierenden Kulturdiskursen, die nicht selten an Elemente
traditioneller Kulturphilosophien wie Herders ‚Kugelmodell’ anknüpfen, anders aufgebaut
sein, wenn sie zum heuristisch fruchtbaren Analyseinstrument taugen wollen. Kultur ist hier
weder auf eine Sphäre von Ideen, von gemeinsamen Werten und Normen zu beschränken noch
im Sinne jenes kollektiven ‚spirit’, wie ihn Sapir in seiner klassischen Kulturanthropologie
anspricht, homogenisierend auf Großgruppen zu beziehen, denen dann strikte kulturelle Gren-
zen nach außen zugeschrieben werden. Die Frage nach einem zeitgemäßen kulturtheoretischen
Analyserahmen kann nun primär theoriehistorisch oder theoriesystematisch angegangen wer-
den. Carola Lentz’ Artikel wirft beide Fragen auf: zum einen die wissenschafts- und theorie-
historische Frage nach dem Stellenwert von Kulturtheorien und -begriffen im Kontext der
Disziplinengeschichte der Ethnologie und Soziologie; zum anderen die theoriekonstruktive
Frage, wie eine zeitgemäße Kulturanalyse beschaffen sein kann, welche das Kulturelle nicht
auf Kosten des Sozialen profiliert.

Lentz’ Artikel verweist auf die Ungleichzeitigkeit der Theorie- und Begriffskontroversen in
der Wissenschaftsgeschichte miteinander zusammenhängender, aber trotzdem unterschiedli-
cher Disziplinen, hier: der Ethnologie und der Soziologie – eine Ungleichzeitigkeit, die gerade
vor dem Hintergrund zunehmend gewünschter Interdisziplinarität ins Bewusstsein rücken
sollte, um Missverständnisse zu vermeiden. Natürlich hat der Kulturbegriff in den Wissen-
schaftsgeschichte der Ethnologie einen ganz anderen Stellenwert, als ihm in der Soziologie
zukommt. Die Ethnologie ist zumindest in einem wichtigen Segment des Faches immer schon
– seit den 1870er Jahren –Kulturanthropologie gewesen und hat dabei häufig ein homogeni-
sierendes, idealistisches Kulturverständnis transportiert. ‚Kultur’ kann im Rahmen des ethno-
logischen Denkens somit nicht per se einen Neuigkeitswert beanspruchen, sondern scheint im
Gegenteil in einer bedenklichen, totalisierenden Begriffstradition zu stehen. In der Soziologie
hingegen konnte sich (trotz aller Reminiszenzen einer soziologischen Kulturwissenschaft in
Deutschland der Jahrhundertwende) der ‚interpretative turn’ mit der interpretativen Mikroso-
ziologie nebst ihren qualitativen Methoden und der ‚cultural turn’ im Zuge der Semiotik, des
Strukturalismus und Poststrukturalismus erst seit den 1970er Jahren als alternative, zunächst
minoritäre Kraft gegen das positionieren, was Giddens sicher ein wenig pauschal den sozio-
logischen ‚orthodoxen Konsens’ (von quantitativer Forschung, middle range theory und Funk-
tionalismus) genannt hat. Diese neuen interpretativen und kulturtheoretischen Ansätze sind
grundbegrifflich anders aufgebaut als der Kulturessenzialismus der klassischen Kulturanthro-
pologie und ihnen kommt innerhalb des immanenten Differenzensystems der Disziplin So-

412 Andreas Reckwitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411


ziologie damit ein anderer Stellenwert zu, als dies für das Kulturkonzept innerhalb der Eth-
nologie gilt (vgl. Reckwitz 2000). Statt auf die komplexe Ungleichzeitigkeit der beiden Wis-
senschaftsgeschichten näher einzugehen, die das Gespräch zwischen Ethnologie und Sozio-
logie verkompliziert, möchte ich mich im Folgenden auf den theoriesystematischen Frage-
komplex konzentrieren, den Carola Lentz aufwirft: die Frage nach dem Verhältnis zwischen
dem Kulturellen und dem Sozialen. Die Warnung vor der ‚Kulturalisierung’ und der ‚Entso-
ziologisierung’, die Lentz ausspricht, wirft das Problem auf, wie sich tatsächlich ‚das Soziale’
und ‚das Kulturelle’ voneinander unterscheiden lassen und wie beide Begriffe wiederum sinn-
voll aneinander gekoppelt werden können.

Die Differenz zwischen dem Kulturellen und dem Sozialen ist durchaus prekär. Dies wird
schon in Carola Lentz’ Artikel selbst deutlich: Sie fordert eine Resoziologisierung der Ethno-
logie ein, aber hat Schwierigkeiten, wirklich ‚das Soziale’ präzise gegen ‚die Kultur’ ins Stel-
lung zu bringen. Letztlich ist es in ihrer Darstellung offenbar die Fokussierung des Phänomens
der Macht, genauer von Machtkonflikten, die den Kern der Perspektive des Sozialen ausma-
chen soll, während die Kulturalisierung der sozialwissenschaftlichen Grundbegrifflichkeit zu
einer Machtvergessenheit führe. Mich überzeugt dieser Hinweis auf Macht als Spezifikum des
Sozialen nicht, denn auch Kultur in den gängigen Definitionen kann offensichtlich problemlos
mit Machtbegriffen verknüpft werden, wie es im Umkreis der Arbeiten von Bourdieu, Foucault
oder Laclau auch regelmäßig geschieht: Allein schon die Sprache – und ähnlich gebaute Dif-
ferenzensysteme – übe einen stummen Zwang der Verhältnisse aus, indem sie Denkbares und
Sagbares vorgibt, aber zugleich immer wieder zum Gegenstand von Definitionskonflikten
avanciert.

Tatsächlich kann es fast so scheinen, als ob die Entwicklung soziologischer Kulturtheorien
in den letzten Jahrzehnten das Soziale im Kulturellen aufgelöst hätte, so dass es immer schwe-
rer fällt, das Soziale vom Kulturellen zu trennen. Das Soziale wird hier nämlich regelmäßig
von vornherein mit Verweis auf Sinnphänomene definiert – Regeln, kollektives Wissen, Dis-
kurse, Kommunikation und Interaktion in ihrer Reziprozität –, und diese Sinnphänomene sind
es schließlich gerade, die den Kern des Kulturellen ausmachen. Auch die klassische Unter-
scheidung zwischen Sozialsystem und Kultursystem, wie sie von Talcott Parsons eingeführt
wird, enthält bereits eine solche Kulturalisierung des Sozialsystems, indem dieses über den
Weg ‚normativer Erwartungen’ definiert wird. Trotz dieser verbreiteten Auflösungsversuche
des Sozialen im Kulturellen soll und kann die Position stark gemacht werden, dass sich die
Begriffe des Sozialen und des Kulturellen zunächst sehr wohl voneinander unterscheiden las-
sen, um sie dann in einem zweiten Schritt sinnvoll miteinander verknüpfen zu können.

Um das Soziale vom Kulturellen überzeugend abzugrenzen, bietet sich ein Blick auf einen
klassischen und einen aktuellen Autor an: auf Georg Simmel und auf Bruno Latour. Anders
als Durkheim oder Weber mit ihrer Voraussetzung von moralischen Regeln und Sinnzusam-
menhängen formuliert Simmel in „Das Problem der Soziologie“ (1992) ein Verständnis des
Sozialen, welches tatsächlich eine Differenz zum Kulturellen markiert. Er stellt bekanntlich
strikt den ‚Inhalt’ der ‚Form’ von Vergesellschaftungen entgegen. Auf der Ebene des ‚Inhalts’
bewegen sich psychische und kulturelle Elemente, aber die Form des Sozialen ist davon zu
unterscheiden: Es handelt sich hier um die beobachtbaren „Wechselwirkungen“ zwischen
Menschen, um „Beziehungsformen“, um die Muster und die Struktur von Aktivitäten, die
zwischen Menschen stattfinden. Diese lassen sich unabhängig von den kulturellen und psy-
chischen Inhalten beobachten. Das Verständnis des Sozialen bei Latour, wie es jüngst in „Eine
neue Soziologie für eine neue Gesellschaft“ (2007) deutlich wird, dehnt diese Relationen der
Sozialität zum einen von menschlichen Akteuren auf Aktanten jeglicher Art aus, so dass sie
sich von der Konstellation der Intersubjektivität lösen. Zum anderen dynamisiert Latour das
Soziale deutlich gegenüber der statischeren Definition Simmels: Das Soziale ist hier in den

(Ent-)Kulturalisierungen und (Ent-)Soziologisierungen 413

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411


„Assoziationen“ zwischen Aktanten platziert, es ist in deren sich miteinander verknüpfenden
Aktivitäten zu sehen, Aktivitäten, in denen A auf B einwirkt, d.h. dort eine Verhaltensreaktion
hervorruft. Das Soziale ist ein fluider Verknüpfungszusammenhang zwischen Akteuren und
Aktanten, der sich nur zeitweise stabilisiert und verdichtet.

Es lässt sich damit zunächst ein Verständnis des Sozialen entwickeln, welches es abstrahiert
von jedem Kulturellen – im weitesten Sinne des ‚Sinnhaften’ – versteht und dabei auch an die
lateinische Bedeutung des ‚gemeinsam, verbunden’ anknüpft: Das Soziale ist in der Verknüp-
fung von Verhaltensakten zu suchen, Verhaltensakte, die sich in einem bestimmten zeitlich-
räumlichen Kontext abspielen oder aber über zeitliche und räumlich Grenzen hinweg stattfin-
den. Das Soziale setzt damit zwei Elemente voraus: material vorhandene Instanzen, die in
irgendeinem Sinne ‚agieren’, ‚aktiv’ sind, d.h. sich bewegen und ‚einen Unterschied machen’,
damit effektive Aktivitäten entfalten; und ein Zusammenhang, eine Verknüpfung, der oder die
zwischen diesen Aktivitäten existiert. Diese material vorhandenen Instanzen können in einem
engen Verständnis Menschen sein, d.h. Körper der Spezies homo sapiens, in einem weiteren
Verständnis kann es sich aber auch um andere Instanzen wie Tiere oder Artefakte handeln.1
Sozialität auch auf Tiere zu beziehen, ist hier kein derart exotischer Entschluss – man findet
diese Ausweitung schon bei Tarde – und scheint letztlich nur konsequent, da das Verständnis
des Sozialen ohne das Kulturelle nicht auf Sinnelemente rekurriert und damit zwischen Men-
schen und anderen material vorhandenen, sich bewegenden und Effekte erzielenden Instanzen
keine Unterscheidung ziehen muss (es sei denn einen des analytischen oder normativen Inter-
esses). Die ‚soziale’ Verknüpfung, d.h. die Kette der Effekte und Gegeneffekte – ob kurzfristig
oder auf Dauer –, findet dabei streng genommen nicht zwischen diesen Instanzen, sondern
zwischen ihren Bewegungsakten, ihren ‚Aktivitäten’ statt: das Soziale ist in der Verkettung
von Aktivitäten zu sehen.

Entscheidend ist, dass das Soziale damit Dynamik und Strukturierung in sich vereinigt. Das
Verhalten der sich bewegenden, agierenden Instanzen (Menschen etc.) hat unberechenbare,
offene Effekte für das Verhalten anderer Instanzen, so dass sich hier dynamische, einmalige
Ketten von Effekten und Rückeffekten ergeben können. Die Aktivitäten der beweglichen Ma-
terialitäten (Menschenkörper, Bücher, Maschinen, Töne etc.) und ihre Effekte auf andere kön-
nen sich jedoch auch – zumindest zeitweise – stabilisieren und die Form regelmäßigen, bere-
chenbaren Verhaltens annehmen, etwa im Sinne von Simmels sozialen Formen der Wechsel-
wirkung. Das Soziale ist in diesem von Latour wie von Simmel beeinflussten Sinne damit
nicht auf ‚soziale Ordnung’ und nicht auf soziale Integration zu reduzieren und auch nicht auf
zwischenmenschliche Beziehungen.

Dieses Verständnis des Sozialen, welches es vom Kulturellen zu unterscheiden vermag, mag
auf den ersten Blick abstrakt scheinen, aber vertraute ‚soziale’ Zusammenhänge der Soziologie
wie Marx’ Kapitalismus oder Durkheims Arbeitsteilung / soziale Differenzierung lassen sich
genau als ein solches Soziales verstehen: der Kapitalismus als eine dynamische Sequenz von
globalen Effekten zwischen Arbeitskräften, Gütern, Kapitalmitteln, Maschinen etc.; die Ar-
beitsteilung und soziale Differenzierung als Etablierung spezialisierter und schon ihrer äußeren
Form voneinander abgrenzbaren Aktivitäten, die gleichwohl ineinandergreifen und miteinan-
der zusammenhängen. Indem das Soziale damit in diesem dynamischen wie reproduktiven
Zusammenhang von Verhaltensakten beweglicher Materialitäten zu verorten ist, kommt ihm
per se eine ‚Mächtigkeit’ (die Lentz möglicherweise dazu bringt, Sozialität über Macht zu
definieren) in jenem Sinne zu, dass ‚ein Unterschied gemacht’, ein ‚Effekt erzielt’ wird: Im

1 Die Diskussion, inwiefern diese Instanzen als gleichberechtigt betrachtet werden sollen oder nicht, d.h.
ob eine ‚symmetrische Anthropologie’ oder eine weiterhin asymmetrische Beschreibungsform präfe-
riert werden soll, kann hier nicht geführt werden. In dem Moment, indem Kultur ins Spiel kommt, wird
sich m.E. eine Asymmetrisierung ergeben.

414 Andreas Reckwitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411


Raum der miteinander zusammenhängenden beweglichen Materialitäten werden ständig Ele-
mente verdrängt; gleichzeitig wird aktiv etwas produziert und in die Welt gesetzt.

Versteht man das Soziale in diesem Sinne, wird es möglich, es vom Kulturellen zu unter-
scheiden. Folgt man zunächst einer durchaus konventionellen Begrifflichkeit, dann lässt sich
das Kulturelle auf der Ebene von Sinnphänomenen ausmachen, von Regeln, die den Effekt
von ‚Sinn’ produzieren. Letztlich bleibt die menschliche Sprache das Paradigma für ein solches
Verständnis des Kulturellen: ein System von Regeln, die es erlauben, etwas als etwas zu in-
terpretieren. Kultur ist dann ein Ort sinnhafter Repräsentationen, in denen die Dinge auf eine
bestimmte Weise identifiziert, klassifiziert und bewertet und auch in eine narrative oder ima-
ginäre Form gebracht werden.

In diesem sehr abstrakten Sinne ist das Soziale zunächst nicht mit dem Kulturellen identisch
und umgekehrt. Es sind vielmehr Beschreibungsformen denkbar, die im Extrem das eine in
den Blick nehmen, ohne das andere zu berühren (wobei es sich allerdings um Extremformen
handelt, die real nur begrenzt vorkommen). Man kann versuchen, das Kulturelle, verstanden
als menschliche Ideen- und Vorstellungswelten bzw. als konstitutive Regeln der Bedeutungs-
produktion, radikal separiert von jeglichem Verhalten zu fokussieren – in Form einer Analyse
‚geistiger’ Phänomene, etwa in der Kunst oder Religion oder auch in populären Narrativen,
Imaginationen etc. Dies wäre in der Tat ein klassisch geisteswissenschaftliches Verfahren zur
Analyse von ‚Sinnwelten’. Eine ‚Entsoziologisierung’ würde dann bedeuten, die Analyse der
Dynamik und Reproduktivität von Materialitäten, insbesondere menschlichen Körpern, die in
ihrem Verhalten einen Unterschied machen, zu ersetzen durch eine Analyse dieser Sinnwelten.
Umgekehrt ergäbe sich eine Entkulturalisierung im Rahmen einer Beobachtungsperspektive,
die quasi-behavioristisch oder artefaktsoziologisch die sich bewegenden, miteinander zusam-
menhängenden Materialitäten ohne jegliche Referenz auf Muster und Dynamiken dieser
(mit-)strukturierenden Repräsentationssysteme in den Blick nimmt. Im Extrem stehen einander
dann Kulturalismus und Soziologismus / Materialismus gegenüber.

Die Herausforderung besteht nun darin, das Soziale und das Kulturelle als zwei Seiten der
gleichen Medaille wahrzunehmen oder besser: als etwas, was sich immer schon auf der glei-
chen Ebene des dynamisch Gegebenen bewegt. Das Soziale ist in der Tat zu kulturalisieren,
aber zugleich ist das Kulturelle zu soziologisieren und damit in einem spezifischen Sinne zu
materialisieren: im Sinne einer Beobachtung der in ihren Aktivitäten miteinander zusammen-
hängenden Materialitäten. Mir scheint die heuristische Attraktivität einer ‚praxistheoretischen’
Beschreibungsform – im Unterschied zu den klassischen Handlungstheorien, zu den System-
theorien oder zum klassischen Strukturalismus – nicht zuletzt darin zu bestehen, dass sie von
vornherein in ihre Begrifflichkeit diese Kopplung von Sozialem und Kulturellem versucht und
darin gerade nicht einseitig ‚idealistisch’ orientiert ist, sondern auf ihre Weise zugleich eine
Version des ‚cultural materialism’ liefert (vgl. Reckwitz 2006, 2008). Das Konzept der – so-
zialen und zugleich kulturellen – Praktiken setzt zunächst an der Verstreutheit und Koordi-
niertheit miteinander raum-zeitlich zusammenhängender Aktivitäten an, in denen menschliche
Körper miteinander und mit Artefakten dynamisch oder rigide verknüpft sind.2 Das Soziale ist
hier gerade nicht in jenem verkürzten, sogleich schon kulturalisierten Sinne von Normen,
Werten, Intersubjektivität oder Kommunikation zu verstehen, sondern in den Effekten und
einseitigen oder wechselseitigen Rückeffekten der Aktivitäten von menschlichen Körpern so-
wie von Artefakten: es ist materialisiert. Zugleich jedoch ist dieses Soziale ‚immer schon’ als
kulturalisiert zu verstehen: Kultur kann praxeologisch als Ensemble von Wissensformen re-
formuliert werden, und diese Wissensformen sind immer schon im reproduktiven wie im dy-

2 Es wäre sinnvoll, in diesem Sinne ‚Aktivitäten’ und ‚Praktiken’ voneinander zu unterscheiden: Akti-
vitäten können sich in die Routineform von sozial-kulturellen Praktiken verfestigen, müssen dies aber
nicht zwangsläufig.

(Ent-)Kulturalisierungen und (Ent-)Soziologisierungen 415

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411


namisch-unberechenbaren Verhalten menschlicher Körper enthalten, in deren Rahmen solche
Körper auch zu Akteuren bzw. Subjekten avancieren. Der Begriff ‚Wissen’ wird hier von
vornherein auf praktisches Verhalten bezogen, in einem ermöglichenden wie einschränkenden
Sinne. Umgekehrt ist damit Kultur im Sinne dieser Wissensordnungen als von vornherein
soziologisiert / materialisiert zu denken: als ein Wissen, das entweder in den menschlichen
Körpern inkorporiert ist und von dort aus das Verhalten als ‚tacit knowledge’ strukturiert oder
aber das auf die Trägerschaft durch Artefakte (Filme, Bücher, Kleidungsstücke etc.) angewie-
sen ist – bis hin zur Trägerschaft durch von der menschlichen Stimme produzierten Töne im
Falle der mündlichen Kommunikation. Auch die Zeichen und Zeichensequenzen, welche die
Semiotik interessieren, kommen damit von vornherein als eine material-kulturelle Doppel-
struktur in den Blick: Als Zeichenformen sind sie genau so material wie Körper und andere
Artefakte; als Schriftzeichen, Töne, Bilder, Filme etc. sind sie Teil der zirkulierenden, ‚sozial’
miteinander verknüpften Entitäten. Als Zeicheninhalte / Bedeutungen, d.h. auf der Ebene des
Sinns, der diesen Schriftzeichen, Tönen, Bildern vor dem Hintergrund eines impliziten Wis-
sens von Rezipienten zugeschrieben werden, sind sie zugleich kulturell.

Als entscheidend für eine solche kulturtheoretische und ebenso materialistische Perspektive,
die in diesem Sinne von sozial-kulturellen Praxis ausgeht, stellt sich heraus, dass sie sich mit
einem zweiten Dualismus produktiv auseinandersetzt, der bei Lentz angesprochen wird: jenem
zwischen Konsens und Konflikt oder besser und allgemeiner: zwischen Stabilisierung und
Destabilisierung von Strukturen. Das Problem der alten Kulturanthropologie von Sapir, Be-
nedict und anderen besteht nicht nur darin, dass ihre ‚idealistisch’ orientierte, immanente Be-
schreibung von Repräsentationssystemen die genaue Analyse der Struktur und Dynamik so-
zialer Verhaltenskomplexe, damit des Sozialen, vernachlässigt. Das zweite Problem ist in einer
Homogenitätsperspektive zu suchen, die davon ausgeht, dass diese Repräsentationssysteme
zudem immanent geordnet und widerspruchsfrei strukturiert sind und damit auch eine fixe
Grenze nach außen, zu anderen ‚Kulturen’ bilden. Eine solche strukturalistische Präjudizierung
von Geordnetheit und unendlicher Reproduktion ist jedoch kein potentielles Problem nur der
Kulturtheorien. Sowohl kulturalistische als auch soziologistisch-materialistische Ansätze kön-
nen einen strukturalistischen Bias enthalten. So kann auch eine Fixierung auf das Soziale ganz
jenseits der Kultur mit einer Voraussetzung stabiler Wechselwirkungen und sozialer Gesetz-
mäßigkeiten verbunden sein, so wie umgekehrt kulturalistische Perspektiven, die auf Zei-
chensequenzen fixiert sind, post-strukturalistisch gerade die immanente Dynamik und Unbe-
rechenbarkeit dieser Sequenzen betonen können.

Gefragt ist damit eine kulturtheoretische und materialistische Theorieperspektive, die so-
wohl die relative Ungeordnetheit und Veränderungsoffenheit von Praktiken und ihrer Wis-
sensformen als auch deren temporäre Stabilisierungen und Reproduktionen begreift und damit
jenen Essentialismus hinter sich lässt, den auch der populäre Kulturdiskurs teilweise enthält.
Aus meiner Sicht kann man von manchen post-strukturalistischen Ansätzen lernen, diesem
Kulturessentialismus – ebenso wie einem analogen soziologistischen Strukturessentialismus
– systematisch zu entgehen, ohne sich mit einem bloßen ‚Mittelweg’ zu begnügen.3 Stattdessen
können sozial-kulturelle Stabilisierungen als temporäre Verdichtungen innerhalb von Prozes-
sen der Destabilisierung verstanden werden. Die potentielle und faktische Dynamik und Un-
berechenbarkeit der Aktivitäten und Assoziationen, die menschliche Körper, Artefakte, Zei-
chen und Wissen besitzen, wird immer wieder durch reproduktive Praktiken- / Wissenskom-
plexe stabilisiert. Aber diese Stabilisierungen – sei es in Institutionen und Technologien, sei
es in sozialen Gruppen, Lebensformen oder Subjektivierungen – sind selber temporäre Gebil-
de, die wiederum durch Verhaltensakte und Effekte, welche nicht in die Praktiken / Wissens-

3 Am offensivsten wird eine solche post-strukturalistische Theorie des Sozialen in der gegenwärtigen
Diskussion bei Latour (2007) skizziert.

416 Andreas Reckwitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411


ordnungen ‚hineinpassen’, und durch unberechenbare Sinneffekte einander überlagernder oder
widersprechender Wissensformen gesprengt werden können.

Carola Lentz’ vom symbolischen Interaktionismus beeinflusster Vorschlag, Kultur auf der
Ebene von „Aushandlungspraktiken“ mit jeweils offenem Ausgang festzumachen, scheint da-
durch motiviert, genau diese Ergebnisoffenheit von und Konkurrenz um Repräsentationssys-
teme zu fokussieren. Letztlich scheint mir das Konzept der Aushandlungspraktiken jedoch
rationalistisch verengend: Kultur wird hier primär als ein Objekt reflektierter Auseinander-
setzung verstanden, und dieser bewusste Umgang mit der Kultur als Objekt wird mit einer
politisch-ökonomischen und zudem intersubjektiv orientierten Metapher, der ‚Aushandlung’ /
‚Verhandlung’, belegt. Ein praxeologisches Kulturverständnis versteht Kultur dagegen primär
als ein implizites, in mancher Hinsicht präreflexives Wissen, das in jeglichen sozial-kulturellen
Praktiken inkorporiert ist. Jene Praktiken, in denen Wissen oder Zeichen speziell und explizit
zum ‚Thema’ werden, stellen sich darin als eine Untermenge dar (was heißt, das eben auch in
diesen Praktiken nicht alles zum Thema wird). Diese Thematisierung von Zeichen und Wissen
kann nun jedoch wiederum sehr unterschiedliche Formen annehmen. Zum einen kann sie ver-
schiedenste mediale Träger – Bild, Schrift, Stimme – umfassen. Die Thematisierung von Kultur
muss hier keineswegs unbedingt eine diskursive Form erhalten (‚diskursiv’ im Sinne von Ha-
bermas, nicht von Foucault), wie sie die Rede von der ‚negotiated order’ suggeriert, sondern
kann etwa auch eine narrative oder imaginär-bildhafte Struktur besitzen. Zudem kann es sich
natürlich in jenen Fällen, in denen tatsächlich unterschiedliche Akteure oder Akteursgruppen
mit unterschiedlichen Wissens- und Repräsentationsformen einander gegenüberstehen, tat-
sächlich um Konstellationen handeln, die Praktiken der friedlich-reziproken Aushandlung fol-
gen. Es können aber ebenso Konstellationen des Kampfes um die einseitige Durchsetzung
kultureller Modelle vorliegen. Die symbolisch-interaktionistische (zudem artefaktvergessene)
Sicht verengt den Blick auf das Kulturelle damit bedenklich auf ein sehr enges Segment, näm-
lich auf den der offenen, expliziten, verhandlungsförmigen Auseinandersetzung mit Kultur,
und ist dabei selber erstaunlich machtvergessen.

Welcher Ort kann der Dimension der ‚Macht’ nun innerhalb einer solchen praxeologischen
Perspektive auf Kulturelles und Soziales zukommen? Carola Lentz fordert dieses Konzept zu
Recht ein. Heuristisch am interessantesten scheint mir, jenseits einer Verengung von Macht
auf spezifische Praktiken und Felder – wie man es etwa in der Systemtheorie findet –, aber
auch der differenzierungslosen Annahme einer Ubiquität von Macht, wie sie manche Foucault-
Anhänger präferieren, unterschiedliche Formen von Macht in ihrer Wirkung innerhalb des
Sozialen / Kulturellen zu unterscheiden. Die bekannte Kontroverse zwischen akteurs- und
strukturtheoretischen Machtmodellen (vgl. Lukes 1973) kann dabei produktiv verarbeitet wer-
den. Generell lassen sich Prozesse der Macht als solche des Sich-Durchsetzens von spezifi-
schen Verhaltensakten sowie von kulturellen Wissensformen (in Körpern oder Artefakten)
begreifen. Dies gilt damit unabhängig von jenem sich aufzwingenden subjektiven Willen von
Akteur A auf B, wie ihn Max Weber in seinem klassischen, handlungstheoretischen Macht-
verständnis voraussetzte, und ist ebenso wenig reduziert auf das Wirken fixer Strukturen oder
Regelsysteme. Das Sich-Durchsetzen enthält ein Moment der Vervielfältigung wie auch der
Reduktion: Es entstehen und multiplizieren sich neue und andersartige Aktivitäten (mensch-
liche, artefaktförmige, ‚natürliche’ etc.) sowie neue und andere Wissensformen (in menschli-
chen Körpern, in der Zeichenzirkulation, in kulturellen Objekten), zugleich können dabei an-
dere Aktivitäten und Wissensformen verdrängt, damit Existenzmöglichkeiten reduziert wer-
den.

Die Konstellationen des Sich-Durchsetzens unterscheiden sich jedoch im Falle jener ver-
hältnismäßig ‚flüssigen’, entstrukturierenden und destabilisierenden Aggregatformen des So-
zialen / Kulturellen, in denen sich neue Aktivitäten und Wissenselemente aneinander knüpfen

(Ent-)Kulturalisierungen und (Ent-)Soziologisierungen 417

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411


und zirkulieren, und jenen relativ ‚festen’, strukturierenden und stabilisierenden Aggregatfor-
men des Sozialen / Kulturellen voneinander, in denen sich Blöcke und Matrizen von Praktiken
und Wissensordnungen reproduzieren. In letzterer Konstellation manifestiert sich Macht in der
Reproduktion eines Herrschaftssystems, das gleichförmig (allerdings nie völlig identisch)
Verhalten hervorbringt, in Form von Kontrolle und Zwang, zugleich aber auch einer massen-
haften Ermöglichung konzentrierter, berechenbarer Prozesse. Kulturell kann eine solche Kon-
stellation über Hegemonien und Inkorporierungen / Subjektivierungen stabilisiert werden. In
der erstgenannten Konstellation manifestiert sich hingegen Macht im ‚Können’ (pouvoir) und
Vermögen neuer Möglichkeiten des Verhaltens und Wissens und zugleich in der agonalen
Struktur des Kampfes zwischen verschiedenen neuen oder alten Verhaltens- und Wissensfor-
men um ihre Faktizität und Legitimität. Eine allgemeine Theorie der Macht wäre dann zu
ersetzen durch eine Analytik der – auch historisch – unterschiedlichen Formen des Sich-
Durchsetzens in verschiedenen Praxis-Konstellationen und ganzen Gesellschafts- / Naturfor-
mationen. Ob dies dann noch ‚Kulturtheorie’ zu nennen wäre, ist möglicherweise eine eher
sekundäre Frage.

Literatur
Bal, Mieke (2002): Travelling Concepts in the Humanities, Toronto.

Bröckling, Ulrich / Susanne Krasmann / Thomas Lemke (Hrsg.) (2000): Gouvernementalität der Gegen-
wart. Studien zur Ökonomisierung des Sozialen, Frankfurt / Main.

Brockman, John (Hrsg.) (2003): The New Humanists. Science at the edge, New York.

Illouz, Eva (2009): Die Errettung der modernen Seele, Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaft. Einführung in die Akteur-Netz-
werk-Theorie, Frankfurt / Main.

Lukes, Steven (1974): Power: A Radical View, London.

Reckwitz, Andreas (2000): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur Entwicklung eines Theoriepro-
gramms, Weilerswist.

Reckwitz, Andreas (2006): Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der bürgerlichen
Moderne zur Postmoderne, Weilerswist.

Reckwitz, Andreas (2008): Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheoretische Per-
spektive, in: Ders., Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, Bielefeld, S. 97-130.

Simmel, Georg (1992): Das Problem der Soziologie, in: Ders., Soziologie. Untersuchungen über die For-
men der Vergesellschaftung, Frankfurt / Main, S. 13-62.

Prof. Dr. Andreas Reckwitz
Universität Konstanz

Lehrstuhl für Allgemeine Soziologie und Kultursoziologie
Universitätsstraße 10

78457 Konstanz
Andreas.Reckwitz@uni-konstanz.de

418 Andreas Reckwitz

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411

