(Ent-)Kulturalisierungen und (Ent-)Soziologisierungen: Das
Soziale, das Kulturelle und die Macht

Ein Kommentar zu Carola Lentz: ,,Der Kampf um die Kultur: Zur Ent- und
Re-Soziologisierung eines ethnologischen Konzepts*

Von Andreas Reckwitz

Die Sozial- und Geisteswissenschaften sind keine unbeobachteten Beobachter. Die Begriffe,
mit denen sie ihre Gegenstinde analysieren, bleiben nicht separiert von jenen Semantiken, auf
deren Grundlage sich diese Gegensténde jeweils selber beschreiben und damit immer wieder
neu verfertigen. Das wissenschaftlich-intellektuelle Feld bildet vielmehr nur einen Knoten-
punkt innerhalb der gesellschaftlichen Diskurse und Représentationssysteme, zwischen denen
keine starren Grenzen existieren. Dass theoretische Begriffe damit — mit Mieke Bal (2002)
gesprochen — ,traveling concepts’ sind, ldsst sich aktuell gut anhand des Konzepts der Kultur
studieren. Carola Lentz weist in ihrem Artikel zu Recht auf diese Konstellation hin: Es wére
naiv zu meinen, ,Kultur’ —und ihre analytisch engeren und préziseren Korrelate wie Diskurse,
Praktiken, Reprédsentationssysteme, Semantiken, Deutungsmuster etc. — liefere ausschlielich
einen innertheoretischen Impuls zu einer spezifischen Kulturanalyse in den Sozial- und Geis-
teswissenschaften. Seit den 1990er Jahren gut dokumentierbar, beeinflussen Kategorien der
Kultur vielmehr in nicht geringem Male die Selbstbeschreibung sozialer Gruppen und Insti-
tutionen wie auch deren massenmediale Neubeschreibung auf globaler Ebene.

Die Selbstidentifikation von sozialen Gruppen als ,kulturell’ findet sich im Falle von man-
chen sog. ethnischen und religidsen, auch nationalen Kollektiven ebenso wie in der Markierung
von kulturellen Differenzen zwischen ganzen Weltreligionen oder Kulturkreisen, nicht selten
um universalistische Erwartungen zuriickzuweisen. Kulturelle Differenzen sind hier keine rein
kulturwissenschaftliche Beobachtungsfigur, sondern ein symbolischer Marker, der selbstre-
flexiv von den Akteuren eingesetzt wird, wie es zuvor bereits fiir die Lebensstil-Gruppen galt,
so wie sie die kulturalisierte Sozialstrukturanalyse der 1980er Jahre interessierte. Neben so-
zialen Gruppen betrachten sich jedoch auch Institutionen immer héufiger als ,kulturell kon-
stituiert’: Dies gilt etwa fiir die Selbstperspektivierung von Organisationen als Ort einer ge-
staltbaren ,organizational culture’ wie auch von postmodernen Stéddten als Ort eines ,cultural
planning’.

Die wissenschaftliche Beobachterin — Lentz und andere Ethnologinnen und Ethologen be-
tonen dies zu Recht—kann diesem Entwenden und Umfunktionalisieren der vorgeblich eigenen
Begriffe durch den Gegenstand (wobei diese bei ndherer Betrachtung nie ,eigene’ Begriffe
waren) gegeniiber nicht gleichgiiltig bleiben. Warum soziale Phdnomene ,in terms’ von Kultur
beschreiben, wenn die beteiligten Gruppen und Institutionen dies bereits selber tun? Fiihrt dies
nicht zu einer Verdopplung der Perspektiven und entwertet jenen Verfremdungseffekt beziig-
lich ihres Gegenstandes, den die Kulturwissenschaften einmal proklamiert haben? Dass einige
Autoren innerhalb der Ethnologie konsequent zu diesem drastischen Schritt der Abschaffung
des ,essentialisierenden’ Kulturkonzeptes aufrufen, mag politisch nachvollziehbar sein, aber
ich wiirde mit Carola Lentz {ibereinstimmen, dass es nicht um einen Verzicht auf eine kultur-
theoretische Perspektive gehen kann, sondern vielmehr um deren nach-essentialistische Re-
formulierung.

Generell kann eine Popularisierung und Politisierung humanwissenschaftlich relevanter
Begriffe nicht bedeuten, sie vollstdndig zu verbannen: Das Arsenal verfligbarer Konzepte
wiirde sich rasch entleeren. SchlieBlich ist die Strategie der Kulturalisierung in der populéren

Soziale Welt 60 (2009), S. 411 — 418

4 1P 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34.© Inhatt.
untersagt, far oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411

412 Andreas Reckwitz

und politischen Semantik auch nicht die einzige verbreitete Tendenz. Ihr laufen mittlerweile
mindestens drei weitere Verquickungen von populdren und wissenschaftlichen Vokabularen
zur Beschreibung und Erklérung menschlichen Verhaltens parallel, die allesamt die jeweiligen
humanwissenschaftlichen Beschreibungsformen unter einen Populismusverdacht setzen, dem
nur mit entsprechender theoretischer Differenzierung zu entkommen ist: eine verbreitete po-
pulire und politische Okonomisierung menschlichen Verhaltens, welches dieses ,wie natiir-
lich’ als Konstellation von Wahl und Entscheidung, von Konkurrenz und Markt beschreibt
(vgl. auch Brockling u.a. 2000); eine populédre Psychologisierung — auf die jiingst noch einmal
Eva Illouz (2009) hingewiesen hat —, welche voraussetzungsvolle psychologische Kategorien
wie Selbstentfaltung, emotionale Kompetenz etc. in die Alltagssemantik und Selbstinterpre-
tationen der Akteure infiltriert; schlieBlich eine ubiquitare Naturalisierung menschlichen Ver-
haltens, beeinflusst von einer Pop-Neurowissenschaft, welche Verhaltensdifferenzen iiber den
Riickgriffauf Denkfiguren aus der Neurophysiologie, der Evolutionsbiologie und -psychologie
zu erkldren versucht (vgl. Brockman 2003). In allen vier diskursiven Kontexten — Kulturali-
sierung, Okonomisierung, Psychologisierung, Naturalisierung — findet eine Reifizierung der
jeweiligen humanwissenschaftlichen Kategorien statt.

Was die Kulturalisierungsstrategien angeht, so miissen zeitgeméfe Kulturtheorien im Ver-
héltnis zu den populdren, essenzialisierenden Kulturdiskursen, die nicht selten an Elemente
traditioneller Kulturphilosophien wie Herders ,Kugelmodell’ ankniipfen, anders aufgebaut
sein, wenn sie zum heuristisch fruchtbaren Analyseinstrument taugen wollen. Kultur ist hier
weder auf eine Sphére von Ideen, von gemeinsamen Werten und Normen zu beschrianken noch
im Sinne jenes kollektiven ,spirit’, wie ihn Sapir in seiner klassischen Kulturanthropologie
anspricht, homogenisierend auf Gro3gruppen zu beziehen, denen dann strikte kulturelle Gren-
zen nach aullen zugeschrieben werden. Die Frage nach einem zeitgemafen kulturtheoretischen
Analyserahmen kann nun primér theorichistorisch oder theoriesystematisch angegangen wer-
den. Carola Lentz’ Artikel wirft beide Fragen auf: zum einen die wissenschafts- und theorie-
historische Frage nach dem Stellenwert von Kulturtheorien und -begriffen im Kontext der
Disziplinengeschichte der Ethnologie und Soziologie; zum anderen die theoriekonstruktive
Frage, wie eine zeitgeméfBe Kulturanalyse beschaffen sein kann, welche das Kulturelle nicht
auf Kosten des Sozialen profiliert.

Lentz’ Artikel verweist auf die Ungleichzeitigkeit der Theorie- und Begriffskontroversen in
der Wissenschaftsgeschichte miteinander zusammenhéngender, aber trotzdem unterschiedli-
cher Disziplinen, hier: der Ethnologie und der Soziologie — eine Ungleichzeitigkeit, die gerade
vor dem Hintergrund zunehmend gewiinschter Interdisziplinaritit ins Bewusstsein riicken
sollte, um Missverstidndnisse zu vermeiden. Natiirlich hat der Kulturbegriff in den Wissen-
schaftsgeschichte der Ethnologie einen ganz anderen Stellenwert, als ihm in der Soziologie
zukommt. Die Ethnologie ist zumindest in einem wichtigen Segment des Faches immer schon
— seit den 1870er Jahren —Kul/turanthropologie gewesen und hat dabei hdufig ein homogeni-
sierendes, idealistisches Kulturversténdnis transportiert. ,Kultur’ kann im Rahmen des ethno-
logischen Denkens somit nicht per se einen Neuigkeitswert beanspruchen, sondern scheint im
Gegenteil in einer bedenklichen, totalisierenden Begriffstradition zu stehen. In der Soziologie
hingegen konnte sich (trotz aller Reminiszenzen einer soziologischen Kulturwissenschaft in
Deutschland der Jahrhundertwende) der ,interpretative turn’ mit der interpretativen Mikroso-
ziologie nebst ihren qualitativen Methoden und der ,cultural turn’ im Zuge der Semiotik, des
Strukturalismus und Poststrukturalismus erst seit den 1970er Jahren als alternative, zunéchst
minoritdre Kraft gegen das positionieren, was Giddens sicher ein wenig pauschal den sozio-
logischen ,orthodoxen Konsens’ (von quantitativer Forschung, middle range theory und Funk-
tionalismus) genannt hat. Diese neuen interpretativen und kulturtheoretischen Ansétze sind
grundbegriftlich anders aufgebaut als der Kulturessenzialismus der klassischen Kulturanthro-
pologie und ihnen kommt innerhalb des immanenten Differenzensystems der Disziplin So-

4 1P 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34.© Inhatt.
untersagt, foir oder In



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411

(Ent-)Kulturalisierungen und (Ent-)Soziologisierungen 413

ziologie damit ein anderer Stellenwert zu, als dies fiir das Kulturkonzept innerhalb der Eth-
nologie gilt (vgl. Reckwitz 2000). Statt auf die komplexe Ungleichzeitigkeit der beiden Wis-
senschaftsgeschichten ndher einzugehen, die das Gesprach zwischen Ethnologie und Sozio-
logie verkompliziert, mochte ich mich im Folgenden auf den theoriesystematischen Frage-
komplex konzentrieren, den Carola Lentz aufwirft: die Frage nach dem Verhéltnis zwischen
dem Kulturellen und dem Sozialen. Die Warnung vor der ,Kulturalisierung’ und der ,Entso-
ziologisierung’, die Lentz ausspricht, wirft das Problem auf, wie sich tatsachlich ,das Soziale’
und ,das Kulturelle’ voneinander unterscheiden lassen und wie beide Begriffe wiederum sinn-
voll aneinander gekoppelt werden kdnnen.

Die Differenz zwischen dem Kulturellen und dem Sozialen ist durchaus prekér. Dies wird
schon in Carola Lentz’ Artikel selbst deutlich: Sie fordert eine Resoziologisierung der Ethno-
logie ein, aber hat Schwierigkeiten, wirklich ,das Soziale’ prézise gegen ,die Kultur’ ins Stel-
lung zu bringen. Letztlich ist es in ihrer Darstellung offenbar die Fokussierung des Phanomens
der Macht, genauer von Machtkonflikten, die den Kern der Perspektive des Sozialen ausma-
chen soll, wihrend die Kulturalisierung der sozialwissenschaftlichen Grundbegrifflichkeit zu
einer Machtvergessenheit fithre. Mich tiberzeugt dieser Hinweis auf Macht als Spezifikum des
Sozialen nicht, denn auch Kultur in den géingigen Definitionen kann offensichtlich problemlos
mit Machtbegriffen verkniipft werden, wie es im Umkreis der Arbeiten von Bourdieu, Foucault
oder Laclau auch regelméBig geschieht: Allein schon die Sprache — und &hnlich gebaute Dif-
ferenzensysteme — libe einen stummen Zwang der Verhiltnisse aus, indem sie Denkbares und
Sagbares vorgibt, aber zugleich immer wieder zum Gegenstand von Definitionskonflikten
avanciert.

Tatséchlich kann es fast so scheinen, als ob die Entwicklung soziologischer Kulturtheorien
in den letzten Jahrzehnten das Soziale im Kulturellen aufgeldst hitte, so dass es immer schwe-
rer fallt, das Soziale vom Kulturellen zu trennen. Das Soziale wird hier ndmlich regelmaBig
von vornherein mit Verweis auf Sinnphdnomene definiert — Regeln, kollektives Wissen, Dis-
kurse, Kommunikation und Interaktion in ihrer Reziprozitit —, und diese Sinnphdnomene sind
es schliefllich gerade, die den Kern des Kulturellen ausmachen. Auch die klassische Unter-
scheidung zwischen Sozialsystem und Kultursystem, wie sie von Talcott Parsons eingefiihrt
wird, enthélt bereits eine solche Kulturalisierung des Sozialsystems, indem dieses iiber den
Weg ,normativer Erwartungen’ definiert wird. Trotz dieser verbreiteten Auflosungsversuche
des Sozialen im Kulturellen soll und kann die Position stark gemacht werden, dass sich die
Begriffe des Sozialen und des Kulturellen zundchst sehr wohl voneinander unterscheiden las-
sen, um sie dann in einem zweiten Schritt sinnvoll miteinander verkniipfen zu kdnnen.

Um das Soziale vom Kulturellen {iberzeugend abzugrenzen, bietet sich ein Blick auf einen
klassischen und einen aktuellen Autor an: auf Georg Simmel und auf Bruno Latour. Anders
als Durkheim oder Weber mit ihrer Voraussetzung von moralischen Regeln und Sinnzusam-
menhdngen formuliert Simmel in ,,Das Problem der Soziologie“ (1992) ein Verstdndnis des
Sozialen, welches tatsdchlich eine Differenz zum Kulturellen markiert. Er stellt bekanntlich
strikt den ,Inhalt’ der ,Form’ von Vergesellschaftungen entgegen. Auf der Ebene des ,Inhalts’
bewegen sich psychische und kulturelle Elemente, aber die Form des Sozialen ist davon zu
unterscheiden: Es handelt sich hier um die beobachtbaren ,,Wechselwirkungen* zwischen
Menschen, um ,,Beziehungsformen®, um die Muster und die Struktur von Aktivititen, die
zwischen Menschen stattfinden. Diese lassen sich unabhingig von den kulturellen und psy-
chischen Inhalten beobachten. Das Verstindnis des Sozialen bei Latour, wie es jiingst in ,,Eine
neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft™ (2007) deutlich wird, dehnt diese Relationen der
Sozialitdt zum einen von menschlichen Akteuren auf Aktanten jeglicher Art aus, so dass sie
sich von der Konstellation der Intersubjektivitdt 16sen. Zum anderen dynamisiert Latour das
Soziale deutlich gegeniiber der statischeren Definition Simmels: Das Soziale ist hier in den

4 1P 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34.© Inhatt.
untersagt, far oder In KI-Sy:



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411

414 Andreas Reckwitz

~Assoziationen“ zwischen Aktanten platziert, es ist in deren sich miteinander verkniipfenden
Aktivitdten zu sehen, Aktivitdten, in denen A auf B einwirkt, d.h. dort eine Verhaltensreaktion
hervorruft. Das Soziale ist ein fluider Verkniipfungszusammenhang zwischen Akteuren und
Aktanten, der sich nur zeitweise stabilisiert und verdichtet.

Es lasst sich damit zunédchst ein Verstiandnis des Sozialen entwickeln, welches es abstrahiert
von jedem Kulturellen — im weitesten Sinne des ,Sinnhaften’ — versteht und dabei auch an die
lateinische Bedeutung des ,gemeinsam, verbunden’ ankniipft: Das Soziale ist in der Verkniip-
fung von Verhaltensakten zu suchen, Verhaltensakte, die sich in einem bestimmten zeitlich-
rdumlichen Kontext abspielen oder aber tiber zeitliche und rdumlich Grenzen hinweg stattfin-
den. Das Soziale setzt damit zwei Elemente voraus: material vorhandene Instanzen, die in
irgendeinem Sinne ,agieren’, ,aktiv’ sind, d.h. sich bewegen und ,einen Unterschied machen’,
damit effektive Aktivititen entfalten; und ein Zusammenhang, eine Verkniipfung, der oder die
zwischen diesen Aktivitdten existiert. Diese material vorhandenen Instanzen kénnen in einem
engen Verstdndnis Menschen sein, d.h. Kérper der Spezies homo sapiens, in einem weiteren
Verstindnis kann es sich aber auch um andere Instanzen wie Tiere oder Artefakte handeln.!
Sozialitdt auch auf Tiere zu beziehen, ist hier kein derart exotischer Entschluss — man findet
diese Ausweitung schon bei Tarde — und scheint letztlich nur konsequent, da das Verstindnis
des Sozialen ohne das Kulturelle nicht auf Sinnelemente rekurriert und damit zwischen Men-
schen und anderen material vorhandenen, sich bewegenden und Effekte erzielenden Instanzen
keine Unterscheidung ziehen muss (es sei denn einen des analytischen oder normativen Inter-
esses). Die ,soziale’ Verkniipfung, d.h. die Kette der Effekte und Gegeneffekte — ob kurzfristig
oder auf Dauer —, findet dabei streng genommen nicht zwischen diesen Instanzen, sondern
zwischen ihren Bewegungsakten, ihren ,Aktivititen’ statt: das Soziale ist in der Verkettung
von Aktivitdten zu sehen.

Entscheidend ist, dass das Soziale damit Dynamik und Strukturierung in sich vereinigt. Das
Verhalten der sich bewegenden, agierenden Instanzen (Menschen etc.) hat unberechenbare,
offene Effekte fiir das Verhalten anderer Instanzen, so dass sich hier dynamische, einmalige
Ketten von Effekten und Riickeffekten ergeben konnen. Die Aktivitéten der beweglichen Ma-
terialitdten (Menschenkorper, Biicher, Maschinen, Tone etc.) und ihre Effekte auf andere kon-
nen sich jedoch auch — zumindest zeitweise — stabilisieren und die Form regelméBigen, bere-
chenbaren Verhaltens annehmen, etwa im Sinne von Simmels sozialen Formen der Wechsel-
wirkung. Das Soziale ist in diesem von Latour wie von Simmel beeinflussten Sinne damit
nicht auf ,soziale Ordnung’ und nicht auf soziale Integration zu reduzieren und auch nicht auf
zwischenmenschliche Bezichungen.

Dieses Verstindnis des Sozialen, welches es vom Kulturellen zu unterscheiden vermag, mag
aufden ersten Blick abstrakt scheinen, aber vertraute ,soziale’ Zusammenhénge der Soziologie
wie Marx’ Kapitalismus oder Durkheims Arbeitsteilung / soziale Differenzierung lassen sich
genau als ein solches Soziales verstehen: der Kapitalismus als eine dynamische Sequenz von
globalen Effekten zwischen Arbeitskréften, Glitern, Kapitalmitteln, Maschinen etc.; die Ar-
beitsteilung und soziale Differenzierung als Etablierung spezialisierter und schon ihrer &ufleren
Form voneinander abgrenzbaren Aktivitdten, die gleichwohl ineinandergreifen und miteinan-
der zusammenhingen. Indem das Soziale damit in diesem dynamischen wie reproduktiven
Zusammenhang von Verhaltensakten beweglicher Materialitdten zu verorten ist, kommt ihm
per se eine ,Méchtigkeit’ (die Lentz moglicherweise dazu bringt, Sozialitét {iber Macht zu
definieren) in jenem Sinne zu, dass ,ein Unterschied gemacht’, ein ,Effekt erzielt” wird: Im

1 Die Diskussion, inwiefern diese Instanzen als gleichberechtigt betrachtet werden sollen oder nicht, d.h.
ob eine ,symmetrische Anthropologie’ oder eine weiterhin asymmetrische Beschreibungsform préfe-
riert werden soll, kann hier nicht gefiihrt werden. In dem Moment, indem Kultur ins Spiel kommt, wird
sich m.E. eine Asymmetrisierung ergeben.

4 1P 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34.© Inhatt.
untersagt, foir oder In



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411

(Ent-)Kulturalisierungen und (Ent-)Soziologisierungen 415

Raum der miteinander zusammenhangenden beweglichen Materialitdten werden stindig Ele-
mente verdréngt; gleichzeitig wird aktiv etwas produziert und in die Welt gesetzt.

Versteht man das Soziale in diesem Sinne, wird es moglich, es vom Kulturellen zu unter-
scheiden. Folgt man zunéchst einer durchaus konventionellen Begrifflichkeit, dann 14sst sich
das Kulturelle auf der Ebene von Sinnphdnomenen ausmachen, von Regeln, die den Effekt
von,Sinn’ produzieren. Letztlich bleibt die menschliche Sprache das Paradigma fiir ein solches
Versténdnis des Kulturellen: ein System von Regeln, die es erlauben, etwas als etwas zu in-
terpretieren. Kultur ist dann ein Ort sinnhafter Représentationen, in denen die Dinge auf eine
bestimmte Weise identifiziert, klassifiziert und bewertet und auch in eine narrative oder ima-
gindre Form gebracht werden.

In diesem sehr abstrakten Sinne ist das Soziale zundchst nicht mit dem Kulturellen identisch
und umgekehrt. Es sind vielmehr Beschreibungsformen denkbar, die im Extrem das eine in
den Blick nehmen, ohne das andere zu beriihren (wobei es sich allerdings um Extremformen
handelt, die real nur begrenzt vorkommen). Man kann versuchen, das Kulturelle, verstanden
als menschliche Ideen- und Vorstellungswelten bzw. als konstitutive Regeln der Bedeutungs-
produktion, radikal separiert von jeglichem Verhalten zu fokussieren — in Form einer Analyse
,geistiger’ Phidnomene, etwa in der Kunst oder Religion oder auch in populdren Narrativen,
Imaginationen etc. Dies wire in der Tat ein klassisch geisteswissenschaftliches Verfahren zur
Analyse von ,Sinnwelten’. Eine ,Entsoziologisierung’ wiirde dann bedeuten, die Analyse der
Dynamik und Reproduktivitit von Materialitdten, insbesondere menschlichen Kérpern, die in
ihrem Verhalten einen Unterschied machen, zu ersetzen durch eine Analyse dieser Sinnwelten.
Umgekehrt ergébe sich eine Entkulturalisierung im Rahmen einer Beobachtungsperspektive,
die quasi-behavioristisch oder artefaktsoziologisch die sich bewegenden, miteinander zusam-
menhdngenden Materialititen ohne jegliche Referenz auf Muster und Dynamiken dieser
(mit-)strukturierenden Reprasentationssysteme in den Blick nimmt. Im Extrem stehen einander
dann Kulturalismus und Soziologismus / Materialismus gegeniiber.

Die Herausforderung besteht nun darin, das Soziale und das Kulturelle als zwei Seiten der
gleichen Medaille wahrzunehmen oder besser: als etwas, was sich immer schon auf der glei-
chen Ebene des dynamisch Gegebenen bewegt. Das Soziale ist in der Tat zu kulturalisieren,
aber zugleich ist das Kulturelle zu soziologisieren und damit in einem spezifischen Sinne zu
materialisieren: im Sinne einer Beobachtung der in ihren Aktivitdten miteinander zusammen-
hiangenden Materialitdten. Mir scheint die heuristische Attraktivitét einer ,praxistheoretischen’
Beschreibungsform — im Unterschied zu den klassischen Handlungstheorien, zu den System-
theorien oder zum klassischen Strukturalismus — nicht zuletzt darin zu bestehen, dass sie von
vornherein in ihre Begrifflichkeit diese Kopplung von Sozialem und Kulturellem versucht und
darin gerade nicht einseitig ,idealistisch’ orientiert ist, sondern auf ihre Weise zugleich eine
Version des ,cultural materialism’ liefert (vgl. Reckwitz 2006, 2008). Das Konzept der — so-
zialen und zugleich kulturellen — Praktiken setzt zunichst an der Verstreutheit und Koordi-
niertheit miteinander raum-zeitlich zusammenhéangender Aktivitéten an, in denen menschliche
K&rper miteinander und mit Artefakten dynamisch oder rigide verkniipft sind.? Das Soziale ist
hier gerade nicht in jenem verkiirzten, sogleich schon kulturalisierten Sinne von Normen,
Werten, Intersubjektivitdt oder Kommunikation zu verstehen, sondern in den Effekten und
einseitigen oder wechselseitigen Riickeffekten der Aktivititen von menschlichen Korpern so-
wie von Artefakten: es ist materialisiert. Zugleich jedoch ist dieses Soziale ,immer schon’ als
kulturalisiert zu verstehen: Kultur kann praxeologisch als Ensemble von Wissensformen re-
formuliert werden, und diese Wissensformen sind immer schon im reproduktiven wie im dy-

2 Es wire sinnvoll, in diesem Sinne ,Aktivitdten’ und ,Praktiken’ voneinander zu unterscheiden: Akti-
vitdten konnen sich in die Routineform von sozial-kulturellen Praktiken verfestigen, miissen dies aber
nicht zwangslaufig.

4 1P 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34.© Inhatt.
untersagt, foir oder In



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411

416 Andreas Reckwitz

namisch-unberechenbaren Verhalten menschlicher Korper enthalten, in deren Rahmen solche
Korper auch zu Akteuren bzw. Subjekten avancieren. Der Begriff ,Wissen’ wird hier von
vornherein auf praktisches Verhalten bezogen, in einem ermoglichenden wie einschrankenden
Sinne. Umgekehrt ist damit Kultur im Sinne dieser Wissensordnungen als von vornherein
soziologisiert / materialisiert zu denken: als ein Wissen, das entweder in den menschlichen
Kérpern inkorporiert ist und von dort aus das Verhalten als ,tacit knowledge’ strukturiert oder
aber das auf die Tragerschaft durch Artefakte (Filme, Biicher, Kleidungsstiicke etc.) angewie-
sen ist — bis hin zur Trigerschaft durch von der menschlichen Stimme produzierten Tone im
Falle der miindlichen Kommunikation. Auch die Zeichen und Zeichensequenzen, welche die
Semiotik interessieren, kommen damit von vornherein als eine material-kulturelle Doppel-
struktur in den Blick: Als Zeichenformen sind sie genau so material wie Kdrper und andere
Artefakte; als Schriftzeichen, Tone, Bilder, Filme etc. sind sie Teil der zirkulierenden, ,sozial’
miteinander verkniipften Entitdten. Als Zeicheninhalte / Bedeutungen, d.h. auf der Ebene des
Sinns, der diesen Schriftzeichen, Tonen, Bildern vor dem Hintergrund eines impliziten Wis-
sens von Rezipienten zugeschrieben werden, sind sie zugleich kulturell.

Als entscheidend fiir eine solche kulturtheoretische und ebenso materialistische Perspektive,
die in diesem Sinne von sozial-kulturellen Praxis ausgeht, stellt sich heraus, dass sie sich mit
einem zweiten Dualismus produktiv auseinandersetzt, der bei Lentz angesprochen wird: jenem
zwischen Konsens und Konflikt oder besser und allgemeiner: zwischen Stabilisierung und
Destabilisierung von Strukturen. Das Problem der alten Kulturanthropologie von Sapir, Be-
nedict und anderen besteht nicht nur darin, dass ihre ,idealistisch’ orientierte, immanente Be-
schreibung von Reprisentationssystemen die genaue Analyse der Struktur und Dynamik so-
zialer Verhaltenskomplexe, damit des Sozialen, vernachlissigt. Das zweite Problem ist in einer
Homogenititsperspektive zu suchen, die davon ausgeht, dass diese Reprisentationssysteme
zudem immanent geordnet und widerspruchsfrei strukturiert sind und damit auch eine fixe
Grenze nach auBen, zu anderen ,Kulturen’ bilden. Eine solche strukturalistische Prajudizierung
von Geordnetheit und unendlicher Reproduktion ist jedoch kein potentielles Problem nur der
Kulturtheorien. Sowohl kulturalistische als auch soziologistisch-materialistische Ansétze kon-
nen einen strukturalistischen Bias enthalten. So kann auch eine Fixierung auf das Soziale ganz
jenseits der Kultur mit einer Voraussetzung stabiler Wechselwirkungen und sozialer Gesetz-
méfigkeiten verbunden sein, so wie umgekehrt kulturalistische Perspektiven, die auf Zei-
chensequenzen fixiert sind, post-strukturalistisch gerade die immanente Dynamik und Unbe-
rechenbarkeit dieser Sequenzen betonen kdnnen.

Gefragt ist damit eine kulturtheoretische und materialistische Theorieperspektive, die so-
wohl die relative Ungeordnetheit und Verdnderungsoftenheit von Praktiken und ihrer Wis-
sensformen als auch deren temporére Stabilisierungen und Reproduktionen begreift und damit
jenen Essentialismus hinter sich ldsst, den auch der populédre Kulturdiskurs teilweise enthalt.
Aus meiner Sicht kann man von manchen post-strukturalistischen Ansdtzen lernen, diesem
Kulturessentialismus — ebenso wie einem analogen soziologistischen Strukturessentialismus
—systematisch zu entgehen, ohne sich mit einem bloBen ,Mittelweg’ zu begniigen.’ Stattdessen
konnen sozial-kulturelle Stabilisierungen als tempordre Verdichtungen innerhalb von Prozes-
sen der Destabilisierung verstanden werden. Die potentielle und faktische Dynamik und Un-
berechenbarkeit der Aktivitdten und Assoziationen, die menschliche Korper, Artefakte, Zei-
chen und Wissen besitzen, wird immer wieder durch reproduktive Praktiken- / Wissenskom-
plexe stabilisiert. Aber diese Stabilisierungen — sei es in Institutionen und Technologien, sei
es in sozialen Gruppen, Lebensformen oder Subjektivierungen — sind selber temporére Gebil-
de, die wiederum durch Verhaltensakte und Effekte, welche nicht in die Praktiken / Wissens-

3 Am offensivsten wird eine solche post-strukturalistische Theorie des Sozialen in der gegenwértigen
Diskussion bei Latour (2007) skizziert.

4 1P 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34.© Inhatt.
untersagt, foir oder In



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411

(Ent-)Kulturalisierungen und (Ent-)Soziologisierungen 417

ordnungen ,hineinpassen’, und durch unberechenbare Sinneffekte einander tiberlagernder oder
widersprechender Wissensformen gesprengt werden kénnen.

Carola Lentz’ vom symbolischen Interaktionismus beeinflusster Vorschlag, Kultur auf der
Ebene von ,,Aushandlungspraktiken” mit jeweils offenem Ausgang festzumachen, scheint da-
durch motiviert, genau diese Ergebnisoffenheit von und Konkurrenz um Reprisentationssys-
teme zu fokussieren. Letztlich scheint mir das Konzept der Aushandlungspraktiken jedoch
rationalistisch verengend: Kultur wird hier primér als ein Objekt reflektierter Auseinander-
setzung verstanden, und dieser bewusste Umgang mit der Kultur als Objekt wird mit einer
politisch-6konomischen und zudem intersubjektiv orientierten Metapher, der ,Aushandlung’ /
,Verhandlung’, belegt. Ein praxeologisches Kulturversténdnis versteht Kultur dagegen primér
als ein implizites, in mancher Hinsicht préareflexives Wissen, das in jeglichen sozial-kulturellen
Praktiken inkorporiert ist. Jene Praktiken, in denen Wissen oder Zeichen speziell und explizit
zum ,Thema’ werden, stellen sich darin als eine Untermenge dar (was heifit, das eben auch in
diesen Praktiken nicht a/les zum Thema wird). Diese Thematisierung von Zeichen und Wissen
kann nun jedoch wiederum sehr unterschiedliche Formen annehmen. Zum einen kann sie ver-
schiedenste mediale Triger — Bild, Schrift, Stimme — umfassen. Die Thematisierung von Kultur
muss hier keineswegs unbedingt eine diskursive Form erhalten (,diskursiv’ im Sinne von Ha-
bermas, nicht von Foucault), wie sie die Rede von der ,negotiated order’ suggeriert, sondern
kann etwa auch eine narrative oder imaginér-bildhafte Struktur besitzen. Zudem kann es sich
natiirlich in jenen Féllen, in denen tatsdchlich unterschiedliche Akteure oder Akteursgruppen
mit unterschiedlichen Wissens- und Représentationsformen einander gegeniiberstehen, tat-
sdchlich um Konstellationen handeln, die Praktiken der friedlich-reziproken Aushandlung fol-
gen. Es konnen aber ebenso Konstellationen des Kampfes um die einseitige Durchsetzung
kultureller Modelle vorliegen. Die symbolisch-interaktionistische (zudem artefaktvergessene)
Sicht verengt den Blick auf das Kulturelle damit bedenklich auf ein sehr enges Segment, ndm-
lich auf den der offenen, expliziten, verhandlungsformigen Auseinandersetzung mit Kultur,
und ist dabei selber erstaunlich machtvergessen.

Welcher Ort kann der Dimension der ,Macht’ nun innerhalb einer solchen praxeologischen
Perspektive auf Kulturelles und Soziales zukommen? Carola Lentz fordert dieses Konzept zu
Recht ein. Heuristisch am interessantesten scheint mir, jenseits einer Verengung von Macht
auf spezifische Praktiken und Felder — wie man es etwa in der Systemtheorie findet —, aber
auch der differenzierungslosen Annahme einer Ubiquitét von Macht, wie sie manche Foucault-
Anhénger priferieren, unterschiedliche Formen von Macht in ihrer Wirkung innerhalb des
Sozialen / Kulturellen zu unterscheiden. Die bekannte Kontroverse zwischen akteurs- und
strukturtheoretischen Machtmodellen (vgl. Lukes 1973) kann dabei produktiv verarbeitet wer-
den. Generell lassen sich Prozesse der Macht als solche des Sich-Durchsetzens von spezifi-
schen Verhaltensakten sowie von kulturellen Wissensformen (in Korpern oder Artefakten)
begreifen. Dies gilt damit unabhingig von jenem sich aufzwingenden subjektiven Willen von
Akteur A auf B, wie ihn Max Weber in seinem klassischen, handlungstheoretischen Macht-
versténdnis voraussetzte, und ist ebenso wenig reduziert auf das Wirken fixer Strukturen oder
Regelsysteme. Das Sich-Durchsetzen enthélt ein Moment der Vervielfaltigung wie auch der
Reduktion: Es entstehen und multiplizieren sich neue und andersartige Aktivitaten (mensch-
liche, artefaktformige, ,natiirliche’ etc.) sowie neue und andere Wissensformen (in menschli-
chen Kérpern, in der Zeichenzirkulation, in kulturellen Objekten), zugleich konnen dabei an-
dere Aktivitdten und Wissensformen verdringt, damit Existenzmoglichkeiten reduziert wer-
den.

Die Konstellationen des Sich-Durchsetzens unterscheiden sich jedoch im Falle jener ver-
haltnisméBig ,flissigen’, entstrukturierenden und destabilisierenden Aggregatformen des So-
zialen / Kulturellen, in denen sich neue Aktivitdten und Wissenselemente aneinander kniipfen

4 1P 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34.© Inhatt.
untersagt, foir oder In



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411

418 Andreas Reckwitz

und zirkulieren, und jenen relativ ,festen’, strukturierenden und stabilisierenden Aggregatfor-
men des Sozialen / Kulturellen voneinander, in denen sich Blocke und Matrizen von Praktiken
und Wissensordnungen reproduzieren. In letzterer Konstellation manifestiert sich Macht in der
Reproduktion eines Herrschaftssystems, das gleichformig (allerdings nie vollig identisch)
Verhalten hervorbringt, in Form von Kontrolle und Zwang, zugleich aber auch einer massen-
haften Ermdglichung konzentrierter, berechenbarer Prozesse. Kulturell kann eine solche Kon-
stellation {iber Hegemonien und Inkorporierungen / Subjektivierungen stabilisiert werden. In
der erstgenannten Konstellation manifestiert sich hingegen Macht im ,K6nnen’ (pouvoir) und
Vermogen neuer Moglichkeiten des Verhaltens und Wissens und zugleich in der agonalen
Struktur des Kampfes zwischen verschiedenen neuen oder alten Verhaltens- und Wissensfor-
men um ihre Faktizitdt und Legitimitét. Eine allgemeine Theorie der Macht wire dann zu
ersetzen durch eine Analytik der — auch historisch — unterschiedlichen Formen des Sich-
Durchsetzens in verschiedenen Praxis-Konstellationen und ganzen Gesellschafts- / Naturfor-
mationen. Ob dies dann noch ,Kulturtheorie’ zu nennen wiére, ist moglicherweise eine eher
sekundére Frage.

Literatur
Bal, Mieke (2002): Travelling Concepts in the Humanities, Toronto.

Brockling, Ulrich / Susanne Krasmann / Thomas Lemke (Hrsg.) (2000): Gouvernementalitit der Gegen-
wart. Studien zur Okonomisierung des Sozialen, Frankfurt / Main.

Brockman, John (Hrsg.) (2003): The New Humanists. Science at the edge, New York.
Illouz, Eva (2009): Die Errettung der modernen Seele, Frankfurt / Main.

Latour, Bruno (2007): Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft. Einfithrung in die Akteur-Netz-
werk-Theorie, Frankfurt / Main.

Lukes, Steven (1974): Power: A Radical View, London.

Reckwitz, Andreas (2000): Die Transformation der Kulturtheorien. Zur Entwicklung eines Theoriepro-
gramms, Weilerswist.

Reckwitz, Andreas (2006): Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von der biirgerlichen
Moderne zur Postmoderne, Weilerswist.

Reckwitz, Andreas (2008): Grundelemente einer Theorie sozialer Praktiken. Eine sozialtheoretische Per-
spektive, in: Ders., Unscharfe Grenzen. Perspektiven der Kultursoziologie, Bielefeld, S. 97-130.

Simmel, Georg (1992): Das Problem der Soziologie, in: Ders., Soziologie. Untersuchungen iiber die For-
men der Vergesellschaftung, Frankfurt / Main, S. 13-62.

Prof. Dr. Andreas Reckwitz

Universitit Konstanz

Lehrstuhl fiir Allgemeine Soziologie und Kultursoziologie
Universititsstraie 10

78457 Konstanz

Andreas.Reckwitz@uni-konstanz.de

4 1P 216.73.216.60, am 26.01.2026, 22:37:34.© Inhatt.
untersagt, foir oder In



https://doi.org/10.5771/0038-6073-2009-4-411

