
225

risches Selbstverständnis heraus, das sich maßgeblich auf den Komplex ›Kunst und 
Krankheit‹ bezieht. Mit Blick auf Kirche der Angst haben die Interviews epitextuellen 
Status, zumal sie in der Zeit des Probenprozesses stattfinden und daher Kommentare 
Schlingensiefs zu der im Entstehen begriffenen Theaterarbeit enthalten. Im Zuge der 
Pre-Performance steuert Schlingensiefs kunst- und künstlerdramatischer Paratext die 
Erwartungshaltung künftiger Zuschauer und gibt ein Set an Lesarten und Interpre-
tationshinweisen vor, auf die im Folgenden noch zurückzukommen ist.

2.3  Eine Fluxus-Kirche in Duisburg

Carl Hegemann, der die Stückentwicklung von Kirche der Angst dramaturgisch be-
gleitet hat, beschreibt die Duisburger Probenzeit als kurz und intensiv. Ihr geht die 
Prämisse voraus, das Theaterprojekt im Setting einer Kirche anzusiedeln. Die Idee, 
innerhalb eines (quasi-)sakralen Raumes zu inszenieren, beschäftigt Hegemann seit 
der Arbeit in Bayreuth – der dritte Aufzug des mit christlicher Symbolik aufgelade-
nen Bühnenweihfestspiels Parsifal spielt am Karfreitag.116 »Natürlich hätte ich auch 
schon gern den Parsifal als Gottesdienst gemacht, als Weihespiel, als Weihefest«, 
erklärt Hegemann. »Man muss dieses Theater in das, was es in diesem Stück ist, 
verwandeln : in ein Kirchenschiff.«117 Doch entscheidet sich Schlingensief in Bay-
reuth für eine andere Bühnenbildlösung : Bestehend aus einer Konstruktion aus 
provisorisch anmutenden Hütten, Türmen und Zäunen spielt die Szenografie auf 
den von ihm auf Wagners Oper projizierten Afrika-Bezug an.118 Auch die szenische 
Uraufführung der Oper Jeanne d’Arc – Szenen aus dem Leben der Heiligen Johanna 
von Walter Braunfels, die Hegemann 2008 in der Zeit von Schlingensiefs Kranken-
hausaufenthalt an der Deutschen Oper Berlin auf der Grundlage Schlingensief ’scher 
Notizen inszeniert, bleibt hinter der Idee, ein Theaterritual im Sakralraum durchzu-
führen, zurück : »Der Bühnenbildner hat eine Bühne gebaut, die Anklänge an eine 
Kirche aufwies, aber keine Kirche war.«119

Erst in Duisburg, in der Gebläsehalle auf dem Gelände des ehemaligen Stahlwerks 
Meiderich, finden Schlingensief und Hegemann eine Spielstätte, die – als einstmalige  

116 	 Lore Knapp schreibt, dass »Wagnerianer und unter ihnen zahlreiche Theologen den Parsifal 
als Gottesdienst missverstanden, indem sie die Eucharistie als eine christliche Handlung ge-
sehen haben, die von der szenischen und musikalischen Darstellung profitiere. Sie sahen das 
Bühnenweihfestspiel als ein sakrales Ereignis, das ›die religiösen Inhalte des Christentums 
auf eine neue, eigene Weise zu vermitteln suchte‹« ; Knapp 2015, S. 35.

117 	 Hegemann im Gespräch mit der Verfasserin, 22. Februar 2021. »Wenn ich das hätte ent-
scheiden müssen oder dürfen, hätte ich versucht, Parsifal in einer Dorfkirche aufzuführen, 
so, wie ich das kenne aus der Kirche – wenn sich am Karfreitag der Priester lang auf den 
Boden legt« ; ebd., 23. Februar 2021.

118 	 »Er [Schlingensief ] wollte, dass Parsifal in Afrika spielt. […] Christoph hatte immer Spaß 
daran, dass Parsifal eigentlich aus Afrika kommt« ; ebd., 16. Februar 2021.

119 	 Ebd., 23. Februar 2021.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-028 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


226

Industriekathedrale – »lang, schmal, neogotisch, nicht viel anders [ist] als die sakra
len Gebäude, die im 19. Jahrhundert errichtet wurden«120, und deshalb dafür prädes-
tiniert ist, als Kirchenkulisse zu dienen. Indem Schlingensief die Industriehalle nach 
dem Vorbild seiner Heimatkirche ausstatten lässt, in der er als Kind und Jugend-
licher zwölf Jahre lang Ministrant war, lädt er den Raum autoreferenziell auf : Der 
Bühnenaltar ist ein Nachbau des Altars der Oberhausener Herz-Jesu-Kirche.121 Ech-
te Kirchenbänke, in zwei parallele Reihen aufgestellt, dienen dem Theaterpublikum 
als Sitzplatz ; flackernde Kerzen, »Weihrauchgeruch«122 und buntes, auf die hohen 
Rundbogenfenster appliziertes Opakpapier, das an Glasmalereien gemahnt, tragen 
zur sakralen Atmosphäre des Theaterraums bei.

In den der Inszenierung vorhergehenden Interviews weist Schlingensief die Kirche 
seiner Heimatstadt als privatmythologischen Angst-Raum aus : Sein »erste[r] Auftritt« 
als Ministrant sei mit »Höllenangst« verbunden gewesen, da er damals »alles falsch 
gemacht habe.«123 Mit seinem Duisburger Theaterprojekt kehre er, so Schlingensief, 
an den Altar zurück, an dem er als sechsjähriger Messdiener gescheitert sei : »Es ist 
also die Rekonstruktion der ersten Angst, wenn man so will.«124 Diese durch das 
Raumzitat evozierte ›erste Angst‹ verschränkt sich mit der Todesangst des krebskran-
ken 47-Jährigen, dessen Krankengeschichte vornehmlich im ersten Teil des Stücks 
erzählt wird.

Mit seiner Krebsdiagnose beginnt Schlingensiefs Auseinandersetzung mit Glau-
ben, Gott und Schöpfung – eine Auseinandersetzung, die sich in Kirche der Angst 
einprägt und für die der Autor-Regisseur den »rituellen Rahmen einer aufgeladenen 
Kirchenstruktur«125 besonders geeignet findet. Dementsprechend hat die Drama-
turgie der Totenmesse, die den zweiten Teil der Theaterinszenierung bildet, eine li-
turgische Struktur. Zugleich wird diese systematisch mittels profaner Elemente un-
terwandert und dekonstruiert. Die von Schlingensief zelebrierte Theatermesse greift 
Elemente des katholischen Gottesdienstes auf, um diese – sie profanisierend – in ein 
autobiotheatrales Kunstritual zu überführen, das der Selbstbestimmung und Auto-
nomie verpflichtet ist.

120 	 Heine 2008. Siehe auch Schaper 2008 : »Die Industrieanlagen, die jetzt der Kultur die-
nen und die ein Schicksal hatten, das auch den Kirchen bevorstehen kann : museale Leere. 
Schlinge[nsief ] bringt alles zusammen.« Degeling sieht Schlingensiefs Kirchen-Bühnen-
bild deshalb auch im Kontext einer »Verklärung des Strukturwandels der Region (›Mythos 
Ruhr‹)« ; Degeling 2018, S. 189.

121 	 Vgl. Multanen 2018, Min. 34 :11–34 :16 (Transkription der Verfasserin).
122 	 Regiebuch Kirche der Angst, S. 1.
123 	 Schlingensief / Michalzik 2008.
124 	 Schlingensief / Mommert 2008.
125 	 Schlingensief, in : Schlingensief / Dahrendorf 2008, Min. 3 :10–3 :13 (Transkription der 

Verfasserin). »[I]ch glaube, dass hier [in Kirche der Angst] meine Basis eben der Glaube ist 
und auch der Zweifel am Glauben, die Frage nach Gott, die Frage nach der Schöpfung – 
und das ist in der Kirche erst mal offiziell anerkannt, da kann man das machen. Wenn man 
das draußen macht, landet man gleich im Philosophischen Quartett oder irgendwo sonst in 
der Diskussion« ; ebd., Min. 2 :49–3 :08.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-028 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


227

Eine wichtige Referenz für die Schlingensief ’sche Kirche ist die Kunstrichtung Flu-
xus. An die Wände des Kirchenschiffs werden von dem Autor-Regisseur gedrehte 
Kurzfilme projiziert, die auf Fluxus-Aktionen rekurrieren und Darstellungen christ-
lichen Inhalts ersetzen sollen. Im Laufe des Stücks erscheinen diese Aufnahmen eben-
falls auf dem Videotriptychon über dem Bühnenaltar. Sie bilden – in der Funktion 
von ars sacra – den »Kanon, das Gebot, die Heiligenbilder«, »die es in dieser Kirche 
zu betrachten gibt«.126 Dieser kunstreligiöse Bezugsrahmen wird emphatisch unter-
strichen, wenn in der Transsubstantiationsszene die liturgische Akklamationsformel 
des als Priester auftretenden Schlingensiefs und seiner Gemeinde nicht »Amen«, son-
dern »Fluxus« lautet.127

Begründer der internationalen Kunstbewegung Fluxus, die sich um 1960 in den Ver-
einigten Staaten, Europa und Japan formiert, ist der Künstler und Designer George 
Maciunas, der ihren Namen vom lateinischen Verb fluere (dt. »fließen«) ableitet.128 
Die vielgestaltige künstlerische Praxis der sich auf die historischen Avantgarden, vor-
nehmlich auf Futurismus und Dadaismus berufenden Bewegung will die Grenze 
zwischen Kunst und Leben aufheben. Mit Konzerten und Festivals, Happenings, 
Objekt-, Film- und Installationsarbeiten, Publikationen und Multiples bewegen sich 
die miteinander vernetzten Akteure im Grenzbereich der Gattungen Musik, bilden-
de Kunst, Literatur, Tanz und Theater. Auf diesen intermedialen Grenzgängen ent-
stehen, unter Einbeziehung des Alltäglichen, Zufälligen und Ludischen, »skurrile 
Performances, humorvolle Objekte und spielerische Events«129, die konventionelle 
Denk- und Wahrnehmungsmuster hinterfragen und die »latente Poesie alltägli-
cher Ereignisse und Gegenstände«130 freilegen. Wesentlich beeinflusst ist das Flu-
xus-Netzwerk von der Theorie und Praxis der experimentellen Musik John Cages. 
Auf den in den 1960er-Jahren von Maciunas koordinierten Fluxus-Konzerten und 
Fluxus-Festivals in Europa und New York treten Künstler wie George Brecht, Robert 
Filliou, Dick Higgins, Alison Knowles, Nam June Paik, Benjamin Patterson, Yoko 
Ono, Wolf Vostell und Emmett Williams auf. Auch Joseph Beuys ist in der Früh-
phase der Bewegung an Fluxus-Events beteiligt. So organisiert er, in Absprache mit 
Maciunas, das zweitägige Festum Fluxorum Fluxus – Musik und Antimusik, das im 

126 	 Multanen 2018, Min. 6 :46–6 :55 (Transkription der Verfasserin).
127 	 Vgl. Regiebuch Kirche der Angst, S. 25. Siehe auch weiterführend unten, S. 359 f.
128 	 Werner Esser umreißt die Begriffsbedeutungen des von Maciunas auserkorenen Namens 

wie folgt : »Der Latinismus war vielbedeutend, er verwies auf Flüssiges, fester Formgebung 
sich Entziehendes, Nicht-zu-Haltendes. Im Amerikanischen bezeichnet er u. a. auch eine 
Schmelzhilfe bei der Fusion von Metallen oder Mineralien sowie, für die Metaphorik der 
Fluxus-Künstler von besonderem Interesse, die beschleunigte Entleerung des Darms : Rei-
nigung, Entschlackung. Letzteres markiert einen wichtigen Aspekt in Maciunas’ Konzept 
einer neuen Kunst, die als Nicht-Kunst oder Anti-Kunst den abendländischen Kulturkörper 
von seinen Verstopfungen durch Tradition befreien sollte. Fluxus – ein Purgativum« ; Esser 
2012, S. 17.

129 	 Bösl 2019, S. 13.
130 	 Knapstein 2014, S. 93.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-028 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839471920-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


228

Februar 1963 in der Aula der Staatlichen Kunstakademie Düsseldorf stattfindet.131 
Das Medium Film spielt in der Fluxus-Bewegung sowohl als Ausdrucksform als auch 
als Dokumentationsmedium eine wichtige Rolle.132 Über 40 Kurzfilme mehrerer 
Künstler, entstanden zwischen 1962 und 1970, stellt Maciunas zu einer Fluxfilm An-
thology zusammen.133 Im Verlauf von Kirche der Angst sind ausgewählte Fluxus-Fil-
me in Einspielungen zu sehen, darunter Dick Higgins’ Invocation of Canyons and 
Boulders, George Brechts Entrance to Exit, Albert Fines’ Dance sowie der Flux Film 
No. 36 von Peter Kennedy und Mike Parr.134

2.4  »In jeder freien Minute wurden Filme gedreht«

Schlingensief selbst produziert ebenfalls Filmmaterial für Kirche der Angst. Seine 
Dreharbeiten, die auf dem Duisburger Fabrikgelände stattfinden, machen einen be-
deutenden Teil des Probenprozesses aus. Heta Multanen, die zu Schlingensiefs Film- 
und Videoteam gehört, beschreibt die Aufnahmen rückblickend als »sehr entspannt 
und lustig« : »Christoph hatte Lust zu drehen, auch wenn er gerade kräftemäßig nicht 
so gut unterwegs war.«135 Mit »seiner geliebten Bolex-16-mm-Kamera«136 dreht der 
Autor-Regisseur stumme Schwarz-Weiß-Filme, die freie Reenactments neoavant-
gardistischer Kunstaktionen zeigen. Dass Schlingensief mit dem mechanischen 
Schmalfilmapparat der Schweizer Firma Paillard-Bolex aufnimmt, ist hierbei kein 
Zufall – wie keine andere Kamera gilt sie als Wahrzeichen des Avantgardefilms der 
1960er-Jahre.137 Leicht und handlich, von robuster Bauweise und für einen relativ 
erschwinglichen Preis zu erwerben, ist die damals als Amateurkamera bekannte Bo-
lex besonders für Künstler und Experimentalfilmer interessant, die ihr künstlerisches 
Selbstverständnis an ein dezidiert anti-professionelles Programm knüpfen und beim 
Filmdreh Wert auf Spontaneität und Improvisation legen : »the Bolex artist was seen 
as a freer, more authentic individual«.138 Darüber hinaus bedient die technische Aus-
stattung der 16-mm-Kamera, wie Barbara Turquier in ihrem Aufsatz »Bolex Artists« 
skizziert, eine Ästhetik der Diskontinuität : Ein kontinuierliches Filmen ist mit der 

131 	 Vertiefend zum Festum Fluxorum Fluxus siehe Rennert 2012.
132 	 Vgl. Bösl 2019, S. 19 f.
133 	 Siehe Fluxfilm Anthology 1962–1970. Die auf 16 mm, vorwiegend in Schwarz-Weiß und 

ohne Ton gedrehten Filme wurden auf Fluxus-Festivals vorgeführt. Die Länge der erhalte-
nen Fluxfilme reicht von fünf Sekunden bis zu 11 :15 Minuten. Im Filmarchiv des UbuWeb 
sind 37 Fluxus-Filme digitalisiert einsehbar : https ://ubu.com/film/fluxfilm.html (Zugriff : 
1.8.2023). Weiterführende Informationen zur Fluxfilm Anthology liefert Aubert 1998.

134 	 Fluxfilm Anthology 1962–1970 : Fluxfilm 2, 10, 30 u. 36.
135 	 Multanen 2018, Min. 11 :30–11 :41 (Transkription der Verfasserin).
136 	 Ebd., Min. 8 :47–8 :50 (Transkription der Verfasserin). Dort, wo Schlingensief selbst im Film 

mitspielt, übernimmt der eigentlich für das Lichtdesign zuständige Voxi Bärenklau die Ka-
meraführung.

137 	 Vgl. Dixon / Foster 2002, S. 3.
138 	 Turquier 2016, S. 158.

https://doi.org/10.14361/9783839471920-028 - am 14.02.2026, 12:51:44. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://ubu.com/film/fluxfilm.html
https://doi.org/10.14361/9783839471920-028
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://ubu.com/film/fluxfilm.html

