
2. Autonomie und Individualität 
bei Nietzsche

§12. Individualität und Sitte

Nietzsche beginnt einen Aphorismus aus der Fröh­
lichen Wissenschaft so: „Dass der Einzelne sich sein 
eigenes Ideal aufstelle und aus ihm sein Gesetz, seine 
Freuden und seine Rechte ableite - das galt wohl bis­
her als die ungeheuerlichste aller menschlichen Ver­
irrungen und als die Abgötterei an sich; in der That 
haben die Wenigen, die diess wagten, immer vor sich 
selber eine Apologie nöthig gehabt, und diese lautete 
gewöhnlich: ,nicht ich! nicht ich! sondern ein Gott 
durch mich!*“1 Unschwer ist zu erkennen, daß Nietz­
sche hier auf Sokrates anspielt, dessen Nachdenken 
über sich selbst und das eigene Tun, dessen Versuch, 
mit einem Leben der Selbsterforschung dem Mensch­
sein wahrhaft gerecht zu werden, in Platons Apologie 
durch den Orakelspruch des Gottes in Delphi moti­
viert erscheint.2
Dieser Aphorismus, in dem Nietzsche sich mit Sokra­
tes im Gespräch zeigt, ist betitelt: „Grösster Nutzen 
des Polytheismus“. Nietzsche vertritt nämlich die in­
teressante These, daß der Polytheismus - „die wunder­
volle Kunst und Kraft, Götter zu schaffen“ - gleich­
sam das Dach gebildet habe, unter dessen Schutz die 

1 Nietzsche, Die fröhliche Wissenschaft, § 143; KSA 3, S. 490.
2 Vgl. Platon, Apologie, 23 a ff., 28 e ff.

148

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Autonomie des Subjekts sich zur Ausbildung von 
Individualität überhaupt nur zu entfalten vermochte.3 
„Ursprünglich“ habe das Streben nach so verstande­
ner Selbstgesetzgebung als „gemeiner und unansehn­
licher Trieb“ gegolten, „verwandt dem Eigensinn, 
dem Ungehorsame und dem Neide“: „Diesem Trieb 
zum eigenen Ideale/ezW sein: das war ehemals das Ge­
setz jeder Sittlichkeit. Da gab es nur Eine Norm: .der 
Mensch* - und jedes Volk glaubte diese Eine und letz­
te Norm zu haben“4
Zeichnete Kant den Menschen im hypothetisch vorge­
stellten Urzustand als orientierungsloses, der Unend­
lichkeit einer unstrukturierten und fremden Welt 
preisgegebenes Wesen, skizziert Nietzsche ihn in sei­
ner gleichursprünglich anzusetzenden Reaktion auf 
die prekäre Grundsituation seiner Existenz. Dabei 
entwirft Nietzsche, wie wir noch sehen werden, in der 
Genealogie der Moral eine der Kantischen ganz ähn­
liche Theorie vom Anfang des spezifisch Mensch­
lichen. Doch im Unterschied zu Kant, den die Ge­
schichte menschlichen Freiheitsbewußtseins - denn 
die Einsicht in die eigene Freiheit ist ja nicht selbstver­
ständlich - wenig interessiert, und somit eher dem 
Denken Hegels nahestehend, lenkt Nietzsche so­
gleich den Blick auf die früheste Form, in welcher der 
Mensch die zum Problem gewordene eigene Existenz 
zu sichern versucht.

3 Die fröhliche Wissenschaft, § 143; KSA 3, S. 490. Vgl. hierzu auch 
die in eine ganz ähnliche Richtung laufenden Überlegungen Odo 
Marquards in seinem Lob des Polytheismus. Über Monomythie und 
Polymythie, in: O.Marquard, Abschied vom Prinzipiellen. Philoso­
phische Studien, Stuttgart 1981, S. 91-116, hier 97-101.
4 Ebd.

149

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nietzsche sieht die aus dem Instinktverlust resultie­
rende Haltlosigkeit des Menschen von ihm selbst im­
mer auch schon kompensiert, genauer: aus Angst und 
Not überkompensiert. Dies geschehe durch Ausbil­
dung eines rigiden und von seinen Erfindern selbst un­
durchschauten Systems von Verhaltensregeln. Der frü­
heste Mensch lebte eine vollkommen eingebundene 
Existenz, eine dem „Heerden-Instinct“ unterworfene 
Existenz.5 „Sittlichkeit der Sitte“6 nennt Nietzsche 
den durch Herkommen sanktionierten Kodex von 
Üblichkeiten der Lebensgestaltung, dem das Individu­
um sich habe beugen müssen: das Kollektiv in Gestalt 
der „Gemeinde“ wachte streng über die Einhaltung 
der vorgeschriebenen Regeln und bestrafte jede Ab­
weichung im Interesse der Stabilität des Ganzen.7 8 „In 
allen ursprünglichen Zuständen der Menschheit“, so 
nimmt Nietzsche an, „bedeutet ,böse4 so viel wie,indi­
viduell4, ,frei4, ,willkürlich4, ,ungewohnt4, ,unvorher­
gesehen4, ,unberechenbar4.448
Die von Kant gefürchtete Freiheit als Gesetzlosigkeit 
ist Nietzsche zufolge gerade im Blick auf den Aus­
gangszustand der Menschengeschichte als nicht ins 
Gewicht fallende Größe zu bewerten: denn sie ist 
immer schon gebannt. Am Anfang aller Geschichte 
nämlich lebe der Mensch in einem viel zu festgefügten 
Verbund mit seinesgleichen, als daß ihm auch nur der 
Gedanke an ein nicht genormtes, den allgemeinen Ge-

5 Die fröhliche Wissenschaft, § 116 f., 296, 328; KSA 3, S. 474 f., 536 
f., 555 f.
6 Morgenröthe, § 9; KSA 3, S. 21; vgl. ebd. § 14,18,33; KSA 3, S. 26-
28, 30-32, 42 f. Vgl. Die fröhliche Wissenschaft, § 296; ebd. S. 536 f.
7 Morgenröthe, § 9; ebd. S. 23 f.
8 Ebd. S. 22.

150

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


pflogenheiten unangepaßtes Verhalten möglich wäre. 
Sein Tun ist nach Nietzsche vielmehr in einer Weise 
vorzustellen, die wir modernen Menschen, die wir „in 
einer sehr unsittlichen Zeit“ leben, in der „die Macht 
der Sitte“ sich als „erstaunlich abgeschwächt“ er­
weist,9 kaum noch denken können: als aufs schärfste 
reglementiertes Tun.
Es unterliegt Befehlen bzw. Geboten, die sämtliche 
wichtige Lebensbereiche erfassen und durch „Her­
kommen“ begründet sind. „Denken wir an rohe, frü­
he Zustände von Völkern zurück oder sehen wir die 
jetzigen Wilden in der Nähe“, schreibt Nietzsche in 
Menschliches, Allzumenschliches, „so finden wir sie 
auf das stärkste durch das Gesetz, das Herkommen be­
stimmt: das Individuum ist fast automatisch an das­
selbe gebunden und bewegt sich mit der Gleichförmig­
keit eines Pendels.“10 11 „Herkommen“ gilt Nietzsche 
als „eine höhere Autorität, welcher man gehorcht, 
nicht weil sie das uns Nützliche befiehlt, sondern weil 
sie befiehlt“ .n Fast in Vorwegnahme der von Freud 
ungefähr dreißig Jahre später in Totem und Tabu for­
mulierten Einsichten12 führt Nietzsche weiter aus: 
„Wodurch unterscheidet sich diess Gefühl vor dem 
Herkommen von dem Gefühl der Furcht überhaupt? 
Es ist die Furcht vor einem höheren Intellect, der da 
befiehlt, vor einer unbegreiflichen unbestimmten 
Macht, vor etwas mehr als Persönlichem, - es istAber- 

9 Ebd. S. 21.
10 Menschliches, Allzumenschliches I, § 111; KSA 2, S. 113.
11 Morgenröthe, § 9; KSA 3, S. 22.
12 Vgl. Sigmund Freud, Studienausgabe, edd. A. Mitscherlich, A. 
Richards, J. Strachey, Frankfurt a. M. 1982, Bd. IX, S. 287 ff., bes. 
311-363.

151

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


glaube in dieser Furcht. - Ursprünglich gehörte die 
ganze Erziehung und Pflege der Gesundheit, die Ehe, 
die Heilkunst, der Feldbau, der Krieg, das Reden und 
Schweigen, der Verkehr unter einander und mit den 
Göttern in den Bereich der Sittlichkeit: sie verlangte, 
dass man Vorschriften beobachtete, ohne an sich als In­
dividuum zu denken. Ursprünglich also war Alles Sit­
te, und wer sich über sie erheben wollte, musste Ge­
setzgeber und Medicinmann und eine Art Halbgott 
werden: das heisst, er musste Sitten machen, - ein 
furchtbares, lebensgefährliches Ding!“13
Der durch den Instinktverlust eröffnete Spielraum 
einer grundsätzlichen Handlungsfreiheit würde dem­
gemäß für das Individuum im selben Atemzug auch 
wieder geschlossen: durch die Macht von Verboten, 
die nicht einmal rational begründet sein müssen, son­
dern durchaus nach Art von Tabus Wirksamkeit ent­
falten können. Wichtig ist, was Nietzsche in dem von 
uns herangezogenen Aphorismus betont: es gibt of­
fenbar das Bedürfnis nach Befehlen, nach fest umrisse- 
nen Verhaltensgeboten, durch die das Leben der Men­
schen Form gewinnt - und zwar so, daß der einzelne 
von der Mühsal des eigenen Daseinsentwurfs entla­
stet wird. Denn die von Nietzsche skizzierte „Sittlich­
keit der Sitte“ als ursprüngliches Ordnungsgefüge 
menschlicher Existenz ist ja gerade getragen von um­
fassender Neutralisierung alles Individuellen.
Freiheit erscheint vor dem Hintergrund der Argumen­
tation Nietzsches nicht wie bei Kant als Gemisch von 
Herausforderung und Bedrohung des Menschen - 
mit der Folge, daß Kant sich hauptsächlich über die 

13 Morgenröthe, § 9; KSA 3, S. 22.

152

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Schranken", die ihr zu setzen seien, Gedanken 
macht,14 sondern als unerhörte Möglichkeit der Her­
ausbildung einer je spezifischen Individualität, in Ge­
stalt derer allein es so etwas wie den Menschen gibt. 
„Individuum" ist die lateinische Übersetzung von 
äiopov15 und bedeutet: das Unteilbare. Demokrit 
nennt dropa jene kleinsten, unendlich vielen, der 
Wahrnehmung nicht zugänglichen Elemente, die zu­
sammen mit dem Leeren die Welt ausmachen.16 Erst 
neuzeitlich gewinnt der Begriff des Individuums die 
Färbung, die wir heute mit ihm verbinden, und zwar 
vornehmlich gegen- und nachkantisch.17 Herder for­
muliert: „Der tiefste Grund unseres Daseyns ist indivi­
duell",18 und Goethe spricht in einem Brief an Lavater 
von dem - seither bekannten und vielzitierten - 
„Wort": „Individuum est ineffabile".19 Was der 
Mensch ist, läßt sich danach nicht ein für allemal auf 
den Begriff bringen. Philosophie des menschlichen 
Subjekts, die dessen wesentlicher Eigentümlichkeit, 
nämlich seiner Existenz als Individualität, gerecht 
werden will, bestünde dann darin, gerade das an ihm 
namhaft zu machen, was a priori aller Feststellung 
sich entzieht. Denn qua Philosophie wäre sie gerade 

14 Vgl. Kritik der reinen Vernunft, A 569/B 597; vgl. oben, §11.
15 Vgl. Cicero, De finibus bonorum et malorum I, 17.
16 Vgl. Demokrit, Frg. A 1 (Diels/Kranz, Bd. II, S. 84, Z 10 ff.). Vgl. 
auch Leukipp, Frg. A 32 (Diels/Kranz) und Diogenes Laertius, 
Leben und Meinungen berühmter Philosophen, IX, 44.
17 Vgl. T. Borsche, Art. „Individuum, Individualität“, in: Histori­
sches Wörterbuch der Philosophie, a. a. O. Bd. 4, Sp. 310-323.
18 Johann Gottfried Herder, Sämmtliche Werke, ed. Bernhard 
Suphan, Berlin 1877-1909, Bd. 8, S. 207.
19 Goethe an Lavater (20. 9. 1780), Artemis-Gedenkausgabe, ed. 
Ernst Beutler, Bd. 18, S. 533.

153

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


nicht Historie im Sinne der Empirie. Diese könnte In­
dividualität thematisieren, indem sie möglichst viel 
von dem vor Augen führte, als das der Mensch bisher 
sich entpuppt und gezeigt hat. Philosophie aber hätte 
ihn grundsätzlich in seiner Inkommensurabilität vor­
zustellen - eine Unvergleichlichkeit und Unauslotbar- 
keit, die nicht etwa der ihn auszeichnenden Autono­
mie widerspricht, sondern ihr entspringt.
Nietzsche versucht, eine solche Philosophie zu ent­
werfen. Das den Menschen Auszeichnende liegt für 
Nietzsche nicht vordringlich in dessen Fähigkeit zur 
allgemeinen und für alle verbindlichen Gesetzge­
bung, sondern darin, qua individueller Selbstgesetzge­
bung eine unendliche Vielfalt des Menschseins auszu­
bilden. Sich selbst und das eigene Leben habe jedes In­
dividuum als „Experiment“20 zu begreifen. Um die 
Probe zu bestehen, hält Nietzsche die Fähigkeit zum 
Alleinsein für unerläßlich: die Kraft und den Mut, für 
sich gehen und anders sein zu können. Solche „Ein­
samkeit“, die mit Individualität einhergehe, gilt Nietz­
sche deshalb als „Tugend“.21
„Freigeisterei“ und „Vielgeisterei“ sieht Nietzsche 
im Menschen ursprünglich angelegt: „die Kraft, sich 
neue und eigene Augen zu schaffen und immer wieder 
neue und noch eigenere: sodass es für den Men- 

20 Die fröhliche Wissenschaft § 324; KSA 3, S. 552. VgL ebd. § 319, 
S. 551; Morgenröthe § 453; ebd. S. 274.
21 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 284; KSA 5, S. 232. Vgl. ebd. 
§ 44, S. 61 und 63. Vgl. Also sprach Zarathustra III, Die Heimkehr; 
KSA 4, S. 231-234: Dort setzt Nietzsche die recht verstandene, kon­
struktive Einsamkeit gegen die „Verlassenheit“ ab, die Zarathustra 
ausgerechnet „unter den Vielen“ ergreift. - Zur „Tugend“ der Ein­
samkeit bei Nietzsche vgl. Bernhard Bueb, Nietzsches Kritik der 
praktischen Vernunft, Stuttgart 1970, S. 128-131.

154

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sehen allein unter allen Thieren keine ewigen Hori­
zonte und Perspectiven giebt“.22 Daß Nietzsche von 
der Potenz des Menschen spricht, sich neue und 
eigene Augen zur Sicht auf Welt und Selbst zu schaf­
fen, zeigt: „Freigeisterei“ und Individualität gehen 
für ihn nicht etwa mit Beliebigkeit einher. Immer wie­
der findet sich bei Nietzsche die Kantische Idee der 
Selbstgesetzgebung bzw. eigenen Gesetzgebung als 
Vehikel der Selbstbestimmung formuliert und disku­
tiert.23

5 13. Schopenhauer und Nietzsche 
über Freiheit und Autonomie

Mit dem Versuch, Individualität und Selbstgesetzge­
bung zusammenzudenken, aber entfernt Nietzsche 
sich ganz erheblich von demjenigen, durch dessen 
Werk Kant ihm nahegebracht worden war:24 Schopen­
hauer. Das, was den einzelnen ausmacht und auszeich­
net, seinen „individuellen Charakter“,25 begreift Scho­
penhauer nicht - wie Nietzsche im Anschluß an Kant - 
als etwas, an dessen Ausbildung dieser einzelne schöp­
ferisch und selbstverantwortlich Anteil hat. Denn 
Freiheit positiv, nämlich in Verbindung mit Autono­
mie zu denken, wie Kant dies tut, ist eine Überlegung, 

22 Die fröhliche Wissenschaft § 143; KSA 3, S. 491.
23 Vgl. z. B. Die fröhliche Wissenschaft, § 290, 335, 347; KSA 3, 
S. 530, 563, 582 f.; Morgenröthe, § 108,437; ebd. S. 96, 268; Jenseits 
von Gut und Böse, § 19, 262; KSA 5, S. 31-34, 216.
24 Vgl. oben, S. 119-124.
25 Vgl. Schopenhauer, Uber die Freiheit des Willens; Sämtliche Wer­
ke, Bd. III, S. 573 et passim.

155

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


die Schopenhauer fremd bleibt. Der Freiheitsbegriff 
Kants ist für ihn ein bloß negativer Begriff, der die Ab­
wesenheit von aller Notwendigkeit bezeichnet, und 
damit die Abwesenheit eines zureichenden Grundes.26 
Dann aber wäre das Freie als das nicht durch eine vor­
hergehende Ursache Determinierte das absolut Zufäl­
lige, weil in nichts Begründete. Und auf diesem 
„höchst problematischen Begriff“ von Freiheit, für 
dessen „Dankbarkeit“ Schopenhauer sich nicht ver­
bürgen will, beruhe Kants Definition, nach welcher 
Freiheit das Vermögen sei, eine Reihe von Veränderun­
gen von selbst anzufangen.27 „Von selbst“ oder spon­
tan indes bedeutet für Schopenhauer: „nicht notwen­
dig“ im Sinne von „nicht verursacht“.
Die so verstandene Freiheit hält Schopenhauer für 
eine leere Vorstellung und ein Unding.28 Er argumen­
tiert: „Unter Voraussetzung der Willensfreiheit wäre 
jede menschliche Handlung ein unerklärliches Wun­
der - eine Wirkung ohne Ursache. Und wenn man 
den Versuch wagt, ein solches liberum arbitrium indif- 
ferentiae sich vorstellig zu machen; so wird man bald 
innewerden, daß dabei recht eigentlich der Verstand 
stillesteht: er hat keine Form, so etwas zu denken.“29 
Denn der Satz vom Grunde, „das Prinzip durchgängi­
ger Bestimmung und Abhängigkeit der Erscheinun­
gen von einander“ als „allgemeinste Form“ unseres 

26 Vgl. ebd. S. 525 f.
27 Ebd. S. 526 f. Zu der von Schopenhauer angeführten Kant-Stelle 
vgl. Kant, Kritik der reinen Vernunft, A 446/B 474, A 448/B 476.
28 Vgl. Schopenhauer, Über die Freiheit des Willens; Sämtliche Wer­
ke, Bd. III, S. 596 f.
29 Ebd. S. 565.

156

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Erkenntnis- und Denkvermögens, sei gleichsam au­
ßer Kraft gesetzt.30
Aus Gründen der Vermeidung der skizzierten Schwie­
rigkeiten entwirft Schopenhauer eine streng kausale 
Theorie menschlichen Verhaltens. Jedes Individuum 
besitze einen angeborenen und unveränderlichen Cha­
rakter, den es allererst durch Erfahrung kennenlerne 
und dessen Signatur vollkommen außerhalb seiner 
Macht stehe.31 Das Tun des Menschen bestimmen 
Schopenhauer zufolge Gedanken, die als Motive auf 
seinen je besonderen Charakter wirken. Solche Moti­
ve aber seien ihrer Substanz nach nicht verschieden 
von rein mechanischen Ursachen, eine Tatsache, die al­
lein wegen „Unsichtbarkeit“ der Motivursachen ver­
deckt bleibe.32 Denn nach Art einer Billardkugel, die 
einen Stoß erhält, wird nach Schopenhauer der 
Mensch durch Motive zu seinem je spezifischen - 
dem Zusammentreffen von individuellem Charakter 
und Besonderheit des wirkenden Motivs entspringen­
den - Tun bewegt.33 Da niemals nur ein einziges Mo­
tiv als Handlungsmovens jeweils in Frage kommt und 
im Spiel sein kann, denkt Schopenhauer an Konflikt 
und Kampf vieler Motive um Einfluß auf den Willen 
des Menschen: der Wille ist wie ein Körper, „auf wel­
chen verschiedene Kräfte in entgegengesetzten Rich­
tungen wirken“.34 Dieser Analogie gemäß setzt sich 
Schopenhauer zufolge das stärkste Motiv als hand­

30 Ebd.
31 Vgl. ebd. S. 568 ff.
32 Vgl. ebd. S. 553 und 564 f.
33 Vgl. ebd. S. 564.
34 Vgl. ebd. S. 555.

157

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungsbestimmend durch und schlägt die übrigen aus 
dem Feld.35
Offensichtlich ist, daß der Gedanke der Selbstgesetz­
gebung zu Schopenhauers Bild der Kantischen prakti­
schen Philosophie wie auch zum eigenen Entwurf 
einer solchen nicht paßt. Unter Berufung auf John 
Locke hält Schopenhauer jede dem Tun des Men­
schen gezogene Richtschnur - auch die selbstgegebe­
ne - für widersinnig, deren Befolgung oder Nichtbe­
folgung nicht einhergeht mit genau entsprechender 
Belohnung bzw. Bestrafung.36 Mit dem Begriff des 
praktischen Gesetzes, so ist den Kant gewidmeten 
Ausführungen in der zweiten, ungekrönten Preis­
schrift Über die Grundlage der Moral zu entnehmen, 
verknüpft sich für Schopenhauer analytisch die be­
stimmte Aussicht auf Lohn oder Strafe.37 Aus diesem 
Grund ist ihm Kants Gesetzesethik, seine „imperati­
ve" Ethik38 zutiefst suspekt, baut sie doch seinem Ur­
teil nach heimlich und uneingestanden - „anständig 
verschleiert" unter dem Namen des höchsten Guts - 
auf der Idee einer Belohnung des Tugendhaften auf: 
auf der Annahme der „Unsterblichkeit des zu Beloh­
nenden" wie der Existenz eines „Belohner(s)“.39 Un­
schwer ist zu erkennen, daß Schopenhauer auf Kants 

35 Vgl. ebd.
36 Vgl. Schopenhauer, Über die Grundlage der Moral, Sämtliche 
Werke, Bd. III, S. 648 f.
37 Vgl. ebd. S. 649.
38 Vgl. ebd. S. 645.
39 Vgl. ebd. S. 649.

158

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Postulatenlehre anspielt,40 die bis heute in seinem Gei­
ste interpretiert wird.41
Während Nietzsche in Aufnahme Kantischer Ansät­
ze Selbstgesetzgebung oder Autonomie bereits mit al­
lem Wollen verbunden sieht, sind Schopenhauer zufol­
ge praktische Gesetze allein mit einem Sollen sinnvoll 
zusammenzudenken. Nach Nietzsche liegt jeglichem 
Wollen inwendig die Struktur von Befehl und Gehor­
sam zugrunde: „Ein Mensch, der will -, befiehlt einem 
Etwas in sich, das gehorcht oder von dem er glaubt, 
dass es gehorcht."42 Im Wollen sind wir „zugleich die 
Befehlenden und Gehorchenden", eine „Zweiheit", 
über die wir uns immer wieder „vermöge des syntheti­
schen Begriffs ,ich‘ hinwegzusetzen, hinwegzutäu­
schen" die Tendenz haben.43
Daß wir als diese Zweiheit existieren, hängt für Nietz­
sche wesentlich an der Eigenart unseres Seins: wir 
sind nämlich als durch und durch zeitliche Wesen eine 
Art lebendigen Widerspruchs, nie fertig und abge­
schlossen, sondern dynamisch in eine offene und da­
mit auch ungesicherte Zukunft strebend. Unser Da­
sein ist „ein Ding, das davon lebt, sich selbst zu vernei­
nen und zu verzehren, sich selbst zu widersprechen", 
so schreibt Nietzsche schon in der zweiten der Unzeit­

40 Vgl. Kant, Kritik der praktischen Vernunft, Akademie-Ausgabe, 
Bd. V, S. 122 ff.
41 Vgl. z. B. Hermann Schmitz, Was wollte Kant?, Bonn 1989, S. 
112 ff.
42 Jenseits von Gut und Böse, § 19; KSA 5, S. 32.
« Ebd. S. 33.

159

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gemässen Betrachtungen Und spät, in der dritten 
Abhandlung zur Genealogie der Moral, gilt ihm der 
Mensch als „der Unbefriedigte, Ungesättigte [...], der 
ewig-Zukünftige, der vor seiner eignen drängenden 
Kraft keine Ruhe mehr findet, so dass ihm die Zu­
kunft unerbittlich wie ein Sporn im Fleische jeder Ge­
genwart wühlt".44 45
Die derart grundsätzlich als Sein im Werden anzuspre­
chende Existenz des Menschen verlangt von ihm, sich 
ständig neu auf eine Zukunft hin zu entwerfen. Denn 
nach Nietzsche geht er gerade nicht - gleichsam 
zwangsläufig - einem fest umrissenen Ziel zu, einer 
von vornherein deutlichen Bestimmung. Er selbst hat 
sich in stets von neuem aufzunehmendem Anlauf 
Zwecke seines individuellen Lebens zu setzen, die er 
nicht schon vorfindet. „Das ,Individuum4 steht da", 
so formuliert es Nietzsche in Jenseits von Gut und Bö­
se, „genöthigt zu einer eigenen Gesetzgebung, zu 
eigenen Künsten und Listen der Selbst-Erhaltung, 
Selbst-Erhöhung, Selbst-Erlösung."46 Als Dasein, das 
als selbiges dennoch in unaufhörlicher Veränderung 
begriffen ist, weil es „ewiges Sichwidersprechen in 
der Form der Zeit" ist,47 muß sich der Mensch qua 
Wollen immer wieder selbst eine Richtung vorgeben, 

44 Vom Nutzen und Nachtheil der Historie für das Leben, § 1; KSA 
1, S. 249. - Zu Nietzsches Theorie der Zeit, wie sie sich aus der zwei­
ten Unzeitgemässen Betrachtung entfalten läßt, vgl. die schöne In­
terpretation von Bernhard Bueb, Nietzsches Kritik der praktischen 
Vernunft, Stuttgart 1970, S. 40-49.
45 Zur Genealogie der Moral, Dritte Abhandlung, § 13; KSA 5, S. 
367.
46 Jenseits von Gut und Böse, § 262; KSA 5, S. 216.
47 Vgl. Fünf Vorreden zu fünf ungeschriebenen Büchern. 3. Der 
griechische Staat; KSA 1, S. 768.

160

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der er nachfolgen kann. In diesem Sinn ist er Befehlen­
der und Gehorchender zugleich: als ständiges Über- 
sich-Hinausgehen muß er Ziele definieren, nach de­
nen er sein Leben - handelnd - orientiert.
Weil nach Nietzsche die „Sittlichkeit der Sitte" allein 
in ungeheuer abgeschwächtem Zustand noch wirk­
sam ist, gerade weil die alte Moral sich „überlebt" 
hat,48 ist der Mensch genötigt, sich qua Autonomie sei­
ner selbst zu versichern: indem er sich für sich selbst 
Fixpunkte schafft, an denen Halt zu finden ist. Ohne 
solche, noch diesseits jeglichen moralischen Sollens 
angesiedelte selbstgegebene Orientierungen, so Nietz­
sches Überzeugung, läßt sich zumindest menschli­
ches Leben nicht denken. Es zeichnet sich, wie Nietz­
sche und Kant gleichermaßen betonen, durch ur­
sprüngliche und fundamentale Unbestimmtheit aus. 
Dem Menschen ist sie mit- und aufgegeben.
Doch anders als Kant, der die Selbstformung des Men­
schen in seiner praktischen Philosophie vornehmlich 
im Blick auf Moralität behandelt, macht Nietzsche 
jene zum Thema in der erklärten Absicht, sie von die­
ser Perspektive gerade zu befreien. Können wir also - 
wenn schon Kant sie uns nicht geboten hat - von 
Nietzsche eine Philosophie des Glücks erhoffen? 
Denn welchem Endzweck, wenn nicht der Erfüllung 
unseres Glücksverlangens, sollte die offenbar von uns 
selbst je zu leistende Selbstformung dienen?
Bevor eine Antwort auf diese Fragen erwogen wird, 
aber steht eines fest: sie muß Erläuterungen auch zu 
dem Phänomen enthalten, das mit dem Namen Nietz­
sches fast schlagwortartig verbunden ist, nämlich 

48 Vgl. Jenseits von Gut und Böse, § 262; KSA 5, S. 216.

161

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum „Willen zur Macht“. Argumentiert doch Nietz­
sche dafür, daß jenseits von Moralität und Immorali­
tät Leben per se Wille zur Macht ist.49 Das heißt, auch 
unter der Voraussetzung untadelig moralischen Ver­
haltens bliebe der Mensch dennoch stets Wille zur 
Macht, nur eben gezügelter. In welchem Verhältnis 
aber steht solcher Wille zur Macht zum Glückselig­
keitsstreben, das seit je als treibendes Moment aller 
Anstrengung des Menschen gilt?
Bietet Nietzsche nun überhaupt so etwas wie eine Phi­
losophie des Glücks,50 die daraufhin zu mustern wä­
re? Jedenfalls gibt es eine Fülle von Äußerungen 
Nietzsches zum Thema Glück, darunter nicht weni­
ge, die sich mit dessen Stellung zur Macht explizit be­
fassen.

49 Vgl. z. B. Jenseits von Gut und Böse, § 13, § 259; ebd. S. 27,207 f.; 
Also sprach Zarathustra II, Von der Selbst-Ueberwindung; KSA 4, 
S. 147 f.
50 Unter dem Titel Grundzüge einer Philosophie des Glücks hei 
Nietzsche (Berlin/New York 1983) versucht Ursula Schneider, eine 
solche sichtbar zu machen. Ihre Arbeit ist in unserem Zusammen­
hang eher wenig ergiebig.

162

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148 - am 17.01.2026, 14:44:13. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996720-148
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	§ 12. Individualität und Sitte
	§ 13. Schopenhauer und Nietzsche über Freiheit und Autonomie

