
II. Theorie und Praktik

Bevor die Frage nach der Praxisfunktion der Theorie als tran­
szendentaler Phänomenologie zu stellen sein wird, soll in diesem 
Teil nach der Disziplin gefragt werden, die Husserl zufolge die 
Normprinzipien des Handelns und zuoberst des Handelns der 
Theorie selbst in ihrer Funktion für die Praxis zum Thema macht. 
Bedingungen für Normen, die praktisches Handeln leiten, auf­
zuzeigen und Maßstäbe für Bewertungen von Handlungen zu 
entwerfen, umschreibt traditionell den Aufgabenbereich der Ethik 
als einer philosophischen Sonderdisziplin. Auch Husserl hat eine 
Ethik entwickelt. Vermag jedoch eine philosophische Teildisziplin 
wie die Ethik die universale Praxisfunktion der Philosophie zu 
behandeln? Es wird zu zeigen sein, daß es in der Tat ein kardinales, 
wenn auch zuweilen nur apokryph geäußertes Anliegen Husserls ist, 
die Praxisfunktion der Theorie von der Ethik analysieren zu lassen. 
Das, was Husserl unter Ethik versteht, changiert in diesen beiden 
Hinsichten: Als solche, die auch die Praxisfunktion von Theorie 
zum Thema hat, also damit das Tun der Theorie reflektiert, erweist 
sie sich als eine besondere Reflexionswissenschaft, als Metatheorie 
(Husserl bezeichnet sie als „Vernunftlehre“), die sich auf die 
gesamte Theorie bezieht. Zugleich stellt sie eine Sonderdisziplin mit 
einer Sonderthematik dar. Diese Doppelschichtigkeit erinnert an 
Husserls Auffassung des Verhältnisses von Theorie und Praxis, von 
theoretischer und praktischer Vernunft. Das Sich-gegenseitig-Um- 
greifen von Theorie und Praxis ist auch das Denkmodell, das diesen 
beiden Aspekten der Ethik zugrunde liegt. Zum einen umgreift 
Ethik alle Theorie, zum anderen wird sie von dieser umgriffen. In 
diese Diskussion gehört auch die Frage nach dem Ort der Ethik im 
Gesamt der philosophisch-phänomenologischen Disziplinen. Ethik 
ist für Husserl eine ontologische Disziplin, eine Regionalontologie, 

124

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ähnlich wie die Logik, sie ist also vorphilosophisch. Wie kann sie 
dann aber die Problematik der Praxisfunktion von Theorie be­
denken, deren Erfüllung für Husserl erst in der Ermöglichung einer 
transzendentalen Phänomenologie gegeben ist? In welchem Ver­
hältnis steht die Regionalontologie Ethik zur transzendentalen 
Sphäre und zur transzendentalen Phänomenologie? Diese Fragen 
werden erst abschließend beantwortet werden können.

Im ersten Abschnitt (1.) dieses Teils soll Husserls Begriff der 
Ethik im Vergleich mit den Disziplinentiteln von ,Praktik1 und 
,Axiologie1 erläutert und Ethik in ihrer metatheoretischen Funktion 
sowie als Regionalontologie untersucht werden. Der zweite Ab­
schnitt (2.) vertieft die Analyse des Anwendungsgebietes der regio­
nalontologisch begriffenen Ethik hinsichtlich der Grundthemen 
einer Individual- und Sozialethik; es schließt mit der Frage nach 
dem Verhältnis von Theorie und Einzelperson im ethischen Hori­
zont einer Umgestaltung des Lebens.

1. Theorie der Praktik

1.1. Praktik als Ethik

Für Husserls Auffassung der Ethik ist bezeichnend, daß er ihre 
Konzeption früh schon in die Diskussion um das einheitliche Ganze 
von Wissenschaft, dessen, was universale Wissenschaft sein soll, 
einbindet. Er übernimmt nicht traditionelle Bestimmungen der 
philosophischen Disziplinen, sondern problematisiert sie.147 Die 
Abgrenzung einer Disziplin bedarf der wissenschaftlichen Recht­
fertigung, und so verweist eine wissenschaftliche Begründung der 
ontologischen Disziplinen für Husserl korrelativ auf die Regionen 

147 „Traditionell werden Wahrheit, Güte und Schönheit als koordinierte philoso­
phische Ideen hingestellt und ihnen entsprechende parallele normative philosophi­
sche Disziplinen angenommen: Logik, Ethik, Ästhetik. Diese Parallelisierung hat 
ihre tiefliegenden und nicht hinreichend geklärten Motive, sie birgt in sich große 
philosophische Probleme, denen wir im Interesse einer wissenschaftlichen Begrün­
dung der Ethik, aber auch in allgemeinerem philosophischem Interesse nachgehen 
wollen.“ (Hua XXVIII, 3)

125

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


des Vemunftbewußtseins. Sein - Vernunft - Wissenschaft ist ein 
korrelativer Dreischritt, der Husserl zufolge für jede Wissenschaft 
bindend ist.148 Das zentrale Bestreben von Husserls frühen Un­
tersuchungen zur Ethik149 gilt der Begründung einer formalen Ethik 
als einer Parallele zur formalen Logik. Eine solche Parallele gründet 
in „der Parallele der Akt- und Vemunftarten, auf welche diese 
Disziplinen wesentlich zurückbezogen sind, der urteilenden Ver­
nunft auf der einen Seite, der praktischen Vernunft auf der anderen“ 
(Hua XXVIII, 3), in „der gattungsmäßigen Wesensgemeinschaft 
aller Setzungscharaktere“ (Hua III, 242). Husserls ethische Un­
tersuchungen (wie auch die logischen) sind somit in engem 
Zusammenhang mit seinem Projekt einer auf phänomenologisch 
geklärten Fundamenten neu zu errichtenden Kritik der theoretischen 
und praktischen Vernunft zu sehen.150 Husserl spricht zumeist von 
der Parallele logischer, wollender und wertender Vernunft,151 denn 
die Axiologie als ontologische Wissenschaft der wertenden Ver­
nunft soll Logik und Ethik zur Seite treten (vgl. Hua XXVIII, 3 f.). 
Diese parallelen formalen Ontologien gründen für Husserl in 
zugehörigen Phänomenologien, deren Aufgabe es ist, das jeweilige 
„System fundamentaler Strukturen des Glaubensbewußtseins“ (ebd. 
4) zu analysieren. So kommen zu einer Phänomenologie und 
Theorie der Erkenntnis als Grund- und Ursprungswissenschaften 
der formallogischen Wissenschaft Phänomenologien der „Wer- 
tungs- und Willenstheorie“ als Grundwissenschaften der formalen 
Axiologie und Praktik hinzu (vgl. ebd.).

148 Vgl. Hua III, 1, 4. Abschnitt, 2. und 3. Kapitel.
149 Zur Einteilung von Husserls Untersuchungen zur Ethik in eine frühe (bis etwa 
1917), eine mittlere (bis etwa 1932) und eine späte Phase vgl. auch U. Melle, „The 
Development of Husserl’s Ethics“, a.a.O.
150 Vgl. Husserls Tagebuch-Eintragung vom 25.9.1906 (Hua XXIV, 442 ff., beson­
ders 445-447).
151 Die Parallelisierung von Logik, Ethik, Axiologie war für Husserls frühe Unter­
suchungen zur Ethik der entscheidende Ausgangspunkt; vgl. die Vorlesung über 
„Grundfragen der Ethik und Wertlehre“ von 1914 (Hua XXVIII, 3), den Ergän­
zenden Text Nr. 8 („Logik, Ethik [Praktik], Axiologie: Analogien“) vom selben Jahr 
(ebd. 422 ff), auch schon die Vorlesung über „Grundprobleme der Ethik“ von 
1908/1909, ebd. 237.

126

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


In der Vorlesung „Grundfragen der Ethik und Wertlehre“ von 
1914 stellt Husserl die Frage: „Was ist denn das Ethische in dem 
denkbar weitesten Sinn, das dem Logischen im weitesten Sinn 
korrespondiert?“ und antwortet: „In jedem Sinn bezieht sich die 
Ethik auf das Handeln so, wie sich die Logik auf das Denken 
bezieht, wie diese auf das richtige oder vernünftige Denken geht 
jene auf das richtige oder vernünftige Handeln“ (ebd. 33). Auch 
seine Ethik-Vorlesung vom Sommersemester 1920 (die er 1924 als 
seine letzte Vorlesung zur Ethik wiederholte) beginnt mit einem 
Hinweis auf diesen Parallelismus.152 Die Parallelität bezieht Hus­
serl auf die Formen des jeweiligen Bewußtseins, des logischen, des 
wertenden oder des praktischen.153 Daran knüpft sich sein Vorwurf 
an die Tradition, daß diese nicht streng zwischen formal- und mate­
rialontologischen Disziplinen schied und die Aufgabe einer reinen 
formalen Ethik ebenso mit einer entsprechenden normativ-prakti­
schen Disziplin, einer Kunstlehre, verwechselte wie im Fall der 
Logik (vgl. F I 28, 8 ff.). Auch in diesem Sinn bilden insbesondere 
Husserls frühe Vorlesungen zur Ethik eine Entsprechung zu den 
Logischen Untersuchungen-. Sie wollen eine formale Ethik als eine 
solche Theorie begründen, die frei von praktischen Einmengungen 
ist (vgl. unten III. L). In der Vorlesung von 1908/1909 nennt Husserl 
zwei Gründe dafür, daß die Tradition eine solche rein formale Ethik 
nicht entwickelte: zum einen „den Umstand, daß das Interesse am 
Ethischen und seiner Durchforschung selbst ein ethisches Interesse“ 
war, „Wissenschaft, echte und strenge Wissenschaft, entspringt aber 
aus theoretischem Interesse und entwickelt sich umso höher, je 
reiner das theoretische Interesse ist“ (Hua XXVIII, 346); zum 
anderen die Tatsache, daß Logik strenge Wissenschaften ausge­
bildet habe, was bei Axiologie und Ethik nicht der Fall gewesen 

152 „Knüpfen wir an die traditionelle Parallelisierung der Ethik mit der Logik an, 
die in der Tat tiefstliegende Motive in der Vernunft selbst hat.“ (F I 28, 8)
153 „Den Formen des objektivierenden Bewußseins und näher, den Formen des 
urteilenden und erkennenden Bewußtseins werden doch wohl Formen des 
wertenden und praktischen Bewußtseins entsprechen.“ (Ethik-Vorlesung 1911, Hua 
XXVIII, 207)

127

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sei.154 Von da her legitimiere es sich, wenn Logik als Wissen­
schaftslehre katexochen angesehen werde („man kann daher mit 
Vorteil die Logik als Wissenschaftslehre geradezu definieren“ 
[ebd.]).

Obgleich Husserl rein formale Ethik und Axiologie als Analoga 
zur rein formalen Logik etablieren will, unterstreicht er in den 
frühen Vorlesungen zugleich die besondere Bedeutung der Logik 
als einer Wissenschaftslehre. Zudem weist er wiederholt daraufhin, 
daß die theoretische Vernunft die anderen Vemunftarten umgreife: 
„Das Feld der theoretischen Vernunft ist im weitesten Sinn das Feld 
jeder möglichen Objektivation, und das ist allumfassend“ (Ethik- 
Vorlesung 1911, Hua XXVIII, 206). Die theoretische Vernunft ist 
allumfassend, insofern Jeder nicht-objektierende Akt zur Unterlage 
einer ihm ein Wertobjekt oder seinsollendes Objekt entnehmenden 
Objektivation werden kann“ (ebd.). Und an anderer Stelle sagt Hus­
serl: „Erkennendes Bewußtsein ist zugleich wertendes und wol­
lendes.“ (Ebd. 174)

Demgegenüber heißt es in Husserls Ethikvorlesung von 1920, 
daß „Normierung und technische Regelgebung“ der Ethik „eine un­
gleich universalere Umspannung hat gegenüber der Logik“ (F I 24, 
8). Doch Husserl spricht hier von der Logik als Kunstlehre, nicht als 
einer formalontologischen Disziplin. Im gleichen Sinn heißt es im 
dritten Kaizo-Artikel: „Die volle Ethik umspannt die Logik (logi­
sche Kunstlehre) in allen üblichen Begrenzungen, ebenso die 
Axiologie (Wertelehre, speziell die ästhetische) wie auch jede wie 
immer zu begrenzende Praktik.“ (Hua XXVII, 40) Das heißt, die 
Umspannung der Ethik reicht so weit, als es um die Handlungsdi­
mension, den praktischen Bereich des Theoretischen, geht: „Auch 
jedes wissenschaftliche Erkennen ist z.B. ein ,Handeln*, und das 
berufsmäßig der Wahrheit gewidmete Leben des Wissenschaftlers 
ist ein ,erkenntnisethisches* - wenn es überhaupt ein im vollen 
Sinne rechtmäßiges oder vernünftiges ist“ (Ebd.) Die Ethik im 
vollen Sinn umspannt Husserl zufolge alles Praktische, das dem 

154 Wie Husserl später im ersten Kaizo-Artikel deutlich macht, wäre es die zu 
entwickelnde Idealwissenschaft vom Geistigen, die reine Ethik und Axiologie als 
Sonderdisziplinen in sich schließt (vgl. Hua XXVII, 6 ff).

128

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Theoretischen zukommt, nur dieses selbst begreift sie nicht mit ein. 
In diesem alle Handlung umfassenden Sinn ist Ethik eine universale 
(vgl. ebd.).

Husserl kennt also einen engeren Begriff von Ethik (Ethik als for­
malwissenschaftliches Pendant zu den anderen Formalwissenschaf­
ten der Logik und Axiologie, das die praktische Vernunft zum 
Thema macht) und einen weiteren Begriff (Logik, Axiologie und 
Praktik umspannende universale Ethik als ontologische Kunstlehre). 
Ist der engere Ethik-Begriff weitgehend synonym für Praktik 
(Husserl spricht in den frühen Vorlesungen zur Ethik wechselweise 
von Ethik und Axiologie bzw. Praktik und Axiologie), so treten bei 
Husserls späterem und weiterem Ethik-Begriff Praktik und Ethik 
auseinander. Hier ist dann (wie im obigen Zitat) die Rede von einer 
begrenzten Praktik (als Analogon zur Logik und Axiologie) im 
Gegensatz zu der Handlungen im weitesten Sinn umgreifenden 
universalen Ethik. Husserls spätere Position betont jedoch stärker 
die Praktik: Nicht nur, daß die universale Wissenschaft vom 
vernünftigen Handeln eo ipso auch eine universale Praktik darstellt 
(die eine universale Axiologie mitbefaßt) - was Husserl termi­
nologisch so nicht faßt, er spricht in diesem Sinn von ,Ethik4 -, 
sondern vor allem, weil der Praxiszusammenhang des Lebens und 
seine vernünftige Gestaltung nun das kardinale Problem der Ethik 
wird. So heißt es einleitend in Husserls drittem Kaizo-Artikel: 
„Erneuerung des Menschen - des Einzelmenschen und einer verge- 
meinschafteten Menschheit - ist das oberste Thema aller Ethik.“ 
(Hua XXVII, 20)

Hierbei fällt noch eine weitere wesentliche Modifikation des 
späteren Ethikbegriffs Husserls auf: Kontrastierte Husserl früher 
formale und materiale Ethik gemäß der Unterscheidung von 
formaler und materialer Ontologie - und beide wären demnach 
Gegenstände der wesenswissenschaftlichen Forschung der Phäno­
menologie -, so tritt diese Unterscheidung später kaum noch auf. 
Formale und materiale Ethik verschmelzen zur „reinen Ethik“, die 
Husserl als „die Wissenschaft vom Wesen und den möglichen 
Formen eines solchen Lebens in reiner (apriorischer) Allge­
meinheit“ charakterisiert (ebd.). Der reinen Ethik stellt Husserl die 
„empirisch-humane Ethik“ gegenüber, die „die Normen der reinen 

129

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ethik dem Empirischen anpassen“ soll und nicht mehr eine 
phänomenologische Disziplin darstellt (ebd.). Auch hierin zeigt sich 
eine Verschiebung zugunsten der Berücksichtigung des Praktischen: 
Leitend ist jetzt nicht mehr das Bestreben, eine formale Ethik als 
Analogon zur Logik zu begründen, sondern eine praktische Moti­
vation, die Husserl allerdings, wie zu zeigen sein wird, transzen­
dental zu verankern sucht: die Umgestaltung, „Erneuerung“ der 
Praxis. Mit der Begründung einer reinen Ethik erhält diese 
Aufgabenstellung bereits ein phänomenologisch-ontologisches 
Fundament. Die Ethik als solche bleibt - wie schon beim frühen 
Husserl - ontologische Wissenschaft, Regionalontologie; ihre Me­
thode ist die wesenswissenschaftliche, die der eidetischen Phäno­
menologie.155 Mit ihrer späteren Fassung, die die Abgrenzung 
zwischen formal- und materialontologischer Disziplin verwischt, 
wenn nicht auflöst, sowie mit der ausdrücklichen Leitfrage nach den 
Bedingungen der Möglichkeit einer Umgestaltung der menschlichen 
Praxis ordnet sich Ethik der regionalontologischen intentionalen 
Anthropologie ein.156

1.2. Ethik als Vemunftlehre

Mit diesen Ausführungen ist der Ort, der der Ethik als Ver­
nunftlehre zukommen soll, noch nicht bestimmt; geklärt ist nicht ihr 
Verhältnis zu anderen Wissenschaftsarten. Geleitet von der Absicht, 
Ethik und Axiologie bzw. praktische und axiologische Vernunft als 
Analoga der Logik bzw. der logischen Vernunft aufzuzeigen, stellt 
Husserl in der Vorlesung von 1914 die Frage nach dem Verhältnis 
dieser verschiedenen Vemunftarten zueinander und knüpft daran 
die weiteren Überlegungen, ob denn trotz ihrer verschiedenen Arten 
die Vernunft eine und ob sie als diese eine logische sei (vgl. Hua 
XXVIII, 56 ff). Daß für ihn die Antwort nicht in der Alternative 

155 Vgl. den zweiten Xatzo-Artikel „Die Methode der Wesensforschung“, Hua 
XXVII, 13 ff.
156 Wichtige Nachlaßmanuskripte aus der Zeit der mittleren und späteren Periode 
von Husserls ethischen Untersuchungen finden sich in der Gruppe A V, betitelt mit 
„Intentionale Anthropologie (Person und Umwelt)“.

130

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


einer monistischen Vernunftkonzeption auf der einen Seite und 
einer offenen Pluralität der Vernunft auf der anderen liegt, wird 
schon in der Problemstellung deutlich: Die „universelle Herrschaft 
der logischen Vernunft kann niemand leugnen. Muß das aber 
besagen, daß eine praktische und axiologische Vernunft in Analogie 
zur logischen keinen Sinn habe?“ (ebd. 57). Eine Auflösung dieses 
Paradoxons, demzufolge die „Allherrschaft der logischen Vernunft“ 
zugestanden, damit aber zugleich in Frage gestellt wird, ob Jede 
Vernunft selbst logische Vernunft“ sei (ebd. 59), gibt Husserl mit 
seinem Hinweis auf die grundsätzlichen Scheidungen der Aktarten: 
„Der Parallelismus der Vemunftarten hat seine Wurzel im Paralle- 
lismus der Grundarten von Akten.“ (Ebd.) Jede dieser Grundarten 
sei durch eine bestimmte Grundart von Meinungen gekennzeichnet. 
In der Erkenntnissphäre seien die Akte als doxische durch den 
belief, durch Stellungnahmen des Glaubens, bestimmt. Davon unter­
scheiden sich die „Gemütsakte“ des Fühlens, Begehrens, Wollens 
(ebd.). Im Fall des ästhetisch wertenden Bewußtseins, „im Genuß 
des Schönen lebend, vollziehen wir gefallendes Vermeinen, [...] und 
dieses ist als vermeinendes Verhalten das Analogon zum urtei­
lenden Vermeinen, allgemeiner, zum Seinsvermeinen der Art des 
Glaubens“ (ebd. 60). Wertende und wollende Akte sind voraus­
gesetzt, damit ein nachfolgendes Urteil sich auf sie richten kann. 
Die logischen Akte machen somit „nur sichtbar, was da ist“, sie 
„konstituieren nur die logischen Formen, nicht aber die in den 
Formen gefaßten eigentümlichen Vemunftgehalte der parallelen 
Vemunftsphären“ (ebd. 69). Wertende und praktische Vernunft 
seien „sich selbst verborgen“ und würden „erst offenbar durch die 
auf dem Grund der Gemütsakte sich vollziehende Erkenntnis“ (ebd. 
63).

Die Triftigkeit dieser Aussage Husserls ist hier nicht zu 
diskutieren. Man könnte gegen sie auf den Welterschließungs­
charakter jener Akte hinweisen, der doch auch ein Sichwissen 
miteinbegreift. Sich selbst verborgen sind diese Akte doch wohl nur 
in dem Sinn, daß sie als solche eben nicht logisch-theoretisch 
objektiviert sind. In unserem Zusammenhang ist bedeutsam, auf 
welche Weise Husserl die Auflösung jenes Paradoxons vomimmt: 
in dem Nachweis, daß zwei scheinbar gegensätzliche Aspekte 

131

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bestehen, die einander allenfalls in formallogischer, nicht jedoch in 
phänomenologischer Hinsicht ausschließen. Der Nachweis hat zum 
Inhalt, daß es letztlich „irreduzible Gattungen66 innerhalb der 
„obersten Gattung ,Akt6 66 (ebd. 62) gibt und daß ebenso eine be­
sondere Aktgattung alle Gattungen zu umgreifen vermag.157 In 
diesen frühen Ethik-Vorlesungen spricht Husserl noch nicht davon, 
ob und inwiefern die wertende und praktische Vernunft die logisch­
theoretische umfassen kann. In der Vorlesung von 1914 findet sich 
eine Stelle, an der Husserl zeitgenössische Versuche vor allem des 
Neukantianismus, „das Urteilen geradezu als eine Art des Wertens 
anzusehen, des Wertens im Sinne eines Gemütsaktes66 (ebd.), mit 
dem Argument zurückweist, daß auf diese Weise der Wertbegriff 
eine unreflektierte Verallgemeinerung erfahre und mit dem eigent­
lichen, inneren Wertbegriff vermengt würde (vgl. ebd. 62 f.), 
während er selbst anderenorts nicht zögerte, Erkennen als Handeln 
aufzufassen.

Später hingegen erwägt Husserl, wie bereits erwähnt, auf welche 
Weise Ethik die theoretische Vernunft umgreife. Zwar ist Ethik als 
Theorie selbst eine Weise logisch-theoretischer Vernunft, und 
demzufolge könnte sie in ihrer universalen Umspannung darauf 
bauen, daß der logischen Vernunft schon jene Universalität 
zuerkannt wurde. Zugleich aber ist Ethik ihrem Gegenstand nach 
verwiesen auf die ihrerseits irreduziblen Sphären praktischer und 
wertender Vernunft, die, sollte der Ethik jene Universalität in der 
Tat zukommen, in ihrer alle Vemunftarten übergreifenden Geltung 
erst erwiesen werden müßten. Wie gezeigt, ist Ethik für den 
späteren Husserl insofern universal, als sie sich auf die theoretische 
Explikation und Normierung alles hinsichtlich seines Werts 
befragbaren Handelns bezieht, und Handeln, Praxis selbst, ist in 

157 In der Ethik-Vorlesung von 1914 heißt es: „Die Allwirksamkeit der logischen 
Vernunft besteht darin, daß sie das gesamte Feld des Erkennbaren überhaupt um­
spannt, also auch des Erkennbaren, das wir als Wesen der Vemunftarten bezeich­
nen. Sie erkennt dann eben, daß es a priori wesensverschiedene Gattungen von 
vermeinenden Akten, von Stellungnahmen, gibt, und zu ihnen gehörig, wie wir zu 
sehen glauben, Grundarten von Geltungen oder, wie wir auch sagen können, Grund­
arten von Normierungen, von Sollungen mit Grundarten von normativen Korrela­
ten, gültigen Sätzen bzw. Gegenständen, Werten.“ (Hua XXVIII, 61 f.)

132

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


dem Sinn universal, daß auch der theoretisch urteilende Akt seine 
praktische Seite besitzt. So begriffen ist der Zugriff der Ethik in 
analoger Weise universal wie derjenige der Logik, insofern Logik 
wie Ethik alle Vemunftarten betreffen, ohne daß aber die logisch­
theoretischen und die praktisch-wertenden Vemunftarten je zusam­
menfielen. Zudem besitzt die Logik gegenüber der Ethik den 
Vorzug, daß sich die Ethik als solche, als Theorie, auch der Logik 
bedienen muß, nicht aber umgekehrt. Um Husserls spätere Konzep­
tion einer universalen Ethik in ihrer übergreifenden, vernunft­
theoretischen Funktion genauer zu erkennen, soll im folgenden sei­
ne Unterscheidung von Ethik als praktischer Disziplin, als Kunst­
lehre, sodann als rein theoretisch begründeter Normwissenschaft, 
als „Technologie“, und schließlich als reine, apriorische Wissen­
schaft näher untersucht werden.

In der seine letzte Ethik-Vorlesung von 1920 bzw. 1924 leitenden 
Fragestellung macht Husserl wie erwähnt erneut die Parallelität von 
Logik und Ethik zum Problem. Die Antwort wird in der Erörterung 
der Frage gesucht, inwiefern die Ethik eine Kunstlehre darstelle und 
inwiefern eine rein apriorische Wissenschaft. Bemerkenswerter­
weise nimmt Husserl dabei ausdrücklich Bezug auf den ersten Band 
der Logischen Untersuchungen, auf die Prolegomena, in denen er 
mit einer Kritik der logischen Kunstlehre den logischen Psycholo- 
gismus abzuwehren suchte (F 1 28, 21). Nun gelte es, „diesen selben 
Kampf ‘ „gegen den ethischen Psychologismus und gegen den Psy- 
chologismus in der Theorie der praktischen Vernunft und der 
Theorie der ethischen Erkenntnis durchzufechten, wie denn in allen 
parallelen Vemunftsphären und normativen philosophischen 
Disziplinen“ (ebd. 21 f).

Husserl beginnt mit einer Kritik von Brentanos Unterscheidung 
der Kunstlehre als praktischer Disziplin, die ihre Einheit aufgrund 
eines praktischen Interesses besitze, und der theoretischen Wissen­
schaft mit ihrem einheitsstiftenden Moment des theoretischen Inter­
esses (vgl. ebd. 23). Husserl hält eine derartige Abgrenzung von 
theoretischem und praktischem Interesse für fraglich, da in jeder 
Wissenschaft „die Einheit eines praktischen Zweckes und Zweck­
systems“ leitend ist (ebd. 26), formuliert also seine These von der 
Theorie als einer besonderen, der theoretischen Praxis. Was die 

133

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Kunstlehre betrifft, könne diese nicht als eine ausschließlich prakti­
sche Disziplin bestimmt werden. Sie sei, so Husserl, doppelsinnig, 
je nachdem im konkreten Fall eine praktische oder die rein 
theoretische Einstellung maßgebend ist (ebd. 37). Denn: „Jeder 
praktische Satz kann theoretisch gewendet werden? (Ebd. 32) Im 
Gegensatz zu den Logischen Untersuchungen betont Husserl hier 
die Möglichkeit einer Kunstlehre in rein theoretischer Einstellung. 
Eine solche Kunstlehre, eine Kunstlehre „in einem neuen Sinne“ 
(ebd. 34), bezeichnet er in der Ethik-Vorlesung als „Technologie“ 
(ebd. 33).158 Beiden Weisen der Kunstlehre, der Kunstlehre in 
theoretischer wie derjenigen in praktischer Einstellung, spricht 
Husserl auch hier partielles Recht zu (schon die in rein praktischer 
Einstellung gründenden Kunstlehren besitzen „ihren guten Sinn und 
ihr gutes Recht“ [ebd. 14]), andererseits genügen beide nicht zur 
Begründung einer reinen Theorie als solcher, einer reinen Logik wie 
einer reinen Ethik (vgl. ebd. 38 f.). Zwar sind die Technologien 
nicht mehr rein praktisch fundiert wie die Kunstlehren - in ihnen 
kommt ja das rein theoretische Interesse zu einem partiellen Recht -, 
doch die Ausbildung des rein theoretischen Interesses, des Inter­
esses rein um der Sache willen, ist in ihrem Fall durch ein konkret 
leitendes praktisches Interesse begrenzt. Ist reine Wissenschaft 
gleichsam erst im ganzen auf Praxis bezogen, wobei innerhalb 
dieses Ganzen die reine Theorie dominiert, so erfolgt im Fall der 
Technologie die Ausbildung des Theoretischen schon unter 

158 Von einer,Technologie4 in Anführungszeichen spricht Husserl im Manuskript E 
III 4 (1930) und meint damit eine „Kunstlehre des richtigen individuellen Lebens, 
also in gewisser Weise eine /Technologie (15). Im Gegensatz zu seinem sonstigen 
Sprachgebrauch bezeichnet er hier mit ,Kunstlehre4 eine apriorische Disziplin: 
Diese Kunstlehre soll eine „formale44 sein, „formale Ontologie der absoluten Werte 
und des Lebens auf sie hin (formale absolute Axiomatik und Praktik), absolute 
Lebenskunst44 (ebd.). Einige Seiten weiter stellt Husserl die Frage: Jst Ethik als 
Kunstlehre des ethischen Menschentums eine Technik, die hinauslaufen will auf 
eine Selbstdressur wie im Klavierspielen oder im Rechnen?44 (35). Dies fuhrt zur 
Erörterung des Problems, ob bei der Rationalisierung des Geistigen durch die 
apriorische Ethik ein ähnlicher Idealisierungsvorgang vorliegt wie im Fall der ange­
wandten Mathematik. Im vierten Äuazzo-Aufsatz, der das sozialethische Problem der 
Erneuerung mittels universaler Wissenschaft behandelt, spricht Husserl bereits von 
der ,„ethischen4 Technik44 als der „Technik der Selbstverwirklichung echter Huma­
nität44 (Hua XXVII, 56).

134

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


vorgängiger Leitung bestimmter endlicher praktischer Interessen, 
während die bloßen Kunstlehren von vornherein erst gar nicht „im 
Dienste theoretischer Erkenntnis66 (ebd. 30) stehen. Die techno­
logischen Wissenschaften sind ferner darin begrenzt, daß sie ihrer­
seits Husserl zufolge in rein theoretischen Wissenschaften gründen, 
so die Ethik als Technologie in empirischer wie apriorischer Psy­
chologie, Soziologie, Wertelehre (ebd. 35).159

Die Ethik muß sich also von „aller praktischen Abzweckung“ 
befreien (wobei Husserl unter solcher Abzweckung auch alle Mo­
ralphilosophie versteht, man denke an seine Kritik der Welt­
anschauungsphilosophie im Logos-Artikel) und „sich zu freier und 
reiner theoretischer Haltung erheben66 (F I 28, 44). Sie muß sich als 
„apriorische Wissenschaft von der rein praktischen Vernunft und 
von dem in ihren Akten sich konstituierenden absoluten und 
relativen Sollen66 ausbilden (ebd.). Solcherart ist sie eine „Grund­
wissenschaft der Philosophie66 (ebd. 46), und wie die reine Logik 
„alle erdenklichen Wissenschaften als Prinzipienlehre umspannt66, 
so umgreift die reine Ethik „das Universum möglicher Praxis66 
(ebd.). Was Husserl zu Beginn der Ethik-Vorlesung von 1920/1924 
für die Ethik als Kunstlehre feststellte, „daß ihre Normierung und 
technische Regelgebung eine ungleich universalere Umspannung 
hat gegenüber der Logik und gegenüber allen anderen möglichen 
Kunstlehren66 (ebd. 8), gilt in gewisser Weise auch für die reine 
Ethik. Von welcher Art und welchem Umfang ist ihre Umspan­
nung? Was den Umfang dieser Umspannung anbelangt, so reicht 
diese so weit, so weit es um Praxis und Weltwissenschaft geht.160 

159 In A V 22 (1931) heißt es, daß auch eine „universale Ethik“, eine „ethisch­
teleologische Weltbetrachtung“ „alle positiven Wissenschaften voraussetzen würde. 
Als Ethik des tatsächlichen Menschen selbstverständlich die Anthropologie bzw. 
die Psychologie, die Soziologie im Sinne einer Sozialpsychologie [...], die Ge­
schichte des Menschen in seiner Menschlichkeit, [...] dann aber auch alle Natur­
wissenschaften“ (27 f.).
160 In der Vorlesung über „Erste Philosophie“ heißt es: „Hiermit tritt die Univer­
salität der Umspannung des Reichs der Erkenntnis über alle Reiche der aus Gemüts­
und Willenssubjektivität stammenden Leistungen klar hervor, freilich auch korre­
lativ eine ähnliche Umspannung, durch die das wertende Gemüt und der Wille im 
Streben und Handeln über die gesamte Subjektivität und alle ihre intentionalen 
Funktionen hinüberreicht.“ (Hua VIII, 25)

135

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Damit wird nicht nur deutlich, daß Praxis und Weltwissenschaft 
Korrelate sind, sondern daß es das „Universum möglicher Praxis“ 
ist, hinsichtlich dessen universale Ethik alle Wissenschaft umgreift, 
sofern diese Weltwissenschaft, mundane Wissenschaft ist. Die 
Umschließung aller Wissenschaft in der Ethik erfolgt, wie erwähnt, 
nur hinsichtlich der praktischen Seite der Wissenschaft - „die 
Universalität der Ethik, ethischen Praxis umfaßt die Universalität 
der Wissenschaft als einer Praxis“ (B I 21 IV, 32). Betrachten wir 
zunächst das erste Kriterium, das der Praxis, näher.

Das Verhältnis von Ethik und Logik als Vernunft- und Wissen­
schaftslehren bezüglich ihrer gegenseitigen Umspannung behandeln 
die einleitenden Ausführungen eines relativ späten Textes Husserls, 
der Vorlesung „Einleitung in die Philosophie“ vom Wintersemester 
1922/1923. Husserl nennt hier die „universale Wissenschaftslehre“, 
als universale Wissenschaft vom erkennenden Leben, speziell der 
erkennenden Vernunft (B I 37, 29b), also die reine Logik. Nun 
müßte es aber „in einem analogen Sinn eine noch viel universalere 
[...] Lebenslehre und wiederum eine solche unter dem obersten Ge­
sichtspunkt der Vernunft“ geben (ebd.). Dies ziele auf die Idee einer 
universalen Vemunftlehre mit „besonderen Vemunftlehren“, darun­
ter die Wissenschaftslehre nur eine Abteilung wäre (ebd. 30a). 
Husserl zufolge ist eine Wissenschaft gefordert, die, wie die Logik 
hinsichtlich der erkennenden Vernunft das erkennende Leben als 
wahres und falsches zum Thema hat, das gesamte Vemunftleben 
hinsichtlich des „Echten“ und „Unechten“ untersucht (vgl. ebd. 
29b).161 Eine solche universale Vemunftlehre müsse sich in zwei 
grundsätzlichen Stufen realisieren: zunächst im „universalen 
Studium der vollen und ganzen Subjektivität, soweit sie irgend 
unter möglichen Vemunftnormen steht“ (ebd. 30b), sodann „müßte 

161 Im dritten Xazzo-Artikel betont Husserl die Allgemeinheit, in der der Begriff 
,Vernunft4 verwendet würde; er reiche so weit, „soweit irgend in personalen Akten 
von richtig und unrichtig (bzw. Recht und Unrecht), von vernünftig und unver­
nünftig gesprochen werden kann“. „Alle Aktarten kommen hier in Betracht [...] Nur 
eine die volle Universalität der Vernunft umspannende Vemunftlehre und in Rich­
tung auf die Wesensmöglichkeiten eines praktischen Vemunftlebens eine ent­
sprechend universale ,Ethik4 können vollständige prinzipielle Einsichten geben und 
danach ein ethisches Leben der höchsten Wertstufe, der aus vollkommenster 
prinzipieller Klarheit, ermöglichen.“ (Hua XXVII, 40)

136

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sie das Spezifische der Vernunft selbst und aller Vemunftarten und 
sowohl nach Seiten der spezifischen Vemunfttätigkeiten wie nach 
Seiten der Vemunftgebilde [...] zum Thema machen“ (ebd.). Diese 
zweite Fragestellung richtet sich also auf die genuinen Vernunft­
probleme, auf die Probleme von Evidenz und Nichtevidenz, wozu 
vor allem die Prüfung jeglicher Evidenz und die Auflösung „naiver 
Selbstverständlichkeiten“ gehören (ebd.). Dazu zählt für Husserl 
auch, die Bedingungen der Realisierbarkeit eines „seligen Lebens“ 
und eines „seligen Gesamtlebens überhaupt“ (ebd. 31a f.) aufzu­
zeigen. Der Begriff,Glückseligkeit4 oder der von Fichte entliehene 
Begriff,Seligkeit4162 verweisen bei Husserl auf die Korrelatbegriffe 
der „Erfüllung“ bzw. der „Befriedigung der Intention“ (vgl. ebd. 
31a), sind also intentionalphänomenologische Begriffe und auf die 
Intentionalität des Bewußtseinslebens und auf seine teleologische 
Grundstruktur zu beziehen. In den einführenden Reflexionen zur 
Vorlesung „Einleitung in die Philosophie“ fuhrt Husserl aus, daß 
allen Erfüllungsweisen der Intentionalität bestimmte Weisen des 
seligen Lebens entsprechen. „Erkenntnisseligkeit“ wäre die „reine 
Erfüllung der Erkenntnisintentionen“, jedes wissenschaftlich ein­
sichtige Tun wäre so ein „Stück seliges Leben“ (ebd.), wohingegen 
ein seliges Gesamtleben, „ein einheitliches Leben, das nach allen 
seinen Intentionen, nach all seinem Streben, immerfort, in der Form 
reiner Erfüllung verliefe“ (ebd. 31b).

Die universale Vemunftlehre ist somit als „Wissenschaft vom 
vernünftigen oder wahrhaft guten Leben überhaupt oder vom 
seligen Leben“ zu bezeichnen; „sie ist Wissenschaft von seinem 
Wesen, den Bedingungen der Möglichkeit, seinen Normen und 
möglichen normgemäßen Formen“ (ebd.). Diese Wissenschaft sei 
die Ethik (ebd. 32a). Auch die traditionelle Ethik zielte auf die 
Realisierung von Glück, sie sei aber, so Husserl, nicht in der hierbei * 

162 Vgl. Husserls Äußerung in der Vorlesung „Einleitung in die Philosophie“ von 
1922/1923: „Sehr eng verknüpft mit den Ideen Vernunft, Vemunftstreben, 
normgemäßes Leben ist die Idee der .Glückseligkeit' und des glückseligen Lebens 
als eines Lebens in reiner und konsequenter Befriedigung. Das Wort hat freilich 
einen üblen Beigeschmack. Fichte sagt dafür .Seligkeit1, was freilich wieder einen 
anderen unerwünschten Beigeschmack hat, den einer bodenlosen Überschweng­
lichkeit.“ (B I 37, 31a; vgl. auch Hua VIII, 16, Hua IX, 214)

137

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


geforderten Radikalität einer universalen kritischen Vemunftlehre 
begründet worden, derart, daß sie „die Prinzipien der Rationalität 
aller Erkenntnis und aller Wertung umspannt und von da her 
schließlich den absoluten Sinn jeder möglichen Welt selbst prä- 
judiziert“ (ebd. 33a). Die Ethik als universale Vemunftlehre um­
spanne also die universale Wissenschaftslehre, d. i. die universale 
Logik, doch auch diese umspanne ihrerseits die Ethik, da diese als 
Theorie „unter den wissenschaftstheoretischen Normen“ steht, und 
es der Wissenschaftslehre zukommt, „das System aller ideal mögli­
chen Wissenschaften der Form nach zu entwerfen, wobei sie auf 
alle prinzipiellen Normen aller Wissenschaften stoßen muß“ (ebd. 
32b).163

Das in unserem Zusammenhang wichtige Ergebnis, das Husserl 
hier nur knapp umreißt, lautet: Wenn jede der Vemunftlehren per se 
Universalität intendiert, kann von ,„totalen und partiellen4 Ver­
nunftlehren44 nicht die Rede sein, „alle Grundarten von Intentionen 
und demgemäß alle Grundarten der Vernunft durchdringen sich44 
(ebd.). Der Aufbau der Vernunft kann also nicht nach dem Schema 
von Ganzem und Teilen verstanden werden, das der Alternative 
einer entweder monistisch oder pluralistisch aufzufassenden 
Vernunft zugrunde liegt. Die Antwort auf die Frage, von welcher 
Art die Umspannung seitens der Ethik als universaler Vemunftlehre 

163 „In der Begründung der universalen absoluten Wissenschaft ist dann auch 
beschlossen [...] die universale Theorie, die gewöhnlich in naiver Verendlichung 
Ethik heißt, die universale Theorie der Möglichkeit einer allmenschlichen Praxis 
[...]. Sie umschließt auch die gesamte Universalwissenschaft als Gebilde des 
besonderen praktischen Interesses, das da theoretisch-philosophisch heißt, und so 
umschließt die Philosophie (als Theorie) in Rückbezogenheit auch ihre eigene 
Funktion für die universale Praxis.“ (B I 21 IV, 9) Bemerkenswert an dieser 
Manuskriptstelle (Manuskript von 1925) ist insbesondere Husserls indirekt geäußer­
te Kritik an einer vorgegebenen Disziplin ,Ethik4: Die Festlegung auf eine solche (in 
sich abgegrenzte) Disziplin ist dem, was sie thematisch zu fassen sucht, dem 
universalen, ins Offen-Endlose laufenden Prozeß praktischen Lebens, nicht ange­
messen. Gegenüber der „universalen Theorie“ ist sie eine „naive Verendlichung“, 
weil sie den Anschein erweckt, als könnte das Vollkommenheitsstreben der Praxis, 
ihr Bezogensein auf unendliche Pole, in einem von ontologischer Wissenschaft 
entworfenen System idealer Bestimmungen thematisch erfaßt werden. Hier zeichnet 
sich schon Husserls Versuch vor, universale Ethik in universale Teleologie überzu­
fuhren (s. unten IV. 1.).

138

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


ist, kann somit zunächst nur paradox sein: Die universale ethische 
Vemunftlehre umspannt das gesamte Vemunftleben, darunter die 
Logik, wird selbst aber von der logischen Wissenschaftslehre 
umgriffen. Dieses Paradox löst sich auf, wenn berücksichtigt wird, 
daß die jeweilige universale Umspannung eine solche nur ist hin­
sichtlich des rein Praktischen bzw. des rein Theoretischen. Da aber 
dort, wo Theorie ist, es immer auch schon um Praxis geht und dort, 
wo über Praxis reflektiert wird, immer schon Theorie am Werk ist, 
ist die Umspannung in der Tat in beiden Fällen gegeben und in 
beiden Fällen universal.

Die Art der Umspannung seitens der Ethik wie auch der Logik ist 
somit dergestalt, daß sie jeden Fall von Praxis bzw. Theorie betrifft, 
doch nicht samt und sonders, sondern eben hinsichtlich des 
Praktischen und hinsichtlich des Theoretischen. Damit wird zudem 
deutlich, daß Vernunft sich nicht in zwei Hälften, genannt prakti­
sche und theoretische, teilen läßt, sondern daß praktisch und theo­
retisch gerichtete Akte einander durchdringen, einander überlagern. 
Husserl spricht von „verschiedenen, voneinander untrennbaren 
Seiten [...] aber nicht Teilen“ der Vernunft (ebd.).164 Deshalb kann 
er von der „einen universalen Vernunft“ reden, ohne in einen 
Vemunftmonismus zu geraten. Die Rede von ,Seiten1 und von der 
,einen4 Vernunft bleibt aber noch metaphorisch. Husserl fuhrt die 
Analyse der Vemunftlehren und ihres eigentümlichen Verhältnisses 
nicht weiter, und er erarbeitet keine konkreten Bestimmungen eines 
daraufhin neu zu fassenden Vemunftbegriffs.165 Doch deutlich 
wird, daß der traditionelle Vemunftbegriff in Husserls Analysen 
seine Auflösung erfährt. Die Identität der Vernunft ist nicht mehr 
eine solche der Substanz; konkretes phänomenologisches Datum ist 
vernünftiges Sein nur als Korrelat mannigfaltiger Erfüllungsin­
tentionen. Das einigende Moment, das Selbe ,der‘ Vernunft, scheint 
so eher in einem grundlegenden noetischen Zug der Erfüllungen zu 
liegen, der in seiner Synthesisfunktion von Husserl transzenden­

164 In einer Beilage zur Ethik-Vorlesung von 1911 heißt es: „Überhaupt sehen wir, 
daß die verschiedenen Arten der Vernunft sich durchdringen und eine einzige 
Vernunft mit wesentlichen Seiten konstituieren." (Hua XXVIII, 228)
165 Vgl. die Kritik Karl Schuhmanns an Husserls Vemunftbegriff, in: ders., Hus­
serls Staatsphilosophie, a.a.O. 186 ff.

139

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


talphänomenologisch in Analysen der passiven und aktiven 
Synthesis aufgeklärt wurde.166

So versuchte Husserl phänomenologisch aufzuweisen, daß das 
gesamte Bewußtseinsleben eine grundlegende Tendenz auf Erfül­
lung besitzt und daß die Synthesis der Erfüllungsintentionen ver­
einheitlichend im Sinne von spezifisch ordnungsstiftend ist. Einen 
Paradefall für Synthesis von Erfüllungsintentionen bietet die Refle­
xion. Sie ist als Prüfung einer Erfüllung ein besonderer Fall der 
Synthesis, und zwar schon auf der Stufe der natürlichen Reflexion. 
Die höherstufigen Formen der mundan- und dann der transzen­
dentalphänomenologischen Reflexion machen zunehmend das zu­
vor verdeckte Geschehen der Vernunft patent. Dieses Patentwerden 
der Vernunft für sich selbst fällt mit der Selbstvergewisserung der 
Subjektivität als transzendentaler zusammen, so daß eine letzte 
Antwort auf die Frage nach der ,einen6 Vernunft im Synthe­
sisstreben des transzendentalen Selbstbewußtseins zu suchen ist. 
Für Husserl ist die transzendentale Einstellung zwar die absolute 
und letztlich maßgebende - gerade für die Aufdeckung aller Ver­
nunftproblematik -, doch damit wird das Eigenrecht der mundanen 
Einstellungen nicht aufgehoben, d. h., die besondere Einheitsform 
der Vernunft ist so zu denken, daß sie auch als transzendentale diese 
prinzipielle Unaufhebbarkeit der Einstellungen und der korrelativen 
Seinsebenen zuläßt. Dieses vorläufige Ergebnis gilt es im ab­
schließenden Teil zu vertiefen.

Ethik als universale Vemunftlehre und Logik als universale 
Wissenschaftslehre unterstehen unterschiedlichen Apperzeptionen 
des vemunftmäßigen Seins, die sich teilweise überschneiden, was 
zur Folge hat, daß die Vemunftlehren einander, wie Husserl sich 
ausdrückt, „durchdringen“. Die Grundapperzeption der reinen Ethik 
zielt auf das Praktische, das sie, als Wissenschaft, in Gestalt reiner 
Theorie zum Thema hat; die Grundapperzeption der reinen Logik 
ist das rein Theoretische. Dasselbe X kann somit das eine Mal als 
,Seligkeit6, als Befriedigung, das andere Mal als Erkenntniserfül­

166 Z.B. Husserls Behandlung der Frage nach der Konstitution der Einheit von Welt 
als Korrelat der sich mundanisierenden Vernunft in seinen Analysen zur 
transzendentalen Ästhetik (Hua XI, vgl. oben I.4.).

140

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


lung, als Wahrheit, apperzipiert werden. Beides ist inkommensura­
bel (Erkenntniserfüllung ist also nur auch, und zwar in einem 
nichttheoretischen Apperzeptionszusammenhang, ,Erkenntnisselig­
keit4). Das Verhältnis von universaler Vemunftlehre (Ethik) und 
Wissenschaftslehre (Logik) entspricht dem Sachverhalt, daß alles 
Theoretische seine praktische Bezüglichkeit aufweist, die aber das 
rein Theoretische als solches nicht zu relativieren vermag, wie 
überdies, daß Theorie alles Praktische thematisch machen kann. Das 
Praktische - die praktische universale Vernunft - kommt bereits in 
der universalen Vemunftlehre, also noch vor der transzendentalen 
Wendung, kraft universaler Theorie zu sich selbst.

In den Prolegomena stellte Husserl der normativ-praktischen 
Disziplin der logischen Kunstlehre die reine Logik gegenüber. 
Zwanzig Jahre später charakterisierte er die universale Ver­
nunftlehre als normative Disziplin, die sich nicht nur radikal von 
aller praktischen Kunstlehre und Technologie abhebt, sondern 
hinsichtlich des Praktischen auch die reine Logik umgreift, da die 
„normative Idee der Vernunft“ sich auf „das im gewöhnlichen 
Sinne so genannte (in die Umwelt hineinwirkende) Handeln“ 
ebenso bezieht wie auf „die logischen und wertenden (z.B. 
ästhetischen) Akte“, so daß die universale Vemunftlehre als „volle 
Ethik“ Logik (logische Kunstlehre), Axiologie und Praktik 
umschließt (Hua XXVII, 40). Insofern Ethik die Wissenschaft von 
den universalen normativen Vemunftbestimmungen ist, fallen in ihr 
Zuständigkeitsgebiet alle normativ-praktischen Fragen hinsichtlich 
der Realisierbarkeit und Realisierung der Theorie als universaler 
Wissenschaft sowie hinsichtlich der Bestimmung und vorberei­
tenden Realisierung ihrer Praxisfunktion. Damit ist Ethik nicht 
mehr nur eine Paralleldisziplin zur Logik wie noch in Husserls 
früher Konzeption, sondern ihr kommt als universaler normativer 
Vemunftlehre und aufgrund der Durchdringung mit der logischen 
Vemunftlehre selbst ein ausgezeichneter Ort in der gesamten 
Wissenschaftsentwicklung zu, darüber hinaus in der universalen 
Beziehung von Wissenschaft auf Praxis und als dieses wiederum 
ein ausgezeichneter Ort in der Selbstverwirklichung der reinen 
Vernunft. Die Theorie wird damit in ihrem spezifischen Selbst­
bewußtsein, ihrer universalen Selbstreflexion im Gesamt der Ver­

141

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nunftlehren und der übergreifenden Vemunftlehre der Ethik, zum 
Subjekt und Objekt der Verwandlung des sozialen Menschseins: 
„Die Entwicklung der universalen Wissenschaftstheorie (Ver­
nunfttheorie und Logik) ist ein Organ und selbst ein Zug der 
Entwicklung der Menschheit zu einer sich zu höherer Selbst­
verwirklichung bringenden Menschheit [...]“ (Ebd. 56) Mittels der 
Metatheorie der Ethik soll sich Theorie hinsichtlich aller nor­
mativen Bestimmungen ihrer selbst vergewissern sowie dadurch in 
die Lage versetzt werden, ihre praxisverändemde Kraft universal zu 
realisieren. Es zeigt sich jetzt: Theorie und Praxis in Husserls Sinn 
sind in eine Zirkelbewegung involviert, dessen Zentrum in der 
Selbstbezüglichkeit der Theorie selbst eine Zirkelbewegung auf­
weist und das Offenbarwerden des Vemunfthaften für Theorie und 
Praxis bedeutet. Der Ethik kommt hier eine Schlüsselstellung zu, 
weil sie gleichsam die aktive bewegende Kraft ist, die jene Zirkel­
bewegungen vorantreibt.

Das zweite begrenzende Moment für die Reichweite der Um­
spannung der Ethik als universaler Vemunftlehre ist - neben ihrer 
Praxisbezüglichkeit - die Welt. Ethik ist bezogen auf Weltwis­
senschaft und bestimmt sich selbst als solche. Nicht nur hin­
sichtlich alles Praktischen, auch hinsichtlich der Welt und aller 
Weltwissenschaften stellt Husserl die Frage, ob Ethik in der Tat nur 
eine „Spezialwissenschaft66 sei (A V 22, 28): „Ist die ethische Frage 
universal gefaßt nicht ein Gesichtspunkt, unter dem alles und jedes, 
was zur Welt und ihrer Erkenntnis gehört, vorkommen muß, und 
muß nicht umgekehrt, wenn von vornherein Erkenntnis der Welt in 
Form universaler Weltwissenschaft in Frage ist, darin der ethische 
Mensch mit in Frage sein?66 (Ebd.) In diesen Fragen und den 
Antworten, die Husserl darauf gibt, wird ein phänomenologischer 
Grund dafür faßbar, daß Husserls spätere Ethik dem Gedanken der 
Entwicklung, der Ausbildung eines ,ethischen Lebens6 und damit 
Praxis und Praktik eine Vorzugsstellung einräumt, da Welt als 
Korrelat des Erfahrungslebens „nicht eine endliche Mannig­
faltigkeit von Realitäten bedeutet66 (ebd.), sondern, als universaler 
Horizont, „eine offene Unendlichkeit von Möglichkeiten66 (ebd. 29), 
zu denen auch die Möglichkeit gehört, jedes faktische Sein der Welt 
in ein ethisch wertvolleres umzugestalten. Die Variabilität der 

142

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


faktischen Welt, ein im Ausgang von ihrer erfaßten Struktur zu 
gewinnender Entwurf einer möglichen besseren Welt, gehört für 
Husserl selbst zur Wesensverfassung des welterfahrenden Lebens. 
Dem entspricht auf der Seite des menschlichen Seins die Freiheit 
des Menschen: Seine „Könnenspotenzial ität“ des ,ich kann‘ „ist 
eine beständige reale Möglichkeit einer besonderen Dignität, 
welche die Weltzukunft mitbestimmt; und dazu gehört auch die 
Möglichkeit, Ethik als Besinnung auszubilden“ (ebd. 30). Jede 
ethische Frage besitzt somit nicht nur ihren Ermöglichungsgrund im 
Bereich des wesensmäßig Offenen von Welt und im Bezug von 
Welt und Mensch (sie ordne sich „in die weltwissenschaftliche 
universale Frage nach dem Sein in der Welt“ ein [ebd.]), sondern 
ebenso dort ihren genuinen Ort. Zugleich wird damit deutlich, daß 
alle auf Welt bezogenen, vortranszendentalen Wissenschaften 
„Funktion in einer universalen und radikalen ethischen Menschen- 
und Weltbetrachtung“ erhalten (ebd. 31). Universale Ethik setzt 
positive Wissenschaft voraus, da Umgestaltung der Welt zum einen 
universale Kenntnis darüber voraussetzt, „wie sie ist und wiefern 
sie in der Tat und überhaupt Möglichkeiten auf die ethische Idee hin 
in sich birgt“ (ebd. 28).167 Sie setzt darüber hinaus auch alle eideti- 
schen Wissenschaften voraus,168 welche die Unendlichkeit von 
Möglichkeiten in ihrer Typik zum Thema machen. Da Ethik dem­
zufolge auf die Wesensmöglichkeit „einer möglichen Welt über­
haupt als einer wahren und echten“ (A V 19, 31) gerichtet ist, wird 
sie zur eidetischen Disziplin, zur Wesenswissenschaft, „bezogen auf 
die Idee des Menschen, eines Menschen ideal gesprochen in einer 
ideal möglichen Welt“ (A V 22, 29). Die von der Ethik gefaßte 
Normidee einer wahren Welt und eines wahren Menschentums wird 

167 Entsprechend umspannt „universale Tatsachenwissenschaft“ „alle Ideen, alle 
absoluten Nonnen als realisierte“ (A V 19, 32).
168 „Eine universale Wissenschaft von den absoluten Normen und einer möglichen 
normgerechten Welt [...] umfaßt offenbar alle eidetischen Wissenschaften über­
haupt, auch die eidetische Wissenschaft von einer möglichen Tatsachenwelt über­
haupt.“ (A V 19, 32)

143

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


selbst zu einem praktischen Ideal der Beurteilung, der Entscheidung 
und des Handelns (vgl. A V 19, 32).169

In der Ethik als Wesenswissenschaft ist kein Raum für tran­
szendentale Fragestellungen. Die Ethik ist Regionalontologie, 
wenngleich, ähnlich wie die Logik in ihrem Gebiet, als universale 
Vemunftlehre des Normativ-Praktischen besonders ausgezeichnete 
Ontologie. Und doch gibt es Nahtstellen, an denen die ethische 
Problematik in die transzendentale Problemstellung hinüberfuhrt. 
Eine solche Nahtstelle bezeichnet insbesondere das Problem der 
Welt. In der transzendentalen Einstellung erweist sich die Welt - die 
gesamte mundane Struktur in ihrer Faktizität, aber auch in der 
Möglichkeit ihrer Variierbarkeit - als Konstitutionsgebilde und als 
Korrelat der transzendentalen Subjektivität. Der Stil der Variierbar­
keit selbst gehört dem Konstitutionsgebilde ,Welt‘ unabtrennbar zu. 
Soll nun die in der eidetischen Betrachtung teleologisch vorge­
zeichnete wahre und echte Welt nicht ein leeres Konstrukt sein, so 
muß ihr - eben aufgrund der ,Harmonie4 von Welt als Eidos und 
transzendentalem Gebilde - ein transzendentales Moment ent­
sprechen, m. a. W., Welt als Konstitutionsgebilde muß diese Mög­
lichkeit zulassen. Husserl spricht in diesem Zusammenhang auch 
von der prinzipiellen Humanisierbarkeit der Welt als einer in ihrer 
transzendentalen Sinnstiftung verankerten Verfaßtheit; daß Welt 
„von vornherein auf den Menschen hin und die von ihm geforderte 
Teleologie [...] angelegt sein, daß <sie> die Bedingungen der 
Möglichkeit der echten Humanisierbarkeit erfüllen muß und darin 
ihre Wahrheit hat“ (A V 22, 31). In der Spätphase von Husserls 
Werk treten solche Überlegungen in den Vordergrund, die darauf 
abzielen, die transzendental aufgedeckte Teleologie in Zusammen­
hang und Einklang mit der von der Ethik behandelten mundanen 
Teleologie zu bringen (vgl. unten IV. 1.).

169 Die Ethik als Wesenswissenschaft ist damit - wie alle Ontologien - noch keine 
genuin philosophische Disziplin. „Die formale Ethik nicht minder als die sie 
ergänzende materiale gehören nach meiner Auffassung noch nicht in die Linie des 
eigentlich Philosophischen: genau so <wenig> wie auf der anderen Seite die 
formale Logik und die sie ergänzende materiale und vor allem die Logik der 
Erfahrungswissenschaft.“ (Ethik-Vorlesung 1908/1909, Hua XXVIII, 244 f.)

144

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


1.3. Ethik als Regionalontologie

Bevor dargelegt wird, wie Husserl Ethik als wesenswissenschaft­
liche Disziplin entwarf, sei die Stelle, die ihr Husserl in seiner 
Konzeption der Wissenschaft zuordnet, kurz bestimmt. Ethik als 
Wesenswissenschaft ist zwar Welt-, aber nicht Tatsachenwissen­
schaft. Tatsachenwissenschaft hat Husserl zufolge die beiden gro­
ßen Bereiche des Weltlich-Empirischen, Natur und Geist, zu ihrem 
Thema, bestimmt sich somit als Natur- und Geisteswissenschaft. 
Geisteswissenschaft unterteilt sich für Husserl in rein theoretische 
und in normativ-praktische Disziplinen, die normativen Wissen­
schaften als Tatsachenwissenschaften (vgl. A V 19, 70). Normative 
Wissenschaft als Tatsachenwissenschaft (,Technologie4 im Sinne 
der Vorlesung von 1920/1924) untersucht „die tatsächlichen Gül­
tigkeitsansprüche“ einer personalen Kultur, „hinsichtlich ihrer 
Wahrheit, ihrer absoluten Normgerechtigkeit: das personal Geltende 
in seiner historischen Geltung unter der Idee der wahren und 
wirklichen Gültigkeit“ (ebd. 71). Den Tatsachenwissenschaften, 
„den Wissenschaften von der tatsächlichen Welt und den ihr 
zugehörigen ,realen4 Möglichkeiten“, stellt Husserl die Wesens­
wissenschaften, die „Wissenschaften von den idealen oder We­
sensmöglichkeiten“, gegenüber (ebd). Diese Wissenschaften sollen 
das Invariante, die „Wesensform“ (ebd.) der Tatsachenwelt nach 
ihren Regionen Natur und Geist und innerhalb der Region des 
Geistigen auch nach dem Normativ-Praktischen, herausstellen. Die 
Wesensform der Tatsachenwelt als solcher ist das Thema der reinen 
Logik; diese leitet „die Ausbildung der universalen Erkenntnis der 
besonderen und faktischen Welt-Tatsachen“ (ebd. 72), sprich die 
Ausbildung der regionalen Ontologien. Die Ontologien rationalisie­
ren das Faktische, bilden damit als eine Grundwissenschaft für den 
jeweiligen Bereich der Tatsachenwelt einen Parameter aus, demzu­
folge die betreffenden Tatsachen theoretisch eindeutig bestimmt 
und in der Praxis zu Objekten der Umgestaltung werden können. In 
der Entwicklung der neuzeitlichen Wissenschaften wuchs, wie Hus­
serl vor allem in seinem Spätwerk hinsichtlich der transzendentalen 
Grundlagen dieses Geschehens zeigte, der Geometrie und der Ma­
thematik die Funktion einer Rationalisierung der Natur und als 

145

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Grundwissenschaften die Leitung aller auf Natur bezüglichen 
empirischen Wissenschaften zu. Es war eines von Husserls Haupt­
anliegen, eine Übernahme des mathematischen Rationalisierungs­
musters auch auf das Seelisch-Geistige zurückzuweisen; für diesen 
Bereich könne nicht eine naturalistische Psychologie die Grundwis­
senschaft abgeben. Im Gegenzug dazu galt Husserls Bestreben der 
Konzeption einer reinen eidetischen Psychologie.

Wie aber verhält es sich nun mit der reinen Ethik als universaler 
Vemunftlehre? Ethik und Psychologie als wesenswissenschaftliche 
Disziplinen sind nach Husserl der intentionalen Anthropologie zu­
zuordnen, die in Analogie zu den geometrisch-mathematischen Dis­
ziplinen die entsprechende Grundwissenschaft für die Erforschung 
des Seelisch-Geistigen darstellt. Innerhalb der intentionalen An­
thropologie ist es insbesondere die intentionale Psychologie, die die 
Funktion einer solchen Grundwissenschaft übernimmt, zumal sie, 
als Wissenschaft vom universalen Bewußtseinsleben, die Brücke 
zur transzendentalen Phänomenologie schlägt. Psychologie ist auf 
das ganze Bewußtseinsleben, auf das theoretische wie praktische, 
bezogen, jedoch nicht eigens hinsichtlich der normativen Bestim­
mungen. Insofern tritt sie nicht in Konkurrenz zur reinen Ethik, die 
als universale Vemunftlehre erklärtermaßen das gesamte praktische 
(auch theoretisch-praktische) Bewußtseinsleben hinsichtlich seiner 
normativen Bestimmtheit umspannt. Damit wird Ethik insbesondere 
zu einer wesenswissenschaftlichen Grundwissenschaft für die nor­
mative Tatsachenwissenschaft, zu einer Art Logik, einer „Gefühls­
logik“, wie sie Husserl vor allem in seinen frühen Texten zur Ethik 
bezeichnet, zu einer „Logik der Normen“, zur „Theorie der reinen 
Normen“ (ebd. 73). Ethik bezieht sich auf die Welt und die Men­
schen, „aber als Idee und in der Frage, nicht welche Ziele sie sich 
faktisch gestellt hat und stellt, welche Meinungen sie faktisch über 
ihr Erzielen und Verfehlen hat usw.“ (ebd.).

Die Ethik wäre somit eine eidetische Disziplin, der innerhalb 
einer Grundwissenschaft für die wissenschaftliche Erforschung 
alles geistigen Seins der Weltwirklichkeit ein besonderer Platz 
zukäme. Im ersten Artikel der Kaizo-Serie stellt Husserl fest, daß es 
eine der reinen Mathematik parallele apriorische Wissenschaft, eine 
„mathesis des Geistes und der Humanität“ (Hua XXVII, 7), nicht 

146

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gibt: „Es fehlt das wissenschaftlich entfaltete System der rein ra­
tionalen, der im ,Wesen4 des Menschen wurzelnden ,apriorischen4 
Wahrheiten, die als der reine Logos der Methode in die geistes­
wissenschaftliche Empirie in einem ähnlichen Sinne theoretische 
Rationalität hineinbrächten und in einem ähnlichen Sinne rationale 
Erklärung empirischer Tatsachen möglich machten, wie die reine 
Mathematik der Natur empirische Naturwissenschaft als mathema­
tisch theoretisierende und somit rational erklärende möglich 
gemacht hat.44 (Ebd.) Gab die reine Mathematik der Natur durch 
ihre Entfaltung der Idee der Natur Prinzipien der Rationalisierung 
des Empirischen, insofern es Naturhaftes ist, vor, so fehlt eine 
apriorische Disziplin, die dies hinsichtlich der Idee des Menschen 
und der menschlichen Gemeinschaft unternommen (ebd. 6) und 
eine der Seinsverfassung des Geistigen entsprechende rationale 
Leitung der Geisteswissenschaften ermöglicht hätte. Doch im Falle 
des Geistigen gibt es, wie Husserl hinzufugt, noch eine besondere 
Weise der Rationalisierung des Empirischen, nämlich „die nor­
mative Beurteilung nach allgemeinen Normen, die zum apriorischen 
Wesen der vernünftigen4 Humanität gehören“ (ebd. 7), die Be­
urteilung „nach normativen apriorischen Disziplinen der Vernunft, 
der logischen, wertenden und praktischen Vernunft“ (ebd. 9) sowie 
„die Leitung der tatsächlichen Praxis selbst nach ebensolchen Nor­
men, zu denen die Vemunftnormen praktischer Leitung selbst mit­
gehören“ (ebd. 7, vgl. 9). Mit diesem Satz ist Ort und Aufga­
benstellung der Ethik in einer apriorischen Grundwissenschaft vom 
geistigen Sein umrissen. Gegenstände der ethischen Untersuchung 
sind alle Normen und normativen Bestimmungen, so daß die Ethik 
als universale Vemunftlehre alle Disziplinen hinsichtlich ihrer 
Normhaftigkeit umspannt. Ferner gehört zur Aufgabe der reinen 
Ethik, die Bedingungen der Möglichkeit aufzuzeigen, die ver- 
nunfthaft ausgewiesenen Normen zu realisieren. Damit wird sie zu 
einer die Praxis regelnden apriorischen Disziplin.

Wenn Ethik ein wesentlicher Bestandteil einer apriorischen 
Grundwissenschaft sein soll, unterliegt sie dann nicht auch dem 
Verdikt des späten Husserl, den dieser gegenüber der neuzeitlichen 
Mathematik der Natur ausspricht, nämlich dem Vorwurf der 
Idealisierung und des Vergessens der Lebenswelt? Wenn dies nicht 

147

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


so ist, müßte es für Husserl zumindest zwei prinzipiell unter­
schiedliche Weisen einer Rationalisierung des Empirischen geben. 
Dies ist in der Tat der Fall. Den wichtigsten Unterschied zwischen 
der Idealisierung seitens der Mathematisierung der Natur und der 
von Husserl geforderten Rationalisierung des Geistigen bezeichnet 
die Verankerung in universaler Wissenschaft. Im ersten Fall, bei der 
Mathematisierung der Natur, fehlt, so lautet Husserls Vorwurf, ge­
rade solche Einbindung, während im zweiten Fall resp. bei der 
Ethik von vornherein die Verankerung dieser geforderten Idealwis- 
senschaft in der universalen Wissenschaft im Blick ist: Die Rationa­
lisierungsaufgabe der gesuchten Grundwissenschaft des Geistigen 
wird eidetisch-phänomenologisch reflektiert, sie ist somit in das 
Gesamt der ontologischen Disziplinen eingebunden; hierzu gehört 
auch die Diskussion der Rolle der reinen Ethik als universaler Ver­
nunftlehre. Da die Ontologien im Aufriß der phänomenologischen 
Wissenschaft von der transzendentalphänomenologischen Befra­
gung der Genesis der lebensweltlichen Sinnbestimmungen, die 
diesem Rationalisierungsprozeß zugrunde liegen, nicht abgekoppelt 
werden, tritt hier auch kein Vergessen dieser Sinngrundlagen ein. 
Der Idealisierungsvorgang im Fall der neuzeitlichen Mathematisie­
rung der Natur hingegen setzte eine eidetische Kenntnis operativ 
ein. Daraus wird zweierlei ersichtlich: Zum einen zielt Husserls 
Kritik der Mathematisierung der Natur nicht auf den Ideali­
sierungsprozeß als solchen, sondern auf die Art und Weise, wie 
dieser durchgeführt wird, und zum zweiten belegt das Verhältnis 
dieser beiden Idealisierungsarten Husserls These, daß eine ungenü­
gende Reinigung des Theoretischen von Voraussetzungen der 
Praxis der eigentliche Grund für das Scheitern eines theoretischen 
Konzepts darstellt. Als Momente, an denen die ungenügende theo­
retische Selbstvergewisserung, die zur Krise der europäischen 
Wissenschaften führte, abgelesen werden kann, nennt Husserl 
bekanntlich Weisen der unkontrollierten Idealisierung, die zu einer 
Metäbasis führten, wie die Mathematisierung der sinnlichen Füllen, 
und Weisen zunehmender Sinnentleerung im technisierten Umgang 
mit dem ,Formel-Sinn4 (vgl. Hua VI, 32 ff, 42 ff.).170

170 Husserls in Zusammenhang mit der mathematischen Naturwissenschaft ge-

148

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Diese Gefahr droht Husserl zufolge jedem Idealisierungsvorgang, 
ja jedem theoretischen wie praktischen Vollzug, der an Ideen, 
Idealen oder Normen ausgerichtet ist. So kann auch die ethische 
Verantwortung zu einer „Dressur“ werden (E III 4, 35); die Her­
kunft der ethischen Normen ist dann vergessen, die Notwendigkeit 
ihrer Begründung nicht mehr im Blick, die Rationalität fällt „als 
eigentlich individuell zu verantwortende unter den Tisch“ (ebd. 36). 
Zur verantwortlichen Haltung gehört zumindest, so Husserl, die 
„Begründungsbereitschaft“ des ,ich-kann‘: Ich kann jederzeit den 
Nachweis der rationalen Begründung meines Tuns und Verhaltens 
geben. Husserl bezeichnet dies als „Evidenz zweiter Stufe“ (ebd.) 
gegenüber derjenigen Evidenz, die aus dem urstiftenden Begrün­
dungsvollzug resultiert. Das „rationale Verhalten“ hinsichtlich eines 
bestimmten Zweckfeldes ist Husserl zufolge dann das, „wo die 
Zweckmäßigkeit in allen Schritten der Verwirklichung den Charak­
ter der einsichtigen oder einsichtig zu machenden Normgerechtig­
keit hat, also der ganze ausführende Weg begangen und schon vor­
her entworfen ist als ein durchaus normgerechter, mag auch die 
Normgerechtigkeit horizonthaft verweisen auf Begründungen, die 
revidiert, aber nicht aktuell gegenwärtig sind“ (ebd. 38).

Doch gerade in Hinblick auf Husserls spätere Kritik am Idealisie­
rungsprozeß der neuzeitlichen Wissenschaft ist Zweifel angebracht

brauchter Begriff der „Technisierung“ (Hua VI, 45 f.) ist mit seinem oben 
diskutierten „Technologie“-Begriff im Rahmen des Ethischen insofern verwandt, als 
sich beide auf Kunstfertigkeit4 beziehen; sofern jedoch Husserl bei der Tech­
nisierung der mathematischen Naturwissenschaft den fehlenden Rückgang auf die 
originären Anschauungen, die der Mathematisierung zugrunde liegen, heraus­
streicht, erhält der Begriff des Technischen eine überwiegend negative Bestimmung. 
In E III 4 spricht Husserl vom „notwendigen Prozeß der Technisierung der Ver­
nunft“; ,notwendig4 besagt hier das zwangsläufige Versinken der Anschau­
ungsgehalte in die Tiefen von Retention, Sedimentation und Vergessen, die „innere 
Umwandlung der Aktivität in sekundäre Passivität“ (23). Nicht also gegen diesen 
passiv-synthetischen Prozeß als solchen soll sich ethische Besinnung zur Wehr 
setzen, sondern gegen das passive Ichverhalten, die anschauungsfeme, „faule 
Vernunft“ (Hua XXVII, 238 f.), die sich mit den Ergebnissen dieses Prozesses 
abfindet und mit ihnen hantiert und nicht die Anstrengung der Wiederveranschau­
lichung auf sich nimmt. Hier wird erneut deutlich (vgl. oben 1.1.2. und 1.3.), daß für 
Husserl der Widerpart des freien Ich nicht der Untergrund der Passivität ist, sondern 
das Ich selbst, sofern es diesem Untergrund gegenüber gebunden ist. 

149

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bezüglich Husserls Parallelisierung von reiner Mathematik der 
Natur und der gesuchten apriorischen Geisteswissenschaft im ersten 
Äzzzzo-Artikel. Denn offensichtlich handelt es sich hier nicht um 
zwei parallele, sondern allenfalls im Formalen analoge Idealisie­
rungsvorgänge. Die Rationalisierung des Empirischen seitens der 
Mathematik der Natur wird von einer Vorentscheidung geleitet, die 
Husserl später in einer Vorannahme im Verhältnis von Ansichsein 
und Phänomenalität erblickt (vgL Hua VI, 54). Die Ursache hierfür 
liegt in einer bestimmten Realitätssetzung, die Husserl früher be­
reits als Naturalisierung beschrieb. Diese Realitätssetzung bewirkt, 
daß das Idealisierungsgeschehen in der Mathematisierung der 
Natur, die Mathematisierung der Füllen, keine eidetische Bestim­
mung gibt, sondern eine Art der Anwendung des Eidetischen auf 
das Konkret-Faktische darstellt. Eine derartige Vermischung von 
eidetischer und empirischer Methode ist Resultat der unreflektierten 
Vorgehensweise in der Mathematisierung der Natur und gerade 
unterschieden von einer Rationalisierung des Empirischen, wie sie 
im Fall des Geistigen von der Ontologie im phänomenologisch fun­
dierten Gefüge der Wissenschaft betrieben werden soll. Der Unter­
schied liegt jedoch nicht allein in der Qualität der geleisteten 
Reflexion; durch diese bedingt, ist auch der Stil der Idealisierung 
beide Male ein vollkommen anderer. Rationalisierung des Geisti­
gen im Sinne der Phänomenologie besagt das eidetische Bestimmen 
entsprechender Begriffe in formaler Allgemeinheit (Husserl nennt 
den „Begriff des Menschen überhaupt als Vemunftwesen, den 
Begriff des Gemeinschaftsgliedes und der Gemeinschaft selbst und 
nicht minder alle besonderen Gemeinschaftsbegriffe wie Familie, 
Volk, Staat usw. Ebenso die Begriffe der Kultur und der besonderen 
Kultursysteme Wissenschaft, Kunst, Religion usw.“ [Hua. XXVII, 
11]). An diesen Begriffsüberprüfungen und -bestimmungen soll sich 
empirische Geisteswissenschaft orientieren. Hier liegt, prinzipiell 
gesehen, kein Verwischen der Grenzen vor, kein Hineinziehen der 
eidetischen Methode ins Faktische wie im Fall der neuzeitlichen 
exakten Wissenschaft von der Natur. Deutet diese im Empirischen 
das Empirische ideell, so besagt die Rationalisierung im Geistigen 
die Erforschung des Empirischen anhand von ideellen Bestimmun­
gen. Im ersten Fall wird das Ideelle zu einer Bestimmtheit der

150

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Realität und diese zur wahren Realität an sich, in diesem Sinn 
platonisch gedacht (Galilei war bekanntlich Platoniker). Im zweiten 
Fall soll die Seinsdifferenz zwischen dem Ideellen und dem Em­
pirischen gewahrt werden. In dieser Hinsicht ist Husserl - im Ge­
gensatz zum neuzeitlichen Naturwissenschaftler - kein Platoni­
ker.17'

Welches sind nun die in formaler Allgemeinheit zu gewinnenden 
eidetischen Bestimmungen der reinen Ethik? Es geht ihr nicht um 
die Bestimmungen des Menschen, der Gemeinschaft, der Kultur, 
Wissenschaft, Kunst, Religion als solchen; diesbezüglich setzt die 
Ethik die übrigen eidetischen Wissenschaften vom Geistigen vor­
aus. Ihr geht es vielmehr um „die normativen Gestalten: ,wahre1, 
,echte4 Wissenschaft, Kunst, Religion“ (Hua XXVII, 11) etc. Damit 
ist ein Koordinatenkreuz der ethischen Forschung aufgespannt: Eine 
Koordinate betrifft das individuelle sowie das gemeinschaftliche 
Sein, die andere die Möglichkeit eines ,wahren4, ,echten4 („seli­
gen“) Lebens im Gegensatz zu einem unwahren, unechten und den 
Abstufungen dazwischen. Ersteres ist eine methodische Einteilung, 
letzteres kennzeichnet das eigentliche Anliegen und Ziel von Hus­
serls ethischen Analysen (vgl. B I 37, 31b). Für Husserl liegt die 
Aufgabe der Ethik in erster Linie in der Beantwortung der Frage 
nach der Wesensform eines authentischen Lebens und nicht in einer 
Hierarchie von Werten und Wertordnungen. Husserls spätere Ethik 
macht dies zunehmend deutlich, was in engem Zusammenhang mit 
der Aufwertung der teleologischen Betrachtungsweise und der 
Betonung der Praktik steht. Das teleologische Geschehen ist zwar 
stets auf eine Zielidee, in Husserls Vemunftphilosophie auf evident 
aufdeckbares, wahres, vernünftiges Sein, bezogen, doch es ist 
unabtrennbar von seinem Korrelat, dem subjektiven Prozeß, der 
selbst wesenhaft teleologischen, auf wahres Sein zielenden Bewußt­
seinsintentionalität. So beinhaltet die Konzeption der Normidee ei­
nes ,seligen4 Lebens für ein faktisches Leben zugleich die Auffor­
derung, sich auf dieses Ideal zuzubewegen.

171 Husserls Stellung zu Platons Ideenlehre und zum Platonismus ist seiner 
Selbstinterpretation nach nicht eindeutig; oft betont er die Nähe, dann wieder die 
Differenz zu Platon (vgl. Hua III, § 22; vgl. auch Jan Patocka, Die natürliche Welt 
als philosophisches Problem, Stuttgart 1990, 85 f.).

151

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Ethik als universale Vemunftlehre soll dieses Ideal als „eine 
im Unendlichen liegende Idee“, die „dem echt humanen Leben die 
Form rationaler Selbstregierung und Selbstgestaltung geben muß“, 
(B I 37, 32a) aufzeigen. Das heißt, zugleich zu zeigen, „daß hier 
zwei Ideen notwendig aufeinander bezogen sind: einerseits die 
absolute Idee absolut vollkommener Subjektivität und eines absolut 
vollkommenen, absolut seligen Lebens; andererseits die Idee einer 
werdenden Subjektivität und eines werdenden Lebens, das die Form 
eines rechten Hinwerdens auf die absolute Idee hat, das ist die Form 
einer echten aufsteigenden Entwicklung“ (ebd., vgl. Hua XXVII, 
36). Diese untrennbare Einheit von Weg und leitendem Ziel be­
zeichnet Husserl vor allem in den Äzzzzo-Artikeln mit dem Terminus 
Erneuerung, und da Erneuerung die Spannung zwischen dem im 
Unendlichen liegenden absoluten Ideal und der Notwendigkeit der 
konsequenten Hinwendung zu ihm besagt, kann Husserl sie „das 
oberste Thema aller Ethik“ nennen. Dieses Telos umschreibt das 
letzte Umwillen des menschlichen Lebens im Horizont der Mun- 
danität; in seiner Übernahme erblickt Husserl die größte Selbst­
offenbarung des Menschen, Ziel und Zweck seiner mundanen 
Strebensverläufe. Erneuerung6 verweist folglich nicht nur auf eine 
durch mehrere Stufen hindurch sich erstreckende Entwicklung,172 
sondern besagt auch die Arbeit des Sisyphos - das stete Sichhalten 
in der Offenbarkeit des Telos, die permanente Revolte gegen ein In- 
Gewohnheit-Erstarren. Erneuerung6 ist somit auch ein Gegenbe­
griff zu Technisierung und Tradition, und er korreliert mit dem 
Authentischsein in der Aufnahme der Evidenz des Telos.

Hier zeichnet sich nun mit Blick auf die Rolle der Ethik der 
Zusammenhang des universalen Strebens nach Glück in der 
„Einstellung der Lebenssorge“ (A V 22, 19) und des theoretischen 
Ausgriffs auf das Vemunfttelos genauer ab (vgl. oben S. 91 ff.). 
Husserl betont, daß die das Leben bewegende Frage nach einem 
„befriedigten Dasein66 eine praktische ist, aber eine solche, die „alle 
meine Praxis überhaupt66 betrifft (ebd.). Sie „entwirft die Idee einer 
universalen Form praktischen Lebens überhaupt und als Totalität 

172 „So weit Geist und geistige Leistung reicht, so weit reicht, mit der Bannsphäre 
der Motivation, auch die Idee der Entwicklung.“ (Hua XXV, 322)

152

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


künftigen Lebens, das selbst in dieser Totalität zu einem von mir zu 
erwirkenden werden soll, also selbst Ziel einer totalen Praxis wäre“ 
(ebd.). Diesem schlechthinnigen Umwillen des Daseins entspricht 
eine universale Besinnung praktischer Vernunft, die in theoretischer 
Einstellung zu einer universalen Besinnung theoretischer Vernunft 
(ebd. 20), zur „ethischen universalen Besinnung“ (ebd. 21), werden 
kann. Gegenstand und Ziel der Ethik als universaler Vernunftlehre 
ist für Husserl somit die theoretische Erforschung des Universal­
interesses des Weltlebens, sein universales Streben nach Glück in 
der alles umfassenden Lebenssorge - aufgedeckt als universales 
teleologisches Problem, als Vernunftproblem.

Weiter heißt es weiter, daß die Frage nach „meiner Lebensbefrie­
digung“, nach „meinem echten Dasein“ „die mein gesamtes Wohl 
und Wehe betreffende Lebensfrage“ ist (ebd. 21. f). Obgleich jeder 
sein Leben zu verantworten habe, sei diese Verantwortung nicht auf 
den einzelnen beschränkt: Meine Selbstverantwortung bezieht auch 
den anderen mit ein, da „sein Dasein auch Dasein für mich ist und 
als dieses Fürmichsein in Kommunikation, in Lebensgemeinschaft 
auch eine personale Wirkungseinheit ist, die als praktische für mich 
wie für ihn meinerseits von mir her mitzuverantworten ist und 
seinerseits von ihm her“ (ebd. 22). Personales Wirken könne, so 
Husserl weiter, die ausgezeichnete Weise der Willensvereinheit­
lichung als einer Art der Willensdurchdringung annehmen; zunächst 
von einzelnen Personen unternommen, könne dies zu einer 
„willentlichen Vergesellschaftung“ führen (ebd. 22), die einzelnen 
werden zu „Trägem der höherstufigen Selbstverantwortung der je­
weiligen gesellschaftlichen Personalitäten höherer Stufe“ (ebd. 23). 
Letztlich umgreift so die universale Frage der Selbstverantwortung 
„die gesamte Menschheit, das ist das Universum möglicher 
Kommunikation durch unmittelbare und mittelbare Erfahrung 
(Einfühlung) des Mitdaseins“ (ebd.). Demzufolge könne es keine 
„bloße Privatethik“ geben, „sondern Individualethik und Sozial­
ethik, universale Menschheitsethik sind eine Ethik“ (ebd.).173 Die 
ethische Besinnung habe zwar von dem jeweiligen Ich auszugehen, 

173 Die „untrennbar einige wissenschaftliche Ethik“ umspanne „untrennbar Indivi­
dualethik und Sozialethik“ (Hua XXVII, 50).

153

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


das zu verantwortende Leben des einzelnen, einschließlich das 
sozial fungierende, sei eben das seine, wie auch der Augenblick der 
Entscheidung der seine ist, und doch gebe es keine Abkapselung 
eines ethischen Ich und seiner Verantwortung (ebd.): „Eine Ethik 
umspannt also von vornherein die gesamte Menschheit.“ (Ebd. 23 
f.) In diesem noch präziseren Sinn umfaßt Ethik für Husserl die 
„gesamte Welt“ als Feld der Praxis, sofern nämlich in ihr „Bedin­
gungen der Möglichkeit einer überhaupt praktisch zu gestaltenden 
Welt liegen und vielleicht auch solche einer Natur aus praktischer 
Vernunft, die ja letztlich die einer kultivierten Natur ist, soll 
Unterlage sein können“ (ebd. 24). Auch Welt sei also aus prak­
tischer Vernunft zu rechtfertigen (ebd.).

Vermöge der Vergemeinschaftungspraxis, der Stiftung eines 
Gemeinschaftswillens in einer Willensgemeinschafit, handelt eine 
Sozialität als solche: Sie ist mehr als die Summe ihrer Einzelglieder. 
Daher ist für Husserl Sozialethik nicht damit bezeichnet, daß sie das 
Verhalten des einzelnen zu Gemeinschaften zum Thema macht; 
sondern Sozialethik ist für Husserl „eine Ethik der Gemeinschaften 
als Gemeinschaften“ (Hua XXVII, 21).174

2. Praktik und Praxis

2.1. Praktik der individuellen Praxis

Einen Leitfaden für Husserls Konzeption einer Individualethik gibt 
die kurze systematische Darstellung des dritten Xazzo-Artikels von 
1923. Die Ausführungen dieses Aufsatzes belegen und ver­
deutlichen, inwiefern Husserls ethische Untersuchungen einem 
teleologischen Denkansatz verpflichtet sind. Damit erinnert Hus­
serls ethisches Konzept von fern nicht nur an Sokrates,175 auf den 

174 Vgl. auch F I 28, 20 f.; B I 21 I, 30: das sozialethische Problem sei das Problem 
„einer prinzipiellen Möglichkeit sozialen Lebens, sozialen Handelns, verstanden als 
Handeln der Sozialität selbst“.
175 Zu Sokrates vgl. z. B. den Aufsatz „Die Idee einer philosophischen Kultur“ 
(1922/1923) (Hua VII, 203 ff.) sowie die aus der gleichen Zeit stammenden 

154

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Husserl sich immer wieder berufen hat, sondern auch an den von 
ihm ebenfalls geschätzten Kierkegaard.176

Im Manuskript A V 22 heißt es: „Die Fragen einer universalen 
Ethik, die Fragen nach einer Menschheit oder einer Welt rein aus 
praktischer Vernunft gestaltet und zu gestalten, sind Fragen der 
Möglichkeit einer universalen Teleologie, deren Willensquelle im 
Menschen selbst liegt.“ (25) Bezüglich dieses teleologischen Rah­
mens muß auch Husserls Rede von ,Erneuerung4, von „Welt- und 
Selbstreform“ (ebd.), verstanden werden. Das prozessuale Moment, 
das den Sinn von Erneuerung kennzeichnet, drückt für Husserl die 
Weise aus, wie der Mensch seinem teleologischen Wesen ent­
spricht: Das Telos willentlich übernehmen bedeutet, sich ihm 
konsequent anzunähem; da es im Unendlichen liegt, ist schon der 
Weg dahin Ziel. Die universale Teleologie, von der die universale 
Ethik handelt, weist sich wie diese als mundane aus, als universale 
Wissenschaft von den Zielen und Zwecken im Weltzusammenhang: 
Ihre „Willensquelle“ liege demnach im Menschen, in der mun- 
danen, menschlichen Subjektivität, nicht in der transzendentalen. 
Wille, Wollen ist wie Praxis überhaupt für Husserl stets auf 
mundanes Sein bezogen. Dies schließt jedoch nicht aus, daß für den 
späten Husserl gerade die Frage nach dem Zusammenhang dieser 
mundanen Teleologie mit der transzendental-metaphysischen zum 
Problem wird (s. IV. 1.). Zu den wichtigsten Merkmalen von 
Husserls Praktik zählt, daß Husserl nicht die Übernahme vor­
ethischer und genuin ethischer Formen der Selbstregelung als 
Appell an die Einsichtsfähigkeit des einzelnen vorträgt, sondern die 
phänomenologische Analyse eines teleologischen Gesamtprozesses 
gibt, in dem die Ziele der Selbstregelung in gestufter Motivation 
auseinander hervortreten. Diese Analyse stellt apriorische Sach­
verhalte heraus, beschreibt also weder tatsächliche Verläufe noch 
fordert sie die tatsächliche Umsetzung ihrer Aufweisungen.

Reflexionen zu „Sokrates - Buddha“ (in B I 21, 88-94). J. G. Hart, The Person and 
the Common Life, a.a.O., 29 ff.
176 1920 schreibt Husserl an D. Mahnke: „Zur Erholung lese ich jetzt Kierkegaard, 
der das Thema einer Dissertation machen soll, eines vortrefflichen Schülers, 
eigentlich ein Theologe <= Martin Thust>“ (Brief vom 11.2.1920, zitiert in K. 
Schuhmann, Husserl-Chronik, a.a.O. 237).

155

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Nur weil der Mensch intentionales Wesen und als solches teleo­
logisch bestimmt ist, kann er Husserl zufolge konkrete Zwecke 
setzen. Das Thema von Husserls ethischen Untersuchungen ist aber 
nicht die Kartographierung solcher konkreter Zwecke und der auf 
sie bezogenen teleologischen Intentionalstrukturen, sondern als zum 
Sein des Menschen gehörig ein Gerichtetsein auf letzte Ziele und 
ihre prinzipielle Verantwortung. Jeder Mensch besitze demnach 
eine zweifache letzte Zielbestimmtheit: die seines persönlichen Le- 
benstelos (vgl. oben 1.1.4.) vor dem Hintergrund der Sorgestruktur 
als solcher (vgl. oben 1.3.1). Die letztere teleologische Bestimmtheit 
ist gegenüber der ersteren die höherwertige, erst ihre Aktivierung 
bildet Husserl zufolge den Maßstab für die „ethische Persönlich­
keit“. Schon in der Fichte-Auslegung seiner ,Kriegsvorlesungen4 
von 1917/1918 paraphrasiert Husserl die fünf Stufen der mensch­
lichen Entwicklungsfähigkeit in Fichtes Ethik: Die dritte Stufe, 
repräsentiert durch den „Typus des Hochmoralischen“ (Hua XXV, 
289), überwindet jedes Verhaftetsein an den sinnlichen Dingen 
(erste Stufe) wie auch jedes äußerliche pflichtmäßige Sichorien- 
tieren an einem kategorischen Imperativ (zweite Stufe) durch 
inneren Vollzug des Gesollten; absolut Gesolltes wird zum absolut 
Gewollten. Dieser Typus umfaßt Sondertypen, „besondere Typen 
des idealen Menschentums, die sämtlich ihr Recht in sich haben und 
untereinander nicht in eine Wertordnung zu stellen sind“ (ebd.). Sie 
entsprechen den je individuellen Lebensaufgaben, den jeweiligen 
Lebensbestimmungen als Berufsbestimmungen (ebd. 289 f.). Auf 
dieser Stufe ist das Subjekt noch an das Erringen des Objektiven, 
des zu erzielenden Werks, gebunden. Auf der vierten Stufe hin­
gegen wird das Streben selbst zum alleinigen Ziel und Zweck: „Und 
schließlich wird er sich klar werden können, daß es die Entfaltung 
eines göttlichen Seins und Lebens in seinem eigenen individuellen 
Leben und Streben ist, was er eigentlich als das absolut Wertvolle 
immerfort will und erstrebt.“ (Ebd. 290) Dieses „religiöse Gott- 
Innesein“ (ebd. 291) kann selbst zum Thema einer Wissenschaft 
werden und sich, auf dem fünften Standpunkt, in „Gott-Wissen“ 
(ebd.) wandeln.

Der Schritt vom dritten zum vierten Standpunkt begegnet wieder 
in Husserls drittem Kaizo-Artikel. Husserl unterscheidet da „spezi­

156

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


fisch menschliche Lebensformen und vorethische Formen der 
Selbstregelung“ (Hua XXVII, 26) von der „Lebensform echter 
Humanität“ (ebd. 33), zu der erstere emporleiten (ebd. 26). Zu den 
vorethischen Formen der Selbstregelung zählt Husserl das 
Vorsetzen eines Lebensziels, das zum unbedingt begehrten wird 
(ebd. 27); auch gehöre dazu „die Entscheidung für ein Berufsleben 
in einem prägnanten und höheren Sinn“ (ebd. 28), nämlich Werten 
einer bestimmten Wertregion „in einer persönlichen Liebe 
ausschließlich zugetan“ zu sein (ebd.). Die Lebensform des ethi­
schen Menschen ist demgegenüber „die einzige absolut wertvolle“ 
(ebd. 29). Alle positiv zu bewertenden vorethischen Lebensformen 
können sich darin einordnen, gewinnen in ihr „Norm und Grenze 
ihres letzten Rechtes“ (ebd.). Die ethische Lebensform umgreift alle 
auf bestimmte Wertregionen bezogenen Lebensformen und ist doch 
mehr als nur deren Summe; ihr qualitativ neuer Schritt, derjenige, 
der Husserl veranlaßt, sie die ethische zu nennen, liegt darin, daß in 
ihr das Sein des Menschen als solches zum Austrag kommen soll, 
nicht nur diese oder jene Ausprägungen menschlichen Seins und 
Verhaltens. Der Titel ,Lebensform echter Humanität“ ist also wört­
lich zu nehmen: In dieser Lebensform soll das Wesen menschlicher 
Praxis seine evidente Form erlangen. Darum geht es bei ihr nicht 
mehr um diese oder jene Regelungen menschlichen Lebens, son­
dern um dieses selbst und als solches; nicht um die Übernahme be­
stimmter individueller teleologischer Ziele und Zwecke, sondern 
um das Telos des dem Menschen offenbar gewordenen eigenen 
Seins als des Seins des Vernunftmenschen. Nach den Ausführungen 
des dritten ÄTzzzo-Artikels heißt ,ethisch sein“ die Verwirklichung 
des Menschseins im Rahmen eines ,Vemunftmenschentums‘, Ethos 
und Telos des Menschseins kommen zur Deckung. Im Spätwerk 
Husserls kennzeichnet dies zugleich den Weg zu einer auf phäno­
menologischer Basis zu errichtenden metaphysischen Teleologie 
(schon im dritten Xazzo-Artikel ist dies vorgezeichnet),177 so daß 
die beiden Stufen, die Husserl in diesem Xazzo-Artikel behandelt, in 
der Tat der dritten und vierten Stufe seiner Fichte-Auslegung 
entsprechen.

177 Siehe Hua XXVII, 33 f.

157

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Sowohl die vorethischen Lebensformen wie auch die ethische 
Lebensform gründen in Dispositionen, die für Husserl wesentliche 
Züge des Menschen darstellen und als solche Thema einer 
phänomenologischen Anthropologie sind (vgl. die Ausführungen im 
ersten Abschnitt des ersten Teils). Dazu gehört, daß sich das Leben 
„beständig in der Form des Strebens abspielt“ (ebd. 25), des 
Strebens letztlich hin zu positiven Werten (ebd.). Der praktisch­
weltliche Sinn dieses Strebens liegt darin, daß das Leben für sich 
standhaltende Befriedigung erstrebt. Dazu kommt für Husserl auch 
die Fähigkeit, in freier Spontaneität das Streben nach Befriedigung 
zu reflektieren, zu beurteilen und in andere Bahnen zu leiten, das 
Leben „zu einem befriedigenden, einem glückseligenzu gestalten 
(ebd.). Dies gründet in der Fähigkeit, das eigene Leben zu über­
schauen, es als ganzes zu beurteilen und dementsprechend Ziele zu 
setzen, die Lebensziele sind (ebd.): Der Mensch als „volle freie 
Person“ (A V 22, 60)178 kann sich „ein allgemeines Lebensziel vor­
setzen, sich und sein gesamtes Leben in seiner offenen Zu­
kunftsunendlichkeit einer aus eigenem freien Wollen entsprun­
genen Regelforderung unterwerfen“ (ebd. Hua XXVII, 26 f.). Die 
Setzung eines solchen Lebensziels, die damit eine einheitliche Wil- 
lenshabitualität stiftet, besagt eine „über die grenzenlose Unend­
lichkeit des Lebens bewußt erstreckte Regelung“,179 das indivi­
duelle universale Lebensziel besitzt demzufolge den Charakter eines 
„unbedingt begehrten“ (ebd. 27): „Eine Gesinnung unbedingter 
Hingabe an gewertete Ziele, entsprungen aus der Unbedingtheit 
ihres Begehrens“ wird „zum Prinzip einer Lebensregelung“ (ebd. 
28).

Als einen „besonderen Fall“ (ebd.) hierfür nennt Husserl das 
Berufsleben in „prägnantem“ Sinn: als „bezogen auf eine Gattung 
von Werten, die für den betreffenden Menschen in ,reiner1 Liebe 
geliebte sind, ihm also in der Erzielung ,reine1 Befriedigung ge­

178 „Gehen wir nun schließlich zur Universalität über, so haben wir den Grenzfall 
der vollen freien Person, die sich als das Ich aller seiner praktischen 
Zukunftsmöglichkeiten eine Regel auferlegt, die ihr gesamtes praktisches Leben 
gemäß einem totalen Lebensideal formen will.“ (A V 22, 60)
179 In B I 21 II spricht Husserl von einer „universalen Lebenspflicht“, einem 
„universalen Lebensberuf1 (31).

158

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


währen würden“ (ebd.). Ein Berufsleben dieser Art stellt schon eine 
Brücke in die ethische Lebenshaltung dar, insofern in ihm etwas 
rein um seiner selbst willen erstrebt wird - im Gegensatz zur 
Realisierung von Gütern, die der „sinnlichen Selbsterhaltung“, der 
„Macht“ oder dem „Ruhm“ (ebd. 27) gelten, die also sämtlich im 
eigenen Ego terminieren. Doch auch das Berufsleben, das sein 
letztes Ziel im objektiven Tun, im Hervorbringen von objektiven 
Werken, sieht, tendiert auf Selbsterhaltung: auf das konsequente 
Festhalten des Handelnden an seinen von ihm selbst gesetzten 
universalen Zielen. In der Orientierung an einem universalen Le­
bensziel und einer dementsprechenden Ausgestaltung eines all­
gemeinen Lebenstypus stimmen alle Weisen der vorethischen 
Selbstregelung überein. Das Berufsleben ,im prägnanten Sinn4 be­
freit sich jedoch relativ von der Letztbezogenheit seiner Ziele auf 
das eigene Ego. Durch diese Freiheit gewinnt es erst Raum für seine 
Selbstverwirklichung; da es eine aktive Selbstbezüglichkeit be­
gründet, schafft es eine intensivere Weise der Selbsterhaltung als 
jede Weise der im Ego terminierenden Lebensziele, die das Ego von 
seinem geistigen Selbst entfremden (es von dem zu Erreichenden, 
den Objekten, her entwerfen). Auch in diesem Sinn ist das Be­
rufsleben ein Übergang zu den ethischen Formen der Selbst­
regelung, stellt bereits eine relative Verwirklichung des Selbst dar. 
Sein universaler Lebenszweck wird zu einer „Lebenspflicht“ (B I 21 
II, 31), die das Ich bindet, von ihm Selbigkeit, Konsequenz fordert: 
„Ich, als der ich bin, soll und muß dieser Forderung genugtun; mich 
ihr entziehen, das ist, mir selbst untreu werden, meine Seligkeit 
preisgeben.“ (Ebd. 30) Der Zielsinn des Berufslebens ordnet sich in 
den übergreifenden individuellen Lebenssinn ein, sein Ich ist 
gerichtet „auf eine Norm seiner selbst, die korrelativ eine Norm 
seines ganzen Lebens in sich schließt“ (A V 22, 60). In „identischer 
personaler Existenz lebend“ verwirklicht das Ich diese Norm seines 
Lebenswillens (ebd. 58),180 es kann im Modus der „,Selbst‘-Verges- 

180 „Solange ich im Willen, der mein Lebenswille1 ist, lebe, bin ich mir selbst 
getreu, ich bin diese freie Person, identisch dieselbe, die sich ihren Daseinssinn 
zugestiftet hat, solange ich diesen Sinn frei tätig innehalte, mein Leben ihm gemäß 
konsequent gestaltend. Also treu bin ich mir selbst, sofern ich treu bin demjenigen 

159

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


senheit“ von ihm abweichen, doch die Einstimmigkeit dieses Wil­
lenslebens durch „Selbstkorrektur“ wiederherstellen (ebd.). Nicht 
nur einzelne Wollungen unterstehen der Verantwortbarkeit durch 
den übergreifenden Lebenswillen (vgl. ebd. 61), auch dieser selbst 
kann Gegenstand radikaler Beurteilung und Verwerfung werden 
(vgl. ebd. 59).

Die ethische Selbstregelung ist von der vorethischen Husserl 
zufolge dadurch unterschieden, daß sie die „einzig absolut 
wertvolle“ (Hua XXVII 29) - nur die ethische Lebensform zeichne 
für alle Sonderformen „Norm und Grenze ihres letzten Rechtes“ vor 
(ebd.) - und gegenüber den Sonderregelungen wie z.B. des Be­
rufslebens eine das Leben ganz umfassende, jede seiner Hand­
lungen bestimmende ist (ebd. 32). Im dritten Äzzzzo-Artikel cha­
rakterisiert Husserl die ethische Lebensform über die Darlegung der 
Motivationen, durch die sie gefordert ist (vgl. ebd. ILA.). Diese 
Motivationen führen dazu, daß die Ausbildung der ethischen 
Lebensform nicht die Übernahme eines das individuelle Telos 
gleichsam ergänzenden und überwölbenden überindividuellen 
Telos, sondern die letztkonsequente Aneignung der teleologischen 
Struktur des Menschseins selbst bedeutet: seines universalen 
Strebens nach Glück.

Das entscheidende Motiv zur Kritik von Sonderzielen und des 
Lebensziels selbst liegt für Husserl, wie ausgeführt (in 1.3.2.), in der 
Erfahrung des Zunichtewerdens vermeintlich angesetzter Ziele, aber 
auch in der evidenten Einsicht in den Gutwert von realisierten 
Zielen (vgl. ebd. 26). Dadurch werde ein „Vemunftstreben“ 
motiviert,181 das sich immer reiner ausbilden kann und das „dem 
persönlichen Leben hinsichtlich seiner jeweiligen urteilenden, wer­
tenden und praktischen Stellungnahmen die Form der Einsichtigkeit 
bzw., in anmessender Beziehung auf sie, die der Rechtmäßigkeit 
oder Vernünftigkeit“ gibt (ebd.). ,Vernunft1 und ,Vernünftigkeit4 
treten hier nicht als Postulate auf, sondern erweisen sich als 

Selbst, das ich mir zugewollt, für das ich mich entschieden habe, und zwar ,ein für 
allemal' - für mein ganzes Leben.“ (A V 22, 57 f.)
181 „Einzelne Unbefriedigung motiviert zur Rückschau auf die Gründe des Mißlin­
gens. Allgemeine Unbefriedigung zur Rückschau über das ganze Leben [...].“ (E III 
8,2)

160

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Resultate eines Gerichtetseins auf Selbstgebung, auf Evidenz, 
sofern für Husserl Vernunft mit Evidenz korreliert. Alles selbst­
gegebene, in diesem Sinn vemunftmäßige Sein ist von sich selbst 
her nicht von individuell-subjektiver Willkür determiniert. Zwar 
können egoistische Interessen das Gegebene abdrängen, es mit 
subjektiven Auslegungen überdecken, verfälschen und nicht zum 
Zug kommen lassen, aber das Selbstgegebene als solches läßt sich 
nicht unter Beibehaltung seiner Evidenz subjektiven Interessen 
anverwandeln. Und umgekehrt, je mehr sich Lebensvorhaben von 
vermeintlichen Ansetzungen, von sie bestimmenden affektiven, 
gewohnheitsmäßigen Neigungen freimachen (vgl. ebd. 26 und 30), 
je mehr sie also nicht von subjektiven Dispositionen, sondern von 
evident Erschautem bestimmt werden, eine desto gesichertere Norm 
stellen sie dar und damit die Vorbedingung für ein gesicherteres 
Glück, eine gesichertere Gesamtbefriedigung des Lebens. Hier wird 
ersichtlich, daß zum einen derjenige, der größtmögliches Glück 
erstrebt, Husserl zufolge möglichst von seinen Affekten und Vor­
stellungen absehen muß: Die ethische Verwirklichung des Selbst­
seins ist nur über eine radikale Entsubjektivierung zu erkaufen. Zum 
anderen zeigt sich auch hier wieder, wie das existenzielle Streben 
nach Sicherung des Glücks selbst in das Vemunftstreben ein­
mündet, da gesicherteres Glück solches aufgrund von ausgewiese­
ner Evidenz ist.

Husserl ist freilich nicht der Ansicht, daß bestimmte Evidenz, 
einmal errungen, schon genüge, eine bleibende Norm abzugeben. 
Bedeutend an seiner Auffassung ist, daß eine möglichst gesicherte 
Gesamtbefriedigung des Lebens nicht von bestimmten Einsichten 
und Normen allein garantiert wird, sondern allein von der ge­
nerellen Tendenz des Strebens selbst: einer Habitualität des Ich, der 
Haltung der Kritik („habituelle Intention auf eine Kritik der Ziele 
und ausführenden Wege“ [ebd. 30]): „Eine solche Kritik soll das 
Handeln im voraus vor Enttäuschungen des sachlichen und welt­
lichen Verfehlens sichern, aber auch hinterher der Erzielungs­
freude ihre standhaltende und sich immerfort bewährende Kraft 
geben, sie vor nachkommenden Entwertungen - vermöge der 
Preisgabe ihrer sachlichen oder axiologischen Triftigkeit - behüten.“ 
(Ebd.) Die ethische Lebensform besagt also in erster Linie die 

161

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Ausbildung einer solchen habituellen Form ständiger Kritikbe­
reitschaft, die als Habitus alles künftige Leben ,im voraus4 umgreift; 
dasselbe umschreiben Husserl zufolge die Titel des „ Verantwort­
lichkeitsbewußtseins der Vernunft oder des ethischen Gewissens“ 
(ebd. 32).182 Hier zeigt sich, wie Husserl ,Besinnung4 und über­
schau4 über Lebensganzheiten vom ethischen Ansatz her in einen 
Zusammenhang bringt: Überschau ist es, die nachfolgende Kritik 
ermöglicht, indem sie des Telos gewahr wird und die faktische 
Situation an ihm messen kann. Die Möglichkeit zur Überschau wird 
erst dann voll ergriffen, wenn sie zur Basis des universalen 
Verantwortlichkeitsbewußtseins wird. Da aber für Husserl der 
Mensch, solange er lebt, ,im Schicksal4 steht, mit Unabwägbarkei- 
ten des Lebens konfrontiert wird, kann die ethische Lebensform 
nicht nur in der einmal erfolgten Stiftung des Verantwort­
lichkeitsbewußtseins als solchen, dem bloßen wissenden Zuge­
ständnis seiner Notwendigkeit, bestehen, sondern in seiner per­
manenten Aktivierung: Gerade die stets drohenden Möglichkeiten 
von Enttäuschung und Entwertung fordern als einzig angemessene 
ethische Haltung zur sicheren Abwehr von Unzufriedenheit die 
permanente Kritik. Dies erst besagt: „[...] das gesamte eigene 
Leben, hinsichtlich aller seiner personalen Tätigkeiten im Sinne der 
Vernunft neu zu gestalten: zu einem Leben aus einem vollkommen 
guten Gewissen oder einem Leben, das sein Subjekt vor sich selbst 
jederzeit und vollkommen zu rechtfertigen vermöchte. Wieder 
dasselbe besagt: zu einem Leben, das reine und standhaltende 
Zufriedenheit mit sich führte.“ (Ebd.)

Der in diesem Sinn das ganze Leben einheitlich bestimmende 
Wille, der die „Lebensform ,echter Humanität“4, die „Idee des ach­
ten und wahren Menschen“4, des „Vemunftmenschen“ (ebd. 33) be­
gründet, enthält die imperative Forderung, nach jeweils „bestem 
Wissen und Gewissen“ (ebd.) zu handeln. Dieser Kant entlehnte ka­
tegorische Imperativ ist die einzige verbindliche ,inhaltliche4 Be­
stimmung, die Husserl für die ethische Lebensform gibt. Darin liegt 

182 .Gewissen* ist ein Name für „reflektive Zurückbezogenheiten als Gemütsstel­
lungnahmen des Ich in Bezug auf sich selbst, die dann oft in ein Urteilen über sich 
selbst, ein Urteilen über den eigenen Wert übergehen“ (Hua VIII, 105).

162

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kein Formalismus, denn Form und Inhalt kommen hier zusammen, 
wo es um die einzig adäquate Weise geht, die Notwendigkeit des in 
die Unendlichkeit zielenden Strebens des Weltlebens mit seinen 
stets drohenden Entwertungen in ethischer Verantwortlichkeit zu 
übernehmen. Die Verbindlichkeit des kategorisch Geforderten 
denkt Husserl nicht als Ausrichtung an einem wie immer bestimm­
ten, inhaltlich vorgegebenen Maßstab, sondern das ethisch zu nen­
nende Leben liegt für ihn in der das individuelle Leben universal 
regelnden Entscheidung, die Konsequenz aus dem universalen Stre­
ben nach Glück zwischen den Polen von Entwertung und Wert­
gewinn zu übernehmen - eine Konsequenz, die auf ein zu reali­
sierendes Maximum an Kritik- und Verantwortungsfähigkeit der 
selbstgesetzten Ziele und beschrittenen Wege tendiert. Das Gute ist 
nur solches aus Rechtfertigung der Vernunft (ebd. 35).

Den kategorische Imperativ, der nach jeweils bestem Wissen und 
Gewissen zu handeln auffordert, bezeichnet Husserl als relatives 
Vollkommenheitsideal (ebd. 33), das mit der Fülle des jeweils pa­
tent gewordenen und verantwortbaren Vemunftlebens korrespon­
diert. Schon dieses relative Ideal des „vollkommen menschlichen 
Menschen“ (ebd. 34) weist ins Unendliche: Das Vernunftstreben 
kann an kein Ende gelangen; solange das Weltleben in unendliche 
Horizonte hineinlebt, also in eine unendliche Erfahrungswelt, so ist 
auch die Möglichkeit und Notwendigkeit, Evidenz zu gewinnen, un­
endlich, mit keiner Einzelerfahrung abschließbar. Zugleich ist jedes 
relative Ideal nur denkbar auf dem Grund einer absoluten Vor­
zeichnung, einer Limes-Vorzeichnung (ebd. 33), die für Husserl als 
absolutes Vollkommenheitsideal in der Gottesidee beschlossen ist 
(ebd. 34; vgl. Hua VIII, 200). Der kategorische Imperativ fordert 
nicht nur, das in der momentanen Situation Beste zu tun, sondern 
schließt zugleich die Forderung mit ein, immer besser zu werden 
(Hua XXVII, 36): Das Ideal des vollkommenen Seins begreift das 
Ideal vollkommenen Werdens „in Form einer humanen Entwick­
lung“ ein (ebd.). Mit diesem Gedanken entspricht Husserl der Fich- 
teschen Maxime: Was der Mensch „seyn soll, muß er werden“.183

183 Grundlagen des Naturrechts, I. H. Fichte (Hg.), Fichtes Werke, a.a.O., Bd. III, 
80. Schon in seinen Vorlesungen über „Fichtes Menschheitsideal“ hebt Husserl

163

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Die Entscheidung zur ethischen Person besagt für Husserl mithin 
zweierlei: einmal die habituelle Entscheidung zum bestmöglichen 
Tun und zum anderen die ebenfalls habituelle Entscheidung, dieses 
Ideal nicht als ein endlich erreichbares anzusetzen, sondern ein 
unendliches „Vemunftwerden“ (ebd.) mitzukonstituieren.184 Die 
Stiftung dieses Ideals und seine Leitung der Lebenspraxis, aber 
auch die fortschreitende Entwicklung zu ihm hin, mit ihrer „Stufen­
reihe“ der „/?osz7/vwertigen Lebensformen“, ist Stiftung des „neuen 
Menschen“, „Erneuerung“ (ebd. 25) und verdient Husserl zufolge 
allein die Bezeichnung eines ethischen Lebens als Korrelat einer 
ethischen Persönlichkeit (ebd. 39), eines Lebens „in nie endender 
Selbsterziehung“, das Husserl auch ein „Leben der , Methode'“ 
(ebd. 38) nennt. Die „kontinuierliche Erneuerung“ aufgrund dieser 
„methodischen Selbstentwicklung“ bringt die in freiem Entschluß 

dieses Moment besonders hervor: „Vor dem Handeln liegt, wenn wir an den Ur­
sprung gehen, nichts, der Anfang ist, wenn wir uns sozusagen die Geschichte des 
Subjekts denken, nicht eine Tatsache, sondern eine ,Tathandlung‘, und eine be­
schichte4 müssen wir uns hier denken. Subjekt sein ist eo ipso eine Geschichte, eine 
Entwicklung haben44 (Hua XXV, 275). - Die Verpflichtung zu dieser Entwicklung, 
die aus der Freiheit eines vorgängigen Nichtfestgelegtseins folgt, kontrastiert Fichte 
mit der Seinsweise des Tiers: „Jedes Thier ist, was es ist: der Mensch allein ist 
ursprünglich gar nichts.44 (Ebd.) Auch dieser Gedanke der Kontrastierung findet sich 
bei Husserl (vgl. Hua XXV, S. 34; vgl. auch die Rede vom „paradiesischen Men­
schen44, der in der „reflexionslosen Naivität44 seiner „blinden, zufälligen Unfehl­
barkeit“ „nur ein durch blinde Instinkte an zufällig stabile Verhältnisse ideal ange­
paßtes Tier“ sei [ebd.]) - und bei Max Scheier („Lernet die Tiere kennen, auf daß ihr 
merket, wie schwer es ist, ein Mensch zu sein“, „Die Formen des Wissens und die 
Bildung“, in: M. S. Frings [Hg.] Späte Schriften [Gesammelte Werke Bd. 9], 
Bem/München 1976, 98); auch Scheier weist der Entwicklung der ,Humanitas4 in 
seiner Bildungslehre einen entscheidenden Platz zu (vgl. ebd. 98 ff.). Vgl. ferner M. 
Heidegger, Die Grundbegriffe der Metaphysik. Welt - Endlichkeit - Einsamkeit (GA 
Bd. 29/30), Frankfurt am Main 1983, §§ 45-63 („Das Tier ist weltarm“ - „Der 
Mensch ist weltbildend“) sowie Eugen Fink, Grundfragen der systematischen 
Pädagogik, Freiburg 1978, 36-58 („Perfektheit des Tieres“ - „der imperfekte 
Mensch“). - K. Schuhmann weist auf den Zusammenhang des „so prominenten 
Gedankens einer Teleologie alles Seins“, wie ihn auch Husserl vertritt, mit dem 
„zeitgenössischen Hintergrund der Evolutionsphilosophien und des Prozeßdenkens“ 
hin (Husserls Staatsphilosophie, a.a.O. 35).
184 „Das kategorisch Geforderte, das beste praktische Gut, ist hier also der vermut­
liche praktische Progressus - der Progreß vermutlich willensmöglicher Realisie­
rungen als ein praktisches Gut!“ (Hua VIII, 350)

164

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gefaßte „Urstiftung“ in Gang, die den das ganze Leben bindenden 
Willen zum ethischen Menschen setzt (ebd. 43).

Die das Leben einheitlich regelnde Verpflichtung des kategori­
schen Imperativs schließt auch das jeweilige konkrete individuelle 
Lebenstelos mit ein (den „individuellen und jeweils konkret be­
stimmten kategorischen Imperativ“ [ebd. 41]). Von der unbedingten 
Forderung des ethischen Imperativs her werden nun auch das 
konkrete Lebensziel und alle Berufs- und Sonderziele einer letzten 
Kritik unterzogen - einer Kritik, die selbst entsprechend dem Wer­
densziel des ethischen Menschen stets sich erneuern muß. Diese 
letztmaßgebende Kritik vermag nun auch darüber zu entscheiden, 
ob das Lebensziel und die Sonderziele unberechtigte „Willens­
vorurteile“ (vgl. A V 22, 8) waren,185 d. h., das konsequent fest­
gehaltene ethische Ziel vermag auch bezüglich des konsequent 
verfolgten individuellen Lebenstelos in letzter Instanz Recht zu 
sprechen: „Nur ethisches Recht ist letztes Recht.“ (Hua XXVII42).

Auffallend an Husserls individualethischem Entwurf ist die 
Tatsache, daß er keine Vorgaben, ja streng genommen nicht einmal 
Rahmenvorgaben für ethische Entscheidungen gibt. Er präsentiert 
vielmehr eine phänomenologische Morphologie, d. h., er analysiert 
a priori mögliche Motivationsschritte in der Entwicklung des 
Individuums zum „Vemunftmenschen“. Das Bemerkenswerte in 
dieser Motivationsabfolge ist, daß gerade der Sinn der je indivi­
duellen Suche nach Glück in immanenter Konsequenz die Über­
schreitung der Gebundenheit an egoistische Interessen fordert. Dies 
ist der Fall, weil, wie Husserl zeigt, schon mit der Verfaßtheit des 
Bewußtseins als eines intentionalen die Einheit eines universalen 
Strebens eröffnet wird, das zwar auf größtmögliche Sicherung des 
Daseins abzielt, in dem aber das besondere Streben aufgrund 
egoistischer Motive nicht nur Episode ist, sondern in eine Sackgasse 
fuhrt, in der alle Strebensintentionalität letztlich verkümmert.

185 In E III 4 bezeichnet Husserl die Haltung des ethischen Ich auch als die Haltung 
des „Lebensberufs, der als absoluter und universaler alle Berufe als untergeordnete 
befaßt, die die meinen sollen sein können und jeweils zu sein haben“ (39).

165

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Das im Unendlichen liegende Telos des ethischen Lebens fordert 
Husserl zufolge nicht nur die Gestaltung des individuellen Lebens 
nach bestem Wissen und Gewissen, sondern impliziert eine ihrem 
Ideal entsprechend ideal zu formende Umwelt (vgl. A V 19, 40) ein­
schließlich einer „ethischen Gemeinwelt“, da „mein ganzes mensch­
liches Leben der Intention, mein Weltleben überhaupt, auf das Sein 
in der Welt durch die anderen hindurch bezogen ist“ (E III 4, 
42).186 Mit der Entscheidung für das ethische Lebensziel, in der 
Stiftung des neuen habituellen Willens erfährt also auch das mir 
Fremde durch mich und für mich eine Verwandlung: hervorgerufen 
von der prinzipiellen Bindung meiner weltlichen Apperzeptions­
weise durch den neu gestifteten habituellen Willen zur offenen Zu- 
kunftstotalität meiner Erfahrung („einheitliche praktische Zukunfts­
welt für mich“, ebd.): Es verwandelt sich „für mich die ganze 
Umwelt in ihrer Seinsweise für mich, in ihrer Weise des zeitlichen 
Ablaufs für mich und aus mir bzw. für uns und aus uns“; es ist Jetzt 
so, daß ich für alle künftigen Situationen eine absolute Entschei­
dung, eine sie alle formende im voraus getroffen habe“ (ebd. 41).

2.2. Praktik und theoretische Praxis

Wie der Individualethik fällt für Husserl auch der Sozialethik, die, 
wie betont, das ethische Verhalten von Gemeinschaften untersuchen 
soll, die Aufgabe zu, den idealen Typus der ,echten Humanität4 als 
des höchsten ethischen Entwicklungsziels herauszustellen. Im 
vierten Äzzzzo-Artikel stellt Husserl die Frage nach den Bedin­
gungen einer ,wahren4 Kultur, eines ,wahren4 Gemeinschaftslebens, 
und nach den möglichen Wegen der Realisierung dieses Ziels (vgl. 
Hua XXVII, 43 f.). Auch hier steht die teleologische Betrach­
tungsweise unter dem Stichwort der ,Erneuerung4 im Vordergrund. 
Es geht um die Frage, „wie die Gemeinschaft von der Stufe einer 

186 „Die im unendlichen liegende Idee ist die einer Allmenschheit, in der jeder dem 
Ziele des vollkommen vernünftigen Menschentums bewußt entgegenlebt und 
korrelativ der Idee einer bestmöglichen Menschheit in einer absolut guten Welt, das 
ist einer in vollkommen erarbeiteten Normgestalten verlaufenden, in denen sie 
absolut gut verlaufen würde.“ (A V 19, 40)

166

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


bloßen Lebensgemeinschaft auf die Stufe einer personalen und dann 
einer ethisch personalen komme“, welche sich selbst unter den „ka­
tegorischen sozialen Imperativ“ stellt (ebd. 50). Husserl behandelt 
in diesem Artikel sogleich die zweite Stufe, die Bedingung einer 
echten Humanität, und er sieht diese Bedingung mit der Rea­
lisierung der universalen Wissenschaft erfüllt (so lautet auch der 
Titel dieses Artikels „Erneuerung und Wissenschaft“). Denn Ver­
wirklichung echter Humanität besagt für ihn Verwirklichung einer 
„echten Vemunftgemeinschaft“ (ebd. 54), und dies sei wiederum 
nur in einem „Kultursystem Philosophie“ möglich, in einer „philo­
sophischen Kultur“ (vgl. Husserls Aufsatz „Die Idee einer philo­
sophischen Kultur“ aus dem Jahr 1924, Hua VII), da die Philoso­
phen „die berufenen Repräsentanten des Geistes der Vernunft“ 
seien, „das geistige Organ, in dem die Gemeinschaft ursprünglich 
und fortdauernd zum Bewußtsein ihrer wahren Bestimmung (ihres 
wahren Selbst) kommt“ (Hua XXVII, 54).

Theorie besitzt Husserl zufolge eine zentrale Funktion für die 
Gemeinschaftspraxis, weil sie wie Einzelperson und Gemeinschaft 
auf Vernunft hin angelegt ist und ausdrücklich die Aufgabe 
übernimmt, dieses Vemunfttelos patent zu machen. Zum anderen 
wird deutlich, warum Husserl stets betont, daß Philosophie nicht 
geniale Weisheit eines einzelnen bleiben dürfe, sondern als uni­
versale Wissenschaft das Korrelat einer Forschergemeinschaft 
erfordere: Denn nur als Gemeinschaftsform kann sie auf die Ge­
meinschaft so einwirken, daß sie das gemeinsame Telos von laten­
tem und explizit philosophischem gemeinschaftlichen Streben, das 
Patentwerden der universalen Vernunft im Weltleben, faktisch an 
den Anfang der Verwirklichung bringt. Als Gemeinschaftsform 
wird universale Theorie für Husserl als Organ zum Zug (ebd.) der 
Höherentwicklung der Gemeinschaft überhaupt und als solche 
Thema der Sozialethik.187 Hinsichtlich dieser Gemeinschaftsfunk­

187 Vgl. B I 21 V, 122: „Ist nicht die .Wissenschaft' die erste Gestalt eines .zweck­
rationalen' Gemeinschaftszieles, das universalen Charakter hat, über die Zeiten sich 
erstreckend, ist nicht die freie Gemeinschaft der Gelehrten einer Wissenschaft die 
erste Gestalt einer Menschheit, die in zweckrationaler Weise lebt, und die Gemein­
schaft der Philosophen in höchster Gestalt, nämlich so wie sie in bewußter Bezie­
hung auf ihre Zweckidee, an deren enthüllter normativer Gestaltung als reines Eidos 

167

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


tion wird die Rolle, die das Telos der Vernunft als wesentliches 
Bindeglied zwischen Praxis und Theorie spielt, im Kontext von 
Husserls sozialethischen Überlegungen deutlich: Vernünftige Praxis 
setze vernünftige Gewißheit voraus, wie Husserl im Manuskript A
V 19 betont; „also Wissenschaft ist Fundament praktisch vernünfti­
ger Menschheit und Welt“, und: „praktisch vernünftiges Handeln in 
absoluter Idealität in der Universalität menschlicher Kommunika­
tion, in der es allein absolut vernünftig sein kann, setzt universale 
vollkommene Wissenschaft voraus“ (40). Die Begründung univer­
saler Wissenschaft selbst wird auf diese Weise zum Gegenstand 
ethischer Forderung, zu einem „universalen kategorischen Impera­
tiv“ (B I 21 II, 20).  Wissenschaft werde von der ethischen Frage 
gefordert, „die in der Tat in ihrer praktischen Universalität auch die 
Begründung des praktischen Rechtes, berufsmäßig in theoretischem 
Interesse zu leben, in sich faßt“, die sich nicht auf „die ethische 
Wahrheit als Situationswahrheit“ richtet, sondern auf „die rein 
ethische Wahrheit, die apodiktisch für jede erdenkliche Menschheit 
und Welt gültige, als absolute Wahrheit“, korrelativ zur „Idee einer 
philosophischen Menschheit in einem philosophischen Leben“ (A

188

V 22, 33). Da jede universal-ethische Frage für Husserl wiederum 
nur von universaler Wissenschaft gestellt und beantwortet werden 
kann, kommt zur Selbstbegründung der Wissenschaft im Theoreti­
schen im Fall ihrer von ihr selbst als wissenschaftlicher Ethik zu 
verantwortenden Praxisfunktion implizit die Forderung nach Selbst­
begründung hinzu.

Schon hier wird deutlich, daß in Husserls Konzeption der 
Sozialethik die Kulturform ,Wissenschaft1 nicht eine neben anderen 
ist. Husserl nimmt, anders als etwa Max Scheier,189 keinen Quer­

sie als aporiorische Philosophie beständig arbeitet, demgemäß diesem Leben die 
Gestalt einer Entwicklung (im echten Sinne) zueignet?“
188 „Darin liegt, eine echte Kulturmenschheit und eine echte Kultur haben die not­
wendige, in Form eines ihnen [im Ms. ihr] auferlegten kategorischen Imperativs 
geforderte Gestalt einer sich durch reine Wissenschaft normierenden und bewußt 
normierenden Menschheit bzw. eine echte Kultur muß die Form einer rein 
wissenschaftlichen Kultur haben.“
189 Vgl. Max Scheier, Die Wissensformen und die Gesellschaft (Gesammelte Werke 
Bd. 8), 3. Aufl., Bem/München 1980. Das wesentliche gemeinsame Moment des 
Husserlschen und Schelerschen Ansatzes liegt in dem Bestreben, den Status der 

168

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


schnitt durch die „Wissensformen der Gesellschaft“ vor. Der Grund 
hierfür liegt wieder in Husserls teleologischer Betrachtungsweise: 
Es kommt Husserl darauf an, die ethische Funktion derjenigen 
Kulturform zu bestimmen, die in der Lage ist, das universale 
Daseinsinteresse wie auch das universale Vemunfttelos an den 
Beginn ihrer Erfüllung zu bringen. Es wurde bereits angedeutet, wie 
Husserl den Bezug von Daseinsinteresse und Vemunfttelos denkt: 
Das Daseinsinteresse könne zu wahrer Befriedigung nur auf dem 
Wege der Realisierung des Vemunfttelos kommen. Damit ist 
zugleich ausgedrückt, daß alles mundane Streben zumindest auch in 
der universalen Wissenschaft kulminiert.190 Auch das individuell 
verantwortete Leben muß in die Übernahme universaler Wis­
senschaft münden, wenn die Übernahme des Vemunfttelos und 
damit die Stufe ,echter Humanität* letztlich nur durch universale 
Wissenschaft zu gewährleisten ist. Schon in der individualethischen 
Betrachtung wurde dem je eigenen Lebenstelos das Telos echter 
Humanität nicht lediglich zur Seite gestellt, sondern als das 
höherwertige erklärt. Das heißt, die Bildung zum ethischen 
Menschen im Sinn Husserls impliziert mit einer gewissen inneren 
Notwendigkeit die Forderung zur Übernahme und Ausgestaltung 
einer universalen Wissenschaft, wenn anders das Ziel eines 
ethischen individuellen Lebens in der Übernahme des Telos echter 
Humanität besteht und dieses Telos für die Wissenschaft nicht nur 
ebenfalls als letzter maßgebender Imperativ gilt, sondern von ihr in 
seiner Struktur und den Bedingungen seiner Realisierung aufgeklärt 
werden soll.191 Dies aber hat zur Folge, daß Individual- und So­

natürlichen Weltanschauung (der natürlichen Einstellung) durch Phänomenologie 
zu übersteigen; dabei kommt der (von Husserl und Scheier jeweils materialiter 
anders bestimmten) phänomenologischen Reduktion die entscheidende Rolle zu. Zu 
Scheiers Auffassung der Reduktion vgl. Eberhard Ave-Lallemant, „Die phänome­
nologische Reduktion in der Philosophie Max Scheiers“, in: Paul Good (Hg.), Max 
Scheier im Gegenwartsgeschehen der Philosophie, Bem/München 1975, 159-178.
190 Wir lassen hier die Frage offen, inwiefern Husserl auch im Kunstschaffen eine 
solche Möglichkeit angelegt sieht (vgl. B I 21 II, 5, 8, 11); für Husserl konkurriert 
Kunst aber nicht mit Wissenschaft, Kunst könne niemals den Auftrag zur Erfüllung 
des Vemunftstrebens übernehmen, wie er an die Wissenschaft mit deren Urstiftung 
ergangen ist.
191 Es sei daran erinnert, daß schon für Fichte die höchste Stufe menschlichen Le­
bens in einem Wissen („Gott-Wissen“) besteht, das von einer genuinen Wissen­

169

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


zialethik bei Husserl nicht nur zwei nebeneinanderbestehende 
Disziplinen des Ethischen sind, die zwei einander ergänzende 
Themenbereiche behandeln, sondern daß die Sozialethik in imma­
nenter, erst transzendentalphänomenologisch befriedigend aufzuklä­
render192 Konsequenz die notwendige Fortsetzung der individual­
ethischen Betrachtungsweise darstellt.193

Etwas weiteres fallt auf. Dadurch, daß die Verwirklichung des 
Vemunfttelos von der Verwirklichung einer bestimmten Kulturform 
(Wissenschaft) abhängt, die in einer bestimmten historischen Kultur 
ihre Sinnesgenesis besitzt, verfährt die sozialethische Betrachtungs­
weise gegenüber der individualethischen konkreter: Sie nimmt ein 
wesentliches historisches Moment in sich auf. Darin spiegelt sich 
die generelle Tendenz von Husserls Philosophieren in den Jahren 
nach dem Ersten Weltkrieg: seine Hinwendung zur Geschichte. 
Allerdings hatte dieses Thematischwerden von Geschichte deren 
Transzendentalisierung zur Folge - wenn auch nicht in Husserls 
ethischen Betrachtungen -, insofern Wissenschaft die Bedingung 
der Erfüllbarkeit des teleologischen Prozesses zugesprochen wurde, 
der ebenso in der Aufdeckung der transzendentalen Subjektivität 
kulminiert, wie die Voraussetzung zu dieser Aufdeckung in der 
Radikalisierung der Wissenschaft zur transzendentalen Philosophie 
liegt. Bedeutet für Husserl die Kritikbereitschaft individueller 
ethischer Lebenshaltung die Prüfung von Zielen im Rückgang auf 
die Motivationswege, die zu ihnen geführt haben, und im Heraus­
stellen der im Grund der Motivation beschlossenen evidenten 
Gehalte, so impliziert eine Maximierung dieser Kritikbereitschaft 
die Maximierung der Überprüfung von Evidenz. Daher kann 
Husserl sagen: „Jeder Versuch, zur vollkommenen Evidenz durch­
zudringen, führt in die transzendentale Phänomenologie.“ (Hua 
VIII, 225) Damit aber wird Sozialethik derart zur Fortsetzung der 

schäft aufgewiesen werden soll (vgl. „Fichtes Menschheitsideal“, Hua XXV, 291 
f.).
192 Hierzu am ausführlichsten die Arbeit von James G. Hart, The Person and the 
Common Life, a.a.O.
193 Dies ist der tiefere Sinn von Husserls bereits zitierter Äußerung, daß Ethik „un­
trennbar einig“ sei, insofern sie „untrennbar Individualethik und Sozialethik“ 
umspanne (Hua XXVII, 50).

170

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


individualethischen Betrachtung, daß das Ethos des individuellen 
Lebens teleologisch-immanent die Gründung in der zum Austrag 
gebrachten universalen Wissenschaft als der transzendentalen 
Phänomenologie fordert.

Bedeutet dies aber letztlich nicht eine totalitäre Verwissenschaft­
lichung aller Lebensbereiche? Trifft darauf nicht mit Recht der 
Vorwurf des Szientismus zu? Bezeichnenderweise sprach Husserl, 
wie wir sahen, bereits in Hinblick auf die ethische Gestaltung des 
Einzellebens von einem „Leben der Methode“ (vgl. B I 21 IV, 114; 
A V 10, 130); in A V 19 gilt ihm die „Methode des Menschheitsle­
bens“ als korrelativer Erwerb praktischer Vernunft und als Pendant 
zur wissenschaftlichen Methode theoretischer Vernunft (39). Da 
aber die Ausbildung universaler Wissenschaft letztes mundan­
praktisches Entwicklungsziel darstellt, ist die ,Methode4 praktischer 
Vernunft in wissenschaftlicher Methode fundiert. Das Leben also 
als ein Panmethodismus?

Der Vorwurf des Szientismus mag in einem formalen Sinn be­
rechtigt erscheinen: Zumindest das ethisch zu verantwortende 
Leben ist von der Konstitution universaler Wissenschaft abhängig. 
Aber was soll der Vorwurf inhaltlich besagen? Genügt es, ihn zu 
erheben, ohne darauf zu achten, um welche Art von Wissen­
schaftlichkeit es sich hierbei handelt? Ist in ihm nicht selbst­
verständlich die Auffassung von Wissenschaft vorausgesetzt, die 
wir als faktische kennen? Gerade aber um diese, die Husserl als 
verkrüppelte Gestalt echter Wissenschaft gilt, geht es ihm nicht. Es 
gilt zu beachten, daß für Husserl Leben und Wissenschaft in ihrer 
teleologischen Sinngestalt nicht voneinander zu trennen sind, daß 
die Trennung erst die faktisch zur Ausbildung gelangte Wissen­
schaft vollzog. Nicht nur gehört für Husserl die Theorie in die 
Praxis, sondern Theorie und Praxis sind auf ein Drittes zu beziehen, 
das die Tiefendimension praktischen Lebens darstellt: das Leben 
der transzendentalen Subjektivität. Wissenschaft kann sich für 
Husserl nur insoweit legitimieren, als sie in der Aufdeckung der 
transzendentalen Subjektivität letztes Ziel und letzte Norm erblickt. 
Von diesem Ziel und dieser Norm ist in den ethischen Untersuchun­
gen Husserls der frühen und mittleren Periode jedoch fast nie die 
Rede, da sich die Ethik als Regionalontologie auf mundanes und 

171

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


nicht transzendentales Sein bezieht. Dieser Umstand mag den 
Vorwurf des Szientismus berechtigt erscheinen lassen, doch ist 
dabei stets zu berücksichtigen, daß die Normgestalt der Wis­
senschaft auch hier ihre volle Gestalt als universale transzendentale 
Wissenschaft meint.194 Die Ethik macht als universale Vernunft­
lehre wie gezeigt nur die Praxisseite von Theorie zu ihrem Thema, 
die theorieimmanente Ausbildung zur Transzendentalphilosophie 
fällt nicht in ihren Themenbereich.

In der Formalen und transzendentalen Logik sowie in der Krisis- 
Schrift suchte Husserl deutlich zu machen, daß die von der Praxis 
selbst verschuldete (indem sie von der Ausbildung des ursprüng­
lichen Sinns von Wissenschaft abdrängte, s. unten III. 1.), im 
Schwinden des Glaubens an die „absolute Bedeutung“ (Hua XVII, 
9) von Wissenschaft gründende Krisis nicht von der Praxis selbst, 
auch nicht von theoretischer Praxis schlechthin und somit auch 
nicht von Ethik, die sich im Horizont der Praxis hält, korrigiert 
werden kann, sondern nur von einem Standpunkt aus, der die Praxis 
in bestimmter Hinsicht zu übersteigen vermag. Diese Korrektur tritt 
bei Husserl oftmals im Gewand einer Letztbegründung auf. 
,Letztbegründung6 besagt hier nicht ein spekulatives Denken, das 
nach transzendentalen Begründungsstrategien sucht, sie ist für 
Husserl nur auf dem Weg „radikaler Besinnung66 herzustellen, 
gleichbedeutend mit „radikaler Kritik66, „ursprünglicher Klärung66 
(vgl. Hua XVII, 13 f.), und zwar der in den Wissenschaften als 
„Leistungsgebilden66 einer Subjektivität beschlossenen Sinngestal­
ten. Diese Klärung ist wie Besinnung überhaupt (vgl. oben 1.1.4) 
Rückwärts6 gerichtet, verfährt rekonstruktiv, indem sie teleologi- 

194 Ein Beleg hierfür ist z.B. Husserls Entwurf für den Anfang der Kaizo- 
Aufsatzreihe (Beilage I in Hua XXVII, 94-96): Die „Transzendentalphäno­
menologie“ sei „nichts minderes als ein Heilsquell“ für die Erneuerung der Kultur, 
ihre Aufgabe eine zweifache: „fürs erste eine Aufklärung über den Sinn der 
Phänomenologie selbst in bezug auf die astreinen Ideen Philosophie und Wissen­
schaft und zweitens über den Sinn unserer europäischen Kultur, soweit er von 
diesen Ideen betroffen wird“ (95). Husserl formuliert hier also den theoretischen 
und praktischen Aufgabensinn von universaler Theorie; Forderung wie Bedingung 
der Erfüllbarkeit dieser Aufgaben sind als praktische selbst Themen der Ethik als 
universaler Vemunftlehre, wobei zudem die Explikation des praktischen Aufgaben­
sinnes in die Domäne der Ethik gehört.

172

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


sehe Stiftungsprozesse genealogisch zurückverfolgt; sie sucht pa­
tent zu machen, was jeweils schon als Telos antizipiert ist und in 
solcher Antizipation dunkel-unbestimmt der faktischen Entwicklung 
Spielräume eröffnet. Dabei verfahrt sie gleichzeitig konstruktiv, 
weil sie nicht etwas aufgreift, was schon daliegt, sondern das Auf­
zufindende erst sichtbar machen muß: Die teleologischen Zusam­
menhänge waren so, wie sie nun entdeckt werden, nie erschlos­
sen.195 Rekonstruktiv-konstruktiv verfahrend ist die Klärung zu­
gleich prospektiv gerichtet, d. h., die patent gewordenen teleolo­
gischen Strukturen (beispielsweise die europäische ,Idee einer phi­
losophischen Kultur‘) werden zugleich als regulative Ideen faßbar, 
die die theoretische und außertheoretische Praxis bestimmen 
können. Der klärende Aufweis teleologischer Zusammenhänge 
gehört dabei selbst noch in die teleologische Gesamtentwicklung, 
und dies bedeutet, daß jeder Aufweis dieser Art in einer 
eigentümlichen, im Sachlichen selbst gründenden Konsequenz 
steht: einer inneren Tendenz zur Evidenz, die den gesamten 
teleologischen Prozeß bestimmt. Diese Tendenz, die letztlich ins 
Transzendentale weist, ist für Husserl in sich selbst auf Vernunft 
angelegt, sofern sie stets auf herzustellende Evidenz abzielt, und 
zwar in der Weise, daß sie sich selbst immer mehr offenbar wird.196 
Diesen Prozeß ausdrücklich zu ergreifen, d. h. seine teleologischen 
Implikate sichtbar zu machen, ist die Aufgabe der Klärung und 
bedeutet in Husserls Sinn ,Letztbegründung4.

Husserls Differenzierung zwischen der faktischen, gemessen an 
der ursprünglichen Stiftungsidee ungenügenden Wissenschaft und 
einer sich an dieser Idee orientierenden, neu zu schaffenden 
Konzeption einer universalen Wissenschaft hat zur Folge, daß er 
nicht die Alternative ,Rationalität faktischer Wissenschaft vs. Ver­

195 Husserl unterscheidet zwischen „ursprünglicher Klärung“, die den „Charakter 
einer neuen Sinngestaltung“ hat und einer „Restitution als Wiederholung der 
Evidenz“, die eine „bloße Ausfüllung einer vorweg schon bestimmten und geglie­
derten Vorzeichnung“ als „sekundäre Folge einer schon gewonnenen Klarheit“ ist 
(Hua XVII, 14).
196 „So ist Evidenz eine universale, auf das gesamte Bewußtseinsleben bezogene 
Weise der Intentionalität, durch sie hat es eine universale teleologische Struktur, ein 
Angelegtsein auf,Vernunft' und sogar eine durchgehende Tendenz dahin“ (Hua 
XVII, 168 f.).

173

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


neinung von Rationalität4 gelten läßt. Indem er zwischen zwei 
grundsätzlichen, qualitativ verschiedenen Wissenschaftskonzeptio­
nen unterscheidet, differenziert er auch zwischen zumindest zwei 
Weisen der Rationalität: nämlich der faktischen Rationalität instru­
menteller Vernunft auf der einen und einem allseitigen Vemunftbe- 
griff auf der anderen Seite, in dem jegliche Verengungen zurück­
genommen sein sollen und der sich nur der Vemunftteleologie, die 
in universaler Wissenschaft kulminiert, verpflichtet weiß.

Husserl geht es in der transzendentalen Phänomenologie ebenso­
wenig um eine Letztbegründung im Rahmen eines universali­
stischen (monistischen) Vernunftkonzepts wie in der mundanen 
Phänomenologie (universale Ethik) um die Erstellung eines Vor­
schriftenkatalogs für ein vernunftgemäßes Leben mit der Prätention 
einer Realisierung dieses Katalogs. Die rekonstruierend-kon- 
struierend vorgehende phänomenologisch-teleologische Analyse 
fragt in aufdeckender Wiederholung früherer Evidenz auf das 
zurück, was schon konstituiert ist. Somit konfrontiert sie faktische 
Systeme mit ihrem explizit oder implizit die Faktizität tran­
szendierenden Anspruch, indem sie letzteren offenlegt und prüft. 
Damit gibt sie nicht nur die Möglichkeit an die Hand, zwischen 
einem weiteren Vemunftbegriff und seinen Verengungen zu 
unterscheiden, sondern liefert auch das Rüstzeug, um die Ge­
nealogie dieser privativen Formen verständlich zu machen und ihre 
Einseitigkeit zurückzunehmen. So kann Vernunft einsichtig ma­
chen, warum Rationalität, nämlich als „relative, einseitige“, eine 
„völlige Irrationalität“ einschließt, sofern sie keine evidente, kritisch 
geklärte Gewißheit ihrer Grenze, d. h. des Zweckentwurfs zur 
Erfassung ihres Gebietes wie von Wissenschaft überhaupt, besitzt 
(vgl. Hua XVII, 21), und warum Rationalität zur Irrationalität wird, 
wenn sie meint, aus ihrer Relation der Wirklichkeitserfassung 
heraus dem Ganzen des Wirklichen entsprechen zu können. Diese 
Aufgabenidee transzendentaler Phänomenologie praktisch zu 
verwalten ist Husserl zufolge noch Aufgabe der universalen Ethik.

Der Umfang ethischer Reflexion über Wissenschaft macht 
deutlich, daß die ethische Besinnung den Auftrag der Wissenschaft, 
das universale Vemunftgeschehen patent zu machen, radikalisiert: 
Wenn für Husserl die Vernunft mittels Wissenschaft zu sich selbst 

174

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


kommt, so bedeutet die Reflexion, die die Ethik hinsichtlich der 
praktischen Bestimmung von Wissenschaft durchfuhrt, eine weitere 
wesentliche Stufe in der Selbstbezüglichkeit des Vemunftstrebens, 
insofern sich nun die universale Reflexion nach einer wesentliche 
Seite hin selbst reflektiert. Diese neue Stufe des Selbstbezugs der 
Vernunft besteht in einer Dialektik, die die sozialethische Betrach­
tung herauffuhrt: „Wissenschaftliche Ethik“ (Hua XXVII, 50) 
spaltet sich von Wissenschaft überhaupt ab und wendet sich, sie 
zum Thema machend, wieder auf sie zurück, und zwar auf sie als 
Ganzes, sofern praktische und axiologische Gesichtspunkte be­
troffen sind. Dies ist also eine nähere Erläuterung der Feststellung, 
daß universale Ethik als Vemunftlehre alle Theorie (und alle Pra­
xis) umspanne.

Wissenschaft wird damit zu jenem Organ und zugleich Zug der 
ethischen Entwicklung einer Gemeinschaft (ebd. 56). In ihrer 
Bezeichnung als eines ,Organs4 ist ihre Praxisfunktion genannt; sie 
ist insofern Organ, als sie als Wissenschaftstheorie die theore­
tischen Bedingungen ihrer Möglichkeit reflektiert und als ethische 
Vemunftlehre sowohl die praktischen Bedingungen dieser Mög­
lichkeit (resp. in ihrer vollendeten Gestalt als transzendentale Wis­
senschaft) als auch ihre praktische Funktion (eben ihre Bestimmung 
als Organ) selbst noch einmal zu ihrem Thema hat (vgl. ebd. 56). 
Wissenschaft ist hier Subjekt, das sich selbst umgreift, objektiviert 
hinsichtlich ihres theoretischen Auftrags und ihrer praktischen 
Bestimmung. Die Radikalität, in der sie sich selbst zum Thema 
macht, prägt wiederum ihren Status als Subjekt, als ,Zug‘, in der 
Entwicklung einer Kultur. In der Dialektik von Organ und Zug und 
nochmaliger Reflexion, die beides zum Thema macht, liegt eine 
Dynamis, die Wissenschaft nicht nur auf unendliche Ziele bezieht, 
sondern eine Intensivierung ihres ebenfalls auf Unendlichkeit 
ausgerichteten Selbstbezugs darstellt, eine Intensivierung, die 
Husserl als Potenzierung der Wissenschaft in dem Sinne begreift, 
daß diese so in die Lage versetzt wird, sich aus ihrer geraden, 
objektivistischen Position zu befreien.

Es sind also hinsichtlich der Wissenschaft deren Ziele in gerade 
gerichteter Einstellung von den Zielen zu unterscheiden, die sie in 
Einstellungen der Selbstreflexion sich setzt. Ferner sind in beiden 

175

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Fällen, wie Husserl wiederholt betont, die Theorie der Ziele und die 
Theorie der ausführenden Wege (in Anerkenntnis unendlicher 
Werdensgestalten) zu differenzieren; im Rahmen einer ethischen 
Reflexion über die soziale Funktion von Wissenschaften ent­
sprechen diesen beiden Aspekten die beiden Grundfragen des 
vierten Xazzo-Artikels (vgl. ebd. 43). Davon ist die Reflexion über 
faktisch beschrittene Wege und die Weise ihrer Übereinstimmung 
mit den vorgezeichneten Zielen bzw. auf eine in ihnen evtl, zum 
Ausdruck kommende, in der Vorzeichnung noch nicht explizite 
Teleologie abzuheben. Dies behandelt beispielsweise der fünfte 
Ä'az'zo-Artikel („Formale Typen der Kultur in der Menschheits­
entwicklung“), der die Frage nach den historischen Ausprägungen 
einer ideal begriffenen Dualität aufwirft: des Gegensatzes von 
Leben in traditionaler Gebundenheit197 und eines „autonomen 
Vemunftlebens“ (A V 22, 64). Schließlich sind die mundanen Me­
chanismen dieser Selbstreflexion von den transzendentalen zu 
unterscheiden. Gerade die Äzzz'zo-Artikel belegen, daß Husserl nicht 
nur einfach gelten ließ, daß es vorwissenschaftliche und tatsachen­
wissenschaftliche Weisen der Reflexion gibt,198 sondern darauf 
bestand, daß bestimmte Weisen mundan-eidetischer Reflexion wie 
die der Ethik, indem sie sich auf die gesamte praktische Seite der 
Theorie bezieht, auch im Gesamtrahmen einer universalen tran­
szendentalen Philosophie nötig sind. Erst im letzten Werkabschnitt 
Husserls wandelte sich diese Auffassung, indem dort Ethik in einer 
universalen Teleologie der transzendentalen Subjektivität als Inter­
subjektivität aufgehoben wurde (vgl. unten IV.2.).

In dieser universalen Teleologie stellt transzendentale Phäno­
menologie selbst eine wenngleich für Husserl die entscheidende 
Episode dar. Auch hier ist die Phänomenologie Organ dieser 
Teleologie wie auch Zug in ihr. Sie ist Organ, insofern sie, 
ausgehend von den endkonstituierten Objekten, diese Teleologie im 
Rückgang in die genetischen Konstitutionsprozesse enthüllt; sie ist 

197 „Kampf gegen die Tradition“ als Kampf „gegen die vermeinten Selbstver­
ständlichkeiten der .Lebenserfahrung', die in Wahrheit keine Selbstgebung ist“, ist 
„Kampf gegen die .Situation', gegen die sedimentierten Erwerbe von höchst mittel­
baren Seinsgeltungen“ (A V 10,2).
198 Vgl. z. B. „Zum Begriff der Reflexion“ (1917), Hua XXV, Beilage II, 208 f.

176

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


Zug, indem sie selbst endkonstituiertes Produkt einer Genesis ist, 
die sich mundan als Geschichte der abendländischen Philosophie 
gibt. Sie umgreift sich selbst, indem sie diesen Konstitutionsprozeß 
klärt und den ihm immanenten Aufgabensinn, der mit dem 
teleologisch aufgewiesenenen Zug der transzendentalen Intersub­
jektivität selbst zusammenstimmt, übernimmt. Daß der Phäno- 
menologe am Anfang steht, besagt, daß erstmals transzendentale 
Phänomenologie diesen Zug der Transzendentalität selbst patent 
macht und ein teleologisches Streben entwirft, das diesem Zug 
verpflichtet ist. Daß Husserl in dieser Folge die „unendliche 
universale Wissenschaft“ (A V 22, 41) fordert, an der in Forscher­
generationen zu bauen ist, weiß sich noch an die Einsicht gebunden, 
daß ein „Leben der ,Vollkommenheit“4 „im Endlichen nicht er­
reichbar“ ist (ebd.).

2.3. Theorie und individuelle Praxis

Im Gegensatz zu seinen ethischen Untersuchungen der Einzel­
person, die nicht spezifisch Theoretiker ist, und zu seinen ethischen 
Reflexionen der Theorie, die sozialethisch orieniert sind und nicht 
auf das Individuum Bezug nehmen, das Theorie betreibt, verspürte 
Husserl offenbar keine Notwendigkeit, sich eigens dem Problem 
einer Ethik des Phänomenologen zu widmen. Seine marginalen 
Betrachtungen zu diesem Thema belegen, daß es für ihn nicht ein 
Problem darstellte, das eine besondere Behandlung erfordert hätte. 
Mit am ausführlichsten reflektierte Husserl die ethisch relevante 
Haltung des Phänomenologen bezeichnenderweise außerhalb der 
Ethik - genau zu der Zeit, da er an den ethischen Themen der Kaizo- 
Aufsätze arbeitete: Sie finden sich im Zusammenhang von Überle­
gungen, wie der rechte Anfang des Philosophierens gewonnen 
werden könne, in den Reflexionen zu einer Ersten Philosophie.

Ein kurzer Abschnitt in Husserls Londoner Vorlesungen vom 
Sommer 1922199 charakterisiert den „erkennenden Menschen“ als 

199 Diese Vorlesungsreihe, bestehend aus vier Einzelvorträgen, bildete den Grund­
stock für Husserls Freiburger Vorlesung des Wintersemesters 1922/1923, die 

177

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


eine Sonderform des „ethischen Menschen“ überhaupt (M II 3a, 8). 
Auch für den erkennenden Menschen gebe es eine „spezifisch 
erkenntnisethische“ regulative Idee: Damit seinem Leben „ethisches 
Recht“ zukomme, müsse es „ein in der Idee der echten und wahren 
Erkenntnis zentriertes Leben“ sein (ebd. 9). Die Voraussetzung 
dafür seien eine „radikale Besinnung“ und ein „das ganze Er­
kenntnisleben bindender Entschluß“, ein Leben aus „theoretischem 
Gewissen“ (ebd.). Dies bezeichne jenen „universellen Umsturz“ 
(ebd.), der, „einmal im Leben“ (ebd. 10) vollzogen, den Philo­
sophen zum „anfangenden, allererst werdenden“ mache in der An­
fangssituation der „meditationes de prima philosophia“ (ebd. 11).

Diese kurze Passage, die Husserl wörtlich in seine Freiburger 
Vorlesung „Einleitung in die Philosophie“ vom Wintersemester 
1922/1923 übernahm, baute er in der Vorlesung über Erste 
Philosophie von 1923/1924 wesentlich aus. Sie bildet dort den 
Einstieg in den zweiten Teil der Vorlesung, der der Problematik der 
Reduktion gewidmet ist (vgl. Hua VIII, 3-19). Die Husserl zufolge 
vom Erkennenden zu fordernden Leistungen beständiger „Selbst­
besinnung, Selbstverständigung, Selbstverantwortung“ (ebd. 3) 
besagen im ersten Schritt des anfangenden Philosophen - „da er 
zunächst nichts außer sich hat“ -, „auf sich selbst als den Phi­
losophie, universale absolute Erkenntnis Wollenden zu reflektieren 
und sich in dieser Hinsicht Klarheit zu verschaffen“ (ebd. 6). Der 
anfangende Philosoph findet sich darin, wie Husserl schon in den 
Londoner Vorlesungen bemerkte, selbst als einen solchen, der 
„einen auf sein gesamtes künftiges Erkenntnisleben gerichteten 
Willensentschluß“ faßt (ebd. 6 f.), der seinerseits eine habituelle 
Lebensform stiftet (ebd. 7).200

Den freien Willensentschluß und seine Habitualisierung hatte 
Husserl bereits im Zusammenhang des Vollzugs der Epoche betont 
(vgl. oben 1.4.2.; Hua III, 54, Hua VI, 153). Die Ausführungen in 
den Londoner Vorlesungen und in der „Ersten Philosophie“ machen 

Vorlesung „Einleitung in die Philosophie“, deren Vorhaben einer apodiktischen 
Begründung der Philosophie die Vorlesung über „Erste Philosophie“ vom Winter­
semester 1923/1924 mit einer veränderten Vorgehensweise wiederaufgriff.
200 Als eine „bleibende“ (Hua VIII, 10), „radikale Lebensentscheidung“ (ebd. 11) 
zu einem „Leben aus absoluter Berufung“ (ebd.).

178

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


deutlich, daß er die normative Problematik der praktisch-personalen 
Seite des Epoche-Geschehens nach dem Muster der allgemeinen 
individualethischen Betrachtung behandelt: Die in freier Selbst­
bestimmung gestiftete und im Vollzug absolut zu verantwortende 
Lebensform stellt einen Wert dar, mit dem sich das Subjekt dieses 
Lebens „absolut identifiziert“ (Hua VIII, 11). Dieser Wert zeichnet 
einen Endzweck vor und erschließt den Raum einer teleologischen 
Werdensgestalt, die jener Lebensform inhärent wird und das 
Subjekt verpflichtet, so daß ein Abirren von dieser teleologischen 
Bahn mit ihrem vorgezeichneten Zweck einer „Abirrung von sich 
selbst“, einem „Sich-selbst-untreu-werden“, gleichkommt (ebd. 12).

Diese Überlegungen bieten gegenüber Husserls Ausführungen 
zur Individalethik strukturell nichts Neues; vielleicht hat Husserl sie 
aus diesem Grund nicht in seine ethischen Untersuchungen 
miteinbezogen. Der interessante Aspekt liegt allenfalls darin, daß es 
hier um die individuelle Lebensform derjenigen Person geht, die 
nicht nur ihr individuelles Leben zu verantworten hat, sondern darin 
diejenige Praxis, die, Husserl zufolge, insofern am radikalsten die 
Funktion für die Gemeinschaft übernimmt, als sie mit der 
Konstitution und Durchführung von Theorie die Individualität und 
Sozialität umgreifende Bedingung für Verantwortung selbst noch 
verantwortet.201 Husserl diskutiert diesen Aspekt nicht weiter, der 
sich in die Frage fassen ließe, in welchem Verhältnis das indivi­
duelle Ich des Philosophen zu seinem sozialethisch relevanten Ich 
des Erkenntnislebens steht, das wegen der Besonderheit seiner 
Berufssituation (vgl. Hua VIII, 11, 13, Hua VI, 140) zeitweilig ne­
ben das andere Ich tritt und doch nicht nur in dieser Zeitspanne 
seine Bestimmung hat, sondern dieses zweite Ich, in der Einheit der 
Person, durchwirkt und modifiziert. Hier zeigt sich, daß für Husserl 

201 „Die Gemeinschaft kann sich aber nur verantworten im einzelnen personalen 
Subjekt. Die Selbstverantwortung des Einzelnen, der sich als Glied und Funktionär 
der Gemeinschaft weiß, umschließt auch die Verantwortung für diese Art prak­
tischen Lebens und beschließt somit die Verantwortung für die Gemeinschaft 
selbst.“ (Hua VIII, 197 f.) - „Die Besinnung soll offenbar den Charakter der radi­
kalen Verantwortung haben, und zwar als einer in seiner Person [der des 
Philosophen] sich abspielenden, die doch den Charakter einer gemeinschaftlichen 
Verantwortung der gesamten philosophischen Gemeinschaft der Gegenwart an­
nimmt.“ (Hua VI, 489)

179

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


gerade das Ureigenste, der letzte Grund für die Einheit der 
Einzelperson, in Korrelation mit dem Allgemeinsamen steht. Wie 
schon das Einzelsubjekt die anderen ,in sich trägt6 und sich im 
Bezogensein auf das universale Lebensinteresse mit ihnen einig 
weiß,202 so radikalisiert der Philosoph als Transzendentalphänome- 
nologe im Aufweisen ihrer Teleologie diese wechselweise Im­
plikation der Monaden, wobei der Aufweis die Eröffnung einer 
weiteren Intensivierung ihres Zusammenstimmens sein soll, wie er 
selbst schon das Grundstück dieser ,Harmonisierung6 verkörpert. 
Den sich aus dieser Konzeption ergebenden ethischen und sozial­
politischen Fragestellungen ist insbesondere James G. Hart203 
ausführlich nachgegangen.

Vor allem aber behandelt Husserl nicht die Frage, auf welche 
Weise das individuelle Leben des Philosophierenden durch die 
Epoche verändert wird, die doch eine „völlige personale Wandlung66 
bewirken soll (Hua VI, 140). Stattdessen begnügt er sich mit 
sibyllinischen Wendungen: Der „Berufspflicht66 des Philosophen 
folgend, „was tue ich anderes, als mich, mich als endliches, als 
sinnliches, unechtes, unwahres Ich verlieren, um mich selbst, mein 
echtes und wahres, mein unendliches, vom Irdischen gereinigtes Ich 
zu gewinnen?66 (Hua VIII, 16). Dieser Satz besagt in Hinblick auf 
die Theorie, daß Egologie nicht Egozentrik ist. Doch was sagt er 
über den konkreten Verlauf dieser dialektischen Modifikation des 
personalen Erlebens aus?

202 „Setzt mein ,Tod‘ als nur von den Anderen her für mich Denkbares das schon 
Fürmichsein Anderer voraus, die leben, setzt Leben überhaupt nicht voraus inter­
subjektive Einstimmigkeit des Lebens, die in sich trägt die naive und dann bewußte 
Überwindung aller Verzweiflung und in sich trägt die Entwicklung zur Echtheit als 
eine apodiktisch notwendige? Liegt darin nicht die Quelle der absoluten Teleologie, 
deren notwendige Entelechie Gott ist?“ (B I 21 IV, 9; vgl. Hua XV, 370, 383, 390 
f., 456). - Vgl. auch das Buch von Julia Iribame, Husserls Theorie der Intersub­
jektivität, Freiburg/München 1994.
203 The Person and The Common Life, a.a.O.

180

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124 - am 16.01.2026, 08:41:49. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495996706-124
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

	1. Theorie der Praktik
	1.1. Praktik als Ethik
	1.2. Ethik als Vemunftlehre
	1.3. Ethik als Regionalontologie

	2. Praktik und Praxis
	2.1. Praktik der individuellen Praxis
	2.2. Praktik der theoretischen Praxis
	2.3. Theorie und individuelle Praxis


