
Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln
der Dinge. Dimensionen der Materialität bei Marx1

Von Heiko Beyer

Zusammenfassung: Die aktuelle soziologische Theoriedebatte um die Integration der Dimension
der Materialität wurde überraschenderweise bisher weitestgehend ohne Rekurs auf das Werk von
Karl Marx geführt. Der vorliegende Artikel adressiert dieses Problem und zeigt eine Lösungsper-
spektive auf, indem er aus den marxschen Schriften eine Theorie der Materialität destilliert. Dabei
steht nicht wie vermutet werden könnte, der Historische Materialismus des Frühwerks, sondern die
Warenformanalyse des Spätwerks im Mittelpunkt. Der Beitrag argumentiert, dass sich die der
Soziologie per definitionem externen Gegenstandsbereiche der Materie, der Natur und des Indivi-
duums über die Kategorie der Ware und deren Doppelcharakter, als Gebrauchswert und Wert zu
fungieren, gesellschaftstheoretisch integrieren lassen. Eingebettet ist diese Analyse in eine hinfüh-
rende Chronologie des marxschen Materialismuskonzeptes sowie einige kursorische Schlussbe-
merkungen zur Gegenwartsdiagnose.

Einmal ging eine „gwundrige“ Person an der Rückseite eines Hauses in
der Oberschwandweid zu Spiringen vorüber. Das Wunder trieb sie an,

durch eine offene Lücke in das gerade unbewohnte Berghäuschen hinein
zu schauen. Da sah sie durch die offene Küche und Stubentüre hindurch

den runden Tisch in der Wohnstube mehrmals im Kreise herumtanzen.
(Schweizer Hausmärchen zit. nach Müller 1929)

Der sogenannte „material turn“ in den Geistes-, Kultur- und Sozialwissenschaften, angestoßen
in den 1980er Jahren, hat inzwischen eine solch vielgestaltige Form angenommen, dass der
Singular kaum noch gerechtfertigt scheint (vgl. Miller 2005). In der Soziologie ist er im
Wesentlichen mit dem Namen Bruno Latour und der Actor Network Theory (ANT) verknüpft.
Den größten Einfluss hatte diese Theorie in der Technik- und Wissenschaftssoziologie, im
Kontext derer sie auch entwickelt wurde (vgl. Callon 1986; Latour 1987; Law 1987). Ideen-
geschichtlich steht die ANT in der Tradition des französischen Poststrukturalismus und kann
gewissermaßen als empirische Variante desselben gelesen werden (vgl. Law 2009: 145).
Gleichzeitig erweitert sie dessen Anwendungsfeld: Sprach- und zeichentheoretisch dekon-
struiert werden nun nicht mehr nur Mythen, Religionen und politische Ideologien, sondern die
bis dahin mehr oder weniger sakrosankten Produzenten von Wahrheit: die Naturwissenschaf-
ten (vgl. Latour / Woolgar 1979). Deren dingliches Material, „Natur“ und „Technik“, wird von
der ANT als Bestandteil eines Verhältnisses von Akteuren und Praktiken, des actor-net-
works, neu interpretiert. Die üblichen sozialwissenschaftlichen Konnotationen des Zeichen-
begriffs als Sinneinheit und Bedeutungsträger sollen in dieser „semiotic of things“ (Latour
1996: 375) explizit korrigiert werden.

Die ANT versteht unter networks dementsprechend nicht ausschließlich soziale Netzwerke,
unter actors nicht ausschließlich Menschen (vgl. Latour 1996). Der Begriff actor-network
bezeichnet vielmehr ein Netz von Relationen zwischen Dingen, Lebewesen, Ideen, Organisa-
tionen, Orten und Praxen. Der Akteurbegriff wird konsequenterweise nicht intentional defi-
niert, wie sonst in der Soziologie üblich, sondern performativ: Als Akteure bzw. „Aktanten“
können alle Entitäten gelten, denen von anderen Aktivität zugeschrieben wird. Das kann im

1 Ich bedanke mich bei Annette Schnabel und Anna Henkel sowie den beiden anonymen Gutachter*innen
für wertvolle Hinweise und Anregungen zu früheren Versionen des Manuskriptes.

Soziale Welt 68 (2017), S. 319 – 337, DOI: 10.5771/0038-6073-2017-2-3-319

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Prinzip alles sein: Muscheln (Callon 1986), Schiffe (Law 1986), Röntgenbilder (Mol 2002),
Elefanten (Thompson 2002).

In der deutschen Soziologie wurde die ANT durchaus positiv rezipiert (vgl. Laux 2009;
Schulz-Schaeffer 2000; Holzinger 2013), ihre Anschlussfähigkeit einerseits und ihr Mehrwert
andererseits sind jedoch nicht unumstritten. Insbesondere die „Entgrenzung des Sozialen“ (vgl.
Kneer et al. 2008), die aus der Erweiterung des Akteurbegriffs folgt, wird häufig kritisiert.

Während in verwandten Disziplinen wie der Anthropologie (vgl. Appadurai 1986), Human-
geographie (vgl. Smith 1996; Harvey 1996) und -ökologie (Becker / Jahn 2006) sowie den
Kunst- und Kulturwissenschaften (vgl. Bennett / Joyce 2010) der jeweilige „material turn“ mit
einer Neu-Interpretation der Schriften von Karl Marx einherging, erfolgte der von der ANT
intendierte Paradigmenwechsel in der Soziologie ohne wesentliche Bezugnahme auf den wohl
bedeutendsten Klassiker sozialwissenschaftlicher Materialismustheorien.2 Stattdessen wird
Materie hier gerade in Abgrenzung zu Marx „semiotisch“ analysiert. Dies impliziert, dass das
untersuchte Phänomen nicht (kausal) erklärt, sondern vielmehr nur beschrieben werden soll
(vgl. Law 2009). Die Frage, warum Menschen und Dingen überhaupt gleichermaßen Hand-
lungskompetenz zugeschrieben werden kann, stellt die ANT nicht. Sie setzt eine Ontologie
des Sozialen voraus, deren gesellschaftliche Konstruktion in der „black box“ (vgl. Callon 1986)
verschlossen bleibt.

Der vorliegende Beitrag versucht dagegen mithilfe einer Reinterpretation des marxschen
Spätwerks eine Antwortperspektive zu eröffnen: Die in den Studien der ANT detailreich
beschriebene Handlungsmacht der Dinge kann, so die These, als Ausdruck einer historisch
spezifischen Gesellschaftsformation gelten, als deren Kern Marx das warenförmig organisierte
Produktionsverhältnis bestimmte. Diese Erkenntnis steht am Ende einer langen Suchbewegung
im Frühwerk, die von allgemeinen Überlegungen zum „wirklichen Menschen“ (Marx 1976:
285) in der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie, über die Entfremdung vom „Gattungs-
leben“ (Marx 1968: 516) in den Ökonomisch-Philosophischen Manuskripten hin zur Analyse
der „wirklichen Basis der Ideologie“ (Marx / Engels 1969: 50) in der Deutschen Ideologie

2 In der allgemeinen Theorie-Debatte der Soziologie, insbesondere der Gesellschaftstheorie, ist in den
letzten 20 Jahren durchaus so etwas wie ein „Marx-Revival“ zu erkennen (vgl. z.B. Boltanski / Chia-
pello 1999; Rosa et al. 2013; Alexander 2014; siehe auch das Sonderheft zu Thomas Pikettys Le capital
au xxie siècle des British Journal of Sociology aus dem Jahr 2014, Volume 65, Issue 4), wobei das
Interesse für Marx’ Schriften genau genommen nie wirklich völlig verschwand. Der kritische Duktus
des analytischen (Olin Wright 1985; Elster 1985) und Post-Marxismus (Cohen 1982; Habermas 1982;
Laclau / Mouffe 1985) Ende der 1970er, Anfang der 1980er Jahre täuscht diesbezüglich. Diese Theorien
brachen in den meisten Fällen nicht vollständig mit Marx, sondern gedachten vor allem dessen „Öko-
nomismus“ politisch auszutarieren. Ähnliches gilt für Pierre Bourdieus Soziologie, nur dass dieser ein
kulturelles Komplement lanciert (vgl. Bourdieu 1979). Laut Michael Burawoy (1990) handelt es sich
aufgrund dieser konstruktiven Weiterentwicklung beim (westlichen) Marxismus um ein „progressives
Forschungsprogramm“ im Sinne Imre Lakatos’. Umso überraschender wirkt es, dass die Werke Marx’
für die soziologische Debatte zur Bedeutung der Materialität noch nicht wirklich systematisch erschlos-
sen wurden.

320 Heiko Beyer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


verläuft. Das Spätwerk knüpfte an diese Gedanken an, die Begriffe der „Materialität“, „Natur“
und „Stofflichkeit“ stehen dort jedoch im Kontext einer weniger teleologischen Ontologie.3

Zunächst zeichnet der vorliegende Beitrag die Entwicklung des historischen Materialismus
chronologisch anhand zentraler Schriften des Frühwerks nach. Im Anschluss daran werden
dann die Dimensionen des marxschen Materialitätsbegriffs im Spätwerk entfaltet. Ich orien-
tiere mich dabei an drei Grenzen, die sich der Soziologie auftun, wenn sie sich dem Problem
der Materialität nähert: 1) die Grenze des Materiellen selbst im Unterschied zum ihr vertrauten
Gegenstand des Geistigen (vgl. klassisch Mead [1934]1973), 2) die Grenze der Natur im
Unterschied zur Kultur (vgl. klassisch Freud [1930]1982; Elias [1939]2010) und 3) die Grenze
des Individuums im Unterschied zur Gesellschaft (vgl. klassisch Durkheim [1895]1961).

Der große Vorteil der marxschen Analyse des Spätwerks besteht meines Erachtens darin,
beide Pole der jeweiligen Relationen ernst zu nehmen. Während normalerweise die Phäno-
menbereiche der Materie, des Geistes, der Natur, der Kultur, des Individuums und der Gesell-
schaft an die einzelnen Wissenschaften delegiert werden – ein Umstand der gerade die Kritik
des „material turn“ heraufbeschwor – gehen sie bei Marx als Momente der gesellschaftlichen
Totalität in die Betrachtung ein. Insbesondere die Kategorie der Ware übernimmt dabei eine
Scharnierfunktion: durch ihre Doppelbestimmung als Gebrauchswert und Wert besitzt sie
sowohl materiellen als auch geistigen, natürlichen als auch kulturellen, individuellen als auch
gesellschaftlichen Charakter. Der Kern des Artikels besteht darin, diese Vermittlungsleistung
der Warenform nachzuzeichnen.

Schließen werde ich mit einigen Bemerkungen zur Gegenwartsdiagnose. Damit sollen vor
allem zwei Ziele verfolgt werden: Zum einen können die beschriebenen Einzelphänomene in
eine umfassende Gesellschaftstheorie integriert und damit auch die ihnen zugrundeliegenden
Mechanismen präzisiert werden. Und zum anderen liefern jene Diagnosen ihrerseits erste
empirische Belege für die Fruchtbarkeit der hier dargelegten theoretischen Überlegungen.

Materialismus im Frühwerk und die Teleologie sozialen Wandels
Die ersten Überlegungen Marx’ zu einer materialistischen Gesellschaftstheorie finden sich in
der 1843 geschriebenen Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ausgerüstet mit den Waffen
der feuerbachschen Religionskritik (als Überblick vgl. Reichelt 1975) versucht Marx dort
Hegels idealistisches Diktum von der Vernünftigkeit des Wirklichen zu korrigieren. Es sind
insbesondere zwei Momente, die er hier von Feuerbach übernimmt: Erstens, Objektivationen
wie Gott bzw. Staat sind Resultate des Handelns materieller (d.h. mit Bedürfnissen ausgestat-
teter) „wirklicher Menschen“ (Marx 1976: 285; Feuerbach [1841]1988). Und, zweitens, dieser
Umstand bleibt den Individuen selbst verborgen. Ihre Objektivationen treten ihnen als mit
eigenem Willen und Verfügungsgewalt ausgestatte Subjekte (als Christus bzw. als Monarch)
gegenüber.

1.

3 Die Trennung in (geschichtsphilosophisches) Früh- und (ökonomiekritisches) Spätwerk ist in der
(umfassenden) Literatur zu Marx keineswegs Commonsense und seit jeher ein Streitpunk unter Marx-
Interpret*innen (vgl. als Überblick Quante / Schweikhard 2016). Ich orientiere mich im vorliegenden
Beitrag an einer Lesart – der „Neuen Marxlektüre“ (vgl. als Überblick Elbe 2008) – die eher von einem
Bruch im marxschen Werk ausgeht. Dies bedeutet keineswegs, dass sich nicht auch Figuren und The-
men finden ließen, die sich durch das Gesamtwerk ziehen. Im Fall des Aspektes der Materialität scheint
mir aber die These eines Bruchs plausibler als jene der Kontinuität, denn Marx selbst ist es, wie ich
später zeigen werde, der sich spätestens mit der Deutschen Ideologie explizit von Feuerbachs teleolo-
gischem Wesens- und Gattungsbegriff distanziert. Georg Lukász (1972) hat gezeigt, dass auch der späte
Marx sich zwar durchaus ontologischen Fragen widmete, insofern er sich für die „gesellschaftliche
Totalität“ interessierte. Die Kritik der politischen Ökonomie zeichnet sich jedoch gerade dadurch aus,
dass sie die Hegelsche Teleologie und Geschichtsphilosophie durch eine „negative Ontologie“
(Schmidt 1992: 85) ersetzte.

Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln der Dinge 321

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Zur Zeit der Abfassung der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie – im Alter von 25
Jahren – vertrat Marx im Wesentlichen radikaldemokratische Positionen. In der Auseinander-
setzung mit Hegels Rechtsphilosophie entwirft er folgerichtig vor allem eine Kritik des mon-
archischen Staats. Hier geht es darum, die idealistische Konzeption des Souveräns als abstrak-
tes Subjekt, das den gemeinsamen Willen der Staatsbürger verkörpert, zu desavouieren. Der
politische Staat basiere bei Hegel auf der Doppelbestimmung des Menschen als bürgerliches
und als politisches Subjekt – auf der einen Seite der „wirkliche“, tätige, materielle Mensch,
auf der anderen Seite die Abstraktion des Souveräns. Als Staatsbürger ist der Mensch nur ein
abstraktes, von seiner bürgerlichen, also real-gesellschaftlichen Existenz losgelöstes Wesen:
„Die Trennung der bürgerlichen Gesellschaft und des politischen Staates erscheint notwendig
als eine Trennung des politischen Bürgers, des Staatsbürgers, von der bürgerlichen Gesell-
schaft, von seiner eignen wirklichen, empirischen Wirklichkeit [...]“ (Marx 1976: 281).

Dem stellt Marx die Demokratie gegenüber. Diese zeichne sich dadurch aus, dass sie jene
Sphärentrennung aufhebe. Der mit Bedürfnissen ausgestatte Mensch höre auf, losgelöst vom
Staat zu existieren, vielmehr werde das Politische zu einer Funktion unter anderen. Anstatt
„die Staatsgeschäfte“ auf der einen und „die besondere Individualität“ (Marx 1976: 222) auf
der anderen Seite zu verorten, werden erstere unter die allgemeinen „Daseins- und Wirkungs-
weisen der sozialen Qualitäten des Menschen“ (Marx 1976: 222) subsumiert.

Alfred Schmidt (1992: 130 f) hat darauf hingewiesen, dass Marx hier, wie auch später in den
Ökonomisch-Philosophischen Manuskripten noch einer romantischen Anthropologie verhaftet
bleibt. Immer wenn vom „wirklichen Menschen“ die Rede ist, geht dies mit der Vorstellung
einher, dass es eine unveränderliche Natur des Menschen gäbe. Dementsprechend teleologisch
wird auch die Geschichte als Bewegung hin zum Zustand der menschlichen Selbstverwirkli-
chung gezeichnet. Der Weg dorthin verläuft notwendigerweise über jene von Hegel konsta-
tierte Verdopplung des Sozialen, die laut Marx in der bürgerlichen Gesellschaft ihren Höhe-
punkt erreicht:

„Erst die französische Revolution vollendete die Verwandlung der politischen Stände in soziale
oder machte die Ständeunterschiede der bürgerlichen Gesellschaft zu nur sozialen Unterschieden,
zu Unterschieden des Privatlebens, welche in dem politischen Leben ohne Bedeutung sind. Die
Trennung des politischen Lebens und der bürgerlichen Gesellschaft war damit vollendet.“ (Marx
1976: 283)

Diese Beschreibung entspricht der Hegelschen Trias: unmittelbare (falsche) Einheit (Stände-
gesellschaft) – Entzweiung (wobei sich diese von der Monarchie zur bürgerlichen Gesellschaft
steigert) – vermittelte Einheit (Demokratie). Die nachfolgende Gesellschaft „negiert“ die ihr
zeitlich vorgelagerte in dem Sinne, dass sie Momente der alten Gesellschaftsform in sich auf-
nimmt und diese zu ihrer wahren Bedeutung bringt. Anders als bei Hegel wird die Identität
von Identität und Nichtidentität aber nicht als absoluter Geist, sondern als Praxis vorgestellt.

Noch deutlicher wird die dieser Bewegung zugrundeliegende Ontologie in den Ökonomisch-
Philosophischen Manuskripten von 1844. Im Mittelpunkt dieser Schrift steht der inzwischen
in der sozialwissenschaftlichen Literatur durchaus wieder rehabilitierte (vgl. etwa Jaeggi 2005;
Rosa 2013) Begriff der „Entfremdung“. Zunächst fällt auf, dass Marx nun jene Sphäre des
„wirklichen Menschen“, die er vorher mit dem Begriff „bürgerliche Gesellschaft“ dem Staat
gegenüber gestellt hatte, näher bestimmt. Der Mensch als tätiges, sich die Natur aneignendes
Wesen rückt nun in den Fokus. Der Kategorie der „Arbeit“ kommt dabei entsprechend eine
wichtige, anthropologische Bedeutung zu. Sie besitzt „Gattungscharakter“: „Das produktive
Leben ist [...] das Gattungsleben. Es ist das Leben erzeugende Leben. In der Art der Lebens-
tätigkeit liegt der ganze Charakter einer species, ihr Gattungscharakter, und die freie bewusste
Tätigkeit ist der Gattungscharakter des Menschen“ (Marx 1968: 516). Dieser Aspekt des
„Tätigseins“, hier noch unter den Vorzeichen einer statischen Anthropologie stehend, wird

322 Heiko Beyer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Marx bis ins Spätwerk hinein beschäftigen. Im „Tätigsein“ tritt der Mensch in Interaktion,
sowohl mit anderen Menschen als auch mit der Materie, die ihm als „Natur“ gegenübertritt
und die Ressourcen für die Bedürfnisbefriedigung zur Verfügung stellt.

Der arbeitende Mensch, wie ihn Marx in den „Pariser Manuskripten“ beschreibt, ist in der
bisherigen Geschichte jedoch immer entfremdet gewesen: entfremdet vom Produkt seiner
Arbeit, entfremdet vom Akt der Produktion und entfremdet von der Gattung (vgl. Marx 1968:
516ff). Der Grad der Entfremdung wachse, so Marx, systematisch mit der Entwicklung des
Privateigentums. Der Arbeiter produziere nicht für sich selbst, sondern um das Produkt mit
anderen zu tauschen. Gleichzeitig schaffe er eine ganze Welt, die ihm aber zur „zweiten Natur“
werde, da er sich nicht dessen bewusst sei, sie geschaffen zu haben. Analog zur Argumentation
in der Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie geht Marx hier davon aus, diese „Verkehrung“,
die in der bürgerlichen Gesellschaft ihren Kulminationspunkt erreicht habe, könne nur durch
eine andere Gesellschaftsform überwunden werden, die sich ebenfalls, wie vorher die Demo-
kratie, als Wahrheit im doppeltem Sinn darstellt. Diese Gesellschaftsform ist der „Kommu-
nismus“. Er befreie das Element der Arbeit aus seinem „bornierten“ Zustand (Marx 1968: 542),
indem der Mensch nun zum bewussten Produzenten seiner dinglichen Umwelt und Geschichte
werde.

In den Ökonomisch-Philosophischen Manuskripten wird ebenfalls ein Stufenmodell der
Geschichte beschrieben. Sowohl die Erkenntnis der Entfremdung als auch ihre Aufhebung
setzt deren entfaltete Form voraus:

„Erst auf dem letzten Kulminationspunkt der Entwicklung des Privateigentums tritt dieses sein
Geheimnis wieder hervor, nämlich einerseits, daß es das Produkt der entäußerten Arbeit, und zwei-
tens, daß es das Mittel ist, durch welches sich die Arbeit entäußert, die Realisation dieser Entäu-
ßerung.“ (Marx 1968: 520)

Ein erster Bruch mit der skizzierten Anthropologie findet erst in der gemeinsam mit Friedrich
Engels verfassten Deutschen Ideologie statt. Die Bedeutung dieser Schrift innerhalb des marx-
schen Werkes ergibt sich aus der zunehmend distanzierten Haltung zu Feuerbach. Dies zeigt
sich vor allem im Vermeiden von Begriffen wie „Entfremdung“ oder „Gattung“. An deren
Stelle tritt eine systematische „materialistische“ „Geschichtsauffassung“ (Marx / Engels 1969:
37), die in der sechsten Feuerbachthese (Marx 1969: 534) folgendermaßen zusammengefasst
wird: „Feuerbach löst das religiöse Wesen in das menschliche Wesen auf. Aber das mensch-
liche Wesen ist kein dem einzelnen Individuum inwohnendes Abstraktum. In seiner Wirk-
lichkeit ist es das Ensemble der gesellschaftlichen Verhältnisse.“

Marx distanziert sich damit explizit von essentialistischen Konzepten der Natur, des Men-
schen und der Gesellschaft. Was bleibt ist zwar der materialistische Fokus auf die „Tätigkeit
des wirklichen Menschen“, sowohl die Form der Tätigkeit als auch die Bedürfnisse, Motive
und Überzeugungen des „wirklichen Menschen“ werden nun aber historisiert, und das heißt,
als gesellschaftlich vermittelt verstanden. „Arbeit“ wird nun als abstrakte Kategorie eingeführt,
deren Erscheinungsform historisch spezifisch definiert wird.

Marx und Engels präzisieren so das Verhältnis zwischen technischem Niveau der Naturan-
eignung und der Verteilung des gesellschaftlichen Reichtums auf der einen Seite und sozial
geteilten Sinnstrukturen auf der anderen:

„Auch die Nebelbildungen im Gehirn der Menschen sind notwendige Sublimate ihres materiellen,
empirisch konstatierbaren und an materielle Voraussetzungen geknüpften Lebensprozesses. Die
Moral, Religion, Metaphysik und sonstige Ideologie und die ihnen entsprechenden Bewußtseins-
formen behalten hiermit nicht länger den Schein der Selbständigkeit. Sie haben keine Geschichte,
sie haben keine Entwicklung, sondern die ihre materielle Produktion und ihren materiellen Verkehr

Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln der Dinge 323

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


entwickelnden Menschen ändern mit dieser ihrer Wirklichkeit auch ihr Denken und die Produkte
ihres Denkens“ (Marx / Engels 1969: 26 f).

Marx hat zu diesem Zeitpunkt seines Schaffens eine folgenreiche Erkenntnis gewonnen: Die
Art und Weise der kooperativen Naturaneignung über „Arbeit“ gibt einerseits die Tendenz vor,
wie die Ressourcen innerhalb einer Gesellschaft verteilt werden (die sogenannten „Verkehrs-
formen“; Marx / Engels 1969: 23), und erzeugt andererseits spezifische Rationalisierungs- und
Bewertungssysteme („Ideologien“).

Während nun die Konzeption der Deutsche Ideologie im Wesentlichen auf eine statische
Anthropologie verzichtet, kommt sie von der Geschichtsteleologie nicht ganz los. So findet
sich hier z.B. eine kurze Geschichte des Privateigentums (Marx / Engels 1969: 62ff), die einen
historischen Determinismus zumindest nahelegt: In der bürgerlichen Gesellschaft komme das
Privateigentum zu sich selbst, die vorhergehenden Eigentumsformen seien aber ihrem
Wesen nach bereits Privateigentum. Das Privateigentum erscheine hier noch vorwiegend
gemeinschaftlich. Erst im modernen Privateigentum falle dieser Schein weg und die Erschei-
nung entspreche ihrem Wesen. Auf dieser Stufe nun sei die Einsicht in die Geschichte als
Geschichte des Privateigentums möglich.

Eng verknüpft mit diesen Überlegungen ist einer der bekanntesten marxschen Gedanken:
die Dialektik von „Produktivkräften“ und „Verkehrsformen“: Die Intensität und Qualität der
Naturbeherrschung entwickle sich mit neuen Produktionstechniken, Werkzeugen etc. Diesen
gegenüber stehen die Form der Produktion und die entsprechende Form der Verteilung des
gesellschaftlichen Reichtums. Da Produktivkräfte und Verkehrsformen nicht bewusst aufein-
ander abgestimmt sind, kann es zu einem Widerspruch kommen. Die weitere Entfaltung des
Potentials des Menschen (technische Neuerungen, effizientere Organisationstypen etc.) wird
gehemmt, weil die Verkehrsform zur „Fessel“ der „Produktivkräfte“ wird (vgl. Marx / Engels
1969: 72 f).

Dieser neue Entwurf einer materialistischen Theorie sozialen Wandels ist sicher nicht frei
von teleologischen Momenten, legt aber im Vergleich zu früheren Versionen einiges an
anthropologischem Ballast ab. Der „wirkliche Mensch“ kommt nun nicht einfach mehr „zu
sich selbst“, sondern wird als historisches Produkt begriffen. Die Dynamik entspringt nicht
einem zu sich selbst drängenden Wesen des Menschen, sondern der Widersprüchlichkeit der
gesellschaftlichen Produktions- und Verkehrsformen.

Zusammenfassend lässt sich konstatieren, dass es Marx in dessen Frühwerk im Wesentlichen
darum zu tun war, das hegelsche Verhältnis von „Subjekt“ und „Substanz“ in dem Sinne „vom
Kopf [...] auf die Füße“ (Marx / Engels 1969: 293) zu stellen, dass nun die Geschichte der
Institutionen und Denkformen des Menschen nicht mehr aus dem Geistigen, sondern aus der
Praxis, aus den Formen der arbeitsteiligen Naturaneignung, erklärt werden kann. Diese Aus-
richtung ist es, die Marx’ Geschichtsauffassung zu einer „materialistischen Gesellschaftstheo-
rie“ macht. Bis zur Deutschen Ideologie bleibt diese allerdings im Wesentlichen nur Pro-
gramm. Erst durch die an der Warenform ansetzende Kritik der politischen Ökonomie des
Spätwerks kann das Verhältnis zwischen „Subjekt“ und „Substanz“ in all seinen Facetten aus-
geleuchtet werden.

Die Vermittlung von Materialität und Gesellschaft im marxschen Spätwerk
Nicht mehr nur der „Reichtum“, wie Marx (1971: 15) zu Beginn des Kapitals schreibt, die
dingliche Umwelt des Menschen als solche erscheint heute als „ungeheure Warensammlung“.
Es liegt daher überraschend nahe, sich der soziologischen Analyse von Materialität über den
„Umweg“ einer Analyse der Warenform zu nähern. Das soziologische Potential, das in dieser
steckt, ist bisher allerdings kaum erkannt, geschweige denn ausgeschöpft worden (vgl. aber

2.

324 Heiko Beyer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Postone 1993; Reichelt 2008; Elbe 2008; Pahl 2008). Mit der „Widerlegung“ der Werttheorie
geriet die Kritik der politischen Ökonomie als Ganze aus dem Fokus soziologischer Theorie-
bildung. Gerade im Hinblick auf die Frage nach dem Verhältnis von Materialität und Gesell-
schaft ist dies zu bedauern. Denn die Ware ist schon bei Marx mehr als eine ökonomische
Kategorie.

Ihre Besonderheit liegt in ihrem Doppelcharakter begründet, einerseits als Gebrauchswert
und andererseits als Wert zu fungieren (vgl. Marx 1962: 49ff, 1971: 15 f). Als Gebrauchswert
befriedigt sie menschliche Bedürfnisse, als Wert drückt sie ein Verhältnis zu anderen Waren
aus. In Bezug auf ihren Gebrauchswertcharakter ähnelt die Ware durchaus ihren historischen
Vorläufern, den Gütern in Subsistenzwirtschaft, Sklavenwirtschaft und Feudalismus (vgl.
Marx 1962: 90ff). Sie befriedigt ein menschliches Bedürfnis. Was sich aber mit der Durch-
setzung der bürgerlichen Gesellschaft laut Marx (1962: 85ff) verändert, ist, dass nunmehr
Arbeitsprodukte fast ausschließlich für den Austausch bzw. Verkauf produziert werden und
damit Dinge neben ihrer physikalischen, konkrete Bedürfnisse befriedigenden Form, die eines
Wertträgers (etwas Geistigem) annehmen. Auf „mystische“ Weise verwandeln sie sich so in
„sinnlich übersinnlich[e] Ding[e]“ (Marx 1962: 85).

Bei näherer Betrachtung verdichtet sich in der Ware nun aber nicht nur der Widerspruch
von Gebrauchswert und Wert, sondern auch der wesentlicher erkenntnis- und wissenschafts-
theoretischer Dichotomien, die für die Reserviertheit der Soziologie gegenüber dem Gegen-
stand der Materialität verantwortlich sein dürften: jene von Geist (res cogitans) und Materie
(res extensa), Natur und Kultur, Individuum und Gesellschaft.

Dass die Soziologie sich schwer damit tut, die jeweils auf Materie (inklusive Somatisches)
verweisenden Objektbereiche dieser Dichotomien theoretisch zu integrieren, ist nicht verwun-
derlich, aber auch nicht unabwendbar. Nur wenn der Soziologie eine Vermittlungssemantik
zur Verfügung steht, die sie auch verstehen kann (d.h. eine soziologieimmanente), kann die
Differenzbestimmung tatsächlich aufgelöst, Materialität also soziologisch integriert werden.
Es nützt nichts, die Soziologie zu ermahnen, sie möge an die Materie, die Natur, das Individuum
denken, wenn sie erklärt. Solange der Soziologie keine Instrumente zur Verfügung stehen,
diese Begriffe mit Inhalt zu füllen, müssen sie „black boxes“ (vgl. Callon 1986) bleiben – was
im Übrigen nicht nur physikalische, biologische und psychologische Reduktionismen, sondern
zum Beispiel auch den ökonomischen Verlegenheitsbegriff der „Restriktionen“ betrifft. Mei-
nes Erachtens stellt die Warenformanalyse genau eine solche Vermittlungssemantik zur Ver-
fügung, mit der Materialität soziologieimmanent in soziologische Erklärungsmodelle integriert
werden kann.4

Geist und Materie
Der „rätselhafte Charakter“ der Ware, ein „sinnlich übersinnliches Ding“ zu sein, liegt laut
Marx in der widersprüchlichen Einheit von Konkretem (Gebrauchswert) und Allgemeinen
(Wert) begründet. Diese beiden konträren Bestimmungen lassen sich nicht einfach in einen
materiellen und einen geistigen Teil zerlegen, sondern bedingen sich wechselseitig, und dies
in dreifacher Hinsicht:

Erstens, geht zwar „kein Atom Naturstoff in ihre [der Ware, H.B.] Wertgegenständlichkeit
ein“ (Marx 1962: 62). Der Wert ist eine gedankliche Abstraktion. Aber eine Ware kann gleich-
zeitig immer nur Wert besitzen, weil sie einen Gebrauchswert für andere besitzt. Für gewöhn-

4 Der Begriff der „Vermittlungssemantik“ mag hier paradox erscheinen, treffen Semantiken doch für
gewöhnlich selbst Unterscheidungen (vgl. Stichweh 2006). In der Tat ist die Vermittlung der genannten
Dichotomien mit einer höherstufigen Differenzbestimmung erkauft: der zwischen Gebrauchswert und
Wert. Diese lässt sich aber ihrerseits nicht wiederum semantisch, sondern nur sozialstrukturell auflösen.

Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln der Dinge 325

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


lich impliziert dies das Befriedigen eines, wenn auch sozial vermittelten, so doch letztlich
somatischen Bedürfnisses mittels eines materialiter zur Verfügung stehenden äußeren Objekts.
Produktion und Konsumtion eines Dinges sind deshalb konstitutiv miteinander verwoben (vgl.
Marx 1953: 12ff): Einerseits wird das Produkt erst zum Produkt indem es „verzehrt“ wird.
Eine Zeitung, die nicht gelesen wird, ist nur Altpapier. Andererseits setzt die Konsumtion auch
immer schon einen Gegenstand voraus, der konsumiert werden kann. Das bedeutet, dass das
Produkt seinem Konsumenten gleichermaßen den Gegenstand und die Art und Weise der
Konsumtion vorgibt: „Hunger ist Hunger, aber Hunger, der sich durch gekochtes, mit Gabeln
und Messer gegeßnes Fleisch befriedigt, ist ein anderer Hunger als der rohes Fleisch mit Hilfe
von Hand, Nagel und Zahn verschlingt“ (Marx 1953: 13).

Marx spricht an der zitierten Stelle in den Grundrissen der Kritik der politischen Ökonomie
– dem sogenannten „Rohentwurf“ des Kapitals – noch nicht vom spezifisch kapitalistischen,
sondern vom allgemeinen Zusammenhang zwischen Produktion, Konsumtion und Distribution
von Gütern. Die Besonderheit dieses Verhältnisses in Waren produzierenden Gesellschaften
besteht darin, dass keine unmittelbare Beziehung zwischen Bedürfnis (Nachfrage) und dessen
Befriedigung (Angebot) besteht, sondern beide über den Markt vermittelt werden. Das affiziert
wiederum den Zusammenhang zwischen Produktion und Konsumtion:

„Alle Waren sind Nicht-Gebrauchswerte für ihre Besitzer, Gebrauchswerte für ihre Nicht-Besitzer.
Sie müssen also allseitig die Hände wechseln. Aber dieser Händewechsel bildet ihren Austausch,
und ihr Austausch bezieht sie als Werte aufeinander und realisiert sie als Werte. Die Waren müssen
sich daher als Werte realisieren, bevor sie sich als Gebrauchswerte realisieren können. Andrerseits
müssen sie sich als Gebrauchswerte bewähren, bevor sie sich als Werte realisieren können. Denn
die auf sie verausgabte menschliche Arbeit zählt nur, soweit sie in einer für andre nützlichen Form
verausgabt ist. Ob sie andren nützlich, ihr Produkt daher fremde Bedürfnisse befriedigt, kann aber
nur ihr Austausch beweisen“ (Marx 1962: 100 f).

Das heißt, dass bereits bei der Warenproduktion von ihrer stofflichen Besonderheit abstrahiert
werden muss, diese aber gleichzeitig nicht ignoriert werden kann, weil sie anderen Menschen
der Bedürfnisbefriedigung dienen soll. Die Folge ist ein gesteigertes Maß an Produktdifferen-
zierung, die gleichermaßen auf die Individualisierung der Bedürfnisse reagiert als auch sie erst
hervorbringt.

Zweitens: Beim Wert handelt es sich zwar um eine Abstraktion, ein Allgemeines, das alle
Waren unabhängig von ihrer konkreten materiellen Beschaffenheit besitzen, aber es handelt
sich dabei um eine sogenannte „reale Abstraktion“ (vgl. Reichelt 2008: 126ff). Die Abstrak-
tionsleistung, die bei der Gleichsetzung von zwei Waren stattfindet, geschieht nicht im Geist,
sondern materiell in der Praxis des Austauschs: „Das Wesen der Warenabstraktion [...] ist, daß
sie nicht denkerzeugt ist, ihren Ursprung nicht im Denken der Menschen hat, sondern in ihrem
Tun“ (Sohn-Rethel 1989: 12).

Alfred Sohn-Rethel hat auf dieser Einsicht eine „materialistische Erkenntnistheorie“ errich-
tet, die von einem historischen Kausalitätsverhältnis zwischen „Realabstraktion“ und Denk-
abstraktion ausgeht: Die menschliche Leistung zur Abstraktion basiert demnach auf der im
Warentausch realiter praktizierten Gleichsetzung von Ungleichem. Die These wird gestützt
durch den marxschen Primärtext:

„In ihrer Verlegenheit denken unsre Warenbesitzer wie Faust. Im Anfang war die Tat. Sie haben
daher schon gehandelt, bevor sie gedacht haben. Die Gesetze der Warennatur betätigten sich im
Naturinstinkt der Warenbesitzer. Sie können ihre Waren nur als Werte und darum nur als Waren

326 Heiko Beyer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


aufeinander beziehn, indem sie dieselben gegensätzlich auf irgendeine andre Ware als allgemeines
Äquivalent beziehn“ (Marx 1962: 101).5

Überträgt man diese These von der phylogenetischen auf die ontogenetische Ebene, so ließe
sich vermuten, dass sich das abstrakte Denken entwicklungspsychologisch erst im Umgang
mit der dinglichen, vor allem warenförmig konstituierten Außenwelt bildet (vgl. Buck-Morss
1975). An der Ware lernen wir das Abstrahieren, d.h. den Dingen ihre besonderen Eigen-
schaften „abzuziehen“. Dass sich für Geld alles kaufen lässt, ist keineswegs trivial. Die Vor-
stellung eines „allgemeinen Äquivalents“ setzt voraus, dass alle Dinge die damit gekauft wer-
den können, etwas gemein haben, das Dinge, die nicht gekauft werden können, nicht haben.
Die höchste Form der Abstraktion, das Rechnen, wird seit Jahrhunderten kaum zufällig im
ersten Umgang mit Geld erlernt. Das impliziert nicht, dass abstraktes Denken kapitalistische
Verhältnisse voraussetzt. Dort aber wo sich die Ware als allgemeine Form gesellschaftlicher
Vermittlung durchsetzt, wird das „Identitätsprinzip“ der Vernunft zum dominanten Schema
der Erkenntnis (vgl. Adorno 1997).

Ein dritter Aspekt der Vermittlung von Geist und Materie in der Warenform offenbart sich,
wenn wir die inhaltliche Bestimmung des Werts betrachten. Laut Marx besteht das Gemein-
same der Waren, ihre „Wertsubstanz“,6 darin, Produkt menschlicher Arbeit zu sein: „Indem
sie [die Menschen, H.B.] ihre verschiedenartigen Produkte einander im Austausch als Werte
gleichsetzen, setzen sie ihre verschiednen Arbeiten einander als menschliche Arbeit gleich.
Sie wissen das nicht, aber sie tun es“ (Marx 1962: 88). Ebenso wie sich der Gebrauchswert
einer Ware an ihren stofflichen Eigenschaften bemisst – die Nährwerte und geschmacklichen
Eigenschaften von Lebensmitteln, der Anteil an synthetischen Polymerfasern und die Farbe
eines Kleidungsstückes, die Leitfähigkeit und Dichte eines Metalls – ist ihre Stofflichkeit
Resultat konkreter „vergegenständlichter Arbeit“ (Marx 1971: 16); der Lebensmittelchemi-
kerin, des Schneiders, der Fließbandarbeiterin. Durch den Wertcharakter stehen die einzelnen
konkreten Tätigkeiten jedoch immer schon im abstrakten, d.h. geistigen Verhältnis zu anderen
konkreten Arbeiten. In der Ware spiegelt sich diese Einheit von konkreter und abstrakter Arbeit
im Doppelcharakter von besonderer Materialität und allgemeiner, abstrakter Wertgegenständ-
lichkeit wieder.

Die dingliche Umwelt ist also nicht nur im klassischen Kantischen Sinne immer schon
Resultat der Vermittlung von Geist und Materie, sondern aufgrund ihrer Warenförmigkeit in
einem besonderen, einem praktischen: Das dem Menschen als Ware gegenübertretende Objekt
der Anschauung unterscheidet sich vom Naturgegenstand darin, dass es Produkt menschlicher
Arbeit ist und als solches Wert besitzt. Es unterscheidet sich aber auch vom Produkt mensch-
licher Arbeit in anderen Gesellschaftsverhältnissen: vom konkreten Inhalt der Tätigkeit muss
nämlich nun abstrahiert werden. Diese Abstraktion führt dazu, dass die Produkte menschlicher
Naturaneignung selbst als Naturgegenstände erscheinen.

Natur und Kultur
Die Naturalisierung der geistigen als auch praktischen Entäußerungen des Menschen, deren
Hypostasierung zur „Pseudonatur“ (Dahmer 1994), hat Georg Lukács (1970) mit dem Begriff
der „Verdinglichung“ bezeichnet: Waren, so Lukács im Anschluss an Marx, nehmen den Cha-
rakter von Naturobjekten an und konstituieren eine quasi-natürliche Ordnung der Dinge. Die

5 Es scheint sich hier um einen im Sozialen gar nicht so selten anzutreffenden Fall einer eigenartig
anmutenden Kausalität zu handeln. In Bezug auf den Sozialvertrag notiert Luhmann (1995: 232)
zum Beispiel Ähnliches: „Wie so oft mag auch hier die vorhandene Problemlösung, der Sozialver-
trag, es ermöglicht haben, das Problem zu definieren. Für eine bekannte Lösung wird, mit anderen
Worten, das Problem gesucht.“.

6 Zur Kritik an einer substantialistischen Interpretation der Werttheorie siehe Heinrich 1999: 206ff.

Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln der Dinge 327

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Waren scheinen dann sogar „mit eigenem Leben begabte, untereinander und mit Menschen in
Verhältnis stehende selbstständige Gestalten“ (Marx 1962: 86). Als beseelte Objekte besitzen
sie sodann gewissermaßen performativen Charakter. Sie teilen ihrer Betrachterin mit, was zu
tun ist. Die ANT hat diesen Umstand erkannt, aber meines Erachtens nicht hinreichend erklären
können. Die hier vorgeschlagene materialistische Analyse hätte zu solch einer Erklärung fol-
gendes beizutragen: Der moderne Animismus resultiert im Wesentlichen daraus, dass Waren
stoffliche Hüllen „vergegenständlichter Arbeit“ sind. Anders als Güter vormoderner Gesell-
schaften handelt es sich hier nicht allein um durch Kultivierung angeeignete natürliche Roh-
stoffe, sondern um „Produkte unabhängig betriebener Privatarbeiten“ (Marx 1962: 87). Es ist
die spezifische Art und Weise ihrer Produktion und Distribution, der Umstand also, dass
Gebrauchswerte nicht für die Familie, den Sklavenhalter oder den Fronherrn, sondern eine
abstrakt allgemeine Käuferin produziert werden, der dazu führt, dass durch Menschen Kulti-
viertes als „zweite Natur“ erscheint.

Die notwendige Bedingung für eine solche Mystifizierung des Sozialen besteht laut Lukács
(1970: 175) darin, dass die menschliche Tätigkeit selbst zur Ware wird – nicht nur für andere,
auch für den Arbeiter selbst. Die ideelle Trennung der „Ware Arbeitskraft“ von der sie besit-
zenden Privatperson verdeckt die physiologische Identität des „Hirn[s], Nerv[s], Muskel[s],
Sinnesorgan[s] usw.“ (Marx 1962: 85) des Arbeiters im Dienst und des Arbeiters nach Feier-
abend. Alle ökonomischen Veränderungen des Arbeitsprozesses schlagen sich unmittelbar auf
die lebensweltliche Existenz des Arbeiters nieder. „Arbeiter“ und „Kapitalist“ mögen nur
„Charaktermasken“ (Marx 1962: 100) sein, je mehr die Ware sich als gesellschaftliche Ver-
mittlungsform durchsetzt, desto weniger lassen sich Privates und Geschäftliches trennen, auch
wenn diese vorgestellte Trennung erst die Voraussetzung für das Entstehen des Kapitalismus
gewesen sein mag (vgl. Weber 1972: 227 f). „Mit der modernen, psychologischen Zerlegung
des Arbeitsprozesses (Taylor-System)“, so Lukács (1970: 177), „ragt diese rationelle Mecha-
nisierung bis in die ‚Seele‘ des Arbeiters hinein: selbst seine psychologischen Eigenschaften
werden von seiner Gesamtpersönlichkeit abgetrennt, ihr gegenüber objektiviert, um in ratio-
nelle Spezialsysteme eingefügt und hier auf den kalkulatorischen Begriff gebracht werden zu
können.“

Lukács spricht damit ein wichtiges Moment an, das bei Marx selbst kaum Erwähnung findet,
nämlich die Implikationen der Warenform nicht nur für die Wahrnehmung und Interaktion mit
der äußeren, sondern auch für das Verhältnis zur inneren Natur. Dieser Dialektik von innerer
Natur und Kultur ist dann erst Freud (1982) systematisch nachgegangen: Die Unterdrückung
und Sublimierung der Triebimpulse seien einerseits Voraussetzung für die Entstehung von
Kultur, andererseits jedoch auch der Grund für das „Unbehagen“ an ihr. In der Dialektik der
Aufklärung (Horkheimer / Adorno [1944/47]1971) wird auf Freud (und Marx) rekurrierend
dann die Konsequenz dieser Verdrängungsleistung, das Umschlagen von Naturbeherrschung
in naturmäßige Gewalt, tiefergehend aufgearbeitet.7

Ein letzter Aspekt der Vermittlung von Natur und Kultur ergibt sich, betrachtet man die
weiterführende Darstellung der Kategorien im Kapital. Vor dem Hintergrund der Kapitalbe-
wegung und Mehrwertakkumulation scheint die strikte Trennung von Kultur und Natur hin-
fällig. Da die Produktion von Wert nicht nur Arbeitskraft, sondern auch Rohstoffe benötigt,
ist das Verhältnis des Menschen zur Natur immer schon ein praktisch-instrumentelles, kein
kontemplatives. So ist letztlich sogar „[o]hne die menschlichen Anstrengungen zur Beherr-
schung der Natur […] der Begriff der Naturgesetze undenkbar“ (Schmidt 1992: 66). Angesichts
des Imperativs der Mehrwertsteigerung kommt der Natur damit neben ihrer Funktion der
Bedürfnisbefriedigung auch jene des Rohstoffs zu, den die Arbeiterin verfeinert und damit
Wert hinzufügt.

7 Als Überblick zum Freudomarxismus sowie zu dessen Aktualisierung vgl. Reiche 2004.

328 Heiko Beyer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Gleichwenn mit dem Bedeutungszuwachs des tertiären Sektors und insbesondere der Digi-
talisierung von Kommunikation konkrete Stofflichkeit keine notwendige Voraussetzung mehr
für die Wertproduktion darzustellen scheint,8 bleiben Rohstoffe als Wertträger insgesamt
unerlässlich. Die unter dem Imperativ der „Selbstverwertung“ des Werts (Marx 1962: 169)
stehende Naturaneignung unterscheidet sich qualitativ von jener in vormodernen Gesellschaf-
ten: Die Bewegung G – W – G’ scheint nämlich zunächst keine Grenze zu kennen; die Güter-
produktion ruht nicht, wenn das individuelle Bedürfnisse befriedigt und die Winterernte ein-
gefahren ist. Gleichwohl werden ihr die Grenzen von der Natur immer wieder aufs Neue auf-
gezeigt; der inneren und der äußeren. Denn irgendjemand muss ein Bedürfnis, das mit W
befriedigt werden kann, besitzen, damit G’ realisiert wird. Gleichzeitig gehen in W immer auch
Rohstoffe ein. Und diese sind bekanntermaßen endlich.

Diese Grenzen können nur durch enorme Effizienzsteigerungen kaschiert werden. Die damit
verbundenen automatisierten Kultivierungsverfahren zur Sublimation von Naturrohstoffen zur
Ware sind technisch inzwischen so verschlungen mit dem „Natursubstrat“, dass die Unter-
scheidung von Natur- und Kulturprodukt kaum noch aufrecht zu erhalten ist.

Individuum und Gesellschaft
Aus den bisherigen Überlegungen lassen sich nun wichtige Implikationen für das Verhältnis
von Individuum und Gesellschaft ableiten. Dieses Grundproblem soziologischer Theoriebil-
dung wurde bekanntermaßen bisher im Wesentlichen über zwei paradigmatisch divergente
Wege zu lösen versucht: dem methodologisch-individualistischen und dem methodologisch-
kollektivistischen (vgl. als Überblick zur Emergenz-Problematik Greve / Schnabel 2011). Das
Soziale wurde dabei entweder als nicht-intendierte Folge absichtsvollen Handelns Präferenz-
orientierter Individuen konzipiert oder als überindividuelles Werte- und Normengerüst, das
eine „Realität sui generis“ bildet. Von den Post- und Neomarxisten, die sich für soziologische
Theoriebildung interessierten, ist es vor allem Habermas (1988 a, 1988 b) gewesen, der ver-
sucht hat, jene beiden Perspektiven „nicht-trivial“ (Habermas 1981) zu verbinden (vgl. auch
Reichelt 2008: 171ff). Die Unterscheidung von System und Lebenswelt wird dabei zwar in
der Tradition des Funktionalismus differenzierungstheoretisch eingeführt, aber die Teile des
Sozialen kommunikationstheoretisch wieder zusammengefügt: Einerseits entlasten die syste-
mischen „generalisierten Steuerungsmedien“ Geld und Macht zunächst die lebensweltliche
Kommunikation, indem mit der gesellschaftlichen Reproduktion verknüpfte Inhalte ausgela-
gert werden (vgl. Habermas 1988 b: 384ff), andererseits greift der Formalismus jener Steue-
rungsmedien alsbald auch auf andere Themen über und unterminiert die verständigungsori-
entierte Handlungslogik der „Lebenswelt“ als solcher (vgl. Habermas 1988 b: 489ff):

„Heute dringen die über die Medien Geld und Macht vermittelten Imperative von Wirtschaft und
Verwaltung in Bereiche ein, die irgendwie kaputt gehen, wenn man sie vom verständigungsorien-
tierten Handeln abkoppelt und auf solche mediengesteuerten Interaktionen umstellt“ (Habermas
1985: 189).

Mithilfe der oben skizzierten Analyse des in der Warenform vermittelten Verhältnisses von
Materialität und Geist, sowie Natur und Kultur, lässt sich nun der Entwurf eines „materialis-
tischen“ Konkurrenzmodells zu Habermas kommunikationstheoretischer Konzeption ver-
suchen: Ideengeschichtlich findet sich nämlich bei Marx eine dritte Perspektive, die weder bei
der Dynamik systemischer Differenzierung noch der Emergenz des Kollektiven aus individu-
ellen Handlungen, sondern bei den „materiellen Verhältnissen“ ansetzt, also den verschiedenen
Weisen der kollektiven Naturaneignung, d.h. der „Produktion des gesellschaftlichen Reich-
tums“.

8 Tatsächlich benötigt natürlich auch die digitale Kommunikation „hardware“ und damit Rohstoffe.

Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln der Dinge 329

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Bereits in den Frühschriften macht Marx deutlich, dass ein gewisser Überhang des ökono-
mischen Zusammenhangs gegenüber dem lebensweltlichen und politischen existiert. Dieser
„Primat der Ökonomie“ ist Marx seit Weber immer wieder von Soziologinnen und Soziologen
vorgeworfen worden, möglicherweise erfährt er jedoch vor dem Hintergrund des aktuellen
„material turn“ und der hier vorgelegten Explikation mithilfe der Warenformanalyse späte
Gerechtigkeit. Denn die Ware mag zunächst als bloße ökonomische Kategorie auftreten, sie
überschreitet ihre Systemgrenzen jedoch zwangsläufig. So ist sie gleichzeitig auch (und vor
allem) lebensweltliches Alltagsobjekt.

Die Ware, so meine These, ist gewissermaßen das trojanische Pferd, mit dem die ökonomi-
sche Logik des Tausches in die Lebenswelt ‚eingeschleust‘ wird. Sie scheint zunächst eine rein
ökonomische Kategorie, ihre Produktion und Distribution dementsprechend ein Problem der
Ökonomie. Zur Realisierung ihres Werts kann sie aber nicht im ökonomischen System ver-
harren. Sie muss von „wirklichen“ Menschen mit „wirklichen“ Bedürfnissen gekauft, und das
heißt zum Alltagsgegenstand gemacht werden. Das von Habermas beschriebene Eindringen
mediengesteuerter Kommunikation ist meines Erachtens demgegenüber ein sekundäres,
daraus erst entspringendes Phänomen. Erst nachdem der Interaktionsmodus des Tauschs und
die damit verbundene „Realabstraktion“ durch die Aneignung der dinglichen Außenwelt prak-
tisch internalisiert wurde, wird die Kommunikation über „generalisierte Steuerungsmedien“
in der Lebenswelt anschlussfähig, verständigungsorientiertes Handeln von instrumentellem
abgelöst.

Nun handelt es sich beim Tausch selbst jedoch nur um die Oberfläche eines sozialen Ver-
hältnisses, dessen verdecktes Fundament Marx im Produktionsverhältnis des Kapitalismus
aufgespürt hat. „Arbeit“ hat in der Moderne keinen unmittelbaren – auf persönlichen Abhän-
gigkeiten beruhenden – gesellschaftlichen Charakter, sondern einen vermittelten, und dies in
zweierlei Hinsicht:

„Sie [die Privatarbeiten der Produzenten, H.B.] müssen einerseits als bestimmte nützliche Arbeiten
ein bestimmtes gesellschaftliches Bedürfnis befriedigen und sich so als Glieder der Gesamtarbeit,
des naturwüchsigen Systems der gesellschaftlichen Teilung der Arbeit, bewähren. Sie befriedigen
andrerseits nur die mannigfachen Bedürfnisse ihrer eignen Produzenten, sofern jede besondre
nützliche Privatarbeit mit jeder andren nützlichen Art Privatarbeit austauschbar ist, also ihr gleich
gilt“ (Marx 1962: 87).

In der Ware verstofflicht sich dieses doppelt gesellschaftliche Verhältnis – Arbeitsteilung und
Tausch – und erscheint als materielle Eigenschaft, als Gebrauchs- und als Wertgegenstand.

Moishe Postone (1993) hat die soziologische Dimension der marxschen Kategorie „abstrak-
ter Arbeit“, die eine der wichtigsten Modifikationen im Vergleich zur Arbeitswertlehre der
klassischen politischen Ökonomie (v.a. zu Riccardo) darstellt, weiter expliziert. Während
Fronherren und Leibeigene via Arbeit in einem offensichtlichen persönlichen Abhängigkeits-
verhältnis zueinander standen und ihre Beziehung zwar durch Arbeit definiert gewesen sei,
jenseits dieser Beziehung die Arbeit jedoch keine Funktion gehabt habe, existiere im Kapita-
lismus eine solche Beschränktheit der Arbeit nicht: Arbeit werde hier vielmehr zur allgemeinen
Vermittlungskategorie, zum Mittel, die Produkte anderer Produzenten zu erwerben. Über die
Arbeit (und deren Austausch auf dem Markt) stehen nun alle Individuen einer Gesellschaft in
einer (indirekten) Beziehung zueinander. Diese Funktion kann sie nur erfüllen, weil sie anders
als in vormodernen Gesellschaften nicht nur als konkrete, sondern gleichzeitig als allgemeine,
abstrakte, Wert bildende Arbeit auftritt:

„The mediation is general not only because it connects all producers, but also because its character
is general – abstracted from all material specificity as well as any overtly social particularity. The
mediation has, therefore, the same general quality on the individual level as on the level of society
as a whole. Viewed from the perspective of society as a whole, the concrete labor of the individual

330 Heiko Beyer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


is particular and is part of a qualitatively heterogeneous whole; as abstract labor, however, it is an
individuated moment of a qualitatively homogeneous, general social mediation constituting a social
totality. This duality of the concrete and the abstract characterizes the capitalist social forma-
tion“ (Postone 1993: 152).

In der „Wertgegenständlichkeit“ der Ware tritt dem Individuum also ein gesellschaftliches
Verhältnis als sachliches gegenüber. Der Wert, der den Waren dinglich zuzukommen scheint,
ist der unbewusste Ausdruck eines verdeckten, über Arbeit vermittelten, gesellschaftlichen
Verhältnisses: der Funktion privater Arbeit, die Produkte anderer privater Arbeit zu erwerben.

Die gesellschaftliche Vermittlung scheint dann erst im Tausch vonstatten zu gehen, „Gesell-
schaft“ sich erst im Tausch- statt im Produktionsverhältnis zu konstituieren. Es kann daher
nicht überraschen, dass sowohl der methodologische Individualismus (vgl. z.B. Thibaut / Kel-
ley 1959; Homans 1961; Coleman 1994) als auch der methodologische Kollektivismus (vgl.
Durkheim [1893]1988; Mauss [1923/24]1990; Parsons 1978) der Analyse von Austauschver-
hältnissen zentrale Erkenntnisse zu verdanken haben. Jedoch blenden beide Ansätze die dem
Tausch vorgelagerte Produktionssphäre weitestgehend aus.

Die Frage danach, warum gerade der Tausch zur Blaupause zwischenmenschlicher Bezie-
hungen schlechthin werden konnte und heute neben Güter- und Arbeitsmarkt auch Emissions-,
Heirats- und Religionsmärkte zur Normalität gehören, interessiert die meisten Vertreterinnen
der beiden großen paradigmatischen Soziologien nicht. Mit Marx lässt sich vermuten, dass es
nicht allein die Idee des Tauschprinzipes ist, die sich in der Moderne durchsetzt und verallge-
meinert, sondern die ihm zugrunde liegende Praxis: Arbeit in ihrer Doppelfunktion als kon-
krete produktive Tätigkeit und als allgemeines Vermittlungsprinzip.

Selbst- und Weltverhältnisse in der Spätmoderne: Kursorische
Schlussbemerkungen zur Gegenwartsdiagnose

Epochengrenzen haftet immer etwas Willkürliches an. Für das Genre der Gegenwartsdiagnose,
dem ich mich nun abschließend kurz widmen möchte, sind sie dennoch unerlässlich. Wenn
die kapitalistische Moderne mit Marx als jene historische Ära, in der sich die Warenform und
mit ihr der Gütermarkt ökonomisch durchsetzt, charakterisiert werden kann, dann darf die
Spätmoderne als jene Gesellschaftsform gelten, in der die Warenform endgültig alle Bereiche
des Sozialen erfasst (vgl. Bröckling et al. 2000). Die von Horkheimer und Adorno (1971) für
die Kultur konstatierte Kommodifizierung ist inzwischen auch in andere gesellschaftliche
Nischen eingedrungen und betrifft Glauben (vgl. Warner 1993), Liebe (vgl. Illouz 2007) und
Körper (vgl. Sharp 2000) gleichermaßen wie die vormals öffentlichen Güter der Bildung (vgl.
Münch 2008), des Raums (Sennett 1992) und der Information (vgl. Adair 2010). Andere schon
zu Beginn der kapitalistischen Moderne alsbald markförmig distribuierte „fiktive Waren“
(Polanyi 1973) wie Arbeit, Geld und Boden sind inzwischen mehr denn je zuvor „freigesetzt“,
d.h. sowohl der staatlichen Intervention als auch der zivilgesellschaftlichen Organisation ent-
zogen.

Aus Sicht der marxschen Kritik der politischen Ökonomie erscheint diese Ausdehnung des
verwertbaren Bereiches als folgerichtig, denn „[w]hat characterizes capitalism is that, on a
deep systemic level, production is not for the sake of consumption. Rather, it is driven, ulti-
mately, by a system of abstract compulsions constituted by the double character of labor in
capitalism, which posit production as its own goal“ (Postone 1993: 184). Weil der auf Wert
beruhende Reichtum, anders als der stoffliche Reichtum, potentiell unendlich ist, existieren
keine „natürlichen“ Grenzen zwischen klassischen Warenmärkten und der terra incognita
anderer Teilbereiche des Sozialen. Mit der Überführung von vorher über die Mechanismen
personeller Macht, kommunikativer Rationalität oder pragmatischer Ad-Hoc-Entscheidungen

3.

Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln der Dinge 331

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


verteilter Güter in marktförmig gehandelte Waren erhalten die jeweiligen „Dinge“ nun den
typischen Doppelcharakter.

Die ihnen als Objekte der Begierde zukommenden konkreten stofflichen Attribute – die
Eigenschaften von Räumen, Person, Dingen – dürften in der Regel für den diese Waren Anbie-
tenden nur insofern von Relevanz sein, als dass sie eine notwendige Voraussetzung dafür
darstellen, den eigentlichen Zweck ihrer Produktion, die Realisierung des Werts, zu erreichen.
Kriterien wie Qualität, ökologische Nachhaltigkeit und Menschenrechte erlangen so erst dann
Relevanz, wenn der „kompetente Kunde“ sich zu „boy-„ und „buycotts“ durchringen kann. In
den meisten Fällen beschränken sich diese auf eine Klientel, die es sich leisten kann und auf
Produkte, bei denen vorher eine durch soziale Bewegungen initiierte öffentliche Auseinan-
dersetzung stattgefunden hat.

Gleichzeitig hat die Kommodifizierung eine durchaus demokratisierende Wirkung gezeigt,
vor allem in Bereichen, die vorher einer starken Normierung und Hierarchisierung unterworfen
waren. Partnerbörsen interessieren sich in der Regel ebenso wenig für den Migrationsstatus
ihrer Kunden wie Vermieterinnen für die sexuellen Präferenzen ihrer Mieterinnen. Der Markt
selbst kennt (ideal) keine Vorurteile. Denn Kommodifizierung impliziert eine Versachlichung
der Güterdistribution – aber eben auch eine Versachlichung gesellschaftlicher Beziehungen an
sich.

Ich habe versucht zu zeigen, dass im Doppelcharakter der Ware eine spezifische Vermittlung
von Geist und Materie, Natur und Kultur sowie Individuum und Gesellschaft angelegt ist, die
dazu führt, dass sich die Welt- und Selbstverhältnisse des Individuums in der Spätmoderne
nachhaltig verändern:

Erstens, beobachten wir, wie oben erwähnt, aufgrund der nur vermittelten Beziehung zwi-
schen Produktion und Konsumtion eine Differenzierung und Pluralisierung der Warenwelt,
die auf das Distinktionsbedürfnis moderner Individualisierung reagiert, letztlich jedoch para-
doxerweise gerade konformistische Trends produziert. Ein Potpourri an Produktalternativen
in nahezu allen marktförmig organisierten Bereichen lässt den Eindruck einer „Multioptions-
gesellschaft“ (Gross 1994) entstehen, die ihrerseits wiederum als schicksalhaft empfunden
wird. Sogar das „Warenangebot“ an Religionen, Studiengängen und Partnern ist inzwischen
so zahlreich und divers, dass sich nicht wenige in einfachere, überschaubarere Zeiten zurück-
wünschen – ein Wunsch, der aufgrund seiner Vergeblichkeit das Gefühl sozialer Desintegra-
tion zurücklässt (vgl. Heitmeyer 1997) und nicht selten in Gewaltphantasien gegen die ima-
ginierten Repräsentanten der als kontingent empfundenen Lebensverhältnisse (Migrantinnen,
Homosexuelle, Juden) umschlägt.

Zweitens, tangiert die Ausweitung des warenförmig strukturierten Bereichs das ontogene-
tische Verhältnis von „Realabstraktion“ und „Denkabstraktion“. Objekte per Abstraktion
gleichzusetzen, heißt, ihnen ihre besonderen Eigenschaften abzuziehen. Dieser auf Identität
von Begriff und Objekt abzielende Abstraktionsvorgang wird allgemein als der „menschliche“
Denkprozess schlechthin begriffen. Sohn-Rethel hat dem entgegen gehalten, dass es sich hier
um das Resultat gesellschaftlicher Praxis, nämlich des Tauschs handelt. Im zweckfreien Spiel
des Kleinkindes scheint nun jedoch ein anderes, ein utopisches Moment der Erkenntnis auf –
dieses nicht auf Beherrschung zielende Weltverhältnis hat Adorno (1997) mit den Begriffen
der „unreglementierten Erfahrung“ und der „Mimesis“ an das Objekt der Erkenntnis umrissen.
Da das Äquivalenzprinzip durch die Kommodifizierung der Lebenswelt heute noch früher und
unmittelbarer in die kindliche Lebenswelt eindringt, so lässt sich vermuten, droht formalisti-
sches Denken zunehmend nicht nur zur hegemonialen, sondern auch zur „natürlichen“
Erkenntnisweise hypostasiert zu werden. Nichtidentität wird zum Defekt.

332 Heiko Beyer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Drittens, erscheinen nun auch die neuesten Warentypen als mit eigenem Willen ausgestattete
„Aktanten“. Eine Ware will erworben werden, andernfalls ist sie keine Ware. Diesem allge-
meinen animistischen Charakter der Ware als Wertgegenstand korrespondiert ein spezifischer
Imperativmodus der konkreten Waren als Gebrauchsgegenstände: So verlangen die meisten
„Studienangebote“ ein tunnelblickartiges, schematisches Abarbeiten von Modulplänen wie
Dating-Apps ein schematisches, unbewusst im Mechanismus der Wischgeste implementiertes
„Hopp oder Topp“-Verhalten fordern. Dass der Rückgang des sozialen Wohnungsbaus und
die damit verbundene Verknappung von Wohnraum in den Metropolen Wohnverhältnisse
produziert, bei denen der Raum nur noch eine zweckmäßige Nutzung zulässt, wurde in den
letzten Jahren ausgiebig öffentlich diskutiert, erste Anzeichen eines Umdenkens scheinen
erkennbar. In diesem Bereich zeichnen sich die Folgen der Kommodifizierung der materiellen
Umwelt übrigens gerade deshalb am deutlichsten ab, weil hier die in den Wohlstandsregionen
sonst scheinbar stillgestellte soziale Frage wieder an die Oberfläche gespült wird: gerade in
einer Epoche, in der das „traute Heim“ zum primären Lebenstraum geworden ist – „Wohnst
du noch oder lebst du schon?“ – muss die erzwungene Zweckmäßigkeit des Wohnraums als
Zumutung empfunden werden.

Aber nicht nur die Beziehungen zur warenförmig strukturierten Außenwelt auch die Selbst-
verhältnisse der Individuen haben sich in den letzten Jahrzehnten nachhaltig gewandelt. So
entstand viertens, jenes „unternehmerische Selbst“ (vgl. Voß / Pongratz 1998; Bröckling
2007), das sich als Sache begegnet und die „Anrufung“ reine Arbeitskraft zu sein, annimmt
und reproduziert. Das gilt für den prekären, sich selbstausbeutenden, akademischen Mittelbau
ebenso wie für den auf dem „Partnermarkt“ aktiven Single, der immer schon ein wenig in den
Kategorien jener Algorithmen denkt, die ihn „matchen“. Die innerweltliche Askese des Unter-
nehmers (vgl. Weber 1972) hat sich spätestens mit der „Ich-AG“ so gesellschaftlich verallge-
meinert, dass das „work hard, play hard“ zum Leitmotiv einer ganzen Generation werden
konnte. Die inneren Impulse, die die Ratio im Berufsleben torpedieren, werden unterdrückt
und tauchen dann erst in sublimierter und verdinglichter Form als Ware wieder auf. Das Dik-
tum, dass genauso hart gearbeitet, wie genossen werden soll, verweist hier noch einmal ver-
klausuliert auf die Selbstreferentialität von Arbeit als allgemeines gesellschaftliches Vermitt-
lungsprinzip.

Bei diesen episodischen Beispielen möchte ich es belassen. Es war nicht die Aufgabe des
vorliegenden Beitrags, eine ausgearbeitete Gegenwartdiagnose zu entwerfen. Vielmehr sollte
hier der inzwischen auch in der deutschsprachigen Soziologie angekommene „material turn“
durch eine genuin auf Marx’ Schriften basierende theoretische Perspektive erweitert werden.
Ich habe mich dabei nicht, wie vielleicht anzunehmen gewesen wäre, auf den historischen
Materialismus des Frühwerks bezogen, sondern vor allem auf die Warenformanalyse des
Spätwerks. Weil die Beziehung des Individuums sowohl zur Welt als auch zum Selbst inzwi-
schen fast durchgängig warenförmig strukturiert ist, kann die prinzipiell richtige Intuition der
ANT, Materialität für die Gesellschaftstheorie (wieder) fruchtbar zu machen, nur bedeuten,
sich eingehender mit der Warenform auseinanderzusetzen. Erst ein solcher Ansatz eröffnet
meiner Meinung nach den Blick dafür, Materialität als gesellschaftliches Produkt und Natur-
aneignung als gesellschaftliche Praxis, d.h. beide in ihrer historisch spezifischen Form zu
betrachten. Andernfalls läuft die Soziologie selbst Gefahr, das Soziale zu verdinglichen.

Literatur
Adair, Stephen (2010): The Commodification of Information and Social Inequality, in: Critical Sociology

36, S. 243-63.

Adorno, Theodor W. (1997): Negative Dialektik. Gesammelte Schriften Bd. 6, Frankfurt / Main.

Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln der Dinge 333

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Alexander, Jeffrey C (2014): The Antinomies of Classical Thought: Marx and Durkheim, London – New
York.

Appadurai, Arjun (1986): The Social Life of Things. Commodities in Cultural Perspective, Cambridge.

Becker, Egon / Jahn, Thomas (2006): Soziale Ökologie: Grundzüge einer Wissenschaft von den gesell-
schaftlichen Naturverhältnissen, Frankfurt / Main.

Bennett, Tony / Joyce, Patrick (Hrsg.) (2010): Material Powers: Cultural Studies, History and the Material
Turn, London – New York.

Boltanski, Luc / Chiapello, Ève (1999): Le nouvel esprit du capitalisme. Essais, Paris.

Bourdieu, Pierre (1979): La distinction: Critique sociale du jugement, Paris.

Bröckling, Ulrich (2007): Das unternehmerische Selbst. Soziologie einer Subjektivierungsform, Frank-
furt / Main.

Bröckling, Ulrich / Krasmann, Susanne / Lemke, Thomas (Hrsg.) (2000): Gouvernementalität der Gegen-
wart. Studien zur Ökonomisierung des Sozialen, Frankfurt / Main.

Buck-Morss, Susan (1975): Socio-Economic Bias in Piaget’s Theory and Its Implications for Cross-Cul-
ture Studies, in: Human Development 18, S. 35-49.

Burawoy, Michael (1990): Marxism as Science: Historical Challenges and Theoretical Growth, in: Amer-
ican Sociological Review 55(6), S. 775-793.

Callon, Michel (1986): The Sociology of an Actor-Network: The Case of the Electric Vehicle, in: Michel
Callon / John Law / Arie Rip (Hrsg.), Mapping the Dynamics of Science and Technology, S. 19-34,
London.

Cohen, Jean L. (1982): Class and Civil Society: The Limits of Marxian Critical Theory, 1. Auflage,
Amherst / MA.

Coleman, James S. (1994): Foundations of Social Theory, Cambridge / MA.

Dahmer, Helmut (1994): Pseudonatur und Kritik: Freud, Marx und die Gegenwart, Frankfurt / Main.

Durkheim, Emile ([1895]1961): Regeln der soziologischen Methode, Neuwied – Berlin.

Durkheim, Emile ([1893]1988): Über soziale Arbeitsteilung. Studie über die Organisation höherer Gesell-
schaften, Frankfurt / Main.

Elbe, Ingo (2008): Marx im Westen: Die neue Marx-Lektüre in der Bundesrepublik seit 1965, Berlin.

Elias, Norbert ([1939]2010): Über den Prozess der Zivilisation: Soziogenetische und psychogenetische
Untersuchungen, Zweiter Band: Wandlungen der Gesellschaft: Entwurf zu einer Theorie der Zivilisa-
tion. Frankfurt / Main.

Elster, Jon (1985): Making Sense of Marx, New York.

Feuerbach, Ludwig ([1841]1988): Das Wesen des Christentums, Stuttgart.

Freud, Sigmund ([1930]1982): Das Unbehagen in der Kultur, in: Ders., Studienausgabe Bd. IX: Fragen
der Gesellschaft, Ursprünge der Religion, Frankfurt / Main, S. 191-270.

Greve, Jens / Schnabel, Annette (Hrsg.) (2011): Emergenz. Zur Analyse und Erklärung komplexer Struk-
turen, Frankfurt / Main.

Gross, Peter (1994): Die Multioptionsgesellschaft, Frankfurt / Main.

Habermas, Jürgen (1981): Dialektik der Rationalisierung. Ein Gespräch mit Axel Honneth, Eberhard
Knödler-Bunte und Arno Widmann, in: Ästhetik und Kommunikation 45/46, S. 126-155.

Habermas, Jürgen (1985): Die Neue Unübersichtlichkeit, Frankfurt / Main.

Habermas, Jürgen (1988 a): Theorie des kommunikativen Handelns, Bd 1: Handlungsrationalität und
gesellschaftliche Rationalisierung, Frankfurt / Main.

Habermas, Jürgen (1988 b): Theorie des kommunikativen Handelns, Bd 2: Zur Kritik der funktionalisti-
schen Vernunft, Frankfurt / Main.

334 Heiko Beyer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Harvey, David (1996): Justice, Nature and the Geography of Difference, 1. Auflage, Cambridge / MA.

Heinrich, Michael (1999): Die Wissenschaft vom Wert. Die Marxsche Kritik der politischen Ökonomie
zwischen wissenschaftlicher Revolution und klassischer Tradition, Münster.

Heitmeyer, Wilhelm (1997): Gesellschaftliche Integration, Anomie und ethnisch-kulturelle Konflikte, in:
Ders. (Hrsg.), Was treibt die Gesellschaft auseinander? Frankfurt / Main, S. 629-653.

Holzinger Markus (2013): Where are the missing practices? Bruno Latours experimentale Metaphysik, in:
Zeitschrift für Theoretische Soziologie 1, S. 31-55.

Homans, G.C. (1961): Social Behavior: Its Elementary Forms, New York.

Horkheimer, Max / Adorno, Theodor W. ([1944/47]1971): Dialektik der Aufklärung. Philosophische
Fragmente, Frankfurt / Main.

Illouz, Eva (2007): Der Konsum der Romantik: Liebe und die kulturellen Widersprüche des Kapitalismus,
Frankfurt / Main.

Jaeggi, Rahel (2005): Entfremdung. Zur Aktualität eines sozialphilosophischen Problems, Frankfurt /
Main.

Kneer, Georg / Schroer, Markus / Schüttpelz, Erhard (Hrsg.) (2008): Bruno Latours Kollektive: Kontro-
versen zur Entgrenzung des Sozialen, Frankfurt / Main.

Laclau, Ernesto / Mouffe, Chantal (1985): Hegemony and Socialist Strategy: Towards a Radical Demo-
cratic Politics, London – New York.

Latour, Bruno (1993): We Have Never Been Modern, Cambridge / MA.

Latour, Bruno / Woolgar, Steve (1979): Laboratory Life: The Social Construction of Scientific Facts,
Beverly Hills / CA.

Latour, Bruno (1987): Science in Action: How to Follow Scientists and Engineers through Society, Milton
Keynes.

Latour, Bruno (1996): On actor-network theory: A few clarifications, in: Soziale Welt 47(4), S. 369-381.

Laux, Henning (2009): Bruno Latour meets Harrison C. White. Über das soziologische Potenzial der
Netzwerkforschung, in: Soziale Systeme 15, S. 367-397.

Law, John (Hrsg.) (1987): Power, Action and Belief: A New Sociology of Knowledge?, London.

Law, John (1986): On the Methods of Long Distance Control: Vessels, Navigation and the Portuguese
Route to India, in: In John Law (Hrsg.), Power, Action and Belief: A New Sociology of Knowledge?
Sociological Review Monograph 32, London.

Law, John (2009): Actor Network Theory and Material Semiotics, in: Bryan S. Turner (Hrsg.), The New
Blackwell Companion to Social Theory, Malden, S. 141–58.Luhmann, Niklas (1995): Das Paradox der
Menschenrechte und drei Formen seiner Entfaltung, in: Soziologische Aufklärung 6: Die Soziologie
und der Mensch, S. 229-236, Opladen.

Lukács, Georg (1970): Geschichte und Klassenbewusstsein, Neuwied – Berlin.

Marx, Karl (1953): Grundrisse der Kritik der Politischen Ökonomie (Rohentwurf), Berlin.

Marx, Karl (1962): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Band I. Marx Engels Werke Bd 23,
Berlin.

Marx, Karl (1963): Das Kapital. Kritik der politischen Ökonomie. Band II. Marx Engels Werke Bd 24,
Berlin.

Marx, Karl (1968): Ökonomisch-philosophische Manuskripte aus dem Jahre 1844. Marx Engels Werke
Ergänzungsband 1, Berlin.

Marx, Karl (1969): Thesen über Feuerbach, Marx Engels Werke Bd 3.

Marx, Karl (1971): Zur Kritik der Politischen Ökonomie. Marx Engels Werke Bd 13, Berlin.

Marx, Karl (1976): Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Kritik des Hegelschen Staatsrechts.
Marx Engels Werke Bd 1, Berlin.

Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln der Dinge 335

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Marx, Karl / Engels, Friedrich (1969): Die Deutsche Ideologie. Kritik der neuesten deutschen Philosophie
in ihren Repräsentanten Feuerbach, B. Bauer und Stirner und des deutschen Sozialismus in seinen
verschiedenen Propheten, Marx Engels Werke Bd 3.

Mauss, Marcel ([1923/24]1990): Die Gabe – Form und Funktion des Austauschs in archaischen Gesell-
schaften, Frankfurt / Main.

Mead, George Herbert ([1934]1973): Geist, Identität und Gesellschaft aus der Sicht des Sozialbehavio-
rismus, mit einer Einleitung herausg. Von Charles W. Morris, Frankfurt / Main.

Miller, Daniel (Hrsg.) (1998): Material Cultures. Why some Things Matter, London.

Miller, Daniel (Hrsg.) (2005): Materiality, Durham / London.

Mol, Annemarie (2002): The Body Multiple: Ontology in Medical Practice, Durham.

Müller, Josef (1929): Sagen aus Uri. Band 2, Basel.

Münch, Richard (2008): Stratifikation durch Evaluation: Mechanismen der Konstruktion von Statushier-
archien in der Forschung, in: Zeitschrift für Soziologie 37, S. 60-80.

Olin Wright, Erik (1985): Classes, London.

Pahl, Hanno (2008): Das Geld in der modernen Wirtschaft: Marx und Luhmann im Vergleich, Frankfurt /
Main.

Parsons, Talcott (1978): Soziale Struktur und die symbolischen Tauschmedien, in: Peter M. Blau (Hrsg.),
Theorien sozialer Strukturen, Wiesbaden, S. 93-115.

Postone, Moishe (1993): Time, Labor, and Social Domination. A Reinterpretation of Marx’s Critical The-
ory, Cambridge.

Reiche, Reimut (2004): Triebschicksal der Gesellschaft: über den Strukturwandel der Psyche, Frankfurt /
Main – New York.

Reichelt, Helmut (1975): Zur Entwicklung der materialistischen Geschichtsauffassung, in: Ders. (Hrsg.),
Texte zur materialistischen Geschichtsauffassung, Frankfurt / Main – Berlin – Wien, S. 9-89.

Rosa, Hartmut (2013): Beschleunigung und Entfremdung – Entwurf einer kritischen Theorie spätmoderner
Zeitlichkeit, Frankfurt / Main.

Rosa, Hartmut / Dörre, Klaus / Lessenich, Stephan (2013): Soziologie – Kapitalismus – Kritik: Eine
Debatte. Frankfurt / Main.

Rowlands, Michael (2005): A Materialist Approach to Materiality, in: Daniel Miller (Hrsg.): Materiality,
Durham, S. 72-87.

Schatzki, Theodore R. / Cetina, Karin Knorr / Savigny, Eike von (Hrsg.) (2005): The Practice Turn in
Contemporary Theory, London.

Schmidt, Alfred (1992): Der Begriff der Natur in der Lehre von Marx, Hamburg.

Schulz-Schaeffer, Ingo (2000): Akteur-Netzwerk-Theorie: zur Koevolution von Gesellschaft, Natur und
Technik, in: Soziale Netzwerke: Konzepte und Methoden der sozialwissenschaftlichen Netzwerkfor-
schung, herausgegeben von Johannes Weyer, München, S. 187–210.

Sennett, Richard (1992): The Fall of Public Man, erneuerte Auflage, New York – London.

Sharp, Lesley A. (2000): The Commodification of the Body and its Parts, in: Annual Review of Anthro-
pology 29, S. 287-328.

Smith, Neil (1996): The New Urban Frontier: Gentrification and the Revanchist City, New York.

Sohn-Rethel, Alfred (1989): Geistige und körperliche Arbeit, Weinheim.

Stichweh, Rudolf (2006): Semantik und Sozialstruktur: zur Logik einer systemtheoretischen Unterschei-
dung, in: Hans-Georg Soeffner / Hubert Knoblauch / Dirk Tänzler (Hrsg.), Neue Perspektiven der
Wissenssoziologie, Erfahrung – Wissen – Imagination: Schriften zur Wissenssoziologie Bd 8, Kon-
stanz, S. 157–171.

Thibaut, J.W. / Kelley, H.H. (1959): The Social Psychology of Groups, New York.

336 Heiko Beyer

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


Thompson, Charis (2002): When Elephants Stand for Competing Models of Nature, in: John Law /
Annemarie Mol (Hrsg.), Complexity in Science, Technology, and Medicine, Durham.

Voß, G.G. / Pongratz, H.J. (1998): Der Arbeitskraftunternehmer. Eine neue Grundform der Ware Arbeits-
kraft?, in: Kölner Zeitschrift für Soziologie und Sozialpsychologie 50, S. 131-158.

Warner, R. Stephen (1993): Work in Progress Toward a New Paradigm for the Sociological Study of
Religion in the United States, in: American Journal of Sociology 98, S. 1044-1093.

 
PD Dr. Heiko Beyer

Heinrich Heine Universität Düsseldorf
Institut für Sozialwissenschaften

Universitätsstr. 1, Gebäude 23.31, Ebene U1
40225 Düsseldorf

heiko.beyer@uni-duesseldorf.de

Von der Verdinglichung des Sozialen und dem sozialen Handeln der Dinge 337

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319


https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319 - Generiert durch IP 216.73.216.143, am 03.02.2026, 09:52:28. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0038-6073-2017-2-3-319

	Von Heiko Beyer
	1. Materialismus im Frühwerk und die Teleologie sozialen Wandels
	2. Die Vermittlung von Materialität und Gesellschaft im marxschen Spätwerk
	Geist und Materie
	Natur und Kultur
	Individuum und Gesellschaft

	Kursorische Schlussbemerkungen zur Gegenwartsdiagnose
	Literatur


