58

Tobias Braun: Der politische Konsens

Die konzeptionelle Verwendung des Konsensbegriffs muss diese Grundstruktur aufneh-
men und die in ihr angelegten Spannungslinien beachten. Das verbindende Merkmal
von Ubereinstimmung und Ubereinkunft ist die Annahme einer Einigkeit, dessen Position,
Funktion und Struktur unterschiedlich bestimmt wird und zu distinkten Akzentuie-
rungen des Einklangs und der Einvernahme fihrt. Den Ursprung des Einen findet die
Ubereinstimmung in einer vorgelagerten harmonischen Komposition, einer Stimmung,
in der die Akteure stehen. Die Ubereinkunft hingegen betont weniger die Vorgabe der
Einigkeit, sondern seine Herstellung, also den Prozess der Einigung. Muss die Uberein-
stimmung die Quelle der Harmonie ausweisen, muss die Ubereinkunft ein transformatives
Arrangement vorlegen, in dem sich die Konversion des Vielen zum Einen klirt.

Mit dieser Distinktion lisst sich die konsensuale Einholung des Einen differenzie-
ren und analysieren. Bevor wir uns den Implikationen des Konsenses im demokratischen
Denken zuwenden, miissen die Komponenten des Konsenses, das Ko und der Sens, be-
stimmt werden.

3. Der Konsens zwischen dem Ko und dem Sens

Auch wenn im Konsens verbunden, eignen Ko und Sens doch unterschiedliche Impera-
tive, Modi und Kontexte, mit denen relevante Im- und Komplikationen fiir die Bestim-
mung des Konsenses und seiner Annahmen des Einen einhergehen. Im Ko zeigt sich eine
Gemeinschaft an, eine kollektive Identitit, der Sens hingegen verweist auf einen mitgeteilten
Sinnraum, auf einen sensualen Kontext."”* In beiden Komponenten lassen sich genuine An-
lagen des Einen finden, die in ihrer Charakteristik offenzulegen sind. Ohne die integra-
tiven Potentiale des Sinnraums zu marginalisieren, steht das Ko und sein Bestreben, die
kollektive Identitit, Integritit und Authentizitit einer Gemeinschaft'®, ihren geteilten
Ursprung und Grund zu bestimmen, in unserem Fokus.'®® Obgleich dieser Zugang die
Komponenten trennt, gilt es gegeniiber ihren mutualen Referenzen sensibel zu bleiben:
Das Ko steht in der Ausrichtung des Sinns wie der Sens in der Ordnung eines kollektiven

101 Eine systematische Untersuchung des Gemeinschaftsdenken bieten Gertenbach et al. (TdG, S. 15),
die auch eine begriffliche, zeitdiagnostische, analytische, funktionalistische und politisch-ethi-
sche Perspektive unterscheiden.

102 Fir eine breite Diskussion der Gemeinschaft empfiehlt sich der Sammelband Vogls (1994). Nach
Gertenbachetal. (TdGS. 11) gibt es viele Bezugnahmen zum Gemeinschaftsbegriff, aber kaum aus-
gearbeitet Theorien.

103 Daneben sind der Problemhorizont und die Fragestellung des Ko im Vergleich zum Sens konzen-
trierter. Das Terrain der wissenschaftlichen Bearbeitung des Sens ist facettenreich und erstreckt
sich iber Philosophie, Anthropologie, Sprachwissenschaft, Psychologie, Kultur- und Kognitions-
wissenschaft bis hin zur Phinomenologie. Auch mehr ideengeschichtliche Schwerpunkte sind
moglich, wie die Arbeit Nehrings (2010) zu Kant und Meints-Stenders (2009) Arendt-Studie zeigt.
Ferner sind die Arbeiten des Dresdner SFBs »Transzendenz und Gemeinsinn« und, speziell zum
Aspekt der Wahrnehmung, der Ssmmelband Wiesings (2002) einschlagig.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Kontextes. Ohne ein definites Verstindnis der kollektiven Identitit politischer Gemein-
schaften oder dem sensualen Kontext kommunaler Sinnrdume zu bieten, soll es uns um
eingelassene Annahmen des Einen gehen, die auch unsere Beschiftigung mit dem Den-
ken der Demokratie instruktiv anleiten werden.

Im Zuge einer antizipierenden Orientierung kann das Ko als Unitit, Identitit und In-
tegritit einer Gemeinschaft, der Sens als Kontext, Kontur und Kontakt einer mitgeteilten
Welt begriffen werden. Das Ko geht von einer Konformitit aus, einer intimen Einheit
und kollektiven Zusammengehorigkeit. Welcher Status, welche Position und Funktion
der Gemeinschaft und dem Gemeinsamen in der Einholung des Einen entspricht, wel-
che Quellen die kollektive Identitit hat, ist offen und vermag als Horizont der Befragung
zu dienen. Der Sens indes markiert die Ausrichtung einer mitgeteilten Welt, einen implizi-
ten Kontext, in dem die Einzelnen stehen. Kurz geht es um eine vorgegebene, gleichwohl
latente Ordnung, die Orientierung und Ubersicht bietet, Vertrautheit und Gewissheit
stiftet und die Positionierung im Raum (und in der Zeit) erlaubt. Beide Figuren unter-
scheidet die Qualitit der Integration: Das Eine des Ko leitet sich aus einer intimen Eigen-
schaft her, einer Substanz. Das Eine des Sens bildet sich dagegen als Ausrichtung, die
sich im und als Kontext der Koexistenz formiert. Auch wenn demnach beide Figuren ei-
nen Konnex stiften, lisst sich die Gemeinschaft als Fundus kollektiver Identitit, der Sens
als koordinierende Struktur einer mitgeteilten Welt fassen. Wiederum verbunden sind die
Komponenten in ihrer Nihe zur Uberstimmung (und der Kom-Position der Ubereinkunft):
Es geht nicht um die Einigung, sondern den Einklang, der sich sowohl als Identitit der
Gemeinschaft als auch als Raum des Sinns ausnehmen kann. In beiden Fillen geht das
Eine zuvor und entzieht sich direkter Einsicht, Verfiigung und Produktion.

Um das Ko zu bestimmen, seinen Annahmen des Einen, seinen Mechanismen der In-
tegration und Formen von Kohirenz, werden wir uns zunichst um eine etymologische
Vorklirung bemithen, um im Anschluss kurz einige Zuginge zum Denken der Gemein-
schaft vorzustellen und dann etwas detaillierter auf die Kritik Juliane Spittas am Essen-
tialismus des Gemeinschaftsdenkens einzugehen. Im Anschluss werden wir uns um eine
Bestimmung des Sens und schliefdlich um den Zusammenhang beider Aspekte bemiihen.

Das Ko befindet sich im semantischen Feld von gemeinsam, zusammen und mit, wobei
wir uns hier auf die lexikalische Bestimmung der Begriffe »gemeinsamc«, »gemein« und
»Gemeinschaft« konzentrieren werden.' Nach dem Deutschen Worterbuch von Jacob und
Wilhelm Grimm ist das Adjektiv gemeinsam urspriinglich eine verstirkte Nebenform von
gemein und ist im Sinne von mehreren gemein, allgemein, gemeinschaftlich und dffentlich zu
verstehen.’® Neben dieser Bedeutung, die zudem mit communis und catholicus in Ver-
bindung steht, wohnt dem Begriff auch der Sinn von vertraut, umginglich und familidr

104 Den beiden anderen Aspekten, dem Zusammen und dem Mit, werden wir uns im Denken Nancys
widmen.

105 Vgl. Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbdnden. Leipzig
1854—1961, hier Bd. 5, Sp. 3263. [https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam]

12.02.2026, 22:26:39, -

59


https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam

60

Tobias Braun: Der politische Konsens

inne.’®® Als dritte Bedeutung fithrt das Wérterbuch gemeinschaftlich auf, einen Horizont
von unitus und sociatus, Einheit und Verbund. Trotz der Etablierung der letzten Bestim-
mung sind die anderen Sinnbeziige untergriindig weiter im Begriff prisent. Urspring-
lich stand gemein fiir das Teilen einer Eigenschaft und so in Kongruenz mit gemeinsam. Da-
neben hatte es auf die Bedeutung einer weiten Verbreitung im Sinne des Allgemeinen. Zu-
gleich verwies gemein auf das Gewshnliche und Einfache, ohne dies dabei herabzusetzen.'’
Durchgehalten hat sich indes sein abwertender Sinn, der Niedertracht und Ordinaritit
besagt. Nach Riedel bezeichnet das gemeine »einerseits die durch gemeinsames Sprechen [...]
und Handeln bewirkte personale Verbindung zwischen Menschen, anderseits den Zustand des Ver-
bundenseins als soziales Handlungsschema, das der Aktualisierung bedarf[...]«."*® (Riedel, Ge-
Ge, S. 802; vgl. Niekrenz, GaM, S. 15) Kurzum meint das Gemeine ebenso eine formale
Qualitit einer Praxis wie eine materielle oder auch substantielle Qualitit eines Status.
Auch wenn sich die Kooperation und die kollektive Identitit einer Gemeinschaft in verschie-
denen Hinsichten unterscheiden, so ist doch zugleich ein genuines Kennzeichen der ge-
meinsamen Tatigkeit zu beachten, das gerade im Unterschied, etwas zugleich und etwas
zusammen zu tun, als Attribut gemeinsamen Agierens hervortritt, dessen personale Verbin-
dung hier ins Gewicht fillt."® Auch wenn beide Formen im Sinne des Gemeinsamen be-
schrieben werden kdonnen, steht einem dufSeren Verhiltnis ein intimes Band gegeniiber.
Die Praxis gemeinsamen Sprechens und Handelns kennzeichnet nicht nur eine Plurali-
tit der Akteure, sondern ebenso ihr gegenseitiger Bezug wie der mitgeteilte Kontext, in
dem diese stehen und der den Raum, die Form und den Stoff ihres Austauschs prigt.
Zugleich ist fraglich, ob der kommunale Bezug dem gemeinsamen Handeln als Kontext
vorausgeht, mit ihm einhergeht oder sein Resultat bildet: Kurzum kann das Einende der
Kooperation ebenso in einem vorlaufenden Zusammenhang (der Ausrichtung des Ko) wie
in der Produktion (dem Ins-Werk-Setzen der Operation) und dem Produkt (dem Werk im
Sinne des Opus) liegen. Dabei stehen die Komponenten in Korrelation, womit es sich ver-
bietet, einen Aspekt der Kooperation als primiren Faktor der Einigung auszuzeichnen.

106 Schneidereit (DGG, S.12) weist auf die lateinische Wurzel munus (Amt, Wirkungskreis) und com-
munis (gemeinsamen, 6ffentlich) hin. Mit dem Verweis auf communis ergibt sich zugleich eine
Anknipfung an Espositos (CUW) Ausarbeitung der Gemeinschaft. Siehe daneben Riedels (GeCGe,
S. 802) begriffliche Klarung des »Gemeing, in der er zudem auf die Anlage eines rechts- und pflicht-
verhiltnis im Bedeutungsfeld der communis hinweist. Auch dem publicum wohnt wie der communis
ein Verweis auf die Gemeinschaft, auf das Gemeinschaftliche und gemeinsamen Angelegenheiten
inne.

107 Das englische common tragt diesen Bezug ebenso weiter wie die Allgemeinheit.

108 Diese Ambivalenz eines bestehenden Zusammenhangs und einem zu aktualisierenden Schema
gilt nach Schneidereit (DGG, S. 23) ebenso fiir die etymologische Bestimmung der Cesellschaft,
woraus sich sie das Fehlen signifikanter Unterschiede der Begriffe erklart. Zur Begriffsgeschichte
des Paars Gemeinschaft und Gesellschaft siehe neben dem Artikel Riedels (GeGe) auch die Aus-
fithrungen Schneidereits (DGG, insb. S. 23 — 28).

109 Die Frage, wann Akteure etwas gemeinsam oder als Gemeinschaft tun, und welche Bedeutung der
Intention dabei zukommt, kann hier nicht geklart werden. Dass Gemeinschaft mehr verlangt als
zufillig geteilte raumlich-zeitliche Koinzidenz scheint dabei allerdings plausibel.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Urspriinglich steht der Begriff der Gemeinschaft in Verbindung mit dem weiten Be-
deutungsraum von gemein."® In diesem traten zudem spezifische Verwendungsweisen
inform einer scholastischen Verstindnisses im Sinne eines Extraktion des Allgemeinen
und eine juristische Auslegung auf, in der die Gemeinschaft »als stellung und thitigkeit jenes
merkwiirdigen freigewdihlten schiedsrichters, der in streitigkeiten das letzte entscheidende wort zu
sprechen hatte und selbst ein gemeiner man hiesz«, begriffen wurde. Gemeinschaft verwies so
auf die geteilte Akzeptanz einer Institution, mithin einer kompetenten Autoritit, der
sich beide Parteien tiberantworten, die aber gleichzeitig unvoreingenommen bleiben
muss. In einer weiteren Auslegung meinte Gemeinschaft ein gemein-werden-mit, im Sinne
von Bekanntschaft, Vertrauen und Vertrautheit. In Bezug auf das Gemeindeleben ge-
wann der Begriff dann seine eigentliche Bedeutung und erschien in der Folge »zugleich
geradezu als nebenform zu gemeinde«. Die Gemeinschaft kann in diesem Zusammenhang
eine bestimmte Form bezeichnen, die Gemeinde selbst oder auch den Gemeindegrund,
also die Almende, sowie das gemeine Gut. Eine andere Bedeutung bezieht sich auf eine
Ubertragung »auf alle anderen formen gemeinsamen lebens und wesens«. Dies koénne als kirch-
liche und auch als weltliche im allgemeinsten Sinne verstanden werden, also als Gemeinschaft
der Heiligen oder als Gemeinschaft der Verwandten, des menschlichen Geschlechts oder des
Staates. Als dritte Moglichkeit dieses Kontextes sind engere bis engste Kreise oder Verhiltnisse
gemeinsamen Lebens zu nennen, womit Gemeinschaften als soziale Formen (Ehe u.a.) sowie
als geteilter Besitz von einigen oder allen zu verstehen sind; eine vierte Auslegungs-
moglichkeit versteht Gemeinschaft als verkehr und umgang aller art, im Sinne eines besonderen
Geschiftsverkehrs, eines besonderen Umgangs miteinander, einem kollektiven Verbund
mit besonderen Eigenschaften (wie Schutzfunktionen). Die letzten drei Bedeutungen
der Gemeinschaft scheinen von wenig Relevanz und werden daher ausgelassen.™ Auch
wenn die Bedeutung von Gemein im Begrift der Gemeinschaft prisent bleibt, so die Am-
bivalenz des Bezugs zugunsten einer Priferenz des Status aufgehoben. Gemeinschaften
beruhen auf einer intimen Identitit, die sich aus einem Gemeinsamen, einer Zusammen-
gehorigkeit und einem Verbindenden herleitet. Welchen Status, welche Qualitit und
Funktion die Einheit der Gemeinschaft aufweist, ist ebenso unbestimmt wir ihre Form
und Materialitit: Ob es sich um eine Essenz oder ein Potential, eine Kondition oder eine
Konsequenz handelt, ob die Identitit vorausgeht, in und mit der Koexistenz entsteht
oder eine nachtrigliche Zuweisung und ob die Einheit total oder partikular, homogen
oder plural ist, legt der Begriff nicht fest. Im Bemithen um eine weitere Klirung gilt
es, die Uberlagerung der Ambiguitit des Begriffs zu vermeiden und gegeniiber den
Versuchen seiner Bestimmung unvoreingenommen zu bleiben.™*

110 Vgl. Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbdnden. Leipzig
1854—1961, hier Bd. 5, Sp. 3264 —3269. [https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsc
haft]

111 Vgl. auch den Artikel zum Begriff Gemeinsam im Etymologisches Worterbuch von Pfeifer, in dem
auch »gemeinsamg, »Gemeinsamkeit« und »Gemeinschaft« aufgegriffen werden (Vgl. Digitales
Warterbuch der deutschen Sprache [https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam])

112 Auffilligist die Bindung an Sprache, die neben dem Handeln eine Quelle von Gemeinschaften ist.
Gleichwohl die integrierende Funktion von Sprache hier nicht geleugnet werden soll, muss doch
betont werden, dass das Kriterium einer Sprache nicht fiir die Gemeinschaftsausbildung ausrei-
chen kann: Sprachgrenzen decken sich nicht unbedingt mit Gemeinschaftsgrenzen. Sprache kann

12.02.2026, 22:26:39, -

61


https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam

62

Tobias Braun: Der politische Konsens
3.1 Zugange zum Denken der Gemeinschaft

Die klassische Definition™ der Gemeinschaft stammt von dem Soziologen Ferdinand
Toénnies, der sie von der Gesellschaft abhebt und dabei versucht, beide als differente Modi
menschlicher Koexistenz und Assoziation herauszuarbeiten.”* Nach ihm zeichnet sich
die Gemeinschaft durch eine intuitive, familiire Nihe und intime Vertrautheit aus. (Vgl.
GG, S. 185, auch GG, S. 154). Zu diesem Modus des gewachsenen menschlichen Zusam-
menseins konnten sich die Menschen nicht entscheiden, vielmehr entspringe er dem Zu-
sammenleben selbst."™® (Vgl. GG, S. 189) Das Verstindnis™® als der Gemeinschaft adiquate
Wesensart bilde sich ebenso schweigend.™ Dieser Kontext formiere sich schlicht im Mit-
Sein, mit Bei-einander-Sein: Gemeinschaft sei Weltbildung.”® In Abgrenzung von der
Gemeinschaft bestimmt Ténnies (GG, S. 34, S. 36 und S. 40) die Gesellschaft als formali-
siertes, dufleres Verhiltnis, in dem sich die Menschen und der Welt distanziert und un-

als Bedingung eines Verstehens, eines Verstindnisses und eines Einverstindnisses gesehen wer-
den: Tietz (GAW, S.13 u. S. 23 — 26) betont einerseits die Sprachlichkeit als Gemeinschaftsbedin-
gung, gleichwohl notiert er aber, dass es weniger auf Sprache denn auf ein geteiltes Verstandnis
im Sinne eines sensus communis ankomme.

113 Soauch Bond (2013) in der Einleitung seiner ambitionierten Einlassung in Tonnies Werk und deren
zeitgenossischer Verortung,

114 Tonnies (GG, vgl. Clausen 1991) verwies bereits auf die dialektische Anlage des Begriffspaars.
Schneidereit (DGG) arbeitet die dialektische Beziehung zwischen Gemeinschaft und Cesellschaft
in Bezug auf Hegel heraus. Angemerkt sei hier zudem die von uns veranschlagte sozialontologi-
sche Lesart Tonnies, die ungeachtet ihrer bleibenden Ausweisungspflicht durchaus fruchtbare Ho-
rizonte zu eréffnen vermag.

115 »Alles vertraute, heimliche ausschlief3liche Zusammenleben (so finden wir) wird als Leben in Gemeinschaft
verstanden. Gesellschaft ist die Offentlichkeit, ist die Welt. In Gemeinschaft mit den Seinen befindet man
sich, von der Geburt an, mit allem Wohl und Wehe daran gebunden. Man geht in die Gesellschaft wie in die
Fremde.« (GG, S. 3) Siehe auch die Organismusmetaphorik (GG, S.19, vgl. Niekrenz, GaM, S. 16ff.).
Schneidereit (DGG, S. 51) weist darauf hin, dass Abweichung, Individualisierung und &hnliches in
der Gemeinschaft prinzipiell ausgeschlossen seien. Die Vereinheitlichung stelle sich als Zwang zur
Gleichheit dar.

116  Siehe neben den Ausfithrungen Tonnies (GG, S.18f.) auch die Hinweise Baumans (C).

117 Die organische Gewachsenheit, die natirliche Einheitlich und Eingelassenheit stehen fiir Tonnies
im Vordergrund: Gemeinschaften sind nach ihm nicht prekir, zumindest werden sie von den Ver-
gemeinschafteten so nicht wahrgenommen. Schneidereit (DGG, S. 14 und S. 49) verweist hingegen
auf ein bewusst-aktives Moment, eine Entscheidung zur Gemeinschaft. Der Punkt der Gemein-
schaft bei Tonnies ist aber die Alltidglichkeit oder Lebensweltlichkeit des Bezugs, es ist eben kei-
ne bewusste Entscheidung, jedenfalls in der Grundform der Gemeinschaft. Auch Niekrenz (GaM,
S. 20f)) weist darauf hin, dass Gemeinschaft bei Tonnies nicht herstellbar, insbesondere kein Teil
des Kiirwillens sei. Tietz dagegen folgert aus der gegenseitigen Bejahung die Verpflichtung zu ei-
ner Verstindigung auf gemeinsame Werte, auf das gemeinsame Wohl und die gemeinsamen Zie-
le. Wie der kognitivistisch-deliberative Ansatz Tietzs (GdW, S. 71) mit dem Gemeinschaftsdenken
Tonnies vermittelbar sein soll, bleibt unklar. Auch Gertenbach et al. (TdG, S. 40) hebt die Notwen-
digkeit der Entscheidung fiir die Gemeinschaft hervor, wobei zur Begriindung auf spitere Werke
von Tonnies verwiesen wird.

118  Welt- und Selbsterfahrung sind konstitutiv an die Kontexte der Gemeinschaft gebunden. Unser
Riickgriff auf das Vokabular Nancys liegt in der Sache begriindet, auch wenn er Risiken der Verzer-
rung mit sich fithrt.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

vertraut begegneten. Die Menschen seien nicht mehr zusammen, sondern fiir sich, allein
und gegen die Ubrigen. Der gemeinsame Bezug ist nicht gegeben, sondern muss explizit
hergestellt werden, zum Beispiel iiber Kontrakte." Es ist ein formales Regelsystem, fiir
das die Gesellschaft einsteht, ein Aggregat aus Konvention und Naturrecht (GG, S. 44).”° Die
Sphire der Gesellschaft ist zudem geprigt von instrumentellen Beziehungen, in denen
es Individuen um Besitz und Macht bestellt sei. Die Gemeinschaft ist dagegen durch ge-
nuin nicht-instrumentelle, intime Beziige gekennzeichnet, durch Sorge, Vertrauen und
Nihe.” Zugleich ist es méglich, diesen Ansatz in den Kategorien des Offentlichen und
Privaten weiterzuentwickeln und ihn so zugleich produktiv in andere Kontexte zu tiber-
fithren.””*

Diesen eher soziologischen (bzw. -phdnomenologischen) Fokus teilt Helmuth Plessner
nicht, vielmehr geht er den Postulaten der Gemeinschaft seiner Gegenwart als ideolo-
gischen Hypostasen nach. So zeichneten sich die politischen Jugendbewegungen der
Weimarer Republik durch den Anspruch exklusiver Kollektivitit und damit einherge-
hend durch einen unbedingten Rigorismus aus, deren Implikationen Plessners Interesse
galt.”® Der soziale Radikalismus und des Wertrigorismus des Geistes (GAG, S. 25) seien Kenn-
zeichen einer Gemeinschaftsidealisierung, die unabdingbar Utopie bliebe, nur Wunsch
und Streben hin zur Einheit, Harmonie und Sicherheit.”** Gerade weil diese Welt von
Gestern unwiederbringlich verloren sei und sie kiinstlich® in die Gegenwart verlingert

119 Tonnies Studien waren durchaus von Hobbes beeinflusst. (Vgl. Bickel 1990, S. 27f. und Willms 1991)

120 Schneidereit (DGG, S. 54f.) weist darauf hin, dass das Okonomische nicht nur das Primat der Ge-
sellschaft, sondern auch das der Gemeinschaft sei.

121 Ein offener Punkt der Tonniesrezeption ist die Frage, ob die Gesellschaft die Gemeinschaft abge-
16st habe, oder ob beide zusammen (getrennt nebeneinander oder im gegenseitigen Bezug) wei-
terhin bestehen. In dem hier vorgestellten Verstindnis im Sinne sozialer Modi wird einzig letz-
tere Option der Tonniesschen Rekonzeptionalisierung gerecht. Just an diesem Punkt setzt auch
Schneidereits Argument an, nach welchem sich Gemeinschaft und Gesellschaft bedingen: »Die Le-
bendigkeit einer Gemeinschaft konstituiert durch das (implizite oder explizite) Wissen der Individuen um
die Gemeinschaft.« (DGG, S. 88) Daran schliefit sie eine Trennung der Gemeinschaftsformen in eine
allgemeine, das Ganze ausdriickende Form der Gemeinschaft, die aber fiir das Individuum nicht
erkennbar sei, und eine zweite kiinstliche, das Erkennen erméglichende Form, an. Mit Hegel fiihrt
sie darauf aufbauend aus, wie sich innere und duflere Form dialektisch bedingen. (Vgl. DGG u.a.
S. 89)

122 Siehe fiir diesen Punkt die Ausfithrungen Parks (2009, S. 118 —133). Weiterfiihrend bietet sich ne-
ben der Arbeit Sennetts (2013) iiber den Verfall des offentlichen Lebens auch die Studie Bajohrs (2011)
zu den Dimensionen des Offentlichen in Arendts Denken an.

123 Siehe neben der Studie Ahrens (2015) zu den biindischen Jugendbewegungen auch Arndts (2013) Dar-
stellung der Situation der Jugend in der Weimarer Republik und den Sammelband von Dreyer und
Braune (2016).

124 Plessners (TdG, S. 44) Zugang zu Tonnies Begriffspaar erweist sich als Versuch, die rein-soziologi-
schen Begriffe politisch bzw. auf der Ebene der aktuellen politischen Inanspruchnahme zu fassen.
Dabei versteht Plessner seine Arbeit — unausgesprochen — als kritische Antwort auf Tonnies An-
satz. Eben dadurch bietet sich der Vergleich zwischen Ténnies und Plessner an. (Vgl. Peetz 2010
und Bickel 2002)

125  »Auchdie Gemeinschaft kann ohne Hilfsmittel kiinstlicher Art nicht existieren, der Mensch als geistiges We-
sen ist darauf angelegt, aber sie wird dieser Kiinstlichkeit einzuschrinken suchen, weil sie darin die Gefahr
einer verdeckenden, entseelenden Zwischenschicht wittert.« (GdG, S. 40)

12.02.2026, 22:26:39, -

63


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Tobias Braun: Der politische Konsens

wiirde, radikalisiere sich ihre Reminiszenz durch einen Purismus. Plessner geht diesem
Phinomen in zwei Ausformungen nach: Auf der einen Seite steht die Blutsgemeinschaft,
die sich tiber eine innere Abgrenzung, einer Qualitit der Gemeinschaft, stiftet, und iiber

die Liebe'*® zu einer verehrten Person'?’

und gruppenspezifische Selektionsmechanis-
men (Zeremonien, Riten, Symbole) ausweise. Auf der anderen Seite positioniert Plessner
die Sachgemeinschaft, in deren Mitte keine innere, substantielle Qualitit der Gruppe und
eine ausgezeichnete Figur stehe, sondern ein (dufieres) Ziel, welches die Mitglieder eine
und welchem diese verniinftig nachgingen. Der erste Typ propagiert die Reinheit der
Gemeinschaft, der zweite die Reinheit der Absicht.'?® Die Identitit bildet sich einmal in-
nerlich, einmal duflerlich; in beiderlei Hinsicht werden eine absolute Selbstaufopferung
und Hingabe gefordert. Dieser enorme Anspruch an das Gemeinsame, das Nahe und
Intime, verkennt nach Plessner aber die konstitutive anthropologische Grundanlage des
Menschen: Das beanspruchte Ideal negiere die Offenheit, Komplexitit und Ambivalenz,
die die sozialen Beziige der Mensch ebenso prigten.”” So gesehen bleibt Plessners
Argumentation nicht beim Nachvollzug politischer Ideologie stehen, sondern weist
deren Defizitit anhand einer wiederum sozialanthropologischen Perspektive nach.
Beide Modi der Assoziation, der gemeinschaftliche wie der gesellschaftliche, seien
aufeinander verwiesen und kénnen nur zusammen bestehen. So stellt Plessner (GdG,
S. 31f., zur Bejahung der Gesellschaft siehe GdG, S. 38) neben das getrennte Zusammen-
leben der Gesellschaft, deren Isolierung und Verfremdung, die Moglichkeit einer neuen,
gemeinschaftlichen Sinnstiftung heraus, eine emanzipierte Bejahung gesellschaftlicher

126 Im Lieben konne sich der Einzelne vergessen und sich ganz einer anderen Person verschreiben. Die
Liebesgesinnung zeichne sich aber dadurch aus, dass das geliebte Objekt nicht zuriick lieben kann:
»Eine Grenze der Gemeinschaft wird deutlich: Die Chance ihrer Verwirklichung nimmt mit der Wahrschein-
lichkeit der Liebe, d.h. mit wachsender Distanz zu individueller Wirklichkeit ab.« (GdG, S. 47) Liebe im
eigentlichen Sinne beschrankt Plessner auf konkrete Personen, eine umfassendere Liebe nennt er
Liebesgesinnung.

127 »Wo immer das Leben sich gemeinschaftlich gestaltet, in der Familie, im hauswirtschaftlichen Verband von
Herrschaft und Gesinde, dem Gutshof patriarchalischen Stils, oder im Bund, der unter geistiger ldee steht, in
der religiosen Gemeinde, bringt es ein emotional getragenes Fiihrertum hervor.« (GdG, S. 43) Die Einheit
wird dabei von der gemeinsamen Quelle des Blutes (GdG, S. 44) gestiftet. Dariiber hinaus weist Pless-
ner ebenso wie Tonnies auf einen Willen hin, der sich aus dem Zusammenleben ergebe. Gleichsam
dunkel wie bei Tonnies verweist Plessner auf die biologische Verwandtschaft als auch auf die ge-
heimnisvollere Gleichgestimmtheit der Seelen (GAG, S. 45), ohne die eine Gemeinschaft nicht bestehen
konne.

128 Beide Typen unterschieden sich mehrfach: Neben der Unpersonlichkeit ihres menschlichen Funda-
mentes und ihrem globalen Anspruch ist die dritte Eigenschaft der Sachgemeinschaft ihr Arbeits-
charakter (GdG, S. 52).

129 Beiden Ausformungen des gemeinschaftlichen Zusammenlebens haben denselben Mangel, sie
konnen die Vielfalt, die Anspannung des menschlichen Zusammenlebens nicht erfassen. (Vgl.
Plessner, GdG, S. 79) Die vollkommene Hingabe an die Gemeinschaft stellt Plessner infrage: Sie
scheitere an der beanspruchten Intensitit wie an dem Potential der Negation, des zumindest im-
mer moglichen Riickzugs aus der Gemeinschaft. Die individuelle Entscheidung wird gleichzeitig
zur Grundlage der Gemeinschaft, indem es seinen Willen und sein Vertrauen als Basis setzt, gleich-
zeitig wird das Individuum durch die Gemeinschaft aufgesogen, weil es seiner Individualitat nicht
nachkommen kann. Beide Bewegungen seien im Gemeinschaftsbegriff angelegt.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

3° Eine Quelle dieser Sinnstiftung liege in der autonomen, politischen

Lebensbeziige.
Praxis und der Gestaltung einer gemeinsamen Welt.”" Plessner verortet den Menschen
im Zuge seiner Anthropologie™* nicht einseitig in der Gemeinschaft oder der Gesell-
schaft: Wesentlich stehe dieser in ihrer Spannung, die sich einerseits im Bediirfnis
nach der Intimitit einer Gemeinschaft zeige, andererseits aber auch der Auferlich-
keit gesellschaftlicher Beziehungen und ihrer 6ffentlichen Anerkennungspotentialen
bediirfe.”*?

Zygmunt Bauman®* (G, S. 7f.) betont zunichst die positive Konnotation des Gemein-
schaftsbegriffs: Dieser verweise auf Weirme, Behaglichkeit und Komfort, auf Sicherheit™
und Uberschaubarkeit sowie auf einem Raum des Einverstindnisses. Gemeinschaf-
ten charakterisierten geteilte Lebensbeziige, also eng verkniipfte Biographien und die
»Erwartunyg einer langfristigen regelmdfSigen und intensiven Interaktion« (G, S. 61). Das ge-
meinschaftliche Einverstindnis sei nicht als Produkt zu verstehen, sondern als latenter
Kontext, der sich der Kritik und Rezeption entzoge. (Vgl. G, S.18) Diese Sphire der
Vertrautheit konne nicht reflektiert, exemplifiziert oder propagiert werden, ohne sich
aufzuldsen, besser: schon aufgeldst zu sein. Zugleich markiere die Gemeinschaft einen

130 Plessners Vorwurfan den Radikalismus ist, dass dieser die Seele zu harmonisch auffasse und nicht
die Spannung aufgreife, in welcher der Mensch grundsitzlich stehe. Des Menschen Streben hin zur
Vertrautheit der Gemeinschaftist ebenso so grofd wie sein Streben zum Spielraum der Gesellschaft.
Beides, Offenheit und Vertrautheit, Reibung und Wiirme, fiele im Staat zusammen: »Staat ist syste-
matisierte Offentlichkeit im Dienste der Gemeinschaft, Inbegriff von Sicherungsmainahmen der Gemein-
schaft im Dienste der Offentlichkeit.« (GAG, S.115) Zentral ist hier die Bestimmung des Staates nicht
als starre Ordnung oder realisiertes Ideal des guten Lebens, sondern als Prozess, als Verfahren des
Ausgleichs tiber das Recht. (Vgl. MmN, S.199) Hier kongruiere die Stimme des Herzens mit dem iiber
Ubereinkunft Ausgewogenen (ebd.), der Staat sei ein »ununterbrochener Versuch, die Substanzwerte der
[...] Lebensgemeinschaft mit den Funktionswerten des Miteinanderauskommens der einzelnen Personen im
gesellschaftlichen Verkehy in Ubereinstimmung zu bringen.« (GdG, S.130)

131 In Macht und menschliche Natur bestimmt Plessner die Politik als »Zustand des menschlichen Lebens,
in dem es sich nicht nur dufSerlich und juristisch, sondern von Grund und Wesen aus seiner Verfassung gibt
und gegen die Welt behauptet. Sie ist der Horizont, in dem der Mensch die Sinnbeziige seiner selbst und der
Welt, das gesamte Apriori seines Sagens und Tuns gewinnt.« (MmN, S. 201) Die Zusammenhange von
Politik, Willen, Sinn und Weltbildung werden nicht weiter differenziert.

132 Siehe unter anderem: Plessner 1965. Weiterfithrend: Lindemann 2005; Dux 1974; Meyer-Hansen
2013. Fiir einen breiteren Kontext der philosophischen Anthropologie bietet sich die Arbeit von
Wunsch (2014) an. Zudem liegen Vergleichsstudien zu Schmitt (Vgl. u.a. Kramme 1989) und Sche-
ler (Vgl. u.a. Becker 2010) vor.

133 Zwar bleiben die verschiedenen Sphéren stets vermittelt, doch verweist Plessner auf eine gewis-
se Stufenfolge, an deren Ende eine harmonische Einheit der menschlichen Bestrebungen stiinde:
»Der Mensch muf3, um sich zu vollenden und mit eigenen Mitteln aus der Verzweiflung seiner Innerlichkeit
sich zu erldsen, von der Sphdre der Lebensgemeinschaft in die der Gesellschaft iibergehen, um schlief3lich in
die Sphiire der Sachgemeinschaft des Geistes und der Kultur die definitive Ruhe seines Selbstbehauptungs-
drangs zu finden. Freilich die meisten finden sie nicht und sehen sich einer dauernden Oszillation zwischen
diesen drei Sphdren liberantwortet, [...].« (GdG, S. 92) Die Erlangung der inneren Harmonie Gber diese
Stufenfolge ist gleichsam hochst anspruchsvoll, vor allem die letzte Phase der Sachgemeinschaft
iberfordere die Individuen.

134 Flreine Einfihrungin Baumans Denken siehe den Sammelband von Junge und Kron (2014). schon

135  Das Sichere verweist auf ein diffuses semantisches Feld: Nach Bauman (20004, S. 30f.) bezieht sich
Sicherheit ebenso auf security wie auf certainty und safety.

12.02.2026, 22:26:39, -

65


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Tobias Braun: Der politische Konsens

Verlust: Diese Utopie eines verlorenen Paradieses verweigere sich allem Gegebenen
und fordere als Gegenfolie zu jeder real-existierenden Gemeinschaft bedingungslose Loya-
litat, Vertrauen und Gehorsam. Ihre Annahme ginge folglich mit Einschrankungen der
Freiheit und der Autonomie einher. (Vgl. G, S. 11)

Nur in nativen, vormodernen Kleingruppen ohne Aufienbezug sind bzw. waren
echte®® Gemeinschaften méglich. Deren Voraussetzungen l6sten sich durch wachsen-
de Konfrontation und Kommunikation mit der Auflenwelt auf: Die Gleichheit, die
Homogenitit und das Verstindnis wiirden durch die externen Einfliisse zersetzt, da
nun nicht mehr miteinander, sondern immer mehr mit Auflenstehenden, die keine
Teil des Wir sind, kommuniziert werde und sich so die Ein- wie Abgrenzungsfunktion
authebe und sich die Intimitit und Integritit der Gemeinschaft auflése.™ (Vgl. G, S. 20)
Dem Verschwimmen des Einen und Gemeinsamen witrde dann mit einem kiinstlichen
Homogenititsanspruch begegnet, der »durch Selektion, Separation und Exklusion« (G,
S. 21) die Reinheit versichern soll. Diese Bande bleiben fragil und werden zudem durch
den sozialen Pluralismus gefihrdet, dessen Dispersion sich maximal auf Zeit durch
Betonung des Homogenen und Abgrenzung von einem Aufen kaschieren liefe. (Vgl.
G, S. 22) Weder innere noch dufiere Stiftungsversuche vermogen die Produktion eines
gemeinschaftlichen (Ein-)Verstindnisses.®® Bauman wie Plessner weisen auf die Kom-
plexitit und die Komplikationen kollektiver Selbstbestimmung und -verortung unter
der Bedingung des Abwesens des Einen hin. Beide sehen zudem eine anthropologische
Grundspannung zwischen Sicherheit und Freiheit in der Ausrichtung politischer und
sozialer Ordnung am Werke.” (Vgl. auch Bauman 20002)

In der zeitgendssischen Diskussion nimmt Bauman (G, S. 90) zwei Gemeinschafts-
typen wahr, deren Distinktion weniger in philosophischen denn in sozialpolitischen
Motiven griinde: Eine dsthetisch-mediale ist von einer solidarisch-ethischen Gemeinschaft
abzusetzen. In der durch den Kapitalismus geprigten Moderne verbindet sich nach
Bauman (G, S.73) ein Individualismus mit dem Abhandenkommen der Sphire des

136 Die Beriicksichtigung des Ubergangs von einer ideologie-kritischen hin zu einer soziologischen
Perspektive ist notwendig, um die Position und den Kontext zu klaren, in denen Bauman die Ka-
tegorie der echten Gemeinschaft einfiithrt. Aus der Sicht liquider Philosophie mutet Baumans Tren-
nung von echten und gemachten bzw. blofS imaginierten Gemeinschaften dennoch seltsam an, fasst
sie die Echtheit doch auRerhalb des Imaginaren.

137  Mit Verweis auf Redfield beschrankt Bauman echte Gemeinschaften auf kleine autarke Gruppen,
denen das Bediirfnis nach Reflexion, Kritik und Experiment fehle, und die sich von anderen Gruppen
raumlich abgrenzten, also eindeutig unterscheiden konnten in Wir und Sie. Ideengeschichtlich bo-
te sich hier ein Anschluss an Rousseau an, der neben der Abschliefiung von dufierlichen Einfliissen
und der Betonung der Alltiglichkeit ebenso auf die Risiken kognitiver Aktivitit in Hinsicht natir-
licher Eintracht hinweist.

138 Das Eine kdnnen Gemeinschaften nur iiber Zwang herzustellen versuchen, wobei sich ihnen das
Gemeinsame im selben Schritt entzieht.

139 Beide werden gleichzeitig von Menschen gewollt, sind aber nur bis zu einem gewissen Punkt ver-
einbar: »Ein Mehr an Sicherheit verlangt stets Opfer auf dem Gebiet der Freiheit, und ein Zugewinn an
Freiheit Gf3t sich nur auf Kosten der Sicherheit erreichen.« (G, S. 28) Bauman verweist zudem auf die
Spannungen zwischen realer und idealer Gemeinschaft und die Komplikationen der Entscheidung
zwischen Sicherheit und Zwang.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Vertrauens und Vertrauten, der Intimitit und Solidaritit. Das Beruhigungsangebot ge-
geniiber denjenigen, die noch nicht auf der Gewinnerseite stiinden, stelle nun die
suggerierte Hoffnung dar, dass die Einsambkeit ausgehalten werden miisse und sich
spdter zum eigenen Vorteil auszahlen wiirde: So entstehe eine »Gemeinschaft des Nichtzu-
gehdorigen, eine Vereinigung der Einzelginger.« (G, S. 84f.) Zeitgeist wie mediale Vermittlung
gingen bei der Verbreitung dieses verschleiernden Euphemismus Hand in Hand. Um
mediale Idole herum entstiinden Instant-Gemeinschaften: Diese liefSen sich schnell auf-
und abbauen und hitten nicht den Verpflichtungscharakter echter oder politischer bzw.
ideologischer Gemeinschaften.® (Vgl. G, S. 86f., auch S. 89) Die isthetische Gemein-
schaft der Medienkultur konne dem menschlichen Suchen nach GewifSheit, Sicherheit und
Schutz aus ihrer Eigenlogik heraus nicht nachkommen. Daneben stellt Bauman den brii-

4 Anspruch der Gemeinschaft, der eine normative

derlichen, gleichsam solidarischen
Forderung nach Umverteilung und sozialem Ausgleich mit sich fithre, sich aber in Zeiten
des Kosmopolitentums keiner grof3en Beliebtheit erfreue. (Vgl. G, S. 78) Die Gemeinschaft
bestehe aus und auf langfristigen Bindungen, unverdufSerlichen Rechten und unerschiitter-
lichen Pflichten und hitte somit einen Verbindlichkeitscharakter, den es bediirfe, um
menschlichem Handeln als Orientierungspunkt und Sicherheitsfundament zu dienen.
Bauman (G, S. 90) verweist auf die Notwendigkeit einer solchen ethischen Gemeinschaft
und begreift das Angebot von Sicherheit und nachvollziehbarer Ordnung als Antwort
auf ein menschliches Bediirfnis, dem die moderne Gesellschaft nicht geniige."*

Um Ursprung und Wege der Gemeinschaft zu bestimmen, setzt Roberto Esposito am Be-
griff der communitas an." Die Suche und Hoffnung nach Gemeinschaft versteht er zu-
nichst wie Bauman als Reaktion auf eine Verunsicherung. In intellektuellen Auseinan-
dersetzungen mit dem Phinomen der Gemeinschaft wiederhole sich zugleich die unre-
flektierte Voraussetzung, nach der »Gemeinschaft eine »Eigenschaft« (proprietd) der in ihr zusam-
mengefiihrten Subjekte sei: ein Attribut, eine Bestimmung, ein Pridikat, das sie als ein und dersel-
ben Gesamtheit zugehirig auszeichnet. Oder auch durch ihre Union erzeugte »Substanz«. In jedem
Fallwird sie als eine Qualitit begriffen, die zu ihrer Natur hinzutritt und sie zu Subjekten auch von
Gemeinschaft macht.« (CUW, S. 8) Das Verbindende der Gemeinschaft werde ebenso als
Eigenschaft der Ganzheit wie der Einzelnen verstanden. (Vgl. CUW, S. 10) Um die Am-
bivalenz des Ursprungs des Eigenen und dessen substantialistische Note zu vermeiden,
greift Esposito (CUW, S. 11f., S. 15, vgl. auch VUB, S. 96) auf den Begriff der communitas
zuriick: Etymologisch witrde diese einerseits das Gemeine im Unterschied zum Partikula-
ren anzeigen, anderseits durch die Wurzel munus auf eine soziale Qualitit abstellen und ei-

140 »Was auch immer ihr [der Anlass-Gemeinschaften, TB] Brennpunkt ist: ihr gemeinsames Merkmal sind
die ebenso kiinstlichen und oberflichlichen wie kurzlebigen Bindungen, die zwischen ihren Teilnehmern
entstehen. Die Bindungen sind fliichtig und vergénglich.« (G, S. 87f.; Vgl. TdG, S. 54 — 65, insb. S. 64f.)

141 Brunkhorst (2002, S. S.14f.) verweist das Solidaritatsprinzip auf die Seite der Gesellschaft, eben
weil es nur aus einer Differenz heraus zu verstehen sei und diese ihm zugrunde liegt. In diesem
Verstandnis brauchte die Gemeinschaft kein Solidaritatsgefiihl, da die Homogenitat schon da wa-
re. Siehe zur Solidaritat auch die Arbeit von Kneuer und Masala (2015).

142 Einerseits verliert sich der Mensch in medialen Gemeinschaftsangeboten, die ihn nur kurzfristig
gewissen Halt bieten kénnen, andererseits fehlt ein Angebot briiderlicher Gemeinschaft.

143 Insgesamt bietet sich die Vermittlung des Denkens Espositos mit Nancys Ansatz der gemeinsamen
Offnung an, die wir an gegebener Stelle ausbreiten werden.

12.02.2026, 22:26:39, -

67


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Tobias Braun: Der politische Konsens

nen Horizont kollektiven Bezugs inform mitgeteilter Schuld und Pflicht eréffnen.*** Die-
ser Ursprung des Einen gehe nun nicht mehr von einer Identitit aus, sondern von etwas
Entzogenem, Uneigen(tlich)en: Gemeinschaft meint nach Esposito (CUW, S. 16) keine Set-
zung und Bestimmung, sondern ein Ausgesetztsein, eine Bekundung der Verbundenheit,
des mitgeteilten Kontextes und Kontakts, dessen Prisenz aber latent bleibe.’* Esposi-
to beabsichtigt so, das einheitsstiftende Potential der Gemeinschaft zu retten, ohne auf

146 Die Subjekte stehen demnach immer in

eine Substanz oder Essenz zuriickzugreifen.
der Ausrichtung einer gegenseitigen, kommunalen Verpflichtung, gerade weil sie zusam-
men sind (transitiv), ohne dass dieses reziproke Verhiltnis bestimmbar, materiell fiillbar
oder verfiigbar sei. (Vgl. CUW, S. 18) Zugleich soll das Fehlen des Einen ebenso wie der Be-
stimmtheit des Gemeinsamen nicht in radikale Rettungsversuche fithren: Gemeinschaft
kann nur in der Wahrnehmung des Kontextes bestehen, ohne Grund, Zielund Absicht.™

(Vgl. CUW, S. 17)

3.2 Das Versprechen der Identitat - Juliane Spittas Kritik am Denken
der Gemeinschaft

Juliane Spittas Auseinandersetzung mit dem Begriff der Gemeinschaft bietet die kriti-
sche Reflexion einer diskursiven Figur unter den Bedingungen moderner Grundlosigkeit.
Sie widmet sich dessen Eigenart als Krisenphidnomen ebenso wie der retrospektiven Idea-
lisierung einer kollektiven Identitit des Kommunen. Neben der essentialistischen Neigung
jener Sehnsuchtsfigur exponiert Spitta auch die zentrale Rolle vorpolitischer Annahmen.
Zwar deckt sie im Versprechen der Gemeinschaft das Fehlen des Einen auf, sie bindet den
Begriff aber an eine spezifische diskursive Situation, wodurch sie ihn konzeptionell ver-
engt und seine antimodernen Ziige itberbetont. (Vgl. Gjl, S. 12) Mit der Pointierung des

144 »Dieses [das munus — TB] also ist die Gabe, die man gibt, weil man geben muf und nicht geben darf. Sein
Verhiltnis zum Geber und Empfianger der Gabe zu verindern oder nachgerade zu brechen: obwohl gene-
viert durch eine vorher erhaltene Gunst, bezeichnet das munus blof3 die Gabe, die man gibt, nicht die, die
man empfingt. [...] Das munus ist die Verpflichtung, die man gegeniiber dem anderen eingegangen ist und
die zu angemessener Entpflichtung mahnt.« (CUW, S.13f)) Esposito verwendet den Begriff der Gabe
bewusst und beruft sich auf eine reiche Begriffsdiskussion, aus der unter anderen Marcel Mauss
heraussticht.

145 Der Immune ist dagegen der Verpflichtungslose, der Undankbare. So auch das Thema und der Titel
einer anderen Arbeit Esposito (ISN).

146 »Und gerade das Nichts der Sache ist unser gemeinsamer Grund. All die Erzihlungen iiber das Criindungs-
verbrechen — Kollektivverbrechen, Ritualmord, Opfertotung —, die wie ein dunkler Gegengesang die Ge-
schichte der Zivilisation begleiten, tun nichts anderes, als in metaphorischer Form an das deliquere — im
technischen Sinne von »fehlen«, »sich verschulden«—zu gemahnen, das uns zusammenhdlt. Das Leck, das
Trauma, die Liicke, von der wir stammen: nicht der Ursprung, sondern dessen Fehlen, sein Riickzug.« (G,
$.19)

147 Prinzipiell ist die Kombination der beiden Bewegungen des Riickzugs und der Verpflichtung
schwierig. Auch wenn Esposito die geteilte Schuldigkeit als leere Bindung eines Kontextes fasst,
bleibt doch zumindest die UmschlieBung des Ko. Wenn die geteilte Schuld weder das Angesicht
des Anderen im Sinne Levinas noch eine willkiirliche Zuweisung meint, bedarf die Bestimmung und
Bindung des kollektiven Raums einen Grund.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

diskursiven Horizonts einer konservativen Ideologie wird das epistemologische Poten-
tial sozialphinomenologischer Provenienz der Gemeinschaft verschenkt.*®

Spitta geht dem Diskurs der Gemeinschaft in Deutschland vom 19. Jahrhundert bis
in die Gegenwart nach. Schon am Ursprung wire die Gemeinschaft ein Kampfbegriff, der
entgegen den Entwicklungen der Moderne in Anschlag gebracht wiirde: »In diesem Zu-
sammenhang wurde Gemeinschaft mit Attributen wie Natiirlichkeit und Unmittelbarkeit assozi-
iert und im politischen Diskurs als quasi evidenter Naturbegriff in Position gebracht. Dieser er-
fiillte die Funktion, Bestindigkeit und Vertrauen zu suggerieren und Angste zu kanalisieren.«'*
(GjI, S. 12f.) Just im Begriff der Suggestion wird die Stellung der Gemeinschafi offenbar,
die Spitta ihr zuweist: Sie ist kein Symptom einer sich auflisenden Welt — des Anwesen
eines Abwesenden —, sondern die ideologische Ummantelung politischer Postulate und
Vorstellungen des Sozialen. Die Verbreitung, Akzeptanz und Glaubwiirdigkeit der Nar-
rative von Gemeinschaft sieht Spitta somit nur peripher als Anzeichen sozialer Transfor-
mationen und Krisen, sondern eher als Symptom der Strategie einer politischen Ideo-
logie, der es um Einfluss und Beeinflussung geht.”*® Mit der Reduktion der Gemeinschaft
auf die Figur einer spezifischen Traditionslinie schrankt sich die Nutzbarkeit des Be-
griffs fiir die Analyse der Instituierung des Sozialen nicht unerheblich ein. Letztlich bleibt
es unklar, ob die Gemeinschaft eine politische, soziale oder diskursive Kategorie ist.

Als Sehnsuchtsfigur in Krisen diene die idealisierte Gemeinschaft der Erbauung und
ersetze eine fehlende Orientierung durch Chimairen einer vormals gegebenen Sicher-
heit. Das Motiv der Uberhdhung des Verlorenen folge der Flucht aus der Gegenwart.™"
Der romantischen Verklirung entgegnet Spitta im Geiste postmoderner Aufgeklirtheit,
Begriffe wie Vertrauen, Intimitit, Gewissheit, Authentizitit und Identitit rekurrierten
auf naive, unzeitgemifle Annahmen. Die Gemeinschaftssehnsucht sei eine Reaktion auf
die Komplexitit der Moderne und das Scheitern von Subjektivierungspraktiken, und somit
als ein Resultat defizitir funktionierender Selbstbilder zu verstehen.” (Vgl. GjI, S. 14) Das

148 Gerade weil es Spitta auch um die Konditionen und Potentiale der Gemeinschaft und ihre Implika-
tionen fir die Konstruktion der Wirklichkeit geht, bleibt der phanomenologische Horizont durchaus
instruktiv.

149 Unklar ist, ob Spitta Tonnies in diese Kennzeichnung einbezieht: Einerseits steht er fiir einen Ur-
sprung des Diskurses, andererseits liest Spitta (Gjl, S.195f.) die Studie Tonnies als reine Begriffs-
arbeit, als Idealtypen jenseits der empirischen Wirklichkeit. Auch wenn sich Tonnies gegen eine Poli-
tisierung verwahre, kime der Verzicht auf die empirische Anbindung einer Verabschiedung des
soziologischen Horizontes gleich.

150 Da Spitta (Gjl, S. 46) Gemeinschaftsdenken als Ausdruck der Sehnsucht versteht und es als rheto-
rische wie verzerrende Utopie verwirft, ist ihr damit ein Zugang zu ihrer thematischen Frage, also
der Renaissance des Gemeinschaftsbegriffs, verwehrt. Da nie etwas Verloren gegangen sein kann,
und der Gemeinschaftsbegriff ebenso wenig ein Phianomen sozialer Formationen ist, kann sie das
Wiedererstarken und seine Sinnstiftung aufierhalb der Strategien politischer Ideologie kaum fas-
sen oder erklaren.

151 Auch anderen Idealisierungen, seien es Verklarungen der DDR, Reminiszenzen an ein Abendland
oder ein Wirtschaftswunder, kénnen unter diesen riickprojezierenden Mechanismus gedeutet
werden.

152 Es sind zwei Aspekte zu trennen: Den Uberzeugungsangeboten der hegemonialen Diskursprodu-
zenten inform suggestiver Narrative steht die Verunsicherung und das Bediirfnis nach Orientie-
rung der Betroffenen gegeniiber.

12.02.2026, 22:26:39, -

69


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Tobias Braun: Der politische Konsens

Problem sind mithin nicht Transformationsprozesse einer wie auch gearteten Lebens-
und Umwelt oder eines Sinnraums, in denen Menschen stehen, sondern einerseits das
Fehlen iiberzeugender Selbstbilder, und anderseits die individuelle Unfihigkeit oder der
Unwillen, die neuen Umstinde anzunehmen. Der heikle Punkt an der Uberzeugungskraft
ist nun, dass Spitta diese nicht als Maf3stab der Sehnsiichtigen versteht, womit sich dann
etwaige sozialpsychologische Horizonte eréffneten, sondern anhand der Maf3gabe einer
Situation der Moderne, in der sich die Verunsicherten befinden, mittels falscher Selbstbil-
der aber zu entziehen versuchten. Spittas Argument gegeniiber den Gemein-Begriffen ist
nicht, dass sie nichtiiberzeugen — darin sieht sie eher eine Gefahr —, sondern, dass sie sich
in der Moderne nicht mehr begriinden kénnten.™* So hilt ein normatives Ideal der Fak-
tizitit Einzug, das sich der Grundlosigkeit verweigert, indem sie einen Grund auflerhalb
der konstruierten Wirklichkeit postuliert.

Mit der nostalgischen Riickwendung gehe ein Essentialismus einher, der Gemeinschaft
Identitit, Integritit und Authentizitit attestiere.”* Diese Auszeichnung beruhe auf
vorpolitischen Quellen, die sich dem modernen Dispositiv der Kontingenz und ihren
konstruktiven Ursprung verweigerten.””® Nach Spitta kann aber nichts vor, itber oder
hinter der politischen Wirklichkeit und ihrer diskursiven Produktion stehen. (Vgl. Gjl,
S. 279) Die gesellschaftliche Konstruktion der Wirklichkeit verschiebt sich von einem herme-
neutischen Zugang hin zu einem politischen Motiv emanzipativer Praxis, die zugleich
das Versprechen eines verfiigbaren Objektes mit sich fithrt: Die Aufgabe der Konstruktion
aller Formen des Ko obliege den Menschen, ihrer Verantwortung.”® (Vgl. Gjl, S. 23) Die
Aneignung des Prisens ergibt sich aus der Negation jeder Transzendenz, ohne dass es
ein drittes noch geben konnte.

Die Konstruktion der Wirklichkeit ist nach Spitta gebunden an die Spiegelung der onto-
logischen Situation der Grundlosigkeit. Diese funktionale Analogie gibt der Konstruktion
Konditionen und Reibungspunkte auf. Zugleich will Spitta (GjL, S. 278) die konstruktive

153 So verstanden — um mit der Uberspitzung fortzufahren — attestiert Spitta dem Gemeinschafts-
denken ein seduktives Potential und ihren Adepten eine quasi-pathologische Inkompetenz und
Renitenz, gegeniiber denen sie einen Normierungsdiskurs anhand eines Konstruktions- und Of-
fenheitspostulates in Anschlag bringt.

154 Spitta ist es wichtig, dass die vermutete Sicherheit eine Zuschreibung aus der Gegenwart ist und
ohne faktisches Pendant bleibt. Diese sozialpsychologische These verldngert sie zugleich um die
Annahme, dass die retrospektive Idealisierung der Gemeinschaft notwendig in essentialistische
Hypostasen miinde. Neben Unterschiedlichkeit der Positionen beider Annahmen ist augenschein-
lich, dass die Riickwendung als Reaktion auf Krisenerfahrung nur die Postulate von Verhiltnissen
der Sicherheit, des Vertrauens und der Ubersicht verlangt.

155  Spitta verkniipft die Diskurse nicht mit konkreten Auflésungserscheinungen und faktischen Ver-
unsicherungen, vielmehr bleibt die essentialistische Gemeinschaftskonstruktion in ihrer Sicht los-
gelost und freischwebend.

156  Wenn Spitta im folgenden Schritt ein positives Konzept vorschlagt, mit dem Kommunen in der rich-
tigen, mithin antiessentialistischen Weise umzugehen, und dies als emanzipierte Praxis gemein-
samer Weltgestaltung ausweist, vermischt sie offensichtlich verschiedene, distinkte Verstandnisse
der Konstruktion.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Kreativitit der Produktion des Gemeinsamen nicht binden: Auch wenn das Kommune noch
eine gewisse Kontextualisierung und Strukturierung kennt, bleibt es offen. In der Grund-
losigkeit ist die Verbindung des Sozialen allenfalls als imperfekter Prozess des Werdens mog-
lich. Mit Derrida weist Spitta jede native und nationale Gemeinschaft zuriick.”’ Es diirfe
nun einzig um das Spiel singulirer Differenzen als Differenzen gehen, die sich dem Ei-
genen und Identischen entziehen. (Vgl. GjI, S. 291) Nicht nur ist fraglich, warum Spitta
noch auf den Begriff der Gemeinschaft zuriickgreift, ist sie sich doch dessen verzerren-
den Potentialen bewusst, sondern auch, wie die Spannung zwischen der absoluten Au-
tonomie der Konstruktion und Bedingungen der ontologischen Analogie l6sbar ist."®
Aufgrund der materiellen Wirksamkeit des Gemeinschaftsbegriffs ertibrige sich die
Frage, ob der Verzicht auf ihn méglich sei.”® Stattdessen plidiert Spitta fiir einen
erneuerten Politikbegriff »jenseits von nationalen, briiderlichen und naturalisierenden Struktu-
rierungen, jenseits des Begriffs der Anwesenheit und der Vorstellung einer gegebenen Gemeinschaft,
abseits der Fiktion eines Ursprungs oder der einer Finalitit und schlussendlich auch abseits der Vor-
stellung von individueller oder kollektiver Identitit bedarf.« (Gjl, S. 292) Die kritisch-reflexive,
anti-essentialistische Aneignung des Gemeinschaftsdenken diirfe weder simplifizie-
rend ausfallen noch in den klassischen dichotomen Mustern verbleiben. Spitta spricht
sich fir ein Erginzungsmodell aus, das den Gemein-Diskurs um die Annahme der Grund-
losigkeit erweitert und auf jede qualitative Bestimmung der Ko verzichtet."® Durch
die Umlegung auf ein Werden konne das Begehren des Gemeinsamen aufgenommen

157 Vgl. Derrida 2007. Siehe weiterfithrend auch die Arbeiten Niederbergers (2007b) und Simons
(2008).

158 Im Angesicht der Ambition Spittas, nicht wieder ins Denken des Kommunen einzutreten und die
Unterschiedlichkeit als Gemeinsames oder als Eigenschaft zu deuten, sondern sich mit einer abs-
trakten Relation des Pluralen zu begniigen, stellt sich Frage, warum der Begriff der Gemeinschaft
iberhaupt noch Verwendung finden sollte: Wenn dem Gemeinschaftsdenken jedwede praktisch-
politische Funktion abgesprochen wird und es neben seiner verklarenden Grunddisposition kei-
nen Mehrwert fiir eine politische Konzeption der Moderne hat, wenn sich die Frage eriibrigt, was
auflerhalb der Differenz gemeinsam ist, dann muss (und dann kann) konsequenterweise auf den
Begriff der Gemeinschaft verzichtet werden.

159 Die Frage ist, was Spitta mit der materiellen Wirkungsmacht meint und welchen politischen Staus
diese Figur hat. Der Widerstand gegeniiber der Konstruktion kann dabei dem Begriff selbst oder
dem Politischen Imaginiren entstammen, in dem er Verwendung findet.

160 »Das Problem der Gemeinschaft wird zu einem allgemeinen Problem des Gemein-Seins bzw. des Gemein-
Werdens, so dass, um Gemeinschaft mehr als nur begrifflich zu iiberwinden, das ganze Diskursfeld abge-
schlossen werden miisste.« (Gjl, S. 292) Spitta pladiert nicht fiir die Aufgabe, sondern eine Affirmation
der Kontingenz, der sich Annahmen kollektiver Identitit, Prasenz und Form verpflichten missen:
»Ohne einen Begriff des Gemeinen, der Prekaritdt, Heterogenitit, Unabgeschlossenheit und Differentialitdt
als konstitutiv anerkennt und diese Phinomene nicht als temporire Krisenbegriffe bestimmt, kann weder
die prisenzmetaphysische und entfremdungstheoretische Struktur des Politischen tiberschritten werden,
noch ist es maglich, sich jenseits theologisch-politischer Erlosungsparadigmen zu bewegen.« (Gjl, S. 293)
Esist allerdings fraglich, ob der verfliissigte Begriff des Gemeinen noch die Funktion der Gemein-
schaft erfiillen kann: Fiir die Sehnsucht nach Sicherheit, Ordnung und Sinn scheint im Gemein-Wer-
den kein Platz zu sein, im FliefRen bietet sich kein Halt. Ob die Einsicht geniigt, dass alle Versuche
der Einholung des Einen sinnlos sind, um positive Effekte zu zeigen, kann bezweifelt werden. We-
der als versichernde Instanz gegeniiber einer Krisenerfahrung noch als Grundlage gemeinsamer
Verbindung und Verbindlichkeit scheint das Gemein-Werden anschlussfihig.

12.02.2026, 22:26:39, -

n


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

7

Tobias Braun: Der politische Konsens

werden, ohne in Essentialismen zu verfallen (Vgl. Gjl, S. 293) Im Zentrum steht dabei
eine entsprechende politische Haltung, die sich ihrem Potential an Gestaltungskraft
und ihrer Verantwortung bewusst bleibe. Fiir die Bestimmung der Praxis gemeinsamer

161 (2007) Denken der vita activa und deren Kon-

Weltgestaltung greift Spitta auf Arendts
zept der Spontanitit zuriick, also auf das Potential, im gemeinsamen Raum einen Anfang
machen zu konnen.®? Die Affinitit ihrer Aufnahme wird umso deutlicher, wenn diese
mit Spittas Kritik an Laclau und Mouffes Anspruch einer politischen Vision kontrastiert
wird. Diesen macht sie den Vorwurf ungerechtfertigter, vorpolitischer Annahmen, die
auf Hypostasierungen eines Politischen Imaginiren hindeuteten. (Vgl. GjI, S. 296) Spitta
verkennt hier die methodische Differenz ontologischer und ontischer Beziige, die Laclau
und Mouffe als ihre Grundlage explizit reklamieren.™

Es bleibt dabei die Frage, welche Ebene Spitta mit ihrem Modell zu beschreiben ge-
denkt: Einerseits will sie keine Ontologie entwickeln, andererseits beansprucht sie ei-
ne Analogie, anhand der sie die konkreten Postulate von Gemeinschaft kritisiert. Offen
ist zudem die Rolle der Konstruktion als Medium zwischen diesen Instanzen. Wenn La-
clau und Mouffe einen Zugang vorschlagen — ungeachtet seiner Qualitit —, die Postu-
late des Ko als Phinomene der Identifizierung, eben nicht der Identitit, zu denken, bie-
tet Spitta nur die Einsicht, dass sich die Adepten irren. Wenn sich Spitta der Grundlosig-
keit verschreibt, verlangt sie fiir diese zugleich absolute Geltung: Eine politische Vision, wie
sie Laclau und Mouffe als Initial und Integral eines linken politischen Projekts einfordern
— ohne dabei das Abwesen preiszugeben -, ist fir Spitta notwendigerweise ein Zeugnis
des Essentialismus. Zugleich kann die Kritik Spittas an vorpolitischen Axiomen auch auf

161 Brunkhorst (1999) weist in seiner Einfithrung in das politische Denken Arendts auf eher konser-
vative Tendenzen hin, die sich vorwiegend in Arendts (2011) Schrift zu den Revolutionen zeige.
Park (2009, S.100 —106) stellt sich dieser, auch von Habermas geteilten Interpretation des eigen-
tiimlichen Schwankens zwischen egalitiren und elitiren Ziigen des politischen Denken Arendts
entgegen und weist auf die Missverstandnisse in der Positionierung der Masse hin, die Arendt
nicht konservativ abwerte und einer gebildeten Elite gegeniiberstelle, ihr vielmehr ein eigenes
politisches Potential im Sinne des Zusammenkommens der Vielen, der Menge, zuspreche. Masse
sei nach Arendt keineswegs als Cefadhrdung der Demokratie zu verstehen.

162 Hierbei vermeidet Spitta allerdings den Rekurs auf Fragilitit, Heterogenitdt, Unabgeschlossenheit
und Differentialitdt, gegeniiber denen sich auch dieser Praxen verhalten miissen: So konnte der An-
spruch eines selbststindigen Beginnens als Hybris individueller Autonomie, als fahrldssige Naivi-
tat und Machbarkeitsphantasie erscheinen. Das Anfangen kann im Denken Arendts nicht aus dem
gemeinsamen Kontext eines Bezugsgewebes der menschlichen Angelegenheiten gelost werden, in das
sich jede Tatigkeit einschreibt. Auch hierin konnte Spitta wiederum die Anzeichen eines kollekti-
ven Zusammenhangs vermuten, eine den Einsdtzen der Einzelnen vorausgehende, vorpolitische
Struktur. Auch Arendts Reklamation einer menschlichen Kondition ist in Hinsicht Spittas Ablehnung
anthropologischer Vorannahmen zumindest schwierig. Zwar sollen die Verbindungslinien zwi-
schen Spittas und Arendts Konzeptionen hier nicht marginalisiert werden, die sich unter anderem
in der Verweigerung gegeniiber Essentialismen und die Betonung der Pluralitit andeutet, aber es
gilt zugleich, die Widerstande und Spannungen, zu beachten, die zum Beispiel inform des Welt-
und Selbstverlusts und der kollektiven Verantwortung aufscheinen. (Vgl. Park, 2009)

163 Dem Fehlen des Einen als ontologische Bestimmung stehen auf Seiten der Ontik die Umgangsfor-
men mit seinem Abwesen gegeniiber. Der Umgang zeichnet sich ebenso durch die Versuche der
Einholung des Einen wie durch dessen notwendiges Scheitern aus. Im Fehlen bleibt das Eine Teil
dieser Welt.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

sie selbst iibertragen werden, da ihre Vision der politischen Praxis der Kreativitit diese
Schwichen teilt: Woher stammt die Kondition des Menschlichen und das Begehren der vita
activa? Konsequent wire es, wenn Spitta bei der ontologischen Grundlosigkeit stehen blie-
be, sich vollstindig auf die diskursive Formation des (ontischen) Politischen Imaginiren
beziehen wiirde oder beide Zuginge getrennt hielte. All diese Zuginge unterscheiden
sich in ihren diszipliniren Perspektiven, Méglichkeiten und Grenzen.**

In den Kategorien Marcharts ist Spitta eher dem Anti- denn dem Postfundamen-
talismus zuzuordnen: Sie liest die Gemeinschaft nicht in den ontischen Implikationen
und Anzeichen ihres Abwesens, vielmehr verlingert sie die ontologische Unméglichkeit
auf jegliche Bewegungen und Figuren ihres Anwesens. Ohne selbst eine Ontologie aus-
zuarbeiten, beruft sich Spitta doch nicht unbedeutend auf ontologische Positionen.*
Zugleich dient ihr die Ontologie als Grund im Bereich der Ontik. In Hinsicht der instruk-
tiven Offenlegung der biirgerlich-konservativen Diskurslandschaft der Nachkriegszeit,
die hier ohne Belang war, fillt diese Unklarheit der methodischen Grundlegung zwar we-
niger ins Gewicht, fir den Ausweis der Gemeinschaft hat die Unentschiedenheit indes
relevante Folgen.

3.3 Der Sens - Zwischen Sinn, Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit

Eine dem Ko adiquate Bestimmung des Sens muss aufgrund dessen breiter semantischer
Anlage ausbleiben. Die Ubersetzung des Sensus verweist ebenso auf physische Aspekte
der Perzeption, also Empfindungen und Eindriicke, wie auf die Vermogen der Wahrneh-
mung, also das Bewusstsein, die Empfindungskraft und das Sinnesvermégen. Daneben
steht der Sensus in einem semantischen Kontext des Intellekts: In dieser Hinsicht meint
Sensus ebenso Verstand und Denkvermdgen wie Verstindnis, Urteilsfihigkeit und Ge-
schmack und zuletzt Meinungen und Ansichten. Zudem verweist der Sensus auch auf
den geistigen Gehalt, die Bedeutung und den Inhalt. In einem Kontext der Affekte steht
Sinn einerseits in Zusammenhang mit Gefiithlen sowie innerer Regung und Anteilnah-
me, andererseits mit Gesinnung, Denkungsart und Stimmung.

Im Worterbuch der deutschen Sprache wird Sinn als Fihigkeit bezeichnet, »Reize zu
empfinden, Denken, Gedanken, Gesinnung, Gemiit, Verstand, geistiger Inhalt<**®. Dabei gehe
Sinn auf die Wurzel “sent- zuriick, die wiederum »eine Richtung nehmen, gehen« und tiber-
tragen »empfinden, wahrnehmen« meine. Nach dem Worterbuch der Gebriider Grimm be-
zeichnete Sinn urspriinglich eine Ortsbewegung (senden, reisen, ans Ziel gelangen), an

164 Auf Spittas Anschluss an die Multitude von Negri und Hardt wollen wir hier nicht eigens einge-
hen. Auffilligist, dass sie die begriffliche Unklarheit der beiden Referenzautoren in Bezug auf das
Cemeinsame, welches mal dem Handeln zugrunde liegt, mal im Handeln selbst entsteht, mal als
projektile Vision erscheint bzw. aus einem Kontext entsteht, nicht aufgreift. (Vgl. Hardt/Negri 2003
und 2004)

165 Spitta versucht nach eigenem Bekunden nicht, eine Ontologie der Gemeinschaft auszuarbeiten,
sondern den diskursiven Bildungsprozessen nachzugehen. Allerdings bildet eine genuine Ontolo-
gie das Fundament ihres Ansatzes und wird von ihr normativ in die Argumentation einbezogen.

166 »Sinn«, bereitgestellt durch das Digitale Worterbuch der deutschen Sprache, [https://www.dwds.
de/wb/Sinn], abgerufen am 14.01.2018.

12.02.2026, 22:26:39, -

13


https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn

74

Tobias Braun: Der politische Konsens

die sich eine Ubertragung in die geistige Sphiire (achten, kiimmern) ankniipfte.’ Die ilte-
re Bedeutung der »Richtung« bleibt bei spiteren Verwendungsweisen erhalten. Zugleich
wird die Schwierigkeit des Gebrauchs deutlich: »[Dlie bedeutung liszt eine historische ent-
wicklung nicht erkennen, da die hauptgebrauchsweisen schon in der ahd. sprache erkennbar sind
und sich unverindert erhalten haben. [Nlur in den spezielleren verwendungen sind dnderungen
eingetreten, indem manche jetzt nicht mehr iiblich, andre erst in der neueren zeit entwickelt sind. «
Durch die Ambiguitit und Ambivalenz des Begriffs (dem flieszen der grenzlinien und der un-
bestimmtheit und allgemeinheit der bedeutung) sei seine genaue Bestimmung unméglich wie
sich auch seine intendierte Bedeutung in Nuancen und Mehrdeutigkeiten auflgse.

Es muss geniigen, sich den Bedeutungen im Zuge eines Uberblicks gewahr zu wer-
den: Einerseits verweist Sinn auf »das innere wesen eines menschen«, andererseits »bezeich-
net der sinn die einem jeden eigenthiimliche geistig-seelische veranlagung, die seine sonderart aus-
macht«.’*® Daneben meint Sinn den kirperlichen Ort allen Strebens, Wollens und Verlangens,
das Initial, Integral und Motiv des Handelns im Sinne von Entschluss und Vorsatz. Ne-
ben das Ziel selbst tritt die Bedeutung der Mittel und Wege hin zu seinem Erreichen.
Auch die Bedeutung von Absicht, Wille und Lust kann objectiv und spezialisierend hervortre-
ten. Wie sich noch anhand der Gesinnung zeigt, verweist der Sinn auch auf das Gemiit
und den Charakter, ebenso wie auf die Instanz der Stimmunyg. Die verbreitetste Bedeu-
tung sei indessen »die geistige, intellectuelle, verstandesmiiszige seite des menschen« in einem
breiten Bedeutungsfeld von Verstand, Vernunft, Gedanken und Meinung, wobei diese
Bedeutung auch inform einer positiven Konnotation auftreten kann (Klugheit, Verstin-
digkeit). In einem umfassenden Verstindnis »steht sinn fiir das bewusztsein, die bewusztheit
oder besinnung«, wobei diese Begriffe selbst uneindeutig seien und eine Bestimmung er-
schwerten. Erst im Verlauf komme eine perzeptive Auslegung hinzu: Der Sinn bezeichne
hier »das geistesleben nach seiner receptiven seite, die empfinglichkeit fiir eindriicke, das auffas-
sungsvermiogen«. Wiederum andersartig stellt sich die Bedeutung dar, in der Sinn einer-
seits als »ortund behdlter fiir gedanken, vorstellungen, erinnerungsbilder« verstanden wird und
andererseits »objectiv das gedachte oder vorgestellte, gedanke, meinung« bezeichnet. Die mitt-
lerweile achtzehnte Bedeutung von Sinn verweist »auf die korperlichen organe der wahrneh-
mung, wie das gesicht, gehor u. s. w.«, wobei nun eine Trennung in innere und duflere Sinne
auftritt und in diesem Zusammenhang der Sinn aus seinem rein nach Innen gerichteten
Bezug gelost wird. Hier schlief3t sich die Verwendung der Sinnlichkeit an, in der die Sin-
neseindriicke nicht nur perzeptive Informationen tragen, sondern von Gefiihlen der Lust
und Unlust begleitet werden. Als sprachliche Figur wie in »im Sinne von« nehme Sinn »ei-
ne objective bedeutung an, indem es etwas gedachtes, vorgestelltes (als fiir sich bestehend) bezeich-
net.« Abschlieflend weist das Worterbuch auf den undifferenzierten Gebrauch in neuerer
Zeit hin, einer Verwendung des Sinns »nur noch iiblich und sehr gewshnlich von der bedeu-
tung, meinung, dem geistigen gehalte, der tendenz einer duszerung, eines werkes oder (seltner) einer

167 Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbanden. Leipzig1854—1961,
hier Bd. 16, Sp. 1103 —1152. [https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn]

168 » Zugleich gibt es eine Verbindungslinie zur Eintracht: »[E]benso néihern sich den folgenden bedeutun-
gen die verbindungen einen oder einerlei sinn haben u. Ghnl., einmiitig, eintrdchtig sein. sie sind besonders
in der sprache der bibel iiblich.«

12.02.2026, 22:26:39, -


https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn

Einleitung

handlung im gegensatze zu ihvem wortlaut bezw. ihrer duszern erscheinung«, wobei gleichsam
die ilteren Bedeutungen ebenso implizit wie diffus weiterwirkten.

Im Angesicht dieses breiten Spektrums an Bedeutungen schlief3t sich jeder Versuch
einer vorgreifenden, generalisierenden Definition und konzeptionellen Verortung aus.
Leitend wird der Zusammenhang mit dem Ko sein, durch den ein kollektiver Bezug in
den Sens eingetragen wird. In der vorherigen Bestimmung des Sens als Kontext, Kon-
tur und Kontakt eines mitgeteilten Raums bekundete sich eine Korrelation des Sinns mit
der Ausrichtung einer Welt. Dieser Zugang, der sich am Denken Nancys orientiert, ver-
steht Welt als einheitlichen Raum eines Sinns, was wiederum den Horizont in Richtung
Vertrautheit und Gewissheit, Orientierung, Ubersicht und Verstindnis eréffnet. Als im-
plizite und latente Ordnung verweist der Sens auf den Rahmen und die Koordination
einer mitgeteilten Welt. Zugleich kommt dem Sinn, gerade wenn wir ihn mit Nancy als
Ausdruck der Welt verstehen, ein genuiner Status und Ort zu, die wiederum einen spe-
zifischen Zugang verlangen: Sinn als Teilen des Seins kann nicht iiber duflere Positionen er-
fasst werden, sondern nur in seinem Dasein. Kurz: Wir stehen im Sinn und kénnen nicht
aus ihm heraustreten, ohne uns zu verlieren. Nancys zugleich anspruchsvollen und wei-
terfithrenden Verstindnis des mitgeteilten Sinns werden wir uns spater ausfithrlich wid-
men. Ob nun das Kommune selbst als formale oder materielle Quelle des Sinns, als Ziel
oder Kontext der Ausrichtung dient, kann ein offener Horizont bleiben, der als Frage an
die Konzeptionen herangetragen werden soll.

In dem Modell des sensus communis eréfinet sich eine weitere, spezifische Dimension des
Sens und erlaubt zugleich die Anbindung an einen genuin politischen Kontext. Wie schon
in der Einleitung anklang, verbleibt die hier leistbare Aufnahme kursorisch, ist doch der
Gemeinsinn ein ebenso komplexes wie mannigfaltiges Konzept, dessen Klirung die Ein-
beziehung weiterer Bereiche, von Thomas Paines Manifest itber Kants Kritik der Urteilskraft
bis hin zu George Edward Moores Philosophie, verlangen wiirde. Wenn wir hier die Aus-
driicke des Gemeinsinns, des common sense und des sensus communis simultan verwenden,
liegt dies zwar in ihrer begrifflichen Nahe begriindet, dies darf und soll aber keineswegs
tiber die unterschiedlichen konzeptionellen Dispositionen hinwegtiuschen.

Die Bestimmung des Gemeinsinns ist durch eine Ambivalenz gekennzeichnet, die
sich aus einem unentschiedenen Status des Ko zu speisen scheint. So markieren das Wor-
terbuch der Philosophischen Grundbegriffe und das Worterbuch der philosophischen Begriffe ver-
schiedene Verwendungsweisen des sensus communis, an denen unterschiedliche Relatio-
nen des Gemeinen nachzeichnen lassen.’® In der dlteren Psychologie bezeichne der sensus
communis einen inneren Sinn, der sich zwischen den einzelnen Sinnen und dem Verstand po-
sitioniere. Einerseits verweist diese Auffassung auf eine Intimitit des Sinnlichen, ande-
rerseits nimmt sie eine iibergeordnete Wahrnehmung an, die die anderen Sinne zugleich
tibersteigt und verbindet. So schwanke der Gemeinsinn zwischen einer Rezeption des den
verschiedenen Sinnen Gemeinsamen und einem mehr oder weniger eigenstindigen inneren
Sinn. In anderen Bestimmungen l5st sich das Gemeinsame aus dem intimen Bezug und

169 Vgl. Kirchner/Michaélis 1907, S. 570f., bei Regenbogen/Meyer 1998, S. 602f. und Eisler 1927, S. soof.

12.02.2026, 22:26:39, -

75


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

76

Tobias Braun: Der politische Konsens

markiert neben dem gesunden Menschenverstand eine Form des sozialen Sinns. In beiden Va-
rianten der Erweiterung liegen wiederum unterschiedliche Relationen des Gemeinen vor:
Einem allgemein-menschlichen Vorstellungs-, Erkenntnis- und Urteilsvermogen steht
genuine kollektive Wahrnehmung des und zugleich im Kommunen gegeniiber. Diese Un-
entschiedenheit zwischen verschiedenen Formaten und Formationen ldsst sich in den
Zusammenhang der komplexen Anlage des Gemeinen stellen.'’°

Auch wenn damit keine Auslegung des sensus communis priferiert werden soll, geht
es im Folgenden um Hannah Arendts Bestimmung des Gemeinsinns, mit der eine po-
litische Dimension herausgestellt werden kann. Diese Erweiterung und Vertiefung des
Sens macht neben einer Akzentuierung politischer Praxis zugleich die Ambiguitit des
Ursprungs des Einen deutlich. In der Deutung Arendts bezeichnet der Gemeinsinn ei-
nen genuinen Modus der politischen Urteilskraft, mit der sich zugleich die Logik des poli-
tischen Raums als gemeinsames, 6ffentliches (Miteinander-)Handeln beschreiben lasst.
In diesem Modell des Gemeinsinns werden nicht nur spezifische Aspekte des Ko und des
Sens verkniipft, sondern zugleich als Strukturen eines politischen (Handlungs-)Raums
ausgewiesen. Zugleich lassen sich in Arendts Bestimmung des Gemeinsinns in der Les-
art Parks verschiedene Implikationen des Begriffs nachzeichnen."”

Mit Arendt ldsst sich die spezifische politische Bedeutung und Relevanz des Gemein-
sinns als Maf3stab und als Bedingung des Urteilens beschreiben. Nach Park (2009, S. 314)
weist Arendt dem Gemeinsinn eine relevante Funktion fir den Weltbezug der Menschen
zu, in dem die Erfahrung der Wirklichkeit, die Geltung der Urteile und die Moglichkeit
des Austauschs grundlegend geprigt wiirden. Als Ermoglichung des Zusammenlebens
bezeichnet der Gemeinsinn (sensus communis) im Unterschied zum sensus privatus den
Sinn, »der uns in eine Gemeinschaft mit Anderen einpafSt, uns zu ihren Mitgliedern macht und uns
in die Lage versetzt, Dinge, welche unseren fiinf privaten Sinnen gegeben sind, zu kommunizieren.«
(Arendt, Uber das Bése, S 140, zitiert nach Park 2009, S. 315) Mit der Zusammengehé-
rigkeit und Teilhabe er6finet sich eine Form der kollektiven Identitit in Pluralitit, ohne
dabei eine Essenz oder Substanz zu meinen: Die Isolation und individuelle Begrenzung
der anderen Sinne werde »in eine gemeinsame Welt gefiigt und auf eine Mitwelt zugeschnitten«
(Park 2009, S.315) Wie im Ansatz Barbers geht es Arendt nach Park nicht um einen
Ersatz, sondern um die Erweiterung der Perspektive, die den mitgeteilten Kontext ak-
zentuiert und als Anteil des Nicht-Subjektiven im Privaten und Subjektiven ausweise. Auch
wenn die Position partikular bleibe, werde sie in einer mitgeteilten Welt eingenommen,
der ein hintergriindiger und zugleich objektiver Status zuerkannt werde. Die politische
Qualitit des Gemeinsinns bestehe gerade in dessen Potential der Welthildung: »Im sensus

170 So verweist auch das Worterbuch der Gebriider Grimm auf eine Verwendungsweise des Gemein-
sinns, in der die herabsetzende Bedeutung des Gemeinen im Sinne des Gewo6hnlichen und Vulgi-
ren hervortritt. (Deutsches Worterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, 16 Bde. in 32 Teilbanden,
Leipzig 1854—1961, hier. Bd. 5, Sp. 3270) Daneben verweist das Woérterbuch auf eine Entsprechung
mit dem Gemeingeist, also dem Sinn fiir das 6ffentliche Ganze und eine philosophische Akzen-
tuierung inform des Gemeingefiihls, das wiederum auf den sensus communis verweise. Siehe zum
Gemeingefiihl auch den Artikel im Philosophischen Worterbuch Schmidts (1920, S.108)

171 Der Ruckgriff auf die Darstellung Parks bietet sich an, weil das Konzept des Gemeinsinns zwischen
verschiedenen Arbeiten verstreut vorliegt und Arendts Arbeit zur Urteilslehre nur unvollstindig
blieb. Siehe speziell zum arendtschen Denken der Urteilskraft die Arbeit Spiegels (2011).

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

communis sieht Avendt die Grundlage der Wirklichkeit und der Weltlichkeit.« (Park 2009, S. 316)
Der Gemeinsinn bietet Orientierung im geteilten Raum und steht in Beziehung zum
Bezugsgewebe der menschlichen Angelegenheiten, also der Mit- und Umwelt: Als Zugang zur
wirklichen Welt erlaube der Gemeinsinn also, »dass wir die gemeinsame Welt mit anderen
teilen«. (ebd.) Mit Nancy formuliert (ent-)stehen im Gemeinsinn (Konsens) neben den
Kontexten und Konturen der gemeinsamen Riume auch Formen der Verstindigung,
also des Kontakts, der Ko-Prisenz/s sowie der Kommunikation.

Politische Urteile bleiben an diesen Kontext der Mitteilung gebunden: Ohne absolu-
ten Anspriichen der Logik und der Gewissensethik zu geniigen, sind politische Beurtei-
lungen Ausdriicke einer gewissen konkreten Allgemeingiiltigkeit, deren Anspruch auf Geltung
nie weiter reichen konne als die Mitglieder der politischen Gemeinschaft. (Vgl. Park 2009, S. 317;
mit Zitat von Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 289f.) Weder eine Uni-
versalisierbarkeit noch eine unbedingte Neutralitit sind indessen entscheidend fiir die
Urteile des Gemeinsinns, sondern die Bedingungen der Mitteilbarkeit, also ihrer Ver-
steh- und Einsehbarkeit im 6ffentlichen Raum: »Die Giiltigkeit des Urteilens wird durch ein
Gefiihl der Billigung beurteilt, dessen Kriterium wiederum die Mitteilbarkeit ist, die sie dem Ge-
meinsinn verdankt.« (Park 2009, S 318) Dem konstitutiven, subtilen und latenten Status
der Weltbildung zumindest widerstrebend setzt Arendt in der Verortung des Gemein-
sinns in der Moderne einen Akzent in der Reflexivitit. Diese Verkniipfung ist gerade in
der Hinsicht problematisch, als dass der Status der Reflexion unbestimmt ist. Einerseits
kann die Reflexion als abstraktes Modell verstanden werden, wie es Habermas vorschligt
und von Park mit der Anbindung an Kant und der Méglichkeit hypothetischer Modi des Ur-
teilens zumindest in den Raum gestellt wird. Diese Form der Reflexivitit verlangt — wir
verkiirzen — die Klirung der eigenen Position anhand tibergeordneter Prinzipien, aus
denen die Verpflichtung zur Verallgemeinerbarkeit folgt. Die andere Form der Reflexi-
on bezeichnet dagegen einen kollektiven Modus 6ffentlicher Kommunikation, der eher
im Sinne Arendts erscheint: Es geht weniger um formale Qualititen einer abstrakt-uni-
versalen Vernunft als um einen Raum der Begegnung, der Miterscheinung, Mitsprache
und Mitbestimmung. Kurzum wird die Reflexion intersubjektiv erweitert und als Aus-
drucksform des 6ffentlichen, kommunalen Handelns begriffen.

Mit der Absetzung von einer obsoleten geschlossenen Sittlichkeit, die die Ubertragung
in die Moderne ermoglichen soll, entsteht zugleich die Gefahr subjektiver und abstrakt-
universeller Vereinseitigung, die sich den konkreten Formen der Koexistenz entzieht.
Wenn Park Arendt (und Kant) gegen den Einwand Gadamers — der Subjektivierung des
Gemeinsinns - verteidigen will, nimmt er ein Prinzip der erweiterten Denkungsart in An-
spruch, das eine Kommunikation mit allen Beteiligten erfordere. Die Grundfragen unserer
Diskussion werden ebenso an der Fraglichkeit der Grenzen des Kommunikationsraums
und des Kriteriums der Beteiligung wie an der Spannung kontextualer und reflexiver
Positionen deutlich. Einerseits ist die Kohision eines politischen Raums mit der Beteili-
gung nur unzureichend erfasst: Neben dem Problem, dass das Kriterium der Beteiligung
nicht mit der Betroffenheit korrelieren muss, wie es zum Beispiel in Fragen der Nachhal-

172

tigkeit offenbar ist'?, ist die Ein- und Ausrichtung des politischen Raums zu beachten,

die ebenso durch Ambitionen der Selbstbestimmung (im doppelten Sinn) wie durch Praxen

172 Zugleich greift das mitgeteilte Bezugsgewebe ber den Kreis der aktiven Teilnehmer hinaus.

12.02.2026, 22:26:39, -

77


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

78

Tobias Braun: Der politische Konsens

der Verbindung und Verbindlichkeit gekennzeichnet ist. Dem deliberativen Verstindnis
eines offenen und herrschaftsfreien Diskursraums steht mit Arendts Modell ein quali-
tativ ausgezeichnetes Biirgerschaftsmodell im Sinne Barbers gegeniiber.”” Als Ort und

Raum'*

gemeinsamer Bestimmung, gemeinsamen Sprechens und Entscheidens, meint
die Beteiligung die Teilhabe und -nahme an einem Gemeinwesen. Wenn es der Delibe-
ration um eine formale Extension (unbedingter Verallgemeinerbarkeit) geht, so scheint
Arendt auf eine verdichtende Intension (kollektiver Autonomie) abzustellen. Andererseits
wird genau an dem Punkt, an dem Park (2009, S. 319f.) dem hypothetischen Potential im
Sinne Kants mit Arendt ein transgressives Moment gegeniiberstellt, eine Spannung deut-
lich: Nicht nur steht einer subjektiven Kompetenz der verniinftigen Beurteilung ein ent-
zogener Kontext entgegen, der sich eben nicht begreifen oder fassen lisst, weil er selbst
das Verstehen ausrichtet; zugleich ist ein Schwanken zwischen einer individuellen und
einer kollektiven Denkungsart und zwischen abstrakt-universalen oder konkreten Maf3-
stiben festzustellen.”” Die Annahme der hypothetischen Urteile zeichnet sich ebenso
durch das Primat abstrakter Verallgemeinerbarkeit wie durch die Preisgabe der konkre-

176 Wenn politische Urteile im Zwischenraum einer mitgeteilten

ten Mitbestimmung aus.
pluralen Offentlichkeit entstehen, dann fehlt hypothetischen Urteienl just diese essenti-

ell politische Qualitit."”” Letztlich scheint die Frage, ob mit der Reflexivitit ein kommu-

173 Die hierin Anschlag gebrachte eher kommunitaristische Auslegung Arendt bediirfte selbstredend
einereigenen Begriindung. Ein Versuch der Verortung Arendts in der Liberalismus-Kommunitaris-
mus-Debatte findet bei Rose (2004). Ob der Republikanismus Arendts einer kommunitaristischen
Anbindung widerspricht, anderer Akzente setzt oder sich beide Aspekte unterstiitzen, kann hier
offenbleiben.

174 Mit Nancy liefde sich auch von Stitte sprechen, wodurch noch der Aspekt der Verwirklichung Be-
tonung fande.

175 Um diese Spannung zu verdeutlichen, kann einerseits die Grundlage der politischen Urteile zwi-
schen dem einsamen Reflektionsprozess Rawls’, der sich um die unbedingte Neutralitit und mit-
hin Verninftigkeit seiner 6ffentlichen Argumente bemiht, und dem Biirger Barbers, der im Ge-
sprach mit Anderen, im direkten Kontakt und kommunikativer Konfrontation zu politischen Urtei-
len kommt. Beide Zuginge teilen zwar die Biirden der Vernunft, die Umgangsweise unterscheidet
sich gleichwohl deutlich.

176  Der Annahme hypothetischer Beurteilung geht die Bedingung zuvor, einen Zugang zu den Ansich-
ten der Anderen zu haben. Diese Allgemeinheit und Umfinglichkeit dieser Einsicht kann einer
angenommenen Nachvollziehbarkeit und evidenter Plausibilitat (im Sinne des common sense), des
Wissens und der Erfahrung der Beurteilenden oder letztlich aus der Neutralitdt der Argumente (im
Sinne des Prinzips der Verallgemeinerung) entnommen werden. Der Spekulation wird jeweils ein
anderer Rahmen zugeordnet, aus dem die Beurteilungsversuche ihre Ordnung und Ausrichtung
entnehmen. Zugleich unterscheidet sich die Stellung des Kontextes: Kann er einmal als duRere
Struktur eines Sens (des Sinn-Machens) verstanden werden, so verweist er zum anderen auf Be-
stande konkreten Wissens und weltanschaulicher Gewissheit. Die dritte Variante der Spekulation
zeichnet sich durch eine weitestgehende Distanz zu konkreten Einbindungen aus. Zuletzt schei-
nen sich die Ambitionen des Gemeinsinns und der hypothetischen Urteile zu reiben: Kurz gefasst
steht einem Primat der Orientierung dem einer Begriindung gegeniiber. So entspricht dem Ce-
meinsinn wohl am ehesten die erste Quelle der hypothetischen Urteile, zugleich schrankt sich so-
mit aber die Verallgemeinerbarkeit der Beurteilung ein.

177  Ein anderer Punkt besteht in der Annahme der Spontaneitdt, die jedes hypothetische Urteil kon-
terkariert. Weil uns der Andere uneinsichtig ist, er sich immer anders verhalten kann, immer einen
Anfang machen kann, bleibt uns sein Urteil notwendig verschlossen.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

nikativer Austauschprozess oder eine selbstkritische Klirung des Zugangs zu verstehen
ist.'”®

Der unklare Status des Gemeinsinns verweist auf die schwierige Bestimmung und
Begrenzung des Gemeinen: Neben, besser: zwischen, die substantielle und relationale
tritt noch eine genuine kooperative Qualitit, mit der die Praxis gemeinsamer politische
Bestimmung akzentuiert wird. Die Kooperation markiert die integrativen Potentiale des
Miteinander-Handelns, auf die Arendt hinweist, und steht als vermittelnde Instanz zwi-
schen der Substanz der Gemeinschaft und der Relation der Mit-Biirger. Zugleich bleibt
wiederum das Eine der Kooperation undeutlich, auf dessen unentschiedene Position
zwischen dem Ko, der Operation und dem Opus wir schon hingewiesen haben. Letztlich
wird in dieser unklaren Bestimmung des Gemeinen die Bezugnahme des Sens auf das Ko
deutlich. Als Figuren sozialpolitischer Integration zeichnen sich beide Komponenten
durch einen Zusammenhang aus: Die kollektive Identitit einer Gemeinschaft setzt ebenso
ein Einverstandnis voraus wie der mitgeteilte Raum eine verbindende Gemeinsamkeit.

3.4 Zwischen Ko und Sens - Uber Kennzeichen, Strukturen und Grenzen

Ausgehend von den komplexen Semantiken des Ko und des Sens soll an dieser Stelle das
Denken der Gemeinschaft systematisiert und die relevanten Implikationen in Hinsicht
des Einen exponiert werden. Entwiirfe der Gemeinschaft verweisen einerseits auf eine
kollektive Identitit, die sich entweder substantiell oder relational ausnehmen kann, und an-
dererseits auf einen (Sinn-)Raum des intuitiven Zurechtfindens, des Verstehens und des
Wissens, den auch Affekte von Loyalitit, Solidaritit und Vertrauen begleiten. Die kol-
lektive Identitdt des Ko und der sensuale Kontext des Sens gehen demgemifl im Denken der
Gemeinschaft ineinander iiber. Ihr plakatives Gegenbild bleibt die reflexive, dynamische
und zerfallene Gesellschaft distanzierter, sich fremder Individuen.

Die Bestimmung des Kommunen'” blieb indes unverbindlich: Gemeinschaften beru-
hen ebenso auf einer genuinen Einheit, aus der sich ihre kollektive Identitit, Integritit
und Authentizitit speist, wie auf der Gemeinsamkeit geteilter Attribute, aus denen sich
die Verbundenheit und Zusammengehérigkeit**® bildet. Neben der inneren Substanz der
Gemeinschaft steht eine duflere Vereinigung auf Basis geteilter Eigenschaften. Zugleich
stiften Gemeinschaften einen geteilten Raum, der sich durch Intimitit und Vertrauen als
auch durch Orientierung, Sicherheit und Ubersicht auszeichnet. Ausrichtung und Posi-
tion des eingerichteten Verhiltnisses bleiben ambivalent: Einer Qualitit sozialer Bezie-
hungen (das Gewebe des Kontakts) stehen die Koordination und Positionierung in und
mit einer Umwelt gegeniiber, also ein bestimmter Zugang zum Raum, ein Verhiltnis zur

178  Auch wenn Parks Kritik an der Subjektivierung der Reflexion durchaus berechtigt ist und die Affir-
mation kollektiven Reflektierens politisches Potential entfalten kann, bleibt doch die Position des
Cemeinsinns in Bezug auf diese Reflexion unbestimmt: Ist es eine Denkungsart, in der Wir stehen
oder eine Situation, zu der Wir uns verhalten? Es ist die Frage, ob der Gemeinsinn der Grund der
Reflexion oder die Reflexion der Grund des Gemeinsinns ist.

179 Um nicht der Verwirrung von Gemeinschaft und Gemeinsamkeit anheim zu fallen, soll der Begriff
des Kommunen als Oberbegriff Verwendung finden.

180 Zugleich muss neben den geteilten Attributen noch ein Merkmal hinzutreten, durch welches sich
die Verbundenen assoziieren.

12.02.2026, 22:26:39, -

7


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

80

Tobias Braun: Der politische Konsens

Ordnung der Welt. Kurzum ist das Definiens der Gemeinschaft ebenso offen wie die Qua-
litit, der Ort und die Funktion des Gemeinsamen innerhalb der Gemeinschaft und un-
terscheidet sich erheblich zwischen den einzelnen Zugingen.

Markierte sie im Denkens Tonnies einen soziologischen Modus der Assoziation, ver-
stand Plessner Gemeinschaft im Sinne eines Gegenstands politischer Ideologie. Auch
Bauman fasste die Gemeinschaft als Anzeichen eines Weltverlustes (Arendt), dem er aber
als einer soziologischen Kategorie nachging. Als soziale Form intimer Beziige und intui-
tiver Welterfahrung erschien die Gemeinschaft einerseits obsolet, andererseits sprach
ihr Bauman durchaus Relevanz zu und plidierte angesichts der Kurzlebigkeit modernen
Instant-Gemeinschaften fiir die Relevanz ethisch-solidarischer Gemeinschaften. Esposito
wiederum bemiihte sich um eine Aktualisierung des Gemeinschaftsbegriffs selbst, des-
sen essentialistischer Neigung er mittels der Akzentuierung der communitas begegnen
wollte. Widmete sich Esposito der Offenlegung eines latenten Kontextes, den er als Mit-
teilung gemeinsamer Schuld und Pflicht begriff, postulierte Spitta die Obsoleszenz des
Gemeinschaftsbegriffs aufgrund dessen Hangs zu vorpolitischen Identitits- und Eviden-
zannahmen. Als Narrativ retrospektiver Erbauung sei die Gemeinschaft ein unnotiges
Rudiment der Vormoderne. Die Position der Gemeinschaft schwankt zwischen einem
latenten und impliziten Grund (als Kontext und Kondition der Koexistenz) und einem
expliziten, konkreten Objekt (als Ideologie, Narrativ und diskursive Artikulation): Einer-
seits meint Gemeinschaft einen lebensweltlichen Fundus, in dem die Menschen stehen,
andererseits eine politische Figur. So unterscheidet sich auch die Funktion der Gemein-
schaft: Meint sie einerseits eine Kategorie und einen Zugang der Epistemologie, dient
sie andererseits als diskursives Argument und normatives Projeke.

Innerhalb der Versuche der Typisierung tragt sich die Ambivalenz der Bestimmung
fort: Auch wenn Tonnies die Gemeinschaft selbst nicht differenzierte und sie der Gesell-
schaft gegeniiberstellte, stehen beide als Modi der Koexistenz in Korrelation, deren po-
sitive und negative Beziige als offener Horizont der Rezeption relevant bleiben. Plessner
unterschied eine Blut- von einer Sachgemeinschaft, die zwar beide im Sinne ideologi-
scher Formen zu verstehen sind, sich dennoch in Position und Quelle des Einen unter-
scheiden. Im Zugang Baumans findet sich einerseits die Unterscheidung zwischen ech-
ten und kiinstlichen Gemeinschaftsformen, und andererseits die Differenzierung in ds-
thetisch-medialen und solidarisch-ethischen Typen der zeitgendssischen Adaption der Ge-
meinschaft. Bezoge sich das Kriterium der Echtheit auf die Immanenz und Simplizitit
einer kollektiven Ordnung, die eine gemeinschaftliche Daseinsform im engen Verstind-
nis gestatte, seien kiinstliche Gemeinschaften Konstrukte, die in komplexen Sozialformen
Horizonte und Implikationen der Gemeinschaft aktualisierten, ohne zugleich noch die
Moglichkeit zu besitzen, echte Gemeinschaft zu (re-)etablieren. Wie Spitta nimmt Bau-
man die kiinstliche Gemeinschaft als Reaktion auf Unsicherheit wahr, als eine Umgangs-
form mit dem Verlust an Welt. Um diese Funktion der Orientierung und Sinnstiftung
zu erfiillen, seien Instant-Gemeinschaften aufgrund ihrer Unbestindigkeit und Ober-
flichlichkeit aber kaum geeignet. Auch wenn sie Identifizierungsangebote machten, bs-
te dies nicht das Fundament lebensweltlicher Sicherheit, wie es Bauman von ethisch-soli-
darischen Gemeinschaften erwartet. Auch wenn die Anzahl der Objekte des Vergleichs eher
gering ist, unterscheiden sich die Angebote in zentralen Fragen.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Eine grundsitzliche, zugleich grobe Differenzierung ist anhand der Unterscheidung ei-
ner sozialphinomenologischen und einer politisch-ideologischen Perspektive moglich,

die wir kurz ausbreiten.'®

Mit beiden Sichtweisen gehen neben verschiedenen Zugin-
gen unterschiedliche Verstindnisse des Kommunen, seiner Qualitit, Position und Funk-
tion, einher. In der sozialphinomenologischen Perspektive erscheint die Gemeinschaft
als ein genuiner Modus der Koexistenz, wie sie Tonnies darstellte und auch bei Bau-
man, in gleichwohl zu unterscheidender Akzentuierung, Platz fand. So geht es hier um
einen mitgeteilten Sinnraum des Zusammenlebens, der sich ebenso durch die Intimitit
und Kohisivitit des Kontakts wie mit der Ausrichtung eines Kontextes'®* auszeichnet. Die
Gemeinschaft markiert eine genuine Form der Sozialitit. Der politisch-ideologische Zu-
gang hingegen nimmt die Gemeinschaft als konkrete Figur politisch-ideologischer Dis-
kurse wahr. Es geht darum, wie und warum Postulate, Narrative oder sonstige kommu-
nikative Praxen auf Annahmen von Gemeinschaft abstellen, also ihre Rolle im politischen
Diskursraum. Plessner und Spitta lassen sich hier einsortieren, obgleich beide in der An-
nahme des Weltverlusts wiederum auf die erste Form implizit rekurrieren.

Im sozialphinomenologischen Zugang entzieht sich Gemeinschaft der Rezeption
und verweigert sich Versuchen der Aneignung, Kontrolle und Politisierung. Als hinter-
griindig-latenter Kontext der gemeinsamen Lese'™ bedarf das Kommune weder diskursiver
Ubereinkunft noch reflexiver Kritik oder éffentlicher Bekundung. Im Sinne der Lebens-
welt bleibt das Kommune im Riicken und markiert die Ausrichtung einer mitgeteilten
Welt. Diese Intimitit eines Ko lisst sich nicht produzieren, sie (ent-)steht im Mit und
Zusammen der Existenz. In der Lebenswelt ist neben der Einrichtung der Umwelt auch
die Bildung eines Einverstindnisses angelegt, das in unseren Kategorien des Konsenses als
Ubereinstimmung, nicht als Ubereinkunft, zu verstehen ist. Die Gemeinschaft markiert
soziale Beziehungen, die sich von selbst verstehen, die schon immer da waren und sich
jeder Infragestellung verweigern: Mit der Problematisierung geht der lebensweltliche
Halt verloren. Neben dem Mit der Ko-Existenz sind der Gemeinschaft ebenso Struk-
turen des Sens eigen, also die Ausrichtung von Sinn und Bedeutung, Orientierung und
Wahrnehmung. Im Sinne der Perzeption meint das Kommune einen intuitiven Zugang
und ein Verstindnis der Welt, ihrer Ordnung und Rhythmik. Die beiden Aspekte, das Ko
und der Sens, bestehen zusammen und prigen die Konstitution und den Kontext des
Kommunen, ohne dass hier ein Primat, ein kausaler Faktor oder eine Determination

181 Auch Certenbach et al. schlagen mit Bezug auf die Spannung der Begriffsanlage der Gemeinschaft
bei Aristoteles eine dhnliche Differenzierung vor: »Zum einen geht es um grundsdtzliche und vorwie-
gend ahistorische Fragen nach menschlicher Koexistenz und Sozialitdt (ontologische Ebene), zum anderen
um die Analyse, Konstruktion und Beurteilung konkreter Auspragungen von Gemeinschaft (politisch-ethi-
sche Ebene).« (TdG, S. 20, siehe auch detaillierter TdG, S. 21—30)

182 Mit Nancy lieRe sich zudem von Strukturen der Kommunikation, Koprasenz und Konsens sprechen.
Die Verknipfung der Horizonte von Ko und Sens werden wir im Zuge der Lektiire Nancys weiter
ausbreiten.

183 Legere bezeichnet sowohl lesen und sammeln als auch auflesen und auslesen. In Anbetracht des
Schwankens des Gemeinen zwischen Einem und Allen im Sinne Nancys wéren hier weitere Einlas-
sungen moglich, aber fiir unsere Zwecke scheinen sie hier nicht notwendig.

12.02.2026, 22:26:39, -

81


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

82

Tobias Braun: Der politische Konsens

auszumachen wire. Zugleich stellt sich die Frage des Status des Kommunen: Tonnies
beschreibt die Gemeinschaft als einen Modus der Koexistenz, wogegen Bauman sie
einerseits als Daseinsform un- bzw. vormoderner Gemeinwesen begreift, sie anderer-
seits auch in modernen Ordnungen als Dimension, wenn auch als Mangel, angelegt
sieht. In beiden Varianten meint Gemeinschaft keine essentialistische Identitit oder
Homogenitit des Sozialen, sondern den genuinen kollektiven Kontext einer Welt.

Dieses Verstindnis der Gemeinschaft im Sinne einer Lebenswelt wird von dem
politisch-ideologischen Zugang nicht geteilt, fasst dieser Gemeinschaft doch diskursive
Figuren und Narrative, die bestimmte soziale und politische Funktionen erfilllen und
zugleich eher anhand soziolinguistischer, diskursanalytischer und kommunikations-
theoretischer Kategorien und Kriterien zu beschreiben sind. Wie in der Verhandlung
Spittas klar wurde, lassen sich verschiedene Implikationen des Kommunen in den Ge-
meinschaftsdiskursen ausmachen, die es zugleich aufgrund ihrer Unterschiedlichkeit
zu trennen gilt. Sowohl ihre Ursache (Weltverlust) als auch ihre diskursive Formation und
der Inhalt der ideologischen Angebote verweisen auf Aspekte des Kommunen. Als Reak-
tion auf den Verlust der Ordnung der Welt steht das Motiv der Gemeinschaft zugleich in
einem sozialphinomenologischen Horizont. In dieser Bekundung des Fehlens bleibt die
Ausrichtung der Welt abwesend anwesend. Mit den diskursiven Formationen lassen sich
einerseits die Ausbildung hegemonialer Ideologien beschreiben, und andererseits die
Organisation der Gemeinschaftsdiskurse deuten, also zum Beispiel ihre Kennzeichen
retrospektiver Idealisierung. Zuletzt bekunden sich in den politischen Entwiirfen und
ideologischen Vorstellungen ebenso Aspekte der Gemeinschaft. Mit Hilfe der Unter-
scheidung Plessners in Blut- und Sachgemeinschaft lassen sich die Implikationen der
Reklamation eines natiirlichen und eines kiinstlichen Ursprungs der kollektiven Identitit
nachzeichnen und in Hinsicht ihrer Einholung des Einen bestimmen.

Die kollektive Identitit der nativistischen Blutsgemeinschaft schopft sich aus einer be-
stimmten substantiellen Qualitit, einer ausgezeichneten, natiirlichen Essenz, die als Ur-
sprung und als Kriterium der Einigkeit einer Gemeinschaft dient. Die Versicherung des
Einen kann dabei der kollektiven Identitit selbst, im Sinne des Volks oder des Raums, einem
Attribut, das Blut oder die Rasse, oder einer Kondition, den Boden oder auch eine Kul-
tur, entstammen. Zugleich kann das Gemeinsame nicht hergestellt werden, vielmehr ist
diese schon da, in dem einen Blut, der einen Ahnenschaft, dem einen Boden usw. gegeben.
Somit ergibt sich ein Ausrichtung nach Innen: Weil eine Extension inform der Missionie-
rung ausgeschlossen oder zumindest heikel ist, da es die versicherte Identitit aufweicht,
gehtes der essentiellen Gemeinschaft um Exklusion nach Auflen und Homogenitit nach
Innen.”®* Demgegeniiber sind in kiinstlichen Sachgemeinschaften Beitritte zum Kollektiv
durchaus méglich. Das Gemeinsame liegt hier im Umsetzungsbestreben einer Idee. Die
Gemeinschaft selbst ist nicht das eigentliche Motiv und der integrative Nexus, vielmehr
entsteht die Verbindung im gemeinsamen Streben hin zu einem Zweck. Das Kinstliche

184 Das Kriterium der Heimat ist sicher offener als andere Kriterien des Gemeinsamen, wie das Blut.
Siehe weiterfiihrend zur Phinomenologie der Heimat eine Arbeit Joistens (2003) und allgemein
zu Konstruktionen der Heimat die Studie Boas und Palfreymans (2000) sowie den Sammelband
Bescansas und Nagelschmidts (2014).

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

hieran ist wiederum, dass das integrative Moment im Willen der Beteiligten liegt, es er-
gibt sich nicht von selbst, es muss geschaffen werden und verlangt Uberzeugung und
Hingabe. Der Ursprung des Einen liegt nicht im Inneren der Gemeinschaft (intrinsisch),
sondern im Erreichen eines dufleren Ziels (extrinsisch). Weil sich das Eine in einem ex-
ternen Bezug stiftet, der allerdings im selben Schritt auf die Reinheit der Uberzeugung
zuriickschligt, kann die Gruppe der Beauftragten problemlos variieren. Auch wenn bei-
de Gemeinschaftsformen kollektive Identitit anstreben und einen Purismus postulieren,
unterscheidet sich der Umgang: In der essentiellen Gemeinschaft ist das Pure defensiv
und auf die innere Einheit hin ausgerichtet, in der projektiven Gemeinschaft bildet der
Auftrag das reine Element, das sich als Anspruch auf die Willen der Beteiligten iiber-
tragt. In unterschiedlicher Gestalt steht diese Artikulation des Ko in einem Bezug zum
Sens: Als politisch-ideologische Postulate konnen diese Gemeinschaftsdiskurse als Kom-
ponenten des politischen Imaginiren verstanden werden, mithin als Objekt und Subjekt
von Sinnstiftung. Dennoch ist es zentral, die Ebene zu beachten: Diese Beziige stehen
schon je in einem sinnhaften Kontext, also einer natiirlichen Ordnung und der absoluten
Evidenz des Ziels. Ein solches Denken der Gemeinschaft lisst diese Annahmen hervortre-
ten und akzentuiert zugleich die politisch-sozialen Mechanismen von In- und Exklusi-
on. In einer sozialphinomenologischen Perspektive tritt hingegen die Konstitution eines
Sinnraums in den Fokus, die latenten Kontexte einer mitgeteilten Welt.’®> Auch wenn sich
beide Zuginge nicht widersprechen, setzen sie doch andere Akzente.*®

In Abgrenzung zur Sachgemeinschaft kdnnte anschlieRend noch der Typ einer Koope-
rationsgemeinschaft eingefithrt werden. Die Sachgemeinschaft fordert noch einen Zweck,
der die Einheit verbiirgt, aber dem Purismus verfallen kann. Das Verbindende der Ko-
operation liegt dagegen nicht im Ziel, sondern in der gemeinsamen Titigkeit. Die Inte-
gration vollfithrt sich in einem anfangs-, ort- wie ziellosen Prozess, einem Spiel pluraler
Differenzen, der mutualen Erdffnung des Vielen oder einem Gemein-Werden. Die Angebote
Espositos und Spittas sind hier einzuordnen, Ob diese Ansitze noch als Gemeinschaft zu
bezeichnen ist, ist eine andere, durchaus komplexe Frage. Zuletzt bleibt es ebenso offen,
ob die Integration das Gemeinsame (Ko), das Werk (Opus) oder das Werken (Operation)
leistet.

Das erste hier relevante Merkmal des Gemeinschaftsbegriffs besteht in seiner Dispositi-
on als Reaktion und Umgangsform mit krisenhaften Phinomenen des Weltverlusts, also
dem Schwund von Sicherheit, Ordnung und Vertrauen. Plessner, Bauman, Esposito und

185 Siehe z.B. Tonnies: »Gegenseitig-gemeinsame, verbindende Gesinnung, als eigener Wille einer Gemein-
schaft, ist das, was hier als Verstindnis (consensus) begriffen werden soll. Sie ist die besondere soziale Kraft
und Sympathie, die Menschen als Glieder eines Ganzen zusammenhilt.« (GG, S.17)

186 HierschlieRen sich dann phanomenologische, psychologische und soziologische Arbeiten u.a. zur
Lebenswelt und zur Welterfahrung, an. Wir werden uns der Lebenswelt gesondert bei Habermas
widmen. Prominent hat sich Luckmann (1980 und 2007, siehe auch Berger/Luckmann 2000) um
eine Bestimmung der Lebenswelt bemiiht.

12.02.2026, 22:26:39, -

83


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

84

Tobias Braun: Der politische Konsens

Spitta weisen dezidiert auf diese Anlage hin. Dabei schirft Spitta den Blick fiir ein Ver-
stindnis von Gemeinschaften als einer diskursiven Figur, die als Reaktion auf die Unge-
wissheit der Moderne zu sehen ist und gleichzeitig ein strategisches Narrativ reaktio-
nirer Ideologien markiert. Mit ihrer Funktion der Erbauung gehe eine Abkehr von einer
als Krise empfundenen Situation der Gegenwart einher und manifestiere sich zugleich
in einer Romantisierung der Vergangenheit. Die Sehnsucht nach Gemeinschaften lief3e
sich so als ein Versuch der Sinnstiftung verstehen, deren Reminiszenz einer verlorenen
Ganzheit, Harmonie und Ordnung zugleich Ausdruck der Haltlosigkeit im Prisenz ist.
Das Kommune geht somit mit einem Versprechen einher, ebenso in Hinsicht einer Explika-
tion der Krise des Sinns der Welt wie einer Hoffnung auf (zuriick- wie vorliegende) bessere
Zeiten. Gemeinschaften lassen sich in doppelter Hinsicht als Symptom eines je eigenen
Abwesens denken: Des Sinns wie des Kommunen.

Aus der Uneinlésbarkeit des Versprechens des Kommunen folgt ein Zug zum Rigoris-
mus: In Versuchen, Gemeinschaften zu rekonstruieren, manifestiert sich ihr Abwesen als
Idealisierung einer heilen Welt, als retro- und prospektive Verklirung einer Utopie.”®” Der
Mangel schligt um in einen potenzierten Purismus, in eine hypostasierte Reinform des
Heils, in dem die Gemeinschaft weder verloren noch unméglich erscheint. Das Verspre-
chen einer kommenden Gemeinschaft lenkt den Blick einerseits auf die Mingel der Gegen-
wart, in der jene Faktoren verortet werden, welche die Verwirklichung der Gemeinschaft
verhindern. Dieser Grund wird ins AufSere der Gemeinschaft verschoben und so die inne-
re Rein- und Einheit der Gemeinschaft bewahrt. Zudem bietet sich im Engagement fiir
die Wahrung der Gemeinschaft die Moglichkeit, die Distanz aufzuheben, die diese von
der Gegenwart trennt. Auch wenn die Gemeinschaft absent bleibt, erlaubt diese Passage
den Akteuren eine Aneignung und einen Anschluss an das Verlorene. Plessners Sachge-
meinschaft liefe sich anschliefien, aber auch die Ansitze Baumans und Spittas.

Das zweite Merkmal zielt auf die Verwirklichung der Gemeinschaft, die Moglichkei-
ten und Bedingungen der praktischen Umsetzung. Die Zuginge schwanken zwischen
den Postulaten der Machbarkeit und der Betonung der Distanz, die Gemeinschaft von je-
dem Zugriff trennt. Neben dieser Anlage miissen die Position und das Verhiltnis bedacht
werden, in denen das Kommune steht: Als lebensweltlicher Kontext und als diskursive Fi-
gur kommen ihr unterschiedliche praktische Potentiale und Konditionen zu. Zunichst
ist festzuhalten, dass Gemeinschaften in keinem hier vorgestellten Konzept als Produk-
te menschlichen Handelns verstanden werden: In der sozialphinomenologischen Per-
spektive meint die Lebenswelt einen latenten Kontext, in dem die Einzelnen stehen. Als
Objekt wurde die Gemeinschaft selbst zu einer fiktionalen Figur, die dem Ausweis und
der Begriindung politisch-ideologischer Absichten dient, ohne dabei die Moglichkeit zu

187 Eine einseitige Akzentuierung des retrospektiven Charakters der Gemeinschaft vernachlassigt so-
mit, dass das utopische Potential auch der Zukunft, einem Projekt, entnommen werden kann. Die
Zeitebenen bleiben verschrinkt, keine scheint per se ausgezeichnet. Nach Niekrenz (GaM, S. 23)
verweist sowohl das Verlorene der Vergangenheit als auch das Utopische der Zukunft auf eine Fik-
tion kollektiver Identitit, die als Quelle der Autoritit und Legitimitat dient. Zugleich wohnt dieser
Rechtfertigung ein spezifischer Mechanismus der Immunisierung gegeniiber Kritik inne, der mit
der Absolution des Fiktiven einhergeht.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

bieten, ihre Versprechungen zu erfiillen. Die Einholungsversuche der Gemeinschaft be-
stitigen eher ihr Fehlen und bezeugen zugleich ihr Abwesen inform retrospektiver Remi-
niszenz oder utopischer Entwiirfe.

Wiederum zeigen sich in Plessners Differenzierung der Gemeinschaftstypen in-
struktive Unterschiede: Zwar bietet sich einerseits im Projekt der Sachgemeinschaft ein
Angebot der Herstellung von Gemeinschaft, der postzedente Status der Vision verschiebt
die Einheit jedoch ins Aulen. Zugleich sollte die entfaltete kollektive Bindung mit der
Idealisierung, der manipulativen Versprechen und der suggerierten Hoffnung, bis
zu einem gewissen Grad steigen, wodurch die Integration die Entriickung befordert.
Die kollektive Identitat bildet sich weniger anhand von kommunalen als an kooperativen
Potentialen: Auch wenn demnach die Praxis der Sachgemeinschaft auf die Realisierung
einer Gemeinschaft zielt, ist das integrative Moment der Wille und die Uberzeugung
der Beteiligten, ihr Engagement und ihre Verpflichtung gegeniiber der Sache. In der
Blutsgemeinschaft indes ist die kollektive Identitit schon gegeben, einzig in ihrer Reinigung
nach Innen und ihrem Schutz nach Auflen bestehen Handlungsauftrige. Kurzum sind
die applikativen Potentiale beider Typen zwar existent, aber limitiert.

Bauman weist einmal auf die Eigenart echter Gemeinschaften und ihren Verlust in
der Moderne hin, andererseits geht er den Anzeichen und Umgangsformen mit dessen
Abwesen nach. Er verweist dabei auf zwei Typen der Gemeinschaft: Gerade weil die In-
stant-Gemeinschaften an der Einrichtung stabiler, sicherer Strukturen und Beziehun-
gen scheitern, sind ethisch-solidarischer Gemeinschaften erforderlich, die sich durchaus
als Reaktionen auf die Auswiichse der Risiko- und Prekarisierungsgesellschaft (Beck, Mar-
chart) ausnehmen. Bauman nimmt im Vergleich eine recht klare sozialpolitische Positi-
on ein, die sich substantiellen Vorstellungen kollektiver Identitit enthilt, aber gleichwohl
fiir die Relevanz lebensweltlicher Kontexte pladiert. In Espositos Ansatz der communitas
bietet sich keine direkte produktive Aneignung der Gemeinschaft, vielmehr bemiiht er
sich um die Offenlegung eines kommunalen Fundus gemeinsamer Verpflichtung und Ver-
antwortung, in dem die Einzelnen schon je stehen.’® Diesen Bezug fasst Esposito dezi-
diert nicht substantiell oder materiell, um so der problematischen Bestimmung des Ei-
genen zu entgehen. Letztlich lasst sich dieser Kontext nur in seiner latenten Anwesenheit
wahrnehmen, ohne eine Méglichkeit der Ubernahme, Steuerung oder Realisierung zu
bieten. Auch in Spittas Angebot zeigt sich diese Spannung zwischen der Kritik am Essen-
tialismus und dem Versuch, die Integrationsleistung der Gemeinschaftskonstruktion in
der Moderne adiquate Formen zu iibertragen. Die Konstitution eines geteilten Kontex-
tes steht dabei dem Anspruch der Einsicht in die Ungewissheit und die Vergegenwirti-
gung der Pluralitit gegeniiber: Einerseits ldsst Spitta die Konstruktion der Gemeinschaft
im Werden durchaus zu und will ihr integrative Potentiale entnehmen, andererseits ent-
zieht sie ihr mit dem Anspruch, Annahmen des Einen zu vermeiden, praktische Potentiale
aufler der abstrakten und passiven Affirmation der Verschiedenheit.’® Das Merkmal der

188 Diese Zusammengehorigkeit konnte als geteilte Verpflichtung gelesen werden, ein Sich-gehoren
im Sinne einer (Mit-)Bestimmung, einer kollektiven Verpflichtung, sich zuzuhéren (Empathie), auf
einander zu horen (Autoritit).

189  Wir lassen die Bedingtheit der Konstruktion hier beiseite.

12.02.2026, 22:26:39, -

85


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

86

Tobias Braun: Der politische Konsens

Umsetzung muss demnach differenziert und auf den jeweiligen Ansatz bezogen verhan-
deltwerden. Gemeinschaften verweigern sich einerseits ihrer eigenen Produktion: Nicht
nur steht ihr Anspruch eines natiirlichen Ursprungs der willentlichen Anfertigung unver-
sohnlich gegeniiber, auch die intimen Kontexte einer Lebenswelt entziehen sich der in-
tendierten Implementation. Gerade inform politisch-ideologischer Figuren suggerieren
Gemeinschaften andererseits die Moglichkeit ihrer Aneignung und Verwirklichung. Zu-
gleich entzieht sich die eigentliche Gemeinschaft jeder ihrer Manifestationen, sei es im
Blut, der Sache oder der Sehnsucht.

Ein drittes Merkmal ist die Harmoniebehauptung, die auch schon bei den anderen
Merkmalen angeklungen ist: Bestehende Gemeinschaften sind ausgeglichen, ruhig, ein-
trichtig. Die intime Sicherheit und Vertrautheit sprach schon Ténnies an. Bauman ar-
beitete diesen Harmoniecharakter als Konnotation der Gemeinschaft ebenso heraus und
verwies wie Tonnies auf ein obwaltendes (Ein-)Verstindnis, das den Entzug praktischer
Verfigung und die Integration verbinde. Der natiirliche Einklang verlangt die Abstinenz
von Dissonanzen, inform kritischer Rezeption ebenso wie inform von Dissensen. Beides
fithrt zur Zersetzung des kommunalen Einvernehmens. Die echten Gemeinschaften Bau-
mans vergehen just im Moment ihrer Reflexion, Blutsgemeinschaften sollten den Zwei-
fel, allen voran den Zweifelnden, aggressiv ausschliefRen, aber auch Sachgemeinschaften
verweigern sich einem kritischen Zugang, indem sie das hehre Ziel sakralisieren.”° Die
Stimmung der Harmonie steht folglich dem Modell der Lebenswelt nahe, kann sich aber
auch im Streben hin zu einem Ziel ergeben.

Spitta stellt die Erwartung natiirlicher Harmonie und homogener Eintracht ins Zen-
trum ihrer Kritik: Der Einklang fithre zur Abwendung von der Pluralitit, der Heterogeni-
tit und Differenz des Sozialen, die als dufRere Stérung des geeinten Innen ausgewiesen
werden und in eine regressive wie repressive Ideologie der Ex- und Inklusivitit min-
de. Zwar macht sie auf Risiken aufmerksam, denen sich auch sozialphinomenologische
Analysen der Lebenswelt widmen miissen, so ist doch der Unterschied zu den diskursi-
ven Figuren zu beachten. Diese Gefahren entstehen hierbei aus einer unangemessenen
Politisierung lebensweltlicher Kontexte, die dann in eine feindliche Aversion gegeniiber
pluralen, autonomen und emanzipativen Praxen umschlagen kann: Mit anderen Worten
kann die Intimitit die Aufgabe des Privaten und die Ubersichtlichkeit die Normalitit er-
fordern wie die Sicherheit der Kontrolle und die Solidaritit der Homogenitit bediirfen.
Wie im Falle der Bluts- und der Sachgemeinschaft fithrt dies in einen Purismus, der eine
Grundlage der Gemeinschaft und die Versicherung ihres Einen hypostasiert und sich in
ihrer Verteidigung radikalisiert. Letztlich lisst sich der Vorwurf dieser Politisierung des
Versprechens der Harmonie nur bedingt auf sozialphinomenologische Zuginge iibertra-
gen.

190 Den Verknipfungen der Heiligkeit und der Gemeinschaft waren noch weiter nachzugehen. Beide
teilen eine iberschreitende Bewegung, Aspekte von Emergenz und Exzess, sowie ein Abstellen auf
ein eines Ganzen, auf Vollstandigkeit und Abgeschlossenheit, auf Reinheit und Selbstgentigsam-
keit.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Nach der Systematisierung des Gemeinschaftsbegrifts lassen sich zwei Typen des Einen
unterscheiden: Einerseits verweist es auf einen substantiellen Status kollektiver Identi-
tit (im Sinne einer Eirheit), andererseits auf das Produkt einer Praxis (im Sinne einer
Einigung), wobei hier das Eine in der Kooperation (Ko, Opus, Operation) selbst oder in der
Intention der Kooperierenden situiert sein kann.”' Neben verschiedenen Urspriingen ge-
hen mit den Modellen auch zu unterscheidende Qualititen, Funktionen und Positionen
des Einen einher. Der Struktur nach handelt es sich um eine dhnliche Anlage, wie wir sie
im Schwanken des Konsenses zwischen der Ubereinstimmung und Ubereinkunft aufgegrif-
fen haben. Auch wenn diese Unterscheidung nicht vollstindig analog ist, macht sie die
Divergenz im Umgang mit den Annahmen des Einen im Denken der Gemeinschaft deut-

lich.

191 Das voluntative Element bildet das Kriterium, nachdem Tietz, Kant aufnehmend, die Gemein-
schaftsbegriffe und ihre kollektiven Identitdten unterscheidet: »Bei den Gruppen, die kleiner als die
gesamte Menschheit sind, werde ich im AnschlufS an Kant von einem »commercium« und von »communio«
sprechen, wobei unter einer Gemeinschaft im Sinne eines »commercium« ein Verkehrszusammenhang ver-
standen wird, in dem die Vielheit der Komponenten in durchgehender »Gemeinschaft der Wechselwirkung«
stehen, ohne dabei in intentionaler Hinsicht ein Gemeinsames zu bewirken, wihrend unter einer Gemein-
schaft im Sinne einer »communio« ein Verkehrszusammenhang zu verstehen ist, in dem die Vielheit der
Komponenten dadurch miteinander integriert sind, dafd sie etwas miteinander machen und sich so mitein-
ander vereinen— wobei es diese Gemeinschaften sind, die iiber gemeinsam geteilte wertrationale Uberzeu-
gungen ihrer Mitglieder integriert werden.« (GAW, S. 14) Beide Formen der Gemeinschaft unterschei-
den sich demnach in ihrem Rekurs auf die Intention: Einerseits stiftet sich der Zusammenhang
auferlich, durch einen Kontext, andererseits bildet sich die Gemeinschaft in Folge einer ambitio-
nierten Kooperation, in der sich zugleich ein Kollektiv bildet. Weil sich der Verkehrszusammen-
hang nach duflerlich-formalen Kriterien bestimmt, kann seine Gemeinschaft auch einen univer-
salen Kommunikationsraum meinen, der alle vernunftbegabten Lebewesen umfasst. Die kollek-
tive Identitdt der communio nimmt sich dagegen weitaus partikularer und exklusiver aus, stiftet
sich die Gemeinschaft doch in bestimmten, konkreten Absichten und Werten. (Vgl. GAW S. 55f.)
Das Ziel von Tietz (GAW, S. 77f., einschrankend S. 193f.) ist letztlich, beide Formen und Formate der
Cemeinschaft zu vermitteln. Zugleich entstehen durch sein Losungsangebot Komplikationen, die
hier nur kursorisch erwahnt werden kdnnen: Wenn Tietz (GdW, S. 80) rationale Diskurse als einzig
legitime Quelle von Gemeinschaft ausweist, setzt er die Integration der Gemeinschaft selbst der
Notwendigkeit der diskursiven Rechtfertigung aus. Kurz gefasst entzieht sich der kommunikativen
Vernunft jede latente Form kollektiver Identitit und Integration. So ist dem Gemeinschaftsbegriff
Tietzs ein dhnliches Schicksal beschieden wie der Lebenswelt im Denken von Habermas, weil sich
die integrativen Potentiale der koordinierenden Strukturen in Folge der reflexiven Hinterfragung
verlieren. Zudem verschiebt sich mit der reflexiven Begriindung die kollektive Identitdt von einem
Effekt eines Kooperationszusammenhangs hin zu der eigentlichen Aufgabe des Ausweises. Neben
dem Ziel, den Verfahren und der Beteiligung miissen dann auch die Werte nach den Mafstiben
kommunikativer Rationalitit bestimmt und gerechtfertigt werden. Die Koordinationsleistung der
Gemeinschaft und ihrem Verkehr wird letztlich von der kommunikativen Vernunft ibernommen.
Aufgrund deren abstrakt-universaler Anlage ist dann Tietz auch moglich zu behaupten, dass die
Bindungskraft von sozialen Kollektiven nicht mitihrer Gréf3e zusammenhiange. Der Sozialleim, wie
Tietz ihn nennt, beinhaltet keine Abhangigkeit von Quantitdt und Qualitat, die diskursive Werte-
gemeinschaft kann von einigen Wenigen oder Legionen getragen werden, ohne dass dies auf die
jeweilige Beziehung Einfluss hitte. Die kommunikative Vernunft ist universell auf alle verniinf-
tigen Lebewesen bezogen und es gibt keine Reibungsverluste, egal wie viele Teilnehmer in den
Diskurs eintreten. (Vgl. Tietz, GdW, S. 126 —130) Ob dies ein iiberzeugendes deskriptives (und nor-
matives) Modell der Konstituierung von Formen der Gemeinschaft ist, darf bezweifelt werden.

12.02.2026, 22:26:39, -

87


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

88

Tobias Braun: Der politische Konsens

Die Ubereinstimmung lisst sich mit dem sensualen Kontext verkniipfen, dem mitge-
teilten Sinnraum einer Welt. In dieser Hinsicht steht die Gemeinschaft der Lebenswelt
nahe, ihrer Integration und Koordination. Die Komposition der Stimmen, wie der Uber-
stimmung eignete, findet sich auch im Denken der Gemeinschaft: So verweisen Tonnies
wie Bauman auf ein hintergriindiges Einverstindnis, das sich mit und in der kommuna-
len Koexistenz bilde und zugleich dessen Ordnung prage. Dieses Verstindnis meint dabei
nicht nur einen Zustand der Einigkeit, sondern zugleich die Moglichkeit des Verstehens
und der Verstindigung. Das integrative Potential wird deutlich, wenn Tonnies das Ver-
stindnis (consensus) als gegenseitig-gemeinsame, verbindende Gesinnung und als eigenen Willen
einer Gemeinschaft beschreibt: »Sie ist die besondere soziale Kraft und Sympathie, die Menschen
als Glieder eines Ganzen zusammenhilt.« (GG, S. 17) Zugleich bezieht sich das Einverstindnis
auf einen Raum, in dem die Einzelnen schon je stehen und in dem sich intuitiv bewe-
gen: Als latente Stimmung einer Welt bleibt diese Ordnung vor und auflerhalb bewusster
Zuginglichkeit.”* So bildet das Einverstindnis den Fundus kollektiver Identitit lebenswelt-
licher Strukturen, deren konstitutiven, integrativen und koordinativen Potentialen sich
wiederum eine sozialphinomenologische Perspektive widmet.

Im Gegensatz zur Ubereinstimmung fasst die Ubereinkunft das Eine als Erzeugnis, als
Verfahren der Einigung. Gerade weil die Einigung einem bestimmten Zweck dient, ldsst
sie sich in gewisser Hinsicht als eine Sachgemeinschaft verstehen. Mit dieser Kennzeich-
nung wird der integrative Stellenwert der Projekte akzentuiert, mithin die kohisive
Kraft eines gemeinsamen Ziels. Die Ubereinkunft nimmt einerseits inform des Resultats
der Verstindigung auf das Eine Bezug, andererseits inform vorauslaufender Konditio-
nen der Einigungsbewegung: Die Intention und die Bereitschaft der Beteiligten miissen
ebenso vorausgesetzt werden wie bestimmte formale Vorgaben. Zuletzt muss auch die
Performanz der Einigung selbst ausgewiesen werden, also die Konversion des Vielen hin
zum Einen. Zugleich bleibt der Status des dreifachen Ursprungs des Einen, wie schon
erwihnt, offen: Im Sinne einer Kooperation kann Einigung dem Gemeinsamen (Ko),
dem Werk (Opus) oder dem Werken (Operation) entstammen.'? Als Grundlage kann dem
Konnex ebenso eine kollektive Identitit wie Gemeinsamkeit dienen, ebenso geteilte Ziel
und Intentionen wie die gemeinsame Betitigung und Arbeitsweise.””* Die Unklarheit
lasst sich anhand einer Frage exemplifizieren: An welcher Stelle konstituiert sich der

192 Wie Bauman hervorhebt, meint diese Uberstimmung eben kein Produkt: » Das gemeinschaftliche, tat-
sdchliche [...] Verstindnis mufd nicht erst gesucht, geschweige denn miihsam konstruiert oder erkimpft wer-
den: Dieses Verstindnis »ist da«, steht fix und fertig zur Verfiigung — man versteht sich »ohne Worte« und
muf3 niemals fragen: »Worauf willst du eigentlich hinaus?« Das Verstindnis, auf dem Gemeinschaft be-
ruht, geht allen Streitigkeiten und Abmachungen voraus. Es ist nicht das Ergebnis, sondern der Beginn des
Zusammenlebens.« (G, S.16)

193 Eine weitere Schematisierung ist anhand der in Anspruch genommenen Position moglich: Vorlau-
fenden Konditionen stehen nachlaufende Resultate und beildufige Effekte gegeniiber.

194 Wir konnen hier nur auf die breite Diskussion zur kollektiven Intentionalitit verweisen, ohne sie
eigens aufzunehmen. Siehe die entsprechenden Kapitel bei Searle (2012 und 1995) und neben den
Sammelbianden Schmids und Schweikards (2009) und Schmids, Schulte-Ostermanns und Psarros
(2008) auch die Arbeit Tuomelas (2013), der der kollektiven Intentionalitdt mit einem Fokus auf der
sozialen Ontologie nachgeht.

12.02.2026, 22:26:39, -


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Einleitung

Konnex, wenn wir FufSball spielen: Ist es die Situation (wenn), ein Kollektiv (wir), ein Ar-
rangement (Fuf3ball) oder ein Prozess (spielen)? Resultieren die Identitit und Kohdsion
aus dem Ereignis, aus der Absicht seiner Teilnehmer, der Anerkennung des Reglements
oder sind sie ein Effekt des Spielens? Auch wenn sich diese Unterschiede im Einzelnen
diffizil ausnehmen, ist der entscheidende Punkt die Varianz der Status des Einen, der
herausgestellt werden sollte.

Andieser Stelle ist es nicht méglich, das Kommune abschlieRend zu kliren."* Bis hier-
hin haben wir versucht, der Komplexitit des Gemeinschaftsdenkens zwischen dem Ko
und dem Sens Rechnung zu tragen und speziell die Annahmen des Einen offen zu legen.
Wir kénnen festhalten, dass die Qualitit, Funktion und Position des kommunalen Einen
zwischen den Ansitzen variiert. Die kollektive Identitit und der sensuale Kontext konnten
aber zumindest umrissen werden, und kénnen so der nachfolgenden Spurenlese des Ei-
nen als Fihrten dienen.

4. Die begrifflichen Dimensionen des Konsenses

Das Ziel der begrifflichen Klirung des Konsenses war es, iiber diesen einen Zugang zur
Axiologie demokratietheoretischen Denkens gerade in Hinsicht der Annahmen des Einen
zu erarbeiten. In Folge der semantischen Komplexitit des Konsenses und seiner Kompo-
nenten steht am Ende dieses Aufrisses zwar keine fixe Definition, wohl aber eine reflek-
tierte Ambivalenz und die Verortung in einem konzeptionellen Spannungsfeld. Der Kon-
sens schwankt zwischen den Formaten der Ubereinstimmung und der Ubereinkunft, einer
bestehenden Einigkeit und Verfahren der Einigung. Dem verbindenden Merkmal der An-
nahme des Einen steht die Ambiguitit ihrer Position, Funktion und Qualitit gegeniiber.
Das Eine kann sowohl eine unbedingte Voraussetzung als auch ein intendiertes oder un-
intendiertes, direktes oder indirektes Resultat eines Prozesses sein. Das Eine kann eben-
so dem Werk und dem Werken entstammen, dem Werkzeug'® und den Werktitigen.
Das Eine kann durch substantielle Qualititen oder durch Implementation externen In-
stanzen entstehen, und ebenso eine intime wie eine abstrakte Einheit meinen. Kurzum:
Das Eine hat keinen fixen, zuweisbaren konzeptionellen Platz, folglich ist es nétig und
moglich, den Bewegungen und Figuren seiner Annahmen im jeweiligen Ansatz demo-
kratischen Denkens nachzugehen. Nur wenn der politische Konsens als offenes und ad-
aptives Konzept behandelt wird, kann die notwendige Sensibilitit bewahrt werden, um
auch den multiplen Annahmen des Einen nachgehen zu kénnen.

195 Zudem ist eine Erweiterung um die Soziologie des Alltags, des Alltidglichen, angezeigt, mit der
eine Fortsetzung und Erweiterung Tonnies Denken der Gemeinschaft moglich ist. Henri Lefebv-
res (1947/61/81) dreibindige Kritik des Alltagslebens kann hier als Einsatz dienen. Anzumerken
ist, dass es zwar eine dreibindige Ubersetzung ins Deutsche (1974/75/75) gibt, diese aber den ur-
spriinglichen mittleren Teil in zwei Biande auftrennt. Der dritte originale Band, der erst nach der
Veroffentlichung der deutschen Ausgabe erschien, ist indes nicht iibersetzt. Zum Denken Lefeb-
vres empfiehlt sich die Arbeit Schmids (2005) und der Sammelband von Goonewardena et al.
(2008).

196 Zum Beispiel durch die Anwendung der kommunikativen Vernunft, wie gerade bei Tietzanschaulich
wurde,

12.02.2026, 22:26:39, -

89


https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

