
58 Tobias Braun: Der politische Konsens

*

Die konzeptionelle Verwendung des Konsensbegriffs muss diese Grundstruktur aufneh-

men und die in ihr angelegten Spannungslinien beachten. Das verbindende Merkmal

von Übereinstimmung und Übereinkunft ist die Annahme einer Einigkeit, dessen Position,

Funktion und Struktur unterschiedlich bestimmt wird und zu distinkten Akzentuie-

rungen des Einklangs und der Einvernahme führt. Den Ursprung des Einen findet die

Übereinstimmung in einer vorgelagerten harmonischen Komposition, einer Stimmung,

in der die Akteure stehen. Die Übereinkunft hingegen betont weniger die Vorgabe der

Einigkeit, sondern seine Herstellung, also den Prozess der Einigung. Muss die Überein-

stimmung dieQuelle derHarmonie ausweisen,muss dieÜbereinkunft ein transformatives

Arrangement vorlegen, in dem sich die Konversion des Vielen zum Einen klärt.

Mit dieser Distinktion lässt sich die konsensuale Einholung des Einen differenzie-

ren und analysieren. Bevor wir uns den Implikationen des Konsenses im demokratischen

Denken zuwenden, müssen die Komponenten des Konsenses, das Ko und der Sens, be-

stimmt werden.

3. Der Konsens zwischen dem Ko und dem Sens

Auch wenn im Konsens verbunden, eignen Ko und Sens doch unterschiedliche Impera-

tive, Modi und Kontexte, mit denen relevante Im- und Komplikationen für die Bestim-

mung des Konsenses und seiner Annahmen des Einen einhergehen. Im Ko zeigt sich eine

Gemeinschaft an, eine kollektive Identität, der Sens hingegen verweist auf einenmitgeteilten

Sinnraum, auf einen sensualenKontext.101 In beidenKomponenten lassen sich genuineAn-

lagen des Einen finden, die in ihrer Charakteristik offenzulegen sind. Ohne die integra-

tiven Potentiale des Sinnraums zu marginalisieren, steht das Ko und sein Bestreben, die

kollektive Identität, Integrität und Authentizität einer Gemeinschaft102, ihren geteilten

Ursprung und Grund zu bestimmen, in unserem Fokus.103 Obgleich dieser Zugang die

Komponenten trennt, gilt es gegenüber ihrenmutualen Referenzen sensibel zu bleiben:

Das Ko steht in der Ausrichtung des Sinns wie der Sens in der Ordnung eines kollektiven

101 Eine systematische Untersuchung des Gemeinschaftsdenken bieten Gertenbach et al. (TdG, S. 15),

die auch eine begriffliche, zeitdiagnostische, analytische, funktionalistische und politisch-ethi-

sche Perspektive unterscheiden.

102 Für eine breite Diskussion der Gemeinschaft empfiehlt sich der Sammelband Vogls (1994). Nach

Gertenbach et al. (TdGS. 11) gibt es viele Bezugnahmen zumGemeinschaftsbegriff, aber kaumaus-

gearbeitet Theorien.

103 Daneben sind der Problemhorizont und die Fragestellung des Ko im Vergleich zum Sens konzen-

trierter. Das Terrain der wissenschaftlichen Bearbeitung des Sens ist facettenreich und erstreckt

sich über Philosophie, Anthropologie, Sprachwissenschaft, Psychologie, Kultur- und Kognitions-

wissenschaft bis hin zur Phänomenologie. Auch mehr ideengeschichtliche Schwerpunkte sind

möglich, wie die Arbeit Nehrings (2010) zu Kant undMeints-Stenders (2009) Arendt-Studie zeigt.

Ferner sind die Arbeiten des Dresdner SFBs »Transzendenz und Gemeinsinn« und, speziell zum

Aspekt der Wahrnehmung, der Sammelband Wiesings (2002) einschlägig.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 59

Kontextes. Ohne ein definites Verständnis der kollektiven Identität politischer Gemein-

schaften oder dem sensualen Kontext kommunaler Sinnräume zu bieten, soll es uns um

eingelassene Annahmen des Einen gehen, die auch unsere Beschäftigung mit dem Den-

ken der Demokratie instruktiv anleiten werden.

ImZugeeiner antizipierendenOrientierungkanndasKo alsUnität, Identität und In-

tegrität einer Gemeinschaft, der Sens als Kontext, Kontur und Kontakt einermitgeteilten

Welt begriffen werden. Das Ko geht von einer Konformität aus, einer intimen Einheit

und kollektiven Zusammengehörigkeit. Welcher Status, welche Position und Funktion

der Gemeinschaft und dem Gemeinsamen in der Einholung des Einen entspricht, wel-

che Quellen die kollektive Identität hat, ist offen und vermag als Horizont der Befragung

zu dienen.Der Sens indesmarkiert die Ausrichtung einermitgeteiltenWelt, einen implizi-

tenKontext, in demdie Einzelnen stehen.Kurz geht es umeine vorgegebene, gleichwohl

latente Ordnung, die Orientierung und Übersicht bietet, Vertrautheit und Gewissheit

stiftet und die Positionierung im Raum (und in der Zeit) erlaubt. Beide Figuren unter-

scheidet die Qualität der Integration: Das Eine des Ko leitet sich aus einer intimen Eigen-

schaft her, einer Substanz. Das Eine des Sens bildet sich dagegen als Ausrichtung, die

sich im und als Kontext der Koexistenz formiert. Auch wenn demnach beide Figuren ei-

nen Konnex stiften, lässt sich die Gemeinschaft als Fundus kollektiver Identität, der Sens

als koordinierende Struktur einermitgeteiltenWelt fassen.Wiederum verbunden sind die

Komponenten in ihrer Nähe zur Überstimmung (und der Kom-Position der Übereinkunft):

Es geht nicht um die Einigung, sondern den Einklang, der sich sowohl als Identität der

Gemeinschaft als auch als Raum des Sinns ausnehmen kann. In beiden Fällen geht das

Eine zuvor und entzieht sich direkter Einsicht, Verfügung und Produktion.

Um das Ko zu bestimmen, seinen Annahmen des Einen, seinen Mechanismen der In-

tegration und Formen von Kohärenz, werden wir uns zunächst um eine etymologische

Vorklärung bemühen, um im Anschluss kurz einige Zugänge zumDenken der Gemein-

schaft vorzustellen und dann etwas detaillierter auf die Kritik Juliane Spittas am Essen-

tialismus des Gemeinschaftsdenkens einzugehen. Im Anschluss werdenwir uns um eine

BestimmungdesSensund schließlichumdenZusammenhangbeiderAspekte bemühen.

*

Das Ko befindet sich im semantischen Feld von gemeinsam, zusammen und mit, wobei

wir uns hier auf die lexikalische Bestimmung der Begriffe »gemeinsam«, »gemein« und

»Gemeinschaft« konzentrieren werden.104 Nach dem DeutschenWörterbuch von Jacob und

WilhelmGrimm ist das Adjektiv gemeinsam ursprünglich eine verstärkteNebenform von

gemein und ist im Sinne von mehreren gemein, allgemein, gemeinschaftlich und öffentlich zu

verstehen.105 Neben dieser Bedeutung, die zudem mit communis und catholicus in Ver-

bindung steht, wohnt dem Begriff auch der Sinn von vertraut, umgänglich und familiär

104 Den beiden anderen Aspekten, dem Zusammen und dem Mit, werden wir uns im Denken Nancys

widmen.

105 Vgl. Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbänden. Leipzig

1854–1961, hier Bd. 5, Sp. 3263. [https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam]

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsam


60 Tobias Braun: Der politische Konsens

inne.106 Als dritte Bedeutung führt das Wörterbuch gemeinschaftlich auf, einen Horizont

von unitus und sociatus, Einheit und Verbund. Trotz der Etablierung der letzten Bestim-

mung sind die anderen Sinnbezüge untergründig weiter im Begriff präsent. Ursprüng-

lich stand gemein für das Teilen einer Eigenschaft und so in Kongruenzmit gemeinsam. Da-

neben hatte es auf die Bedeutung einer weiten Verbreitung im Sinne des Allgemeinen. Zu-

gleich verwies gemeinaufdasGewöhnlicheundEinfache,ohnediesdabei herabzusetzen.107

Durchgehalten hat sich indes sein abwertender Sinn, der Niedertracht und Ordinärität

besagt. Nach Riedel bezeichnet das gemeine »einerseits die durch gemeinsames Sprechen […]

undHandeln bewirkte personale Verbindung zwischenMenschen, anderseits den Zustand des Ver-

bundenseins als soziales Handlungsschema, das der Aktualisierung bedarf […]«.108 (Riedel, Ge-

Ge, S. 802; vgl. Niekrenz, GaM, S. 15) Kurzum meint das Gemeine ebenso eine formale

Qualität einer Praxis wie eine materielle oder auch substantielle Qualität eines Status.

Auchwenn sich dieKooperationunddie kollektive Identität einerGemeinschaft in verschie-

denen Hinsichten unterscheiden, so ist doch zugleich ein genuines Kennzeichen der ge-

meinsamen Tätigkeit zu beachten, das gerade im Unterschied, etwas zugleich und etwas

zusammen zu tun, als Attribut gemeinsamen Agierens hervortritt, dessen personale Verbin-

dung hier ins Gewicht fällt.109 Auch wenn beide Formen im Sinne des Gemeinsamen be-

schrieben werden können, steht einem äußeren Verhältnis ein intimes Band gegenüber.

Die Praxis gemeinsamen Sprechens und Handelns kennzeichnet nicht nur eine Plurali-

tät der Akteure, sondern ebenso ihr gegenseitiger Bezug wie der mitgeteilte Kontext, in

dem diese stehen und der den Raum, die Form und den Stoff ihres Austauschs prägt.

Zugleich ist fraglich, ob der kommunale Bezug dem gemeinsamen Handeln als Kontext

vorausgeht, mit ihm einhergeht oder sein Resultat bildet: Kurzum kann das Einende der

Kooperation ebenso in einem vorlaufenden Zusammenhang (der Ausrichtung des Ko) wie

in der Produktion (dem Ins-Werk-Setzen der Operation) und dem Produkt (demWerk im

Sinne desOpus) liegen.Dabei stehendieKomponenten inKorrelation,womit es sich ver-

bietet, einen Aspekt der Kooperation als primären Faktor der Einigung auszuzeichnen.

106 Schneidereit (DGG, S. 12) weist auf die lateinische Wurzel munus (Amt, Wirkungskreis) und com-

munis (gemeinsamen, öffentlich) hin. Mit dem Verweis auf communis ergibt sich zugleich eine

Anknüpfung an Espositos (CUW) Ausarbeitung der Gemeinschaft. Siehe daneben Riedels (GeGe,

S. 802) begriffliche Klärung des »Gemein«, in der er zudem auf die Anlage eines rechts- und pflicht-

verhältnis im Bedeutungsfeld der communis hinweist. Auch dem publicum wohnt wie der communis

ein Verweis auf die Gemeinschaft, auf das Gemeinschaftliche und gemeinsamenAngelegenheiten

inne.

107 Das englische common trägt diesen Bezug ebenso weiter wie die Allgemeinheit.

108 Diese Ambivalenz eines bestehenden Zusammenhangs und einem zu aktualisierenden Schema

gilt nach Schneidereit (DGG, S. 23) ebenso für die etymologische Bestimmung der Gesellschaft,

woraus sich sie das Fehlen signifikanter Unterschiede der Begriffe erklärt. Zur Begriffsgeschichte

des Paars Gemeinschaft und Gesellschaft siehe neben dem Artikel Riedels (GeGe) auch die Aus-

führungen Schneidereits (DGG, insb. S. 23 – 28).

109 Die Frage, wann Akteure etwas gemeinsam oder als Gemeinschaft tun, undwelche Bedeutung der

Intention dabei zukommt, kann hier nicht geklärt werden. Dass Gemeinschaft mehr verlangt als

zufällig geteilte räumlich-zeitliche Koinzidenz scheint dabei allerdings plausibel.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 61

Ursprünglich steht der Begriff der Gemeinschaft in Verbindung mit dem weiten Be-

deutungsraum von gemein.110 In diesem traten zudem spezifische Verwendungsweisen

inform einer scholastischen Verständnisses im Sinne eines Extraktion des Allgemeinen

und eine juristische Auslegung auf, in der dieGemeinschaft »als stellung und thätigkeit jenes

merkwürdigen freigewählten schiedsrichters, der in streitigkeiten das letzte entscheidende wort zu

sprechen hatte und selbst ein gemeiner man hiesz«, begriffen wurde. Gemeinschaft verwies so

auf die geteilte Akzeptanz einer Institution, mithin einer kompetenten Autorität, der

sich beide Parteien überantworten, die aber gleichzeitig unvoreingenommen bleiben

muss. In einer weiteren Auslegung meinteGemeinschaft ein gemein-werden-mit, im Sinne

von Bekanntschaft, Vertrauen und Vertrautheit. In Bezug auf das Gemeindeleben ge-

wann der Begriff dann seine eigentliche Bedeutung und erschien in der Folge »zugleich

geradezu als nebenform zu gemeinde«. Die Gemeinschaft kann in diesem Zusammenhang

eine bestimmte Form bezeichnen, die Gemeinde selbst oder auch den Gemeindegrund,

also die Almende, sowie das gemeine Gut. Eine andere Bedeutung bezieht sich auf eine

Übertragung »auf alle anderen formen gemeinsamen lebens und wesens«.Dies könne als kirch-

liche und auch als weltliche im allgemeinsten Sinne verstanden werden, also als Gemeinschaft

der Heiligen oder als Gemeinschaft der Verwandten, des menschlichen Geschlechts oder des

Staates.Als dritteMöglichkeit dieses Kontextes sind engere bis engsteKreise oderVerhältnisse

gemeinsamen Lebens zu nennen,womitGemeinschaften als soziale Formen (Ehe u.a.) sowie

als geteilter Besitz von einigen oder allen zu verstehen sind; eine vierte Auslegungs-

möglichkeit verstehtGemeinschaft als verkehr und umgang aller art, imSinne eines besonderen

Geschäftsverkehrs, eines besonderen Umgangs miteinander, einem kollektiven Verbund

mit besonderen Eigenschaften (wie Schutzfunktionen). Die letzten drei Bedeutungen

der Gemeinschaft scheinen von wenig Relevanz und werden daher ausgelassen.111 Auch

wenn die Bedeutung von Gemein im Begriff der Gemeinschaft präsent bleibt, so die Am-

bivalenz des Bezugs zugunsten einer Präferenz des Status aufgehoben. Gemeinschaften

beruhen auf einer intimen Identität, die sich aus einemGemeinsamen, einer Zusammen-

gehörigkeit und einem Verbindenden herleitet. Welchen Status, welche Qualität und

Funktion die Einheit der Gemeinschaft aufweist, ist ebenso unbestimmt wir ihre Form

undMaterialität: Ob es sich um eine Essenz oder ein Potential, eine Kondition oder eine

Konsequenz handelt, ob die Identität vorausgeht, in und mit der Koexistenz entsteht

oder eine nachträgliche Zuweisung und ob die Einheit total oder partikular, homogen

oder plural ist, legt der Begriff nicht fest. Im Bemühen um eine weitere Klärung gilt

es, die Überlagerung der Ambiguität des Begriffs zu vermeiden und gegenüber den

Versuchen seiner Bestimmung unvoreingenommen zu bleiben.112

110 Vgl. Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm. 16 Bde. in 32 Teilbänden. Leipzig

1854–1961, hier Bd. 5, Sp. 3264 – 3269. [https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinsc

haft]

111 Vgl. auch den Artikel zum Begriff Gemeinsam im Etymologisches Wörterbuch von Pfeifer, in dem

auch »gemeinsam«, »Gemeinsamkeit« und »Gemeinschaft« aufgegriffen werden (Vgl. Digitales

Wörterbuch der deutschen Sprache [https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam])

112 Auffällig ist die Bindung an Sprache, die neben demHandeln eine Quelle von Gemeinschaften ist.

Gleichwohl die integrierende Funktion von Sprache hier nicht geleugnet werden soll, muss doch

betont werden, dass das Kriterium einer Sprache nicht für die Gemeinschaftsausbildung ausrei-

chen kann: Sprachgrenzen decken sich nicht unbedingt mit Gemeinschaftsgrenzen. Sprache kann

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=gemeinschaft
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam
https://www.dwds.de/?qu=gemeinsam


62 Tobias Braun: Der politische Konsens

3.1 Zugänge zum Denken der Gemeinschaft

Die klassische Definition113 der Gemeinschaft stammt von dem Soziologen Ferdinand

Tönnies,der sie vonderGesellschaft abhebtunddabei versucht,beideals differenteModi

menschlicher Koexistenz und Assoziation herauszuarbeiten.114 Nach ihm zeichnet sich

die Gemeinschaft durch eine intuitive, familiäre Nähe und intime Vertrautheit aus. (Vgl.

GG, S. 185, auch GG, S. 154). Zu diesem Modus des gewachsenen menschlichen Zusam-

menseins könnten sich dieMenschennicht entscheiden, vielmehr entspringe er demZu-

sammenleben selbst.115 (Vgl. GG, S. 189) Das Verständnis116 als der Gemeinschaft adäquate

Wesensart bilde sich ebenso schweigend.117 Dieser Kontext formiere sich schlicht imMit-

Sein, mit Bei-einander-Sein: Gemeinschaft sei Weltbildung.118 In Abgrenzung von der

Gemeinschaft bestimmt Tönnies (GG, S. 34, S. 36 und S. 40) die Gesellschaft als formali-

siertes, äußeres Verhältnis, in dem sich die Menschen und der Welt distanziert und un-

als Bedingung eines Verstehens, eines Verständnisses und eines Einverständnisses gesehen wer-

den: Tietz (GdW, S. 13 u. S. 23 – 26) betont einerseits die Sprachlichkeit als Gemeinschaftsbedin-

gung, gleichwohl notiert er aber, dass es weniger auf Sprache denn auf ein geteiltes Verständnis

im Sinne eines sensus communis ankomme.

113 So auch Bond (2013) in der Einleitung seiner ambitionierten Einlassung in TönniesWerk und deren

zeitgenössischer Verortung,

114 Tönnies (GG, vgl. Clausen 1991) verwies bereits auf die dialektische Anlage des Begriffspaars.

Schneidereit (DGG) arbeitet die dialektische Beziehung zwischen Gemeinschaft und Gesellschaft

in Bezug auf Hegel heraus. Angemerkt sei hier zudem die von uns veranschlagte sozialontologi-

sche Lesart Tönnies, die ungeachtet ihrer bleibendenAusweisungspflicht durchaus fruchtbareHo-

rizonte zu eröffnen vermag.

115 »Alles vertraute, heimliche ausschließliche Zusammenleben (so finden wir) wird als Leben in Gemeinschaft

verstanden. Gesellschaft ist die Öffentlichkeit, ist die Welt. In Gemeinschaft mit den Seinen befindet man

sich, von der Geburt an, mit allemWohl undWehe daran gebunden.Man geht in die Gesellschaft wie in die

Fremde.« (GG, S. 3) Siehe auch die Organismusmetaphorik (GG, S. 19, vgl. Niekrenz, GaM, S. 16ff.).

Schneidereit (DGG, S. 51) weist darauf hin, dass Abweichung, Individualisierung und ähnliches in

der Gemeinschaft prinzipiell ausgeschlossen seien. Die Vereinheitlichung stelle sich als Zwang zur

Gleichheit dar.

116 Siehe neben den Ausführungen Tönnies (GG, S. 18f.) auch die Hinweise Baumans (G).

117 Die organische Gewachsenheit, die natürliche Einheitlich und Eingelassenheit stehen für Tönnies

im Vordergrund: Gemeinschaften sind nach ihm nicht prekär, zumindest werden sie von den Ver-

gemeinschafteten so nichtwahrgenommen. Schneidereit (DGG, S. 14 und S. 49) verweist hingegen

auf ein bewusst-aktives Moment, eine Entscheidung zur Gemeinschaft. Der Punkt der Gemein-

schaft bei Tönnies ist aber die Alltäglichkeit oder Lebensweltlichkeit des Bezugs, es ist eben kei-

ne bewusste Entscheidung, jedenfalls in der Grundform der Gemeinschaft. Auch Niekrenz (GaM,

S. 20f.) weist darauf hin, dass Gemeinschaft bei Tonnies nicht herstellbar, insbesondere kein Teil

des Kürwillens sei. Tietz dagegen folgert aus der gegenseitigen Bejahung die Verpflichtung zu ei-

ner Verständigung auf gemeinsameWerte, auf das gemeinsameWohl und die gemeinsamen Zie-

le. Wie der kognitivistisch-deliberative Ansatz Tietzs (GdW, S. 71) mit dem Gemeinschaftsdenken

Tönnies vermittelbar sein soll, bleibt unklar. Auch Gertenbach et al. (TdG, S. 40) hebt die Notwen-

digkeit der Entscheidung für die Gemeinschaft hervor, wobei zur Begründung auf spätere Werke

von Tönnies verwiesen wird.

118 Welt- und Selbsterfahrung sind konstitutiv an die Kontexte der Gemeinschaft gebunden. Unser

Rückgriff auf das Vokabular Nancys liegt in der Sache begründet, auch wenn er Risiken der Verzer-

rung mit sich führt.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 63

vertrautbegegneten.DieMenschen seiennichtmehrzusammen,sondern für sich,allein

und gegen dieÜbrigen. Der gemeinsame Bezug ist nicht gegeben, sondernmuss explizit

hergestellt werden, zum Beispiel über Kontrakte.119 Es ist ein formales Regelsystem, für

das die Gesellschaft einsteht, einAggregat ausKonvention undNaturrecht (GG, S. 44).120 Die

Sphäre der Gesellschaft ist zudem geprägt von instrumentellen Beziehungen, in denen

es Individuen umBesitz undMacht bestellt sei. Die Gemeinschaft ist dagegen durch ge-

nuin nicht-instrumentelle, intime Bezüge gekennzeichnet, durch Sorge, Vertrauen und

Nähe.121 Zugleich ist es möglich, diesen Ansatz in den Kategorien des Öffentlichen und

Privaten weiterzuentwickeln und ihn so zugleich produktiv in andere Kontexte zu über-

führen.122

Diesen eher soziologischen (bzw. -phänomenologischen) Fokus teilt Helmuth Plessner

nicht, vielmehr geht er den Postulaten der Gemeinschaft seiner Gegenwart als ideolo-

gischen Hypostasen nach. So zeichneten sich die politischen Jugendbewegungen der

Weimarer Republik durch den Anspruch exklusiver Kollektivität und damit einherge-

hend durch einen unbedingten Rigorismus aus, deren Implikationen Plessners Interesse

galt.123 Der soziale Radikalismus und desWertrigorismus desGeistes (GdG,S. 25) seienKenn-

zeichen einer Gemeinschaftsidealisierung, die unabdingbar Utopie bliebe, nurWunsch

und Streben hin zur Einheit, Harmonie und Sicherheit.124 Gerade weil diese Welt von

Gestern unwiederbringlich verloren sei und sie künstlich125 in die Gegenwart verlängert

119 Tönnies Studienwaren durchaus vonHobbes beeinflusst. (Vgl. Bickel 1990, S. 27f. undWillms 1991)

120 Schneidereit (DGG, S. 54f.) weist darauf hin, dass das Ökonomische nicht nur das Primat der Ge-

sellschaft, sondern auch das der Gemeinschaft sei.

121 Ein offener Punkt der Tönniesrezeption ist die Frage, ob die Gesellschaft die Gemeinschaft abge-

löst habe, oder ob beide zusammen (getrennt nebeneinander oder im gegenseitigen Bezug) wei-

terhin bestehen. In dem hier vorgestellten Verständnis im Sinne sozialer Modi wird einzig letz-

tere Option der Tönniesschen Rekonzeptionalisierung gerecht. Just an diesem Punkt setzt auch

Schneidereits Argument an, nach welchem sich Gemeinschaft und Gesellschaft bedingen: »Die Le-

bendigkeit einer Gemeinschaft konstituiert durch das (implizite oder explizite) Wissen der Individuen um

die Gemeinschaft.« (DGG, S. 88) Daran schließt sie eine Trennung der Gemeinschaftsformen in eine

allgemeine, das Ganze ausdrückende Form der Gemeinschaft, die aber für das Individuum nicht

erkennbar sei, und eine zweite künstliche, das Erkennen ermöglichende Form, an. Mit Hegel führt

sie darauf aufbauend aus, wie sich innere und äußere Form dialektisch bedingen. (Vgl. DGG u.a.

S. 89)

122 Siehe für diesen Punkt die Ausführungen Parks (2009, S. 118 – 133). Weiterführend bietet sich ne-

ben der Arbeit Sennetts (2013) über den Verfall des öffentlichen Lebens auch die Studie Bajohrs (2011)

zu den Dimensionen des Öffentlichen in Arendts Denken an.

123 Siehe neben der Studie Ahrens (2015) zu den bündischen Jugendbewegungen auch Arndts (2013) Dar-

stellung der Situation der Jugend in derWeimarer Republik und den Sammelband vonDreyer und

Braune (2016).

124 Plessners (TdG, S. 44) Zugang zu Tönnies Begriffspaar erweist sich als Versuch, die rein-soziologi-

schen Begriffe politisch bzw. auf der Ebene der aktuellen politischen Inanspruchnahme zu fassen.

Dabei versteht Plessner seine Arbeit – unausgesprochen – als kritische Antwort auf Tönnies An-

satz. Eben dadurch bietet sich der Vergleich zwischen Tönnies und Plessner an. (Vgl. Peetz 2010

und Bickel 2002)

125 »AuchdieGemeinschaft kann ohneHilfsmittel künstlicherArt nicht existieren,derMensch als geistigesWe-

sen ist darauf angelegt, aber sie wird dieser Künstlichkeit einzuschränken suchen, weil sie darin die Gefahr

einer verdeckenden, entseelenden Zwischenschicht wittert.« (GdG, S. 40)

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Tobias Braun: Der politische Konsens

würde, radikalisiere sich ihre Reminiszenz durch einen Purismus. Plessner geht diesem

Phänomen in zwei Ausformungen nach: Auf der einen Seite steht die Blutsgemeinschaft,

die sich über eine innere Abgrenzung, einer Qualität der Gemeinschaft, stiftet, und über

die Liebe126 zu einer verehrten Person127 und gruppenspezifische Selektionsmechanis-

men (Zeremonien,Riten,Symbole) ausweise.Auf der anderenSeite positioniert Plessner

die Sachgemeinschaft, in derenMitte keine innere, substantielle Qualität der Gruppe und

eine ausgezeichnete Figur stehe, sondern ein (äußeres) Ziel, welches dieMitglieder eine

und welchem diese vernünftig nachgingen. Der erste Typ propagiert die Reinheit der

Gemeinschaft, der zweite die Reinheit der Absicht.128 Die Identität bildet sich einmal in-

nerlich, einmal äußerlich; in beiderlei Hinsicht werden eine absolute Selbstaufopferung

und Hingabe gefordert. Dieser enorme Anspruch an das Gemeinsame, das Nahe und

Intime, verkennt nach Plessner aber die konstitutive anthropologische Grundanlage des

Menschen: Das beanspruchte Ideal negiere die Offenheit, Komplexität und Ambivalenz,

die die sozialen Bezüge der Mensch ebenso prägten.129 So gesehen bleibt Plessners

Argumentation nicht beim Nachvollzug politischer Ideologie stehen, sondern weist

deren Defizität anhand einer wiederum sozialanthropologischen Perspektive nach.

Beide Modi der Assoziation, der gemeinschaftliche wie der gesellschaftliche, seien

aufeinander verwiesen und können nur zusammen bestehen. So stellt Plessner (GdG,

S. 31f., zur Bejahung der Gesellschaft siehe GdG, S. 38) neben das getrennte Zusammen-

leben der Gesellschaft, deren Isolierung undVerfremdung, dieMöglichkeit einer neuen,

gemeinschaftlichen Sinnstiftung heraus, eine emanzipierte Bejahung gesellschaftlicher

126 Im Lieben könne sich der Einzelne vergessen und sich ganz einer anderen Person verschreiben. Die

Liebesgesinnung zeichne sich aber dadurch aus, dass das geliebteObjekt nicht zurück lieben kann:

»EineGrenze der Gemeinschaftwird deutlich: Die Chance ihrer Verwirklichung nimmtmit derWahrschein-

lichkeit der Liebe, d.h. mit wachsender Distanz zu individueller Wirklichkeit ab.« (GdG, S. 47) Liebe im

eigentlichen Sinne beschränkt Plessner auf konkrete Personen, eine umfassendere Liebe nennt er

Liebesgesinnung.

127 »Wo immer das Leben sich gemeinschaftlich gestaltet, in der Familie, im hauswirtschaftlichen Verband von

Herrschaft undGesinde, demGutshof patriarchalischen Stils, oder imBund, der unter geistiger Idee steht, in

der religiösen Gemeinde, bringt es ein emotional getragenes Führertum hervor.« (GdG, S. 43) Die Einheit

wird dabei von der gemeinsamenQuelle des Blutes (GdG, S. 44) gestiftet. Darüber hinaus weist Pless-

ner ebensowie Tönnies auf einenWillen hin, der sich aus demZusammenleben ergebe. Gleichsam

dunkel wie bei Tönnies verweist Plessner auf die biologische Verwandtschaft als auch auf die ge-

heimnisvollereGleichgestimmtheit der Seelen (GdG, S. 45), ohnedie eineGemeinschaft nicht bestehen

könne.

128 Beide Typen unterschieden sich mehrfach: Neben der Unpersönlichkeit ihresmenschlichen Funda-

mentes und ihrem globalen Anspruch ist die dritte Eigenschaft der Sachgemeinschaft ihr Arbeits-

charakter (GdG, S. 52).

129 Beiden Ausformungen des gemeinschaftlichen Zusammenlebens haben denselben Mangel, sie

können die Vielfalt, die Anspannung des menschlichen Zusammenlebens nicht erfassen. (Vgl.

Plessner, GdG, S. 79) Die vollkommene Hingabe an die Gemeinschaft stellt Plessner infrage: Sie

scheitere an der beanspruchten Intensität wie an dem Potential der Negation, des zumindest im-

mer möglichen Rückzugs aus der Gemeinschaft. Die individuelle Entscheidung wird gleichzeitig

zurGrundlagederGemeinschaft, indemes seinenWillen und seinVertrauen als Basis setzt, gleich-

zeitig wird das Individuum durch die Gemeinschaft aufgesogen, weil es seiner Individualität nicht

nachkommen kann. Beide Bewegungen seien im Gemeinschaftsbegriff angelegt.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 65

Lebensbezüge.130 Eine Quelle dieser Sinnstiftung liege in der autonomen, politischen

Praxis und der Gestaltung einer gemeinsamenWelt.131 Plessner verortet den Menschen

im Zuge seiner Anthropologie132 nicht einseitig in der Gemeinschaft oder der Gesell-

schaft: Wesentlich stehe dieser in ihrer Spannung, die sich einerseits im Bedürfnis

nach der Intimität einer Gemeinschaft zeige, andererseits aber auch der Äußerlich-

keit gesellschaftlicher Beziehungen und ihrer öffentlichen Anerkennungspotentialen

bedürfe.133

ZygmuntBauman134 (G,S. 7f.) betont zunächstdiepositiveKonnotationdesGemein-

schaftsbegriffs: Dieser verweise aufWärme, Behaglichkeit und Komfort, auf Sicherheit135

und Überschaubarkeit sowie auf einem Raum des Einverständnisses. Gemeinschaf-

ten charakterisierten geteilte Lebensbezüge, also eng verknüpfte Biographien und die

»Erwartung einer langfristigen regelmäßigen und intensiven Interaktion« (G, S. 61). Das ge-

meinschaftliche Einverständnis sei nicht als Produkt zu verstehen, sondern als latenter

Kontext, der sich der Kritik und Rezeption entzöge. (Vgl. G, S. 18) Diese Sphäre der

Vertrautheit könne nicht reflektiert, exemplifiziert oder propagiert werden, ohne sich

aufzulösen, besser: schon aufgelöst zu sein. Zugleich markiere die Gemeinschaft einen

130 Plessners Vorwurf an den Radikalismus ist, dass dieser die Seele zu harmonisch auffasse und nicht

die Spannung aufgreife, inwelcher derMensch grundsätzlich stehe. DesMenschen Strebenhin zur

Vertrautheit der Gemeinschaft ist ebenso so großwie sein Streben zum Spielraum der Gesellschaft.

Beides, Offenheit und Vertrautheit, Reibung und Wärme, fiele im Staat zusammen: »Staat ist syste-

matisierte Öffentlichkeit im Dienste der Gemeinschaft, Inbegriff von Sicherungsmaßnahmen der Gemein-

schaft im Dienste der Öffentlichkeit.« (GdG, S. 115) Zentral ist hier die Bestimmung des Staates nicht

als starre Ordnung oder realisiertes Ideal des guten Lebens, sondern als Prozess, als Verfahren des

Ausgleichs über das Recht. (Vgl. MmN, S. 199) Hier kongruiere die Stimme des Herzensmit dem über

Übereinkunft Ausgewogenen (ebd.), der Staat sei ein »ununterbrochener Versuch, die Substanzwerte der

[…] Lebensgemeinschaft mit den Funktionswerten des Miteinanderauskommens der einzelnen Personen im

gesellschaftlichen Verkehr in Übereinstimmung zu bringen.« (GdG, S. 130)

131 In Macht und menschliche Natur bestimmt Plessner die Politik als »Zustand des menschlichen Lebens,

in dem es sich nicht nur äußerlich und juristisch, sondern von Grund und Wesen aus seiner Verfassung gibt

und gegen dieWelt behauptet. Sie ist der Horizont, in dem der Mensch die Sinnbezüge seiner selbst und der

Welt, das gesamte Apriori seines Sagens und Tuns gewinnt.« (MmN, S. 201) Die Zusammenhänge von

Politik, Willen, Sinn undWeltbildung werden nicht weiter differenziert.

132 Siehe unter anderem: Plessner 1965. Weiterführend: Lindemann 2005; Dux 1974; Meyer-Hansen

2013. Für einen breiteren Kontext der philosophischen Anthropologie bietet sich die Arbeit von

Wunsch (2014) an. Zudem liegen Vergleichsstudien zu Schmitt (Vgl. u.a. Kramme 1989) und Sche-

ler (Vgl. u.a. Becker 2010) vor.

133 Zwar bleiben die verschiedenen Sphären stets vermittelt, doch verweist Plessner auf eine gewis-

se Stufenfolge, an deren Ende eine harmonische Einheit der menschlichen Bestrebungen stünde:

»DerMensch muß, um sich zu vollenden undmit eigenenMitteln aus der Verzweiflung seiner Innerlichkeit

sich zu erlösen, von der Sphäre der Lebensgemeinschaft in die der Gesellschaft übergehen, um schließlich in

die Sphäre der Sachgemeinschaft des Geistes und der Kultur die definitive Ruhe seines Selbstbehauptungs-

drangs zu finden. Freilich die meisten finden sie nicht und sehen sich einer dauernden Oszillation zwischen

diesen drei Sphären überantwortet, […].« (GdG, S. 92) Die Erlangung der innerenHarmonie über diese

Stufenfolge ist gleichsam höchst anspruchsvoll, vor allem die letzte Phase der Sachgemeinschaft

überfordere die Individuen.

134 Für eine Einführung in BaumansDenken siehe den Sammelband von Junge und Kron (2014). schon

135 Das Sichere verweist auf ein diffuses semantisches Feld: Nach Bauman (2000a, S. 30f.) bezieht sich

Sicherheit ebenso auf securitywie auf certainty und safety.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Tobias Braun: Der politische Konsens

Verlust: Diese Utopie eines verlorenen Paradieses verweigere sich allem Gegebenen

und fordere als Gegenfolie zu jeder real-existierenden Gemeinschaft bedingungslose Loya-

lität, Vertrauen und Gehorsam. Ihre Annahme ginge folglich mit Einschränkungen der

Freiheit und der Autonomie einher. (Vgl. G, S. 11)

Nur in nativen, vormodernen Kleingruppen ohne Außenbezug sind bzw. waren

echte136 Gemeinschaften möglich. Deren Voraussetzungen lösten sich durch wachsen-

de Konfrontation und Kommunikation mit der Außenwelt auf: Die Gleichheit, die

Homogenität und das Verständnis würden durch die externen Einflüsse zersetzt, da

nun nicht mehr miteinander, sondern immer mehr mit Außenstehenden, die keine

Teil desWir sind, kommuniziert werde und sich so die Ein- wie Abgrenzungsfunktion

aufhebe und sich die Intimität und Integrität der Gemeinschaft auflöse.137 (Vgl. G, S. 20)

Dem Verschwimmen des Einen und Gemeinsamen würde dann mit einem künstlichen

Homogenitätsanspruch begegnet, der »durch Selektion, Separation und Exklusion« (G,

S. 21) die Reinheit versichern soll. Diese Bande bleiben fragil und werden zudem durch

den sozialen Pluralismus gefährdet, dessen Dispersion sich maximal auf Zeit durch

Betonung des Homogenen und Abgrenzung von einem Außen kaschieren ließe. (Vgl.

G, S. 22) Weder innere noch äußere Stiftungsversuche vermögen die Produktion eines

gemeinschaftlichen (Ein-)Verständnisses.138 Bauman wie Plessner weisen auf die Kom-

plexität und die Komplikationen kollektiver Selbstbestimmung und -verortung unter

der Bedingung des Abwesens des Einen hin. Beide sehen zudem eine anthropologische

Grundspannung zwischen Sicherheit und Freiheit in der Ausrichtung politischer und

sozialer Ordnung amWerke.139 (Vgl. auch Bauman 2000a)

In der zeitgenössischen Diskussion nimmt Bauman (G, S. 90) zwei Gemeinschafts-

typen wahr, deren Distinktion weniger in philosophischen denn in sozialpolitischen

Motiven gründe: Eine ästhetisch-mediale ist von einer solidarisch-ethischen Gemeinschaft

abzusetzen. In der durch den Kapitalismus geprägten Moderne verbindet sich nach

Bauman (G, S. 73) ein Individualismus mit dem Abhandenkommen der Sphäre des

136 Die Berücksichtigung des Übergangs von einer ideologie-kritischen hin zu einer soziologischen

Perspektive ist notwendig, um die Position und den Kontext zu klären, in denen Bauman die Ka-

tegorie der echten Gemeinschaft einführt. Aus der Sicht liquider Philosophie mutet Baumans Tren-

nung von echten und gemachten bzw. bloß imaginierten Gemeinschaften dennoch seltsam an, fasst

sie die Echtheit doch außerhalb des Imaginären.

137 Mit Verweis auf Redfield beschränkt Bauman echte Gemeinschaften auf kleine autarke Gruppen,

denen das Bedürfnis nach Reflexion, Kritik und Experiment fehle, und die sich von anderen Gruppen

räumlich abgrenzten, also eindeutig unterscheiden könnten inWir und Sie. Ideengeschichtlich bö-

te sich hier ein Anschluss an Rousseau an, der neben der Abschließung von äußerlichen Einflüssen

und der Betonung der Alltäglichkeit ebenso auf die Risiken kognitiver Aktivität in Hinsicht natür-

licher Eintracht hinweist.

138 Das Eine können Gemeinschaften nur über Zwang herzustellen versuchen, wobei sich ihnen das

Gemeinsame im selben Schritt entzieht.

139 Beide werden gleichzeitig von Menschen gewollt, sind aber nur bis zu einem gewissen Punkt ver-

einbar: »Ein Mehr an Sicherheit verlangt stets Opfer auf dem Gebiet der Freiheit, und ein Zugewinn an

Freiheit läßt sich nur auf Kosten der Sicherheit erreichen.« (G, S. 28) Bauman verweist zudem auf die

Spannungen zwischen realer und idealer Gemeinschaft und die Komplikationen der Entscheidung

zwischen Sicherheit und Zwang.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 67

Vertrauens und Vertrauten, der Intimität und Solidarität. Das Beruhigungsangebot ge-

genüber denjenigen, die noch nicht auf der Gewinnerseite stünden, stelle nun die

suggerierte Hoffnung dar, dass die Einsamkeit ausgehalten werden müsse und sich

später zum eigenen Vorteil auszahlen würde: So entstehe eine »Gemeinschaft des Nichtzu-

gehörigen, eine Vereinigung der Einzelgänger.« (G, S. 84f.) Zeitgeist wie mediale Vermittlung

gingen bei der Verbreitung dieses verschleiernden Euphemismus Hand in Hand. Um

mediale Idole herum entstünden Instant-Gemeinschaften: Diese ließen sich schnell auf-

und abbauen und hätten nicht den Verpflichtungscharakter echter oder politischer bzw.

ideologischer Gemeinschaften.140 (Vgl. G, S. 86f., auch S. 89) Die ästhetische Gemein-

schaft derMedienkultur könne demmenschlichen Suchen nachGewißheit, Sicherheit und

Schutz aus ihrer Eigenlogik heraus nicht nachkommen.Daneben stellt Bauman den brü-

derlichen, gleichsam solidarischen141 Anspruch der Gemeinschaft, der eine normative

ForderungnachUmverteilung und sozialemAusgleichmit sich führe, sich aber in Zeiten

des Kosmopolitentums keiner großen Beliebtheit erfreue. (Vgl. G, S. 78) Die Gemeinschaft

bestehe aus und auf langfristigen Bindungen, unveräußerlichen Rechten und unerschütter-

lichen Pflichten und hätte somit einen Verbindlichkeitscharakter, den es bedürfe, um

menschlichem Handeln als Orientierungspunkt und Sicherheitsfundament zu dienen.

Bauman (G, S. 90) verweist auf die Notwendigkeit einer solchen ethischen Gemeinschaft

und begreift das Angebot von Sicherheit und nachvollziehbarer Ordnung als Antwort

auf ein menschliches Bedürfnis, dem die moderne Gesellschaft nicht genüge.142

UmUrsprungundWege derGemeinschaft zu bestimmen, setzt Roberto Esposito amBe-

griff der communitas an.143 Die Suche und Hoffnung nach Gemeinschaft versteht er zu-

nächst wie Bauman als Reaktion auf eine Verunsicherung. In intellektuellen Auseinan-

dersetzungen mit dem Phänomen der Gemeinschaft wiederhole sich zugleich die unre-

flektierteVoraussetzung, nach der »Gemeinschaft eine »Eigenschaft« (proprietá) der in ihr zusam-

mengeführten Subjekte sei: ein Attribut, eine Bestimmung, ein Prädikat, das sie als ein und dersel-

benGesamtheit zugehörig auszeichnet.Oder auch durch ihreUnion erzeugte »Substanz«. In jedem

Fall wird sie als eineQualität begriffen, die zu ihrerNatur hinzutritt und sie zu Subjekten auch von

Gemeinschaft macht.« (CUW, S. 8) Das Verbindende der Gemeinschaft werde ebenso als

Eigenschaft der Ganzheit wie der Einzelnen verstanden. (Vgl. CUW, S. 10) Um die Am-

bivalenz des Ursprungs des Eigenen und dessen substantialistische Note zu vermeiden,

greift Esposito (CUW, S. 11f., S. 15, vgl. auch VUB, S. 96) auf den Begriff der communitas

zurück: Etymologischwürde diese einerseits dasGemeine imUnterschied zum Partikula-

renanzeigen,anderseitsdurchdieWurzelmunus auf eine sozialeQualität abstellenundei-

140 »Was auch immer ihr [der Anlass-Gemeinschaften, TB] Brennpunkt ist: ihr gemeinsames Merkmal sind

die ebenso künstlichen und oberflächlichen wie kurzlebigen Bindungen, die zwischen ihren Teilnehmern

entstehen. Die Bindungen sind flüchtig und vergänglich.« (G, S. 87f.; Vgl. TdG, S. 54 – 65, insb. S. 64f.)

141 Brunkhorst (2002, S. S. 14f.) verweist das Solidaritätsprinzip auf die Seite der Gesellschaft, eben

weil es nur aus einer Differenz heraus zu verstehen sei und diese ihm zugrunde liegt. In diesem

Verständnis bräuchte die Gemeinschaft kein Solidaritätsgefühl, da die Homogenität schon da wä-

re. Siehe zur Solidarität auch die Arbeit von Kneuer und Masala (2015).

142 Einerseits verliert sich der Mensch in medialen Gemeinschaftsangeboten, die ihn nur kurzfristig

gewissen Halt bieten können, andererseits fehlt ein Angebot brüderlicher Gemeinschaft.

143 Insgesamt bietet sich die Vermittlung des Denkens Espositos mit Nancys Ansatz der gemeinsamen

Öffnung an, die wir an gegebener Stelle ausbreiten werden.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Tobias Braun: Der politische Konsens

nenHorizont kollektivenBezugs informmitgeteilter SchuldundPflicht eröffnen.144Die-

ser Ursprung des Einen gehe nun nicht mehr von einer Identität aus, sondern von etwas

Entzogenem,Uneigen(tlich)en: Gemeinschaftmeint nachEsposito (CUW,S. 16) keine Set-

zung und Bestimmung, sondern ein Ausgesetztsein, eine Bekundung der Verbundenheit,

des mitgeteilten Kontextes und Kontakts, dessen Präsenz aber latent bleibe.145 Esposi-

to beabsichtigt so, das einheitsstiftende Potential der Gemeinschaft zu retten, ohne auf

eine Substanz oder Essenz zurückzugreifen.146 Die Subjekte stehen demnach immer in

der Ausrichtung einer gegenseitigen, kommunalen Verpflichtung, gerade weil sie zusam-

men sind (transitiv), ohne dass dieses reziproke Verhältnis bestimmbar, materiell füllbar

oder verfügbar sei. (Vgl. CUW,S. 18) Zugleich soll das Fehlen desEinen ebensowie der Be-

stimmtheit des Gemeinsamennicht in radikale Rettungsversuche führen: Gemeinschaft

kannnur inderWahrnehmungdesKontextes bestehen,ohneGrund,Ziel undAbsicht.147

(Vgl. CUW, S. 17)

3.2 Das Versprechen der Identität – Juliane Spittas Kritik am Denken

der Gemeinschaft

Juliane Spittas Auseinandersetzung mit dem Begriff der Gemeinschaft bietet die kriti-

sche Reflexion einer diskursiven Figur unter den BedingungenmodernerGrundlosigkeit.

Sie widmet sich dessen Eigenart alsKrisenphänomen ebensowie der retrospektiven Idea-

lisierung einer kollektiven Identität desKommunen. Neben der essentialistischen Neigung

jener Sehnsuchtsfigur exponiert Spitta auch die zentrale Rolle vorpolitischer Annahmen.

Zwar deckt sie im Versprechen der Gemeinschaft das Fehlen des Einen auf, sie bindet den

Begriff aber an eine spezifische diskursive Situation,wodurch sie ihn konzeptionell ver-

engt und seine antimodernen Züge überbetont. (Vgl. GjI, S. 12) Mit der Pointierung des

144 »Dieses [das munus – TB] also ist die Gabe, die man gibt, weil man geben muß und nicht geben darf. Sein

Verhältnis zum Geber und Empfänger der Gabe zu verändern oder nachgerade zu brechen: obwohl gene-

riert durch eine vorher erhaltene Gunst, bezeichnet das munus bloß die Gabe, die man gibt, nicht die, die

man empfängt. […] Das munus ist die Verpflichtung, die man gegenüber dem anderen eingegangen ist und

die zu angemessener Entpflichtung mahnt.« (CUW, S. 13f.) Esposito verwendet den Begriff der Gabe

bewusst und beruft sich auf eine reiche Begriffsdiskussion, aus der unter anderen Marcel Mauss

heraussticht.

145 Der Immune ist dagegen der Verpflichtungslose, der Undankbare. So auch das Thema und der Titel

einer anderen Arbeit Esposito (ISN).

146 »Und gerade das Nichts der Sache ist unser gemeinsamer Grund. All die Erzählungen über das Gründungs-

verbrechen – Kollektivverbrechen, Ritualmord, Opfertötung –, die wie ein dunkler Gegengesang die Ge-

schichte der Zivilisation begleiten, tun nichts anderes, als in metaphorischer Form an das deliquere – im

technischen Sinne von »fehlen«, »sich verschulden« – zu gemahnen, das uns zusammenhält. Das Leck, das

Trauma, die Lücke, von der wir stammen: nicht der Ursprung, sondern dessen Fehlen, sein Rückzug.« (G,

S. 19)

147 Prinzipiell ist die Kombination der beiden Bewegungen des Rückzugs und der Verpflichtung

schwierig. Auch wenn Esposito die geteilte Schuldigkeit als leere Bindung eines Kontextes fasst,

bleibt doch zumindest die Umschließung des Ko. Wenn die geteilte Schuld weder das Angesicht

des Anderen im Sinne Levinas noch einewillkürliche Zuweisungmeint, bedarf die Bestimmung und

Bindung des kollektiven Raums einen Grund.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 69

diskursiven Horizonts einer konservativen Ideologie wird das epistemologische Poten-

tial sozialphänomenologischer Provenienz der Gemeinschaft verschenkt.148

Spitta geht dem Diskurs der Gemeinschaft in Deutschland vom 19. Jahrhundert bis

in die Gegenwart nach. Schon amUrsprungwäre die Gemeinschaft ein Kampfbegriff, der

entgegen den Entwicklungen der Moderne in Anschlag gebracht würde: »In diesem Zu-

sammenhang wurde Gemeinschaft mit Attributen wie Natürlichkeit und Unmittelbarkeit assozi-

iert und im politischen Diskurs als quasi evidenter Naturbegriff in Position gebracht. Dieser er-

füllte die Funktion, Beständigkeit und Vertrauen zu suggerieren und Ängste zu kanalisieren.«149

(GjI, S. 12f.) Just im Begriff der Suggestion wird die Stellung der Gemeinschaft offenbar,

die Spitta ihr zuweist: Sie ist kein Symptom einer sich auflösenden Welt – des Anwesen

eines Abwesenden –, sondern die ideologische Ummantelung politischer Postulate und

Vorstellungen des Sozialen. Die Verbreitung, Akzeptanz und Glaubwürdigkeit der Nar-

rative von Gemeinschaft sieht Spitta somit nur peripher als Anzeichen sozialer Transfor-

mationen und Krisen, sondern eher als Symptom der Strategie einer politischen Ideo-

logie, der es um Einfluss und Beeinflussung geht.150Mit der Reduktion der Gemeinschaft

auf die Figur einer spezifischen Traditionslinie schränkt sich die Nutzbarkeit des Be-

griffs für die Analyse der Instituierung des Sozialen nicht unerheblich ein. Letztlich bleibt

es unklar, ob die Gemeinschaft eine politische, soziale oder diskursive Kategorie ist.

Als Sehnsuchtsfigur in Krisen diene die idealisierte Gemeinschaft der Erbauung und

ersetze eine fehlende Orientierung durch Chimären einer vormals gegebenen Sicher-

heit. Das Motiv der Überhöhung des Verlorenen folge der Flucht aus der Gegenwart.151

Der romantischen Verklärung entgegnet Spitta imGeiste postmoderner Aufgeklärtheit,

Begriffe wie Vertrauen, Intimität, Gewissheit, Authentizität und Identität rekurrierten

auf naive, unzeitgemäße Annahmen. Die Gemeinschaftssehnsucht sei eine Reaktion auf

die Komplexität derModerne und das Scheitern von Subjektivierungspraktiken, und somit

als ein Resultat defizitär funktionierender Selbstbilder zu verstehen.152 (Vgl. GjI, S. 14) Das

148 Geradeweil es Spitta auch umdie Konditionen und Potentiale der Gemeinschaft und ihre Implika-

tionen für die Konstruktion derWirklichkeit geht, bleibt der phänomenologischeHorizont durchaus

instruktiv.

149 Unklar ist, ob Spitta Tönnies in diese Kennzeichnung einbezieht: Einerseits steht er für einen Ur-

sprung des Diskurses, andererseits liest Spitta (GjI, S. 195f.) die Studie Tönnies als reine Begriffs-

arbeit, als Idealtypen jenseits der empirischen Wirklichkeit. Auch wenn sich Tönnies gegen eine Poli-

tisierung verwahre, käme der Verzicht auf die empirische Anbindung einer Verabschiedung des

soziologischen Horizontes gleich.

150 Da Spitta (GjI, S. 46) Gemeinschaftsdenken als Ausdruck der Sehnsucht versteht und es als rheto-

rische wie verzerrende Utopie verwirft, ist ihr damit ein Zugang zu ihrer thematischen Frage, also

der Renaissance des Gemeinschaftsbegriffs, verwehrt. Da nie etwas Verloren gegangen sein kann,

und der Gemeinschaftsbegriff ebenso wenig ein Phänomen sozialer Formationen ist, kann sie das

Wiedererstarken und seine Sinnstiftung außerhalb der Strategien politischer Ideologie kaum fas-

sen oder erklären.

151 Auch anderen Idealisierungen, seien es Verklärungen der DDR, Reminiszenzen an ein Abendland

oder ein Wirtschaftswunder, können unter diesen rückprojezierenden Mechanismus gedeutet

werden.

152 Es sind zwei Aspekte zu trennen: Den Überzeugungsangeboten der hegemonialen Diskursprodu-

zenten inform suggestiver Narrative steht die Verunsicherung und das Bedürfnis nach Orientie-

rung der Betroffenen gegenüber.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Tobias Braun: Der politische Konsens

Problem sind mithin nicht Transformationsprozesse einer wie auch gearteten Lebens-

und Umwelt oder eines Sinnraums, in denen Menschen stehen, sondern einerseits das

Fehlen überzeugender Selbstbilder, und anderseits die individuelle Unfähigkeit oder der

Unwillen, die neuen Umstände anzunehmen. Der heikle Punkt an derÜberzeugungskraft

ist nun, dass Spitta diese nicht als Maßstab der Sehnsüchtigen versteht, womit sich dann

etwaige sozialpsychologischeHorizonte eröffneten, sondern anhand derMaßgabe einer

Situation derModerne, in der sich die Verunsicherten befänden,mittels falscher Selbstbil-

der aber zu entziehen versuchten.Spittas Argument gegenüber denGemein-Begriffen ist

nicht,dass sie nicht überzeugen–darin sieht sie eher eineGefahr–, sondern,dass sie sich

in der Moderne nicht mehr begründen könnten.153 So hält ein normatives Ideal der Fak-

tizität Einzug, das sich der Grundlosigkeit verweigert, indem sie einen Grund außerhalb

der konstruiertenWirklichkeit postuliert.

*

Mit der nostalgischen Rückwendung gehe ein Essentialismus einher, der Gemeinschaft

Identität, Integrität und Authentizität attestiere.154 Diese Auszeichnung beruhe auf

vorpolitischen Quellen, die sich dem modernen Dispositiv der Kontingenz und ihren

konstruktiven Ursprung verweigerten.155 Nach Spitta kann aber nichts vor, über oder

hinter der politischen Wirklichkeit und ihrer diskursiven Produktion stehen. (Vgl. GjI,

S. 279) Die gesellschaftliche Konstruktion derWirklichkeit verschiebt sich von einem herme-

neutischen Zugang hin zu einem politischen Motiv emanzipativer Praxis, die zugleich

das Versprechen eines verfügbaren Objektes mit sich führt: Die Aufgabe der Konstruktion

aller Formen des Ko obliege den Menschen, ihrer Verantwortung.156 (Vgl. GjI, S. 23) Die

Aneignung des Präsens ergibt sich aus der Negation jeder Transzendenz, ohne dass es

ein drittes noch geben könnte.

DieKonstruktionderWirklichkeit ist nach Spitta gebunden andie Spiegelungder onto-

logischen Situation derGrundlosigkeit.Diese funktionale Analogie gibt der Konstruktion

Konditionen und Reibungspunkte auf. Zugleich will Spitta (GjI, S. 278) die konstruktive

153 So verstanden – um mit der Überspitzung fortzufahren – attestiert Spitta dem Gemeinschafts-

denken ein seduktives Potential und ihren Adepten eine quasi-pathologische Inkompetenz und

Renitenz, gegenüber denen sie einen Normierungsdiskurs anhand eines Konstruktions- und Of-

fenheitspostulates in Anschlag bringt.

154 Spitta ist es wichtig, dass die vermutete Sicherheit eine Zuschreibung aus der Gegenwart ist und

ohne faktisches Pendant bleibt. Diese sozialpsychologische These verlängert sie zugleich um die

Annahme, dass die retrospektive Idealisierung der Gemeinschaft notwendig in essentialistische

Hypostasenmünde.NebenUnterschiedlichkeit der Positionen beider Annahmen ist augenschein-

lich, dass die Rückwendung als Reaktion auf Krisenerfahrung nur die Postulate von Verhältnissen

der Sicherheit, des Vertrauens und der Übersicht verlangt.

155 Spitta verknüpft die Diskurse nicht mit konkreten Auflösungserscheinungen und faktischen Ver-

unsicherungen, vielmehr bleibt die essentialistische Gemeinschaftskonstruktion in ihrer Sicht los-

gelöst und freischwebend.

156 Wenn Spitta im folgenden Schritt ein positives Konzept vorschlägt, mit dem Kommunen in der rich-

tigen, mithin antiessentialistischen Weise umzugehen, und dies als emanzipierte Praxis gemein-

samer Weltgestaltung ausweist, vermischt sie offensichtlich verschiedene, distinkte Verständnisse

der Konstruktion.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 71

Kreativität der Produktion des Gemeinsamen nicht binden: Auch wenn das Kommune noch

eine gewisseKontextualisierungundStrukturierungkennt,bleibt es offen. InderGrund-

losigkeit ist dieVerbindungdesSozialen allenfalls als imperfekter Prozess desWerdensmög-

lich.MitDerridaweist Spitta jede native undnationaleGemeinschaft zurück.157 Esdürfe

nun einzig um das Spiel singulärer Differenzen als Differenzen gehen, die sich dem Ei-

genen und Identischen entziehen. (Vgl. GjI, S. 291) Nicht nur ist fraglich, warum Spitta

noch auf den Begriff der Gemeinschaft zurückgreift, ist sie sich doch dessen verzerren-

den Potentialen bewusst, sondern auch, wie die Spannung zwischen der absoluten Au-

tonomie der Konstruktion und Bedingungen der ontologischen Analogie lösbar ist.158

Aufgrund der materiellen Wirksamkeit des Gemeinschaftsbegriffs erübrige sich die

Frage, ob der Verzicht auf ihn möglich sei.159 Stattdessen plädiert Spitta für einen

erneuerten Politikbegriff »jenseits von nationalen, brüderlichen und naturalisierenden Struktu-

rierungen, jenseits des Begriffs der Anwesenheit und der Vorstellung einer gegebenenGemeinschaft,

abseits der Fiktion einesUrsprungs oder der einer Finalität und schlussendlich auch abseits derVor-

stellung von individueller oder kollektiver Identität bedarf.« (GjI, S. 292) Die kritisch-reflexive,

anti-essentialistische Aneignung des Gemeinschaftsdenken dürfe weder simplifizie-

rend ausfallen noch in den klassischen dichotomen Mustern verbleiben. Spitta spricht

sich für ein Ergänzungsmodell aus, das den Gemein-Diskurs um die Annahme der Grund-

losigkeit erweitert und auf jede qualitative Bestimmung der Ko verzichtet.160 Durch

die Umlegung auf ein Werden könne das Begehren des Gemeinsamen aufgenommen

157 Vgl. Derrida 2007. Siehe weiterführend auch die Arbeiten Niederbergers (2007b) und Simons

(2008).

158 Im Angesicht der Ambition Spittas, nicht wieder ins Denken des Kommunen einzutreten und die

Unterschiedlichkeit als Gemeinsames oder als Eigenschaft zu deuten, sondern sich mit einer abs-

trakten Relation des Pluralen zu begnügen, stellt sich Frage, warum der Begriff der Gemeinschaft

überhaupt noch Verwendung finden sollte: Wenn dem Gemeinschaftsdenken jedwede praktisch-

politische Funktion abgesprochen wird und es neben seiner verklärenden Grunddisposition kei-

nen Mehrwert für eine politische Konzeption der Moderne hat, wenn sich die Frage erübrigt, was

außerhalb der Differenz gemeinsam ist, dann muss (und dann kann) konsequenterweise auf den

Begriff der Gemeinschaft verzichtet werden.

159 Die Frage ist, was Spitta mit der materiellen Wirkungsmacht meint und welchen politischen Staus

diese Figur hat. Der Widerstand gegenüber der Konstruktion kann dabei dem Begriff selbst oder

dem Politischen Imaginären entstammen, in dem er Verwendung findet.

160 »Das Problem der Gemeinschaft wird zu einem allgemeinen Problem des Gemein-Seins bzw. des Gemein-

Werdens, so dass, um Gemeinschaft mehr als nur begrifflich zu überwinden, das ganze Diskursfeld abge-

schlossenwerdenmüsste.« (GjI, S. 292) Spitta plädiert nicht für dieAufgabe, sondern eineAffirmation

der Kontingenz, der sich Annahmen kollektiver Identität, Präsenz und Form verpflichten müssen:

»Ohne einen Begriff des Gemeinen, der Prekarität,Heterogenität,Unabgeschlossenheit undDifferentialität

als konstitutiv anerkennt und diese Phänomene nicht als temporäre Krisenbegriffe bestimmt, kann weder

die präsenzmetaphysische und entfremdungstheoretische Struktur des Politischen überschritten werden,

noch ist es möglich, sich jenseits theologisch-politischer Erlösungsparadigmen zu bewegen.« (GjI, S. 293)

Es ist allerdings fraglich, ob der verflüssigte Begriff des Gemeinen noch die Funktion der Gemein-

schaft erfüllen kann: Für die Sehnsucht nach Sicherheit, Ordnung und Sinn scheint im Gemein-Wer-

den kein Platz zu sein, im Fließen bietet sich kein Halt. Ob die Einsicht genügt, dass alle Versuche

der Einholung des Einen sinnlos sind, um positive Effekte zu zeigen, kann bezweifelt werden. We-

der als versichernde Instanz gegenüber einer Krisenerfahrung noch als Grundlage gemeinsamer

Verbindung und Verbindlichkeit scheint das Gemein-Werden anschlussfähig.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Tobias Braun: Der politische Konsens

werden, ohne in Essentialismen zu verfallen (Vgl. GjI, S. 293) Im Zentrum steht dabei

eine entsprechende politische Haltung, die sich ihrem Potential an Gestaltungskraft

und ihrer Verantwortung bewusst bleibe. Für die Bestimmung der Praxis gemeinsamer

Weltgestaltung greift Spitta auf Arendts161 (2007) Denken der vita activa und deren Kon-

zept der Spontanität zurück, also auf das Potential, im gemeinsamen Raum einen Anfang

machen zu können.162 Die Affinität ihrer Aufnahme wird umso deutlicher, wenn diese

mit Spittas Kritik an Laclau und Mouffes Anspruch einer politischen Vision kontrastiert

wird. Diesen macht sie den Vorwurf ungerechtfertigter, vorpolitischer Annahmen, die

auf Hypostasierungen eines Politischen Imaginären hindeuteten. (Vgl. GjI, S. 296) Spitta

verkennt hier diemethodischeDifferenz ontologischer und ontischer Bezüge,die Laclau

undMouffe als ihre Grundlage explizit reklamieren.163

Es bleibt dabei die Frage, welche Ebene Spitta mit ihremModell zu beschreiben ge-

denkt: Einerseits will sie keine Ontologie entwickeln, andererseits beansprucht sie ei-

ne Analogie, anhand der sie die konkreten Postulate von Gemeinschaft kritisiert. Offen

ist zudem die Rolle der Konstruktion als Medium zwischen diesen Instanzen.Wenn La-

clau und Mouffe einen Zugang vorschlagen – ungeachtet seiner Qualität –, die Postu-

late des Ko als Phänomene der Identifizierung, eben nicht der Identität, zu denken, bie-

tet Spitta nur die Einsicht, dass sich die Adepten irren. Wenn sich Spitta derGrundlosig-

keit verschreibt, verlangt sie für diese zugleich absoluteGeltung: Eine politische Vision, wie

sie Laclau undMouffe als Initial und Integral eines linken politischen Projekts einfordern

– ohne dabei das Abwesen preiszugeben –, ist für Spitta notwendigerweise ein Zeugnis

des Essentialismus.Zugleich kann die Kritik Spittas an vorpolitischen Axiomen auch auf

161 Brunkhorst (1999) weist in seiner Einführung in das politische Denken Arendts auf eher konser-

vative Tendenzen hin, die sich vorwiegend in Arendts (2011) Schrift zu den Revolutionen zeige.

Park (2009, S. 100 – 106) stellt sich dieser, auch von Habermas geteilten Interpretation des eigen-

tümlichen Schwankens zwischen egalitären und elitären Zügen des politischen Denken Arendts

entgegen und weist auf die Missverständnisse in der Positionierung der Masse hin, die Arendt

nicht konservativ abwerte und einer gebildeten Elite gegenüberstelle, ihr vielmehr ein eigenes

politisches Potential im Sinne des Zusammenkommens der Vielen, der Menge, zuspreche. Masse

sei nach Arendt keineswegs als Gefährdung der Demokratie zu verstehen.

162 Hierbei vermeidet Spitta allerdings den Rekurs auf Fragilität, Heterogenität, Unabgeschlossenheit

undDifferentialität, gegenüber denen sich auch dieser Praxen verhaltenmüssen: So könnte der An-

spruch eines selbstständigen Beginnens als Hybris individueller Autonomie, als fahrlässige Naivi-

tät und Machbarkeitsphantasie erscheinen. Das Anfangen kann im Denken Arendts nicht aus dem

gemeinsamen Kontext eines Bezugsgewebes der menschlichen Angelegenheiten gelöst werden, in das

sich jede Tätigkeit einschreibt. Auch hierin könnte Spitta wiederum die Anzeichen eines kollekti-

ven Zusammenhangs vermuten, eine den Einsätzen der Einzelnen vorausgehende, vorpolitische

Struktur. Auch Arendts Reklamation einermenschlichen Kondition ist in Hinsicht Spittas Ablehnung

anthropologischer Vorannahmen zumindest schwierig. Zwar sollen die Verbindungslinien zwi-

schen Spittas und Arendts Konzeptionen hier nichtmarginalisiert werden, die sich unter anderem

in der Verweigerung gegenüber Essentialismen und die Betonung der Pluralität andeutet, aber es

gilt zugleich, die Widerstände und Spannungen, zu beachten, die zum Beispiel inform des Welt-

und Selbstverlusts und der kollektiven Verantwortung aufscheinen. (Vgl. Park, 2009)

163 Dem Fehlen des Einen als ontologische Bestimmung stehen auf Seiten der Ontik die Umgangsfor-

men mit seinem Abwesen gegenüber. Der Umgang zeichnet sich ebenso durch die Versuche der

Einholung des Einen wie durch dessen notwendiges Scheitern aus. Im Fehlen bleibt das Eine Teil

dieserWelt.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 73

sie selbst übertragen werden, da ihre Vision der politischen Praxis der Kreativität diese

Schwächen teilt: Woher stammt die Kondition des Menschlichen und das Begehren der vita

activa? Konsequentwäre es,wenn Spitta bei der ontologischenGrundlosigkeit stehen blie-

be, sich vollständig auf die diskursive Formation des (ontischen) Politischen Imaginären

beziehen würde oder beide Zugänge getrennt hielte. All diese Zugänge unterscheiden

sich in ihren disziplinären Perspektiven,Möglichkeiten und Grenzen.164

In den Kategorien Marcharts ist Spitta eher dem Anti- denn dem Postfundamen-

talismus zuzuordnen: Sie liest die Gemeinschaft nicht in den ontischen Implikationen

und Anzeichen ihres Abwesens, vielmehr verlängert sie die ontologische Unmöglichkeit

auf jegliche Bewegungen und Figuren ihres Anwesens. Ohne selbst eine Ontologie aus-

zuarbeiten, beruft sich Spitta doch nicht unbedeutend auf ontologische Positionen.165

Zugleich dient ihr die Ontologie alsGrund imBereich derOntik. InHinsicht der instruk-

tiven Offenlegung der bürgerlich-konservativen Diskurslandschaft der Nachkriegszeit,

die hier ohneBelangwar, fällt dieseUnklarheit dermethodischenGrundlegungzwarwe-

niger ins Gewicht, für den Ausweis der Gemeinschaft hat die Unentschiedenheit indes

relevante Folgen.

3.3 Der Sens – Zwischen Sinn, Sinnlichkeit und Sinnhaftigkeit

EinedemKo adäquateBestimmungdesSensmuss aufgrunddessenbreiter semantischer

Anlage ausbleiben. Die Übersetzung des Sensus verweist ebenso auf physische Aspekte

der Perzeption, also Empfindungen undEindrücke,wie auf die Vermögen derWahrneh-

mung, also das Bewusstsein, die Empfindungskraft und das Sinnesvermögen. Daneben

steht der Sensus in einem semantischen Kontext des Intellekts: In dieser Hinsicht meint

Sensus ebenso Verstand und Denkvermögen wie Verständnis, Urteilsfähigkeit und Ge-

schmack und zuletzt Meinungen und Ansichten. Zudem verweist der Sensus auch auf

den geistigen Gehalt, die Bedeutung und den Inhalt. In einem Kontext der Affekte steht

Sinn einerseits in Zusammenhang mit Gefühlen sowie innerer Regung und Anteilnah-

me, andererseits mit Gesinnung, Denkungsart und Stimmung.

Im Wörterbuch der deutschen Sprache wird Sinn als Fähigkeit bezeichnet, »Reize zu

empfinden, Denken, Gedanken, Gesinnung, Gemüt, Verstand, geistiger Inhalt«166. Dabei gehe

Sinn auf dieWurzel *sent- zurück, die wiederum »eine Richtung nehmen, gehen«und über-

tragen »empfinden, wahrnehmen«meine.Nach demWörterbuch der Gebrüder Grimmbe-

zeichnete Sinn ursprünglich eine Ortsbewegung (senden, reisen, ans Ziel gelangen), an

164 Auf Spittas Anschluss an die Multitude von Negri und Hardt wollen wir hier nicht eigens einge-

hen. Auffällig ist, dass sie die begriffliche Unklarheit der beiden Referenzautoren in Bezug auf das

Gemeinsame, welches mal dem Handeln zugrunde liegt, mal im Handeln selbst entsteht, mal als

projektile Vision erscheint bzw. aus einemKontext entsteht, nicht aufgreift. (Vgl.Hardt/Negri 2003

und 2004)

165 Spitta versucht nach eigenem Bekunden nicht, eine Ontologie der Gemeinschaft auszuarbeiten,

sondern den diskursiven Bildungsprozessen nachzugehen. Allerdings bildet eine genuine Ontolo-

gie das Fundament ihres Ansatzes und wird von ihr normativ in die Argumentation einbezogen.

166 »Sinn«, bereitgestellt durch das Digitale Wörterbuch der deutschen Sprache, [https://www.dwds.

de/wb/Sinn], abgerufen am 14.01.2018.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn
https://www.dwds.de/wb/Sinn


74 Tobias Braun: Der politische Konsens

die sich eineÜbertragung indie geistigeSphäre (achten,kümmern) anknüpfte.167Die älte-

re Bedeutung der »Richtung« bleibt bei späteren Verwendungsweisen erhalten. Zugleich

wird die Schwierigkeit des Gebrauchs deutlich: »[D]ie bedeutung läszt eine historische ent-

wicklung nicht erkennen, da die hauptgebrauchsweisen schon in der ahd. sprache erkennbar sind

und sich unverändert erhalten haben. [N]ur in den spezielleren verwendungen sind änderungen

eingetreten, indemmanche jetzt nicht mehr üblich, andre erst in der neueren zeit entwickelt sind.«

Durch die Ambiguität und Ambivalenz des Begriffs (dem flieszen der grenzlinien und der un-

bestimmtheit undallgemeinheit der bedeutung) sei seine genaueBestimmungunmöglichwie

sich auch seine intendierte Bedeutung in Nuancen undMehrdeutigkeiten auflöse.

Es muss genügen, sich den Bedeutungen im Zuge eines Überblicks gewahr zu wer-

den: Einerseits verweist Sinn auf »das innere wesen eines menschen«, andererseits »bezeich-

net der sinn die einem jeden eigenthümliche geistig-seelische veranlagung, die seine sonderart aus-

macht«.168 Daneben meint Sinn den körperlichen Ort allen Strebens,Wollens und Verlangens,

das Initial, Integral und Motiv des Handelns im Sinne von Entschluss und Vorsatz. Ne-

ben das Ziel selbst tritt die Bedeutung der Mittel und Wege hin zu seinem Erreichen.

Auch die Bedeutung von Absicht,Wille und Lust kann objectiv und spezialisierend hervortre-

ten. Wie sich noch anhand der Gesinnung zeigt, verweist der Sinn auch auf das Gemüt

und den Charakter, ebenso wie auf die Instanz der Stimmung. Die verbreitetste Bedeu-

tung sei indessen »die geistige, intellectuelle, verstandesmäszige seite des menschen« in einem

breiten Bedeutungsfeld von Verstand, Vernunft, Gedanken und Meinung, wobei diese

Bedeutung auch inform einer positiven Konnotation auftreten kann (Klugheit, Verstän-

digkeit). In einem umfassenden Verständnis »steht sinn für das bewusztsein, die bewusztheit

oder besinnung«, wobei diese Begriffe selbst uneindeutig seien und eine Bestimmung er-

schwerten.Erst imVerlauf kommeeine perzeptive Auslegunghinzu:Der Sinn bezeichne

hier »das geistesleben nach seiner receptiven seite, die empfänglichkeit für eindrücke, das auffas-

sungsvermögen«. Wiederum andersartig stellt sich die Bedeutung dar, in der Sinn einer-

seits als »ort undbehälter für gedanken, vorstellungen, erinnerungsbilder« verstandenwirdund

andererseits »objectiv das gedachte oder vorgestellte, gedanke,meinung« bezeichnet. Diemitt-

lerweile achtzehnte Bedeutung von Sinn verweist »auf die körperlichen organe der wahrneh-

mung, wie das gesicht, gehör u. s. w.«,wobei nun eine Trennung in innere und äußere Sinne

auftritt und in diesemZusammenhang der Sinn aus seinem rein nach Innen gerichteten

Bezug gelöst wird.Hier schließt sich die Verwendung der Sinnlichkeit an, in der die Sin-

neseindrücke nicht nur perzeptive Informationen tragen, sondern von Gefühlen der Lust

undUnlust begleitet werden. Als sprachliche Figur wie in »im Sinne von« nehme Sinn »ei-

ne objective bedeutung an, indem es etwas gedachtes, vorgestelltes (als für sich bestehend) bezeich-

net.« Abschließend weist dasWörterbuch auf den undifferenzierten Gebrauch in neuerer

Zeit hin, einer Verwendung des Sinns »nur noch üblich und sehr gewöhnlich von der bedeu-

tung,meinung, demgeistigen gehalte, der tendenz einer äuszerung, eineswerkes oder (seltner) einer

167 DeutschesWörterbuch von Jacob undWilhelmGrimm. 16 Bde. in 32 Teilbänden. Leipzig 1854–1961,

hier Bd. 16, Sp. 1103 – 1152. [https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn]

168 » Zugleich gibt es eine Verbindungslinie zur Eintracht: »[E]benso nähern sich den folgenden bedeutun-

gen die verbindungen einen oder einerlei sinn haben u. ähnl., einmütig, einträchtig sein. sie sind besonders

in der sprache der bibel üblich.«

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn
https://www.woerterbuchnetz.de/DWB?lemma=sinn


Einleitung 75

handlung im gegensatze zu ihrem wortlaut bezw. ihrer äuszern erscheinung«, wobei gleichsam

die älteren Bedeutungen ebenso implizit wie diffus weiterwirkten.

Im Angesicht dieses breiten Spektrums an Bedeutungen schließt sich jeder Versuch

einer vorgreifenden, generalisierenden Definition und konzeptionellen Verortung aus.

Leitend wird der Zusammenhang mit dem Ko sein, durch den ein kollektiver Bezug in

den Sens eingetragen wird. In der vorherigen Bestimmung des Sens als Kontext, Kon-

tur und Kontakt eines mitgeteilten Raums bekundete sich eine Korrelation des Sinns mit

der Ausrichtung einerWelt. Dieser Zugang, der sich am Denken Nancys orientiert, ver-

stehtWelt als einheitlichen Raum eines Sinns, was wiederum den Horizont in Richtung

Vertrautheit und Gewissheit, Orientierung,Übersicht und Verständnis eröffnet. Als im-

plizite und latente Ordnung verweist der Sens auf den Rahmen und die Koordination

einer mitgeteilten Welt. Zugleich kommt dem Sinn, gerade wenn wir ihn mit Nancy als

Ausdruck der Welt verstehen, ein genuiner Status und Ort zu, die wiederum einen spe-

zifischenZugangverlangen:SinnalsTeilendesSeinskannnichtüber äußerePositionener-

fasst werden, sondern nur in seinemDasein. Kurz:Wir stehen im Sinn und können nicht

aus ihm heraustreten, ohne uns zu verlieren. Nancys zugleich anspruchsvollen und wei-

terführenden Verständnis desmitgeteilten Sinns werden wir uns später ausführlich wid-

men. Ob nun das Kommune selbst als formale oder materielle Quelle des Sinns, als Ziel

oder Kontext der Ausrichtung dient, kann ein offener Horizont bleiben, der als Frage an

die Konzeptionen herangetragen werden soll.

*

In demModell des sensus communis eröffnet sich eineweitere, spezifischeDimension des

Sensunderlaubt zugleichdieAnbindunganeinengenuinpolitischenKontext.Wie schon

in der Einleitung anklang, verbleibt die hier leistbare Aufnahme kursorisch, ist doch der

Gemeinsinn ein ebenso komplexes wie mannigfaltiges Konzept, dessen Klärung die Ein-

beziehungweitererBereiche,vonThomasPainesManifest überKantsKritikderUrteilskraft

bis hin zuGeorge EdwardMoores Philosophie, verlangenwürde.Wennwir hier die Aus-

drücke des Gemeinsinns, des common sense und des sensus communis simultan verwenden,

liegt dies zwar in ihrer begrifflichen Nähe begründet, dies darf und soll aber keineswegs

über die unterschiedlichen konzeptionellen Dispositionen hinwegtäuschen.

Die Bestimmung des Gemeinsinns ist durch eine Ambivalenz gekennzeichnet, die

sich aus einemunentschiedenenStatus desKo zu speisen scheint.SomarkierendasWör-

terbuch der PhilosophischenGrundbegriffe und dasWörterbuch der philosophischenBegriffe ver-

schiedene Verwendungsweisen des sensus communis, an denen unterschiedliche Relatio-

nen des Gemeinen nachzeichnen lassen.169 In der älteren Psychologie bezeichne der sensus

communis einen innerenSinn, der sich zwischen den einzelnenSinnenunddemVerstand po-

sitioniere. Einerseits verweist diese Auffassung auf eine Intimität des Sinnlichen, ande-

rerseitsnimmtsie eineübergeordneteWahrnehmungan,diedie anderenSinnezugleich

übersteigt und verbindet. So schwanke der Gemeinsinn zwischen einerRezeption des den

verschiedenen Sinnen Gemeinsamen und einemmehr oder weniger eigenständigen inneren

Sinn. In anderen Bestimmungen löst sich das Gemeinsame aus dem intimen Bezug und

169 Vgl. Kirchner/Michaëlis 1907, S. 570f., bei Regenbogen/Meyer 1998, S. 602f. und Eisler 1927, S. 500f.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


76 Tobias Braun: Der politische Konsens

markiertnebendemgesundenMenschenverstand eineFormdes sozialenSinns. InbeidenVa-

rianten der Erweiterung liegenwiederumunterschiedliche Relationen desGemeinen vor:

Einem allgemein-menschlichen Vorstellungs-, Erkenntnis- und Urteilsvermögen steht

genuine kollektiveWahrnehmung des und zugleich imKommunen gegenüber.Diese Un-

entschiedenheit zwischen verschiedenen Formaten und Formationen lässt sich in den

Zusammenhang der komplexen Anlage des Gemeinen stellen.170

Auch wenn damit keine Auslegung des sensus communis präferiert werden soll, geht

es im Folgenden um Hannah Arendts Bestimmung des Gemeinsinns, mit der eine po-

litische Dimension herausgestellt werden kann. Diese Erweiterung und Vertiefung des

Sens macht neben einer Akzentuierung politischer Praxis zugleich die Ambiguität des

Ursprungs des Einen deutlich. In der Deutung Arendts bezeichnet der Gemeinsinn ei-

nen genuinen Modus der politischen Urteilskraft, mit der sich zugleich die Logik des poli-

tischen Raums als gemeinsames, öffentliches (Miteinander-)Handeln beschreiben lässt.

In diesemModell des Gemeinsinnswerden nicht nur spezifische Aspekte desKo und des

Sens verknüpft, sondern zugleich als Strukturen eines politischen (Handlungs-)Raums

ausgewiesen. Zugleich lassen sich in Arendts Bestimmung des Gemeinsinns in der Les-

art Parks verschiedene Implikationen des Begriffs nachzeichnen.171

MitArendt lässt sich die spezifische politischeBedeutungundRelevanz desGemein-

sinns als Maßstab und als Bedingung des Urteilens beschreiben. Nach Park (2009, S. 314)

weist Arendt dem Gemeinsinn eine relevante Funktion für denWeltbezug der Menschen

zu, in dem die Erfahrung der Wirklichkeit, die Geltung der Urteile und die Möglichkeit

des Austauschs grundlegend geprägt würden. Als Ermöglichung des Zusammenlebens

bezeichnet der Gemeinsinn (sensus communis) im Unterschied zum sensus privatus den

Sinn, »der uns in eineGemeinschaftmit Anderen einpaßt, uns zu ihrenMitgliedernmacht unduns

in die Lage versetzt, Dinge, welche unseren fünf privaten Sinnen gegeben sind, zu kommunizieren.«

(Arendt, Über das Böse, S 140, zitiert nach Park 2009, S. 315) Mit der Zusammengehö-

rigkeit und Teilhabe eröffnet sich eine Form der kollektiven Identität in Pluralität, ohne

dabei eine Essenz oder Substanz zumeinen: Die Isolation und individuelle Begrenzung

der anderen Sinne werde »in eine gemeinsameWelt gefügt und auf eineMitwelt zugeschnitten«

(Park 2009, S. 315) Wie im Ansatz Barbers geht es Arendt nach Park nicht um einen

Ersatz, sondern um die Erweiterung der Perspektive, die den mitgeteilten Kontext ak-

zentuiert und als Anteil des Nicht-Subjektiven im Privaten und Subjektiven ausweise. Auch

wenn die Position partikular bleibe, werde sie in einer mitgeteilten Welt eingenommen,

der ein hintergründiger und zugleich objektiver Status zuerkannt werde. Die politische

Qualität des Gemeinsinns bestehe gerade in dessen Potential der Weltbildung: »Im sensus

170 So verweist auch das Wörterbuch der Gebrüder Grimm auf eine Verwendungsweise des Gemein-

sinns, in der die herabsetzende Bedeutung des Gemeinen im Sinne des Gewöhnlichen und Vulgä-

ren hervortritt. (Deutsches Wörterbuch von Jacob und Wilhelm Grimm, 16 Bde. in 32 Teilbänden,

Leipzig 1854–1961, hier. Bd. 5, Sp. 3270) Daneben verweist das Wörterbuch auf eine Entsprechung

mit dem Gemeingeist, also dem Sinn für das öffentliche Ganze und eine philosophische Akzen-

tuierung inform des Gemeingefühls, das wiederum auf den sensus communis verweise. Siehe zum

Gemeingefühl auch den Artikel im PhilosophischenWörterbuch Schmidts (1920, S. 108)

171 Der Rückgriff auf die Darstellung Parks bietet sich an, weil das Konzept des Gemeinsinns zwischen

verschiedenen Arbeiten verstreut vorliegt und Arendts Arbeit zur Urteilslehre nur unvollständig

blieb. Siehe speziell zum arendtschen Denken der Urteilskraft die Arbeit Spiegels (2011).

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 77

communis sieht Arendt die Grundlage derWirklichkeit und derWeltlichkeit.« (Park 2009, S. 316)

Der Gemeinsinn bietet Orientierung im geteilten Raum und steht in Beziehung zum

Bezugsgewebe der menschlichen Angelegenheiten, also der Mit- und Umwelt: Als Zugang zur

wirklichen Welt erlaube der Gemeinsinn also, »dass wir die gemeinsame Welt mit anderen

teilen«. (ebd.) Mit Nancy formuliert (ent-)stehen im Gemeinsinn (Konsens) neben den

Kontexten und Konturen der gemeinsamen Räume auch Formen der Verständigung,

also des Kontakts, der Ko-Präsenz/s sowie der Kommunikation.

Politische Urteile bleiben an diesen Kontext derMitteilung gebunden: Ohne absolu-

ten Ansprüchen der Logik und der Gewissensethik zu genügen, sind politische Beurtei-

lungenAusdrücke einer gewissenkonkretenAllgemeingültigkeit, derenAnspruch aufGeltung

nie weiter reichen könne als die Mitglieder der politischen Gemeinschaft. (Vgl. Park 2009, S. 317;

mit Zitat von Arendt, Zwischen Vergangenheit und Zukunft, S. 289f.) Weder eine Uni-

versalisierbarkeit noch eine unbedingte Neutralität sind indessen entscheidend für die

Urteile des Gemeinsinns, sondern die Bedingungen der Mitteilbarkeit, also ihrer Ver-

steh- und Einsehbarkeit im öffentlichen Raum: »Die Gültigkeit des Urteilens wird durch ein

Gefühl der Billigung beurteilt, dessen Kriterium wiederum die Mitteilbarkeit ist, die sie dem Ge-

meinsinn verdankt.« (Park 2009, S 318) Dem konstitutiven, subtilen und latenten Status

der Weltbildung zumindest widerstrebend setzt Arendt in der Verortung des Gemein-

sinns in der Moderne einen Akzent in der Reflexivität. Diese Verknüpfung ist gerade in

derHinsicht problematisch, als dass der Status der Reflexion unbestimmt ist. Einerseits

kanndieReflexionals abstraktesModell verstandenwerden,wie esHabermas vorschlägt

und vonParkmit der Anbindung anKant undderMöglichkeit hypothetischerModidesUr-

teilens zumindest in den Raum gestellt wird. Diese Form der Reflexivität verlangt – wir

verkürzen – die Klärung der eigenen Position anhand übergeordneter Prinzipien, aus

denen die Verpflichtung zur Verallgemeinerbarkeit folgt. Die andere Form der Reflexi-

on bezeichnet dagegen einen kollektiven Modus öffentlicher Kommunikation, der eher

im Sinne Arendts erscheint: Es geht weniger um formale Qualitäten einer abstrakt-uni-

versalen Vernunft als um einen Raum der Begegnung, der Miterscheinung, Mitsprache

und Mitbestimmung. Kurzum wird die Reflexion intersubjektiv erweitert und als Aus-

drucksform des öffentlichen, kommunalenHandelns begriffen.

Mit der Absetzung von einer obsoleten geschlossenen Sittlichkeit, die die Übertragung

in dieModerne ermöglichen soll, entsteht zugleich die Gefahr subjektiver und abstrakt-

universeller Vereinseitigung, die sich den konkreten Formen der Koexistenz entzieht.

Wenn Park Arendt (und Kant) gegen den Einwand Gadamers – der Subjektivierung des

Gemeinsinns – verteidigen will, nimmt er ein Prinzip der erweiterten Denkungsart in An-

spruch, das eine Kommunikation mit allen Beteiligten erfordere. Die Grundfragen unserer

Diskussion werden ebenso an der Fraglichkeit der Grenzen des Kommunikationsraums

und des Kriteriums der Beteiligung wie an der Spannung kontextualer und reflexiver

Positionen deutlich. Einerseits ist die Kohäsion eines politischen Raumsmit der Beteili-

gungnurunzureichend erfasst:NebendemProblem,dass dasKriteriumderBeteiligung

nichtmit der Betroffenheit korrelierenmuss,wie es zumBeispiel in FragenderNachhal-

tigkeit offenbar ist172, ist die Ein- und Ausrichtung des politischen Raums zu beachten,

die ebensodurchAmbitionenderSelbstbestimmung (imdoppeltenSinn)wiedurchPraxen

172 Zugleich greift das mitgeteilte Bezugsgewebe über den Kreis der aktiven Teilnehmer hinaus.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


78 Tobias Braun: Der politische Konsens

der Verbindung und Verbindlichkeit gekennzeichnet ist. Demdeliberativen Verständnis

eines offenen und herrschaftsfreien Diskursraums steht mit Arendts Modell ein quali-

tativ ausgezeichnetes Bürgerschaftsmodell im Sinne Barbers gegenüber.173 Als Ort und

Raum174 gemeinsamer Bestimmung, gemeinsamen Sprechens undEntscheidens,meint

die Beteiligung die Teilhabe und -nahme an einem Gemeinwesen. Wenn es der Delibe-

ration um eine formale Extension (unbedingter Verallgemeinerbarkeit) geht, so scheint

Arendt auf eine verdichtende Intension (kollektiver Autonomie) abzustellen.Andererseits

wird genau an demPunkt, an demPark (2009, S. 319f.) dem hypothetischen Potential im

Sinne Kantsmit Arendt ein transgressivesMoment gegenüberstellt, eine Spannung deut-

lich: Nicht nur steht einer subjektiven Kompetenz der vernünftigen Beurteilung ein ent-

zogener Kontext entgegen, der sich eben nicht begreifen oder fassen lässt, weil er selbst

das Verstehen ausrichtet; zugleich ist ein Schwanken zwischen einer individuellen und

einer kollektiven Denkungsart und zwischen abstrakt-universalen oder konkreten Maß-

stäben festzustellen.175 Die Annahme der hypothetischen Urteile zeichnet sich ebenso

durch das Primat abstrakter Verallgemeinerbarkeit wie durch die Preisgabe der konkre-

tenMitbestimmungaus.176WennpolitischeUrteile imZwischenraumeinermitgeteilten

pluralen Öffentlichkeit entstehen, dann fehlt hypothetischen Urteienl just diese essenti-

ell politische Qualität.177 Letztlich scheint die Frage, ob mit der Reflexivität ein kommu-

173 Die hier in Anschlag gebrachte eher kommunitaristische Auslegung Arendt bedürfte selbstredend

einer eigenen Begründung. Ein Versuch der Verortung Arendts in der Liberalismus-Kommunitaris-

mus-Debatte findet bei Rose (2004). Ob der Republikanismus Arendts einer kommunitaristischen

Anbindung widerspricht, anderer Akzente setzt oder sich beide Aspekte unterstützen, kann hier

offenbleiben.

174 Mit Nancy ließe sich auch von Stätte sprechen, wodurch noch der Aspekt der Verwirklichung Be-

tonung fände.

175 Um diese Spannung zu verdeutlichen, kann einerseits die Grundlage der politischen Urteile zwi-

schen dem einsamen Reflektionsprozess Rawls’, der sich um die unbedingte Neutralität und mit-

hin Vernünftigkeit seiner öffentlichen Argumente bemüht, und dem Bürger Barbers, der im Ge-

sprächmit Anderen, im direkten Kontakt und kommunikativer Konfrontation zu politischenUrtei-

len kommt. Beide Zugänge teilen zwar die Bürden der Vernunft, die Umgangsweise unterscheidet

sich gleichwohl deutlich.

176 Der Annahme hypothetischer Beurteilung geht die Bedingung zuvor, einen Zugang zu den Ansich-

ten der Anderen zu haben. Diese Allgemeinheit und Umfänglichkeit dieser Einsicht kann einer

angenommenenNachvollziehbarkeit und evidenter Plausibilität (im Sinne des common sense), des

Wissens undder Erfahrungder Beurteilendenoder letztlich aus derNeutralität derArgumente (im

Sinne des Prinzips der Verallgemeinerung) entnommenwerden. Der Spekulation wird jeweils ein

anderer Rahmen zugeordnet, aus dem die Beurteilungsversuche ihre Ordnung und Ausrichtung

entnehmen. Zugleich unterscheidet sich die Stellung des Kontextes: Kann er einmal als äußere

Struktur eines Sens (des Sinn-Machens) verstanden werden, so verweist er zum anderen auf Be-

stände konkretenWissens und weltanschaulicher Gewissheit. Die dritte Variante der Spekulation

zeichnet sich durch eine weitestgehende Distanz zu konkreten Einbindungen aus. Zuletzt schei-

nen sich die Ambitionen des Gemeinsinns und der hypothetischen Urteile zu reiben: Kurz gefasst

steht einem Primat der Orientierung dem einer Begründung gegenüber. So entspricht dem Ge-

meinsinn wohl am ehesten die erste Quelle der hypothetischen Urteile, zugleich schränkt sich so-

mit aber die Verallgemeinerbarkeit der Beurteilung ein.

177 Ein anderer Punkt besteht in der Annahme der Spontaneität, die jedes hypothetische Urteil kon-

terkariert. Weil uns der Andere uneinsichtig ist, er sich immer anders verhalten kann, immer einen

Anfang machen kann, bleibt uns sein Urteil notwendig verschlossen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 79

nikativer Austauschprozess oder eine selbstkritische Klärung des Zugangs zu verstehen

ist.178

Der unklare Status des Gemeinsinns verweist auf die schwierige Bestimmung und

Begrenzung des Gemeinen: Neben, besser: zwischen, die substantielle und relationale

tritt noch eine genuine kooperative Qualität, mit der die Praxis gemeinsamer politische

Bestimmungakzentuiertwird.DieKooperationmarkiert die integrativenPotentiale des

Miteinander-Handelns, auf die Arendt hinweist, und steht als vermittelnde Instanz zwi-

schen der Substanz der Gemeinschaft und der Relation derMit-Bürger. Zugleich bleibt

wiederum das Eine der Kooperation undeutlich, auf dessen unentschiedene Position

zwischen dem Ko, der Operation und dem Opus wir schon hingewiesen haben. Letztlich

wird in dieser unklaren Bestimmung des Gemeinen die Bezugnahme des Sens auf das Ko

deutlich. Als Figuren sozialpolitischer Integration zeichnen sich beide Komponenten

durch einen Zusammenhang aus: Die kollektive Identität einer Gemeinschaft setzt ebenso

ein Einverständnis voraus wie der mitgeteilte Raum eine verbindende Gemeinsamkeit.

3.4 Zwischen Ko und Sens – Über Kennzeichen, Strukturen und Grenzen

Ausgehend von den komplexen Semantiken des Ko und des Sens soll an dieser Stelle das

Denken der Gemeinschaft systematisiert und die relevanten Implikationen in Hinsicht

des Einen exponiert werden. Entwürfe der Gemeinschaft verweisen einerseits auf eine

kollektive Identität, die sich entweder substantiell oder relational ausnehmen kann, und an-

dererseits auf einen (Sinn-)Raum des intuitiven Zurechtfindens, des Verstehens und des

Wissens, den auch Affekte von Loyalität, Solidarität und Vertrauen begleiten. Die kol-

lektive Identität des Ko und der sensuale Kontext des Sens gehen demgemäß imDenken der

Gemeinschaft ineinander über. Ihr plakatives Gegenbild bleibt die reflexive, dynamische

und zerfallene Gesellschaft distanzierter, sich fremder Individuen.

Die Bestimmung des Kommunen179 blieb indes unverbindlich: Gemeinschaften beru-

hen ebenso auf einer genuinen Einheit, aus der sich ihre kollektive Identität, Integrität

und Authentizität speist, wie auf der Gemeinsamkeit geteilter Attribute, aus denen sich

die Verbundenheit und Zusammengehörigkeit180 bildet.Neben der inneren Substanz der

Gemeinschaft steht eine äußere Vereinigung auf Basis geteilter Eigenschaften. Zugleich

stiftenGemeinschaften einengeteiltenRaum,der sichdurch Intimität undVertrauenals

auch durch Orientierung, Sicherheit und Übersicht auszeichnet. Ausrichtung und Posi-

tion des eingerichteten Verhältnisses bleiben ambivalent: Einer Qualität sozialer Bezie-

hungen (das Gewebe des Kontakts) stehen die Koordination und Positionierung in und

mit einer Umwelt gegenüber, also ein bestimmter Zugang zumRaum, ein Verhältnis zur

178 Auch wenn Parks Kritik an der Subjektivierung der Reflexion durchaus berechtigt ist und die Affir-

mation kollektiven Reflektierens politisches Potential entfalten kann, bleibt doch die Position des

Gemeinsinns in Bezug auf diese Reflexion unbestimmt: Ist es eine Denkungsart, in derWir stehen

oder eine Situation, zu der Wir uns verhalten? Es ist die Frage, ob der Gemeinsinn der Grund der

Reflexion oder die Reflexion der Grund des Gemeinsinns ist.

179 Um nicht der Verwirrung von Gemeinschaft und Gemeinsamkeit anheim zu fallen, soll der Begriff

des Kommunen als Oberbegriff Verwendung finden.

180 Zugleich muss neben den geteilten Attributen noch ein Merkmal hinzutreten, durch welches sich

die Verbundenen assoziieren.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


80 Tobias Braun: Der politische Konsens

OrdnungderWelt. Kurzum ist dasDefiniens der Gemeinschaft ebenso offenwie dieQua-

lität, der Ort und die Funktion des Gemeinsamen innerhalb der Gemeinschaft und un-

terscheidet sich erheblich zwischen den einzelnen Zugängen.

Markierte sie im Denkens Tönnies einen soziologischenModus der Assoziation, ver-

stand Plessner Gemeinschaft im Sinne eines Gegenstands politischer Ideologie. Auch

Bauman fasste die Gemeinschaft als Anzeichen einesWeltverlustes (Arendt), dem er aber

als einer soziologischen Kategorie nachging. Als soziale Form intimer Bezüge und intui-

tiver Welterfahrung erschien die Gemeinschaft einerseits obsolet, andererseits sprach

ihr BaumandurchausRelevanz zu undplädierte angesichts der Kurzlebigkeitmodernen

Instant-Gemeinschaften für die Relevanz ethisch-solidarischer Gemeinschaften. Esposito

wiederum bemühte sich um eine Aktualisierung des Gemeinschaftsbegriffs selbst, des-

sen essentialistischer Neigung er mittels der Akzentuierung der communitas begegnen

wollte.Widmete sich Esposito der Offenlegung eines latenten Kontextes, den er alsMit-

teilung gemeinsamer Schuld und Pflicht begriff, postulierte Spitta die Obsoleszenz des

Gemeinschaftsbegriffs aufgrund dessen Hangs zu vorpolitischen Identitäts- und Eviden-

zannahmen. Als Narrativ retrospektiver Erbauung sei die Gemeinschaft ein unnötiges

Rudiment der Vormoderne. Die Position der Gemeinschaft schwankt zwischen einem

latenten und impliziten Grund (als Kontext und Kondition der Koexistenz) und einem

expliziten, konkretenObjekt (als Ideologie,Narrativ und diskursive Artikulation): Einer-

seits meint Gemeinschaft einen lebensweltlichen Fundus, in dem die Menschen stehen,

andererseits eine politische Figur. So unterscheidet sich auch die Funktion der Gemein-

schaft: Meint sie einerseits eine Kategorie und einen Zugang der Epistemologie, dient

sie andererseits als diskursives Argument und normatives Projekt.

Innerhalb der Versuche der Typisierung trägt sich die Ambivalenz der Bestimmung

fort: Auch wenn Tönnies die Gemeinschaft selbst nicht differenzierte und sie der Gesell-

schaft gegenüberstellte, stehen beide als Modi der Koexistenz in Korrelation, deren po-

sitive und negative Bezüge als offener Horizont der Rezeption relevant bleiben. Plessner

unterschied eine Blut- von einer Sachgemeinschaft, die zwar beide im Sinne ideologi-

scher Formen zu verstehen sind, sich dennoch in Position und Quelle des Einen unter-

scheiden. Im Zugang Baumans findet sich einerseits die Unterscheidung zwischen ech-

ten und künstlichen Gemeinschaftsformen, und andererseits die Differenzierung in äs-

thetisch-medialen und solidarisch-ethischen Typen der zeitgenössischen Adaption der Ge-

meinschaft. Bezöge sich das Kriterium der Echtheit auf die Immanenz und Simplizität

einer kollektivenOrdnung, die eine gemeinschaftlicheDaseinsform im engenVerständ-

nis gestatte, seien künstlicheGemeinschaftenKonstrukte,die in komplexenSozialformen

Horizonte und Implikationen der Gemeinschaft aktualisierten, ohne zugleich noch die

Möglichkeit zu besitzen, echte Gemeinschaft zu (re-)etablieren. Wie Spitta nimmt Bau-

man die künstlicheGemeinschaft als Reaktion auf Unsicherheit wahr, als eine Umgangs-

form mit dem Verlust an Welt. Um diese Funktion der Orientierung und Sinnstiftung

zu erfüllen, seien Instant-Gemeinschaften aufgrund ihrer Unbeständigkeit und Ober-

flächlichkeit aber kaumgeeignet. Auchwenn sie Identifizierungsangebotemachten, bö-

te dies nicht das Fundament lebensweltlicher Sicherheit, wie es Bauman von ethisch-soli-

darischenGemeinschaften erwartet. Auchwenn die Anzahl der Objekte des Vergleichs eher

gering ist, unterscheiden sich die Angebote in zentralen Fragen.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 81

*

Eine grundsätzliche, zugleich grobe Differenzierung ist anhand der Unterscheidung ei-

ner sozialphänomenologischen und einer politisch-ideologischen Perspektive möglich,

die wir kurz ausbreiten.181 Mit beiden Sichtweisen gehen neben verschiedenen Zugän-

gen unterschiedliche Verständnisse des Kommunen, seiner Qualität, Position und Funk-

tion, einher. In der sozialphänomenologischen Perspektive erscheint die Gemeinschaft

als ein genuiner Modus der Koexistenz, wie sie Tönnies darstellte und auch bei Bau-

man, in gleichwohl zu unterscheidender Akzentuierung, Platz fand. So geht es hier um

einen mitgeteilten Sinnraum des Zusammenlebens, der sich ebenso durch die Intimität

undKohäsivität desKontaktswiemit derAusrichtung einesKontextes182 auszeichnet.Die

Gemeinschaft markiert eine genuine Form der Sozialität. Der politisch-ideologische Zu-

gang hingegen nimmt die Gemeinschaft als konkrete Figur politisch-ideologischer Dis-

kurse wahr. Es geht darum,wie und warum Postulate, Narrative oder sonstige kommu-

nikativePraxenaufAnnahmenvonGemeinschaft abstellen,also ihreRolle impolitischen

Diskursraum.Plessner undSpitta lassen sichhier einsortieren,obgleich beide inderAn-

nahme desWeltverlustswiederum auf die erste Form implizit rekurrieren.

Im sozialphänomenologischen Zugang entzieht sich Gemeinschaft der Rezeption

und verweigert sich Versuchen der Aneignung, Kontrolle und Politisierung. Als hinter-

gründig-latenter Kontext der gemeinsamenLese183 bedarf dasKommuneweder diskursiver

Übereinkunft noch reflexiver Kritik oder öffentlicher Bekundung. Im Sinne der Lebens-

welt bleibt das Kommune im Rücken und markiert die Ausrichtung einer mitgeteilten

Welt. Diese Intimität eines Ko lässt sich nicht produzieren, sie (ent-)steht im Mit und

Zusammen der Existenz. In der Lebenswelt ist neben der Einrichtung der Umwelt auch

die Bildung eines Einverständnisses angelegt, das in unseren Kategorien des Konsenses als

Übereinstimmung, nicht als Übereinkunft, zu verstehen ist. Die Gemeinschaft markiert

soziale Beziehungen, die sich von selbst verstehen, die schon immer da waren und sich

jeder Infragestellung verweigern: Mit der Problematisierung geht der lebensweltliche

Halt verloren. Neben dem Mit der Ko-Existenz sind der Gemeinschaft ebenso Struk-

turen des Sens eigen, also die Ausrichtung von Sinn und Bedeutung, Orientierung und

Wahrnehmung. Im Sinne der Perzeption meint das Kommune einen intuitiven Zugang

und ein Verständnis derWelt, ihrer Ordnung und Rhythmik. Die beiden Aspekte, das Ko

und der Sens, bestehen zusammen und prägen die Konstitution und den Kontext des

Kommunen, ohne dass hier ein Primat, ein kausaler Faktor oder eine Determination

181 Auch Gertenbach et al. schlagenmit Bezug auf die Spannung der Begriffsanlage der Gemeinschaft

bei Aristoteles eine ähnliche Differenzierung vor: »Zum einen geht es um grundsätzliche und vorwie-

gend ahistorische Fragen nach menschlicher Koexistenz und Sozialität (ontologische Ebene), zum anderen

um die Analyse, Konstruktion und Beurteilung konkreter Ausprägungen von Gemeinschaft (politisch-ethi-

sche Ebene).« (TdG, S. 20, siehe auch detaillierter TdG, S. 21 – 30)

182 Mit Nancy ließe sich zudem von Strukturen der Kommunikation, Kopräsenz und Konsens sprechen.

Die Verknüpfung der Horizonte von Ko und Sens werden wir im Zuge der Lektüre Nancys weiter

ausbreiten.

183 Legere bezeichnet sowohl lesen und sammeln als auch auflesen und auslesen. In Anbetracht des

Schwankens des Gemeinen zwischen Einem und Allen im Sinne Nancys wären hier weitere Einlas-

sungen möglich, aber für unsere Zwecke scheinen sie hier nicht notwendig.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


82 Tobias Braun: Der politische Konsens

auszumachen wäre. Zugleich stellt sich die Frage des Status des Kommunen: Tönnies

beschreibt die Gemeinschaft als einen Modus der Koexistenz, wogegen Bauman sie

einerseits als Daseinsform un- bzw. vormoderner Gemeinwesen begreift, sie anderer-

seits auch in modernen Ordnungen als Dimension, wenn auch als Mangel, angelegt

sieht. In beiden Varianten meint Gemeinschaft keine essentialistische Identität oder

Homogenität des Sozialen, sondern den genuinen kollektiven Kontext einerWelt.

Dieses Verständnis der Gemeinschaft im Sinne einer Lebenswelt wird von dem

politisch-ideologischen Zugang nicht geteilt, fasst dieser Gemeinschaft doch diskursive

Figuren und Narrative, die bestimmte soziale und politische Funktionen erfüllen und

zugleich eher anhand soziolinguistischer, diskursanalytischer und kommunikations-

theoretischer Kategorien und Kriterien zu beschreiben sind. Wie in der Verhandlung

Spittas klar wurde, lassen sich verschiedene Implikationen des Kommunen in den Ge-

meinschaftsdiskursen ausmachen, die es zugleich aufgrund ihrer Unterschiedlichkeit

zu trennen gilt. Sowohl ihreUrsache (Weltverlust) als auch ihre diskursive Formation und

der Inhalt der ideologischen Angebote verweisen auf Aspekte des Kommunen. Als Reak-

tion auf den Verlust der Ordnung derWelt steht dasMotiv der Gemeinschaft zugleich in

einem sozialphänomenologischen Horizont. In dieser Bekundung des Fehlens bleibt die

Ausrichtung der Welt abwesend anwesend. Mit den diskursiven Formationen lassen sich

einerseits die Ausbildung hegemonialer Ideologien beschreiben, und andererseits die

Organisation der Gemeinschaftsdiskurse deuten, also zum Beispiel ihre Kennzeichen

retrospektiver Idealisierung. Zuletzt bekunden sich in den politischen Entwürfen und

ideologischen Vorstellungen ebenso Aspekte der Gemeinschaft. Mit Hilfe der Unter-

scheidung Plessners in Blut- und Sachgemeinschaft lassen sich die Implikationen der

Reklamation eines natürlichen und eines künstlichen Ursprungs der kollektiven Identität

nachzeichnen und in Hinsicht ihrer Einholung des Einen bestimmen.

Die kollektive Identität der nativistischen Blutsgemeinschaft schöpft sich aus einer be-

stimmten substantiellen Qualität, einer ausgezeichneten, natürlichen Essenz, die als Ur-

sprung und als Kriterium der Einigkeit einer Gemeinschaft dient. Die Versicherung des

Einenkanndabeider kollektivenIdentität selbst, imSinnedesVolksoderdesRaums,einem

Attribut, das Blut oder die Rasse, oder einer Kondition, den Boden oder auch eine Kul-

tur, entstammen. Zugleich kann das Gemeinsame nicht hergestellt werden, vielmehr ist

diese schon da, in dem einenBlut, der einenAhnenschaft, dem einenBoden usw. gegeben.

Somit ergibt sich ein Ausrichtung nach Innen:Weil eine Extension informderMissionie-

rung ausgeschlossen oder zumindest heikel ist, da es die versicherte Identität aufweicht,

geht es der essentiellenGemeinschaft umExklusion nachAußenundHomogenität nach

Innen.184 Demgegenüber sind in künstlichen SachgemeinschaftenBeitritte zumKollektiv

durchaus möglich. Das Gemeinsame liegt hier im Umsetzungsbestreben einer Idee. Die

Gemeinschaft selbst ist nicht das eigentliche Motiv und der integrative Nexus, vielmehr

entsteht die Verbindung im gemeinsamen Streben hin zu einem Zweck. Das Künstliche

184 Das Kriterium der Heimat ist sicher offener als andere Kriterien des Gemeinsamen, wie das Blut.

Siehe weiterführend zur Phänomenologie der Heimat eine Arbeit Joistens (2003) und allgemein

zu Konstruktionen der Heimat die Studie Boas und Palfreymans (2000) sowie den Sammelband

Bescansas und Nagelschmidts (2014).

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 83

hieran ist wiederum, dass das integrative Moment imWillen der Beteiligten liegt, es er-

gibt sich nicht von selbst, es muss geschaffen werden und verlangt Überzeugung und

Hingabe. Der Ursprung des Einen liegt nicht im Inneren der Gemeinschaft (intrinsisch),

sondern im Erreichen eines äußeren Ziels (extrinsisch). Weil sich das Eine in einem ex-

ternen Bezug stiftet, der allerdings im selben Schritt auf die Reinheit der Überzeugung

zurückschlägt, kann die Gruppe der Beauftragten problemlos variieren. Auch wenn bei-

de Gemeinschaftsformen kollektive Identität anstreben und einen Purismus postulieren,

unterscheidet sich der Umgang: In der essentiellen Gemeinschaft ist das Pure defensiv

und auf die innere Einheit hin ausgerichtet, in der projektiven Gemeinschaft bildet der

Auftrag das reine Element, das sich als Anspruch auf die Willen der Beteiligten über-

trägt. In unterschiedlicher Gestalt steht diese Artikulation des Ko in einem Bezug zum

Sens: Als politisch-ideologische Postulate können diese Gemeinschaftsdiskurse als Kom-

ponenten des politischen Imaginären verstanden werden, mithin als Objekt und Subjekt

von Sinnstiftung. Dennoch ist es zentral, die Ebene zu beachten: Diese Bezüge stehen

schon je in einem sinnhaften Kontext, also einer natürlichenOrdnung und der absoluten

Evidenz des Ziels. Ein solches Denken der Gemeinschaft lässt diese Annahmen hervortre-

ten und akzentuiert zugleich die politisch-sozialen Mechanismen von In- und Exklusi-

on. Ineiner sozialphänomenologischenPerspektive tritt hingegendieKonstitutioneines

Sinnraums in den Fokus, die latenten Kontexte einermitgeteiltenWelt.185 Auch wenn sich

beide Zugänge nicht widersprechen, setzen sie doch andere Akzente.186

InAbgrenzungzurSachgemeinschaft könnteanschließendnochderTypeinerKoope-

rationsgemeinschaft eingeführt werden.Die Sachgemeinschaft fordert noch einen Zweck,

der die Einheit verbürgt, aber dem Purismus verfallen kann. Das Verbindende der Ko-

operation liegt dagegen nicht im Ziel, sondern in der gemeinsamen Tätigkeit. Die Inte-

gration vollführt sich in einem anfangs-, ort- wie ziellosen Prozess, einem Spiel pluraler

Differenzen,dermutualenEröffnung desVielen oder einemGemein-Werden.Die Angebote

Espositos undSpittas sindhier einzuordnen,ObdieseAnsätzenoch alsGemeinschaft zu

bezeichnen ist, ist eine andere, durchaus komplexe Frage. Zuletzt bleibt es ebenso offen,

ob die Integration das Gemeinsame (Ko), das Werk (Opus) oder das Werken (Operation)

leistet.

*

Das erste hier relevanteMerkmal des Gemeinschaftsbegriffs besteht in seiner Dispositi-

on als Reaktion und Umgangsform mit krisenhaften Phänomenen desWeltverlusts, also

demSchwund von Sicherheit,Ordnung undVertrauen. Plessner, Bauman,Esposito und

185 Siehe z.B. Tönnies: »Gegenseitig-gemeinsame, verbindende Gesinnung, als eigener Wille einer Gemein-

schaft, ist das, was hier als Verständnis (consensus) begriffen werden soll. Sie ist die besondere soziale Kraft

und Sympathie, die Menschen als Glieder eines Ganzen zusammenhält.« (GG, S. 17)

186 Hier schließen sich dann phänomenologische, psychologische und soziologische Arbeiten u.a. zur

Lebenswelt und zur Welterfahrung, an. Wir werden uns der Lebenswelt gesondert bei Habermas

widmen. Prominent hat sich Luckmann (1980 und 2007, siehe auch Berger/Luckmann 2000) um

eine Bestimmung der Lebenswelt bemüht.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


84 Tobias Braun: Der politische Konsens

Spitta weisen dezidiert auf diese Anlage hin. Dabei schärft Spitta den Blick für ein Ver-

ständnis von Gemeinschaften als einer diskursiven Figur, die als Reaktion auf die Unge-

wissheit der Moderne zu sehen ist und gleichzeitig ein strategisches Narrativ reaktio-

närer Ideologien markiert. Mit ihrer Funktion der Erbauung gehe eine Abkehr von einer

als Krise empfundenen Situation der Gegenwart einher und manifestiere sich zugleich

in einer Romantisierung der Vergangenheit. Die Sehnsucht nach Gemeinschaften ließe

sich so als ein Versuch der Sinnstiftung verstehen, deren Reminiszenz einer verlorenen

Ganzheit, Harmonie und Ordnung zugleich Ausdruck der Haltlosigkeit im Präsenz ist.

DasKommune geht somitmit einemVersprechen einher, ebenso inHinsicht einer Explika-

tion der Krise des Sinns derWelt wie einer Hoffnung auf (zurück- wie vorliegende) bessere

Zeiten. Gemeinschaften lassen sich in doppelter Hinsicht als Symptom eines je eigenen

Abwesens denken: Des Sinnswie des Kommunen.

Aus der Uneinlösbarkeit des Versprechens des Kommunen folgt ein Zug zum Rigoris-

mus: In Versuchen, Gemeinschaften zu rekonstruieren,manifestiert sich ihr Abwesen als

Idealisierung einer heilenWelt, als retro- und prospektive Verklärung einerUtopie.187 Der

Mangel schlägt um in einen potenzierten Purismus, in eine hypostasierte Reinform des

Heils, in dem die Gemeinschaft weder verloren noch unmöglich erscheint. Das Verspre-

chen einer kommenden Gemeinschaft lenkt den Blick einerseits auf die Mängel der Gegen-

wart, in der jene Faktoren verortetwerden,welche die Verwirklichung derGemeinschaft

verhindern.DieserGrundwird insÄußerederGemeinschaft verschobenund so die inne-

re Rein- und Einheit der Gemeinschaft bewahrt. Zudem bietet sich im Engagement für

die Wahrung der Gemeinschaft die Möglichkeit, die Distanz aufzuheben, die diese von

der Gegenwart trennt. Auch wenn die Gemeinschaft absent bleibt, erlaubt diese Passage

den Akteuren eine Aneignung und einen Anschluss an das Verlorene. Plessners Sachge-

meinschaft ließe sich anschließen, aber auch die Ansätze Baumans und Spittas.

Das zweiteMerkmal zielt auf die Verwirklichung der Gemeinschaft, dieMöglichkei-

ten und Bedingungen der praktischen Umsetzung. Die Zugänge schwanken zwischen

denPostulatenderMachbarkeit undderBetonungderDistanz,dieGemeinschaft von je-

demZugriff trennt.NebendieserAnlagemüssendiePositionunddasVerhältnis bedacht

werden, in denen dasKommune steht: Als lebensweltlicher Kontext und als diskursive Fi-

gur kommen ihr unterschiedliche praktische Potentiale und Konditionen zu. Zunächst

ist festzuhalten, dass Gemeinschaften in keinem hier vorgestellten Konzept als Produk-

te menschlichen Handelns verstanden werden: In der sozialphänomenologischen Per-

spektive meint die Lebenswelt einen latenten Kontext, in dem die Einzelnen stehen. Als

Objekt wurde die Gemeinschaft selbst zu einer fiktionalen Figur, die dem Ausweis und

der Begründung politisch-ideologischer Absichten dient, ohne dabei die Möglichkeit zu

187 Eine einseitige Akzentuierung des retrospektiven Charakters der Gemeinschaft vernachlässigt so-

mit, dass das utopische Potential auch der Zukunft, einem Projekt, entnommen werden kann. Die

Zeitebenen bleiben verschränkt, keine scheint per se ausgezeichnet. Nach Niekrenz (GaM, S. 23)

verweist sowohl das Verlorene der Vergangenheit als auch das Utopische der Zukunft auf eine Fik-

tion kollektiver Identität, die als Quelle der Autorität und Legitimität dient. Zugleich wohnt dieser

Rechtfertigung ein spezifischer Mechanismus der Immunisierung gegenüber Kritik inne, der mit

der Absolution des Fiktiven einhergeht.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 85

bieten, ihre Versprechungen zu erfüllen. Die Einholungsversuche der Gemeinschaft be-

stätigen eher ihr Fehlen und bezeugen zugleich ihr Abwesen inform retrospektiver Remi-

niszenz oder utopischer Entwürfe.

Wiederum zeigen sich in Plessners Differenzierung der Gemeinschaftstypen in-

struktive Unterschiede: Zwar bietet sich einerseits im Projekt der Sachgemeinschaft ein

Angebot derHerstellung vonGemeinschaft, der postzedente Status derVision verschiebt

die Einheit jedoch ins Außen. Zugleich sollte die entfaltete kollektive Bindung mit der

Idealisierung, der manipulativen Versprechen und der suggerierten Hoffnung, bis

zu einem gewissen Grad steigen, wodurch die Integration die Entrückung befördert.

Die kollektive Identität bildet sich weniger anhand von kommunalen als an kooperativen

Potentialen: Auch wenn demnach die Praxis der Sachgemeinschaft auf die Realisierung

einer Gemeinschaft zielt, ist das integrative Moment der Wille und die Überzeugung

der Beteiligten, ihr Engagement und ihre Verpflichtung gegenüber der Sache. In der

Blutsgemeinschaft indes ist die kollektive Identität schon gegeben, einzig in ihrer Reinigung

nach Innen und ihrem Schutz nach Außen bestehen Handlungsaufträge. Kurzum sind

die applikativen Potentiale beider Typen zwar existent, aber limitiert.

Bauman weist einmal auf die Eigenart echter Gemeinschaften und ihren Verlust in

der Moderne hin, andererseits geht er den Anzeichen und Umgangsformen mit dessen

Abwesen nach. Er verweist dabei auf zwei Typen der Gemeinschaft: Gerade weil die In-

stant-Gemeinschaften an der Einrichtung stabiler, sicherer Strukturen und Beziehun-

gen scheitern, sind ethisch-solidarischer Gemeinschaften erforderlich, die sich durchaus

als Reaktionen auf die Auswüchse der Risiko- und Prekarisierungsgesellschaft (Beck, Mar-

chart) ausnehmen. Bauman nimmt im Vergleich eine recht klare sozialpolitische Positi-

on ein, die sich substantiellen Vorstellungen kollektiver Identität enthält, aber gleichwohl

für die Relevanz lebensweltlicher Kontexte plädiert. In Espositos Ansatz der communitas

bietet sich keine direkte produktive Aneignung der Gemeinschaft, vielmehr bemüht er

sich umdie Offenlegung eines kommunalen Fundus gemeinsamer Verpflichtung und Ver-

antwortung, in dem die Einzelnen schon je stehen.188 Diesen Bezug fasst Esposito dezi-

diert nicht substantiell oder materiell, um so der problematischen Bestimmung des Ei-

genen zu entgehen. Letztlich lässt sich dieser Kontext nur in seiner latenten Anwesenheit

wahrnehmen, ohne eine Möglichkeit der Übernahme, Steuerung oder Realisierung zu

bieten.Auch inSpittasAngebot zeigt sichdieseSpannungzwischenderKritik amEssen-

tialismus und demVersuch, die Integrationsleistung der Gemeinschaftskonstruktion in

der Moderne adäquate Formen zu übertragen. Die Konstitution eines geteilten Kontex-

tes steht dabei dem Anspruch der Einsicht in die Ungewissheit und die Vergegenwärti-

gungderPluralität gegenüber: Einerseits lässt Spitta dieKonstruktionderGemeinschaft

imWerden durchaus zu und will ihr integrative Potentiale entnehmen, andererseits ent-

zieht sie ihrmit demAnspruch,Annahmen desEinen zu vermeiden, praktische Potentiale

außer der abstraktenundpassivenAffirmationderVerschiedenheit.189DasMerkmal der

188 Diese Zusammengehörigkeit könnte als geteilte Verpflichtung gelesen werden, ein Sich-gehören

imSinne einer (Mit-)Bestimmung, einer kollektivenVerpflichtung, sich zuzuhören (Empathie), auf

einander zu hören (Autorität).

189 Wir lassen die Bedingtheit der Konstruktion hier beiseite.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


86 Tobias Braun: Der politische Konsens

Umsetzungmuss demnach differenziert und auf den jeweiligenAnsatz bezogen verhan-

deltwerden.Gemeinschaften verweigern sich einerseits ihrer eigenenProduktion:Nicht

nur steht ihr Anspruch eines natürlichenUrsprungs der willentlichen Anfertigung unver-

söhnlich gegenüber, auch die intimen Kontexte einer Lebenswelt entziehen sich der in-

tendierten Implementation.Gerade informpolitisch-ideologischer Figuren suggerieren

Gemeinschaften andererseits dieMöglichkeit ihrer Aneignung undVerwirklichung. Zu-

gleich entzieht sich die eigentliche Gemeinschaft jeder ihrer Manifestationen, sei es im

Blut, der Sache oder der Sehnsucht.

Ein drittes Merkmal ist die Harmoniebehauptung, die auch schon bei den anderen

Merkmalen angeklungen ist: BestehendeGemeinschaften sind ausgeglichen, ruhig, ein-

trächtig. Die intime Sicherheit und Vertrautheit sprach schon Tönnies an. Bauman ar-

beitete diesenHarmoniecharakter alsKonnotationderGemeinschaft ebensoherausund

verwies wie Tönnies auf ein obwaltendes (Ein-)Verständnis, das den Entzug praktischer

Verfügung und die Integration verbinde. Der natürliche Einklang verlangt die Abstinenz

vonDissonanzen, informkritischer Rezeption ebensowie inform vonDissensen.Beides

führt zur Zersetzung des kommunalen Einvernehmens. Die echten Gemeinschaften Bau-

mans vergehen just im Moment ihrer Reflexion, Blutsgemeinschaften sollten den Zwei-

fel, allen voran den Zweifelnden, aggressiv ausschließen, aber auch Sachgemeinschaften

verweigern sich einem kritischen Zugang, indem sie das hehre Ziel sakralisieren.190 Die

Stimmung der Harmonie steht folglich demModell der Lebenswelt nahe, kann sich aber

auch im Streben hin zu einem Ziel ergeben.

Spitta stellt die Erwartung natürlicherHarmonie und homogener Eintracht ins Zen-

trum ihrerKritik:DerEinklang führe zurAbwendung vonder Pluralität, derHeterogeni-

tät und Differenz des Sozialen, die als äußere Störung des geeinten Innen ausgewiesen

werden und in eine regressive wie repressive Ideologie der Ex- und Inklusivität mün-

de. Zwarmacht sie auf Risiken aufmerksam, denen sich auch sozialphänomenologische

Analysen der Lebenswelt widmen müssen, so ist doch der Unterschied zu den diskursi-

ven Figuren zu beachten. Diese Gefahren entstehen hierbei aus einer unangemessenen

Politisierung lebensweltlicher Kontexte, die dann in eine feindliche Aversion gegenüber

pluralen, autonomenund emanzipativen Praxen umschlagen kann:Mit anderenWorten

kann die Intimität die Aufgabe des Privaten und die Übersichtlichkeit die Normalität er-

fordern wie die Sicherheit der Kontrolle und die Solidarität der Homogenität bedürfen.

Wie im Falle der Bluts- und der Sachgemeinschaft führt dies in einen Purismus, der eine

Grundlage der Gemeinschaft und die Versicherung ihres Einen hypostasiert und sich in

ihrer Verteidigung radikalisiert. Letztlich lässt sich der Vorwurf dieser Politisierung des

Versprechens der Harmonie nur bedingt auf sozialphänomenologische Zugänge übertra-

gen.

*

190 Den Verknüpfungen der Heiligkeit und der Gemeinschaft wären noch weiter nachzugehen. Beide

teilen eine überschreitende Bewegung, Aspekte von Emergenz und Exzess, sowie ein Abstellen auf

ein eines Ganzen, auf Vollständigkeit und Abgeschlossenheit, auf Reinheit und Selbstgenügsam-

keit.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 87

Nach der Systematisierung des Gemeinschaftsbegriffs lassen sich zwei Typen des Einen

unterscheiden: Einerseits verweist es auf einen substantiellen Status kollektiver Identi-

tät (im Sinne einer Einheit), andererseits auf das Produkt einer Praxis (im Sinne einer

Einigung), wobei hier das Eine in der Kooperation (Ko, Opus, Operation) selbst oder in der

IntentionderKooperierenden situiert sein kann.191Neben verschiedenenUrsprüngen ge-

henmit denModellen auch zu unterscheidende Qualitäten, Funktionen und Positionen

des Einen einher. Der Struktur nach handelt es sich um eine ähnliche Anlage, wie wir sie

im Schwanken des Konsenses zwischen der Übereinstimmung und Übereinkunft aufgegrif-

fen haben. Auch wenn diese Unterscheidung nicht vollständig analog ist, macht sie die

Divergenz im Umgang mit den Annahmen des Einen im Denken der Gemeinschaft deut-

lich.

191 Das voluntative Element bildet das Kriterium, nachdem Tietz, Kant aufnehmend, die Gemein-

schaftsbegriffe und ihre kollektiven Identitäten unterscheidet: »Bei den Gruppen, die kleiner als die

gesamte Menschheit sind, werde ich im Anschluß an Kant von einem »commercium« und von »communio«

sprechen, wobei unter einer Gemeinschaft im Sinne eines »commercium« ein Verkehrszusammenhang ver-

standenwird, in dem die Vielheit der Komponenten in durchgehender »Gemeinschaft derWechselwirkung«

stehen, ohne dabei in intentionaler Hinsicht ein Gemeinsames zu bewirken, während unter einer Gemein-

schaft im Sinne einer »communio« ein Verkehrszusammenhang zu verstehen ist, in dem die Vielheit der

Komponenten dadurch miteinander integriert sind, daß sie etwas miteinander machen und sich so mitein-

ander vereinen – wobei es diese Gemeinschaften sind, die über gemeinsam geteilte wertrationale Überzeu-

gungen ihrer Mitglieder integriert werden.« (GdW, S. 14) Beide Formen der Gemeinschaft unterschei-

den sich demnach in ihrem Rekurs auf die Intention: Einerseits stiftet sich der Zusammenhang

äußerlich, durch einen Kontext, andererseits bildet sich die Gemeinschaft in Folge einer ambitio-

nierten Kooperation, in der sich zugleich ein Kollektiv bildet. Weil sich der Verkehrszusammen-

hang nach äußerlich-formalen Kriterien bestimmt, kann seine Gemeinschaft auch einen univer-

salen Kommunikationsraum meinen, der alle vernunftbegabten Lebewesen umfasst. Die kollek-

tive Identität der communio nimmt sich dagegen weitaus partikularer und exklusiver aus, stiftet

sich die Gemeinschaft doch in bestimmten, konkreten Absichten und Werten. (Vgl. GdW S. 55f.)

Das Ziel von Tietz (GdW, S. 77f., einschränkend S. 193f.) ist letztlich, beide Formen und Formate der

Gemeinschaft zu vermitteln. Zugleich entstehen durch sein Lösungsangebot Komplikationen, die

hier nur kursorisch erwähnt werden können:Wenn Tietz (GdW, S. 80) rationale Diskurse als einzig

legitime Quelle von Gemeinschaft ausweist, setzt er die Integration der Gemeinschaft selbst der

Notwendigkeit der diskursiven Rechtfertigung aus. Kurz gefasst entzieht sich der kommunikativen

Vernunft jede latente Form kollektiver Identität und Integration. So ist dem Gemeinschaftsbegriff

Tietzs ein ähnliches Schicksal beschieden wie der Lebenswelt im Denken von Habermas, weil sich

die integrativen Potentiale der koordinierenden Strukturen in Folge der reflexiven Hinterfragung

verlieren. Zudem verschiebt sich mit der reflexiven Begründung die kollektive Identität von einem

Effekt eines Kooperationszusammenhangs hin zu der eigentlichen Aufgabe des Ausweises. Neben

dem Ziel, den Verfahren und der Beteiligung müssen dann auch die Werte nach den Maßstäben

kommunikativer Rationalität bestimmt und gerechtfertigt werden. Die Koordinationsleistung der

Gemeinschaft und ihrem Verkehr wird letztlich von der kommunikativen Vernunft übernommen.

Aufgrund deren abstrakt-universaler Anlage ist dann Tietz auch möglich zu behaupten, dass die

Bindungskraft von sozialen Kollektiven nichtmit ihrer Größe zusammenhänge. Der Sozialleim, wie

Tietz ihn nennt, beinhaltet keine Abhängigkeit von Quantität und Qualität, die diskursive Werte-

gemeinschaft kann von einigen Wenigen oder Legionen getragen werden, ohne dass dies auf die

jeweilige Beziehung Einfluss hätte. Die kommunikative Vernunft ist universell auf alle vernünf-

tigen Lebewesen bezogen und es gibt keine Reibungsverluste, egal wie viele Teilnehmer in den

Diskurs eintreten. (Vgl. Tietz, GdW, S. 126 – 130) Ob dies ein überzeugendes deskriptives (und nor-

matives) Modell der Konstituierung von Formen der Gemeinschaft ist, darf bezweifelt werden.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


88 Tobias Braun: Der politische Konsens

Die Übereinstimmung lässt sich mit dem sensualen Kontext verknüpfen, dem mitge-

teilten Sinnraum einer Welt. In dieser Hinsicht steht die Gemeinschaft der Lebenswelt

nahe, ihrer Integration und Koordination. Die Komposition der Stimmen, wie der Über-

stimmung eignete, findet sich auch im Denken der Gemeinschaft: So verweisen Tönnies

wie Bauman auf ein hintergründiges Einverständnis, das sich mit und in der kommuna-

len Koexistenz bilde und zugleich dessen Ordnung präge. Dieses Verständnismeint dabei

nicht nur einen Zustand der Einigkeit, sondern zugleich die Möglichkeit des Verstehens

und der Verständigung. Das integrative Potential wird deutlich, wenn Tönnies das Ver-

ständnis (consensus) als gegenseitig-gemeinsame, verbindende Gesinnung und als eigenenWillen

einer Gemeinschaft beschreibt: »Sie ist die besondere soziale Kraft und Sympathie, die Menschen

als Glieder eines Ganzen zusammenhält.« (GG, S. 17) Zugleich bezieht sich das Einverständnis

auf einen Raum, in dem die Einzelnen schon je stehen und in dem sich intuitiv bewe-

gen: Als latente Stimmung einerWelt bleibt diese Ordnung vor und außerhalb bewusster

Zugänglichkeit.192 So bildet das Einverständnis den Fundus kollektiver Identität lebenswelt-

licher Strukturen, deren konstitutiven, integrativen und koordinativen Potentialen sich

wiederum eine sozialphänomenologische Perspektive widmet.

Im Gegensatz zur Übereinstimmung fasst die Übereinkunft das Eine als Erzeugnis, als

Verfahren der Einigung. Gerade weil die Einigung einem bestimmten Zweck dient, lässt

sie sich in gewisser Hinsicht als eine Sachgemeinschaft verstehen. Mit dieser Kennzeich-

nung wird der integrative Stellenwert der Projekte akzentuiert, mithin die kohäsive

Kraft eines gemeinsamen Ziels. Die Übereinkunft nimmt einerseits inform des Resultats

der Verständigung auf das Eine Bezug, andererseits inform vorauslaufender Konditio-

nen der Einigungsbewegung: Die Intention und die Bereitschaft der Beteiligtenmüssen

ebenso vorausgesetzt werden wie bestimmte formale Vorgaben. Zuletzt muss auch die

Performanz der Einigung selbst ausgewiesen werden, also die Konversion des Vielen hin

zum Einen. Zugleich bleibt der Status des dreifachen Ursprungs des Einen, wie schon

erwähnt, offen: Im Sinne einer Kooperation kann Einigung dem Gemeinsamen (Ko),

demWerk (Opus) oder demWerken (Operation) entstammen.193 Als Grundlage kann dem

Konnex ebenso eine kollektive Identität wie Gemeinsamkeit dienen, ebenso geteilte Ziel

und Intentionen wie die gemeinsame Betätigung und Arbeitsweise.194 Die Unklarheit

lässt sich anhand einer Frage exemplifizieren: An welcher Stelle konstituiert sich der

192 Wie Baumanhervorhebt,meint dieseÜberstimmung eben kein Produkt: »Das gemeinschaftliche, tat-

sächliche […]Verständnismußnicht erst gesucht, geschweige dennmühsamkonstruiert oder erkämpftwer-

den: Dieses Verständnis »ist da«, steht fix und fertig zur Verfügung – man versteht sich »ohne Worte« und

muß niemals fragen: »Worauf willst du eigentlich hinaus?« Das Verständnis, auf dem Gemeinschaft be-

ruht, geht allen Streitigkeiten und Abmachungen voraus. Es ist nicht das Ergebnis, sondern der Beginn des

Zusammenlebens.« (G, S. 16)

193 Eine weitere Schematisierung ist anhand der in Anspruch genommenen Positionmöglich: Vorlau-

fenden Konditionen stehen nachlaufende Resultate und beiläufige Effekte gegenüber.

194 Wir können hier nur auf die breite Diskussion zur kollektiven Intentionalität verweisen, ohne sie

eigens aufzunehmen. Siehe die entsprechenden Kapitel bei Searle (2012 und 1995) und neben den

Sammelbänden Schmids und Schweikards (2009) und Schmids, Schulte-Ostermanns und Psarros

(2008) auch die Arbeit Tuomelas (2013), der der kollektiven Intentionalitätmit einem Fokus auf der

sozialen Ontologie nachgeht.

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


Einleitung 89

Konnex, wenn wir Fußball spielen: Ist es die Situation (wenn), ein Kollektiv (wir), ein Ar-

rangement (Fußball) oder ein Prozess (spielen)? Resultieren die Identität und Kohäsion

aus dem Ereignis, aus der Absicht seiner Teilnehmer, der Anerkennung des Reglements

oder sind sie ein Effekt des Spielens? Auch wenn sich diese Unterschiede im Einzelnen

diffizil ausnehmen, ist der entscheidende Punkt die Varianz der Status des Einen, der

herausgestellt werden sollte.

AndieserStelle ist esnichtmöglich,dasKommuneabschließendzuklären.195 Bishier-

hin haben wir versucht, der Komplexität des Gemeinschaftsdenkens zwischen dem Ko

und dem Sens Rechnung zu tragen und speziell die Annahmen des Einen offen zu legen.

Wir können festhalten, dass die Qualität, Funktion und Position des kommunalen Einen

zwischen den Ansätzen variiert. Die kollektive Identität und der sensuale Kontext konnten

aber zumindest umrissen werden, und können so der nachfolgenden Spurenlese des Ei-

nen als Fährten dienen.

4. Die begrifflichen Dimensionen des Konsenses

Das Ziel der begrifflichen Klärung des Konsenses war es, über diesen einen Zugang zur

Axiologie demokratietheoretischenDenkens gerade inHinsicht der Annahmen des Einen

zu erarbeiten. In Folge der semantischen Komplexität des Konsenses und seiner Kompo-

nenten steht am Ende dieses Aufrisses zwar keine fixe Definition, wohl aber eine reflek-

tierte Ambivalenz und die Verortung in einemkonzeptionellen Spannungsfeld.DerKon-

sens schwankt zwischen den Formaten der Übereinstimmung und der Übereinkunft, einer

bestehenden Einigkeit und Verfahren der Einigung. Dem verbindendenMerkmal der An-

nahme des Einen steht die Ambiguität ihrer Position, Funktion und Qualität gegenüber.

Das Eine kann sowohl eine unbedingte Voraussetzung als auch ein intendiertes oder un-

intendiertes, direktes oder indirektes Resultat eines Prozesses sein.DasEine kann eben-

so dem Werk und dem Werken entstammen, dem Werkzeug196 und den Werktätigen.

Das Eine kann durch substantielle Qualitäten oder durch Implementation externen In-

stanzen entstehen, und ebenso eine intime wie eine abstrakte Einheit meinen. Kurzum:

Das Eine hat keinen fixen, zuweisbaren konzeptionellen Platz, folglich ist es nötig und

möglich, den Bewegungen und Figuren seiner Annahmen im jeweiligen Ansatz demo-

kratischen Denkens nachzugehen. Nur wenn der politische Konsens als offenes und ad-

aptives Konzept behandelt wird, kann die notwendige Sensibilität bewahrt werden, um

auch denmultiplen Annahmen des Einen nachgehen zu können.

195 Zudem ist eine Erweiterung um die Soziologie des Alltags, des Alltäglichen, angezeigt, mit der

eine Fortsetzung und Erweiterung Tönnies Denken der Gemeinschaft möglich ist. Henri Lefebv-

res (1947/61/81) dreibändige Kritik des Alltagslebens kann hier als Einsatz dienen. Anzumerken

ist, dass es zwar eine dreibändige Übersetzung ins Deutsche (1974/75/75) gibt, diese aber den ur-

sprünglichen mittleren Teil in zwei Bände auftrennt. Der dritte originale Band, der erst nach der

Veröffentlichung der deutschen Ausgabe erschien, ist indes nicht übersetzt. Zum Denken Lefeb-

vres empfiehlt sich die Arbeit Schmids (2005) und der Sammelband von Goonewardena et al.

(2008).

196 ZumBeispiel durch die Anwendung der kommunikativenVernunft, wie gerade bei Tietz anschaulich

wurde,

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006 - am 12.02.2026, 22:26:39. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839472026-006
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

