Catherine Chalier

Kurze Betrachtung des Schonen*

Fiir Nevenka und fiir Norman

Unabléssig von Buch zu Buch auf die Stimme des Seins und dann auf dem
noch anspruchsvolleren Tonfall eines Jenseits des Seins horend, zieht sich
durch das Werk von Levinas der strenge und sanfte Duktus von Formulie-
rungen, der den Appell des Guten im Herzen des Lebens vernehmen lisst,
das vor allem auf sein eigenes Gliick bedacht ist und schnell bereit ist, sich
aus besten Griinden von allem anderen loszusagen. ,Gutes jenseits des
Seins*, ,Giite des Guten®, ,urspriingliche Einwirkung des Guten auf sich
selbst” oder auch ,Giite wider Willen“ sind die Leitlinien eines Werks, das
sich der Verantwortung fiir andere widmet, ohne Raum fiir Uberlegungen
zu lassen, die von dessen Dringlichkeit ablenken wiirden.! Die Begriffe
»Schonheit” und ,schon tauchen in den Biichern des Philosophen nur sel-
ten auf, und wenn sie doch unter seine Feder gelangen, dann werden sie so-
fort mit zahlreichen Vorbehalten versehen, als ob ihre bloBe Anwesenheit
eine Verfiihrung darstellte, die von vornherein zu vereiteln und schlieBlich
zu verbieten sei. Das Sein verbirgt seine Karikatur und absorbiert seinen
Schatten mithilfe der Schonheit; in seiner ,unbeschwerten Sorglosigkeit®
ist das Schone ,Wachter des Schweigens® und ,es ldsst gewahren® ? Anstatt
zum Dienst am Guten einzuladen, lenkt die Betrachtung des Schonen da-
von ab: Wie in den Gemilden von Renoir erfreut es mit seinem Gliicks-
versprechen, das durch die unbéandigen Ungestiimheiten der Verletzungen
und der Verzweiflung ungetriibt bleibt, und es lindert die Angst desjenigen,
der sich ihm hingibt, aber gerade dadurch erleichtert es ihn auch von der
unertriglichen Konfrontation mit dem Elend und der Ungerechtigkeit, die
die Welt verdorren lassen. Das Schone fiihrt nicht zum Besseren, denn
fiir das Gute einzutreten, ist nicht seine Aufgabe. Es kann die Menschen
von ihrer Einsamkeit, ihrem Schmerz und ihrer Trauer ablenken oder ihr

* [Der Artikel ist erschienen als Vorwort in David Gritz: Levinas face au beau, Paris,
Tel-Aviv 2002.]

1 [Die Zitate sind Jenseits des Seins entnommen und hier teilweise von Chalier etwas
abgewandelt, vgl. Emmanuel Levinas: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht,
Freiburg, Miinchen #2011, S. 136, 213; nicht genauer bezeichnete Zitate sind in eckigen
Klammern gesetzt; Anm. d. U]

2 Emmanuel Levinas: sDie Wirklichkeit und ihr Schatteng, in: ders.: Die Unvorher-
sehbarkeit der Geschichte, Freiburg, Miinchen 2004, S. 105-124, wiederabgedruckt in:
Emmanuel Alloa (Hg.): Bildtheorien aus Frankreich: Eine Anthologie, Fink 2011, S. 65-86,
hier S. 76 [wir zitieren aus dem Wiederabdruck, Anm. d. U.] und Emmanuel Levinas:

Die Obliteration. Gesprich mit Frangoise Avmengaud iiber das Werk von Sacha Sosno,
iibers. v. Jonas Hock, Johannes Bennke, Berlin, Ziirich 2019, S. 35, 33, 34.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

72

Catherine Chalier

Streben nach Heiterkeit fordern, um endlich von der Diisternis der Welt
befreit zu werden, doch gleichzeitig ldsst es die durch den menschlichen
Wahnsinn verursachten Wunden unberiihrt, bekdmpft sie nicht, sondern
fordert sie sogar durch seine Gleichgiiltigkeit und Nachlidssigkeit. Obwohl
es mitunter die Kraft verleiht, die Nacht, die auf dem eigenen Leben lastet,
klaglos besser zu ertragen, ermutigt es auch gleichzeitig dazu, von anderen
zu verlangen, sie mogen das Gleiche tun, wodurch man sich selbst davon
entlastet, sie anzusehen, ihnen zuzuhoren und ihnen zu helfen.

Diese kompromisslose Warnung in Augenblicken, in denen das Herz
im Herzen des Menschen leichter schldgt, muss genauestens abgewogen
werden. Verdient das Schone so viele Vorbehalte, so viel Angst oder so viel
Unmut? David Gritz zeigt, dass Levinas nicht nur deshalb Anklage erhebt,
weil er sich der schuldhaften Schamlosigkeit derer bewusst ist, die inmit-
ten der ,Pest’ feierten, wenn sie durch die Kunstgalerien streiften oder die
Weimarer Musiksaison eifrig besuchten, wiahrend Millionen von Unschul-
digen, die verfolgt und vernichtet wurden, keine Hilfe fanden. Vielmehr ist
er der Meinung, dass die Gleichgiiltigkeit gegeniiber dem Guten oft den
Charakter eines Schonheitskults annimmt, als ob ein Rest vager Religiosi-
tit weiterhin in den Seelen sein Recht einfordert, die zynisch oder glaubig
verkiinden, dass Gott tot ist. Diese Ersatzreligion wiirde es dariiber hinaus
ermdglichen - wie vielleicht in alten heidnischen Kulten -, Menschenop-
fer in unmittelbarer Nachbarschaft mit seiner Komplizenschaft zu dulden,
ohne auch nur den geringsten Widerspruch zu dulern. Levinas gibt sich
jedoch nicht damit zufrieden, die Verantwortungslosigkeit dieser Haltung
anzuprangern, sondern versucht zu ergriinden, warum das Schone die
gdewaltige und subtile Macht hat, die Aufmerksamkeit vom menschlichen
Elend abzulenken.

Gibt es im Angesicht des Schonen keinen Schimmer Klarheit und kei-
nen Funken Hoffnung auf ein besseres Leben? Miisste die Schonheit un-
widerruflich das Zeichen dieses ,Albtraums, dieses tragischen ,Schicksals’
tragen oder auch nur diese einzige Bestimmung besitzen, den beunruhi-
genden Schatten des Seins, seinen untrennbaren Doppelgénger zu verber-
gen? Haben sich das Gute und das Schone trotz der oftmals vorherrschen-
den Nostalgie fiir ihre Harmonie auf unverinderliche und verletzende
Weise einander als fremd erwiesen?

Bevor wir eine Antwort wagen, die nicht frivol, pervertiert oder ein-
fach nur naiv ist, ist es notwendig, von einer Forderung auszugehen, zu
der uns Levinas’ Werk einlddt: Ebenso wie iiber die Philosophie, die Politik
oder die Religion sollten auch die Seiten iiber die Kunst, die im griechi-
schen und christlichen Europa geschrieben wurden, vor dem abgrund-
tiefen Hintergrund der Katastrophe neu beurteilt werden. Wie kommt es,
dass sich nichts oder fast nichts in der Kultur als geeignet erwiesen hat, die
unglaubliche Macht der Finsternis, der Grausamkeit und des Hasses ein-
zuddmmen, die iiber ein Land hereinbrach, in dem vor allem die Schonheit

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

anvielen Orten ihre Spuren hinterlassen hatte? Wie ist es zu erklédren, dass
das Gefiihl im Angesicht des Schonen von denjenigen empfunden wurde,
die in Europa aus der Ferne und manchmal auch aus nichster Ndhe an der
Errichtung von Scheiterhaufen beteiligt waren, die jedoch im Angesicht
gefolterter Gesichter unbeeindruckt blieben?

Ob die Schonheit gliicklich oder traurig mache, antwortet Levinas, sie
kann auf jeden Fall nie ,zum Besseren hin gehen®, und das ist sowohl eine
ihrer Leiden als auch einer der Griinde fiir ihre Verfithrungskraft. Fiir im-
mer im Augenblick gefangen, in dem der Maler oder Bildhauer sein Werk
vollendet hat, tragt die Schonheit das Siegel einer unwiderruflichen Fes-
selung. Entgegen einer gingigen Meinung geht Levinas in Die Wirklichkeit
und ihr Schatten von 1948 nicht davon aus, dass die Kunst eine Sprache sei
und dass das Schone zum Menschen spreche. Das Werk driickt nicht die
Sehnsiichte oder Befiirchtungen der Kiinstlerin oder des Kiinstlers aus, es
sendet keine bisher unausgesprochene Botschaft {iber das, was iiber das
Sein hinausgeht, sondern es ist teilnahmslos, stumm und einsam. Manch-
mal scheint die Schonheit kurz davor zu sein, sich zu verlebendigen, aber
es gelingt ihr nie, und sie enttduscht denjenigen, der sich von ihr eine Erho-
hung erhofft hatte. In dieser Hinsicht steht Levinas den Thesen von Franz
Rosenzweig iiber die heidnische Kunst nahe - in der er, wie dieser selbst,
eine stindige Versuchung des menschlichen Geistes sieht - und beschreibt
das Von-Angesicht-zu-Angesicht’ mit der Schonheit eines Kunstwerks, sei
es ein Gemailde, eine Skulptur oder ein Musikstiick, als eine Konfronta-
tion mit den anonymen und brutalen Kréaften eines Schicksals, das die
Einzigartigkeit der Person ignoriert. Er sieht darin eine Aufforderung, der
Wirklichkeit des Elementaren wie der Wahrheit des Seins zuzustimmen. In
ihrer Gleichgiiltigkeit gegeniiber menschlichen Freuden und Schmerzen,
in ihrer herrlichen und grausamen Neutralitét gelingt es dieser Wirklich-
keit, die Menschen ohne ihr Wissen oder auch mit ihrer Zustimmung in
ihren Bann zu ziehen. Wenn ,das Schone [...] nichts als des Schrecklichen
Anfang [ist], wie Rilke es feinsinnig formulierte,® dann, so der Philosoph,
weil es die Menschen so sehr in seinen Bann zieht, dass sie sich ihm ent-
fremden, und nicht, wie von Platon gewiinscht, in ein Jenseits, sondern in
ein Diesseits ziehen ohne Aussicht auf Erlésung. In der zeitgenossischen
Malerei, so bemerkt er, werden die Objekte aus ihrem gewohnten Bedeu-
tungshorizont gerissen, sie fiigen sich nicht mehr in eine Ordnung oder
Perspektive ein, die es uns ermdoglicht, sie zu benennen und ihnen gegen-
iiber unversehrt zu bleiben. ,Indem die Dinge iiber uns stiirzen, bestétigen
die Objekte ihre Kraft als materielle Objekte und steigern sich wie zum
Paroxysmus ihrer Materialitit.“* In der Tat ist es immer diese dichte, grobe
und elende Materialitit - die auf keinen Fall auf jene insgesamt harmlose

3 Rainer Maria Rilke: Duineser Elegien. Die Sonette an Orpheus, Stuttgart 2007, S. 7.
4 Emmanuel Levinas: Vom Sein zum Seienden, Freiburg, Miinchen 2008, S. 68.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

73


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

T4

Catherine Chalier

Materialitit reduziert werden kann, die Idealisten und Materialisten be-
schreiben, indem sie sie dem Geist entgegenstellen, sie aber erst dank sei-
ner verstehen konnen -, zu der das Kunstwerk letztendlich hinfiihrt. Wie
ein umgekehrtes Versprechen der Erwartung, dass fiir jede(n) endlich
gliickliche und gute Tage anbrechen, wiirde das Kunstwerk trotz und ge-
rade wegen seiner Schonheit diese Hoffnung verraten, bis es die schreck-
liche Nacht liebenswert macht, die Levinas als das bloBe Es gibt [l y a]
beschreibt. Indem sie die Gegenstinde durch einen Farben- und Formen-
reichtum verkleidet oder sie im Gegenteil in ihrer Nacktheit présentiert,
wie es die zeitgenossische Malerei tut, wiirde sie schlieBlich den Menschen
aus ihrer Zufriedenheit mit dieser Nacht herausreif3en.

Tatsédchlich ist zu beachten, dass die ,Entdeckung der Materialitit des
Seins’ oder auch der ,Nacktheit' des Objekts dem Subjekt jegliches Gefiihl
der Vertrautheit mit der Welt verwehrt. Die modernen Kiinstlerinnen, die
unter dem Bann des ,Gefiihls vom Ende der Welt’ stehen, bekdmpfen den
Realismus und streben danach, die Reprisentation zu zerstéren, was na-
tiirlich das Gefiihl der Enteignung und des Unbehagens noch verstérkt.
Levinas zelebriert nicht dieses Zu-sich-selbst-Kommen durch die mo-
derne Kunst durch ein Gefiihl der Befremdung gegeniiber den Objekten
und der Welt, als ob es sich um einen ersten Schritt zur Anerkennung ihrer
irreduziblen Alteritdt handeln wiirde. Ein Schritt, der sich trotz des Un-
behagens oder des Schreckens als willkommen erweisen wiirde, da er den
Weg zur Begegnung mit der noch viel geheimeren Alteritat der Menschen,
die sich in Gesellschaft mit sich selbst befinden, ebnen konnte. Die Kunst
wiirde nicht so sehr einen Moment der Freiheit bieten, der es erméglicht,
die Objekte anders zu sehen, auf eine weniger egoistische Art und Weise,
die weniger an das Interesse eines Subjekts oder an seinen eigenen Ge-
nuss gebunden ist, als vielmehr einen beédngstigenden oder - auf perfidere
Weise - subtil verfiihrerischen Vorgeschmack auf das E's gibt.

Die Prisenz der Stillleben, Landschaften und vor allem der Portrits
aus dem klassischen Zeitalter scheint diesem Urteil sicherlich zu wider-
sprechen. Es existiert eine Welt von Delacroix, wie es eine Welt von Victor
Hugo gibt’, und durch Mitgefiihl mit ihrer Seelenwelt wird der Exotismus
ihrer Werke ,unserer Welt integriert.“® Dieser Zugang durch das ,Mitgefiihl‘
zur Welt der anderen vermeidet zwar den Schrecken, sich mit der durch die
moderne Kunst aufgezeigten schwarzen Bedeutungslosigkeit des Es gibt
auseinandersetzen zu miissen, aber er verfehlt auch die unvorhersehbare
und lebendige Alteritét der anderen, und zwar auf eine Art und Weise, die
zweifellos noch triigerischer ist, da sie die Illusion des Gegenteils erweckt.
Er ermoéglicht es, sich ihm lediglich durch das Prisma des Werks nur als
Alter Ego zu ndhern, als ein anderes Selbst, ein Mitmensch also. Das Mit-
gefiihl disqualifiziert sich somit - bereits auf dsthetischer Ebene und noch

5 Ebd, S.66.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

entschiedener auf ethischer Ebene - als Zugang zur wahren Alteritit des
anderen. Fiihrt es nicht immer dazu, dass man Menschen und ihre Werke
nach dem MaBstab der eigenen Innerlichkeit bewertet? Das heif3t, ihre Al-
teritdt zu verfehlen, wihrend man glaubt, ihnen nahe gekommen zu sein.
In der ,traurigen“ Schonheit, die laut Levinas die zeitgendssische Kunst
kennzeichnet, ,[brechen] Risse [...] von allen Seiten die Kontinuitit des
Universums auf” und bringen somit das Besondere ,in seiner Nacktheit, zu
sein,“% jenseits der Formen zum Vorschein. Die Begegnung mit dem Frem-
den, die sich hier aufdréngt, stellt jedoch keine Bewegung der Erh6hung zu
einer Transzendenz dar, die zum Menschen sprechen und ihn verpflich-
ten wiirde, beispielsweise zur Giite oder zur Gerechtigkeit. Es handelt sich
vielmehr um eine Bewegung der Transdeszendenz, so wie es Levinas im
ﬁbrigen schreibt, indem er den Ausdruck von Jean Wahl entlehnt und sei-
ne Bedeutung dramatisiert, da die Nacht des Es gibt zu seinem dulBersten
Ziel wird. Natiirlich ist, wie David Gritz richtig bemerkt, dieser Sturz der
Kunst in den schrecklichen und anonymen Limbus des Es gib¢ charakte-
ristisch vor allem fiir Vom Sein zum Seienden. Das ontologische Ereignis
des ,Umgangs mit dem Dunklen® in der Kunst, das in Die Wirklichkeit und
thr Schatten beschrieben wird, der ,Einbruch der Nacht” oder auch die
LAusbreitung der Schatten‘,” die dadurch ausgel6st wird, fiihren an den
Abgrund des Es gibt, aber obwohl sie das von ihrer Gewalt ,besessene“®
Subjekt dazu verurteilen, seine Uberlegenheit und Vorherrschaft zu verlie-
ren, hilt es sich noch iiber Wasser. Ein Subjekt, das durch Bilder entfrem-
det ist, deren ,Rhythmus“® sich ihm aufdriangt, ohne dass es ihn annimmt,
ist nicht vollig vernichtet. Es leidet unter der auf es ausgeiibten Gewalt,
wei3 nicht mehr, wie es sie bekdmpfen soll, oder gewohnt sich sogar aus
Faulheit oder Miidigkeit an sie, aber es besteht immer noch eine schwache
Hoffnung, dass es aus seiner Passivitidt ausbrechen kann. Das Schicksal der
Kunst wird also nicht mehr schlicht und einfach mit der Fatalitét eines Ab-
sturzes in den Schrecken des Es gibt gleichgesetzt, auch wenn sie dessen
fortwihrender Bedrohung ausgesetzt bleibt.

Wenn Levinas das Bild und die Ahnlichkeit als ,Allegorie des Seins“?°
und als ,Erosion des Absoluten“! beschreibt, so tut er dies nicht, um Pla-
tons uralte Vorwiirfe gegen Maler und Dichter neu zu beleben. Er ist nam-
lich weit davon entfernt zu glauben, dass das Bild von der wahren Bezie-
hung zur ontologischen Wirklichkeit wegfiihrt oder diese triibt, vielmehr
behauptet er, dass diese Wirklichkeit nicht nur das ist, was sie in der Wahr-
heit ist, sondern sie ist selbst ihr eigener Doppelginger, ihr Schatten oder

6 Ebd,S.68.

7 [Levinas: »sDie Wirklichkeit und ihr Schattenc, a.a.0., S. 68.]
8 [Ebd., S.69.]

9 [Ebd)]

10 [Ebd, S.74)]

11 [Ebd,S.76]

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

75


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

76

Catherine Chalier

ihr Bild. Letzteres verweist demnach nicht auf das Sein, als wiirde es einen
unvollkommenen Ersatz fiir dieses anbieten, der einen geringeren onto-
logischen Grad aufweist, aber ertriglicher und vor allem weniger fordernd
ist. ,[D]as Ding [ist] zugleich es selbst und sein Bild“ und diese Beziehung
,[ist] die Ahnlichkeit* 2 sagt Levinas. Das ist auch der Grund, warum nie-
mand den beunruhigenden Einfluss der Bilder auf die Psyche auflost, so
wie der Gefangene in Platons Hohle seinen Blick von ihrer immer passiven
und gebannten Betrachtung abwendet - ob sie nun die Ziige einer Verzau-
berung oder einer nicht zu entschliisselnden Angst trigt -, um unter dem
gewaltsamen Druck des Philosophen zu beginnen, den Weg zur Wahrheit
des Seins zu beschreiten. Denn wenn das Bild die Schattenseite des Seins
ist, so ist es auch untrennbar mit ihm verbunden, es ist nicht das Ergeb-
nis einer menschlichen Geste - etwa von Dichterinnen oder Malern -, die
darauf bedacht ist, einem illusiondren Doppelgénger des Seins Leben ein-
zuhauchen, bisweilen um die Menschen zu tduschen und sich ihr Begehren
anzueignen: Es ist ein integraler Teil des Seins. Niemand entlésst seinen
Schatten, ohne zu sterben. Selbst die frohe Botschaft, dass ein Philosoph
in die Hohle gekommen ist, der mit seiner Lehre von der ,guten’ dialekti-
schen Gewalt die Geiseln, die von den verhéngnisvollen Verlockungen der
Bilder unterjocht wurden, loshinden und ihnen den Weg zur Wahrheit zei-
gen wird, reicht daher nicht aus.

Die Opazitét des Bildes widersteht der Dialektik, es wartet nicht auf
einen Begriff, der endlich seine sogenannte Botschaft verkiindet, die in der
Zwischenwelt der Représentation gefangen ist, um sie klar und deutlich
auszusprechen, so wie Hegel argumentierte, fiir den der Begriff die Wahr-
heit der noch stammelnden und ungefdhren Sprache der Reprisentation
entspricht. Das Bild spricht ndmlich bei Levinas nie, nicht einmal auf ver-
wirrende, schale oder kindliche Weise, es verweist auch nicht mehr auf
eine Transzendenz, die hinter ihm, jenseits von ihm, in einer Exterioritét
zu suchen wire. Das Gemilde weist nicht auf ein Jenseits, auf eine Uber-
windung des Wirklichen hin, trotz der Anspriiche mancher Maler, denn
die Ahnlichkeit ,ist die eigentliche Struktur des Sinnlichen als solche’®
Das Bild vollfiihrt eine ,Allegorie“™* sagt er weiter, wobei er sich weigert,
diese mit einer literarischen Gattung gleichzusetzen, die fiir diejenigen
bestimmt ist, deren spekulative Intelligenz zu wiinschen iibrig lasst, und
definiert sie stattdessen als ,einen mehrdeutigen Umgang mit der Wirk-
lichkeit*® bei dem sich die Realitét ,auf ihren Widerschein, ihren eigenen
Schatten bezieht“® Im Bild wird das Original nicht neutralisiert, es gibt
sich ,als ob es sich zuriickziehen wiirde, als ob etwas im Sein im Verzug

12 [Ebd,S.73]
13 [Ebd,S.75]
14 [Ebd,S.73-75]
15 [Ebd,S.73]
16 [Ebd]

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

zum Sein wire."" Das Gemalde fiihrt also nicht iiber sich selbst hinaus zu
einem abwesenden Ursprung oder, genauer gesagt, nimmt es den Platz des
Abwesenden ein, als ob dieses Abwesende ,in seinen eigenen Widerschein®
Lvergehen® oder sich ,auflésen” wiirde.® Diese Formulierungen sind hier
bemerkenswert, denn spiter, diesmal in Bezug auf das menschliche Ge-
sicht - das jedoch entschieden nicht auf das ,neutrale” Bild reduziert wer-
den kann, das ,das Auge” ,munter oder leichthin aufhebt“® - argumentiert
Levinas: ,Die Gegenwart des Anderen besteht darin, sich der Form zu
entkleiden, von der er doch schon zum Vorschein gebracht wurde.?° Und
einzig - aber das ist natiirlich entscheidend - die Idee, dass ,das Antlitz
spricht, rettet ihn vor dem ,entleiblichten® Verfall des Bildes. In der An-
ndherung an das Gesicht ,wird das Fleisch Wort, die Liebkosung - Sagen.“*
Hier ist es also nicht das Wort der Kritikerin oder des Kunstliebhabers, das
das entleiblichte Bild rettet, indem es ihm Fleisch verleiht: Es ist vielmehr
das Geheimnis des Fleisches, aus dem das Gesicht spricht und sich da-
durch selbst als Gesicht gibt. Doch die Idee eines ,Riickzugs®, der untrenn-
bar mit der Manifestation verbunden ist - dem Bild und dem Gesicht also
gemeinsam - verdient Aufmerksamkeit.

Diese Idee setzt eine Reflexion iiber die Offenbarung voraus, denn auch
wenn Levinas behauptet, dass ,die Kunst nicht in die Ordnung der Offen-
barung“?? gehort, ist die Struktur eines Riickzugs, der es ermdglicht, eine
Realitdt wahrzunehmen, sehr wohl mit der Offenbarung verwandt. Die Of-
fenbarung bedeutet ndmlich keineswegs die Enthiillung einer Wahrheit in
ihrer leuchtenden Fiille und reinen Prisenz, sondern verkiindet die Mani-
festation - oder genauer gesagt, gemafl dem entsprechenden hebriischen
Verb, das ,Herabkommen® (Ex. 19,20) - einer Realitit, die jedoch verborgen
und als solche fiir die menschliche Sensibilitdt und den menschlichen Ver-
stand ungreifbar bleibt. Dies begriindet in der Bibel das Idolatrieverbot,
d.h. das Errichten von ,Formen“ (Statuen oder Gemailden), die nach dem
Motto ,Das sind deine Gotter, Israel” (Ex. 32,4) prisentiert werden sollen.
Dies erklart auch, warum Jahwe nach der Geschichte mit dem goldenen
Kalb Mose selbst warnte: ,Du kannst mein Angesicht nicht sehen; denn
kein Mensch kann mich sehen und am Leben bleiben“ (Ex 33,20). Die Offen-
barung macht das Unsichtbare sichtbar, aber nicht als volle Sichtbarkeit,
sondern gerade als Riickzug. Das Idol hingegen sattigt das Sichtbare, es
verdeckt den Riickzug und verkennt, dass Gott, weil er sich offenbart, ein
verborgener Gott bleibt. ,[D]er Gott im Heidentum [hat] ein h6chst leben-
diges, sichtbares Antlitz [...] und [wird] durchaus nicht als ein verborgener

17 [Ebd.,S.74]

18 [Vgl.ebd.]

19 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 177.

20 Emmanuel Levinas: »Die Bedeutung und der Sinng, in: ders.: Humanismus des ande-
ren Menschen, Hamburg 2005, S. 41.

21  Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 211.

22 [Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten¢, a.a.0., S. 68.]

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

M


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

78

Catherine Chalier

Gott empfunden [..]“*® Der ,Standort des Heidentums“? liegt also hier:
in der verworrenen und verlockenden menschlichen Bestrebung, sich
eine angemessene Vorstellung von Gott zu machen, und zwar durch das
volle und schone Licht einer schattenlosen Sichtbarkeit oder durch eine
ntelligibilitit, die man auf das Wissen reduzieren moéchte®,?® um leichter
dariiber verfiigen zu kénnen und seine Beherrschung zu proklamieren. In
beiden Fillen lauft es auf die Illusion hinaus, den Schatten aus dem Le-
ben vertrieben zu haben, um nur das Licht zu bewahren. Es scheint aber
das Gegenteil der Fall zu sein: Das Idol hilt das Licht zuriick, denn trotz
seiner Subtilitit oder Feinfiihligkeit, trotz des Einfallsreichtums der Hén-
de und der Klugheit, die das Gewolbe errichtet haben, hélt seine Opazi-
tit das Herabkommen des Lichtes auf. Sie blockiert die unvordenkliche
Vergangenheit, aus der alles Leben kommt und empfangen wird, die nicht
darstellbare und unsichtbare Vergangenheit, die mich im Gesicht des an-
deren auf unersetzliche und jeden Tag neue Weise fordert und anruft. Die
Beherrschung, die der Mensch manchmal durch das Idol iiber sein eigenes
Rétsel und das des anderen zu erlangen glaubt, 16st sich iibrigens haufig
sehr schnell auf, und der Einfluss einer stummen Immanenz iiber ihn, die
ihn zu einer unwiederbringlichen ontologischen Einsamkeit verdammt,
macht bald ihre Rechte geltend.

Levinas setzt das Bild und das Idol nicht einfach gleich, aber er ist der
Auffassung, dass beide im Hinblick auf das menschliche Begehren nahe
miteinander verwandt sind, insofern es bestrebt ist, sich endlich zu erfiil-
len, um nicht mehr mit der unendlichen Kluft konfrontiert zu sein, aus
der es unablissig wiedergeboren wird. Da das Bild jedoch als Schattenseite
des Seins selbst und nicht als Werk menschlicher Freiheit betrachtet wird
und auch mit der Offenbarung in Verbindung steht, stellt sich die Frage,
wie diese Komplexitit zu verstehen ist. Zwei Faktoren tragen zum Verfall
des Bildes zum Idol bei: die Verzauberung durch seinen Rhythmus und
die stille Zufriedenheit mit seiner Schonheit. ,Wir fragen uns allerdings®,
schreibt Levinas, ,ob in der Kunst sich nicht die unpersonliche Gang-
art des Rhythmus auf faszinierende Art an die Stelle der Sozialitit, des
Antlitzes, des Wortes setzt.“?® Jedes Bild ist in der Tat ,musikalisch®, weil
es sich des Kiinstlers beméchtigt, ihn besitzt und auf ,,magische” Weise auf
ihn eindringt.?” Diese ,Verzauberung“ oder auch ,Magie“ sind Ausdruck ei-
ner schrecklichen Gewalt, die den Menschen des Selbstgefiihls beraubt.?

23 Franz Rosenzweig: Der Stern der Evlosung, Frankfurt a.M. 1988, S. 175f.

24 [Ebd., S.176.]

25 Emmanuel Levinas: sBilderverbot und Menschenrechteg, in: ders.: Verletzlichkeit
und Frieden. Schriften iiber die Politik und das Politische, hrsg. v. Pascal Delhom, Alfred
Hirsch. Berlin, Ziirich: diaphanes 2007, S. 118.

26 Emmanuel Levinas: ,Ist die Ontologie fundamental?, in: ders.: Zwischen uns. Ver-
suche tiber das Denken an den Anderen, Miinchen, Wien 1995, S. 23.

27 [Vgl. Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, a.a.0., S. 69.]

28 [Vgl.ebd., S. 84, 69.]

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

Vom Rhythmus des Bildes erfasst, verschmilzt der Kiinstler mit anderen,
mit denen, die sich an seinem Werk erfreuen, zu einer anonymen, neutra-
len und verantwortungslosen Existenz. Die Schonheit des Bildes trégt viel
zu diesem Niedergang bei, denn sie ist das, was einen vor Zufriedenheit
verstummen ldsst und blind macht fiir die Aufgaben, die noch zu erledigen
sind: ,Die Welt, die vollendet werden will, wird durch die eigentliche Voll-
endung ihres Schattens ersetzt.“?

Es gibt eine ,Idolatrie des Schonen®, die des gréBten Vorbehalts bedarf.
»[D]as Kunstwerk [setzt] sich an die Stelle Gottes®, sagt Levinas, wobei er
sogleich prizisiert, dass ,die Bewegung iiber das Sein hinaus [...] zu Schon-
heit [erstarrt].“*° Das bedeutet, dass der Gott, dessen Platz das Kunstwerk
einnimmt, dem Gott dhnelt, dessen verkiindeter Tod nur noch wenige be-
eindruckt. Ein Gott, so Levinas, dessen Konzept in der menschlichen Er-
wartung von Belohnungen und Trost angesichts eines Lebens besteht, das
oft der Angst und dem Leiden iiberlassen wird; ein Gott, der belohnt oder
bestraft und den der Philosoph als 6konomisch bezeichnet. Dass dieser
Gott tot sei, bleibe nicht ohne Folgen fiir die Kunst: Die Befriedigung, die
eine gewisse Verehrung der Kunst mit sich bringe, nehme den Platz ein
fiir die ,Religion, welche die Person fiir sich selbst forderte, anstatt dass
die Person sich durch diese Religion eingefordert fiihlte“* Die Schonheit,
die im Herzen des Menschen an die Stelle des toten Gottes tritt, wiirde
dann dazu beitragen, dass der Mensch unféhig wird, sich zu einer anderen
Vorstellung von Gott aufzuschwingen: einem Gott, der, anstatt mit Giitern
zu iiberhédufen, zur Giite dréngt, ,die besser ist als alle Giiter, die wir er-
halten konnen.“*? Die Gefahr, die von der Opazitéit und dem Schatten des
Bildes ausgeht, besteht also darin, mit dem Licht verwechselt zu werden,
insofern die Schonheit befriedigt und verstummen lésst und jenen Gedan-
ken an Gott verunmoglicht, der aus einer nicht darstellbaren, unsichtba-
ren und unvordenklichen Vergangenheit das Begehren aushohlt, ohne es
zu befriedigen, und der zur Verantwortung verpflichtet. Die menschliche
Not anzuprangern, indem man Werke produziert, in denen das Schone
den Blick versperrt, sich an der Bosheit durch Karikaturen zu richen oder
auch die Michte des Bosen zu beschworen, ,indem man die Welt mit Ido-
len iiberschwemmt®,* wire eine Art, nicht personlich von der Aufgabe, die
Welt zu vollenden, angegangen zu werden. Anstatt von einem ,Sich-vom-
Sein-Losen“ zu sprechen, das der Betrachtung eigen ist, sieht Levinas in

29 [Ebd,, S. 82] Levinas denkt hier zweifellos an Gen 2,3: ,[...] denn an ihm ruhte Gott,
nachdem er das ganze Werk der Schopfung vollendet hatte (laasot).“ Zahlreiche Kommen-
tatoren betonen diese Unvollendetheit und sehen darin einen Aufruf an die menschliche
Aufgabe, das Werk der Schopfung fortzusetzen.

30 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., FN 21 S. 329.

31 Levinas: »Die Bedeutung und der Sinng¢, a.a.0., S. 31.

32 Emmanuel Levinas: »Gott und die Philosophie¢, in: Bernhard Casper (Hg.): Got¢
nennen: phinomenologische Zugdinge, Miinchen, Freiburg 1981, S. 81-123, hier: S. 107.

33 [Levinas: »Die Wirklichkeit und ihr Schatten¢, a.a.0., S. 82.]

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

79


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

80

Catherine Chalier

der ungeziigelten Liebe zur Kunst eine Art und Weise, zweifellos zuerst
bei sich selbst, die Neigung zur Verantwortungslosigkeit, zu einer gewissen
Sorglosigkeit und zum Vergessen zuzugeben. Nicht die Stadt ist es, die die
Kiinstler und Kiinstlerinnen vertreibt, sondern sie verbannen sich selbst
durch ihre Haltung ins Exil, wie er drastisch in Die Wirklichkeit und ihr
Schatten bekriftigt - eine klare Antithese zu den damals vorherrschenden
Sartre’schen Vorschligen zur engagierten Kunst.

In einer unerlosten Welt, im Herzen einer Geschichte, in der finstere
Nebel zerbrechliche Leben bedrohen und iiber ihr privates oder kollekti-
ves Ungliick lachen, erweist sich ,der Friede des Schonen® daher immer als
verfriiht. Die Schonheit mag zwar diejenigen in Versuchung fiihren, die von
Verantwortungslosigkeit oder der Suche nach einer Atempause fiir sich
selbst getrieben werden, aber sie verspricht keine Hoffnung. Sie vermittelt
fiir einen Moment die Illusion, sich im groBen Ungemach um uns herum
sicher zu fiihlen, aber sie kiindigt keine Erlosung an und l&sst in der Stun-
de der Einsamkeit keine liebevolle Gegenwart erkennen. Sie kann in der
Tat nichts versprechen, denn ihr Schweigen widersteht aller Ungeduld und
allen Angsten. Selbst das schone Portriat der Madonna Laura, das Simone
Martini gefertigt hat und das ,einen freundlichen Blick hat und durch sein
Aussehen Ruhe verspricht®, erfiillt Petrarcas Erwartungen nicht, und es
konnte sein, dass es sein Bediirfnis nach Trost mehr schiirt als es befrie-
digt.?* In ihrer Gelassenheit oder in ihrer ewigen Not wiirde die Schonheit,
die Levinas iibrigens nie erwahnt, wenn er iiber das menschliche Gesicht
spricht, dann unvereinbar mit der Last der Welt erscheinen.

Dieser letzte Punkt ist mit duBBerster Vorsicht zu genieBen, denn es
geht nicht darum, unter dem Vorwand der Verantwortung eine Gleichgiil-
tigkeit gegeniiber der Schonheit oder gar ihre Ablehnung zu befiirworten.
Was jedoch in Frage gestellt wird, ist die Verbindung von Schénheit und
Stille, eine Verbindung, die die Schonheit selbst einzusperren scheint.

Kann das Wort - der Malerin, des Musikers, der Interpretin oder des
Kritikers - die Schonheit dennoch retten, so wie es den Buchstaben ret-
tet, der ,interpretiere mich!“ ruft, oder das Gesicht, das ,du sollst nicht
toten!” gebietet? In den beiden letztgenannten Féllen kommt dies einem
unausweichlichen und klaren Appell gleich, der in seiner Ohnmacht und
der Abwesenheit einer expliziten verbalen Formulierung eine Realitit (den
Buchstaben, das Gesicht) zum Leben erwecken soll, die in ihrer groBen Ein-
samkeit nicht in der Lage ist, iiber ihr eigenes Leben zu wachen, es wachsen
zu lassen und den Moment ihres Untergangs zu verzogern. Eine negative
Antwort auf die gestellte Frage wiirde bedeuten, dass die Schonheit ab-
solut nichts vom Menschen verlangt. Sie wiirde de facto und de jure ein
Urteil {iber die reine und einfache Identitit zwischen dem Bild und dem

34 Vgl Jean-Christophe Bailly: Lapostrophe muette. Essai sur les portraits Fayoum,
Paris 1997, S. 107.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

Idol ratifizieren, auf das der Mensch (einschlieBlich der Kritikerin) dann
seinen eigenen Ausdruck projizieren wiirde, der aus seinem Begehren,
seinen Leidenschaften und seinen Ambitionen hervorgeht. Die Stumm-
heit des Idols ist nicht die Kehrseite der Sprache oder einer Sprache, die
auf Erlésung wartet, sondern die radikale Gleichgiiltigkeit ihr gegeniiber,
eine grundlegende Fremdheit gegeniiber der Ordnung des Wortes und
seiner Bedeutungsmacht. Das Idol ist nur ein stummer und gleichgiilti-
ger Tréger - sei es eine Skulptur, ein Bild oder sogar ein Konzept oder ein
ideologisches System -, der dazu bestimmt ist, den gewalttitigen Abdruck
menschlicher Projektionen, Sehnsiichte oder Fantasien aufzunehmen. Sie
ist immer eine Opazitét. In diesem Fall wiirde die Schonheit des Kunst-
werks in eine Welt ohne Ausweg einsperren, sie wiirde auf nichts hinwei-
sen und lieBe keine Hoffnung aufkommen. Die in einem unverénderlichen
Schicksal erstarrte Schonheit, sei sie traurig oder gliicklich, die trotz allem
von Kiinstlerinnen iiber die Nichtigkeit des Es gibz gewonnen wurde,
wiirde dem Tod noch zu viele Pfandscheine ausstellen. Das gesprochene
Wort kénnte ihr niemals zu Hilfe kommen und in ihr eine auf die mensch-
liche Aussage wartende Sprache liefern, da diese Sprache nicht existieren
wiirde. In ihrer Unféhigkeit, inmitten der Schonheit ihrer bewundernswer-
ten kiinstlerischen und philosophischen Werke aus dem Kosmos heraus-
zutreten, zeugt das antike Heidentum von seiner absoluten ontologischen
Einsamkeit.

Eine positive Antwort auf die Frage, ob der Status der Sprache ange-
sichts der Schonheit des Kunstwerks dem des Gesichts oder des Buchsta-
bens dhnelt, setzt jedoch voraus, dass, wie David Gritz sehr genau erkannt
hat, in der stillen und sensiblen Schonheit des Bildes selbst der Beginn
einer Sprache liegt, die auf ihre Erlosung wartet - eine Erwartung, die es
erfordert, die Identifizierung der Schonheit mit dem Idol aufzuschieben.
Er behauptet auch, dass die Dichte des Textes von Die Wirklichkeit und
thr Schatten und vor allem die spitere Entfaltung seiner konzeptuellen
Komplexitit den Leser nach und nach zu dieser Erkenntnis fiihre. Die Sen-
sibilitét ist in der Tat keine rohe Materialitit, und Levinas’ Beharren auf
ihrem eminent bedeutungsvollen Platz in der Ethik sollte Anlass sein, sich
zu fragen, ob es wirklich moglich ist, die Sensibilitét fiir das Schone - das
von niemandem etwas verlangt oder spricht, das schweigen und sich selbst
fiir die Ewigkeit geniigen soll - von der Sensibilitit fiir den Appell zu tren-
nen, der von den geheimsten Gesichtern ausgeht, die ihrerseits einem De-
kret der Endlichkeit unterliegen. Die Sensibilitit fiir Gesichter, die aus der
Unendlichkeit der Spur gedacht sind, die, ohne zu erscheinen, dennoch zu
denen herabsteigt, die ihren an sie gerichteten Befehl horen, hat natiirlich
nichts mit einer Gefiihlsregung aus purem Zufall zu tun.

Indem er zunéchst der poetischen Schonheit den Vorzug gibt, pladiert
der Text von Levinas mit Nuancen und Vorsicht fiir die Sache dieser zwei-
ten Antwort. Das Verbot, das seit der Bibel auf den Bildern lastet und das

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

81


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

82

Catherine Chalier

seiner Meinung nach ,wahrhaftig das hochste Gebot des Monotheismus“?®
ist, hat im Ubrigen nie die Bedeutung eines Schonheitsverbots gehabt. Das
Bilderverbot, wie man es zu nennen pflegt, trage vielmehr dazu bei, ,vom
Niitzlichen zum Anmutigen, vom Sakralen zum Heiligen“*® zu erheben,
ohne jemals die Schonheit mit einem Bann zu belegen. So versichert der
Psalmist, ,Vom Zion her, der Krone der Schonheit (mikhal iofi), geht Gott
strahlend auf“ (Ps 50,2), und er lobt ,,die Schonheit seiner Stitte (fé nof)“>"
(48,3). Der Bau des Tempels unter der Leitung des Kiinstlers Betzalel und
auf GeheiB des Ewigen selbst (Ex 36-38) ist natiirlich untrennbar mit die-
ser Schonheit verbunden, weshalb die Weisen lehren, dass, ,[w]er JeruSalem
in seiner Pracht nicht gesehen hat, [...] im Leben keine herrliche GroBstadt
gesehen® habe.® Auch ist bekannt, dass dieselben Weisen empfehlen, die
Gebote (mitsvot) mit Schonheit zu erfiillen.® Maimonides rit dem Melan-
choliker, seine Traurigkeit durch sie zu vertreiben, durch das Horen ver-
schiedener Arten von Musik, ,Spaziergehen in Géirten, Betrachten préach-
tiger Gebdude und einer Sammlung schoner Bilder®.*° Erst in jiingster Zeit
hat Rabbi A. I. Kook, der wegen des Ersten Weltkriegs in London festsal3,
nach eigenen Angaben viele Stunden in der National Gallery verbracht und
die Schonheit der Gemélde von Rembrandt bewundert, in denen, so schien
es ihm,* das Licht des ersten Tages, das jedoch verborgen und fiir die Ge-
rechten in der kommenden Welt aufbewahrt wurde, noch immer leuchtete.
Levinas seinerseits, trotz seines hartnéackigen Vorbehalts gegeniiber den
Vieldeutigkeiten der rhetorischen Schonheit, deren eloquente Wirkung
Leserinnen und Horer verfiihrt, um sie ihrer Willensfreiheit zu berauben,
wird die griechische Sprache gerade wegen ihrer Schonheit loben, d.h., wie
er erklért, wegen ihrer Klarheit.*? SchlieBlich wird er trotz seiner strengen

35 [Levinas: sDie Wirklichkeit und ihr Schattent, a.a.0., S. 81.]

36 Levinas: »Bilderverbot und Menschenrechteg, a.a.0., S. 115.

37 [Die Formulierung von Catherine Chalier wurde hier iibernommen. In der Ein-
heitsiibersetzung der Bibel heiBt es: ,Sein heiliger Berg ragt herrlich empor“ (Ps 48,3),
Anm. d. U]

38 Babylonischer Talmud, Sukkah 51b. [Die (iiberarbeitete) Ubersetzung des Talmuds
von Elieser (Lazarus) Goldschmidt, die hier und in FuBnote 38 herangezogen wurde, ist
online zu finden unter: https://www.talmud.de/tlmd/talmud-uebersetzung/sukka/sukka-
kapitel-5/#blatt-51b (letzter Zugriff 08.04.2023).]

39 Vgl. Babylonischer Talmud, Traktat Schabbat 133b: ,E7 ist mein Gott, ich will ihn
verherrlichen (Ex 15,2), verherrliche ihn bei der Ausfiihrung der Gebote. IThm [zu Ehren]
errichte dir eine schone Festhiitte, [schaffe dir] einen schénen FeststrauB an, eine
schone Posaune, schone Cigith, eine schone Torarolle, schreibe sie auf seinem Namen mit
schoner Tinte, mit schoner Feder, durch einen geiibten Schreiber und hiille sie in schone
Seidengewinder (Es ist das Wort naé, das in allen diesen Stellen verwendet wird.)

40 Mose Ben Maimon: Fiihver der Unschliissigen, iibers. v. Adolf Weiss, Leipzig 1923,

S. CCCVIIL

41 Vgl.»L'interdit de la représentation« im Anhang meines Buches La trace de Uinfini.
Levinas et la source hébraique, Paris 2002, S. 253fF. Die Gerechten werden sich in der
kommenden Welt dieses Lichts erfreuen.

42 Vgl. Levinas: »Die Ubersetzung der Schrifte, in: ders.: Die Stunde der Nationen.
Talmudlektiiven, Miinchen 1994, S. 63. Der talmudische Kommentar des Verses sagt:
JGen. 9, 27] Schonheit schaffe Gott fiir Japhet [iofe]“ (gleiche Wurzel im Hebriischen).
Nun wird Japhet mit Griechenland in Verbindung gebracht, woraus sich wiederum die

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

Ablehnung der ,Spielregeln des Schonen“*® auch, nunmehr auf der ethi-
schen Ebene selbst, von dem ,schéne[n] Wagnis“* der Annéherung als An-
niherung, der Aussetzung des einen an das andere, sprechen.

Im Sinne dieser Antwort wiirde die Sensibilitit fiir die Schénheit eines
Kunstwerks also bedeuten, dass das Material - Leinwand, Stein, Holz, Pa-
pier etc. - die von Kiinstlerinnen bearbeitet werden, und insbesondere die
Bilder, die sie produzieren, von einer Sprache bewohnt werden, die auf Er-
losung wartet. Der Interpret wiirde nicht seine Sprache auf sie projizieren,
sondern dazu beitragen, Bedeutungen zum Leben zu erwecken, die noch
in der stillen Einsamkeit des Kunstwerks gefangen sind. Man erkennt hier
Levinas’ Gedanken iiber das Lesen von Buchstaben: Das Unendliche wohnt
in der Endlichkeit der Schrift, und der Leser und die Interpretin, die sie
mit Geduld oder Eifer befragt, schafft es, ihre Aussagekraft zu erhéhen, die
immer im UbermaB gegeniiber der Immanenz des Gesagten vorhanden ist.
Kann man diesen Gedanken jedoch einfach auf das Kunstwerk iibertragen?

Das poetische Bild hat hier einen privilegierten Status, und Levinas
widmet der Literatur und der Dichtung den GroBteil seiner Analysen iiber
die Kunst. In seiner Besprechung des Werkes von Samuel Agnon schreibt
er: ,Als vor aller Gegenwart stehend, wird das Nichtwiedergebbare im Ge-
dicht nicht reprisentiert. Dadurch erst wird es zur Dichtung. Dichtung be-
deutet die Auferstehung, von der sie getragen wird, auf poetische Weise:
nicht in der Fabel, die sie singt, sondern durch ihr Singen selbst.“** Diese
Bemerkung ist vor dem Hintergrund der maB3geblichen Unterscheidung
zwischen dem Gesagten und dem Sagen zu verstehen, die Levinas vor-
nimmt. Die ,,Fabel® die die Dichtung singt, féllt in den Bereich des Gesagten
oder auch des Logos, auch wenn die Aussage, ihre Metaphern und Bilder,
das Pulsieren oder die Streuung der Worte sich der verniinftigeren Ratio-
nalitit des Konzepts entziehen. Das Gesagte hilt den Uberschuss dessen,
was es zu sagen gibt, in Schach, es hélt den Schwung des Sagens um willen
der wesentlichen und nominalen Bedeutungen zuriick. Seine pridikativen
Sitze beschreiben das Seiende als dies oder jenes, sie bringen das Sein
zum Klingen. Im vom Philosophen gew&hlten Beispiel ,das Rot rotet“*S ver-
doppelt das Verb nicht eine vorherige Substanz (das Rot), es lidsst das We-
sen des Rot horen und es verzeitlicht es, es gibt es zu sehen und zu horen,
auf jeden Fall zu imaginieren. Es manifestiert es fiir uns, denn es steht im
Dienst der apophansis. Nun sind sowohl der Name als auch das Verb fiir die
Manifestation des Seins notwendig; das Verb bringt es in einem bestimm-

Idee des Talmuds ergibt: ,[...] das Schonste an der Nachkommenschaft Japhets ist das
Griechische [...].

43 Emmanuel Lévinas: sVom Sein zum Andereng, in: ders.: Eigennamen. Meditationen
tiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, Miinchen 1988, S. 64.

44 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 267.

45 Emmanuel Lévinas: »Dichtung und Auferstehung. Notizen zu Agnon, in: ders.:
Eigennamen, a.a.0., S. 18f [Kursivierung i.0.].

46 Levinas: Jenseits des Seins, a.a.0., S. 97.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

83


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

84

Catherine Chalier

ten Rhythmus zum Schwingen und variiert seine Stille in verschiedenen
Modalititen (Farben, Klinge, Wortlaute usw.), mit dem Ziel, einige Oberto-
ne zum Klingen zu bringen. Eine Reihe von Uberlegungen widmet Levinas
diesem ,Erklingen oder Erzeugen des sein in Gestalt von Kunstwerken.“*

Allerdings geraten die identischen Seienden - die Dinge und die
Eigenschaften der Dinge - in der pridikativen Aussage [..] ins Klin-
gen, [...] von der Kunst her, der Zurschaustellung schlechthin - dem auf
das bloe Thema, auf die Darstellung reduzierten Gesagten - der Zur-
schaustellung, die absolut ist bis hin zur Schamlosigkeit und imstande,
alle Blicke auszuhalten, fiir die allein sie sich ausersehen weif3 - dem
auf das Schone reduzierten Gesagten, das tragend geworden ist fiir die
abendléandische Ontologie. Das sein und die Zeitlichkeit geraten darin
ins Klingen vor Poesie oder Gesang. Und die Suche nach neuen For-
men, von der jede Kunst lebt, hilt iiberall die Verben wach, die gerade
dabei sind, wieder zu Substantiven zu werden. In der Malerei rotet das
Rot und griint das Griin [...]. In der Musik erklingen die Klinge, in den
Gedichten treten die Worter, das Material am Gesagten, nicht mehr
hinter dem zuriick, was sie evozieren, sie singen mit ihren evozieren-
den Kriften [..]. Die Dichtung erzeugt Gesang - erklingen und Klang,
die die Verbalitédt des Verbs ausmachen oder das sein.*®

Im Hinblick auf diese Uberlegungen miisste man also festhalten, dass in
Agnons Dichtung, wie in jeder Dichtung, das ,Singen” selbst - und nicht
nur die Fabel - Teil des Gesagten ist. Kehrt Levinas hier zu seiner ur-
spriinglichen Behauptung von 1948 zuriick, dass Kunst keine Sprache ist?
Das ist nicht sicher, oder zumindest muss man dies etwas differen-
zierter betrachten. Zunéchst einmal driickt das Gesagte nicht so sehr die
Gefiihle oder die Seele des Malers, Dichters oder Musikers aus, als viel-
mehr das sein seiner Kunst. Uber Xenakis' Nomos alpha fiir Solo-Cello
(1965) schreibt er: ,Das Cello isz Cello in der Klangfiille, die in seinen Saiten
und in seinem Holz schwingt [...]. Das sein des Cello - die Modalitéit von
sein - zeitigt sich so im Kunstwerk.“*° Und wie in Die Wirklichkeit und ihr
Schatten appelliert der Philosoph an die Auslegung - an das verbal Gesag-
te -, die fiir die Entstehung und Préasentation des Kunstwerks notwendig
ist, das ohne ihre Hilfe ,exotisch’, d.h. weltentriickt, bliebe. Indem sie das
Kunstwerk fiir jemanden - eine Kritikerin oder einen Liebhaber - und im
weiteren Sinne fiir ein ganzes Publikum existieren lasst, wiirde das verbal
Gesagte der Auslegung das Kunstwerk von seiner wesentlichen Einsam-
keit befreien. Die Auslegung ist kein Kommentar auBBerhalb des Werks,
kein belangloses Geschwiitz oder ein nutzloser und eitler Anhang, der

47 Ebd,, S.101 [Kursivierung i.0.].
48 Ehd,, S.100 [Kursivierung i.0.].
49 [Ebd,S.101]

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

sogar die Schonheit, die sie zu enthiillen sucht, beunruhigt. Unabhéngig
von ihren Eigenarten und ihrer Angemessenheit besteht ihre Aufgabe da-
rin, die Resonanz des seins in ihrem Gesagten zum Schwingen zu bringen,
selbst wenn diese immer noch zu vervollkommnen oder zu widerlegen ist,
oder besser: sie in einem Bild oder einem Konzept ,aufleuchten’ zu lassen.

Aber selbst die geschicktesten und gewagtesten Verben, Verben, die
am meisten um neue Inspiration bemiiht sind, die von den besten Kriti-
kerinnen angesichts des Kunstwerks ausgewihlt wurden, sind von der Ge-
fahr bedroht, in Nomen zuriickzufallen. Da ,[e]s [...] kein Verb [gibt], das der
Nominalisierung widersteht, verliert das Verb immer seinen Schwung und
wird ,durch das Nomen* aufgesammelt und in ihm absorbiert.* Der ,Ge-
burtsort” der Ontologie liegt also im Gesagten, dem das Kunstwerk - wie
auch die Philosophie, die Wissenschaft oder die Theologie - nie zu entkom-
men vermag.

Anstatt die Erfahrung des Unaussprechlichen oder Unsagbaren im
Angesicht des Schonen - verbunden mit der Stille - zu preisen, betont
Levinas die Notwendigkeit, ihr durch das verbal Gesagte der Auslegung zu
Hilfe zu kommen. Doch scheint es - und hier liegt der Unterschied zu den
harschen Vorschligen von 1948 -, dass diese Stille des Werkes (und sei es
ein musikalisches Werk) bereits in den Bereich der Sprache fillt. Nicht,
weil der Kiinstler sich darin ausdriicken wiirde, wie man noch immer gerne
behauptet, sondern weil die Kunst in der ,Brillanz® ihrer Bilder - seien sie
malerisch, akustisch oder poetisch - dem sein bereits ein Zeigen gewahrt.

Aber ,Sagen, ist das allein die aktive Form des Gesagten?* Ausgehend
von dieser Frage, die immer wach gehalten wird - denn sie {ibersteigt die
Vollkommenheit der raffiniertesten Konzepte -, miissen wir nun zu den
Uberlegungen iiber Agnon, iiber die Dichtung und iiber die Kunst im All-
gemeinen zuriickkehren. Was bedeutet ,Sagen’ fiir den Philosophen, wenn
es stimmt, dass es im Gegensatz zu anderen Verben niemandem gelingt, es
zu ,nominalisieren”, es zu einem beschreibenden Element der Geste des
Seins zu machen? Und kann man das Schone noch denken, wenn das Sagen
in den Diskurs einbricht?

Sagen hat Bedeutung noch vor dem sein - vor der Manifestation, vor
der Thematisierung und vor der Identifikation - und er6finet eine Orien-
tierung, die niemals auf die Erkenntnis des Begriffs reduziert werden kann,
in Richtung ,jenseits des Seins’ Auch wenn sich seine ,Verstrickung®®? in
keinerlei Erscheinung niederschligt, gehort diese Orientierung dennoch
nicht zur Ordnung des Unaussprechlichen oder Unsagbaren: Sie bedeutet
auf nicht vorhersehbare Weise - weil sie sich dem Ma8 aller theoretischen

50 [Vgl. ebd., S.104-105]

51 Ebd., S.106 [Kursivierung i.0.].

52 [Vgl. ebd,, S.111. Levinas wihlt fiir die Verschrinkung vom Sagen und dem Gesagten
das Franzosische ,intrigue®, das nicht ohne Zufall auch Ankldnge an die Intrige, und das
tragikomische Theater nimmt; Anm. d. U.]

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

85


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

86

Catherine Chalier

Kriterien fiir das Denken von Wahrheit widersetzt - eine nichtintentio-
nale Aussetzung an den Nichsten und eine Verantwortung fiir ihn. Oder
sie verpflichtet zu einer sensiblen ,Nidhe* zu anderen, die die kiinstlerische
Sensibilitdt zu ignorieren scheint.

Das Sagen enthiillt eine Passivitét, die von den Theoretikern der Mo-
derne nicht akzeptiert wird, wenn sie behaupten, dass ,es spricht” oder
dass ,die Sprache spricht“® Es entbl6Bt im Innersten eines jeden Men-
schen eine ,Passivitit, die passiver ist als alle Passivitit“*, die David Gritz
als nicht reduzierbar auf die fiir den Kunstgenuss erforderlichen rezep-
tiven Qualitdaten herausstellt. Im letzteren Fall, wenn sie das Subjekt fiir
einen Moment seiner Aktivitdt berauben oder das Gefiihl seiner eigenen
Identitét in der Schwebe halten, erlauben es die Freude am Werk und das
Gefiihl, iiber oder unter den eigenen Horizont gezogen zu werden, nicht, in
sich selbst jene ,Position” der ,unersetzbare[n] Einzigkeit” zu erreichen, in
der fiir Levinas die ,Subjektivitit des [verantwortlichen] Subjekts“® be-
steht. Nur die Passivitiit, die das ,Hier bin ich® (hinneni) der unendlichen
Verantwortung fiir andere ohne Erwartung einer Gegenleistung den Lip-
pen entreiBt, entbl6Bt diesen ,Punkt” der extremen Verletzlichkeit gegen-
iiber dem Appell des anderen. Aber selbst wenn es vorkommt, dass wir al-
les tun, um gefdhrdete Meisterwerke zu retten - manchmal sogar vor den
Menschen -, enthélt das ,Hier bin ich®, das an das Kunstwerk gerichtet ist,
eine solche Orientierung durch das Sagen?

Die Antwort setzt voraus, die Analogie zwischen dem Gesicht, dem
Bibelvers und dem kiinstlerischen Werk erneut zu untersuchen. Levinas
hat oft argumentiert, dass die groBen literarischen Werke, vor allem in
Europa, von der Bibel inspiriert sind. Unabhiingig von ihrer Geniali-
tdt benotigen sie Leserinnen, um lebendig zu bleiben. Wenn die Biicher
von Dichterinnen, Romanautoren oder Philosophinnen - wie auch die
Bibel - einmal geschlossen, in den Regalen einer Bibliothek aufbewahrt
oder vor Analphabeten, Gleichgiiltigen oder Abwesenden offen liegen
gelassen wurden, bleibt dann von ihnen - neben der Materialitét ihres Da-
seins und der moéglichen Schonheit ihrer Schrift - nur der Appell an die-
jenigen lebendig, die ihnen durch ihre Lektiire, indem sie den gedruckten
oder eingravierten Zeichen ihr Fleisch leihen, fiir einen Moment die Gnade
des Lebens zuriickgeben? Sind Gemalde, Skulpturen und Musikpartituren
nicht zu einer dhnlichen Abhingigkeit verdammt?

In diesem Sinne, selbst wenn man annimmt, dass ein Werk die Inner-
lichkeit seines Autors oder seiner Autorin ausdriickt - eine Hypothese, die
fiir Levinas von geringem Interesse ist -, oder dass es ein Bild des Seins
ist, muss man vor allem daran denken, dass es von einem stillen Gesagten
bewohnt wird: dem eines Appells an die heute Lebenden, die durch ihren

53 Ebd.,S.116.
54 [Ebd.,S.121]
55 [Ebd.,S.116.]

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

Blick, ihr Zuhoren oder ihre Technik zu seiner Wiederauferstehung bei-
tragen, der ebenso verbindlich ist wie er unmoglich aufgezwungen werden
kann. Kann man behaupten, dass das Gesagte in das Sein einbricht, wenn
jemand diesem Appell des Werks folgt?

Zunichst ist zu bemerken, dass das Thema eines leisen Appells, der aus
dem Innersten des Werkes kommt, die Affirmation von 1948 iiber die Voll-
endung, die die Kunst charakterisieren soll, briichig werden l4sst. Levinas
rdumt dies selbst ein, wenn er meint: ,Die Unvollendetheit, und nicht die
Vollendung, wire demnach [...] die Grundkategorie der modernen Kunst.%
Doch selbst ein vollendetes Werk, dessen Schonheit ein Gefiihl des Frie-
dens verleiht, so sagte er bereits im Eroffnungstext seiner Uberlegungen
zur Kunst von 1948, muss mit jemandem in Beziehung treten, was er damals
als das Bediirfnis nach ihrer Kritik bezeichnete. Es scheint also, dass der
Mensch iiber den &sthetischen Genuss hinaus oder die Beruhigung, die ein
Werk hervorruft, ein gewisses Unbehagen empfindet, wenn die Kiinste ihm
Schweigen auferlegen. In diesem Fall ist es jedoch der Mensch - und nicht
das Kunstwerk -, der um Worte bittet, die in die ,stets vollendete [...] Welt
des Sehens und der Kunst“* eindringen sollen. Er ist es, der hofft, ein Wort
zu horen, das ihm das Leben zuriickgeben kann, wenn er in stummer Be-
trachtung oder sogar in atemberaubender Faszination zu versinken droht.

Doch wenn die Kiinstlerin, indem sie dem Werk ihre Sensibili-
tit und Intelligenz verleiht, es - gleichsam unter den Fingern des
Geigenspiels - wieder zum Leben erweckt, und wenn die Bedeutungen, die
durch die Worte des Kritikers, der Kiinstlerin oder des Kunstliebhabenden
freigesetzt werden, es ermdglichen, der Not und der Lihmung zu entkom-
men, fiihrt dies dann auf den Weg des Sagens? Ungeachtet ihrer Grof3e und
Schonheit bringen, wie Levinas bemerkt, die Bedeutungen, die durch die
Befragung der Werke ans Licht gebracht werden und die jedem/r helfen,
menschlich zu leben bzw. die jede/r durch seine oder ihre Aufmerksam-
keit lebendig hilt, fast immer einen Pluralismus hervor, der nach Einheit
verlangt. Dieses Fehlen eines einzigen Sinns, der das Denken und Urteilen
lenken kann, zeigt sich besonders im ,unendlichen Spiel der Kunst“ und in
der Feier des Kulturrelativismus. Genau in diesem Punkt scheint die Ana-
logie zwischen dem Gesicht, dem Bibelvers und der Kunst ihre Aussage-
kraft zu verlieren. Kein Kunstwerk, und sei es noch so schon, vermag einen
Weg zum Sinn weisen, der den orientierungslosen Bedeutungen fehlt. Die
gliickliche Schonheit vollendeter Werke oder die dramatische Melancho-
lie von Werken, die zur Traurigkeit zwingen, lassen den ,Sinn der Sinne*
unerkannt. Trotz der iiberragenden Zartlichkeit ihrer Madonnen und der
Verzweiflung der Piétas, trotz der unerschrockenen Geste der Helden
wie auch der chaotischen Gewalt ihrer Verletzungen und Leidenschaften

56 [Emmanuel Lévinas: »Michel Leiris - Die Transzendenz der Wortere, in: ders.: Eigen-
namen, a.a.0., S. 88.]
57 Ebd, S. 89.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

87


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

88

Catherine Chalier

vermag die Kunst also nicht anzugeben, wie ,,das Rom, nach dem alle Wege
fithren, die Sinfonie, in der alle [...] Sinne zu singen beginnen, das ,Lied der
Lieder* gefunden werden kann. %

Die Kunst scheitert also an der Forderung des Sagens. Levinas zu-
folge verkennt sie das ,Werk als absolute Orientierung des Selben auf das
Andere hin® diese ,radikale Jugend des groBherzigen Elans®, die niemals
zu sich selbst zuriickkehrt und die er auch als , Liturgie” bezeichnet.* Die
Kiinstlerin kreiert nicht aus reiner GrofBziigigkeit, denn die Selbsthingabe
zur Schaffung eines kiinstlerischen Werks, so extrem sie auch sein mag, ist
nie frei von Interesse; auBerdem sind diejenigen, die die Kunst schétzen,
selten selbstlos, ob sie nun Zerstreuung, Beruhigung, Freude oder Erhe-
bung suchen. In diesem Zusammenhang unterstreicht der Philosoph ger-
ne, dass ,jene Freuden am Schonen“ die GroBziigigkeit des Kiinstlers oder
der Kiinstlerin, der oder die sie ermoglicht hat, in Anspruch nehmen und
die ,ethische Bedingung der Asthetik [...] sogleich [...] vereinnahmen [...]“©°
Im Gegensatz dazu lidsst das menschliche Gesicht in seiner Wiirde und sei-
nem Elend, in seinem Leben, das sich bereits von seiner Form oder seinem
plastischen Sein 16st, den Betrachter, den es immer in der ersten Person
anspricht, vernehmen, dass der Sinn der Sinne allein in der Bewegung des
Sich-vom-Seins-Losen [désintéressement] und der Verantwortung liegt,
die es ihm auferlegt. Orientiert am Gesicht des anderen, wiirde dann die
Einzigkeit der menschlichen Subjektivitdt - ihre Unersetzbarkeit oder
auch ihr Auserwéhltsein - entdeckt werden. Auf dem Hohepunkt ihrer Ver-
antwortung fiir den anderen, fiir seine Verwundbarkeit, die vom Tod im-
mer viel unmittelbarer bedroht ist als Kunstwerke, wiirde die menschliche
Subjektivitét schlieBlich wissen, dass die Nostalgie und die Sorge um das
eigene Gliick ihre Verantwortung fiir das Gesicht nicht abschwéchen, ver-
zogern oder ausloschen kann. Man wendet sich nicht von ihm ab, wie man
sich von einem Kunstwerk abwendet, nachdem man seinen Reiz gekostet
oder seine Not erfahren hat. Auch die Bibelverse, wie die literarischen und
kiinstlerischen Werke, rufen zur Verantwortung auf: Ihr still Gesagtes war-
tet darauf, in das Leben der jetzt Lebenden iiberzugehen, um es zu erleuch-
ten und von ihnen erleuchtet zu werden; und die feinen Ziige der gemalten
oder gemeiBelten Schonheit, strahlend oder diskret, bleiben unvollendet,
wenn sie sich nicht erfiillen, indem sie auf andere iibergehen, als sie selbst;
aber das Gesicht verlangt mehr. Es ist insofern eine Ausnahme, als es eine
absolute Bedeutung hat, auBBerhalb jedes kulturellen oder sozialen Kontex-
tes. Gerade in der sensiblen Exponierung seiner Verletzlichkeit oder auch
in der Nihe des einen zum anderen sieht Levinas den ,Sinn der Sinne* zu

58 Levinas: »Die Bedeutung und der Sinn¢, a.a.0., S. 30.

59 Ebd., S. 35. Im Hebriischen bezeichnet das Wort avoda [nmay] das Werk, die Arbeit
und den Gottesdienst.

60 Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 34.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

sich selbst kommen, der einer Welt so tragisch fehlt, die die Neutralitét des
Seins mit Bedeutung iiberhéuft.

Das Gesicht, in der Spur eines abwesenden Unendlichen, ,jenseits des
Seins’ [au-dela de l'essence), setzt sich einer Verantwortung aus, die die
Beharrlichkeit des Menschen im Sein in Frage stellt. Noch bevor es ihm
erscheint, noch bevor er Zeit hatte, den Kontext der Situation und die mog-
lichen Gefahren fiir sein eigenes Leben zu priifen, entlockt es ihm das Wort
LHier bin ich®. Aber diese ethische Nihe verpflichtet, ohne zu Verwirrung,
Entfremdung oder Verschmelzung zu fiihren, sondern ldsst im Gegenteil
den ,,Punkt® der unaustauschbaren Einzigkeit der Subjektivitéat hervortre-
ten.® Die Frage lautet nun: Lassen sich Kunst und vor allem die Schonheit
eines Kunstwerks in diese Analyse einbeziehen? Konnen sie jemals das
abwesende Unendliche oder das Jenseits-des-Seins bedeuten und wie ein
Gesicht in der Spur des Sagens bleiben?

Obwohl er in seinem Gespréch iiber Sosno von der GroBziigigkeit des
Kiinstlers spricht und in seinem Kommentar zu Paul Celans Werk ein-
rdumt, dass das ,Zum-Anderen-Sprechen - das Gedicht - [..] jeder The-
matisierung voraus[geht], %> was es fiir das Sagen 6ffnet - schlieBt Levinas
diese Hypothese vor allem dann aus, wenn er vom Schonen spricht. Die
Kiinstler, die ,die Schonheit der Sache” erforschen, bringen ihre ,Nackt-
heit“ ans Licht, ohne sie ,in der Schonheit einer dsthetischen Zirtlichkeit*
anzubieten, die man als ,keusche Erotik“ bezeichnen konnte.® Vielleicht
kommt nur die informelle Malerei dem nahe und vermittelt eine Vorstel-
lung von Zéartlichkeit, Mitgefiihl und sogar Barmherzigkeit, die an die Bibel
denken lasst.

Die Freude an der Schonheit birgt immer die Gefahr, die Welt und die
Verantwortung fiir andere zu vergessen: Dieses Urteil von Levinas bleibt
bestehen. Wenn man jedoch die ,anmaBende Selbstgefilligkeit des Seins*
herausfordert und sich weigert, sich mit ,seinen gleichmiitigen Grausam-
keiten“ und ,dessen schwere[n] Schichten“® abzufinden, konnte der Ver-
zicht auf Formen in der Malerei (Atlan), in der Bildhauerei (Sosno) oder
in der Poesie (Celan) einem Gedanken des Mitgefiihls Gestalt verleihen,
der den ethischen Anforderungen nahekommt. Indem sie auf Formen ver-
zichten und eine Nacktheit suchen, die radikaler ist als die des Exotismus,
der sich damit begniigt, den Blick zu verunsichern - ihn aber unter dem
Einfluss des Schonen bestehen lisst - wiirde die informelle Kunst die Dia-
chronie des inneren Rhythmus des Lebens feiern, wodurch die Formen
(oder das Gesagte), die es bereits gefangen halten, aufgelost werden. Aber
bedeutet dieser Rhythmus auch denjenigen des Sagens? Die Skepsis des

61 Diese Idee kann im Rahmen dieses Vorworts nur skizziert werden. Vgl. fiir eine ein-
gehendere Analyse Catherine Chalier: La trace de l'infini, a.a.0.

62 Levinas: sVom Sein zum Andereng, a.a.0., S. 60.

63 [Die Quellen der Zitate sind hier nicht genauer genannt; Anm. d. U]

64 Levinas: Die Obliteration, a.a.0., S. 28.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

89


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

90

Catherine Chalier

Philosophen bleibt vorherrschend, auch wenn er zugibt, dass die Kunst von
Atlan, diejenige von Sosno oder auch diejenige von Celan sich ihm anné-
hern. Die moderne Kunst enthilt Verben, die kurz davorstehen, wieder zu
Substantiven oder Seinsarten zu werden, ohne die Formen zu zelebrieren.
In ihrem Streben nach BloBe versucht sie, mit der Selbstgefélligkeit des
Seins zu brechen. Aber macht sie das Sagen auch zu ihrem Anliegen?

Wie weit auch immer der Finger oder die Stimme eines Kiinstlers ihn
in seinem Streben nach Entformalisierung und seiner Suche nach dem
nackten Leben gefiihrt haben mogen, seine Kunst kdnnte nicht zeigen oder
vernehmen lassen, wie der Appell des Unendlichen eine Existenz beriihrt.
Selbst der Versuch, die Transzendenz zu denken, wie er sich in Celans Ge-
dichten so offensichtlich manifestiert, und selbst die Nostalgie nach dem
Rauch der Verstorbenen, die sich in den Gedichten von Nelly Sachs so in-
tensiv ausdriickt, konnen den Gedanken an ein absolutes Anderswo nicht
vermitteln. Nur das Gesicht - weil es in der Spur des abwesenden Unend-
lichen weilt, ohne jedoch seinerseits zur Ikone zu werden - kann die Idee
davon in den Geist desjenigen, der es betrachtet, Zinabsteigen lassen und
sein Fleisch beleben. Die Offenbarung - Herabkunft und nicht Manifesta-
tion - wiirde weiterhin ihr Wort vernehmen lassen, ohne dass die Sensibi-
litdt und der Verstand auch nur die geringste Moglichkeit hétten, sich fiir
einen Moment in einer Form niederzulassen, dank des Imperativs, iiber
sein Leben zu wachen, aus dem das Sagen des Gesichts besteht.

Der im Artikel Die Wirklichkeit und ihr Schatten von 1948 erwahn-
ten Verantwortungslosigkeit der Kunstliebhaberin, die sich durch das
Schone aus Desinteresse fiir andere der Welt zu entziehen sucht, stellt
Levinas spiter das Sich-vom-Sein-Losen der Verantwortung gegeniiber.
Im Gegensatz zu Kant bringt er, wie David Gritz treffend bemerkt, dieses
Sich-vom-Sein-Losen niemals mit dem Schénen in Verbindung. Er ist du-
Berst zuriickhaltend gegeniiber Versuchen, im Schonen etwas anderes als
den Wichter des Seins zu sehen. Aber das Unendliche ist nicht gleichbe-
deutend mit dem Sein, auch wenn man noch so erhaben dariiber spricht;
keine Form, wie schon sie auch sein mag, kann daher den Gedanken daran
vermitteln. Es bedeutet das Gute jenseits des Seins, das nirgends auf ein
wesentliches Ereignis reduziert werden kann. Das Schone spricht nicht
von diesem Guten, oder auch von der Scham, die sich manchmal im Men-
schen auf unbedachte Weise erhebt, weil sie seinen Interessen zuwider-
lauft, wenn das ,Hier bin ich® auf das Gesicht antwortet.

In seiner Untersuchung Emmanuel Levinas face au beau bietet David
Gritz nicht nur eine sorgféltige und zutreffende Analyse jenes Textes, wo-
rin der Philosoph seine erste Reflexion iiber die Kunst entwickelt. Im Ge-
gensatz zu der, seiner Meinung nach, zu schnell angenommenen Idee einer
yEntwicklung® des Denkens des Philosophen iiber die Kunst argumentiert
er, dass der Text von Die Wirklichkeit und ihr Schatten die nie aufgege-
bene Matrix seiner Reflexion iiber das Schone darstellt. Er zeigt auf, wie

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schonen

die anféngliche Komplexitét seiner Thesen zu Weiterentwicklungen - und
nicht zur Hinterfragung - fiihrt, die einige der wichtigsten Anliegen des
spiteren Werks darstellen. Aber kann sich die Kunst vor einer Versuchung
des Schonen schiitzen, die ihren Zauber entfremdet? Im zweiten Teil sei-
ner Untersuchung versucht David Gritz, diese Frage zu beantworten, in-
dem er seine Aufmerksamkeit auf die ethische Bedeutung der Sensibilitét
richtet und sich fragt, was mit dieser Sensibilitit geschieht, wenn sie sich
in den Dienst der Kunst stellt. Er schlie3t seine Untersuchung mit einer
sehr aufschlussreichen Neubewertung des technischen Wesens des Kunst-
werks ab.

Jeden Moment droht ein eisiger Wind iiber die Welt zu wehen und die
Werke der Menschen bedeutungslos zu machen. Er droht Gemaélde zu zer-
fetzen, Skulpturen umzustiirzen und Lichter auszul6schen. Auf tragische
Weise verblassen dadurch musikalische und poetische Klinge. Das Geheul
des Wortes der Ausléschung, ,durch das das Gute, das sich seines Seins
rithmende, in die Irrealitit zuriickgestoBen wird und sich am Grunde einer
Subjektivitit zusammenkauert, als vor Kélte starre und zitternde Idee®, %
hat einst dessen hoffnungslose Verlassenheit zum Ausdruck gebracht,
deren Bedrohlichkeit noch nicht erloschen ist. Anderswo, unter anderen
Himmeln, mit anderen Henkern und anderen Opfern, trotzt es weiterhin
dem Guten und entrollt den zynischen Faden des Ungliicks, das dem Men-
schen durch den anderen Menschen zugefiigt wird. Das Schone kann dem
nichts entgegensetzen, denn es kann sich nicht, wie das Gute, ,am Grun-
de einer Subjektivitit zusammenkauer[n]“ und ganz in der Zerbrechlich-
keit des Bewusstseins aufgehen. Das Gute hingegen fliichtet sich in diese
prekire Bleibe, wenn ,die groBartigen Zivilisationen“ mit der Barbarei ein
Band des Todes kniipfen. Ihm bleibt nur dieser Ort ohne Ort, diese mensch-
liche Utopie, die nackter ist als die Bl6Be, nach der die modernen Kiinstler
suchen. Doch damit diese ,Bleibe“ nicht zugleich mit der Zivilisation un-
tergeht, muss sie in einem anderen Rhythmus als diese leben, gemé&f einer
Diachronie, die dlter ist als alle Erinnerungen. Zweifellos stammt diese fiir
Levinas aus dem Unendlichen, das, ohne zu ermiiden, aber ohne sich je zu
zeigen, dazu aufruft, {iber das Leben des Nachsten zu wachen.

Aus dem Franzosischen tibersetzt von Johannes Bennke.

65 Emmanuel Levinas: sNamenlos, in: ders.: Eigennamen, a.a.0., S. 106.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE

91


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

92

Catherine Chalier

QUELLENVERZEICHNIS

Babylonischer Talmud, online unter: https://www.talmud.de/tlmd/

talmud-uebersetzung/ (letzter Zugriff 08.04.2023).

Bailly, Jean-Christophe: Lapostrophe muette. Essai sur les portraits

Fayoum, Paris 1997.

Chalier, Catherine: La trace de Uinfini. Levinas et la source hébraique,

Paris 2002.

Levinas, Emmanuel: »Gott und die Philosophie, in: Bernhard

Casper (Hg.): Gott nennen: phinomenologische Zugdnge, Miinchen,
Freiburg 1981, S. 81-123.

»Vom Sein zum Anderen, in: ders.: Eigennamen. Meditationen tiber
Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, Miinchen 1988,

S. 56-66.

sDichtung und Auferstehung. Notizen zu Agnong, in: ders.:
Eigennamen. Meditationen iiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix
Philipp Ingold, Miinchen 1988, S. 12-24.

sMichel Leiris - Die Transzendenz der Worter, in: ders.: Eigennamen.
Meditationen tiber Sprache und Literatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold,
Miinchen 1988, S. 85-92.

sNamenlos, in: ders.: Eigennamen. Meditationen iiber Sprache und
Litevatur, hrsg. v. Felix Philipp Ingold, Miinchen 1988, S. 101-106.

»Die ﬁbersetzung der Schrifte, in: ders.: Die Stunde der Nationen.
Talmudlektiiren, Miinchen 1994, S. 57-87.

»Ist die Ontologie fundamental?, in: ders.: Zwischen uns. Versuche
tber das Denken an den Anderen, Miinchen, Wien 1995, S. 11-23.

»Die Wirklichkeit und ihr Schattens, in: ders.: Die Unvorhersehbarkeit
der Geschichte, Freiburg, Miinchen 2004, S. 105-124.

»Die Bedeutung und der Sinng, in: ders.: Humanismus des anderen
Menschen, Hamburg 2005, S. 9-59.

»Bilderverbot und Menschenrechte, in: ders.: Verletzlichkeit und
Frieden. Schriften tiber die Politik und das Politische, hrsg. v. Pascal
Delhom, Alfred Hirsch, Berlin, Ziirich 2007, S. 115-123.

Vom Sein zum Seienden, Freiburg, Miinchen 2008.

— Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht, Freiburg, Miinchen

42011,

»Die Wirklichkeit und ihr Schattenc, in: Emmanuel Alloa (Hg.):
Bildtheorien aus Frankveich: Eine Anthologie, Fink 2011, S. 65-86.

Die Obliteration. Gesprich mit Frangoise Avmengaud iiber das Werk
von Sacha Sosno, iibers. v. Johannes Bennke, Jonas Hock, Berlin, Ziirich
2019.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Kurze Betrachtung des Schénen 93

Maimon, Mose Ben: Fiihver der Unschliissigen, iibers. v. Adolf Weiss,
Leipzig 1923.

Rilke, Rainer Maria: Duineser Elegien. Die Sonette an Orpheus, Stuttgart
2007.

Rosenzweig, Franz: Der Stern der Eviosung, Frankfurt a.M. 1988.

14.02.2028, 11:45:59. httpsy//wwwInllbra.com/de/agb - Open Access - [(=IIEEE


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14.02.2026, 11:45:59. https://wwwInilbra.com/de/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839457665-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

