
Zeitschrift für Parlamentsfragen (ZParl), Heft 3/2017, S. 691 – 711, DOI: 10.5771/0340-1758-2017-3-691

Oligarchie, Demokratie, Anarchie – 
Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

Philipp Erbentraut1

Seinem inzwischen ebenfalls längst zu einem Klassiker der Parteienforschung avancierten 
Buch „Political Parties: Organization and Power“ stellte Angelo Panebianco 1988 einen be-
merkenswerten Hinweis voran. Demnach hätten alle klassischen Autoren der Parteientheo-
rie im 20. Jahrhundert, von Moissei Jakowlewitsch Ostrogorski über Max Weber zu Robert 
Michels und Maurice Duverger, politische Parteien und ihre Aktivitäten zuallererst von ih-
rem organisatorischen Kern her betrachtet. Ihr jeweiliger Startpunkt sei die Idee von Partei-
en als Organisationen gewesen, die vor allem in ihrer organisatorischen Dynamik studiert 
werden müssten, um ihre Aktivitäten und Transformationen angemessen verstehen und 
erklären zu können.2 Man kann Panebianco hier sicherlich nur zustimmen. Den eigentli-
chen Gründervätern der Parteientheorie in der ersten Hälfte des 19. Jahrhunderts indes 
wird dieselbe Einsicht in den Organisationscharakter politischer Parteien bis heute von ei-
nem großen Teil der Forschung streitig gemacht.

Und tatsächlich: Durchstöbert man unter anderem die vormärzlichen Handbücher und 
Lexika nach der Organisationsfrage, so stößt man an prominenter Stelle, im Brockhaus von 
1846, auf eine eindringliche Warnung. Unter dem Stichwort „Partei“ heißt es dort: Es lasse 
sich zwar nichts gegen das natürliche Entstehen und Zusammenhalten der durch Gleich-
heit der Ansichten Verbundenen, „aber sehr viel gegen organisirte, mit bewußter Berech-
nung verfahrende Parteien sagen“3. Denn „das bewußte Zusammenschließen zur Partei 
und das geflissentliche Organisiren solcher könne zu schlimmen Übeln führen. Insbesonde-
re werde dadurch der Staat zum Zankapfel egoistischer Parteiinteressen herabgewürdigt. 
Und so kommt der anonyme Verfasser des Artikels zu dem Schluss, man verlange mit 
Recht, dass „die Regierung des Staates über den Parteien stehen“ soll: „Sie soll, wie Jeder, 
nach Unparteilichkeit streben.“4

Nun hat die Forschung unter anderem aus diesem „Organisationsverbot“ im Brockhaus 
und der Verallgemeinerung einiger missverständlicher oder aus dem Zusammenhang geris-

1	 Der Beitrag beruht auf der Dissertation des Verfassers, für die mehrere hundert publizistische und 
staatsphilosophische Originalquellen aus der Zeit des deutschen Vormärz (1815 bis 1848) ausge-
wertet wurden. Vgl. Philipp Erbentraut, Theorie und Soziologie der politischen Parteien im deut-
schen Vormärz 1815–1848, Tübingen 2016. Die betreffenden Abschnitte aus dem Buch wurden 
für den Beitrag leicht überarbeitet und in Teilen neu gefasst. Ich danke den Teilnehmern der 
Jahrestagung des DVPW-Arbeitskreises Parteienforschung am 14. und 15. Oktober 2016 in Trier 
für ihre hilfreichen Kommentare und Anregungen.

2	 Vgl. Angelo Panebianco, Political Parties. Organisation and Power, Cambridge 1988, S. xi.
3	 Artikel Partei, in: Friedrich Arnold Brockhaus (Hrsg.), Allgemeine deutsche Real-Encyklopädie für 

die gebildeten Stände. Conversations-Lexikon, Bd. 10, 9. Auflage, Leipzig 1846, S. 729 – 730,  
S. 730.

4	 Ebenda, S. 730.

AUFSATZ

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


692 Aufsatz

sener Formulierungen vorgeblicher „Klassiker“ der Zeit vielfach den voreiligen Schluss ge-
zogen, das politische Denken des deutschen Vormärz von 1815 bis 1848 habe unter Partei-
en generell noch keine realen politischen Gruppen, sondern in der Regel nur lose 
Gesinnungsgemeinschaften verstanden oder dulden wollen und den organisatorischen 
Kern des Parteiwesens im Grunde völlig verkannt.

„Parteien waren für sie mehr oder weniger Gedankengebilde, dialektische Momente im 
Prozeß der Geistesgeschichte“, heißt es beispielsweise in einem viel beachteten Beitrag 
Theodor Schieders, der seit seiner Erstveröffentlichung 1958 immer wieder zustimmend zi-
tiert wird. Die Parteientheorie, so der Autor weiter, habe sich hierzulande vor 1848 zwangs-
läufig in einem „luftleeren Raum“5 bewegen müssen, da sie sich wegen der verspäteten 
Parlamentarisierung Deutschlands nirgends auf Anschauung und Erfahrung habe stützen 
können. Zustimmend heißt es unter anderem bei Dieter Langewiesche: „Unter Parteien ver-
stand man unorganisierte Gesinnungsgemeinschaften von Menschen, die gleiche politische 
Ziele hatten; man bekannte sich zu ihnen, gehörte ihnen aber nicht formell an.“6 Aus ähn-
lichen Überlegungen sprechen auch andere Autoren für die Zeit zwischen 1815 und 1848 
anstatt von Parteien lieber von „Gesinnungsgemeinschaften“7, „Denkströmungen“8 oder 
auch „Meinungsströmungen“9.

Diese Lesart ist jedoch falsch. Im Gegenteil entwickelte das vormärzliche politische 
Denken eine immer klarere Vorstellung vom Organisationscharakter politischer Parteien. 
Es sind – cum grano salis – die uns heute vertrauten Parteien, von denen bereits die Auto-
ren am Vorabend der 1848er Revolution sprechen, das heißt: politische Organisationen, 
die öffentlich miteinander um die staatliche Entscheidungsgewalt konkurrieren.

Eine solche realistische Betrachtungsweise konnte sich im vormärzlichen Deutschland 
auf eine Vielzahl realer Anschauungsmöglichkeiten stützen, etwa auf die Existenz und 
Funktionsweise der bereits bestehenden Parteifraktionen in den süddeutschen Landtagen, 
das vormärzliche Vereinswesen und die demokratische Versammlungsbewegung sowie nicht 
zuletzt auf die bereits weiter entwickelte parlamentarische Praxis des Auslands.

Die generelle Einsicht in den organisatorischen Kern des Parteiwesens brachte die Theo-
retiker des Vormärz in einem zweiten Schritt der Binnenanalyse dazu, sich genauer mit dem 
präferierten Modell der Parteiorganisation zu befassen. Bündelt man die damals kursieren-
den Vorstellungen und Ideen über den internen Aufbau der Parteien, kann man mit etwas 
Phantasie bereits für die Zeit des Vormärz von drei Idealmodellen der Parteiorganisation 
sprechen: Oligarchie, Demokratie und Anarchie. Die vormärzliche Parteientheorie kann 
somit Archiv und Arsenal heutiger Parteien(organisations)forschung sein.

5	 Theodor Schieder, Die Theorie der Partei im älteren deutschen Liberalismus, in: ders., Staat und 
Gesellschaft im Wandel unserer Zeit, 3. Auflage, München 1974, S. 110 – 132, S. 117.

6	 Dieter Langewiesche, Die Anfänge der deutschen Parteien. Partei, Fraktion und Verein in der Re-
volution von 1848/49, in: Geschichte und Gesellschaft, 4. Jg. (1978), H. 3, S. 324 – 361, S. 327. 

7	 Klaus von Beyme, Partei, Faktion, in: Otto Brunner / Werner Conze / Reinhart Koselleck (Hrsg.), 
Geschichtliche Grundbegriffe. Historisches Lexikon zur politisch-sozialen Sprache in Deutsch-
land, Bd. 4, Stuttgart 1978, S. 677 – 733, S. 697.

8	 Hans Rosenberg, Politische Denkströmungen im deutschen Vormärz, Göttingen 1972.
9	 Hans Fenske, Wahlrecht und Parteiensystem. Ein Beitrag zur deutschen Parteiengeschichte, 

Frankfurt am Main 1972, S. 11.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


693Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

1. Der Organisationscharakter politischer Parteien im Vormärz 

Gewöhnlich datiert die heutige Parteienforschung die Geburtsstunde der Parteiensoziologie 
in Deutschland erst auf den Beginn des 20. Jahrhunderts und die in dieser Zeit entstande-
nen Schlüsselwerke der Disziplin von Ostrogorski, Michels oder Weber. Tatsächlich aber stellt 
die Einsicht in den Organisationscharakter von Parteien und die damit verbundene wissen-
schaftliche Erörterung organisationssoziologischer Fragen – beinahe hundert Jahre früher 
– bereits ein zentrales Element der vormärzlichen Parteiendiskussion dar. Eine solche zu-
kunftsweisende Auffassung konnte sich in Deutschland vor 1848 aus mindestens drei ereig-
nisgeschichtlichen Quellen speisen: dem Frühparlamentarismus, dem vormärzlichen Ver-
einswesen und dem Parteienbetrieb des Auslands. 

1.1.	 Der deutsche Frühparlamentarismus als konstitutioneller Anknüpfungspunkt  
eines organisationsbezogenen Parteibegriffs

Spätestens seit den 1830er-Jahren kam es in den Landtagen des mittel- und süddeutschen 
Frühparlamentarismus zu parteimäßigen Fraktionsbildungen, in denen sich vor allem libe-
rale und demokratische Abgeordnete zu festen Gruppen zusammenschlossen und unter 
Einhaltung der Fraktionsdisziplin zeitweise auch gegen ihre individuellen Überzeugungen 
abstimmten.10 Auch fanden auf der Ebene der Einzelstaaten zu dieser Zeit bereits Wahlen 
zu den repräsentativen Körperschaften statt – mit allen Folgen einer festeren Organisie-
rung, die ein solcher Schritt systembedingt mit sich bringen musste: von der Kandidaten-
aufstellung über den Wahlkampf bis hin zur Bildung von Fraktionen innerhalb der vor-
märzlichen Ständevertretungen.  

So berichtet etwa ein gut informierter Augenzeuge, der württembergische Innenminis-
ter Johannes Schlayer, seinem König im Februar 1834, dass in der Kammer des Jahres zuvor 
„erstmals eine formierte Oppositions-Partei“ aufgetreten sei, „welche bei allen politischen 
Fragen eng zusammenhängend und nach vorher beratenem und verabredetem Plane wirkte 
und gewiß nicht selten mit Hintansetzung der individuellen Überzeugung in geschlosse-
nen Reihen votierte“11. In diesem Sinne forderten seit den frühen 1830er-Jahren selbst 
Vertreter höchster Regierungskreise in Süddeutschland eine festere Parteibildung konserva-
tiver Abgeordneter, um die Standpunkte der Krone in den parlamentarischen Verhandlun-
gen besser als bislang verteidigen zu können. Die offenkundigen Bestrebungen der Regie-
rung, etwa in Württemberg, aus der früheren Rolle eines bloßen Schiedsrichters über den 

10	 Die tatsächliche Existenz von Fraktionen, die die ältere Forschung für die Zeit des Vormärz über-
wiegend noch negiert hatte (vgl. Helmut Kramer, Fraktionsbindungen in den deutschen Volksver-
tretungen 1819–1849, Berlin 1968), ist von der neueren historischen Forschung durch ausführ-
liches empirisches Material inzwischen gut dokumentiert. Vgl. hier nur Hans-Peter Becht, Badi-
scher Parlamentarismus 1819 bis 1870. Ein deutsches Parlament zwischen Reform und 
Revolution, Düsseldorf 2009, S. 418 ff.; Mathias Gums, Von der Bewegung zur Partei. Liberalis-
mus in Kurhessen 1847-1850, Kassel 2001; Ewald Grothe, Verfassungsgebung und Verfassungs-
konflikt. Das Kurfürstentum Hessen in der ersten Ära Hassenpflug 1830-1837, Berlin 1996,  
S. 397 ff.

11	 Zitiert nach Otto Glück, Beiträge zur Geschichte des württembergischen Liberalismus von 1833 
bis 1848, Tübingen, Universität, Dissertation 1931, S. 47. 

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


694

politischen Wettbewerb herauszutreten und gleichsam selbst Partei zu werden, offenbaren 
eine gewisse Dichotomie von Theorie und Praxis in Bezug auf die zeitgenössische Parteifra-
ge, denn die damalige Verfassungswirklichkeit war, auch im verhältnismäßig fortschrittli-
chen mittel- und süddeutschen Frühparlamentarismus, weiterhin von Verboten und Re-
pressionen gegenüber politischen Parteien geprägt.12 Deren organisatorische Verfestigung 
wurde unter anderem durch ein absolutes Parteiverbot behindert, das 1832 als Reaktion 
auf das Hambacher Fest im gesamten Deutschen Bund ergangen war.13 Zuvor hatten be-
reits die Karlsbader Beschlüsse von 1819 durch zahlreiche Grundrechtsbeschränkungen im 
Bereich der Rede-, Meinungs- und Versammlungsfreiheit einem freien Parteiwesen in 
Deutschland den Boden entzogen. Selbst die Verherrlichung ausländischer Parteien stand 
unter Strafe.14 Dass in dieser Situation nun ausgerechnet führende Regierungsvertreter die 
Organisation von Parteien forcierten und sich damit nolens volens auf das Kampffeld der 
liberal-demokratischen Opposition begaben, aus deren Arsenal der Parteibegriff ursprüng-
lich stammt, mag dem heutigen Betrachter als eine besonders ironische List der Geschichte 
erscheinen.

Dessen ungeachtet bemerkte auch in Baden der Minister des Auswärtigen, Friedrich 
Landolin Karl von Blittersdorff, im Juni 1842, dass sich „zwei Parteien in der Kammer gebil-
det haben, die sich einander schroff gegenüberstehen“, von denen die eine auch in Prinzipi-
enfragen nicht mehr von der Regierung zu trennen sei. Dies sei ein bemerkenswertes No-
vum, denn: „In den früheren Kammern bestand keine eigentliche ministerielle Partei, 
vielmehr bildete die Kammer ein Ganzes, mit selbstständig wirkenden corporativen An-
sichten und Interessen, von denen sich die Mitglieder keiner Farbe trennen mochten.“15 
Deshalb hatte die Regierung ehedem stets die ganze Kammer gegen sich.

Wie weit die theoretische Durchdringung des Parteiwesens, aber auch die tatsächliche 
Parteibindung politisch Gleichgesinnter bereits vorangekommen waren, selbst in einem 
Hort des Konservatismus wie Preußen, zeigen exemplarisch auch die Verhandlungen des 
preußischen Vereinigten Landtags im Frühjahr 1847, der sich zu einer regelrechten „Schule 
des Parlamentarismus“16 entwickelte. Durch den zeitgenössischen Bericht des Liberalen 
Karl Biedermann wissen wir zum Beispiel, dass sich auf dem Landtag selbst Politiker der 
äußersten Rechten unverhohlen zur Bildung von Parteien bekannten. So habe etwa Graf 
Gneisenau, der „Hauptwortführer“ einer um die 130 Mann starken „Vereinigung von 
strengkonservativen Mitgliedern“ dies offen zugestanden, „ja derselbe erklärte es für eine 
innere Nothwendigkeit und ein Glück jeder großen politischen Versammlung, daß sich  

12	 Vgl. Hartwig Brandt, Parlamentarismus in Württemberg, 1819-1870. Anatomie eines deutschen 
Landtags, Düsseldorf 1987, S. 80, S. 110, S. 114, S. 127, S. 131 und passim.

13	 Vgl. Zweiter Bundesbeschluss „über Maßregeln zur Aufrechterhaltung der gesetzlichen Ruhe und 
Ordnung im Deutschen Bunde“ vom 5. Juli 1832, in: Ernst Rudolf Huber (Hrsg.), Dokumente 
zur deutschen Verfassungsgeschichte, Bd. 1: Deutsche Verfassungsdokumente 1830–1850, 3. 
Auflage, Stuttgart u.a. 1978, S. 134.

14	 Vgl. Preußische Zensur-Verordnung vom 18. Oktober 1819, in: Ernst Rudolf Huber (Hrsg.), 
a.a.O. (Fn. 13), S. 106.

15	 Friedrich Landolin Karl Freiherr von Blittersdorff, Über die politischen Verhältnisse in Baden 
(1842), in: ders., Einiges aus der Mappe des Freiherrn von Blittersdorff, Mainz 1849, S. 27 – 38, 
S. 31.

16	 Johannes Gerhardt, Der Erste Vereinigte Landtag in Preußen von 1847. Untersuchungen zu einer 
ständischen Körperschaft im Vorfeld der Revolution von 1848/49, Berlin 2007, S. 267.

Aufsatz

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


695

aus ihr Parteien bildeten und sich gegenseitig bekämpften“17. Der Abgeordnete Ernst von 
Werdeck sekundierte bei anderer Gelegenheit, dass „jede Versammlung, die in so großer 
Zahl zusammengetreten ist, sich nothwendig in Parteien auflösen muß. Ich glaube nämlich, 
daß es nicht möglich ist, bestimmte Ansichten zur Geltung zu bringen, ohne daß vorher 
außerhalb der Versammlung gewisse Verständigungen stattgefunden haben“18.

Die Tragweite solcher Äußerungen ausgerechnet durch Ständevertreter der entschiede-
nen Rechten wurde von aufmerksamen Beobachtern augenblicklich erfasst. Zwar sei die 
Erkenntnis, Parteien bedeuteten eine innere Notwendigkeit und das Glück jeder politi-
schen Versammlung, im Grunde „trivial“19, sie gewinne aber doch „eine besondere Bedeu-
tung in solchem Munde“, wenn man bedenke, „wie ängstlich sonst von dieser Seite her 
gewöhnlich dem Entstehen von Parteien entgegengearbeitet oder das Bestehen derselben 
vertuscht zu werden pflegt“20. Da sich die nur lose verbundenen Parteigänger der Krone in 
den vormärzlichen Plenardebatten aber nicht gegen die gut abgestimmten Redner des Libe-
ralismus behaupten konnten, hatte der konservative Publizist Victor Aimé Huber die bereits 
bestehenden konservativen Elemente in Preußen seit Anfang der 1840er Jahre wiederholt 
und vehement dazu gedrängt, „sich zur conservativen Parthei zu verdichten“21. Ähnlich 
notierte Ernst Ludwig von Gerlach, der spätere Mitbegründer der „Kreuzzeitung“ und lang-
jährige Parteiführer der Konservativen im Preußischen Abgeordnetenhaus, in seinem Tage-
buch: „Die Hauptsache war 1847, daß wir uns als Partei organisierten und rüsteten, um als 
treue, holde und gewärtige Lehensmannschaft dem bedrängten Könige am 18. Brumaire 
Zuzug leisten zu können.“22

Die altliberalen Vorstellungen eines Dualismus von parteifreier Regierung und einem 
Gesamtparlament als geschlossener Oppositionsfront waren damit endgültig passé. Statt-
dessen hatte sich am Vorabend der 1848er Revolution der Charakter der Opposition zu 
innerparlamentarischen Gruppenbildungen hin verschoben.

1.2.	 Das vormärzliche Vereinsleben als Schule des Parteiwesens

Von der politikwissenschaftlichen Parteienforschung nahezu unbeachtet herrscht heute in 
der Geschichtswissenschaft beinahe schon Konsens über die Frage, dass „parallel zu den 
ersten Fraktionsbildungen in den süddeutschen Landtagen auch das Vereinswesen des Vor-
märz bereits parteipolitische Funktionen übernommen hat“23. Es könne daher nicht mehr 
genügen, den Beginn politischer Organisierung in Deutschland erst in den Jahren um 
1848 einsetzen zu lassen. Indem die Forschung die Vorläufer von Parteien zu „pauschal als 

17	 Karl Biedermann, Geschichte des ersten preußischen Reichstags, Leipzig 1847, S. 291. 
18	 Zitiert nach Johannes Gerhardt, a.a.O. (Fn. 16), S. 226.
19	 Karl Biedermann, a.a.O. (Fn. 17), S. 291.
20	 Ebenda.
21	 Victor Aimé Huber, Ueber die Elemente, die Möglichkeit oder Nothwendigkeit einer konservati-

ven Parthei in Deutschland, Marburg 1841, S. 74.
22	 Ernst Ludwig von Gerlach, Aufzeichnungen aus seinem Leben und Wirken 1795–1877, herausge-

geben von Jakob von Gerlach, Bd. 1, Schwerin 1903, S. 473. 
23	 Elisabeth Fehrenbach, Verfassungsstaat und Nationsbildung 1815–1871, 2. Auflage, München 

2007, S. 90. 

Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


696

bloße geistige Strömungen und Gesinnungsgemeinschaften charakterisierte“24, habe sie 
sich den Blick auf die tatsächlichen Anfänge des deutschen Parteiwesens verstellt. Im glei-
chen Atemzug wird neuerdings auch auf die im Sommer 1840 durch die Rheinkrise ange-
stoßene demokratische Versammlungsbewegung aufmerksam gemacht. Diese sei „unzwei-
felhaft eine Vorstufe organisierter Parteien im Bereich von Liberalismus und Demokratie“25 
gewesen.

Das vormärzliche Vereinswesen seinerseits führte als Folge der staatlichen Repressions-
politik unter dem System Metternich heimlich zur Entstehung von so genannten „Krypto-
Parteien“26, die sich unter dem Deckmantel harmloser Turn- oder Gesangsvereine tarnten 
und zunehmend politisierten. Dergestalt übernahmen manche Vereine, die äußerlich ande-
ren Zwecken dienten, unter den schwierigen Bedingungen politischer Arbeit in Deutsch-
land, schon frühzeitig Parteifunktionen. So ist zum Beispiel auf die funktionale Äquivalenz 
des vormärzlichen „Preß- und Vaterlandsvereins“ von 1832/33 aufmerksam gemacht wor-
den, bei dem es sich dem Vernehmen nach um einen „relativ weit entwickelten Prototyp 
einer Parteiorganisation“27 handelte. Christoph Hauser erblickt sogar noch früher in den 
südwestdeutschen Griechenvereinen der 1820er Jahre den „Archetyp des modernen 
Parteiwesens“28.

Der Demokrat Gustav Struve meint im dritten Band seiner „Grundzüge der Staatswis-
senschaft“ vielsagend, „das Vereinsleben bildet die Schule des Parteilebens“29. Und beinahe 
schon lapidar heißt es bei dem linksliberalen Nationalökonomen und späteren Reichstags-
abgeordneten Wilhelm Seelig unter den ersten Eindrücken des Revolutionsjahres: „Die 
Gleichgesinnten vereinigen sich in Clubs, Gesellschaften oder Versammlungen zu wahren 
politischen Partheien.“30 Diese „wahren Parteien“ sollten ihre Tätigkeit dann im Rahmen 
von „bevorstehenden Wahlen und ähnlichen Handlungen“31 entfalten. Die beiden ent-
scheidenden Merkmale des modernen Parteibegriffs – Organisation und Antreten bei Wah-
len – liegen hier bereits vollständig entwickelt vor. In diesem Sinne begreift auch der späte-
re Präsident der Paulskirche Heinrich von Gagern spätestens seit Mitte der 1840er Jahre die 
Partei nicht mehr als Gesinnungsgemeinschaft, sondern als einen „organisierten Verein von 
Männern, die über das Ziel ihres politischen Strebens und die Mittel, welche zur Förderung 
desselben dienlich sein können, mehr oder weniger sich verständigt haben“32.

24	 Otto Dann, Die Anfänge politischer Vereinsbildung in Deutschland, in: Helmut Reinalter (Hrsg.), 
Politische Vereine, Gesellschaften und Parteien in Zentraleuropa 1815–1848/49, Frankfurt am 
Main 2005, S. 11 – 47, S. 46. 

25	 Hans Fenske, Die politischen Vereine in der Revolution 1848/49, in: Helmut Reinalter (Hrsg.), 
a.a.O. (Fn. 24), S. 297 – 315, S. 299.

26	 Hans Fenske, Deutsche Parteiengeschichte. Von den Anfängen bis zur Gegenwart, Paderborn u.a. 
1994, S. 60.

27	 Cornelia Foerster, Der Preß- und Vaterlandsverein von 1832–33. Sozialstruktur und Organisati-
onsformen der bürgerlichen Bewegung in der Zeit des Hambacher Festes, Trier 1982, S. 181.

28	 Christoph Hauser, Anfänge bürgerlicher Organisation. Philhellenismus und Frühliberalismus in 
Südwestdeutschland, Göttingen 1990, S. 136.

29	 Gustav von Struve, Grundzüge der Staatswissenschaft, Bd. 3: Von den Handlungen des Staats 
oder allgemeines Staats-Verwaltungsrecht, Frankfurt am Main 1848, S. 218.

30	 Wilhelm Seelig, Die Partheien. Ein Wort zur Verständigung und Ermahnung, Kassel 1848, S. 13.
31	 Ebenda.
32	 Heinrich von Gagern, Brief an Heinrich Karl Hofmann im Herbst 1845, in: Bundesarchiv und 

Hessische Historische Kommission Darmstadt (Hrsg.), Deutscher Liberalismus im Vormärz. 

Aufsatz

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


697

Insofern beweist das bundesweite Parteiverbot des Jahres 1832 auch nicht die Unmöglich-
keit vormärzlicher Parteiorganisation33, sondern genau das Gegenteil. Verboten werden in 
erster Linie Dinge, die es bereits gibt. Innerstaatliche Restriktionen waren zudem wirkungs-
los gegen die Gründung politischer Vereine im Ausland, wie dem „Bund der Gerechten“, 
aus dem sich am Vorabend der 1848er Revolution die Kommunistische Partei entwickelte.

Wo es dagegen tatsächlich noch keine organisierten Parteien, sondern höchstens politi-
sche Meinungen gab, wie nach der irrigen Ansicht des oppositionellen „Beobachters“ 1847 
in Württemberg der Fall, wurde dieser Umstand von der politischen Öffentlichkeit gemein-
hin mit Bedauern zur Kenntnis genommen, denn „die Partei ist aber nichts anderes als eine 
lebendig gegliederte Organisation gemeinsamer Bestrebungen“34. Deshalb rief auch der li-
berale Oppositionspolitiker Julius Hölder seine politischen Freunde dazu auf, gemeinsam 
mit ihm, „die Bildung einer geordneten, bewußten, in sich zusammenhängenden, neben 
aller individuellen Freiheit in Hauptfragen einigen und konzentrisch wirkenden Partei des 
Fortschritts zu fördern, die bereits vorhandenen Kräfte zu sammeln, neue zu schaffen und 
die ganze Wucht der Männer, welche ihre Überzeugung der Partei des Fortschritts zuführt, 
unter Eine Fahne zu vereinigen“35.

Es ist also Langewiesche in diesem Punkt durchaus zuzustimmen, wenn er betont, dass 
„die öffentliche Meinung mit ,Partei‘ bereits – was oft übersehen wird – organisatorische 
Elemente assoziierte“ und die „theoretische Scheidung von bloßer Gesinnungsgemeinschaft 
und organisierter Partei“ am Vorabend der Revolution (nicht nur) in Württemberg „weit 
fortgeschritten“36 war. Im gleichen Maße wurde die Forderung nach Umsetzung dieser Ein-
sicht in die Praxis lauter.

1.3.	 Englische und französische Einflüsse auf die deutsche Parteientheorie vor 1848

Natürlich bot den Theoretikern auch die bereits weiter entwickelte parlamentarische Praxis 
des Auslands genügend Anschauungsmaterial zur möglichen Organisation und Funktions-
weise von Parteien. Der Blick ging hier vor allem nach England, wo Whigs und Tories be-
reits seit der Mitte des 17. Jahrhunderts ein wichtiger Gegenstand der öffentlichen Debatte 
und theoretischen Durchdringung waren – ein Umstand, der Hannah Arendt später viel-
leicht zu der Bemerkung veranlasste, Großbritannien sei das einzige größere Land Europas, 
in dem das Parlament nicht verachtet und das Parteiensystem nicht mit Misstrauen be-
trachtet werde.37

Heinrich von Gagern: Briefe und Reden 1815–1848. Unter Mitarbeit von Paul Wentzcke und 
Wolfgang Klötzer, Göttingen u.a. 1959, S. 294 – 304, S. 298.

33	 So aber Walter Tormin, Geschichte der deutschen Parteien seit 1848, Stuttgart 1966, S. 18.
34	 Zitiert nach Dieter Langewiesche, Liberalismus und Demokratie in Württemberg zwischen Revo-

lution und Reichsgründung, Düsseldorf 1974, S. 83.
35	 Julius Hölder, Denkschrift, geschrieben für die Zusammenkunft meiner Freunde im Herbste 

1846, in: Dieter Langewiesche (Hrsg.), Das Tagebuch Julius Hölders 1877–1880. Zum Zerfall des 
politischen Liberalismus in Württemberg und im Deutschen Reich, Stuttgart 1977, S. 295 – 
299, S. 296.

36	 Dieter Langewiesche, a.a.O. (Fn. 34), S. 83 f. 
37	 Vgl. Hannah Arendt, Elemente und Ursprünge totaler Herrschaft, Frankfurt am Main 1958,  

S. 382. 

Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


698

So lässt sich zum Beispiel minutiös dokumentieren, wie sich die Parteiauffassungen  
Georg Wilhelm Friedrich Hegels und Friedrich Bülaus direkt aus den englischen Parlaments-
debatten der frühen 1830er Jahre formten, die beide eifrig verfolgten.38 Namentlich Hegel, 
der der historischen Parteienforschung traditionell als ausgemachter Parteienfeind gilt39, 
wurde auf diese Weise ein intimer Kenner und „kritischer Freund“40 der Parteien, deren 
wohltätige Wirkung für das Gemeinwohl und die Stabilität der englischen Verfassung er 
ausdrücklich betonte. Unmissverständlich hält Hegel fest: Whigs und Tories sind keine 
„Factionen“; „sie stehen innerhalb desselben allgemeinen Interesses, und ein Ministerwech-
sel hat bisher mehr nach Aussen, in Rücksicht auf Krieg und Frieden, als nach Innen be-
deutende Folgen gehabt“41. Ähnlich lautet das Urteil des Leipziger Philosophieprofessors 
Friedrich Bülau. In der Zeitschrift „Vaterland“ vom 28. September 1831 schreibt er über 
das „Spiel der Parteien“ in England: Sie seien „über die wesentlichen Grundlagen des 
Staatslebens einverstanden […], eine Meinungsverschiedenheit in Bezug auf die auswärtige 
Politik abgerechnet, nur darüber im nie rastenden Streite begriffen, welche von ihnen das 
Steuerruder des Staatsschiffs übernehmen sollte“42. Nicht nur für Hegel und Bülau stand 
somit spätestens um 1830 herum zweifelsfrei fest: England ist ein Parteienstaat, in dem sich 
innerhalb des eigentlichen Machtzentrums Parlament zwei große (aristokratische) Parteien 
gegenüberstehen und in den Rollen von Regierung und Opposition alternieren.43 Dieses 
Lob der englischen Parteien sollte nicht nur deshalb hellhörig machen, weil in der Tat „alle 
deutschen Diskussionen über England im Vormärz verkappte Diskurse über Deutschland 
sind“44, sondern weil es mit Sicherheit keine bloßen Gesinnungsgemeinschaften waren, die 
England im 19. Jahrhundert regierten.

38	 Vgl. Friedrich Klenk, Die Beurteilung der englischen Verfassung in Deutschland von Hegel bis 
Stahl (Vorläufer Stahls), Tübingen, Universität, Dissertation 1932, S. 41.

39	 Vgl. Dieter Grosser, Die Sehnsucht nach Harmonie: Historische und verfassungsstrukturelle Vor-
belastungen der Opposition in Deutschland, in: Heinrich Oberreuter (Hrsg.), Parlamentarische 
Opposition. Ein internationaler Vergleich, Hamburg 1975, S. 206 – 229, S. 208. Demnach habe 
sich die Hegelsche Staatslehre für das deutsche politische Denken im 19. Jahrhundert als „das 
größte ideengeschichtliche Hindernis für die Ausbildung eines Parteienverständnisses“ erwiesen, 
„das in Parteien legitime Träger der Regierung beziehungsweise legitime Gegengewichte gegen 
Einseitigkeiten der Regierung sehen konnte“. Entsprechend einseitig fällt die Bilanz des Hegel-
Handbuchs aus: „Das Parteienprinzip allerdings kennt Hegels Staatslehre nicht – in Übereinstim-
mung mit seiner politischen Umwelt, in der es keine Parteien im gegenwärtigen Sinne gibt.“ Vgl. 
Walter Jaeschke, Hegel-Handbuch. Leben – Werk – Schule, Stuttgart / Weimar 2003, S. 394.

40	 Philipp Erbentraut, Ein kritischer Freund der Parteien. Hegels Auffassung der politischen Partei 
war differenzierter als bislang angenommen, in: Michael Quante / Birgit Sandkaulen (Hrsg.), He-
gel-Studien, Bd. 48, Hamburg 2014, S. 95 – 123.

41	 Georg Wilhelm Friedrich Hegel, Schriften und Entwürfe II (1826–1831), unter Mitarbeit von 
Christoph Jamme herausgegeben von Friedrich Hogemann, in: ders., Gesammelte Werke. In Ver-
bindung mit der Deutschen Forschungsgemeinschaft herausgegeben von der Rheinisch-Westfäli-
schen Akademie der Wissenschaften, Bd. 16, Hamburg 2001, S. 393.

42	 Zitiert nach Friedrich Klenk, a.a.O. (Fn. 38), S. 22.
43	 Vgl. Ulrich von Alemann, Parteiensysteme im Parlamentarismus. Eine Einführung und Kritik von 

Parlamentarismustheorien, Düsseldorf 1973, S. 55. 
44	 Christoph Jamme, Einleitung, in: ders. / Elisabeth Weisser-Lohmann (Hrsg.), Politik und Geschich-

te. Zu den Intentionen von G. W. F. Hegels Reformbill-Schrift (Hegel-Studien, Beiheft 35), 
Bonn 1995, S. 7 – 14, S. 9.

Aufsatz

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


699

Das gründliche Studium französischer Theoretiker, allen voran Benjamin Constants, über-
zeugte dagegen Robert von Mohl, einen Wortführer des deutschen Frühliberalismus, von der 
Notwendigkeit politischer Parteien im parlamentarischen Regierungssystem.45 Und Julius 
Fröbel schilderte den deutschen Lesern am Beispiel der Schweizer Demokratie Parteien als 
sozial homogene Netzwerke gesellschaftlicher Eliten, die relativ frei von idealistischem Bal-
last konkrete politische Interessen vertraten.46

Leider unbeachtet verhallte deshalb zunächst die Feststellung Gunther Eycks aus dem 
Jahr 1957: „The opinion which occasionally has been heard that English and French forms 
of representative institutions and liberal concepts of government remained without lasting 
effect in Germany does not hold true of Vormärz liberalism.“47 In diesem gesamteuropäi-
schen Labor politisch-gesellschaftlicher Neuordnung beobachteten die Analytiker einander 
jederzeit aufmerksam, studierten neugierig die Experimente der Nachbarn und suchten 
nach originellen Formeln und Modellen, die sie für ihre jeweils eigenen Forschungen auf-
nehmen oder verwerfen konnten. Parteientheorien können deshalb nicht zuletzt als Strang 
eines offenkundig transnational geführten Diskurses über die Zukunft von Staat und Ge-
sellschaft gelesen werden.48 

2.	 Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

Die generelle Einsicht in den Organisationscharakter politischer Parteien brachte die Theo-
retiker des Vormärz in einem zweiten Schritt der Binnenanalyse dazu, sich genauer mit dem 
präferierten Modell der Parteiorganisation zu befassen. Ähnlich wie heute bewegte sich die 
damalige Diskussion dabei in einem Spannungsfeld zwischen einer eher demokratietheore-
tischen und einer stärker organisationssoziologischen Perspektive.49 Das heißt genauer ge-
sagt, während die einen vor allem die innerparteiliche Machtverteilung thematisierten und 
dabei auf einen möglichst großen inneren Pluralismus der Flügel und Strömungen poch-
ten, nahmen andere Autoren die erforderliche Geschlossenheit und Steuerungsfähigkeit der 
Parteien im Rahmen der ihnen zugewiesenen Funktionen besonders in den Blick. Dabei 
verwischen freilich immer wieder die Grenzen zwischen Beschreibung und normativem 
Ideal. Versucht man dennoch die damals kursierenden Vorstellungen und Ideen über den 

45	 Vgl. Lothar Gall, Benjamin Constant. Seine politische Ideenwelt und der deutsche Vormärz, 
Wiesbaden 1963, S. 289 f.

46	 Vgl. Julius Fröbel, Politische Briefe über die Schweiz, in: Arnold Ruge (Hrsg.), Politische Bilder aus 
der Zeit, Bd. 1, Leipzig 1847, S. 50 – 184, S. 147 ff.

47	 Gunther Eyck, English and French Influences on German Liberalism before 1848, in: Journal of 
the History of Ideas, 18. Jg. (1957), H. 3, S. 313 – 341, S. 340.

48	 Speziell die Frage, welche Einflüsse von England zwischen 1789 und 1914 auf die deutsche Par-
teientheorie ausgehen, ist Gegenstand eines neuen, von der DFG geförderten Forschungspro-
jekts, das unter der Leitung des Verfassers im Frühjahr 2017 an der Johann Wolfgang Goethe-
Universität Frankfurt am Main gestartet ist. Der Titel lautet: „‘When bad men combine, the 
good must associate…’? Eine ideengeschichtliche Studie zur Wahrnehmung politischer Parteien 
in Großbritannien und Deutschland im langen 19. Jahrhundert“. Eine ausführliche Beschrei-
bung des Vorhabens findet sich im Internet unter www.fb03.uni-frankfurt.de/politikwissenschaft/
erbentraut (Abruf am 25. Juli 2017).

49	 Vgl. Oskar Niedermayer, Die Analyse einzelner Parteien, in: ders. (Hrsg.), Handbuch Parteienfor-
schung, Wiesbaden 2013, S. 61 – 82, S. 72.

Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


700

internen Aufbau der Parteien in uns heute besser vertraute parteiensoziologische Figuren zu 
übersetzen, kann man bereits für die Zeit vor 1848 drei Idealmodelle der Parteiorganisation 
identifizieren: Oligarchie, Demokratie und Anarchie.

2.1.	 Oligarchie

Spätestens seit Robert Michels vor rund hundert Jahren am Beispiel der SPD des Kaiser-
reichs das „eherne Gesetz der Oligarchie“ formulierte, nach dem die Parteispitze sich natur-
gemäß von ihrer Basis entfernt, ist die Vermutung, Parteien neigten zur Ausbildung starker 
geschlossener Hierarchien, in der internationalen Parteienforschung weit verbreitet. Dass 
die Binnenräume politischer Organisationen zur Verkrustung neigen würden, antizipierten 
aber bereits vor 1848 aufmerksame Parteiensoziologen der ersten Stunde. So konstatierte 
beispielsweise der Schweizer Friedrich Rohmer schon 1844 ein polares Verhältnis von Partei-
führung und Parteibasis. Man müsse daher stets damit rechnen, dass die Parteiführer eine 
andere politische Linie verfolgten als die Parteien selbst. Wer die Persönlichkeiten im Par-
teileben nur aufmerksam beobachte, werde erkennen, dass „die Führer der Partei in ihrem 
persönlichen Standpunkt den allgemeinen Charakter derselben durchaus nicht immer 
theilen“50. Für den Erfolg der Organisation bedeute diese Diskrepanz aber keinen Schaden. 
Im Gegenteil sei ein „organischer Gegensatz der Führer zur Partei sehr häufig und sehr 
angemessen“51. Rohmer nennt auch ein Beispiel: „Eine liberale Partei gewinnt, wenn die 
Erfahrung eines konservativen Führers ihre Lebendigkeit, eine konservative, wenn die Kraft 
eines Liberalen ihre Ruhe ermäßigt. Radikale Revolutionen sind das beste Feld für alte Int-
riguanten […] und in absolutistischen ist radikales Feuer am Platz.“52

Sehr bildhaft wird der vermutete Zwiespalt zwischen Führung und Gefolgschaft auch 
durch den liberalen Staatsrechtler Karl Salomo Zachariä geschildert. Der „Führer einer Par-
they“ habe demnach sogar „weniger den Feind als seine Freunde zu fürchten […] Er gleicht 
einem Feldherrn, welcher, an der Spitze eines gemietheten Heeres, nicht den Sold zu zahlen 
vermag“53. Ganz deutlich kommt bei Zachariä auch schon ein Problem zur Sprache, das 
sich aus dem expliziten Freiwilligkeitscharakter von Parteien ergibt. Dieser Umstand er-
schwere es der Führung nämlich enorm, den Mitgliedern Vorschriften zu machen und sie 
wirksam auf verbindliche Ziele zu verpflichten, ohne dabei den legitimen Charakter einer 
Partei zu verlieren: „Der, welcher an der Spitze einer Parthei steht, gleicht einem Feldherrn, 
dessen Heer aus Freiwilligen besteht. Aber verdankt er die Macht, die er über seine Freiwil-
ligen hat, nicht seinem Verdienste, sondern den Wohltaten, die er diesen spendet oder nach 
errungenem Siege zu spenden versprochen hat, so ist er das Haupt einer Faktion.“54 

So unentbehrlich politische Parteien somit in demokratischen Verfassungen seien, so sei 
doch schon die Bedingung, unter der eine Partei existieren könne – nämlich dass „Viele aus 

50	 Friedrich Rohmer, Friedrich Rohmer’s Lehre von den Politischen Parteien. Erster Theil: Die Vier 
Parteien, Zürich / Frauenfeld 1844, S. 322.  

51	 Ebenda.
52	 Ebenda, S. 322 f.
53	 Karl Salomo Zachariä, Vierzig Bücher vom Staate, Bd. 2: Die Lehre von der Verfassung des Staa-

tes, Stuttgart / Tübingen 1820, S. 65.
54	 Ders., Vierzig Bücher vom Staate, Bd. 3: Staatsverfassungslehre, 2. Auflage, Heidelberg 1839,  

S. 67 f.

Aufsatz

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


701

freiem Willen zusammenhalten und denselben Zweck gemeinschaftlich verfolgen“ –, alles 
andere als leicht zu erfüllen. Deshalb besteht Zachariä auf Autorität und Disziplin: „Eine 
Parthei muß ihre Anführer oder Leiter haben. Darum müssen die Uebrigen ihrer Eigenlie-
be Ziel und Maß setzen. Nicht in allen Partheifragen ist das Interesse der Parthei auch das 
eines jeden Einzelnen ihrer Angehörigen. Dann müssen Einzelne ihr besonderes Interesse 
der Gesammtheit zum Opfer bringen.“55

Feind, Erzfeind, Parteifreund – eine wenig schmeichelhafte Steigerung aus dem Innen-
raum des organisierten Parteienbetriebs, die aus der Sicht des konservativen Publizisten Vic-
tor Aimé Huber auch für den vormärzlichen Konservatismus ihre Gültigkeit hatte. Im Partei-
kampf mit dem Lager des Liberalismus könnten die Konservativen jedenfalls keine geistige 
oder moralische Überlegenheit beanspruchen. Huber zitiert Horaz: „Iliacos intra muros 
etc.“56 Inner- und außerhalb der Mauern Trojas wird gefrevelt, das heißt die Leute sind 
überall gleich. Huber beobachtet regelrechte Grabenkämpfe in seiner Partei, „welche sogar zu 
offener oder geheimer Feindseligkeit gegen die eigenen einsichtigern und geistig freiern 
Kampfgenossen“57 führten. Jedoch müssten die Konservativen in der öffentlichen Debatte 
endlich mit einer einzigen Stimme sprechen, um ihre argumentative Überlegenheit auszu-
spielen. Andernfalls könne es auch „bei viel geringerer Homogenität und Plausibilität der 
Ansichten und Gesinnungen“ auf Seiten des politischen Gegners letztlich nicht verwundern, 
dass „Recht behält, wer immer allein spricht“58. Die Kakophonie innerhalb der eigenen Par-
tei gefährde mithin die Geschlossenheit und damit die Kampfkraft nach außen – ein poten-
zieller Schaden des innerparteilichen Pluralismus und deutlicher Fingerzeig in Richtung ei-
ner straffer geführten Parteiorganisation. Angesichts dieser Zustände seufzt der Autor: „Gott 
helfe uns gegen die Freunde, mit den Feinden wollen wir selbst fertig werden!“59 

Als Anhänger klarer Hierarchien gibt sich im Vormärz auch der liberale Staatsrechtler 
Robert von Mohl zu erkennen, wenn er den innerparteilichen Narzissmus der kleinen Un-
terschiede beklagt, der aus der Machtlosigkeit namentlich der französischen Parteien seiner 
Zeit resultiere. Anstelle von Prinzipien gehe es dort nur um Personen: „Es fehlt an sittlicher 
und staatlicher Haltung; die Partheien haben in ihrem Innern nicht die nöthige Ordnung; 
der Ehrgeiz des Einzelnen will sich nicht der Erreichung des allgemeinen Zweckes 
opfern.“60

Einen ähnlichen Zusammenhang zwischen elitenzentrierter Machterwerbslogik und in-
nerer Parteidisziplin stellt der Frühsozialist Wilhelm Weitling auf. Innerparteilicher Pluralis-
mus scheint hier nur vorerst und von instrumentellem Wert, solange die Partei im Aufbau 
sei. „Solange eine Partei noch klein ist, muß sie alle möglichen Mittel gebrauchen, sich zu 
verstärken. Wir brauchen die Revolutionäre so gut wie die Aufklärer, und es erfordert des-
halb schon die Politik, gegen keine dieser Schattierungen unserer Partei zu räsonieren.“61 

55	 Ebenda, S. 66 f.
56	 Victor Aimé Huber, a.a.O (Fn. 21), S. 27.
57	 Ebenda.
58	 Ebenda, S. 59.
59	 Ebenda, S. 26.
60	 Robert von Mohl, Ueber die verschiedene Auffassung des repräsentativen Systemes in England, 

Frankreich und Deutschland, in: Zeitschrift für die gesammte Staatswissenschaft, 3. Jg. (1846), 
S. 451 – 495, S. 460.

61	 Wilhelm Weitling, Diskussionen im Kommunistischen Arbeiterbildungsverein in London (1845), 
in: Herwig Förder / Martin Hundt / Jefim Kandel / Sofia Lewiowa (Hrsg.), Der Bund der Kommu-

Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


702

Eine interessante Parallele zwischen innerer Verfasstheit und politischer Zielsetzung zog 
auch der Historiker Heinrich von Sybel. So seien „ihrer Natur nach alle extremen Parteien, 
gleichviel welcher Richtung sie folgen, in ihren Bestandtheilen gleichförmiger und mono-
toner als die mittleren und gemäßigten“62. Schon allein diese interne Uniformität schrecke 
freisinnigere Köpfe ab. Tatsächlich konstituiert sich etwa im „Kommunistischen Manifest“ 
der faktische Führungsanspruch der Parteispitze allein aus dem Umstand ihrer ideologi-
schen Überlegenheit. Teil der kommunistischen Avantgarde konnte nur sein, wer „theore-
tisch vor der übrigen Masse des Proletariats die Einsicht in die Bedingungen, den Gang 
und die allgemeinen Resultate der proletarischen Bewegung voraus“63 hatte. In diesem Zu-
sammenhang warnte schließlich der Hegelianer Karl Rosenkranz davor, die formale Ämter-
hierarchie mit der wirklichen Hausmacht zu assoziieren. Es komme nämlich vor, dass „eine 
Partei sich so organisirt, daß die eigentlich Handelnden scheinbar die Form untergeordne-
ter Organe annehmen und Andere als die rechten Parteihäupter vorschieben, weil dieselben 
gerade durch Reichtum, Geburt, bürgerliche Stellung, weite Bekanntschaft, ein unentbehr-
liches materielles Gewicht in die Wagschaale legen“64. Ganz einwandfrei findet Rosenkranz 
solche Tricks allerdings nicht. Rochaden wie diese würden in der Regel nur da vorkommen, 
„wo die Partei zur Verschwörung neigt“65.

2.2.	 Demokratie

Dagegen verwies Karl Rosenkranz selbst mit großer Klarheit auf die Wichtigkeit eines unge-
hinderten innerparteilichen Meinungs- und Interessenpluralismus: „Weil nun die Partei ein 
lebendiges, werdendes Dasein ist, in welchem die einzelnen constitutiven Elemente sich 
stets organisch reproduciren“, so sei auch begreiflich, „wie sie in sich selbst eine große Ab-
stufung des Maaßes von Energie, von Verschiedenheit der Ansichten, enthalten muß“66. 
Diese natürliche Diversität führt organisatorisch zu einer Abstufung der Gesamtpartei in 
immer kleinere Funktionseinheiten. Angesichts der charakterlichen Verschiedenheit ihrer 
Mitglieder stelle der innerparteiliche Pluralismus eine Selbstverständlichkeit dar: „Die ext-
remen Anhänger jeder Meinungsnüance nennen wir Ultra’s; die Nüancen selbst Fraktionen, 
Coterien und, in der höchsten Zuspitzung, Cliquen. Alle außerhalb ihrer selbst als Gegen-
parteien existirenden Widersprüche muß die Partei in sich selbst tragen und in sich selbst 
zu überwinden haben.“67 Genau wie im Großen die Parteien des Fortschritts und der Be-
harrung stünden sich auch innerhalb einer Partei „jene noch mit dem Alten unmittelbar 

nisten. Dokumente und Materialien, Bd. 1: 1836–1849, 2. Auflage, Berlin 1983, S. 214 – 238, 
S. 227.

62	 Heinrich von Sybel, Die politischen Parteien der Rheinprovinz, in ihrem Verhältniß zur preußi-
schen Verfassung geschildert, Düsseldorf 1847, S. 4.

63	 Karl Marx / Friedrich Engels, Das Manifest der Kommunistischen Partei (1848), in: Marx Engels 
Werke, Bd. 4, Berlin 1959, S. 459 – 493, S. 474.

64	 Karl Rosenkranz, Über den Begriff der politischen Partei. Rede zum 18. Januar 1843 am Krö-
nungsfeste Preußens in der Königlichen Deutschen Gesellschaft zu Königsberg, in: Hermann 
Lübbe (Hrsg.), Die Hegelsche Rechte, Stuttgart-Bad Cannstatt 1962, S. 65 – 85, S. 75.

65	 Ebenda.
66	 Ebenda.
67	 Ebenda.

Aufsatz

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


703

verflochtene senile und diese in dem Neuen, in der Vorstellung der anderen Zeit schwel-
gende juvenile Fraction“ mit notwendiger Spannung gegenüber. Traditionell nenne man 
jene die rechte, diese die linke Seite. Zwischen beiden stehe das Centrum, „welches die 
Neigung zum Stillstande mit der Wagelust des Fortschritts, die zögernde Vorsicht mit der 
phantastischen Uebereilung vereint und aus dem Conflict der Opposition innerhalb der 
Partei durch seine Opposition gegen beide Extreme seine Kraft zieht“68.

Ein permanenter Wandel ihrer inneren Strukturen, der jeglicher Verkrustungstendenz 
entgegenwirkt, ist für Rosenkranz also das konstitutive Element einer jeden politischen Par-
tei. „Sie ist nicht ein für allemal fertiges Dasein, sondern ein Proceß. Wie eine Wolke nicht 
ein mit Regen, Hagel, Blitz gefüllter Schlauch, sondern eine sich unaufhörlich nach den 
atmosphärischen Agentien umgestaltende Existenz ist, so auch die aus der Mitte der ge-
schichtlichen Bewegung hervorgehende Partei ein stets werdendes Dasein.“69 

Ähnlich pluralistisch ist die Vorstellung des Altertumsforschers Barthold Georg Niebuhr. 
So zeige sich eine jede „anscheinende Parthei“ bei näherer Betrachtung als „ein Aggregat 
unendlich verschiedener, von denen einige dem ganzen Wesen nach sogar der entgegenge-
setzten angehören“ und lediglich „wegen einer leichten Kleinigkeit der allgemeingetauften 
beigezählt“70 würden. Und bei Coremans heißt es korrespondierend: „Eine Nation, eine 
Gemeinde zerfällt in Fractionen oder Factionen, in Partheien oder Theile; jede Faction oder 
Parthei hat wieder Unterabtheilungen und so geht es fort, bis zum untheilbaren einzelnen 
Individuum.“71

Selbst ein so prominenter Stichwortgeber für die Verfechter des monarchischen Prinzips 
wie Lorenz von Stein konnte in einem demokratisch organisierten Parteiwesen keine gene-
rell verderblichen Tendenzen für den Staat erkennen. Im Gegenteil erscheint der Staat bei 
ihm an einer Stelle seiner 1842 erschienenen Pionierschrift über den „Socialismus und 
Communismus des heutigen Frankreichs“ geradezu als Ort und sogar Gegenstand des Par-
teienstreits par excellence. Der Staat und sein Recht seien nämlich „ein gemeines Gut“. Der 
Kampf darum könne daher „nie ein Kampf der Einzelnen“, sondern stets „ein Kampf von 
Parteien“72 sein. Höchstens „innerhalb der Parteien könnte daher noch ein jeder Einzelne 
seine Sphäre finden, seine Wünsche durch seine That, unangegriffen von außen her, zu er-
füllen streben“73. Die individuellen Egoismen seiner Bürger richten sich also nie unvermit-
telt auf den Staat selbst, sondern finden ihre rechtmäßige Arena im Inneren der Parteien, 
wo sie sich aneinander abarbeiten können. Die Textstelle lenkt den Fokus somit deutlich 
auf die Frage der innerparteilichen Ordnung. Hier herrscht offenbar ein hohes Maß an 
Pluralität. Jeder Einzelne soll „seine Sphäre finden“.

Somit kommt von Steins Vorstellung dem Innenleben heutiger Großparteien mit ihren 
hundertfachen Untergliederungen und Arbeitskreisen schon recht nahe. Die Mitglieder  
 

68	 Ebenda, S. 76.
69	 Ebenda, S. 74.
70	 Barthold Georg Niebuhr, Ueber geheime Verbindungen im preußischen Staat, und deren Denun-

ciation, Berlin 1815, S. 7.
71	 Anonym [Victor Amadeus Coremans], Ueber Preßfreiheit, Opposition und Partheien, in: Die freie 

Presse vom 11./18. März sowie 13. Mai 1830.
72	 Lorenz von Stein, Der Socialismus und Communismus des heutigen Frankreichs. Ein Beitrag zur 

Zeitgeschichte, Leipzig 1842, S. 107.
73	 Ebenda.

Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


704

können jederzeit kommen und gehen und nach eigenem Ermessen entscheiden, wie und in 
welchem Umfang sie sich für die Ziele der Partei engagieren wollen. „Jeder hat freie Hand, 
selbständig durch Herausgabe von Tageblättern, Flugschriften, durch öffentliche Reden 
usw. zu wirken“, lautet schon 1832 eine Passage in Philipp Jakob Siebenpfeiffers Plänen zur 
Gründung einer demokratischen Partei: „Aber alle streben unter der Leitung des jetzigen 
Geschäftsführers des Vereins zu obigen Zielen. Das ist gemeinsame Verpflichtung, die 
durch die Beitrittserklärung übernommen wird.“74

Ein hohes Maß an innerparteilicher Demokratie war ebenfalls in den Statuten des Bun-
des der Gerechten von 1838 vorgesehen. Dies betraf nicht nur die Gliederung in verschie-
dene territoriale Ebenen – Gemeinde, Gau, Volkshalle –, sondern beispielsweise auch die 
Gewissensfreiheit der einzelnen Mitglieder. Diese waren generell zwar verpflichtet, der Par-
teilinie Folge zu leisten; „um aber niemanden zu zwingen, gegen seine Überzeugung und 
sein Gewissen zu handeln, so kann von dieser Verpflichtung Erlaß erteilt werden“75. Ferner 
herrsche unter allen Bundesbrüdern die „vollständigste Gleichheit und Brüderlichkeit“76. 
So hatte jedes Mitglied das Recht zur Gesetzesinitiative. Über die Vorschläge sollte von 
unten nach oben mit Stimmenmehrheit entschieden werden.77 Des Weiteren waren sehr 
kurze Ämterperioden sowie ein ständiges Abberufungsrecht der gewählten Amtsträger 
durch die Mitglieder vorgesehen. So heißt es in Artikel 36 der Statuten: „Alle Behörden der 
Verbindung sind nur auf ein Jahr gewählt […] Außerdem haben die Wähler das Recht, ih-
ren Gewählten zu jeder Zeit zurückzuberufen, wenn er dem in ihn gesetzten Vertrauen 
nicht entspricht.“78 Die 1834 von deutschen Emigranten in Paris gegründete Vorläuferor-
ganisation der Gerechten, der Bund der Geächteten, war im Vergleich dazu noch sehr viel 
hierarchischer und autoritärer aufgebaut gewesen.79

Die Statuten des Bundes der Gerechten erörtern hingegen sogar schon die Frage eines 
förmlichen Parteiausschlusses. Ein Mitglied konnte demnach nicht willkürlich ausgestoßen 
werden, sondern nur unter bestimmten Bedingungen: „Bei Verletzung des Geheimnisses 
der Verbindung. Bei fortgesetztem unsittlichem Lebenswandel. Bei anhaltender Saumselig-
keit in Erfüllung der Verbindungspflichten. Bei hartnäckiger Bekämpfung der Grundsätze 
der Verbindung oder bei Verleugnung des Verbindungszweckes; und endlich: In allen Fäl-
len, wo das Interesse der Volkssache eine solche notwendig macht.“80 Verhängt wird ein 
Parteiausschluss laut Satzung aber nur dann, wenn das Urteil „mit einer Stimmenmehrheit 
von zwei Dritteilen der Gemeinde, welcher der Angeklagte angehört, gefällt und von den 
betreffenden Gaustande bestätigt worden ist“81. Ähnlich detaillierte Bestimmungen zum 
Parteiausschlussverfahren enthielten 1847 auch die Statuten des Bundes der Kommunis-

74	 Jakob Philipp Siebenpfeiffer, [Organisatorische Bestrebungen]. Brief Siebenpfeiffers vom 1. Juni 
1832, in: Karl Obermann (Hrsg.), Einheit und Freiheit. Die deutsche Geschichte von 1815 bis 
1849 in zeitgenössischen Dokumenten, Berlin 1950, S. 121 – 124, S. 122 f.

75	 Herwig Förder / Martin Hundt / Jefim Kandel / Sofia Lewiowa (Hrsg.), a.a.O. (Fn. 61), S. 94.
76	 Ebenda.
77	 Vgl. ebenda, S. 97.
78	 Ebenda, S. 98.
79	 Vgl. Hans-Joachim Ruckhäberle (Hrsg.), Frühproletarische Literatur. Die Flugschriften der deut-

schen Handwerksgesellenvereine in Paris 1832–1839, Kronberg im Taunus 1977, S. 139 ff.
80	 Herwig Förder / Martin Hundt / Jefim Kandel / Sofia Lewiowa (Hrsg.), a.a.O. (Fn. 61), S. 94.
81	 Ebenda.

Aufsatz

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


705

ten.82 Wer einmal förmlich ausgeschlossen wurde, konnte nicht erneut aufgenommen wer-
den. Der Renegat musste sich im Gegenteil auf die Rache seiner Ex-Parteifreunde gefasst 
machen. So heißt es an einer einschlägigen Stelle der Parteisatzung: „Die entfernten und 
ausgestoßenen Individuen, sowie verdächtige Subjekte überhaupt, sind von Bundes wegen 
zu überwachen und unschädlich zu machen. Umtriebe solcher Individuen sind sofort der 
betreffenden Gemeinde anzuzeigen.“83

Dagegen findet sich bei dem Königsberger Publizisten Alexander Jung sogar schon der 
heute wieder populäre Vorschlag, die Parteistrukturen auch für Sympathisanten ohne förm-
liches Parteibuch zu öffnen. Der angemessene Standort der Partei liege nämlich im Herzen 
der bürgerlichen Gesellschaft. Der Autor plädiert deshalb dafür, dass die Partei durch ihre 
„Ausweitung in die Gesellschaft […] über sich selbst hinausgerückt“84 werde. Sie müsse 
den Bürgern zuhören und sich ihren konkreten Wünschen und Ansichten widmen. So sei 
es zum Beispiel sinnvoll, die Versammlungen auch für Nichtmitglieder zu öffnen und somit 
externen Sachverstand hinzuzuziehen, damit die Partei „durch die Kritik des gesunden und 
praktischen Menschenverstandes […] erkennt, was an ihr Schwindel, was Haltung, was an 
ihr Fanatismus, was gesunde Praxis gewesen“85. Die Bürgergesellschaft sei somit die not-
wendige Berichtigung der Partei in doppelter Hinsicht: „Einmal, indem die Partei zu ihrem 
Rechte kommt, in wie weit sie Recht hat, und sodann, indem die Partei sich eines Besseren 
belehrt, wo sie dem Unrecht gehuldigt.“86

Die Sorge, die Partei könne sich durch den ständigen Dialog mit der Basis in der Bür-
gergesellschaft „verlieren“, also ihre Identität aufs Spiel setzen, hält Jung dagegen für unbe-
gründet; „sie gewinnt sich vielmehr in einem höheren Bewußtseyn wieder, aber sie wird 
jetzt auch ihrer Ohnmacht inne, wo sie zu weit gegangen, ihrer Anmaßung und Schuld, die 
sie so oft für Tugenden gehalten“87. Ein solches deliberatives Korrektiv von unten sei des-
halb so wichtig, weil die Partei als solche immer Gefahr laufe, sich „im Fanatismus abzu-
schließen“ und auf diese Weise „Tyrannei über Fremde und über ihre eigenen Mitglieder“88 
auszuüben. Dieser sektiererische Impuls könne durch die „Debatte“ mit dem Bürger, „in 
der Reibung mit dem Gegensatze“ wirksam gebremst werden, ohne gleichzeitig die produk-
tive, „vorwärts treibende Macht der Partei“ zu zerstören. Dabei sei nicht zuletzt die Art der 
Kommunikation zwischen Partei und Gesellschaft entscheidend. Hier gelte es, ständig neue 
Mittel, Wege und Formen auszuprobieren. Einfallsreichtum, auch technische Innovation 
seien gefragt. Die Tendenz, „sich mit den bereits vorhandenen Formen der Geselligkeit 
schon zu begnügen, nicht zu bemerken, wie sie sich ausgelebt haben“, offenbare dagegen 
die „alleräußerste Armseligkeit des vulgären Bewußtseyns“89. Dagegen appelliert Jung, den 
Glauben an eine „freiere, umfassendere Gemeinschaft“ nicht aufzugeben und an das, „was 
sie des Neuen, des Erhebenden aus der Menschenbrust hervorzulocken vermag“90.

82	 Vgl. Statuten des Bundes der Kommunisten (1847), in: Marx Engels Werke, Bd. 4, Berlin 1959, 
S. 596 – 601, S. 597 ff.

83	 Ebenda, S. 600.
84	 Alexander Jung, Königsberg und die Königsberger, Leipzig 1846, S. 175.
85	 Ebenda.
86	 Ebenda.
87	 Ebenda, S. 176.
88	 Ebenda.
89	 Ebenda.
90	 Ebenda, S. 177.

Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


706

2.3.	 Anarchie

Einige besonders anregende und kritische Überlegungen zum Verhältnis von Individuum 
und Partei finden sich in der Ende des Jahres 1844 (mit Publikationsdatum 1845) erschie-
nenen, im wahrsten Sinne des Wortes einzigartigen Monographie „Der Einzige und sein 
Eigenthum“ des Junghegelianers Max Stirner. Im Zentrum dieser anarcho-libertären Ich-
Philosophie steht das Individuum oder, wie der Autor sagt, der Einzige, Eigner oder 
schlicht der Egoist: „Mir geht nichts über Mich“91, lautet eine bekannte Formel aus der 
Einleitung.

Entsprechend einer solchen Sakralisierung des Ichs fällt die Bewertung des hierarchisch 
geordneten Parteilebens, das von jedem Einzelnen Unterordnung und Disziplin verlangt, 
äußerst ablehnend aus: „Nichts hört man jetzt häufiger als die Ermahnung, seiner Partei 
treu zu bleiben, nichts verachten Parteimenschen so sehr als einen Parteigänger. Man muß 
mit seiner Partei durch Dick und Dünn laufen und ihre Hauptgrundsätze unbedingt gut-
heißen und vertreten […] Der Einzelne aber ist einzig, kein Glied der Partei. Er vereinigt 
sich frei und trennt sich wieder frei.“92 

Die Partei hingegen verlange Ruhe und Gefolgschaft um jeden Preis. „Gerade diejeni-
gen“, so Stirner, „welche am lautesten rufen, daß im Staate eine Opposition sein müsse, 
eifern gegen jede Uneinigkeit der Partei.“ Für ihn der Beweis, dass die Partei eine Miniatur 
des Staates und aller revolutionären Rhetorik zum Trotz letztlich ein strukturkonservatives, 
herrschaftserhaltendes Element des Status quo sei: „Im Staate gilt die Partei […] Nicht am 
Staate, sondern am Einzigen zerscheitern alle Parteien.“93 

Mitglied werden und Mensch bleiben – das passt für Stirner nicht zusammen. Als Partei-
mitglied müsse der Einzelne nämlich auf seine Meinungsfreiheit, ja seine komplette Indivi-
dualität verzichten: „In jeder Partei, welche auf sich und ihr Bestehen hält, sind die Mitglie-
der in dem Grade unfrei oder besser uneigen, sie ermangeln in dem Grade des Egoismus, 
als sie jenem Begehren der Partei dienen. Die Selbständigkeit der Partei bedingt die Unselb-
ständigkeit der Parteiglieder.“94 Unter keinen Umständen könne die Partei innere Opposi-
tion wider ihr „Glaubensbekenntniß“ dulden. „Denn an das Princip der Partei müssen ihre 
Angehörigen glauben, es muß von ihnen nicht in Zweifel gezogen oder in Frage gestellt 
werden.“ Das heißt: „Man muß einer Partei mit Leib und Seele gehören, sonst ist man 
nicht wahrhaft Parteimann, sondern mehr oder minder – Egoist.“95 Allenfalls „reinigen“ 
dürfe man die heilige Lehre, niemals aber verwerfen: „Kurz, die Partei verträgt nicht die 
Unparteilichkeit, und in dieser eben erscheint der Egoismus.“96

Also begibt sich Stirner auf die Suche nach einer freieren und toleranteren Form der 
Assoziation, die er Partei (und Staat) der unmündigen Nicht-Eigner entgegensetzen kann. 
Diese Form sei der Verein. Genauer gesagt, ein „Verein von Egoisten“97, der keine Glau-
bensbekenntnisse verlangt und nur solange bestehen soll, wie die Einzelnen wirklich ge-

91	 Max Stirner, Der Einzige und sein Eigenthum, Leipzig 1845, S. 8.
92	 Ebenda, S. 310.
93	 Ebenda.
94	 Ebenda, S. 313.
95	 Ebenda.
96	 Ebenda, S. 311.
97	 Ebenda, S. 235.

Aufsatz

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


707

meinsame Ziele verfolgen. Hier wird jeder in seiner Eigenheit gehört und respektiert. Alles 
ist ständig im Fluss, „denn Vereinigung ist ein unaufhörliches Sich-Vereinigen“98. Die Par-
tei hingegen markiert endgültiges „Vereinigtsein“ und damit den „Leichnam des Vereins“99. 
Indem sie nämlich gewisse unumstößliche Prinzipien für den Einzelnen bindend macht, 
bleibt von der ursprünglichen Bewegung nur „eine fix gewordene Idee […] dieser Augen-
blick ist aber gerade der Geburtsact der Partei“100.

Wie kann nun aber der Verein vor seiner inneren Verkrustung zur Partei und damit die 
Autonomie des Individuums bewahrt werden? Droht nicht, wie wir spätestens seit Robert 
Michels ahnen, jeglicher Organisation das gleiche oligarchische Schicksal? Stirner belässt es 
hier beim Appell: „Was schiert Mich die Partei. Ich werde doch genug finden, die sich mit 
Mir vereinigen, ohne zu meiner Fahne zu schwören.“101

Schon Karl Marx und Friedrich Engels hielten es in ihrer Kritik an Stirner für eine „Illu-
sion“, dass sich mit der Entstehung des Vereins die Machtfrage in Luft auflöst und „die 
Verhältnisse der Vereinsglieder nie eine feste Gestalt gegenüber den einzelnen Individuen 
gewinnen“102. Überhaupt sei die Vorstellung, „die ganze Gesellschaft in freiwillige Gruppen 
aufzulösen“, eine Fourier entlehnte, nach Berliner Hörensagen ganz und gar „verstirnerte 
Idee“103. In diesem Duktus haben Marx und Engels ihren einstigen junghegelschen Gesin-
nungsgenossen in der „Deutschen Ideologie“ über viele hundert Seiten in Grund und Bo-
den kritisiert und lächerlich gemacht. Tatsächlich scheint der derart geschmähte „Sankt 
Max“104 jedoch, speziell was die Anfangsjahre der sozialistischen Parteientheorie betrifft, als 
„Geburtshelfer und böse Fee“105 des Marxismus in einer Person.

Die böse Fee ist Stirner, weil er die Mission irgendeiner Partei, egal welcher Farbe, die 
Weltrevolution vorzubereiten, als wahnsinnig und unmenschlich bestritten hätte. Wie 
könnte auch etwas so Kaltes und Totes wie die Partei etwas so Kraftvolles und Lebendiges 
wie die kommende Gemeinschaft hervorbringen? Hier musste Marx, vor allem aber der 
Marxismus, natürlich kräftig dagegenhalten. Zum Geburtshelfer wird er gleichsam dort, 
wo er seinen Verein von Egoisten, in dem sich die Menschen als Menschen (und nicht als 
Funktionsträger) unvermittelt begegnen, als Vorbild für die klassen- und damit letztlich 
auch parteilose Gesellschaft der Zukunft in Stellung bringt. „Nur wenn Ihr einzig seid, 
könnt Ihr als das, was Ihr seid, mit einander verkehren.“106 Oder: „Als ob nicht immer  
Einer den Andern suchen wird, weil er ihn braucht, als ob nicht Einer in den Andern sich 
fügen muß, wenn er ihn braucht. Der Unterschied ist aber der, daß dann wirklich der  
 

98	 Ebenda, S. 408.
99	 Ebenda.
100	 Ebenda, S. 311.
101	 Ebenda.
102	 Karl Marx / Friedrich Engels, Die deutsche Ideologie. Kritik der neuesten deutschen Philosophie 

in ihren Repräsentanten Feuerbach, B. Bauer und Stirner, und des deutschen Sozialismus in 
seinen verschiedenen Propheten (1845/46), in: Marx Engels Werke, Bd. 3, Berlin 1959, S. 9 – 
530, S. 399.

103	 Ebenda, S. 401.
104	 Ebenda, S. 101.
105	 Vgl. Wolfgang Eßbach, Max Stirner – Geburtshelfer und böse Fee an der Wiege des Marxismus, 

in: Harald Bluhm (Hrsg.), Karl Marx / Friedrich Engels. Die deutsche Ideologie, Berlin 2010,  
S. 165 – 183.

106	 Max Stirner, a.a.O. (Fn. 91), S. 178. 

Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


708

Einzelne sich mit dem Einzelnen vereinigt, indeß er früher durch ein Band mit ihnen ver-
bunden war.“107

In der Tat kam diese Vorstellung, keine vermittelnde Instanz solle den persönlichen Ver-
kehr der Individuen stören, wohl jenem Ideal sehr nahe, das auch Marx zu dieser Zeit von 
der künftigen Gemeinschaft hatte. Schließlich heißt es im „Kommunistischen Manifest“, 
an die Stelle der alten bürgerlichen Gesellschaft mit ihren Klassen und Klassengegensätzen 
(und damit auch der Parteien) trete im Kommunismus „eine Assoziation, worin die freie 
Entwicklung eines jeden die Bedingung für die freie Entwicklung aller ist“108. Diesen Satz 
hätte sicherlich auch Max Stirner unterschreiben können, denn schon einige Jahre zuvor 
hatte er freimütig bekannt: „Jene Gesellschaft, welche der Communismus gründen will, 
scheint der Vereinigung am nächsten zu stehen. Sie soll nämlich das Wohl Aller bezwecken 
[…].“109 

Obwohl oder gerade weil Stirner den Parteien feindlich gegenübersteht und seine diesbe-
züglichen Überlegungen den endgültigen Untergang aller Parteien als ebenso wünschens-
wert wie wahrscheinlich erscheinen lassen, ist seine mehr als 150 Jahre alte Polemik gegen 
die verhassten Parteiapparate über die normative Ebene hinaus von einiger Brisanz für die 
heutige Parteienforschung. Dies betrifft vor allem die breit diskutierte und dutzendfach mit 
Belegdaten untermauerte, inhaltlich aber nach wie vor nicht befriedigend beantwortete Fra-
ge, warum die Parteien, nicht nur in Deutschland, seit längerer Zeit massenweise Mitglieder 
verlieren.

Dass politische Parteien Mitglieder brauchen, um ihre Funktionen in der parlamentari-
schen Demokratie angemessen erfüllen zu können – darüber herrscht in der heutigen Par-
teienforschung Konsens.110 Daher stößt das Bild einer mitgliederlosen Partei, ausgelöst 
durch die in den letzten Jahren bei fast allen deutschen Parteien zu beobachtenden Mitglie-
derrückgänge, auf erhebliche normative Bedenken.111 Nun konnte von einem möglichen 
„Ende der Mitgliederparteien“112 im Vormärz natürlich noch keine Rede sein, vielleicht 
noch nicht einmal von ihrem Anfang. Allerdings war Parteimitgliedschaft gemessen an den 
Wahlberechtigten noch nie ein Massenphänomen, auch nicht in den Mitgliederboom-Jah-
ren des Kaiserreichs oder später in der Bundesrepublik.113 Umso erstaunlicher erscheint es, 
dass die relativ geringe zivilgesellschaftliche Verankerung der vormärzlichen Parteien bereits 
von einigen zeitgenössischen Beobachtern als funktionales Problem für die noch im Aufbau 
befindlichen Organisationen thematisiert wurde. „Dem numerischen Verhältnisse nach“, 
schreibt etwa 1847 der Publizist Moritz von Lavergne-Peguilhen, betrage „die Zahl der An-

107	 Ebenda, S. 180.
108	 Karl Marx / Friedrich Engels, a.a.O. (Fn. 63), S. 482.
109	 Max Stirner, a.a.O. (Fn. 91), S. 411.
110	 Vgl. Oskar Niedermayer, Parteimitgliedschaften, in: ders. (Hrsg.), a.a.O. (Fn. 49), S. 147 – 177, 

S. 147 ff.; Markus Klein / Ulrich von Alemann / Tim Spier (Hrsg.), Warum brauchen Parteien 
Mitglieder?, in: dies. / Hanna Hoffmann / Annika Laux / Alexandra Nonnenmacher / Katharina 
Rohrbach (Hrsg.), Parteimitglieder in Deutschland, Wiesbaden 2011, S. 19 – 29, S. 19.

111	 Vgl. Ulrich von Alemann / Martin Morlok / Tim Spier (Hrsg.), Parteien ohne Mitglieder?, Baden-
Baden 2013.

112	 Vgl. Elmar Wiesendahl, Mitgliederparteien am Ende? Eine Kritik der Niedergangsdiskussion, 
Wiesbaden 2006.

113	 Vgl. Annika Laux, Was motiviert Parteimitglieder zum Beitritt?, in: Tim Spier / Markus Klein / 
Ulrich von Alemann / Hanna Hoffmann / Annika Laux / Alexandra Nonnenmacher / Katharina 
Rohrbach (Hrsg.), a.a.O. (Fn. 110), S. 61 – 78, S. 61.

Aufsatz

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


709

hänger jeder dieser Parteien nur wenige Prozente der denk- und gesinnungsfähigen Bevöl-
kerung“. Deshalb seien die Parteien gezwungen, „durch regen Eifer für Geltendmachung 
ihrer Grundsätze, durch rastlose Thätigkeit“ auszugleichen, „was ihnen an numerischer 
Stärke abgeht“114. Und auch bei Christoph Christian von Dabelow heißt es, die 1816 in 
Deutschland bestehenden zwei großen Parteien, „die Feudal-Aristocratische und die Demo-
cratische“, würden sich zwar „nicht grade in die Menge theilen“; die Bevölkerungsgruppen, 
die ihnen noch nicht angehörten, wollten sie aber „mehr oder weniger zu sich hinüber 
ziehen“115.

Für Stirner hingegen sind selbstbestimmtes Denken und Handeln überhaupt nur außer-
halb der ideologisch engen Grenzen des Parteiwesens möglich. Empört euch!, ruft er den 
geknechteten und entrechteten Parteisoldaten aller politischen Lager zu. Nicht zuletzt aus 
Sorge um die eigene geistig-moralische Integrität folgt hier beinahe eine autotherapeutische 
Pflicht zum Parteiverrat, denn: „Heute theile Ich noch die Tendenz der Partei und morgen 
schon kann ich es nicht mehr und werde ihr ‚untreu‘. Die Partei hat nichts Bindendes (Ver-
pflichtendes) für Mich und Ich respectire sie nicht; gefällt sie Mir nicht mehr, so feinde Ich 
sie an.“116 „So könnte ein Egoist also niemals Partei ergreifen oder Partei nehmen?“, verge-
wissert sich Stirner selbst: „Doch, nur kann er sich nicht von der Partei ergreifen und ein-
nehmen lassen. Die Partei bleibt für ihn allezeit nichts als eine Partie: er ist von der Partie, 
er nimmt Theil.“117

In diesem Sinne interpretierte der Marxist Hans G. Helms Stirners Buch als „erste konse-
quente Formulierung“ einer „Ideologie der Mittelklasse“, für deren unmittelbare Wirkung 
die Produktionsverhältnisse im Vormärz noch nicht weit genug entwickelt gewesen seien. 
Heute (1966!) gingen die Interessen des „Einzigen“ jedoch mit denen des viel berufenen 
Mannes auf der Straße konform118 – eine Diagnose, die der Zeitgeist sicherlich nicht über-
holt hat. Vielmehr hat die moderne Gesellschaft dem „Einzigen“ inzwischen „so viele Ge-
stalten verlieh[en]“ und sich „in dieser Vielgestaltigkeit so gründlich einverleibt […], daß 
sein philosophischer Schöpfer längst vergessen, er aber überall ist“119.

3.	 Die vormärzliche Parteientheorie als Archiv und Arsenal heutiger Parteien(organisations)
forschung

In den gegenwärtigen Debatten der modernen Parteienforschung fristet die vormärzliche 
Parteientheorie zweifellos ein recht kümmerliches Schattendasein. Kurz gesagt: Sie gilt als 
toter Hund. Zu dieser offenkundigen Historisierung und Marginalisierung der geistesge-

114	 Moritz von Lavergne-Peguilhen, Der Liberalismus und die Freiheit, Königsberg 1847, S. iv.
115	 Christoph Christian von Dabelow, Ueber Souverainität, Staats-Verfassung und Repräsentativ-

Form mit Berücksichtigung der Ancillonschen Grundsäzze, und in Anwendung auf die deut-
schen Staaten, Marburg 1816, S. iii. 

116	 Max Stirner, a.a.O. (Fn. 91), S. 313.
117	 Ebenda, S. 313 f.
118	 Vgl. Hans G. Helms, Die Ideologie der anonymen Gesellschaft. Max Stirners ,Einziger‘ und der 

Fortschritt des demokratischen Selbstbewußtseins vom Vormärz bis zur Bundesrepublik, Köln 
1966, S. 3 f.

119	 Alexander Stulpe, Gesichter des Einzigen. Max Stirner und die Anatomie moderner Individuali-
tät, Berlin 2010, S. 935.

Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


710

schichtlichen Vorväter der Parteiendemokratie in Deutschland hat die immer weiter fort-
schreitende Konzentration der politikwissenschaftlichen Parteienforschung auf stärker em-
pirisch-sozialwissenschaftlich geprägte Fragestellungen und Methoden in den vergangenen 
Jahrzehnten sicherlich ganz erheblich beigetragen. In den weltanschaulich aufgeladenen 
1960er und 70er Jahren war das Interesse an einer grundlegenden ideengeschichtlichen 
Fundierung des Parteiwesens hierzulande jedenfalls noch deutlich größer. Es überrascht 
deshalb nicht, dass ein Großteil der Werke, die bis heute den Forschungsstand über die 
Wahrnehmung politischer Parteien im 19. Jahrhundert prägen, aus ebendieser Phase 
stammt.

Die zentrale Einsicht in den Organisationscharakter politischer Parteien jedoch wurde 
den vormärzlichen Pionieren der Parteienforschung in Deutschland lange Zeit abgespro-
chen. Zur Begründung dieser Einschätzung machte die Literatur etwa normative Bedenken 
gegen eine festere Organisierung politischer Interessen auf Seiten der vormärzlichen Publi-
zistik selbst geltend, etwa mit Verweis auf das Organisationsverbot im Brockhaus von 1846. 
Allerdings ist allein der Umstand, dass sich dieser überhaupt in der geschilderten Form 
über die parteimäßige Organisation politischer Ideen und Interessen echauffieren konnte, 
bereits ein klares Indiz dafür, in welchem Umfang Parteistrukturen in Deutschland sich im 
Vormärz bereits institutionell verfestigt hatten. Parallel dazu vertieften sich im politischen 
Denken der Zeit Verständnis und theoretische Durchdringung des neuen Phänomens.

Vereinzelt wurde die vermeintliche Unmöglichkeit vormärzlicher Parteiorganisation 
auch rein positivistisch aus der damals geltenden Rechtsordnung abgeleitet. Parteien waren 
schließlich verboten, also konnte es auch keine Parteien geben. Unabhängig davon, dass es 
kaum einen besseren Beweis für die Existenz einer Sache gibt als ihr Verbot, übersehen 
beide Deutungen den kategorialen Unterschied zwischen dem tatsächlichen Organisations-
grad der politischen Parteien im vormärzlichen Deutschland und der Wahrnehmung von 
Parteien als Organisationen durch das politische Denken des Vormärz. 

Was den ersten Teil, den tatsächlichen Organisationsgrad betrifft, gibt es belastbare An-
haltspunkte, wonach dieser von der älteren Forschung strukturell massiv unterschätzt wur-
de, denn in Fragen des Parlamentarismus und der Parteien kann von einem mangelnden 
Praxisbezug, einem geistigen Vakuum gar, im Vormärz keine Rede mehr sein. Vielmehr 
boten die Fraktionsbildungen in den süddeutschen Landtagen, das politische Vereinswesen, 
die demokratische Versammlungsbewegung sowie nicht zuletzt die bereits weiter entwickel-
te parlamentarische Praxis des Auslands spätestens seit Anfang der 1830er Jahre eine Viel-
zahl von Anregungen und realen Anschauungsobjekten für die vormärzliche Parteiendis-
kussion in Deutschland. Das häufig gehörte Vorurteil, das 19. Jahrhundert habe 
hierzulande allein schon deshalb keine anschlussfähige Parteientheorie entwickeln können, 
weil praktische Vorbilder fehlten, ist somit obsolet.

Ferner dürfte einer breiteren und freundlicheren Rezeption der vormärzlichen Parteien-
theorie bislang der Einwand entgegengestanden haben, die Parteien der damaligen Zeit 
ließen sich überhaupt nicht mit jenen des modernen Verfassungsstaates vergleichen. 
Schließlich handle es sich bei ersteren zumeist noch um Gesinnungsgemeinschaften, wäh-
rend doch heute unter Parteien festgefügte Organisationen verstanden werden, die sich an 
Wahlen beteiligen. Der zu erwartende Erkenntnisgewinn eines solchen Vergleichs von Äp-
feln und Birnen wäre in der Tat überschaubar. Allerdings – so lautet eine Kernthese dieses 
Beitrags – kam der vormärzliche Parteibegriff dem heutigen Parteienverständnis bereits sehr 
viel näher als bislang vermutet. So gingen einige Theoretiker des Vormärz sogar schon dazu 

Aufsatz

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691


711

über, verschiedene Idealmodelle der Parteiorganisation – Oligarchie, Demokratie, Anarchie 
– zu entwerfen und einander vergleichend gegenüberzustellen. Ein solches, zukunftsweisen-
des Verständnis ist dabei nicht etwa auf einzelne Autoren oder die politische Linke be-
schränkt, sondern bildet quer durch alle politischen Lager geradezu einen Grundzug der 
vormärzlichen Parteientheorie. Dies belegen – im Sinne eines „Vetorechts der Quellen“120 
– die vielen dezidiert parteiensoziologischen Stellungnahmen, die hier präsentiert wurden.

Dabei ähneln die Probleme, die sich zeitgenössischen Beobachtern beim ersten Auftau-
chen politischer Parteien stellten, auf faszinierende Weise jenen, die auch die moderne Par-
teienforschung beschäftigen. Trägt in der Gegenwart möglicherweise ebenjener radikale 
Individualismus Früchte, den Max Stirner bereits im Vormärz propagierte? Erträgt der post-
materialistische Egoismus der Heutigen nicht mehr die kleinen Beleidigungen der persön-
lichen Freiheit, die der Aufenthalt in jedweder Hierarchie von Zeit zu Zeit notwendiger-
weise mit sich bringt? Innerparteiliche Demokratie hin oder her. Es ist schließlich ein 
gewaltiger Unterschied, ob ich immer nur mir selbst gehorche oder den Linien einer gro-
ßen Gruppe folge, deren kleiner Teil ich bin. Die damals gefundenen Antworten auf diese 
und weitere Fragen mögen im Sinne der Vorwegnahme bestimmter Ideen und Begriffe – 
innerparteilicher Pluralismus, Oligarchie, Parteiausschluss etc. – für den einen oder ande-
ren Aha-Effekt sorgen. Darüber hinaus sollte es in der künftigen Debatte jedoch noch stär-
ker darum gehen, diese vielfältigen historischen Anregungspotenziale sichtbar und somit 
anschlussfähig für aktuelle Fragestellungen der Parteienforschung zu machen und somit das 
argumentative Arsenal in der gegenwärtigen Debatte um den Parteienstaat mit Rückgriff 
auf das ideengeschichtliche Archiv gewinnbringend zu erweitern.

Als nächster logischer Schritt der parteiensoziologischen Binnenanalyse auf Grundlage 
des vormärzlichen Quellenkorpus bietet sich hier zum Beispiel die Beschreibung und Ana-
lyse von Parteimitgliedschaften an. So stieß bereits im Vormärz, wie die Diskussion um 
Stirners Parteienkritik gezeigt hat, das heute viel diskutierte Szenario einer mitgliederlosen 
Partei auf normative Bedenken. In diesem Zusammenhang diskutierten die Theoretiker 
schon damals und ganz im Sinne moderner Parteimitgliederstudien mögliche Motive des 
Parteibeitritts oder -austritts, machten sich Gedanken über die sozialstrukturelle Zusam-
mensetzung der Mitgliedschaft und werteten schließlich sogar die Aktivitäten der Mitglie-
der und verschiedene Formen innerparteilicher Partizipation aus.121 Die heutige 
Parteien(organisations)forschung könnte, wenn sie sich wieder stärker ihrer ideengeschicht-
lichen Grundlagen versicherte, also noch den einen oder anderen parteientheoretischen 
Schatz aus dem 19. Jahrhundert bergen.

120	 Vgl. Reinhart Koselleck, Standortbindung und Zeitlichkeit. Ein Beitrag zur historiographischen 
Erschließung der geschichtlichen Welt, in: ders. / Wolfgang J. Mommsen / Jörn Rüsen (Hrsg.), 
Objektivität und Parteilichkeit, München 1977, S. 17 – 46, S. 45 f.

121	 Vgl. Philipp Erbentraut, a.a.O. (Fn. 1), S. 307 ff.

Erbentraut: Drei Idealmodelle vormärzlicher Parteiorganisation

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 24.01.2026, 09:04:30. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0340-1758-2017-3-691

