Einleitung

Seit Alexander G. Baumgartens Begriindung der philosophischen Asthetik
beschiftigt sich diese mit einer Reihe von Grenzproblemen. Das grundle-
gendste Problem ist offensichtlich das der eigenen Grenze: Welche Grenze
hat Asthetik, um iiberhaupt als eine eigenstindige Disziplin zu gelten?
Was gehort zu ihrem Programm und was nicht? Wie ihr Herkunftswort
aisthesis impliziert, bezieht sie sich nur auf die Grenzen der sinnlichen
Wahrnehmung? Aber auch auf ihre ganze Reichweite?

Mit der Begriindung dieses Neubereichs der Philosophie wollte Baum-
garten im Allgemeinen zeigen, dass sich die Erkenntnisfdhigkeit von Men-
schen nicht allein auf rational-logische Urteile beschrinken lésst, sondern
es noch eine andere spezifische Art von Erkenntnis gibt, die aus unseren
sinnlichen Vermdgenskréften hervorgeht. Eine solche Erkenntnis wurde in
der zu seiner Zeit prominent gewordenen Leibniz-Wolff’schen Schule als
untere Stufe der Erkenntnis — d.h. eine klare, aber undeutliche Erkenntnis
— diskreditiert und von den sogenannten hoheren Stufen der Erkenntnis
(deutlich-klares oder adéquates Wissen) stark abgegrenzt.' Gegeniiber die-
ser einseitigen Erkenntnislehre behauptete Baumgarten, dass auch unser
sinnliches Vermogen seine eigene Berechtigung hat, weil es solche Leis-
tungen erbringt, die fiir das Wissen genauso konstitutiv sind wie andere ra-
tionalen Erkenntnisse.

Mit einer Umdeutung des Konzepts des analogon rationis argumen-
tierte Baumgarten, dass die Asthetik mit eigener Logizitit als ein selbstin-
diges Wissensfeld gelten sollte, ohne auf andere rationale Felder reduziert
zu werden.” Gleichzeitig hatte er der Asthetik eine fiir alle anderen Wis-

1 Vgl. Stefan Majetschak, Asthetik zur Einfiihrung, Hamburg 2007, S. 20f.
2 Vgl. Brigitte Scheer, Einfiihrung in die philosophische Asthetik, Darmstadt 1997, S.
57.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

10 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

sensbereiche konstitutive Funktion zugeschrieben: Mit diesem neuen Wis-
sensfeld konnte die Vollkommenheit des menschlichen Erkenntnisvermo-
gen im Ganzen nachgewiesen werden, ohne eine einzige Quelle desselben
auszulassen. Die Vervollkommnung aller Erkenntnisarte, die man als ein
gemeinsames Ziel des rationalistischen Zeitalters bezeichnen kann, kdnnte
aber immer davon abhéngig sein, dass zwischen Teilwahrheiten, die durch
verschiedene Vermogen gewonnen werden konnen, keine strikten Tren-
nungen bzw. Abgrenzungen, sondern flieBende Uberginge existieren.
Eben in einem solchen Grenzgebiet bzw. an einer Peripherie ist die neu-
zeitliche Asthetik entstanden, durch die jene Uberginge bzw. Vermittlung
zwischen den rationalen, mathematischen, moralischen oder theologischen
Erkenntnisarten moglich sein sollten.

Da Asthetik ihren Anspruch auf einen eigenen autonomen Wissensbe-
reich scheinbar nur im Spannungsfeld mit anderen Wissensbereichen ver-
wirklichen konnte, ist wegen ihrer relativen Freiheit, die von jenen Berei-
chen abhingt, eine Reihe von weiteren Grenzproblemen entstanden, die
bis heute viele Diskussionen der philosophischen Asthetik beherrschen.
Neben dem Problem der disziplindren Autonomie trat vor allem auch die
Frage nach ihrem Forschungs- oder Untersuchungsgegenstand auf: Geht
es der Asthetik um eine neue Erkenntnis, die man anhand von bis dahin
geltenden Begriffen der Philosophie nicht analysieren kann und darum ei-
nes vollig anderen Vokabulars und neuer Methoden bedarf? Auf welche
Phénomene, Praktiken und Gegenstinde bezoge sich dann solch eine Er-
kenntnis? Nur auf bestimmte Phdnomene der Kultur oder der Natur oder
der Kunst?

Als Baumgarten Asthetik als eine Wissenschaft von der sinnlichen Er-
kenntnis bestimmte, ging er davon aus, dass das Schone in den Phdnome-
nen der Welt und der Kunst objektiv existiert und durch menschliche Er-
kenntnis- bzw. Vorstellungskrifte unmittelbar erkannt werden kann.” Hin-
gegen hat Kant in seiner Kritik der Urteilskraft (1781) — in der néchst-
groBten systematischen Studie der philosophischen Asthetik — die Mog-
lichkeit einer Ubereinstimmung des Gefiihls des Schénen mit den Er-
kenntnisbegriffen vehement zuriickgewiesen. Zwar ging auch Kant (wenn
auch erst in der Dritten Kritik) von der wissenschaftlichen Wiirdigkeit der
Untersuchung des Schonen aus und fiihrte die Asthetik als eine eigenstin-
dige Disziplin entscheidend fort. Jedoch konnten ihm zufolge die Prinzi-
pien dieser Wissenschaft weder an den Dingen der Welt noch in den Er-

3 Vgl. Scheer, Einfiihrung in die philosophische Asthetik, S. 55 u. 77.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 11

kenntnisbegriffen gefunden werden. Vielmehr lassen sie sich in einer spe-
zifischen Urteilsart entdecken, durch die uns das Schone in seiner Form
bzw. ohne Fremdinteresse gefillt. Wihrend also Baumgartens Asthetik
von der objektiven Existenz des Schonen bis zu ihrer begrifflichen Er-
kennbarkeit reicht,* grenzt Kant sie auf die Form und die Prinzipien der
schonen Urteilpraxis ein. Allerdings geht es der kantischen Begrenzung
der Asthetik auf die dsthetischen Urteilspraktiken weniger um eine maB-
volle Abgrenzung, sondern eher um eine qualitative Verschiebung ihres
Gegenstandsbereichs. Denn das &sthetische Urteil bestimmt Kant — wie in
dieser Studie eingehend diskutiert wird (vgl. II.1) — als eine wesentliche
Reflexionsleistung des Subjekts, die einerseits — wie bei Baumgarten — mit
den anderen Wissensarten zutiefst verbunden ist und andererseits einen
grundlegenden Beitrag zur freien Konstitution des Subjekts leistet.

Das Moment des #sthetisch Reflexiven in der kantischen Asthetik
wurde anschlieBend von den Frithromantikern (besonders von Schlegel
und Schelling) sowie spiter von Hegel kritisch fortgefiihrt und sein Wert
unmittelbar auf die Werke und Gattungen der Kunst bezogen. Da die
Kunst und die Kunstwerke — nach den deutschen Idealisten — eben durch
die sich denkende und reflektierende Subjektivitit produziert werden,’
sollte die Asthetik nicht wie bei Kant als Wissenschaft des Naturschonen,
sondern als ,Philosophie der (schénen) Kunst* bestimmt werden.® Dabei

4 Asthetik war fiir Baumgarten nicht nur die Wissenschaft der sinnlichen Erkenntnis,
sondern auch ,, Theorie der freien Kiinste*, ,,untere Erkenntnislehre®, ,, Kunst des
schonen Denkens” und ,,Kunst des der Vernunft analogen Denkens“. Alexander
Gottlieb Baumgarten, Asthetik (1750), Dagmar Mirbach (Hrsg.), Hamburg 2007, S.
11. Fiir die Probleme in der Rezeptionsgeschichte dieser weiten Auffassung der As-
thetik vgl. Dieter Kliche, ,,Asthetik/asthetisch®, Karlheinz Barck (Hrsg.), Astheti-
sche Grundbegriffe. Historisches Worterbuch in sieben Bdnden, Stuttgart, Weimar
2000, S. 308—400, hier S. 326f.

5 Vgl. Walter Jaeschke, ,,Asthetische Revolution. Stichworte zur Einfithrung®, ders.
(Hrsg.), Der Streit um die Grundlagen der Asthetik (1795-1805). Mit Texten von
Schlegel, Schelling, Humboldt, Jacobi, Novalis u.a. und mit Kommentar, Hamburg
1999, S. 1-11, hier S. 8.

6 Bei Hegel heiBt es z.B.: ,,[Der] Gegenstand [der Asthetik] ist das weite Reich des
Schonen, und néher ist die Kunst, und zwar die schone Kunst ihr Gebiet. Georg
Wilhelm Friedrich Hegel, Werke 13. Vorlesungen iiber die Asthetik I, Frankfurt am
Main 1986, S. 13. Vgl. auch den allerersten Abschnitt mit dem Titel ,,Begrenzung
der Asthetik [...], ebd. S. 13ff.

- am 14.02.2028, 08:42:11,



https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

12 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

lasst sich aber eine andere Art von Abgrenzung erkennen: Der Asthetik
gehe es nicht mehr um den gesamten Kreis des Schonen und dessen Ur-
teils- oder Wahrnehmungsbezug,” sondern — vor allem bei Hegel — darum,
dass das Kunstschone in seiner historisch-kulturellen Verdnderbarkeit be-
grifflich erkannt wird. Von dem philosophisch-dsthetischen Projekt Hegels
wird dementsprechend sowohl das Naturschone, das nach Kant der kiinst-
lerischen Produktion immer iiberlegen war, als auch schone Gegenstinde,
Phianomene oder Momente des Alltags ausgeschlossen. Jedoch deutet auch
diese Abgrenzung keineswegs auf eine geringe Funktion der Asthetik fiir
die menschliche Welt hin, sondern ihr wird im Gegenteil eine ganz we-
sentliche Rolle zugeschrieben: Zusammen mit Religion und Philosophie
reprasentierte die Kunst nach Hegel eine hochst spezifische Form des
Geistes, die ,,die tiefsten Interessen des Menschen® in ausgezeichneter und
reflexiver Weise erscheinen lisst.®

Im Hinblick auf die Akzentverschiebung der Asthetik erst von den
Wahrnehmungspraktiken (Baumgarten) zu den reflexiven Urteilspraktiken
(Kant) und dann von diesen zu den Kunstpraktiken (Hegel) lasst sich be-
haupten, dass bereits mit der Entstehung und der Entwicklung der Asthetik
ein Streit um ihre eigenen Grundlagen und ihren Gegenstandsbereich ein-
herging. Noch heute ist dieser Streit keineswegs entschieden.” Die Reich-
weite und der Gegenstandsbezug der philosophischen Asthetik werden
auch von heutigen Theoretikern'® sehr unterschiedlich wahrgenommen.
Einige grundlegenden Fragen, die die aktuellen &sthetischen Theorien di-
rekt oder indirekt betreffen, sind darum immer noch: Was gehort zum For-
schungsprogramm der Asthetik heute und was nicht? An welchem Inhalt

7 Vgl. Jaeschke, ,,Asthetische Revolution®, S. 8.

8 Hegel, Werke 13, S. 21.

9 Nicht zuletzt tragen zwei verschiedene Sammelbénde, die sich auf vollig unter-
schiedliche Epochen und Traditionen der Asthetik beziechen, den gleichen Namen:
»Streit um die Grundlagen der Asthetik®. Fiir den thematischen Bezug auf die Ana-
lytische Asthetik vgl. Roland Bluhm, Reinold Schmiicker (Hrsg.), Kunst und
Kunstbegriff. Der Streit um die Grundlagen der Asthetik, Paderborn *2013. Fiir den
historischen Bezug auf die Frithromantik vgl. Walter Jaeschke (Hrsg.), Der Streit
um die Grundlagen der Asthetik (1795-1805). Mit Texten von Schlegel, Schelling,
Humboldt, Jacobi, Novalis u.a. und mit Kommentar, Hamburg 1999.

10 In diesem Buch wird nur aus Griinden der sprachlichen Vereinfachung die ménnli-
che Funktionsbezeichnung verwendet. Es sind jedoch stets Personen ménnlichen

und weiblichen Geschlechts gleichermaflen gemeint.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 13

oder an welchem Gegenstand soll sich eine &sthetische Theorie orientie-
ren: an unserer dsthetischen Erfahrungs- und Wahrnehmungsweise oder an
den Gegenstinden und Ereignissen, die wir gewohnlich Kunst nennen?
Sind die Erfahrungen primér oder die Kunstwerke? Zihlen dazu auch be-
sondere Gegenstinde des Alltags oder asthetisch-poetisch wirkende Sétze
aus politischen oder sozialen Kontexten? Ist es nicht wieder notwendig,
wie bei Hegel, die Philosophie der Kunst von der allgemeinen Asthetik
strikt zu trennen?'' Der aktuelle Streit um die Abgrenzung des Astheti-
schen hinsichtlich seines Gegenstandsbezugs kann an dieser Stelle zwar
nicht vollstindig ausgefiihrt werden. Jedoch wird sie — exemplarisch — mit
Blick auf eine wichtige philosophische Richtung in der gegenwirtigen As-
thetik, auf die Theorien der dsthetischen Erfahrung, problematisiert, um
daraus die methodologische Pointe der vorliegenden Studie klar zu be-
stimmen.

Vielen erfahrungstheoretischen Ansétzen geht es an erster Stelle um
die Analyse der besonderen Weisen der Erfahrungen, die wir bei unserer
Auseinandersetzung mit Kunstwerken oder anderen Gegenstédnden der Na-
tur und der Kultur machen. Die Besonderheit einer solchen Erfahrung
wird von jedem Autor freilich je anders verstanden: Asthetische Erfahrun-
gen konnen z.B. verstehend, krisenhaft, korperlich, existentiell, sprach-
lich-auslegend, sprachlos, schwellenhaft, gefiihlserregend, selbstzweckhaft
usw. vollzogen werden.'> Obwohl bei den unterschiedlichsten Theorien
der dsthetischen Erfahrung weder der Erfahrungsbegriff noch der Begriff
des Asthetischen noch ,,die Reichweite der dsthetischen Erfahrung“13 ein-

11 Vgl. Daniel Martin Feige, ,,Zum Verhéltnis von Kunsttheorie und allgemeiner As-
thetik: Sinnlichkeit als konstitutive Dimension der Kunst?*, in: Zeitschrift fiir As-
thetik und allgemeine Kunstwissenschaft 56 (2011), S. 123—142.

12 Fiir verschiedene Auffassungen dieses Begriffs vgl. Joachim Kiipper, Christoph
Menke (Hrsg.), Dimensionen dsthetischer Erfahrung, Frankfurt am Main 2003. Fiir
einige frithe Entwiirfe zur Theorie der dsthetischen Erfahrungen vgl. Riidiger Bub-
ner, Asthetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989; Hans Robert Jauss, Astheti-
sche Erfahrung und literarische Hermeneutik, Frankfurt am Main 1991. Der Be-
griff der Erfahrung war auch im Kontext der analytischen sowie pragmatischen As-
thetik nicht unbedeutend. Vgl. Monroe C. Beardsley, Aesthetics. Problems in the
philosophy of criticism, Indianopolis 1981, S. 527f.; John Dewey, Kunst als
Erfahrung, Frankfurt am Main 1988.

13 Martin Seel, ,,Uber die Reichweite #sthetischer Erfahrung®, Gert Mattenklott
(Hrsg.), Asthetische Erfahrung im Zeichen der Entgrenzung der Kiinste. Epistemi-

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

14 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

heitlich konzipiert wird,'* kann man wohl die Behauptung aufstellen, dass
die Entstehung bzw. Reaktualisierung dieser Theorierichtung unmittelbar
mit der Krise des Werkbegriffs im Einzelnen und generell mit der Krise
der Kunst, die durch die vermeintlichen Tendenzen der kiinstlerischen
Grenziiberschreitungen verursacht wurde, zu tun hat. So schreibt Riidiger
Bubner in seinem Aufsatz Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthe-
tik, in dem einer der einflussreichsten erfahrungstheoretischen Ansétze in
der Asthetik entworfen wurde:

,Wenn [...] einer Asthetik, in der die Philosophie die Kunst als eine markierte Gestalt
ihrer selbst zu identifizieren meint, die Gefahr der Heteronomie droht und wenn weiter-
hin die massive Werkkategorie, die den ontologischen Trager einer in Kunst sinnlich
erschauten Wahrheit abgibt, gerade im Blick auf zeitgendssische Phdnomene kein Ver-
trauen verdient, so bleibt als methodischer Weg allein der Ausgang von der dstheti-

schen Erfahrung tibrig. "

Der Begriff der ,sthetischen Erfahrung, den Bubner in weiteren Ab-
schnitten seiner Schrift ausgehend von Grundeinsichten der kantischen
Asthetik entwickelt, wird heute zwar nicht direkt als der neue Gegen-
standsbereich, sondern eher als ,,Grundbegriff“'® der philosophischen As-
thetik betrachtet. Jedoch hat sie sich bisher weniger nur auf spezifische Er-
fahrungsweisen im Umgang mit Kunstwerken begrenzt, als dass er zu-
meist eine grofBere, kunstdefinitorische Funktion erfiillte. Sie war in der
Tat fiir Bubner und spéter fiir viele Theoretiker ein begriffliches Instru-
mentarium, um selbst Kunst zu bestimmen.'” Demnach lisst sich die
Kunst nicht mehr durch die Struktur der Kunstwerke oder der einzelnen
Kiinste, sondern durch unsere ésthetischen Erfahrungen bestimmen.

sche, dsthetische und religiése Formen von Erfahrung im Vergleich, Hamburg
2004, S. 73-81.

14 Vgl. Stefan Deines u.a., ,,Kunst und Erfahrung. Eine theoretische Landkarte®, dies.
(Hrsg.), Kunst und Erfahrung. Beitrdge zu einer philosophischen Kontroverse, Ber-
lin 2012, S. 7-37, hier S. 10f.

15 Riidiger Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik®, ders. (Hrsg.),
Asthetische Erfahrung, Frankfurt am Main 1989, S. 9-51, hier S. 34. Hervorhebung
im Original.

16 Vgl. Joachim Kiipper, Christoph Menke, ,.Einleitung*, dies. (Hrsg.), Dimensionen
dsthetischer Erfahrung, Frankfurt am Main 2003, S. 7-15, hier S. 7.

17 Vgl. Kiipper/Menke, ,,Einleitung®, S. 7.

- am 14.02.2028, 08:42:11,



https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 15

Bei solchen direkten oder indirekten Versuchen zur Definition von
Kunst in der Asthetik'® haben wir schlieBlich eine neue Version des oben
diskutierten Abgrenzungsproblems. Auf der einen Seite fithrt eine erfah-
rungsésthetische Theorie der Kunst meistens zu einer sehr weiten Kunst-
definition, weil man nicht nur Kunstwerke, sondern sehr oft auch die Na-
tur, schone Gegenstinde und Momente des Alltags, Design, Mode oder
Kulinarisches #sthetisch erfahren kann.'” Werden also die Konturen des
eigenen Erfahrungskonzepts mit dem Begriff oder der Reichweite der
Kunst gleichgesetzt, hat man am Ende eine neue Form des Asthetizismus,
der dafiir offen ist, das ganze Leben als Kunst aufzufassen. Auf der ande-
ren Seite kann eine Erfahrungstheorie der Kunst tatséichlich ihr Konzept
der asthetischen Erfahrung modifizieren und es nur auf kiinstlerische Phé-
nomene oder paradigmatische Werke in der Kunst begrenzen. Weil aber
Kunstwerke (im klassischen Sinne) nicht immer als dsthetisch oder schon
erfahren werden, sondern sehr oft auch anderen Tatigkeiten wie der Inter-
pretation oder dem kunsthistorischen Wissen (wenn wir z.B. den Werken
der Minimal Art oder Ready-Mades begegnen) bediirfen,” miisste eine
solche Theorie mit einem relativ engen Kunstverstdndnis zufrieden sein,
das viele Werke und Praktiken aus dem Kunstbereich ausschlief3t.

Mit dieser knappen Problematisierung der (Nicht-)Definierbarkeit der
Kunst aus einer erfahrungstheoretischen Perspektive”’ wird keineswegs
darauf abgezielt, das Paradigma der asthetischen Erfahrung im Ganzen in

18 Solche Definitionsversuche werden selbstverstindlich nicht von allen oder auch
nicht nur von Erfahrungsésthetikern unternommen. Auch bei vielen verschiedenen
z.B. werkontologischen, produktions- und medienésthetischen oder analytischen
Ansitzen der Kunst ldsst sich von einem Streit um die Definierbarkeit und Nicht-
Definierbarkeit der Kunst sprechen. Vgl. z.B. Petrus Klaus, ,,Was sind Kunstwer-
ke? Grundziige einer Konstitutionstheorie der Kunst®, in: Zeitschrift fiir Asthetik
und allgemeine Kunstwissenschaft 47/2 (2002), S. 217-236. Fiir diese Debatte im
Allgemeinen vgl. Bluhm, Schmiicker, Kunst und Kunstbegriff.

19 Vgl. Deines u.a., ,,Kunst und Erfahrung®, S. 22ff.

20 Paradigmatisch stehen fiir diese Debatte Arthur Dantos Uberlegungen, vgl. Arthur
C. Danto, Die Verkldrung des Gewéhnlichen. Eine Philosophie der Kunst, Frank-
furt am Main 2003. Fiir Martin Seels Einwand gegen Danto vgl. Martin Seel, As-
thetik des Erscheinens, Miinchen 2000, S. 192ff.

21 Fiir die weiteren Diskussionen und Beitrdge in dieser Hinsicht vgl. Deines u.a.,
,.Kunst und Erfahrung®.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

16 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

Frage zu stellen oder ihre wichtigen Leistungen zu iibersehen.** Vielmehr
kommt es hier darauf an, auf ein dauerndes Abgrenzungsproblem der As-
thetik hinzuweisen, das uns zu den folgenden Fragen bringt: Wodurch ist
die Grenze der Kunst zu bestimmen? Soll sie nur &sthetisch bestimmt
werden oder ist eine auBerdsthetische Bestimmung der Kunst moglich
bzw. notwendig? Soll man dafiir eine allgemeine Asthetik von der Philo-
sophie der Kunst strikt trennen oder eher diese jener harmonisch unterord-
nen?> Soll man diese beide jeweils als vollig verschiedene oder (manch-
mal) einander iiberkreuzende Disziplinen verstehen? Und noch wichtiger:
Wenn es sich in einem von diesen Bereichen um einen vermeintlichen Akt
der Grenziiberschreitung handelt, wo ist dieser dann theoretisch zu veror-
ten? Wenn es im weiteren Sinne Zwischenfille und -praktiken gibt, die
weder nur als Kunst noch als nur Alltagsschones noch als nur Naturschd-
nes klassifiziert werden konnen, in welchem Bereich sollen sie the-
matisiert werden? In der Kunsttheorie oder in der allgemeinen Asthetik?
Oder an der Grenze zwischen beiden? Dies sind einige wichtige Fragen
auch an die vorliegende Studie, die versucht, angemessene Verstindnisse
der Grenzen und Uberschreitungen (in) der Kunst zu gewinnen, aber not-
wendigerweise andere (Nachbar-)Grenzen beriihrt.

Bleiben wir aber zuerst noch einmal bei der (vermeintlichen) Krise des
Werkes, die oben ausgehend von Bubner als eine der wichtigen Ursachen
der gegenwirtigen Abgrenzungsprobleme der Asthetik — bzw. als eine
neue Akzentverschiebung in der gegenwirtigen Asthetik — beschrieben
wurde. Wenn wir uns mit Bubner an ,,den Phdnomenen der Kunst<**
entieren, konnen wir diese Krise mit ihm so diagnostizieren: ,,Seit den
Konstruktionen des Kubismus und Futurismus, seit den Ready-mades und
den Materialbildern aller Art zielt eine der wesentlichen Tendenzen mo-
derner Produktion auf Uberwindung [...] der herkémmlichen Werkein-
heit.“*® Dazu kommen selbstverstindlich weitere Beispiele wie die ,,dada-
istischen Vexierbilder und surrealistischen Schocks sowie Praktiken aus
der Aktionskunst und Happeningkunst, die ebenso ,,die Skepsis gegeniiber

ori-

22 Die Leistungen von Kants Autonomie-Asthetik werden im zweiten Teil dieser Stu-
die eingehend diskutiert. Vgl. I1.1.

23 Vgl. Feige, ,,Zum Verhiltnis von Kunsttheorie und allgemeiner Asthetik®.

24 Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik, S. 10. Hervorhebung
im Original.

25 Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik®, S. 33.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 17

der Geschlossenheit des Werkes in ihr Zentrum auf[nehmen].“* Das
Problem oder die Krise liegt anscheinend in den kiinstlerischen Praktiken,
jedoch konne man es bzw. sie nicht durch die ,,Hypostasierung® von ein-
zelnen Kunstwerken bzw. -ereignissen aufldsen, weil dabei mit den Gren-
zen zwischen Werk und Nichtwerk permanent gespielt wird, die nicht
mehr festzustellen seien. Vielmehr kdnne man die Krise erst dann beseiti-
gen, wenn man ,,von der dsthetischen Erfahrung* ausgeht.”’

Anstatt die hier von Bubner beschriebene Krise der Werkeinheit weiter
mit seinem Konzept der dsthetischen Erfahrung oder mit einem alternati-
ven Werkkonzept zu iiberwinden,”® treten wir als Nichstes einen Schritt
zuriick: zuriick zum Vor-Krisen-Zustand des Kunstwerks. Freilich wurde
die reale Existenz eines solchen Zustandes weder von Bubner noch von
den anderen Kritikern des Werkbegriffs direkt erwdhnt. Um aber die theo-
retische Pointe der vorliegenden Arbeit von einer Art des kunsthistori-
schen Empirismus klar zu differenzieren, ist es notwendig, die prinzipielle
Unméoglichkeit eines solchen Zustandes geltend zu machen. Einem sol-
chen Empirismus zufolge hiefle es z.B., dass die Grenziiberschreitungen
als Phianomene der einzelnen Kunstwerke und der Kiinste historisch unge-
fahr mit den Avantgardebewegungen beginnen und ihr Grad mit den Kun-
strichtungen wie Konzeptkunst, Aktionskunst und heute auch mit der Di-
gitalkunst oder Netzkunst weiter steigen. Zweifelsohne wandeln sich
Kunstpraktiken, wodurch immer wieder neue kiinstlerische Richtungen,
Stile, Traditionen, Formen und Gattungen entstehen. Die Bedeutung der
Geschichte fiir die Kunst kann keineswegs bestritten werden — auch wenn
man nicht immer von der gleichen Geschichtskonzeption ausgeht.”” In
diesem Sinne lassen sich die Ansicht der Kunsthistoriker sowie -kritiker,
dass die Tendenz zu kiinstlerischen Grenziiberschreitungen im Verlauf der
Geschichte immer deutlicher wahrzunehmen sei, und auch der Anspruch
von einzelnen Kiinstlersubjekten und -gruppen, dass sie in ihren Praktiken
Grenzen immer mehr iiberschreiten, moglichst ernst nehmen. Allerdings:
Indem solche kiinstlerischen oder kunsttheoretischen Anspriiche auf
Grenziiberschreitung ernsthaft beriicksichtigt werden, sollen sie gleichzei-

26 Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik®, S. 33.

27 Bubner, ,,Uber einige Bedingungen gegenwirtiger Asthetik®, S. 33f.

28 Verschiedene Werkkonzeptionen (von Adorno, Heidegger und Derrida) werden im
zweiten Teil dieser Studie detailliert diskutiert. Vgl. 11.2—4.

29 Die Rolle der Geschichte fiir die Grenzen der Kunst und der Kiinste wird mit He-
gels und Adornos Philosophie zur Geltung gebracht. Vgl. 11.1 u. IL.2.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

18 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

tig und permanent mit zwei grundlegenden Fragen konfrontiert werden:
(1) Welche Grenzen werden mit welchen Mitteln und Praktiken iiber-
schritten? (2) Was wird daraus — welche Konsequenzen haben also Grenz-
iiberschreitungen?

Stellt man sehr grob und beispielhaft diese zwei Fragen hinsichtlich
einer der wichtigsten Bewegungen in der Geschichte der kiinstlerischen
Grenziiberschreitungen, der Dada-Bewegung, lassen sich anhand von
moglichen Antworten die Problemstellung sowie das methodische Vorge-
hen dieser Studie ndher explizieren. Bekanntlich behaupteten Dadaisten,
dass ihre Praktiken und Produktionen keinem Programm oder keinen Prin-
zipien unterldgen. Sie wollten — ihrem Anspruch nach — Anti-Kunst sein,
keine Gattungsgrenzen, keine Grenzen zwischen Kunst und Leben bzw.
Politik und Gesellschaft, keine Landergrenzen, keine Sprachgrenzen usw.
kennen und schlieBlich das Publikum stets provozieren. In ihren Schriften,
Manifesten, Veranstaltungen sowie Messen haben sie immer wieder stark
propagiert, dass sie sich nicht nur von der Kunst insgesamt, sondern auch
von den einzelnen kiinstlerischen Richtungen wie dem Expressionismus
und auch vom Futurismus und Kubismus deutlich absetzen.* Kurzum, es
handelte sich bei ihren Akten (Dadaisten zufolge) um anti-kiinstlerische
Reaktionen gegen die Kunst, gegen einzelne Kunstbewegungen sowie ge-
gen Einteilungen der Kiinste.

(1) Mit welchen Mitteln und Praktiken konnten aber Raoul Hausmann,
Hugo Ball, Tristan Tzara, Marcel Duchamp, Max Ernst und viele andere
das Publikum vdllig irritieren oder provozieren und die zeitgendssische
Kunstwelt als Ganze zum Narren halten? Offensichtlich konnten sie dies
weniger mit rechtlichen, moralischen oder wissenschaftlichen Praktiken
und Mitteln als vielmehr mit kiinstlerischen Intentionen und Interventio-
nen, aber auch mit Lautgedichten und Collagen, Assemblagen und Zu-
fallstechniken usw. tun. Kurt Schwitters, der selbst Dada-Anhédnger war,
hatte dies bereits erkannt: ,,Nur der fahigste Kiinstler kann dada ma-
chen“.’" Anders — oder dialektisch — ausgedriickt: Gegen die Kunst stand
den Kiinstlern nichts anderes als selbst die Kunst zur Verfiigung. >

30 Vgl. Hanno Ehrlicher, Die Kunst der Zerstorung. Gewaltphantasien und Manifesta-
tionspraktiken europdischer Avantgarden, Berlin 2001, S. 214.

31 Zitiert nach: Wilhelm Duwe, Die Kunst und ihr Anti von Dada bis heute. Gehalt-
und Gestaltprobleme moderner Dichtung und bildender Kunst, Berlin 1967, S. 27.

32 Wie Peter Biirger aus dieser Perspektive eingehend analysiert hat: ,,Dada begreift

sich als totale Negation der biirgerlichen Daseins- und Denkweise; aussprechen

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 19

(2) Und was wurde oder wird daraus? Wieder Kunst? Hier kann man
ebenfalls eine dialektische Antwort nahelegen: Da Prinzipienlosigkeit
selbst zu seinem verbindlichen Prinzip gemacht wurde, war Dada selbst-
verstidndlich am Ende keine Anti-Kunst, sondern wieder Kunst. Oder man
meint wie Peter Biirger, dass das Dada-Projekt daran gescheitert sei,
Nichtkunst zu sein, stattdessen eine ,,Selbstkritik der Kunst* geworden
sei.”® Diese Antwort ldsst sich dann fast fiir die gesamte Avantgarde-
Kunst verallgemeinern: ,Grenziiberschreitung® ist selbst das Prinzip, die
Konvention, die geltende Norm und damit die Grenze der kiinstlerischen
Avantgarde geworden. Wer nicht nach der Norm ,Grenziiberschreitung’
oder ,Prinzipienlosigkeit* handelte oder praktizierte, war kein Avantgarde-
Kiinstler.

Allerdings bleiben diese Antworten, wie im Laufe dieser Studie ge-
zeigt wird, nicht allein in Bezug auf die Avantgarde-Kunst, sondern all-
gemein hinsichtlich vieler anderen kiinstlerischen Praktiken, Formen,
Werke oder Traditionen ziemlich verkiirzt. Wenn man die Phénomene und
Prozesse der Grenziiberschreitungen (in) der Kunst néher verstehen moch-
te, muss man meines Erachtens auf die bindren Oppositionen wie dsthe-
tisch/nicht-dsthetisch oder Kunst/Nichtkunst oder auch auf Fragen wie ,Ist
es Kunst oder Nichtkunst?* moglichst verzichten. Denn der Begriff der
Grenziiberschreitung hat ihren Sinn eben in dem Hinausgehen iiber diese
oppositionellen Einteilungen. Erkldrt man Grenziiberschreitungen mit ei-
ner impliziten oder expliziten Logik der Gegensitze oder mit einer Entwe-
der-Oder-Logik, ordnet man immer wieder sie in einen Bereich, d.h. in-
nerhalb einer Grenze fest ein, was schlieBlich zur Folge hat, dass sie sehr
verkiirzt bzw. unplausible verstanden werden. Dieser Logik folgend gehen
auch viele Diskussionen in der heutigen Forschung ofters (implizit) davon
aus, dass es einerseits grenziiberschreitende und andererseits auch nicht-

kann sich die totale Negation nur, indem sie etwas Bestimmtes verneint; die be-
stimmte Negation ist immer zugleich Affirmation des Gegenteils des Negierten.”
Peter Biirger, Der franzésische Surrealismus. Studien zur avantgardistischen Lite-
ratur, Frankfurt am Main 1996, S. 44.

33 Peter Biirger, Theorie der Avantgarde, Frankfurt am Main 2 1980, S. 26. Nicht zu-
letzt wurden diejenigen Kiinstler, die gegen die Prinzipienlosigkeit gehandelt ha-
ben, von den anderen Dada-Anhidngern stark kritisiert. Vgl. Raimund Meyer,
,.Kleine Dada-Kosmologie®, ders. (Hrsg.), Dada global, Zirich 1994, S. 11-40,
hier S. 20.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

grenziiberschreitende Kunstpraktiken gibt, die jedoch irgendwie ge-
meinsam zu einem Bereich (zur Kunst) gehoren.

Dass der Debatte um die édsthetische Grenziiberschreitungen ofters eine
feste Trennung von Kunst und Nichtkunst zugrunde liegt und damit sie
sehr verkiirzt analysiert wird,** kann an dieser Stelle im Hinblick auf die
oben kurz angedeutete Diskussion zwischen Bubner und Biirger veran-
schaulicht werden: Wahrend Bubner mit der Orientierung ,,an den Phd-
nomenen der Kunst** eine implizite Trennung zwischen Kunst und Nicht-
kunst bereits zu Anfang voraussetzt, ndmlich so, dass die krisenhaften
Phidnomene in der Moderne, die sich entwickelt haben und sich bis heute
weiterentwickeln, sicher Kunst seien, an der wir uns orientieren miissen —
mit anderen Worten: sie seien nicht zu Politik oder zu Markt geworden,
sondern sie seien irgendwie Kunst geblieben und wir alle wissen es und
konnen uns an ihr orientieren —, schlieit Biirger explizit diese Phédnomene,
die seiner Meinung nach daran gescheitert seien, Nichtkunst zu sein, in die
Kunstpraxis ein, so dass diese ihre Legitimation wiederum in der Diffe-
renz bzw. Trennung von einer angeblichen auBlerdsthetischen Sphire be-
kommt. Beiden Autoren haben also die Annahme gemein, dass es einen
ausdifferenzierten Kunstbereich gibt, in den wir grenziiberschreitende
Phinomene einordnen kénnen.

In der vorliegenden Studie werden stattdessen Grenziiberschreitungen
(der Kunst, der Kunstwerke oder der einzelnen Kiinste) als solche Prakti-
ken zur Geltung gebracht, die immer aus dem tiefsten Zusammenhang mit
den anderen Lebenspraktiken hervorgehen, ohne dabei einen geschlosse-
nen Bereich des Asthetischen vorauszusetzen und ohne nachfolgend die-
sen herauszubilden. Asthetisch-kiinstlerischen Praktiken manifestieren ih-
re Besonderheiten nach diesem Verstindnis, das im Laufe dieser Studie
als praxisbezogene Asthetik™ charakterisiert wird, nicht in den von diesen

34 Diese implizite oder explizite Voraussetzung einer dsthetischen Grenze wird von
Georg W. Bertram in Begriffen der Autonomie-Paradigmen in der heutigen Asthe-
tik und mit einem exemplarischen Bezug auf die Philosophien von Christoph Men-
ke und Arthur Danto ausfiihrlicher diskutiert. In dhnlicher Weise, aber von der an-
deren Seite der Grenze her, wird an dieser Stelle diese Voraussetzung problemati-
siert. Vgl. Georg W. Bertram, Kunst als menschliche Praxis. Eine Asthetik, Berlin
2014, S. 23ff.

35 Mit der Bezeichnung ,praxisbezogene Asthetik® wird in dieser Studie nicht bean-
sprucht, eine vollig neue Theorie aufzustellen. Der Begriff , Praxis® hat vor allem

im Rahmen der aktuellen kunstsoziologischen Ansétze seinen bedeutenden Platz.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 21

abtrennbaren Zeichen- oder Erscheinungsstrukturen, sondern eben in ih-
rem tiefen lebenspraktischen Bezug. Mit einem richtigen Verstdndnis der
,Grenziiberschreitung® im Hinblick auf verschiedene Kunstpraktiken wird
also aufgezeigt, wie sich die (einheitliche) Logik von Gegensitzen sowie
der Gedanke einer semiotisch oder dsthetisch ausdifferenzierbaren Sphire
der Kunst auflosen und stattdessen Dynamiken, Bewegungen sowie per-
manente Verschiebungen zum Vorschein kommen, die sich um einzelne
Kunstpraktiken herum siedeln.

Im Diskurs und in der Praxis der Kunst lassen sich von zahlreichen
Verwendungsweisen des Ausdrucks ,Grenziiberschreitung® reden, die sich
sowohl voneinander viel unterscheiden als auch miteinander iiberschnei-
den. Anna-Lena Wenzel fiihrt z.B. in ihrem Buch Grenziiberschreitungen
in der Gegenwartskunst in Anlehnung an Gerald Raunig ,,acht Bewegun-
gen von Grenziiberschreitungen“*® ein: Neben der erwihnten Debatte um
die Kunst und Nichtkunst nennt sie Uberschreitungen von Grenzen der
einzelnen Kiinste, die Auflésung von Werkgrenzen, die Verdnderung des
Bildraums, Erweiterung der kiinstlerischen Materialien bzw. Formen,
Ausweitung der kiinstlerischen Handlungszone, Verschwinden des Ge-
dankens eines ,,Genie-Kiinstlers* sowie die Verwischung zwischen ,,Anti-
Kunst und Nichtkunst“.’” Diese und mégliche weitere Uberschreitungen
seien nach Wenzel keineswegs voneinander getrennt und alle hinterfragen
die Kategorien des Kunstbegriffs auf verschiedene Weise.*® In diese Liste
hitte man natiirlich viele andere Aspekte mit einbeziehen oder sie einzeln
noch weiter spezifizieren konnen, was den Thesen von Wenzel oder Rau-
nig keineswegs widerspriache: die Verwischung der Grenzen zwischen in-
dustrieller und handwerklicher Kunst, zwischen der sogenannten Massen-

Vgl. Andreas Reckwitz, Die Erfindung der Kreativitit. Zum Prozess gesellschaft-
licher Asthetisierung, Berlin, 2011. Vielmehr hat diese Bezeichnung hier eine me-
thodische Funktion. Nach einer detaillierten Bearbeitung der Kriterien des praxis-
bezogenen Verstindnisses von Grenzen und Uberschreitungen (Vgl. 1.2.3.) wird so
vorgegangen, dass eine Herausarbeitung von asthetisch-kiinstlerischen Grenziiber-
schreitungen ohne die Voraussetzung und ohne eine implizite Suche nach einer &s-
thetischen Differenz moglich wird.

36 Vgl. Anna-Lena Wenzel, Grenziiberschreitungen in der Gegenwartskunst. Astheti-
sche und philosophische Positionen, Bielefeld 2011, S. 54-77. Vgl. auch Gerald
Raunig, Charon. Eine Asthetik der Grenziiberschreitung, Wien 1999, S. 153-157.

37 Vgl. Wenzel, Grenziiberschreitungen in der Gegenwartskunst, S. 54£.

38 Vgl. Wenzel, Grenziiberschreitungen in der Gegenwartskunst, S. 54.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

22 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

kunst und elitidrer Kunst, zwischen den Kiinstlern und Zuschauern und de-
ren Partizipation an den Kunstwerken bzw. -ereignissen.”” Mit Gianni
Vattimo lasst sich auch die Gegenrichtung der Grenziiberschreitung her-
vorheben: Bei der Debatte um die Grenziiberschreitungen der Kunst konne
es demnach nicht nur um die Asthetisierung des Lebens gehen, sondern
auch — wie er ausgehend von Walter Benjamin erklart — darum, dass selbst
Kunst und Asthetik politisiert werden.* Und schlieBlich fiihrt auch die
These von Wolfgang Welsch, die er generell mit Blick auf die Grenziiber-
schreitungen aufstellt, dass die Kunst mit solchen Tendenzen inhuman
werde, zu einer anderen wichtigen Diskussion. !

In dieser Studie kdnnen nicht alle diese Arten Grenziiberschreitungen
(in) der Kunst einzeln fokussiert werden; stattdessen werden zwei ver-
schiedene Aspekte eingehend untersucht, so dass Grenziiberschreitungen
aus einer praxisbezogenen Perspektive im oben kurz angedeuteten Sinne
verstanden bzw. begriindet werden konnen.* Bevor aber die Ziige und
weiteren Merkmale einer praxisbezogenen Asthetik von Grenziiberschrei-
tungen entwickelt werden, sollen zunéichst die zwei Begriffe ,Grenze® und
,Uberschreitung* eingehend bearbeitet werden. Denn viele Probleme der
asthetischen Grenziiberschreitungen stiitzen sich in der Tat darauf, wie wir
den Begriff der Grenze sowie dessen Relation mit der Uberschreitung ver-
stehen, definieren oder wahrnehmen. Deswegen widmet sich der erste Teil
dieser Studie einer detaillierten Auseinandersetzung mit den Theorien der
Grenze und der Uberschreitung, die nicht nur in der Asthetik, sondern all-
gemein in vielen philosophischen Kontexten diskutiert werden und sich
anschliefend fiir die &dsthetischen Grenziiberschreitungen als fruchtbar er-
weisen konnen (I). Vor dem Hintergrund dieser Auseinandersetzung wer-
den Grenziiberschreitungen der Kunst und der einzelnen Kunstwerke als

39 Vgl. Erika Fischer-Lichte, Asthetik des Performativen, Frankfurt am Main 2004.

40 Vgl. Gianni Vattimo, ,,.Die Grenzen der Kunst“, Wolfram Hogrebe, Joachim
Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher Kongress
fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September 2002: Vortrige und Kolloquien, Berlin
2004, S. 752-758.

41 Vgl. Wolfgang Welsch, ,,Die Kunst und das Inhumane“, Wolfram Hogrebe,
Joachim Bromand (Hrsg.), Grenzen und Grenziiberschreitungen. XIX. Deutscher
Kongress fiir Philosophie, Bonn, 23-27. September 2002: Vortrige und Kolloqui-
en, Berlin 2004, S. 730-751.

42 Fiir die detaillierte Diskussion um ein praxisbezogenes Verstindnis von Grenzen
und Uberschreitungen und der Asthetik) vgl. 1.2.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 23

solche Momente der Kunstpraxis aufgezeigt, die aus den Uberbordungs-
bzw. Entgrenzungsdimensionen der grundlegenden Praktiken des Men-
schen hervorgehen sowie diese permanent verdndern (II). SchlieBlich wer-
den auch die Konvergenzen zwischen den Kiinsten nicht als beliebige,
sondern als notwendige Dimensionen der einzelnen Kunstpraktiken nach-
gewiesen, weil diese sich nicht nur auf jene Dimensionen, sondern immer
zugleich auf andere Kunstpraktiken konstitutiv beziehen (I1I).

Im ersten Teil (I) werden zunichst zwei zentrale Komponente des Be-
griffs ,Grenziiberschreitung*, ,Grenze‘ und ,Uberschreitung®, hinsichtlich
der dialektischen und differenzphilosophischen Theorien sowie hinsicht-
lich ihrer relationalen, topologischen und funktionalen Aspekte eingehend
untersucht (1). Durch das dialektische Verstindnis (von Platon bis Hegel)
wird als Erstes das konstitutive Einhergehen von Grenze und Uberschrei-
tung geltend gemacht. Jedoch haben sich bei diesem Verstidndnis einerseits
eine als negativ gedachte Beziehung zwischen diesen beiden und anderer-
seits die Symptome des Absoluten bzw. des Unbegrenzten als prob-
lematisch erwiesen (1.1). Als Nachstes wird ein alternatives Versténdnis
von Grenzen und Uberschreitungen in Anlehnung an Foucaults und Derri-
das Schriften herausgearbeitet. Beide Autoren beheben die Probleme der
dialektischen Konzeption — die der Negation oder des Absoluten — in ganz
plausibler Weise und zugleich fiihren das fruchtbare Moment des dialekti-
schen Verstindnisses (das konstitutive Einhergehen von Grenzen und
Uberschreitungen) entscheidend fort (1.2). Mit Foucaults und Derridas
Schriften lassen sich schlielich Beziehungen zwischen Grenzen und
Uberschreitungen als unabschlieBbare, prozessuale sowie mehrdimensio-
nale Relationen charakterisieren, die im &sthetisch-kiinstlerischen Zu-
sammenhang konstitutive Rollen spielen. Da aber Grenze und Uberschrei-
tung (sowohl fiir dialektische Theorien als auch fiir differenzphilosophi-
sche Ansitze) keine blof3 theoretischen Konstrukte darstellen und stattdes-
sen immer mit unseren Praktiken sowie den grundlegenden Weltorientie-
rungen zutiefst verbunden sind, soll auch der Praxisbezug dieser Begriffe
bearbeitet werden (2). Hierfiir ldsst sich zuerst der Gedanke einer doppel-
ten Praxisbezogenheit der Grenze im Hinblick auf die Schriften von Kant,
Hegel und Simmel formulieren. Grenzen zeichnen sich demnach einerseits
dadurch aus, dass sie in und aus den Praxiszusammenhéngen konstituiert
werden, und andererseits dadurch, dass sie selbst Praxisformen sind, d.h.
bestimmte (re-)flexive Ziige aufweisen (2.1). Vor diesem Hintergrund
wird dann noch einmal auf Foucaults und Derridas Schriften rekurriert,
um die als prozessual und mehrdimensional nahegelegte Relation zwi-

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

24 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

schen Grenze und Uberschreitung auf der Ebene unserer Praktiken und vor
allem mit Bezug auf unsere Sprache und Welterfahrung zu prézisieren
(2.2). Durch den Dialog zwischen Foucault und Derrida wird deutlich,
dass die Grenziiberschreitungen immer aus den Dimensionen unserer
Denk-, Sprach- oder Schreibpraktiken hervorgehen, aber nicht liber diese
hinausgehen, sie stattdessen verschieben, verdndern sowie transformieren.
Dieses praxisbezogene Verstindnis von Grenzen und Uberschreitungen
hat schlieBlich fiir unsere dsthetisch-kiinstlerischen Praktiken zumindest
zwei entscheidende Implikationen, deren Thematisierung den Kern des
zweiten Teils dieser Studie ausmacht: Asthetisch-kiinstlerische Praktiken
konnen niemals von anderen Praktiken mit festen Linien getrennt werden,;
sie weisen also keine besonderen Zeichen- oder Wahrnehmungsstrukturen
auf. Stattdessen gehen sie mit den anderen Lebenspraktiken dynamisch-
prozessual einher und gewinnen ihre Besonderheit erst in dieser Prozessu-
alitdt (2.3). Versteht man Kunstpraktiken allgemein aus dieser praxis-
bezogenen Doppelperspektive, so die Herangehensweise am Ende dieses
ersten Teils, treten viele Phinomene oder Werke aus der zeitgenossischen
Kunst, die man als ,grenziiberschreitende‘ bezeichnet, weder als proble-
matisch noch als Sonder- oder Ausnahmefille auf, sondern als kunst-
konstitutive Dimensionen, die bei jeder einzelnen Kunstpraxis auf unter-
schiedliche Weise merk- und sichtbar werden.

Um die Pointe der praxisbezogenen Doppelperspektive im ésthetisch-
kiinstlerischen Zusammenhang geltend zu machen, werden im zweiten
Teil (IT) die Schriften von Kant, Adorno, Heidegger und Derrida behan-
delt. Kants Asthetik stellt — wie im ersten Schritt (1) argumentativ darge-
legt wird — ein sehr fruchtbares Modell fiir eine praxisbezogene Asthetik
dar, weil er die Grenzen des Asthetischen aus den Uberschreitungs- bzw.
Uberbrodungsdimensionen unserer (reflexiven) Praktiken heraus versteht,
ohne damit zu einem é&sthetischen Auflerhalb zu gelangen. Vor allem im
Hinblick auf Renata Homann und Gilles Deleuze, die in ihren Schriften
unterschiedlich auf den kantischen Begriff der ,Heautonomie‘ rekurrieren,
werden die heteronomen sowie fruchtbaren Momente der kantischen As-
thetik herausgestellt, die dem Subjekt immer die Mdglichkeit anbieten,
seine reflexiv konstituierten Grenzen zu erkennen, zu veridndern sowie neu
zu bestimmen. Allerdings werden die zwei Momente der praxisbezogenen
Asthetik bei Kant nur dann erkennbar, dass man auf Kunst bzw. auf einen
fiir verschiedene Kunstpraktiken anwendbaren Kunstbegriff verzichtet.
Als Ergénzung und Weiterentwicklung ist im zweiten Schritt (2) Adornos
Autonomie-Asthetik zu verstehen, die auf wichtige Momente von Kants

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 25

Asthetik einen immanenten Bezug nimmt. Indem Adorno die Grenzen der
Kunst als selbstreflexive bzw. selbstkritische Norm- und Formbildungs-
prozesse begreift, transformiert er die Errungenschaften der kantischen
Asthetik in den Zusammenhang der Kunst. Gleichzeitig verkniipft er diese
Selbstnormierungsprozesse der Kunst (mit und gegen Hegel) ganz plausi-
bel mit den historisch-gesellschaftlichen Strukturen. Obwohl Adorno die
Grenzen der Kunst auf diese Weise unmittelbar aus den Uberbordungsdi-
mensionen unserer gesellschaftlichen Praktiken und aus den geschichtlich-
reflexiven Momenten der Kunstpraktiken nachvollziehbar macht, verlieren
die (monadisch strukturierten) Kunstwerke in jedem Schritt ihren Bezug
zu denjenigen Praktiken, aus denen sie zuallererst hervorgehen. Um den
gesellschaftlichen Abstand, der vor allem bei Adornos Werkbegriff er-
sichtlich wird, zu verringern, wird im dritten Kapitel (3) Heideggers
Kunstwerkaufsatz eingefiihrt. Bei diesem Aufsatz, der aus einer praxisbe-
zogenen Perspektive interpretiert wird, fillt eine spezifische Grenzfigur
(der Riss) auf, die einzelne Kunstwerke mit den historischen und gesell-
schaftlichen Praktiken in eine dynamisch-prozessuale Relation versetzt. In
dieser Relation ldsst sich erkennen, wie die dargestellten Themen, die
verwendeten Materialien oder Handlungen und wie die den Menschen be-
reits bekannten und grundlegenden Relationen zu ihrer Welt in einer dau-
erhaften Streit-Form und in ihrer jeweiligen Singularitét in ihre Wahrheit
(d.h. in die Unverborgenheit) heraustreten. Auch wenn Heidegger auf die-
se Weise das zweite Kriterium der praxisbezogenen Asthetik im Zusam-
menhang der Kunst und der Kunstwerke in sehr starker Form erfiillen
wird, ist er noch zu kritisieren, dass sein Ansatz auf einer falschen oder
unbegriindeten Voraussetzung beruht: Heideggers Theorie gelangt zwar
nicht zu einem &dsthetischen Aullerhalb, aber setzt dieses — in Form eines
in sich geschlossenen Werkkonzepts — von vornherein voraus. Das hat zur
Folge, dass man die produktive (strittige) Relation zwischen Grenze und
Uberschreitung nur den Kunstwerken zuschreibt und sie von vielen ande-
ren Gegenstidnden und Praktiken absondert. Die Voraussetzung von oder
die Suche nach einem einheitlichen Werkkonzept, das immer von biniren
Oppositionen wie Werk/Nichtwerk oder Kunst/Nichtkunst gepréigt ist,
wird im vierten Kapitel (4) mit Derrida auf die traditionellen &sthetischen
Theorien erweitert. Denn die Logik der Gegensétze betrifft fiir Derrida
nicht allein Heideggers (und Adornos) Theorie, sondern stellt ein grundle-
gendes Grenz- bzw. Rahmenproblem des kunsttheoretischen Diskurses
dar. In dieser Hinsicht wird mit Derrida die vermeintliche Grenze zwi-
schen Kunstwerk und Nichtkunstwerk und Beiwerk (Parergon) kritisch

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

iiberpriift. Mit drei verschiedenen Beispielen aus der Kunst wird gezeigt,
dass jene Grenze weder begrifflich noch sinnlich, weder diskursiv noch
thematisch festgestellt werden konnen. Stattdessen bestehen Kunstwerke
und Praktiken der Kunst — mit Derrida gesprochen — aus einer Reihe von
Uberschreitungen, die einerseits ihre zahlreichen Grenzen allererst sicht-
und merkbar machen, aber andererseits diese permanent verschieben. Der
Gedanke der Prozessualitét der Grenze ermoglicht schlieBlich, dass grenz-
iiberschreitende Kunstpraktiken oder -phdnomene nicht als Ausnahme-
oder Sonderfille, sondern als solche Praktiken verstanden werden, die bei
jeder einzelnen Kunstpraxis auf unterschiedliche Weise auftreten und bei
jedem Auftritt unzihlbare Grenzen sicht- und merkbar machen. Obwohl
diese Ergebnisse groBtenteils mit Derridas Uberlegungen zu erreichen
sind, wird aber am Ende (Reslimee) diskutiert, dass dies keineswegs von
Anfang an oder nicht allein mit ihm moglich gewesen wire. Stattdessen
sollen seine Schriften in die kunsttheoretischen Diskussionen so eingesetzt
werden, dass nicht nur die Defizite, sondern auch die Verdienste der tradi-
tionellen Kunsttheorien niher hervortreten.

Der dritte Teil der Studie (III) widmet sich einer vergleichsweise we-
niger behandelten, aber ebenso wichtigen Debatte: den Konvergenzen zwi-
schen den Kiinsten. Die leitende These lautet, dass die Ubergéinge, Bewe-
gungen sowie Kreuzungen zwischen den Kiinsten nicht beliebige Zusam-
menkommen oder Aufeinandertreffen der einzelnen Kiinste darstellen,
sondern sie — mit dem Hintergrund der Ausfithrungen zu den mehrdimen-
sionalen Relationen zwischen Grenze und Uberschreitung (vgl. 1.1.2) —
ebenfalls notwendige und konstitutive Momente der einzelnen Kiinste so-
wie der Kunstpraktiken sind. Methodisch wird im ersten Kapitel (1) wie-
der so vorgegangen, dass die bereits definierten oder wahrgenommenen
Grenzen der einzelnen Kiinste mit Blick auf den Diskurs der Einteilungen
zwischen ihnen einer Kritik unterzogen werden. Nach einer kurzen Prob-
lematisierung von verschiedenen Arten und Weisen der Einteilungen der
Kiinste (1.1) wird eine der am meisten rezipierten und einflussreichsten
Theorien, Lessings Klassifizierung der Kiinste, mit ihren geschichtlichen
Hintergriinden (wie Mimesis oder Paragone) kritisch rekonstruiert, so dass
man ein allgemeines Verstdndnis der Pluralitit und der Unterschiede der
Kiinste gewinnen kann (1.2). Bei dieser Rekonstruktion fallt aber nicht nur
Verdienste, sondern vor allem fragwiirdige Motive bzw. Konzepte auf, die
bis heute kaum etwas von ihrer Aktualitit verloren haben: der Gedanke
der Materialspezifitit der Kiinste und eine einheitlich konzipierte Gat-
tungslogik. Im nichsten Schritt wird zuerst die Aktualitéit der ersten Figur

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

EINLEITUNG | 27

(der Material- oder Medienspezifitdt der Kiinste) in den kunsttheoretischen
Debatten ab dem 20. Jahrhundert mit Hilfe von Noél Carrolls Schriften
gezeigt sowie problematisiert (1.3). Auch wenn Carroll mit seiner Alterna-
tive, d.h. mit der Kontra-Spezifititsthese, das Medienspezifitidt-Denken
mit einem praxisorientierten Ansatz plausibel widerlegt, wird am Ende
dieses Kapitels festgestellt, dass das zweite Motiv durch diese Widerle-
gung weniger iiberwunden wird, als vielmehr es selbst seinen Uberlegun-
gen zugrunde liegt. Im zweiten Kapitel (2) wird diskutiert, dass dieses
Einheitsmotiv nicht blo ein ideologisches, sondern vor allem ein kunst-
theoretisches Problem darstellt. Denkt man Gattungen (in impliziter oder
expliziter Weise) als einheitlich strukturierte Formen oder Bereiche, exis-
tieren immer Probleme in Bezug auf die Grenziiberschreitungen zwischen
ihnen. Die Voraussetzung einer einheitlichen Gattungslogik fiihrt dazu,
dass die Grenziiberschreitungen zwischen den Kiinsten gar nicht oder
recht unplausibel erklart werden. Exemplarisch sind hierfiir zunéchst die
Schriften von Goethe und Hegel, in denen die ,Vermischungen® der Kiins-
te normativ ausgeschlossen wurden. Dieses Problem ldsst sich anschlie-
end mit einem kritischen Blick auf Lopes’ Theorie der Kiinste auf den
aktuellen Kunstdiskurs beziehen und dann mit dem Beispielwerk Crepus-
culum noch stérker exponieren: Bereits beim Denken und Sprechen iiber
die vermischten Kunstwerke oder -praktiken wird die Existenz von unge-
mischten oder puren Kunstformen vorausgesetzt, was 6fters zur Folge hat,
dass zahlreiche kunstkonstitutive Dimensionen sowie immanente Bezie-
hungen zwischen den einzelnen Kiinsten auler Acht bleiben. Abschlie-
Bend werden noch mal Carrolls Uberlegungen thematisiert, um einerseits
seine praxisbezogene Pointe fiir solche Phdnomene positiv aufzunehmen,
aber andererseits auch seine Antwort, die wiederum auf der einheitlich
konzipierten Gattungslogik beruht, zu problematisieren. Im dritten Kapitel
(3) werden auf die Schriften von Adorno und Derrida rekurriert, um un-
verkiirzte und plausible Erkldrungen fiir Grenziiberschreitungen zwischen
den Kiinsten zu gewinnen. Mit Adorno werden als Erstes (3.1) verschie-
dene Konvergenzformen zwischen den Kiinsten dargelegt, die man insge-
samt als ein wichtiges Anzeichen fiir eine These der konstitutiven Plurali-
tdt der Kiinste denken kann. AnschlieBend wird Adornos Konvergenz-
modell mit verschiedenen Phanomenen in der Kunst kritisch in Verbin-
dung gebracht und dabei ihre geschichtliche Ausdifferenziertheit aufge-
zeigt. Obwohl Adornos Verstidndnis von Konvergenzen der Kiinste viel-
seitige Perspektiven auf die Ausdifferenziertheit der kiinstlerischen Phé-
nomene in der zeitgendssischen Kunst erdftnet, enthélt es zumindest zwei

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | GRENZUBERSCHREITUNGEN (IN) DER KUNST

wichtige Probleme, die in der Auseinandersetzung mit Derrida (3.2) ndher
diskutiert werden. Das erste Problem lautet, dass Adorno die Uniiber-
setzbarkeit von einzelnen Kunstwerken bzw. -praktiken grundsétzlich als
eine Konsequenz von Gattungsdifferenzen ansieht und die Besonderheiten
der einzelnen Kunstpraktiken hauptsdchlich mit diesen Differenzen identi-
fiziert — was zur Folge hat, dass die Besonderheiten einzelner Kunstprak-
tiken in den allgemeinen Gattungen aufgehen. Derrida legt hingegen ein
alternatives Gattungskonzept nahe, durch das die Relation zwischen einer
einzelnen Kunstpraxis und der Gattung wieder als eine prozessuale Relati-
on auftritt. Er schreibt der einzelnen Praxis eine solche Dynamik zu, nach
der sie niemals einer Gattung zuzuordnen ist, sondern notwendigerweise
iiber die Gattungsgrenzen hinausgeht und bei diesem Hinausgehen diese
Grenzen einerseits verschiebt, aber andererseits neu sicht- und merkbar
macht. Das zweite Problem von Adornos Uberlegungen zu Grenziiber-
schreitungen zwischen den Kiinsten ist seine Unterscheidung zwischen
den immanenten und nicht-immanenten Konvergenzen. Hierfiir wird Der-
ridas Konzept der kontaminierten Gattungen aus einer praxisbezogenen
Perspektive (sowie mit Nancys Uberlegungen) so interpretiert, dass eine
jede Kunstpraxis von Grund auf eine singulér-plurale Praxis ist, ohne auf
eine Logik des Innen/Auflen oder des Immanenten/Nicht-Immanenten re-
duziert werden zu kdnnen. Adornos Unterscheidung hat nach dieser Inter-
pretation keine kunstkonstitutive Funktion. Jedoch bietet das, was er als
immanent denkt und mit Derridas Uberlegungen weiter als eine konstituti-
ve Pluralitit der Kiinste interpretiert wird, uns insgesamt ein unverkiirztes
und plausibles Verstdndnis von Grenziiberschreitungen zwischen den
Kiinsten.

- am 14.02.2028, 08:42:11,


https://doi.org/10.14361/9783839437650-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

