Rezensionen

Akzentuierung der verbal gezeigten und angepriesenen
Kultur zu machen.

Der Aufbau des von Shiferaw Bekele von der Uni-
versitit Addis Ababa mit einem Vorwort begriiiten
Bandes umfasst einen kiirzeren theoretischen Teil, den
Anna-Maria Brandstetter mit einer sehr lesenswerten
Begriffsgeschichte zum Problemfeld “Akkulturation” als
der aufeinander bezogenen Begegnung von “Kulturge-
sichtern” einleitet, und einem ungleich lingeren Reigen
von Fallstudien, die nochmals nach historischen, “minn-
lichen” und frauenspezifischen Beitrdgen sortiert wur-
den. Thre Spannbreite reicht von der Namensgebung als
Urtitigkeit des homo creator (Beitrag Baye Yimam) bis
zum Lippenteller der Mursi als Extremform des aufbe-
reiteten Gesichts (Beitrag Shauna LaTosky). Die “Theo-
rie des Gesichts” wird in einem kurzen Beitrag von
Christian Meyer zur Ubersetzungsproblematik anhand
von Verwandtschaftstermini anvisiert und wird dann in
einem langeren Exkurs von Ivo Strecker selbst zur Kon-
zeption von barjo (etwa Gliick), das im Lieblingsochsen
Gestalt gewinnt, und zur Gesichtsmetaphorik im Hamar-
Kontext zu einer ebenso spannenden wie relevanten
Ethno-Anthropologie ausgebaut. Danach betonen z. B.
“egalitarian societies” mit ihrer starren (oder im “Toter-
komplex” geradezu naiv wirkenden) Auflenorientierung
die festen Partien des Gesichts wie die Stirn, die mit
Lehmfrisur oder Phallusschmuck (kalasha) noch fun-
diert werden kann, wihrend stratifizierte Ordnungen mit
ihren Konzepten von Siinde und Scham die beweglichen
Teile wie Augen und Mund hervorheben.

Dieser Konnex zwischen Volkerkunde und Physio-
gnomie, die friither ja beide lieber die Gesichter vermes-
sen haben als sie metaphorisch, als Triger eigener und
fremder Meinungen zu verstehen, war wohl zu anregend,
als dass er in den Einzelbeitrigen hitte ndher verfolgt
werden konnen. Es sind stattdessen weitere Felder, die
sich dann unter der Perspektive der Kommunikation
von Gesichtern 6ffnen: z. B. intrakulturelle Dualismen
wie aada und hig bei den Hor/Arbore (Beitrag Yukio
Miyawaki), Erbfreund- und Erbfeindschaften wie zwi-
schen Guji und Gedeo, die sich auch in der Farbsymbo-
lik abbilden (Beitrag Taddesse Berisso), oder zwischen
Suri und Dizi, die sich erst durch automatische Waffen
wirklich entfremdet hitten (Beitrag Jon Abbink). Das
weite Spektrum von Freundschaftstypen bei Hor, Konso
und Gamo vergleicht Wolde Gossa Tadesse, und Alula
Pankhurst beschreibt die Hintergriinde zum Film “Bury
the Spear!” (Strecker and Pankhurst 2003), der 10 Jahre
nach den von verschiedenen in dem Gebiet engagierten
Ethnologen begleiteten Friedensbemiihungen im Gefol-
ge des Gemetzels zwischen Hor/Arbore und Borana
1991 produziert werden konnte.

Hintergrundmaterial zu den bekannten Hamar-Filmen
wie “The Women Who Smile” (Lydall and Head 1990)
oder “Two Girls Go Hunting” (Lydall and Head 1991)
liefert auch Jean Lydall, die u. a. am Beispiel des Kon-
flikts zwischen den Eheleuten Sago und Duka darauf
hinweist, wie visuelle Reprisentationen Steigerungen
der gezeigten Kultur ermoglichen, die zwangslédufig auf
Kosten anderer Aspekte gehen. In diesem Beitrag wird

Anthropos 102.2007

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:40.
m

651

wie in vielen anderen héufig auf das jeweilige Feldtage-
buch rekurriert — eine Methode, die Ivo Strecker selbst
auch immer wieder nutzt und die offen zugibt, dass
Ethnologen sich ihre Quellen selbst schaffen. So ha-
ben die in Stidwestithiopien titigen Forscher tatsédchlich
einen ethnographischen Thesaurus geschaffen, in den sie
selbst gerne hineingreifen, um dem Leser faszinierende
Stiicke zu zeigen, etwa die “Erdung” des Neugeborenen
durch die Bestattung der Nachgeburt bei den Borana
(Baye Yimam) oder das Zehenorakel der Hamar (Ivo
Strecker).

Susanne Epple hat sich in ihrer Bashada-Forschung
mit Witwen abgegeben, die im Unterschied zu den ver-
heirateten Frauen Liebesbeziehungen offen unterhalten
konnen (wobei die Kinder allerdings dem Verstorbenen
gehoren), aber auch, in einer Form der Gyndgamie, ihren
prekdren Status durch formale Heirat stirken konnen.
Damit wurden drei unterschiedliche Grade von Forma-
lisierung sexueller Beziehungen freigelegt: ganz unten
die nur auf Attraktion beruhende und jederzeit 16sbare
Verbindung (baski), ganz oben das mit Brautpreis und
Ritual gefestigte Eheband (kemidi) mit geregelten Erb-
konsequenzen, dazwischen die Partnerschaft zwischen
Mann (verheiratet oder nicht) und Witwe (ma k’ambi),
die letztere braucht, zumindest bis sie einen erwachse-
nen Sohn hat. Etikette und Tabus verhalten sich pro-
portional zu Verbindlichkeit und damit auch Gesichts-
pflege.

Das siidwestéthiopische Feld kommt nach Meinung
der Experten erst heute dazu, die Traumatisierung durch
die Eroberung durch Menelik vor etwas iiber 100 Jahren
zu bewiltigen. Felix Girke glaubt, in den first-contact-
Berichten, etwa aus der Feder von Hohnels (Discovery
of Lakes Rudolf and Stefanie. London 1891), noch
Stammesgesellschaften “mit Gesicht” herauslesen zu
konnen. Andererseits bezeugen die in dem Band wieder-
gegebenen Lokalgeschichten, dass die grole Geschichte
dieses ethnographischen Wunderlandes mit dem Auf-
treten der menelikitischen “Bullen” (kushumba) nicht in
toto ihr Gesicht verlor, dass es sogar freiwillige Un-
terwerfungen (mit geschenkten Lowen) gab und dass
Bindung und Losung von horizontalen wie vertika-
len Beziehungen weitergingen. Dies gilt auch fiir die
kollektive wie individuelle Kunst der Fassadenkosme-
tik, die mit dem hier besprochenen Sammelband zu
den ethnologischen Standardthemen gehoren wird, deren
nachvollziehbare Behandlung und glaubwiirdige Uber-
setzung genauso wie im Falle von Subsistenzwirtschaft,
Heiratsverhalten oder Kosmologie intime Vertrautheit
mit der Lokalsprache, geduldiges Zuhoren, bereitwilli-
ges Mitmachen und freundschaftliche Beziehungen zu
den Gastgebern zur Voraussetzung haben.

Bernhard Streck

Tauber, Elisabeth: Du wirst keinen Ehemann neh-
men! Respekt, die Bedeutung der Toten und Flucht-
heirat bei den Sinti Estraixaria. Berlin: Lit Verlag, 2006.
270 pp. ISBN 978-3-8258-8816-9. (Forum Européische
Ethnologie, 8) Preis: € 19.90

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-651

652

Kultur ist nach Hans Blumenberg ein Um-weg, Kul-
turkunde (Ethnologie) in Analogie dazu ebenso. Ethno-
logen nehmen héufig beschwerliche Reisen und strapa-
ziose Aufenthalte irgendwo weit weg auf sich, um im
Grunde genommen banale Themen menschlicher Ver-
gesellschaftung zu erkennen und zu begreifen. Elisa-
beth Tauber hat mit ihrer gelungenen Monographie iiber
Siidtiroler Zigeuner einmal mehr gezeigt, dass auch ein
Ernstnehmen der “Binnenexotik” (Angelika Overath)
derartige Erkenntnisgewinne verschaffen kann.

In der von den Universititen Miinchen und Florenz
gleichzeitig angenommenen Dissertation geht es um den
universalen Widerspruch zwischen Filiation und Affina-
litdt, den — in vertrauter Alpenlandschaft — Sinti-Fami-
lien sich selbst und anderen recht dramatisch vorfiihren.
Die Fluchtheirat ist aus der tsiganologischen Literatur
seit langem bekannt, doch eher als Ausnahme, im inter-
generationalen Konflikt oder bei Dissens der beteiligten
Familien. Frau Tauber, die selbst “mitgeflohen” ist, sieht
in ihr den Normalfall, weil der zigeunerische Familialis-
mus Tochter nicht freizugeben gewillt ist (s. Buch-Titel).

Hochzeit, der Hohepunkt des elementaren Gesell-
schaftslebens, findet bei den Sinti Siidtirols als Ka-
tastrophe statt, als Zusammenbruch des Respekts, des
obersten Wertes und der sichersten Grundlage des Zu-
sammenhalts. Und dieser gilt den Toten; wie im afri-
kanischen Manismus halten die Abstammungsverbinde
um der Ahnen willen kompromisslos dicht. Es geht
wohlgemerkt nur um die “eigenen Toten”, nicht um
die der anderen oder gar um Tote allgemein. Die in
dem Buch Taubers beschriebenen Sinti sind Todlebens-
gemeinschaften (Frobenius) in Konkurrenz mit anderen
Todlebensgemeinschaften und das inmitten einer moder-
nen Gesellschaft, die sie triagt.

Die Frage, warum sie keinen eigenen Friedhof woll-
ten, wird damit beantwortet, dass sie nicht angestrengt
“herumhiipfen” wollten, um die Griber der Ungeliebten
zu meiden. Die Gréber der Gadje (Nichtzigeuner) storen
nicht, sie werden wie die gesamte Gadje-Kultur mit
ihrer Kilte, Beziehungslosigkeit und Todesentleerung
ignoriert — das stimmt aber nur fiir die gezeigte Kultur,
in den (unsichtbaren) Wurzeln ankern die Sinti in der
Mebhrheit, in deren Krankenhdusern sie geboren werden
und bei Krankheit und Sterben ihre Zuflucht finden
und deren Heiligtlimer sie, besonders an kirchlichen
Feiertagen, rituell benotigen. In den Zwischenzeiten gilt
die Distanz, die Autonomie und Souverinitit, auch die
Bettelbeziehung, die die Frauen zu “guten” Gadje-Hofen
und Dorfer pflegen.

Die ebenso ungewohnliche wie illuminierende
Monographie ist als Dreischritt aufgebaut: Die immer
gebotene Wahrung des Respekts, seine Storung in der
Fluchtheirat und seine iiber Jahre sich hinziehende Wie-
derherstellung. Elisabeth Tauber folgt in der ethnogra-
phischen Akzentuierung dem franzosischen Tsiganolo-
gen Patrick Williams, der den thanatologischen Grund
zigeunerischer Fluchtkultur in seinen Studien {iber Ma-
nouche der Auvergne und des Limousin entdeckt hat
(z.B.: Nous, on n’en parle pas. Les vivants et les morts
chez les Manouches. Paris 1993).

1P 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:40.
m

Rezensionen

Williams hat ein sehr sympathisches Vorwort bei-
gesteuert und steht auch etwas fiir die Verallgemei-
nerbarkeit der Tauberschen Befunde — Fluchtheiraten
gibt es nach Cynthia Chou z.B. auch bei indonesi-
schen Seenomaden (Indonesian Sea Nomads. Money,
Magic, and Fear of the Orang Suku Laut. London
2003). In den gegenwirtigen Diskursen der heterogenen
Forschungslandschaft zu Zigeunern im engeren Sinne
(der immer noch viel weiter ist als der mit “Sinti und
Roma” gemeinte) spielen die Selbstverstindigung iiber
die “eigenen Toten”, die Flucht vor eigenen und frem-
den Zwingen als Leitmotiv, das Lob der Engheirat als
Weg in die “Verriicktheit” oder die symbolische Unrein-
heit im Sinne von kultureller und damit korrigierbarer
“Zuriicksetzung” leider kaum eine Rolle. Dank der ge-
nauen und mit feiner Kritik wie gelegentlicher Selbstiro-
nie verfassten Beschreibung der “Sinti Estraixaria” und
der beispielhaften Wiedergabe ihrer Binnensicht kdnnte
sich das @ndern. Bernhard Streck

Uzendoski, Michael: The Napo Runa of Amazonian
Ecuador. Urbana: University of Illinois Press, 2005.
199 pp. ISBN 978-0-252-07255-0. Price: $ 20.00

Desde los pioneros trabajos de Udo Oberem en la
regién ecuatoriana al este de los Andes, a partir de
1954 (entre otros, “Los Quijos”. Otavalo 1980), las in-
vestigaciones antropoldgicas sobre los aproximadamente
setenta mil Napo Runa (“gente del rio Napo” o quichuas
amazonicos), han ido aumentando de modo que se trata
actualmente de una de las sociedades del Ecuador sobre
la que existe una copiosa bibliografia.

Entre los afios 1994 y 2002, Uzendoski vivié dos
afios y medio entre los Napo Runa, aprendi6 su idioma
(quechua en su variante amazodnica), y compartié con
ellos las tareas de la vida cotidiana. Ademads se enamord
y se casé con una joven del lugar (su descripcién de los
rituales que acompaian el casamiento, en el capitulo 3,
es la de su propia boda). Esto sefiala su conocimiento
de los Napo Runa y su parcial enculturacion en esta
sociedad.

El autor adhiere a la en los ultimos afos creciente
focalizacién de numerosos etndgrafos en la “convivia-
lidad” (conviviality) de las sociedades indigenas. Co-
mo valores preciados por los Napo Runa menciona
la bisqueda de paz, la alta moralidad y el afecto, la
importancia de las relaciones familiares, y el hincapié en
compartir y dialogar. A partir de estos supuestos busca
comprender individuo y sociedad a partir de una teoria
nativa de la reproduccién.

Los capitulos del libro siguen la cronologia del desa-
rrollo vital del individuo, comenzando por la produccién
de persona y de género, que se logra a través de acciones
rituales que comienzan con el nacimiento (capitulo 1).
Un concepto central es el de samai, comtin a todos
los seres vivientes (espiritus, plantas, drboles, ciertos
alimentos y rocas vivientes) y que puede traducirse
como “aliento”, pero también “principio vital” y “alma”.
En el capitulo 2 analiza de que modo tanto samai como
la vida convivial estdn relacionados por una estética de

Anthropos 102.2007

‘mit, fiir oder In KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodeilen.



https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-651

