
Rezensionen 651

Akzentuierung der verbal gezeigten und angepriesenen
Kultur zu machen.

Der Aufbau des von Shiferaw Bekele von der Uni-
versität Addis Ababa mit einem Vorwort begrüßten
Bandes umfasst einen kürzeren theoretischen Teil, den
Anna-Maria Brandstetter mit einer sehr lesenswerten
Begriffsgeschichte zum Problemfeld “Akkulturation” als
der aufeinander bezogenen Begegnung von “Kulturge-
sichtern” einleitet, und einem ungleich längeren Reigen
von Fallstudien, die nochmals nach historischen, “männ-
lichen” und frauenspezifischen Beiträgen sortiert wur-
den. Ihre Spannbreite reicht von der Namensgebung als
Urtätigkeit des homo creator (Beitrag Baye Yimam) bis
zum Lippenteller der Mursi als Extremform des aufbe-
reiteten Gesichts (Beitrag Shauna LaTosky). Die “Theo-
rie des Gesichts” wird in einem kurzen Beitrag von
Christian Meyer zur Übersetzungsproblematik anhand
von Verwandtschaftstermini anvisiert und wird dann in
einem längeren Exkurs von Ivo Strecker selbst zur Kon-
zeption von barjo (etwa Glück), das im Lieblingsochsen
Gestalt gewinnt, und zur Gesichtsmetaphorik im Hamar-
Kontext zu einer ebenso spannenden wie relevanten
Ethno-Anthropologie ausgebaut. Danach betonen z. B.
“egalitarian societies” mit ihrer starren (oder im “Töter-
komplex” geradezu naiv wirkenden) Außenorientierung
die festen Partien des Gesichts wie die Stirn, die mit
Lehmfrisur oder Phallusschmuck (kalasha) noch fun-
diert werden kann, während stratifizierte Ordnungen mit
ihren Konzepten von Sünde und Scham die beweglichen
Teile wie Augen und Mund hervorheben.

Dieser Konnex zwischen Völkerkunde und Physio-
gnomie, die früher ja beide lieber die Gesichter vermes-
sen haben als sie metaphorisch, als Träger eigener und
fremder Meinungen zu verstehen, war wohl zu anregend,
als dass er in den Einzelbeiträgen hätte näher verfolgt
werden können. Es sind stattdessen weitere Felder, die
sich dann unter der Perspektive der Kommunikation
von Gesichtern öffnen: z. B. intrakulturelle Dualismen
wie aada und hig bei den Hor/Arbore (Beitrag Yukio
Miyawaki), Erbfreund- und Erbfeindschaften wie zwi-
schen Guji und Gedeo, die sich auch in der Farbsymbo-
lik abbilden (Beitrag Taddesse Berisso), oder zwischen
Suri und Dizi, die sich erst durch automatische Waffen
wirklich entfremdet hätten (Beitrag Jon Abbink). Das
weite Spektrum von Freundschaftstypen bei Hor, Konso
und Gamo vergleicht Wolde Gossa Tadesse, und Alula
Pankhurst beschreibt die Hintergründe zum Film “Bury
the Spear!” (Strecker and Pankhurst 2003), der 10 Jahre
nach den von verschiedenen in dem Gebiet engagierten
Ethnologen begleiteten Friedensbemühungen im Gefol-
ge des Gemetzels zwischen Hor/Arbore und Borana
1991 produziert werden konnte.

Hintergrundmaterial zu den bekannten Hamar-Filmen
wie “The Women Who Smile” (Lydall and Head 1990)
oder “Two Girls Go Hunting” (Lydall and Head 1991)
liefert auch Jean Lydall, die u. a. am Beispiel des Kon-
flikts zwischen den Eheleuten Sago und Duka darauf
hinweist, wie visuelle Repräsentationen Steigerungen
der gezeigten Kultur ermöglichen, die zwangsläufig auf
Kosten anderer Aspekte gehen. In diesem Beitrag wird

wie in vielen anderen häufig auf das jeweilige Feldtage-
buch rekurriert – eine Methode, die Ivo Strecker selbst
auch immer wieder nutzt und die offen zugibt, dass
Ethnologen sich ihre Quellen selbst schaffen. So ha-
ben die in Südwestäthiopien tätigen Forscher tatsächlich
einen ethnographischen Thesaurus geschaffen, in den sie
selbst gerne hineingreifen, um dem Leser faszinierende
Stücke zu zeigen, etwa die “Erdung” des Neugeborenen
durch die Bestattung der Nachgeburt bei den Borana
(Baye Yimam) oder das Zehenorakel der Hamar (Ivo
Strecker).

Susanne Epple hat sich in ihrer Bashada-Forschung
mit Witwen abgegeben, die im Unterschied zu den ver-
heirateten Frauen Liebesbeziehungen offen unterhalten
können (wobei die Kinder allerdings dem Verstorbenen
gehören), aber auch, in einer Form der Gynägamie, ihren
prekären Status durch formale Heirat stärken können.
Damit wurden drei unterschiedliche Grade von Forma-
lisierung sexueller Beziehungen freigelegt: ganz unten
die nur auf Attraktion beruhende und jederzeit lösbare
Verbindung (baski), ganz oben das mit Brautpreis und
Ritual gefestigte Eheband (kemidi) mit geregelten Erb-
konsequenzen, dazwischen die Partnerschaft zwischen
Mann (verheiratet oder nicht) und Witwe (ma k’ambi),
die letztere braucht, zumindest bis sie einen erwachse-
nen Sohn hat. Etikette und Tabus verhalten sich pro-
portional zu Verbindlichkeit und damit auch Gesichts-
pflege.

Das südwestäthiopische Feld kommt nach Meinung
der Experten erst heute dazu, die Traumatisierung durch
die Eroberung durch Menelik vor etwas über 100 Jahren
zu bewältigen. Felix Girke glaubt, in den first-contact-
Berichten, etwa aus der Feder von Höhnels (Discovery
of Lakes Rudolf and Stefanie. London 1891), noch
Stammesgesellschaften “mit Gesicht” herauslesen zu
können. Andererseits bezeugen die in dem Band wieder-
gegebenen Lokalgeschichten, dass die große Geschichte
dieses ethnographischen Wunderlandes mit dem Auf-
treten der menelikitischen “Bullen” (kushumba) nicht in
toto ihr Gesicht verlor, dass es sogar freiwillige Un-
terwerfungen (mit geschenkten Löwen) gab und dass
Bindung und Lösung von horizontalen wie vertika-
len Beziehungen weitergingen. Dies gilt auch für die
kollektive wie individuelle Kunst der Fassadenkosme-
tik, die mit dem hier besprochenen Sammelband zu
den ethnologischen Standardthemen gehören wird, deren
nachvollziehbare Behandlung und glaubwürdige Über-
setzung genauso wie im Falle von Subsistenzwirtschaft,
Heiratsverhalten oder Kosmologie intime Vertrautheit
mit der Lokalsprache, geduldiges Zuhören, bereitwilli-
ges Mitmachen und freundschaftliche Beziehungen zu
den Gastgebern zur Voraussetzung haben.

Bernhard Streck

Tauber, Elisabeth: Du wirst keinen Ehemann neh-
men! Respekt, die Bedeutung der Toten und Flucht-
heirat bei den Sinti Estraixaria. Berlin: Lit Verlag, 2006.
270 pp. ISBN 978-3-8258-8816-9. (Forum Europäische
Ethnologie, 8) Preis: € 19.90

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-651 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-651


652 Rezensionen

Kultur ist nach Hans Blumenberg ein Um-weg, Kul-
turkunde (Ethnologie) in Analogie dazu ebenso. Ethno-
logen nehmen häufig beschwerliche Reisen und strapa-
ziöse Aufenthalte irgendwo weit weg auf sich, um im
Grunde genommen banale Themen menschlicher Ver-
gesellschaftung zu erkennen und zu begreifen. Elisa-
beth Tauber hat mit ihrer gelungenen Monographie über
Südtiroler Zigeuner einmal mehr gezeigt, dass auch ein
Ernstnehmen der “Binnenexotik” (Angelika Overath)
derartige Erkenntnisgewinne verschaffen kann.

In der von den Universitäten München und Florenz
gleichzeitig angenommenen Dissertation geht es um den
universalen Widerspruch zwischen Filiation und Affina-
lität, den – in vertrauter Alpenlandschaft – Sinti-Fami-
lien sich selbst und anderen recht dramatisch vorführen.
Die Fluchtheirat ist aus der tsiganologischen Literatur
seit langem bekannt, doch eher als Ausnahme, im inter-
generationalen Konflikt oder bei Dissens der beteiligten
Familien. Frau Tauber, die selbst “mitgeflohen” ist, sieht
in ihr den Normalfall, weil der zigeunerische Familialis-
mus Töchter nicht freizugeben gewillt ist (s. Buch-Titel).

Hochzeit, der Höhepunkt des elementaren Gesell-
schaftslebens, findet bei den Sinti Südtirols als Ka-
tastrophe statt, als Zusammenbruch des Respekts, des
obersten Wertes und der sichersten Grundlage des Zu-
sammenhalts. Und dieser gilt den Toten; wie im afri-
kanischen Manismus halten die Abstammungsverbände
um der Ahnen willen kompromisslos dicht. Es geht
wohlgemerkt nur um die “eigenen Toten”, nicht um
die der anderen oder gar um Tote allgemein. Die in
dem Buch Taubers beschriebenen Sinti sind Todlebens-
gemeinschaften (Frobenius) in Konkurrenz mit anderen
Todlebensgemeinschaften und das inmitten einer moder-
nen Gesellschaft, die sie trägt.

Die Frage, warum sie keinen eigenen Friedhof woll-
ten, wird damit beantwortet, dass sie nicht angestrengt
“herumhüpfen” wollten, um die Gräber der Ungeliebten
zu meiden. Die Gräber der Gadje (Nichtzigeuner) stören
nicht, sie werden wie die gesamte Gadje-Kultur mit
ihrer Kälte, Beziehungslosigkeit und Todesentleerung
ignoriert – das stimmt aber nur für die gezeigte Kultur,
in den (unsichtbaren) Wurzeln ankern die Sinti in der
Mehrheit, in deren Krankenhäusern sie geboren werden
und bei Krankheit und Sterben ihre Zuflucht finden
und deren Heiligtümer sie, besonders an kirchlichen
Feiertagen, rituell benötigen. In den Zwischenzeiten gilt
die Distanz, die Autonomie und Souveränität, auch die
Bettelbeziehung, die die Frauen zu “guten” Gadje-Höfen
und Dörfer pflegen.

Die ebenso ungewöhnliche wie illuminierende
Monographie ist als Dreischritt aufgebaut: Die immer
gebotene Wahrung des Respekts, seine Störung in der
Fluchtheirat und seine über Jahre sich hinziehende Wie-
derherstellung. Elisabeth Tauber folgt in der ethnogra-
phischen Akzentuierung dem französischen Tsiganolo-
gen Patrick Williams, der den thanatologischen Grund
zigeunerischer Fluchtkultur in seinen Studien über Ma-
nouche der Auvergne und des Limousin entdeckt hat
(z. B.: Nous, on n’en parle pas. Les vivants et les morts
chez les Manouches. Paris 1993).

Williams hat ein sehr sympathisches Vorwort bei-
gesteuert und steht auch etwas für die Verallgemei-
nerbarkeit der Tauberschen Befunde – Fluchtheiraten
gibt es nach Cynthia Chou z. B. auch bei indonesi-
schen Seenomaden (Indonesian Sea Nomads. Money,
Magic, and Fear of the Orang Suku Laut. London
2003). In den gegenwärtigen Diskursen der heterogenen
Forschungslandschaft zu Zigeunern im engeren Sinne
(der immer noch viel weiter ist als der mit “Sinti und
Roma” gemeinte) spielen die Selbstverständigung über
die “eigenen Toten”, die Flucht vor eigenen und frem-
den Zwängen als Leitmotiv, das Lob der Engheirat als
Weg in die “Verrücktheit” oder die symbolische Unrein-
heit im Sinne von kultureller und damit korrigierbarer
“Zurücksetzung” leider kaum eine Rolle. Dank der ge-
nauen und mit feiner Kritik wie gelegentlicher Selbstiro-
nie verfassten Beschreibung der “Sinti Estraixaria” und
der beispielhaften Wiedergabe ihrer Binnensicht könnte
sich das ändern. Bernhard Streck

Uzendoski, Michael: The Napo Runa of Amazonian
Ecuador. Urbana: University of Illinois Press, 2005.
199 pp. ISBN 978-0-252-07255-0. Price: $ 20.00

Desde los pioneros trabajos de Udo Oberem en la
región ecuatoriana al este de los Andes, a partir de
1954 (entre otros, “Los Quijos”. Otavalo 1980), las in-
vestigaciones antropológicas sobre los aproximadamente
setenta mil Napo Runa (“gente del rı́o Napo” o quichuas
amazónicos), han ido aumentando de modo que se trata
actualmente de una de las sociedades del Ecuador sobre
la que existe una copiosa bibliografı́a.

Entre los años 1994 y 2002, Uzendoski vivió dos
años y medio entre los Napo Runa, aprendió su idioma
(quechua en su variante amazónica), y compartió con
ellos las tareas de la vida cotidiana. Además se enamoró
y se casó con una joven del lugar (su descripción de los
rituales que acompañan el casamiento, en el capı́tulo 3,
es la de su propia boda). Esto señala su conocimiento
de los Napo Runa y su parcial enculturación en esta
sociedad.

El autor adhiere a la en los últimos años creciente
focalización de numerosos etnógrafos en la “convivia-
lidad” (conviviality) de las sociedades indı́genas. Co-
mo valores preciados por los Napo Runa menciona
la búsqueda de paz, la alta moralidad y el afecto, la
importancia de las relaciones familiares, y el hincapié en
compartir y dialogar. A partir de estos supuestos busca
comprender individuo y sociedad a partir de una teorı́a
nativa de la reproducción.

Los capı́tulos del libro siguen la cronologı́a del desa-
rrollo vital del individuo, comenzando por la producción
de persona y de género, que se logra a través de acciones
rituales que comienzan con el nacimiento (capı́tulo 1).
Un concepto central es el de samai, común a todos
los seres vivientes (espı́ritus, plantas, árboles, ciertos
alimentos y rocas vivientes) y que puede traducirse
como “aliento”, pero también “principio vital” y “alma”.
En el capı́tulo 2 analiza de que modo tanto samai como
la vida convivial están relacionados por una estética de

Anthropos 102.2007

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-651 - Generiert durch IP 216.73.216.60, am 23.01.2026, 01:02:40. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0257-9774-2007-2-651

