
4. Thomas Bauer: Auf der Suche nach Orten

kultureller Ambiguität

Ambiguität meint, dass etwas als uneindeutig, gar widersprüchlich empfunden wird,

weil es zur gleichen Zeit unterschiedliche Bedeutungen aufweist, die sich gegenseitig

ausschließen.1 Ambiguität wirkt in dieser Hinsicht erst einmal irritierend und kann zu

Spannungen und Zwiespalt führen.Wenn das Narrativ eines kulturellen Gedächtnisses

sagt, dass Menschen sich früher geschämt hätten und heute stolz sind, Inter- und Ase-

xuell, Queer, Trans, Bisexuell, Lesbisch oder Schwul zu sein, dann wird dieses Narrativ

gehörig irritiert, wenn im Jahr 2021 185 Schauspieler_innen in einem Gruppen-Outing

bezeugen,dass ihnenausberuflicherPerspektivenoch immernahegelegtwird, sichnicht

zuouten,undsie es auchheutenoch (zu) vielÜberwindung–auchundgeradederScham

– kostet, es trotzdem zu tun. Und wenn im Narrativ eines politischen Gedächtnisses

verankert ist, dass in einem aufgeklärten Rechtsstaat allen Bürger_innen gleiche Rech-

te, Chancengleichheit, Teilhabe und gesellschaftliche Anerkennung zukommen, dann

ist die augenscheinlich soziale, kulturelle und strukturelle Ungleichheit zwischen der

cis-heteronormativen Dominanzgesellschaft und der Minorität von LGBTQIA+-Perso-

nen zumindest ambig. Solche Ambiguitäten können nicht nur soziale Spannungen in-

nerhalb einer Gesellschaft erhöhen, sondern auch zu einer Infragestellung der entspre-

chenden Staatsform führen.2

Im Zentrum einer Demokratie steht die Vorstellung der Freiheit und Gleichheit

aller Bürger_innen. Dabei betonen Demokratien in der Regel, dass ihre Staatsform auf

der Herrschaft einer Mehrheit mit starken Rechten für Minderheiten beruht.3 Diese

1 Ob und, wenn ja, inwiefern der Begriff der Ambiguität sich von dem der Ambivalenz unterschei-

det, ist in der Forschung umstritten. Ich schließemich Foroutan, Die postmigrantische, 120, an, die

festhält, dass im »Gegensatz zur Ambivalenz, die sich auf das bezieht, was eine Person an mehr-

deutigen Informationen, Signalen, Rollen etc. sendet, […] Ambiguität eher auf das Empfangen von

Signalen und die Wahrnehmung ausgerichtet« ist. Bezeichnenderweise fokussieren sozial- und

kulturwissenschaftliche Ambiguitätsforschungen auf die Emotionen, die Ambiguitäten auslösen

(vgl. Bernecker/Steinfeld, Art. Amphibolie).

2 Vgl. Foroutan, Die postmigrantische, 111.

3 Vgl. Dahrendorf, Toward.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


334 Zeug_innenschaft und Orte

Minderheitenrechte werden damit begründet, dass Minoritäten quantitativ keine cri-

tical mass bilden können, um so genügend Einfluss auf ihre Positionierung innerhalb

der Gesellschaft und Politik zu nehmen.4 Minderheiten bedürfen darum entweder

politischer Allianzen oder ihnen wird aufgrund ihres Minderheitenstatus rechtliche

Anerkennung, Chancengleichheit und Teilhabe zugestanden.5 Trotzdem müssen Min-

derheiten bis heute immer wieder politisch darum kämpfen, dass ihnen genau diese

Rechte anerkannt werden. Darin zeigt sich eine »normative[] Paradoxie«, nämlich die

»kognitive Dissonanz zwischen einer weithin geltenden Normenbasis, die Pluralität

und Anerkennung auf der einen Seite betont und auf der anderen Seite mit einer sys-

tematischen empirischen Missachtung dieser Norm für bestimmte soziale Gruppen«6

einhergeht. Wie gehen heutige demokratische Gesellschaften mit dieser Ambiguität

um? Schenkt mensch der Diagnose Thomas Bauers Glaube, ist die Antwort: tendenziell

unbefriedigend. Bauer attestiert modernen Gesellschaften eine Ambiguitätsintoleranz:

»[A]lle Begeisterung für Ambiguität bei Künstlern, Philosophen und Literaturwissen-

schaftlern kann nicht darüber hinwegtäuschen, daß dieModerne als Prozeß der Ratio-

nalisierung wesenhaft ambiguitätsfeindlich ist. Der Prozeß der Bürokratisierung und

Technisierung verlangt nach vereinheitlichten Standards und betrachtet jede Ambi-

guität als Störung, und der Erkenntnis der Unvermeidlichkeit von Ambiguität stehen

die Anstrengungen der Computerlinguistik gegenüber, ihre Strategien derDisambigu-

ierung so weit wie möglich zu verfeinern.« (KA 35)

Das ursprünglich aus der Psychologie stammende und damit eigentlich auf das indi-

viduelle Selbstverständnis und auf intersubjektive Beziehungen rekurrierende Konzept

der Ambiguitätstoleranz transferiert der Arabist und Islamwissenschaftler Bauer in die

Kulturwissenschaft.7 Er ist davon überzeugt, dass sich Kulturen und Epochenmaßgeb-

lich dadurch unterscheiden, wie in ihnen Menschen und Kollektive mit Mehrdeutigkei-

ten umgehen. Ob Gesellschaften dazu tendieren, Ambiguitäten so weit wie möglich zu

eliminieren oder nicht, hat darum einschneidende Konsequenzen:

»Religion, Recht und Politik, Literatur und Kunst, der Umgang mit Sex, mit Freunden,

Fremden und Minderheiten: Kaum ein Bereich der Gesellschaft wird nicht wesentlich

geformt durch das jeweils in ihr herrschende Maß an Ambiguitätstoleranz.« (KA 13)

4 Vgl. Oliver et al., A theory.

5 Vgl. Habermas, Faktizität.

6 Foroutan, Die postmigrantische, 112.

7 Die erste Psychologin, die sich mit dem Phänomen der Ambiguitätstoleranz auseinandersetzte,

war Else Frenkel-Brunswik. Sie beobachtete, dass Menschen, die sich weigern, emotionale Ambi-

valenzen einzugestehen, bzw. nicht die Fähigkeit dazu haben, auf kognitiver Ebene ein hohesMaß

an Ambiguitätsintoleranz aufweisen. Solche Menschen hätten eine »tendency to resort to black-

white solutions, to arrive at premature closure as to valuative aspects, often at the neglect of

reality, and to seek for unqualified and unambiguous overall acceptance and rejection of other

people« (Frenkel-Brunswik, Intolerance, 115). Daraus leitete Frenkel-Brunswik zwei Aspekte einer

Persönlichkeitsvariable im Hinblick auf Emotionen und Kognitionen ab, nämlich die »tolerance«

bzw. »intolerance of ambiguity« (a.a.O., 113). Vgl. dazu auch Reis, Ambiguitätstoleranz.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thomas Bauer: Auf der Suche nach Orten kultureller Ambiguität 335

Auf das Phänomen der Zeug_innenschaft angewandt: Ob die Multiperspektivität und

Polyphonie individueller Zeugnisse nicht nur Eingang ins politische und kulturelle Ge-

dächtnis erlangen, sondern überhaupt erst von einemKollektiv gehört werden, hängt für

Bauer davon ab,wie ambiguitätstolerant eineGesellschaft ist.Wodurch sich diese kultu-

relle Ambiguitäts(in)toleranz auszeichnet undwelche Konsequenzen sich daraus für die

Orte der Zeug_innenschaft im öffentlichen Raum ergeben, wird im Folgenden anhand

der Grundzüge von Bauers Konzept dargestellt und interpretiert. Dabei ist zu beach-

ten, dass Bauers Beitrag zur Zeug_innenschafts-Debatte kein expliziter ist: Bauer hat

weder ein Konzept der Zeug_innenschaft vorgelegt noch sich mit dem Phänomen und

dem Begriff der Zeug_innenschaft beschäftigt. Dass seine Überlegungen zur Ambigui-

täts(in)toleranz an dieser Stelle für die Thematik dieser Studie gleichwohl ausgewertet

werden,hängt damit zusammen,dass fürBauer die Anerkennung vonMultiperspektivi-

tät und Polyphonie kulturell bedingt ist.Damit fragt er nach demkollektivenUmgangmit

sprachlicher Ambiguität, also danach,wie die sprachlichmultiperspektivischen und po-

lyphonen Zeugnisse innerhalb der Kultur und Politik einer Gesellschaft dargestellt und

bewertet werden.

4.1. Von nachträglichen Mir-doch-egal-Reaktionen
und vorauseilender Toleranz

In seiner StudieDieKultur derAmbiguität. Eine andereGeschichte des Islamsuntersucht Bau-

er islamischeKulturen auf ihrenZusammenhangmit Ambiguität hin.Dabeiweist Bauer

nach, dass sich in ihnen »eine Veränderung von einer relativ hohen Toleranz hin zu ei-

ner bisweilen extremen Intoleranz gegenüber allen Phänomenen von Vieldeutigkeit und

Pluralität beobachten läßt« (KA 15).WasBauermit seiner Studie leistenwill, steht inAna-

logie dazu, was Gümüşay auf der Ebene der Sprache fordert: Während Gümüşay dafür

plädiert, sprachlich von Kategorisierungen Abstand zu nehmen, weil sie ein Individu-

um zu einem Kollektiv machen, beispielsweise zu dermuslimischen Frau, so will Bauer

innerhalb der Kultur ein »geschärftes Bewußtsein« dafür schaffen, dass es »›den‹ Islam

nichtgibt« (KA 14).8 InmehrerenAnläufenweistBauernach,dassüber tausend Jahre lang

arabisch-islamische Gesellschaften eine Kultur der Ambiguität pflegten: Unterschiedli-

che und sich widersprechende Wahrheitsansprüche wurden nebeneinander stehen ge-

lassenundmenschgab sichmit der SuchenachdemWahrscheinlichen ab.Erst derwest-

licheKolonialismusdes 19. Jahrhunderts zwang, so die durchaus steileTheseBauers,den

Nahen Osten zu einer eigenenWahrheitsobsession.9 Aus dieser Perspektive ergibt sich,

dassBauerAmbiguität vornehmlichals kulturellesPhänomenverstehtunddeutet.10 Zwar

8 Zu Gümüşays Auseinandersetzung mit Bauers Konzept vgl. SuS 140–145.

9 Diese These hat Bauer, was im Hinblick auf den phänomenologischen Bezugspunkt dieses Kapi-

tels interessant ist, jedoch aufgrund der ausschließlich historischen und religiösen Perspektive an

dieser Stelle nicht weiter verfolgt wird, auch auf das Verhältnis von Islam und Homosexualität

angewandt: Der Westen habe den Nahen Osten gleichsam heterosexualisiert. Vgl. Bauer, Islam;

ders., Male-Male, sowie KA 268–311.

10 Bauers Ambiguitäts-Konzept ist dabei wesentlich von Erkenntnissen aus der Philosophie, Sprach-

und Literaturwissenschaft sowie der Psychologie geprägt. Zur philosophischen Perspektive vgl.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


336 Zeug_innenschaft und Orte

gesteht er zu, dass Ambiguität zunächst ein sprachliches Phänomen ist. Sie zeigt sich

darin, dass sprachlichen Ausdrücken zwei oder mehrere voneinander abweichende Be-

deutungen zugeordnet werden können. Doch sprachliches Handeln versteht Bauer nur

als »eine Form kulturellenHandelns und keineswegs [als,MK] die einzige, die von Ambi-

guität betroffen sein oder durch sie bereichert werden kann« (KA 17). Damit eine Kultur

funktioniert,muss sie ständig Sprache, Gesten und Zeichen – und damit auch Zeugnis-

se – auslegen und interpretieren. In dieser Auslegungs- und Interpretations-Leistung

sieht sich dieKultur notgedrungenmit Phänomenender Ambiguität konfrontiert, denn:

»[D]a Kultur die Summe des kulturellen Handelns ihrer Angehörigen ist, ist sie zwangs-

läufig ein höchst ambiguitätsträchtiges Phänomen.« (KA 17) Mehr noch: »Kulturelle Am-

biguität ist […] Teil der conditio humana.« (KA 17) Indem kulturelle Ambiguität nicht nur

die Sprache umfasst, sondern ebenso nichtsprachliches Handeln, zeigt sich, dassMehr-

deutigkeit auch dann entsteht, »wenn eineHandlung […] sich verschiedenen kulturellen

Deutungsmustern, etwa unterschiedlichen gesellschaftlichenNormen, zurechnen läßt«

(KA 27). Kulturelle Ambiguität definiert Bauer darumwie folgt:

»Ein Phänomen kultureller Ambiguität liegt vor, wenn über einen längeren Zeitraum hinweg

einem Begriff, einer Handlungsweise oder einem Objekt gleichzeitig zwei gegensätzliche oder

mindestens zwei konkurrierende, deutlich voneinander abweichende Bedeutungen zugeord-

net sind, wenn eine soziale Gruppe Normen und Sinnzuweisungen für einzelne Lebensbereiche

gleichzeitig aus gegensätzlichen oder stark voneinander abweichendenDiskursen bezieht oder

Bernecker/Steinfeld, Art. Amphibolie, 438, die nachweisen, dass bereits bei Aristoteles Ambiguität

alsMangel, gar Verstoß gegen sprachliche Klarheit erachtetwird und sich diese Position,mit weni-

gen Unterbrüchen, bis in dieModerne durchgehalten hat. Allerdings zeigt Ullrich, Grundrisse, 125,

auf, dass diese Position auch bei den Griechen nicht ursprünglich war: Bei Heraklit dient Zweideu-

tigkeit »als Mittel, Komplexität wiederzugeben, in einemWort mehrere (gegensätzliche) Aspekte

zu verbinden. So wird das Wort zur Einheit einer Zweiheit und entspricht damit der aus Gegen-

sätzen einheitlichen Welt im Ganzen«. Am philosophischen Ambiguitäts-Diskurs kritisiert Bauer,

dass er »stillschweigend davon aus[geht], daß dieWelt an den Grenzen Europas zu Ende ist. Denn

geradewährend dieser tausend Jahre denken arabisch schreibende Sprachwissenschaftler und Ju-

risten intensiv über Homonymie und über Stilmittel der Ambiguität nach« (KA 32) (vgl. dazu auch

Bauer, Ambiguität, sowie ders., Normative). In der Sprachwissenschaft wird Ambiguität gemein-

hin als eine »Eigenschaft von Ausdrücken natürlicher Sprachen [verstanden, MK], denen mehrere

Interpretationen zugeordnet werden können, beziehungsweise die unter lexikalischem, seman-

tischem, syntaktischem usw. Aspekt in der linguistischen Beschreibung mehrfach zu spezifizie-

ren sind. Damit unterscheidet sich A[mbiguität] von dem komplementären Begriff der Vagheit

als Bezeichnung für pragmatische Mehrdeutigkeit, beziehungsweise Unbestimmtheit, die nicht

systematisch beschreibbar ist« (Bußmann, Lexikon, 75). In der Literaturwissenschaft war es vor al-

lem William Empson mit seinem Werk Seven Types of Ambiguity, welches die Kategorie der Am-

biguität ins Zentrum literaturwissenschaftlicher Forschung brachte und in der Kunsttheorie wei-

terwirkte (vgl. dazu die Beiträge in de Paulo et al., Ambiguity). Bei Empson wird Ambiguität gar

zumKriterium für literarische Qualität (vgl. KA 34f.). Eine Verknüpfung rhetorischer, linguistischer

und literaturwissenschaftlicher Überlegungen bieten Bauer et al., Dimensionen. In der Psycholo-

gie wurde Frenkel-Brunswiks Beschreibung ambiguitätsintoleranter Persönlichkeiten (s. Anm. 7)

weiterentwickelt. So gehen etwa Budner, Intolerance, 49, und Norton, Measurement, 608, davon

aus, dass ambiguitätsintolerante Menschen ambige Situationen nicht nur als unangenehm emp-

finden, sondern sie gar als Gefahr wahrnehmen (so auch MacDonald, Revised, 791).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thomas Bauer: Auf der Suche nach Orten kultureller Ambiguität 337

wenn gleichzeitig innerhalb einer Gruppe unterschiedliche Deutungen eines Phänomens ak-

zeptiert werden, wobei keine dieser Deutungen ausschließliche Geltung beanspruchen kann.«

(KA 27, Hervorhebung im Original)

DerUnterschied zwischen konkurrierendenNormen und kultureller Ambiguität liegt in

derGleichzeitigkeit ihrer unterschiedlichenBedeutungszuweisungenbegründet:Kultu-

relle Ambiguität liegt dann vor, »wenn ein genügend großes Segment der Bevölkerung«

(KA 27) die unterschiedlichenNormen gleichzeitig akzeptiert.Wenngleich der »Übergang

vom Nebeneinander zur akzeptierten Ambiguität« (KA 27) fließend ist, so entscheidet

letztlich das Maß an Toleranz über das (Nicht-)Vorhandensein von Ambiguitäten. Ent-

scheidendes Unterscheidungsmerkmal von Kulturen ist folglich, wie sie mit jenen um-

gehen:

»Ambiguität kann toleriert werden, sie kann etwa durch Konventionen der Höflichkeit

und der Diplomatie, durch Riten und Kunstwerke bewußt erzeugt werden und wich-

tige kulturelle Funktionen einnehmen; sie kann aber auch vermieden und bekämpft

werden. Kulturen unterscheiden sich also durch ihre unterschiedliche Ambiguitätstole-

ranz.« (KA 18)

Dabei versteht Bauer kulturelle Ambiguität explizit nicht als »Norm und Abweichung«,

weshalb Ambiguitätstoleranz nicht »mit Toleranz im ethisch-sozialen Sinn« (KA 29)

zu verwechseln sei. Toleranz setzt »eine Situation der Eindeutigkeit« (KA 29) voraus:

Tolerant ist, wer Formen anderen Seins und Handelns – andere Ansichten, Herkunft,

Sexualität, Moral, Religion etc. – unangetastet akzeptiert und stehen lässt. Toleranz

ist folglich dort gefordert, wo etwas oder jemand von bereits vorhandenen Deutungen,

Wertungen und Normen abweicht. Sie ist damit gleichsam ein nachträgliches Phäno-

men bzw. eine Tätigkeit und eine Haltung, die sich im Nachhinein zur eigenen und

eindeutigen Positionierung ergibt und von dieser abhängig bleibt. Damit aber wird

an einer unumkehrbaren Reihenfolge von Norm, erstens, und Abweichung, zweitens,

festgehalten. Bauers Verständnis ethisch-sozialer Toleranz hat damit, bezogen auf

das Phänomen der Zeug_innenschaft, große Ähnlichkeiten mit Schmidts Verhältnis-

bestimmung von objektivem und personalem Glauben. Denn der Anerkennung und

Akkreditierung des Zeugnisses durch eine Hörer_innenschaft ist bei Schmidt stets eine

Nachträglichkeit eingezeichnet, streben jene doch danach, eigenen objektiven Glauben

zu begründen. Tolerantes Verhalten nun kann sich gemäß Bauer unterschiedlich gestal-

ten: »Man kann die fremden Deutungen tolerant neben den eigenen stehenlassen oder

ablehnen oder gar bekämpfen.« (KA 29) Zwar hängt die entsprechende Reaktionsweise

der Menschen vom jeweiligen Grad ihrer individuellen Ambiguitätstoleranz ab, trotz-

dem votiert Bauer dafür, »soziale Toleranz und Ambiguitätstoleranz klar zu trennen«

(KA 29).

BauersUnterscheidung von ethisch-sozialer Toleranz undAmbiguitätstoleranz lässt

sich an der heute in weitestgehend aufgeklärten Gesellschaften weit verbreiteten Reak-

tion auf das Zeugnis eines Coming-outs von Menschen zeigen, die nicht heterosexuell

oder cis sind. Im Anschluss an das Coming-out-Manifest der 185 Schauspieler_innen im

Magazin der Süddeutschen Zeitung hieß es in zahlreichen Einträgen in den Kommen-

tarspalten von Onlineportalen, diese Aktion sei doch gar nicht notwendig, womöglich

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


338 Zeug_innenschaft und Orte

gar kontraproduktiv:11 Indem das Magazin aus dem Coming-out eine große Sache ma-

che, trage es letztlichdazubei,dassQueere Lebensformenaußergewöhnlich bleibenund

sich darum keine Normalität einstellen könne.12 Darin zeigt sich eine eigentlich »wohl-

meinendeMir-doch-egal-Reaktion«13, stammtsiedochnicht seltenvonCis-Heterosexu-

ellen, die damit ihre Unterstützung ausdrücken wollen, dass sie nämlich kein Problem

damit haben, dass andere anders lieben und begehren als sie selbst.14 Die Haltung ist

allerdings in zweifacher Hinsicht problematisch.

Zum einen lässt sich fragen, ob diese Haltung überhaupt Toleranz zum Ausdruck

bringt. Zwar scheint sie dem zu entsprechen, was Bauer als ethisch-soziale Toleranz

bezeichnet, insofern die Haltung von bereits vorhandenen Deutungen,Wertungen und

Normen ausgeht, von dem die Person durch das Coming-out öffentlich abweicht. Doch

bei genaueremHinsehen zeigt sich, dass dieMir-doch-egal-Reaktion auch ein Genervt-

Sein zum Ausdruck bringt. Johannes Kram nennt dieses Genervt-Sein die »schrecklich

netteHomophobie in derMitte derGesellschaft«, die sich auf den Satz bringen lässt »Ich

hab ja nichts gegen Schwule, aber …«15. Diese neue Homophobie ist insofern schrecklich

nett, als sie Homosexuelle nicht offensiv angreift, sondern ihnen eine gemeinsame

Agenda, gleichsam eine Homolobby unterstellt, die Sonderrechte durchsetzen möchte.

Die angeblich tolerante Haltung – »Ich habe ja nichts gegen Schwule« – soll von dem

ablenken,was nach dem »aber« kommt. ImFalle vonComing-outswird damit verkannt,

dass nicht Homosexualität, sondern der Umgang mit ihr in der Gesellschaft nach wie

11 Vgl. Kram, Schauspieler*innen-Coming-out: »Auf welt.de gibt es unter dem entsprechenden dpa-

Artikel über die Aktion #Actout mittlerweile über 600 Kommentare. Doch eigentlich gibt es nur

einen. Und der geht ungefähr so: ›Warumwerdenwirmit so einer unwichtigen Information beläs-

tigt?Die spielen sich dochnur unnötig auf.‹ […] Es ist bezeichnend, dass diesesMassen-Coming-out

ausgerechnet in der Branche notwendig scheint, deren Personal sich in ganz besonderem Maße

als aufgeklärt und liberal verortet, was offensichtlich die Schwierigkeit des Coming-outs nicht ver-

mindert hat: Sich liberal fühlende Heteros sind ganz oft der Meinung, dass es schon eine Großtat

von ihnen ist, mit queeren Menschen befreundet oder kollegial verbunden zu sein, ohne ›damit‹

ein Problem zu haben. Im Umkehrschluss erwarten sie dann oft, dass ›das‹ kein Thema sei. Queer

sein ist supi, aber bitte privat und nicht in der Öffentlichkeit. Dass eine solche Erwartung beson-

ders problematisch in einer Branche ist, der es um das Gestalten von Öffentlichkeit geht, liegt auf

der Hand.«

12 Vgl. Canonica, Editorial, 2.

13 Gertsch/Kaeslin, Ich fand Frauen, 13.

14 Diese Position findet sich nicht nur in den Kommentarspalten, sondern auch Zeitungen und Ma-

gazine vertreten diese Ansicht. Besonders zu reden gab ein Beitrag von Sandra Kegel in der Frank-

furter Allgemeinen Zeitung mit dem Titel »Selbstbewusstsein und Kalkül«, der unterdessen er-

folgreich aus dem Verkehr gezogen wurde. Kegel unterstellt den Schauspieler_innen, sie würden

nicht Ungerechtigkeiten überwindenwollen, sondernmit Kalkül ihre sexuelle Identität dafür nut-

zen, berufliche Vorteile zu erreichen. Würden Schauspieler_innen aufgrund ihrer sexuellen Iden-

tität übergangen, möge das »ärgerlich sein und sicherlich auch kränkend, aber lebensgefährlich

ist das nicht« (zitiert nach Ippolito, Es geht). Eine ausführliche Besprechung und Kritik von Kegels

Artikel bietet Kram, Coming-out-Verriss.

15 Vgl. Kram, Ich hab.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thomas Bauer: Auf der Suche nach Orten kultureller Ambiguität 339

vor ein Problem ist. Auch wird der Person, die sich outet, unterstellt, sie wolle sich

daraus einen Vorteil verschaffen.16

Zumanderen, und daswiegt in der Regel schwerer, ist dieMir-doch-egal-Reaktion in-

sofern problematisch, als sie die Haltung derer untergräbt, für die es gerade nicht egal

ist: die, die sich outen. Anna Rosenwasser, die bis Ende Mai 2021 Kommunikationsver-

antwortliche der Lesbenorganisation der Schweizwar, bringt diesenAspektwie folgt auf

den Punkt:

»Es ist eben nicht egal, auf wen wir stehen, solange wir Angst davor haben müssen,

dass uns jemand ›Dreckslesbe‹ hinterherruft, wenn wir Händchen haltend durch die

Stadt gehen. […] Wir erreichen niemals Gleichberechtigung und Sichtbarkeit, wenn es

den Leuten egal ist, wen wir lieben.«17

Die Mir-doch-egal-Reaktion kann die von der Ambiguitätstoleranz geforderte Gleich-

zeitigkeit gerade nicht leisten, weshalb sich die Haltung als Bauer’sche Ambiguitätsin-

toleranz verstehen lässt, insofern sie zwei widersprüchliche Aspekte nicht zusammen-

denken kann, nämlich dass LGBTQIA+-Personen zwar als gleichwertig wahrgenommen

werden wollen, sie dafür aber ihre Andersartigkeit sichtbar machen müssen – und auch

wollen.18 Eine Gesellschaft, die sich dieser Gleichzeitigkeit widersetzt, ist ambiguitäts-

intolerant. Ambiguitätsintoleranz zeichnet sich für Bauer denn insbesondere durch drei

»Wesenszüge bzw. Grundbegriffe« aus: »Wahrheitsobsession, Geschichtsverneinung und

Reinheitsstreben« (VW 29).

4.2. Im Zwischenraum von Eindeutigkeit und Bedeutungslosigkeiten:
Ambiguitäts(in)toleranz als kulturelle Praxis

Wer nach dem Phänomen der Ambiguität fragt, fragt immer auch nach ›Wahrheit‹. Das

Problem mit dem Wahrheitsbegriff liegt für Bauer indes in seiner singulär normativen

Implikation begründet, die Mehr- und Vieldeutigkeiten gerade ausschließt: »Wer Ein-

deutigkeit erstrebt, wird darauf beharren, dass es stets nur eine einzigeWahrheit geben

kannunddass dieseWahrheit auch eindeutig erkennbar ist.« (VW 27) InsofernWahrheit

– eben ohne einfache Anführungszeichen –gleichsamnur im Singular existiert,werden

16 Die Haltung lässt sich in dieser Hinsicht auch als Ausdruck des Phänomens des victim blaming (Tä-

ter_innen-Opfer-Umkehr) verstehen. Der Begriff wurde vor allem in den USA ab den 1970er Jahren

eingeführt, um die Strategie zu beschreiben, wie in Vergewaltigungsprozessen die Verteidigung

versuchte, die Schuld an der Tat dem Opfer zuzuschreiben (vgl. McCaul et al., Understanding). In-

sofern die Homosexualität anstelle des gesellschaftlichen Umgangsmit ihr kritisiert wird, werden

im Falle der genannten Haltung die eigentlichen Opfer zu Täter_innen.

17 Gertsch/Kaeslin, Ich fand Frauen, 13.

18 Diese Ambiguität, einerseits Akzeptanz und Gleichberechtigung zu erkämpfen, andererseits aber

nicht auf die Alterität zu verzichten, erörtert ausführlich Gammerl, anders fühlen. In seiner »Emo-

tionsgeschichte« Lesbischen und Schwulen Lebens in der Bundesrepublik zeigt er anhand von

Zeugnissen von Homosexuellen, dass ihre Gefühlslage in einer »Gleichzeitigkeit von Stigmatisie-

rung, Emanzipation undNormalisierung« (a.a.O., 28) besteht. Dabei setzt er sich auchmit Schwul-

Lesbischen Räumen auseinander und weist nach, wie diese sowohl stützend als auch herausfor-

dernd auf die Betroffenen wirken (vgl. a.a.O., insbes. 282–305).

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


340 Zeug_innenschaft und Orte

perspektivische und nicht-eindeutige Sichtweisen auf die Welt abgelehnt. Obsessiv ist

derWahrheitsbegriff vor allem in derHinsicht, dass er »ohne jeden Spielraum für Inter-

pretation« (VW 27) ist.Wird von einer einzigenWahrheit – imUnterschied zum»Komple-

mentärbegriff« Wahrscheinlichkeit19 – ausgegangen, muss diese außerdem »überzeit-

lich gültig sein« (VW 28). Die implizierte Singularität bzw. Exklusivität des Wahrheits-

begriffs imSinne einerWahrheitsobsession führt darumgemäßBauer notgedrungen zu

einer Geschichtsverneinung: Wurden nämlich

»zu bestimmten Zeiten bestimmte Dinge anders gesehen und anders interpretiert,

können diese Sichtweisen und Interpretationen nur falsch sein, weil es andernfalls ja

mehrere Wahrheiten geben müsste« (VW 28).

Assmann’sche kulturelle und politische Gedächtnisse werden folglich verhindert, wenn

eine Gesellschaft ambiguitätsintolerant ist. Denn Erinnerung ist keine kollektive Opti-

on, wenn sie innerhalb der Gegenwart den gültigen Normen,Werten und Vorstellungen

widerspricht. Dabei zeigt sich die »Ablehnung der Geschichte« für Bauer ebenso in der

fehlenden Möglichkeit, die »vielfältigen Auslegungstraditionen« (VW 28) vergangener

Kulturen und Epochen gleichwertig anzuerkennen, was »zum dritten prägenden We-

senszug [führt], dem der Reinheit, der sich vielfältig mit dem der Eindeutigkeit über-

schneidet« (VW 29). Eindeutigkeit ist nur dann gegeben,wenn etwas rein ist. Tritt etwas

Fremdartiges dem Reinen hinzu, löst dies Fragen aus:

»Ist jenes unreine Etwas noch dasselbe Etwas, das es als Reines seinwürde?Wie verhält

sich das Reine zu jenem, das hinzutritt? Hat jenes Hinzutretende eine eigene Bedeu-

tung oder modifiziert es die Bedeutung des ursprünglich Reinen?« (VW 29)

Vorallemaber:Nochdann,wennLetzteresnichtderFall sein sollte,unddaraufwill Bauer

hinaus, müsste das Hinzutretende interpretiert werden. Eine Interpretation aber impli-

ziert zwangsläufig, dass etwas nichtmehr eindeutig ist. »Alles,was interpretiert und ge-

deutet werdenmuss, ist nichtmehr rein.« (VW 29) Allen dreiWesenszügen der – freilich

absoluten – Ambiguitätsintoleranz ist darum gemeinsam, dass sie sich einer Interpre-

tation widersetzen. Ambiguitätsintoleranzen setzen weder den Schmidt’schen Vertrau-

ensvorschuss voraus, noch ermöglichen sie ein Reid’sches principle of veracity und/oder

ein principle of credulity. Der Ambiguität lässt sich darum in dieser Hinsicht gemäß Bau-

er prinzipiell nur auf zwei Arten entgehen: »Entweder existiert Ambiguität dann nicht,

wenn etwas (1) nur genau eine einzige Bedeutung hat, oder dann, wenn es (2) gar keine

Bedeutung hat.« (VW 29) Den zweiten Aspekt versteht Bauer als »Gleichgültigkeit«, und

das in einem zweifachen Sinne: Hat etwas keine Bedeutung, im Sinne des englischen

meaning,werden einerseits alle Interpretationen gleich gültig, d.h., sie haben die gleiche

Gültigkeit. Andererseits verliert eine Sache insgesamt an Bedeutung, im Sinne des eng-

lischen importance, wenn alle Bedeutungen gleich gültig sind, und kann dann »gleichgül-

19 Vgl. VW 28: »Der Komplementärbegriff zu ›Wahrheit‹ ist […] der der Wahrscheinlichkeit. Ein klas-

sischer islamischer Jurist beanspruchte nicht, in seinemGutachten dieWahrheit, sondern nur eine

mit guten Gründen fundierte wahrscheinlich richtige Lösung gefunden zu haben. Auch Parlamen-

te demokratisch verfasster Staaten verkünden keine Wahrheit, sondern suchen lediglich die aller

Wahrscheinlichkeit nach angemessenste Lösung.«

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thomas Bauer: Auf der Suche nach Orten kultureller Ambiguität 341

tigen Herzens oder allenfalls mit oberflächlicher Schaulust betrachtet werden« (VW 30,

HervorhebungMK), d.h.,Menschen sind den Bedeutungen gegenüber indifferent.20 Im

Anschluss an John D. Caputo votiert Bauer darum dafür, Ambiguität von Unklarheit zu

unterscheiden, weil Erstere ansonsten zur Gleichgültigkeit im genannten zweiten Sin-

ne verkommt und damit einer Beliebigkeit gleichkomme.21 Entsprechend heißt es bei

Caputo:

»Ambiguity is an excess of meaning, a multiplication of too many meanings, so that

we find ourselves drawn in several directions at once. Imprecision is not an excess but

a lack, viz., a lack of precision where precision is required. Let me be clear that I am

unambiguously opposed to imprecision.«22

Indem Ambiguität Eindeutigkeit untergräbt, ermöglicht sie folglich »ein adäquateres

Verständnis der Komplexität derWelt« (KA 34):

»Ambiguity is for me the condition that makes meaning possible by making pure and

unambiguous meaning impossible. In such a view pure and perfect clarity is an auto-

deconstructing event. For if you are completely clear and certain about what you think

of what you feel you must do, that is because the life of meaning has gone dead for

you, because meaning has stagnated into the settled, dull affair.«23

Kulturelle Ambiguitätstoleranz – anders als ethisch-soziale Toleranz – erfordert darum

gemäß Bauer ein Bemühen, »Ambiguität zu bändigen, nicht aber zu beseitigen« (KA 31).

Eine Kultur, die »Ambiguität als unvermeidlicher [sic!] Bestandteil des Daseins akzep-

tiert«, ihre »gute[n] und schlechte[n] Seiten […] beobachtet und […] bändigt« (KA 35),

erweist sich dann als ambiguitätstolerant.24 Das bedeutet: Ambiguitätstoleranz situiert

sich gleichsam im Zwischenraum von Eindeutigkeit und Bedeutungslosigkeiten:

»Endlos viel Bedeutung führt zu Bedeutungslosigkeit. Bedeutungslosigkeit ist eben-

so wenig vieldeutig wie nur eine einzige Bedeutung. Ambiguität, die bereichert, fin-

det nur zwischen den Polen Eindeutigkeit und unendlich vielen Bedeutungen statt. Es

kommt auf das rechte Maß an.« (VW 50)

BauersThese nun ist, »dass unsere Zeit eine Zeit geringer Ambiguitätstoleranz ist« (VW

30).25 In einer vielfältigen, komplexen und pluralen Gesellschaft erscheinen deshalb ins-

besondere Angebote als attraktiv, »die Erlösung von der unhintergehbaren Ambiguität

20 Vgl. Pähler, Kulturpolitik, 179f.

21 Vgl. Toral-Niehoff, Book, 191: »If […] ambiguity goes too far and produces misunderstandings, it

loses efficacy. But ambiguity is also a necessary quality of language, since it provides the appro-

priate flexibility for its social use. Ambiguity can also be a quality of social acts, insofar as they

might be socially interpreted […] and valued in multiple and conflicting ways.«

22 Caputo, In Praise, 23.

23 A.a.O., 20.

24 Vgl. Bauer, Normative, 168, wo er von einer »Ambiguitätszähmung« spricht.

25 So auch Reckwitz, Das Ende, 16: »Wer Ambivalenzen aushalten und produktiv mit ihnen umgehen

kann, ist in der Spätmoderne klar im Vorteil. Allerdings hat die elementare psychologische Fähig-

keit der Ambiguitätstoleranz im gegenwärtigen Debattenklima mit seinen klaren Freund-Feind-

Unterscheidungen einen schweren Stand.« Vgl. auch Pähler, Kulturpolitik, 161f.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


342 Zeug_innenschaft und Orte

derWelt versprechen« (VW 30).Während Bauer in seinemWerkDieKultur der Ambiguität

die genannte Spannung zwischen Eindeutigkeit und Bedeutungslosigkeit ausschließ-

lich auf die Entwicklung islamischer Strömungen des Nahen Ostens unter demEinfluss

des Westens erörtert, untersucht er diese Spannung in seinem ausführlichen Essay Die

Vereindeutigung derWelt auch in anderen Formen der Religiosität sowie der Kunst,Musik

und Politik. Die Künste hält Bauer dabei nicht nur für »Rückzugsgebiete für Ambigui-

tät«, sondern er attestiert ihnen auch »das größte Ambiguitätspotential« (VW 61). Aller-

dings hält er sogleich fest, dass eine Gesellschaft von diesem Potential nur profitieren

könne,»wennderAmbiguitätsvernichtungdurch ihreTrivialisierung immarktradikalen

KapitalismusEinhalt gebotenwird« (VW 61).26Die »bunteWelt desKonsums«hält Bauer

denn für eine »Fassade der Vielfalt«, insofern sich hinter ihr »ein ewiggleiches Einerlei

an billigenSinnesreizen für raschenAugen-,Ohren- undGaumenkonsumverbirgt« (VW

87). Das Problem an der Konsumwelt ist ihre Kurzfristigkeit.27 Denn insofern Ambigui-

tätsintoleranz »Teil einer Mentalität« ist, lässt sie sich »nicht durch einfache Maßnah-

men und schon gar nicht kurzfristig ändern« (VW 95). Bauer plädiert darum dafür, den

Prozess der Intoleranz gegenüber Ambiguitäten durch Vereindeutigung einerseits und

durchBedeutungslosigkeitenandererseits »zubremsen« (VW 95).Dafür schlägt er »Trai-

ningsfelder« vor,die sich durch großeAmbiguität auszeichnen: »Kunst,Musik, Literatur

und Verwandtes« (VW 95f.).28 Diesen Feldern ist gemeinsam, dass sie

»im menschlichen Schaffensprozess einen Selbstwert sehen und bestrebt sind, die

Grenzen der Gestaltungsfähigkeit des Menschen, auch seiner handwerklichen und

ästhetischen, zu erweitern. Nur so ließe sich eine Rezeptionshaltung fördern, die über

eine Aufmerksamkeitsspanne von mehr als elf Sekunden verfügt« (VW 96).

Konkret sind das »[b]edeutungsvolle Kunst im öffentlichen Raum […], die Schaffung von

schönen Plätzen für geselligen Austausch in unseren Städten, Kunst-, Musik- und In-

strumentalunterricht durch alle Klassen […], die Auseinandersetzung mit assoziations-

offener Literatur, eine naturkundliche Bildung, die die Schönheit, Vielfalt und Verletz-

lichkeit unserer Natur vermittelt« (VW 96f.).

Was folgt aus diesen Erörterungen Bauers zur kulturellen Ambiguität für die Or-

te der Zeug_innenschaft? Dafür muss mit Bauer über Bauer hinausgegangen werden,

bleibt dieser in seinen Überlegungen letztlich selbst ambig: Bauer nennt zwar Orte, an

denenAmbiguitätstoleranzgeübtwerdenkann,gleichwohl bleibt er in seiner tendenziell

dualistischen und unverkennbar pessimistischen Kulturkritik die Antwort auf die Frage

26 Eine klare Tendenz zu Ambiguitätsvernichtung im Sinne der Bedeutungslosigkeit attestiert Bauer

vor allem der Gegenwartskunst. Als Beispiel nennt er ein als Mahnmal gedachtes Kunstwerk Bern-

hard Heiligers, das dieser 1989 im Auftrag von Daimler-Benz geschaffen hat. Die Skulptur sollte

der Zwangsarbeiter_innen gedenken, die im Dritten Reich von Daimler ausgebeutet wurden. Der

Verweis auf diese war aber nicht erkennbar, weshalb erst eine nachträglich angebrachte Gedenk-

platte den Betrachter_innen ermöglichte, eine Verbindung zu den Zwangsarbeiter_innen herzu-

stellen (vgl. VW 51f.)

27 Vgl. Offermanns, Vereindeutigen, 191.

28 Mit der Ambiguität der Kunst beschäftigt sich ausführlich Baumann, Liquid, 207, der von Künst-

ler_innen sowohl eine Annahme als auch eine Schaffung von Ambiguität fordert.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thomas Bauer: Auf der Suche nach Orten kultureller Ambiguität 343

schuldig, wie sich diese Orte gestalten lassen und wie sich an ihnen Ambiguität konkret

bändigen und bewahren lässt.29

4.3. Ambiguitätstolerante Orte der Gleichzeitigkeit, der Wahrscheinlichkeit
und der kontextuellen Interpretation

Will die Multiperspektivität und Polyphonie von Zeugnissen kulturell gewahrt werden,

braucht es, so lässt sich im Anschluss an Bauer formulieren, Orte der Ambiguitätsto-

leranz. Diese können dreifach unterteilt und voneinander unterschieden werden: Es

sind Orte der Gleichzeitigkeit, der Wahrscheinlichkeit und der kontextuellen Interpre-

tation.30 Weil Bauer nach kultureller Ambiguität fragt, ist für diese Orte immer schon

vorausgesetzt, dass sie ein Forum für Zeugnisse von sozialen Gruppen oder anderen

gesellschaftlichen, kulturellen oder religiösen Zusammenschlüssen darstellen. Wenn-

gleich darin individuelle und damit stets auch ambige Zeugnisse laut werden, so zieht

kulturelle Ambiguität stärker die Frage nach sich, wie das Bezeugen unterschiedlicher

Gruppen nebeneinander koexistieren kann.31

Zeug_innenschafts-Orte derGleichzeitigkeit tragendemUmstandRechnung,dassAmbi-

guitätstoleranz bedingt, unterschiedliche Zeugnisse gleichzeitig zu akzeptieren. Gesell-

schaften, deren kollektives Gedächtnis ambige Zeugnisse integriert, widersetzen sich

einem tertium-non-datur-Prinzip. Damit wird ernst genommen, dass Zeug_innenschaft

gerade kein logisches Phänomen ist, sondern als soziale Praxis eine eindeutige Wider-

spruchsfreiheit suspendiert. Orte der Gleichzeitigkeit schaffen darum Raum für das,

was Margalit – im Unterschied zu sharedmemories– als commonmemories bezeichnet:

»A common memory […] is an aggregate notion. It aggregates the memories of all

those people who remember a certain episode which each of them experienced indi-

vidually. If the rate of those who remember the episode in a given society is above a

29 Die zu Recht wiederholt kritisierte Schwäche von Bauers Kultur der Ambiguität liegt darin begrün-

det, dass er sie auf demHintergrund einer grundsätzlichen Ambiguitätsintoleranz entwickelt und

es sich darum fragen lässt, inwiefern er seine Theorie selbst unterläuft, was sich vor allem anhand

seiner Verhältnisbestimmung zwischen christlicher und islamischer Welt zeigt: »Problematisch

erscheint […], dass er [sc. Bauer] […] negativ auf die Konstruktion einer christlichenWelt zurückge-

griffen hat, die sich grundsätzlich durch Ambiguitätsintoleranz ausgezeichnet habe. Mit diesem

Hintergrundargument hat er freilich den kritischen Impetus seiner eigenen Theorie unterlaufen,

indem er das andere dessen, was er aufwerten wollte, abgewertet hat.« (Münkler, Narrative, 119.)

Vgl. auch Toral-Niehoff, Book, 192f.

30 DieseOrte lassen sich nicht nur als Räumeder Ambiguitätstoleranz-Förderung verstehen, sondern

sie stärken auch die Resilienz der darin Agierenden. Interessanterweise operieren nämlich Resi-

lienz-Übungsstrategien mit der Fähigkeit zur Ambiguitätstoleranz (vgl. Sautermeister, Mit Mehr-

deutigkeit, 132).

31 Mohr, Die Produktion, 80f., plädiert darum dafür, dass »[k]ulturelle Ambiguität […] dem Sozialen

nicht imWege [steht]. Sie fragmentiert aber. […] Eine Gruppe vonMenschen kann sich völlig einig

darin sein, welcheMerkmale in einenMerkmalsraum gehören und welche nicht. Zugleich können

sie sich darüber uneinig sein, wie die Merkmalsausprägungen zu interpretieren sind«.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


344 Zeug_innenschaft und Orte

certain threshold […], then we call the memory of the episode a common memory –

all of course relative to the society at hand.«32

Mit dem Begriff der common memories anerkennt Margalit einerseits die Individualität

und Singularität von Zeugnissen, fragt aber, inwiefern sie zum Zeugnis einer Gruppe

werden.33 Dieser Prozess gestaltet sich gemäßMargalit aggregierend.34 Übertragen auf

die Frage nach einem entsprechenden Ort heißt das: Der Ort aggregierender Zeugnisse

ist dem Assmann’schen Speichergedächtnis vergleichbar, insofern er gerade nicht im-

pliziert, dass die gemeinsamen Zeugnisse notwendigerweise vollumfänglich kollektiv ge-

teiltwerdenmüssen.Bauers ForderungnachGleichzeitigkeit geht jedoch in derHinsicht

über Assmann hinaus, als damit begründet werden kann, wie nun auch am Ort des po-

litischen und nicht nur des kulturellen Gedächtnisses sich widersprechende Zeugnisse

ihre Existenzberechtigung haben bzw. haben sollten, wollen eine Gesellschaft und ihre

Politik nicht ambiguitätsintolerant sein.35 Denn:

»Jede Demokratie ist auf ein relativ hohes Maß an Ambiguitätstoleranz angewiesen.

Demokratisch getroffene Entscheidungen beanspruchen nicht, die alleinigeWahrheit,

sondern lediglich diewahrscheinlich bessere Lösung zu sein, unddies auch nicht in alle

Ewigkeit, sondern so lange, bis eine andere Entscheidung getroffen wird […].« (VW 84)

Wenn darum Lesben und Schwule bezeugen, dass ihr Familienkonzept aus zwei Frauen

oder aus zweiMännern und ihren Kindern besteht, steht das zwar imWiderspruch zum

heterosexuellenFamilienkonzept vonFrau,MannundNachwuchs,aberdie jeweils ande-

ren Konzeptionen können innerhalb des politischen Gedächtnisses gleichzeitig koexis-

tieren. Diese Koexistenz ist deshalb innerhalb des politischen Gedächtnisses notwendig,

weil dieses Einfluss auf entsprechende Gesetzgebungen hat, die das Zeugnis von Min-

derheiten rechtlich verankern. Damit werden keine Sonderrechte etabliert, was im Sin-

neBauers stärker Ausdruck einer ethisch-sozialen Toleranz denn einer Ambiguitätstole-

ranzwäre.Die ambiguitätstolerante Anerkennung der Koexistenz unterschiedlicher Le-

bensentwürfe und ihrer dahinterstehenden Normen leistet damit dem Assmann’schen

Anspruch moralischer Zeug_innenschaft gerade auch auf der Ebene der Politik Folge.

Denn die Bändigung der Ambiguität zeigt sich in politischen Verhandlungen, die über

die entsprechende gesetzliche Verankerung befinden.

Zeug_innenschafts-Orte derWahrscheinlichkeit wirken der von Bauer attestiertenWahr-

heitsobsession entgegen, indem die jeweils geltenden Deutungen, Bewertungen, An-

sprüche und Konsequenzen von Zeugnissen nicht als die einzigen anerkannt werden.

32 Margalit, The Ethics, 51.

33 Vgl. Frenkel, Eine Art, 122f.

34 Der Prozess zur Etablierung von sharedmemories ist demgegenüber integrativ: »A shared memory

[…] is not a simple aggregate of individual memories. It requires communication. A shared mem-

ory integrates and calibrates the different perspectives of those who remember the episode […]

into one version.« (Margalit, The Ethics, 51f.)

35 Vgl. Pähler, Kulturpolitik, 53.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thomas Bauer: Auf der Suche nach Orten kultureller Ambiguität 345

Den Aspekt derWahrscheinlichkeit imHinblick auf Ambiguität erörtert Bauer auch

imKontext verschiedener Koranlesarten.36 Dabei beschäftigt er sich ausführlichmit Ibn

al-Djazarī (751–833/1350-1429), der die Koranüberlieferungen in vier Grade der Zuverläs-

sigkeit einteilte, nämlich »von ṣaḥīḥ (›einwandfrei‹) über ḍaʿīf (›schwach‹) und shādhdh

(›isoliert‹) zu bāṭil (›nichtig‹)« (KA 84). An dieser Einteilung hält Bauer nicht nur für be-

merkenswert, dass die Lesarten nicht in Kategorien wie »richtig« und »falsch« einge-

teilt werden, »sondern lediglich in unterschiedliche Grade derWahrscheinlichkeit ihrer

Richtigkeit« (KA 84). Die vier Lesarten sind denn auch nicht klar voneinander getrennte

Kategorien.

»Vielmehr sind die vier Begriffe lediglich Markierungen auf einer kontinuierlichen

Wahrscheinlichkeitsskala, die von ›zweifellos einwandfrei‹ bis hin zu ›zweifellos nich-

tig‹ reicht und auf der jede Lesart […] an einer genauen Stelle bei oder zwischen den

Markierungen eingeordnet werden kann.« (KB 84)

Zwar kann eine Lesart mutawātir überliefert sein, d.h. »von so vielen Personen in allen

Generationen, daß ein Irrtum als […] ausgeschlossen gilt«, doch die anderen Lesarten,

die auf der genannten Skala »bei weitem nicht 100 Prozent erreichen« (KB 85), gelten

ebenso als akzeptabel. Daraus folgt für Bauer: »Der Mensch kennt also zwar, horizontal

gedacht, den ganzen Koran, aber keineswegs, vertikal gedacht, alle Lesarten, die Teil

der koranischen Offenbarung sind.« (KB 85) Für die Frage nach einem entsprechenden

Ort ist nun allerdings die Konsequenz interessant, die Bauer daraus zieht. Weil ein

Mensch diese Fülle und Vielfalt nicht bewältigen kann, entscheidet die religiöse Gruppe

sich für einen Kompromiss: Jene »Lesarten, deren Überlieferung nach menschlichem

Ermessen als weitgehend einwandfrei gelten« kann, werden »der rituellen Koranre-

zitation zugrunde[gelegt]« (KA 85f.). Demgegenüber werden jene anderen Lesarten,

»die nicht mit gleicher Zuverlässigkeit verbürgt sind, in denen aber trotzdem echte

Lesarten enthalten sind, im wissenschaftlichen Diskurs« (KB 86) gepflegt. Innerhalb

von Institutionen, so kann mensch – auch im Anschluss an Assmann – folgern, wird

die Ambiguität gebändigt, indem sich ein Kollektiv auf das jeweils wahrscheinlichste

Zeugnis verständigt. Demgegenüber lassen sich die anderen Orte der Wahrscheinlich-

keit vor allem als Bildungsanstalten verstehen, kommt ihnen doch die Aufgabe zu, die

anderen, gleichsamnicht rezipierten Zeugnisse zu pflegen. In diesemSinne sind gerade

36 KA 59f.: »Die koranwissenschaftliche Disziplin der Lesartenlehre […] beschäftigt sichmit den über-

lieferten Varianten des Korantextes. Sie tritt als wissenschaftliche Disziplin neben die Praxis der

Koranrezitation, also den lauten, ästhetisch gestalteten Vortrag. Der Koran ist als mündlich vorzu-

tragender Text offenbart und indermuslimischenGeschichte immer als Rezitationstext behandelt

worden. […] Unter einer ›Lesart‹ […] versteht man […] eine einzelne Version des gesamten Koran-

textes in der Überlieferung eines der frühen Koranleser. Da auch diese Überlieferungen der ersten

Leser wiederum inmehreren, leicht unterschiedlichen Versionen ihrer Schüler überliefert werden,

ist noch die nächste Generation in Betracht zu ziehen. Man spricht also etwa von der Lesart ›ʿĀṣim

in derÜberlieferung (riwāya) vonḤafṣ‹ […].« Zu den Stilphänomenender arabischenRhetoriktheo-

rie, in denen Ambiguität zentral ist, vgl. Bauer, Ambiguität.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


346 Zeug_innenschaft und Orte

Universitäten, Hochschulen und andere Bildungseinrichtungen Orte der Ambiguität.37

Eine besondere Aufgabe dieser besteht dann darin, Öffentlichkeitsarbeit zu leisten,

d.h. ihre Erkenntnisse in die Öffentlichkeit zu transferieren, weil die Ambiguität nur

dadurch sichtbar wird, dass sie nicht im Elfenbeinturm derWissenschaften verkommt.

Hinsichtlich des Aspektes derWahrscheinlichkeit entsteht Ambiguität gleichsam durch

einen doppelten Ort, indem Zeugnisse an unterschiedlichen Orten Gegenstand der

Beschäftigung sind.

Zeug_innenschafts-Orte der kontextuellen Interpretation schließlich wirken dem Um-

stand entgegen, dass Ambiguitätsintoleranz vor allem dadurch entsteht, dass Zeugnisse

nicht interpretiert werden. Dabei wird die Ambiguität dadurch gewahrt, dass unter-

schiedliche Kontexte unterschiedliche Interpretationen hervorbringen. Diese Orte

nehmen darum, vermittelt über Bauer, einen Umweg über das Ambiguitätsverständnis

Caputos. Denn auch für Ambiguität gilt, dass »nothing happens outside a context, so

that the sense and value of our beliefs and practices are ultimately a function to the

context in which they are found«38. Orte kontextueller Interpretation folgen zwar der

Assmann’schen Regel der Kontextualisierung und Rahmung, aber sie fühlen sich dabei

nicht so sehr dem Ergebnis, sondern dem Prozess selbst verpflichtet. Bei Caputo ist

Ambiguität nämlich ein Phänomen, das sich aufgrund einer ungewissen Zukunft stellt:

»The things that have a future are ambiguous just because we haven’t figured them

out yet, and their competing possibilities keep the future open. They are ambiguous

because they are replete with possibility, tossed and turned about by multiple poten-

tialities capable of going in many directions at once.«39

An Orten der kontextuellen Interpretation wird folglich Ambiguität erst zukünftig ge-

bändigt, zumal Caputo Klarheit und Ambiguität nicht als logische Oppositionen »on a

timeless spectrum« versteht, sondern als »different stages in the process of makingme-

aning«40. Die von Bauer beschriebenen Extreme der Ambiguitätsintoleranz, der Ein-

deutigkeit auf der einen, der Bedeutungslosigkeit auf der anderen Seite, versuchenOrte

der kontextuellen Interpretation in der Weise zu irritieren, dass sie Zeugnisse des Ass-

mann’schen Speichergedächtnisses nicht nur in unterschiedlichen Kontexten des Funk-

tionsgedächtnisses zur Aufführung bringen, sondern dabei die Aufführung als stets un-

abgeschlossen verstehen.

Als Beispiel eines Ortes kontextueller Interpretation lässt sich einerseits die von Sep-

tember bisNovember 2019 vonEvaBirkenstock,MichelleCottonundNikolaDietrich ku-

ratierte Ausstellung »Maskulinitäten« verstehen:41 Andrei unterschiedlichenOrten, und

damit in je unterschiedlichenKontexten,nämlich inBonn,Düsseldorf undKöln,präsen-

tierten drei Kunstvereine eine feministische Ausstellung überMännlichkeit. Die drei-eine

37 Daraus ergeben sich offensichtliche Parallelen zu Derridas Vorstellung einer unbedingten Univer-

sität, zeichnet sich diese doch dadurch aus, dass sie der Ort ist, »an dem nichts außer Frage steht«

(ders., Die unbedingte, 14). Ich komme später (s. unten V.1.) darauf zurück.

38 Caputo, In Praise, 23.

39 A.a.O., 24f.

40 A.a.O., 25.

41 Vgl. Pohlen, Maskulinitäten.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thomas Bauer: Auf der Suche nach Orten kultureller Ambiguität 347

Ausstellung fand zeitgleich an den drei genannten Orten statt und versammelte eine

Vielfalt an Perspektiven unterschiedlicher Generationen und kultureller Kontexte. Der

Plural des Titels war Programm: Die Vielfalt wurde bewusst ambig inszeniert, insofern

sie widersprüchliche Männlichkeitsvorstellungen – verbürgt auch in Zeugnissen – auf-

einanderprallen ließ.

Andererseits können aber auchKunstwerke selbstOrte kontextueller Interpretationen

sein. Ein sprechendes Beispiel hierfür ist die Reihe Distortions (1996)42 des Trans Men-

schen Loren Cameron: Die Reihe besteht aus drei Schwarzweiß-Photografien, die den

Künstler imBrustporträt zeigenund jeweils von einer schwarzen, fettgedruckten Schrift

umrahmt sind. Der tätowierte,muskulöse und unbekleidete Oberkörper, der klassische

Cis-Männlichkeitsvorstellungen evozieren will, provoziert Ambiguität durch die Sätze,

die ihn umrahmen, etwa »You’re just aDykewith a beard«, »You’re not aman: you’ll never

shoot sperm«, oder »My attraction to you doesn’tmean I’mgay: You’re really awoman«43.

Bild und Text sind ein »widersprüchliches, sich wechselseitig formierendes Gefüge«44.

Die stereotype Selbstverständlichkeit, dass Männlichkeit etwa an den Besitz eines Penis

geknüpft ist,wirddurchDistortions inZweifel gezogen, indemdieReiheambigeArtikula-

tionen vonMännlichkeitenmiteinander verbindet:Während nämlich die Bilder »Männ-

lichkeit […] durch den Einsatz von Signifikanten geschlechtlicher Identität, die den Ge-

nitalbereich unsichtbar halten«45, konstruieren, stellt der Text Männlichkeit durch den

Verweis auf primäre und sekundäre Geschlechtsmerkmale (sex) infrage. Anders formu-

liert: Das Bild bejaht, der Text verneint die klassische Cis-Männlichkeit. Für Josch Hoe-

nes folgt daraus:

»[D]ie ArbeitDistortions […] fordert […] dazu auf, zu reflektieren, waswir sehendwissen

(aus dem Bild ziehen wir das Wissen, das ist ein Mann) und wissend sehen (aufgrund

des Wissens das ist ein Mann, sehen wir die Genitalien) bzw. zu sehen und zu wissen

glauben. Damit produziert Camerons künstlerische Argumentation eine kritische Di-

stanz zu Annahmen von Objektivität und gesichertemWissen. Zugleich widersetzt sie

42 Cameron, Body, 28–30.

43 Der komplette Text lautet: »Men are jerks, why would you want to be one? You’re just a Dyke

with a beard. Are you misogynist? I just can’t get used to calling you ›he.‹ You want to cut off

your tits? Maybe you’re just homophobic. Your voice doesn’t sound very masculine. Why can’t you

just be a butch dyke? Does this mean you’re heterosexual? You still look female to me.« (Bild

1) »You’re so exotic! May I take your photograph? I’ve always been attracted to hairy women.

You’re the third sex! You intrigue me. My attraction to you doesn’t mean I’m gay: You’re really a

woman. I think transsexuals are sexy. I like very butch women. You’re the best of both worlds.

Do you have a penis?« (Bild 2) »This is womynonly space. Where’s your dick? Sorry, but I don’t

like men. You’re not a man: you’ll never shoot sperm. You must be some kind of freak. I can’t

be with you: I’m not a lesbian. Do you have what it takes to be a real man? You’re kind of short,

aren’t you? You piss like a woman. You don’t belong here.« (Bild 3) (Zitiert nach Hoenes, Du bist,

54f.)

44 A.a.O., 47.

45 Ebd. Vgl. dazu auch ausführlicher Hoenes, Nicht Frosch, wo er aus transdisziplinärer Perspektive

cis-heteronormative Zweigeschlechtlichkeit und ihre hegemoniale Wissensformationen anhand

Queerer/Trans Fotografien von Del LaGrace Volcano und Loren Cameron sowie den Film »Boys

Don’t Cry« diskutiert.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


348 Zeug_innenschaft und Orte

sich Phantasien eines anything goes, indem sie die Diskussion um Männlichkeit durch

den Bezug auf spezifische Darstellungstraditionen kulturell verortet.«46

Das bedeutet: Die Ambiguität von Distortions wird zwar durch die kulturelle Verortung

gebändigt, bleibt aber als kontextuelle Interpretation zeitoffen. Außerdem unterstützt

die künstlerische Darstellung als Reihe den prozessualen Charakter der Ambiguität.

Diese drei Orte bewahren (sich) damit die Multiperspektivität und Polyphonie der

Zeug_innenschaft und ihrer Zeugnisse.Die Frage ist indes, ob dieseOrte der Ambiguität

damit sowohl in sozial-kultureller als auch ethisch-politischer Hinsicht die Bedeutsam-

keit der Zeug_innenschaft fördern? Zwar ermöglichen sie – im besten Falle – in sozial-

kulturellerHinsicht, »demdestruktivenPotenzial derVernichtung,AbwertungoderVer-

drängung von Fremdheit undDifferenz entgegenzutreten«47. Und auf politischer Ebene

habenambiguitätstoleranteZeug_innenschafts-OrtederWahrscheinlichkeit zumindest

das Potential, dass sich nicht nur das kulturelle, sondern auch das politische Gedächt-

nis einer Gesellschaft verändert. Aber ob Ambiguitätstoleranz wirklich verbindende Orte

schafft, an denen Menschen nicht länger Opfer des Leid(en)s, des Hasses, des Unrechts

und der Diskriminierung sowie der Gewalt, des Krieges und des Terrors werden, lässt

sich zumindest bezweifeln.

Die Stärke von Bauers Konzept der kulturellen Ambiguität liegt darin begründet,

dass es auch und gerade im öffentlichen Raum dabei bleibt, dass nicht alle Zeugnisse,

und diese vor allem nicht für alle verständlich sind und sein müssen. Auch in einer Ge-

sellschaft gibt es Grenzen des Verstehbaren. Insofern Bauer aber für eine stärkere kultu-

relle Ambiguitätstoleranz plädiert, begünstigt er die Koexistenz sich widersprechender

Zeugnisse. Durch diese Orte wird die Hörbarkeit von Zeugnissen auch im öffentlichen

Raum gewährleistet. Das, was an dem einen Ort unverständlich bleibt, kann darum sei-

ne Bedeutung gegebenenfalls an einemanderenOrt umsomehr entfalten.Damit stehen

Bauers Überlegungen denen Gümüşays nahe: Im Anschluss an ihre Position wurde ar-

gumentiert, dass eine grundlegende Bedingung der Zeugnisfähigkeit die Anwesenheit

anderer Zeug_innen sein kann. Wo Sprachlosigkeit aufgrund des Widerfahrenen und

struktureller Ungerechtigkeiten vorherrscht, kann ein erster Schritt des Bezeugens dar-

in liegen, dass das Zeugnis sich im vertrauten Rahmen ereignet. Dieser Aspekt wirdmit

den Überlegungen Bauers noch potenziert, insofern Ambiguitätstoleranz bedingt, dass

dieseOrte innerhalb einer Gesellschaft von anderen akzeptiert werden. In dieserHinsicht

sind Ambiguitätsorte auch und insbesondere Schutzorte, die das Kollektiv einer Gesell-

schaft bereitzustellen hat.

Allerdings, und darin liegt die Schwäche von Bauers Konzept, lässt diese Koexistenz

eine Kooperation vermissen. Wenngleich Ambiguität Akzeptanz und damit Anerken-

nung ermöglicht, so garantiert sie nicht zwingend Erkenntnis, d.h., sie generiert nicht

automatisch orteüberschreitendes Wissen. Dass Zeug_innenschaft eine kollektiv epis-

temische Praxis ist, wie sich mit Schmidt argumentieren lässt, ist bei Bauer nicht not-

wendigerweise gegeben, denn dafür bedürfte es des Austausches zwischen den Orten.

Die Ambiguität von Zeug_innenschafts-Orten der kontextuellen Interpretation und der

46 Hoenes, Du bist, 48.

47 Sautermeister, Mit Mehrdeutigkeit, 131.

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


4. Thomas Bauer: Auf der Suche nach Orten kultureller Ambiguität 349

Wahrscheinlichkeit entsteht eben tendenziell durch jeweils andere Orte. Wie sich eine

Vermittlung zwischen ihnen einstellt, lässt sich mit Bauer nicht eigentlich klären. Der

Ambiguitätstoleranz fehlt gleichsam eine vermittelnde Instanz. Gleichwie an Schmidts

Positionkritisiertwurde,dass es andenGrenzendesVerstehbarennicht ausreicht,einen

Vertrauensvorschuss zu postulieren, weil er zu einer Passivität seitens der Hörer_innen

neigt bzw. als solcher missinterpretiert und sodannmissbraucht werden kann, tendiert

unvermittelte Ambiguität zu dem, was Bauer gerade verhindern will: Bedeutungslosig-

keit. Zwar mag etwas an einem Ort Bedeutung haben und von anderen Orten darin ak-

zeptiert werden, dochwenn diese Bedeutung relevant gerade für andereOrtewäre, lässt

sich fragen,wie sich diese Vermittlung vollzieht. Denn:Wissen an den Grenzen des Ver-

stehbaren und imöffentlichenRaummuss vermittelt werden, soll es seine politische Be-

deutung entfaltenkönnen.Zwar klingt dieVermittlungsinstanzdurchdie Forderungder

Bändigung von Ambiguität an, doch noch diese bleibt bei Bauer tendenziell auf eine in

sich geschlossene Gruppe beschränkt. Die genannten Orte erzeugen durch ihr Zusam-

menspiel durchaus Ambiguität; inwiefern diese aber zur von Margalit von moralischen

Gesellschaften gefordertenÜberwindung von Indifferenz führt, bleibt bei Bauer –bezo-

gen auf das Phänomender Zeug_innenschaft –offen.Allerdings bleibt sie darum imAn-

schluss an Bauer und über ihn hinaus eine soziale und damit von ihren Sprecher_innen

undHörer_innenabhängigePraxis. Istdannethisch-politischeZeug_innenschaft schlicht

ein U-Topos, ein Ort, den es nicht gibt?

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839468333-023 - am 14.02.2026, 09:21:20. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839468333-023
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

