
https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


René Weiland
Philosophie der Lebensführung

               
Edition Moderne Postmoderne

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


 
 

               
René Weiland, geb. 1957, studierte Germanistik, Theaterwissenschaft und Philo-
sophie in Berlin. Als freier Autor publiziert er zu Existenzphilosophie, Philoso-
phischer Anthropologie, Philosophie des Politischen sowie Ethik.
Er lebt in Berlin.

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


René Weiland

Philosophie der Lebensführung
Ethisches Denken zwischen Existenzphilosophie und

Konstruktivismus

               

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Die freie Verfügbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermöglicht 
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

 

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek 
Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen 
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet über 
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0 
Lizenz (BY-ND). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Vervielfältigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium 
für beliebige Zwecke, auch kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung. 
(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de) 
Um Genehmigungen für Adaptionen, Übersetzungen oder Derivate einzuholen, wenden 
Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com
Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur für Originalmaterial. Die 
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textauszüge erfordert ggf. weitere 
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber. 
 
Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© René Weiland

Umschlagkonzept: Kordula Röckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3632-1
PDF-ISBN 978-3-8394-3632-5
https://doi.org/10.14361/9783839436325
Buchreihen-ISSN: 2702-900X
Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Inhalt 

Einleitung: Das Nadelöhr-Prinzip  | 9 
Innen und Außen  | 9 
Wirklichkeit als Widerstand  | 11 
Ichstärke  | 12  
Essayismus als Methode  | 14  

 
I  Eine Kybernetik menschlichen Werdens?  | 17  
Regel und Regler  | 17 
Von der Maschinen-Metapher zur Sprache der Existenz  | 20 
Doppelaspekt und objektives Selbst  | 23 
Innere Freiheit  | 27 
Selbstorganisation als existenzielle Haltung  | 29 

 
II  Denken und Lernen  | 33  
Vorzeitigkeit des Denkens und Verspätung des Denkenden  | 33  
Doppelte Anpassung  | 36  
Unfreiwillige Freiwilligkeit  | 38  
Die Lücke und der natürliche Weltbegriff  | 41  

 
III  Das Dritte des Denkens  | 45 
Selbstkontinuität und Differenzverarbeitung  | 45 
Erkennen und Verstehen  | 48 
Autopoiesis oder Die offene Frage der Wirklichkeit  | 51 

 
IV  Die Gunst der Störung und die Einheit der Person  | 55 
Strukturelle Kopplung, natürliches Driften und die spekulative Funktion des 
Denkens  | 55 
Die Suche nach der wahren Physik  | 57 
Negative Entropie  | 60 
Freies Handeln und Einheit des Bewusstseins  | 62 

 
V  Verspätung des Denkens und philosophische Radikalität  | 65 
Das existenzphilosophische Paradigma  | 65 
Vor der Grenze, nach dem Sprung  | 67 
Lebensform und Selbstausdruck  | 70 
Identität und Kontextualisierung  | 72 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Augenblick und Paradox  | 75 
Wir Monaden: Selbstkonstruktion aus der Selbstunterscheidung  | 76 
Eine Echtzeittheorie des Gehirns?  | 78 
Das radikalkonstruktivistische Paradigma und die Naivität der Philosophie  | 81 

 
VI  Der Gedanke des Ganzen und das Bewusstsein der Spaltung  | 85 
Das hinzugedachte Ganze und das Umgreifende  | 85 
Zweckrationalität und Metakontext  | 88 
Wirklichkeit als Widerstand 2  | 91 
Das sich selbst unterbrechende Denken und Sprache als Verbindendes von Innen 
und Außen  | 93 
Inneres und kommunikatives Handeln  | 96 

 
VII  Objektivität der Erfahrung und Unumgänglichkeit des Irrtums  | 99 
Bipolarität  | 99 
Wahrnehmende Selbstverantwortung, »Objektivität der Erfahrung« und 
»Schlüssel ohne Schloss«  | 102 
Realismus der »wirklichen Variationen«  | 105 
Exzentrizität und Integrität  | 107 
Mitwahrnehmung und innere Dezentrierung  | 110 
Sich – dem Umgreifenden – öffnen  | 113 
Zwang in Bedürfnis verwandeln  | 116 

 
VIII  Denken als angewandte Weltlosigkeit  | 119 
Empirisches und philosophisches Ich  | 119 
Philosophische Intuition 1: Diskrepanz und Grundform  | 122 
Philosophische Intuition 2: Pseudophilosophie  | 125 
Bedeutung und Ausdruck  | 127 
Unterschied: Information; Identität: Zeit  | 129 
Teilhabe durch Selbstabstand  | 131 

 
IX  Transzendenz der Selbstwahl  | 133 
Freies Wollen und transzendentes Müssen  | 133 
Im Selbstdurchgang zur Zeitgenossenschaft  | 135  
Individuation und Unendlichkeit: Ordo Amoris  | 138 
Die notwendige Illusion der Wahlfreiheit  | 141 

 
X  Die Freiheit angesichts ihrer Grenzen und Selbstmissverständnisse  | 145 
Wirklichkeit als Widerstand 3  | 145 
Grenzen der Viabilität – Perspektiven der Enge  | 148 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


 

Der Mythos der Macht und der Ernstfall der Freiheit  | 151 
Erhellte Unfreiheit oder Das Eingesetztsein der Freiheit  | 154 

 
XI  Diskrepanzbewusstsein  | 159 
Das nicht selbstverständliche Selbstverständliche  | 159 
Die Moral angesichts der Innen-Außen-Differenz  | 161 
Das abwesende Gute und das sich wiederfindende Vertrauen  | 163 
Das mir selbst gegebene Versprechen und das Gefühl von Kohärenz  | 166 
Die Lehre der Empfindung und das Korrektiv des Gewissens  | 169 
Doppelte Kontingenz  | 172 

 
XII  Metaphysischer und trivialer Realismus  | 175 
Selbstausdruck und -begegnung  | 175 
Zweierlei Haltung, zweierlei Wirklichkeit  | 177 
Die Gefahr der schönen Empfindung  | 180 
In der Welt sein: in Sprache sein  | 184 
Durchdrungenheit und Differenzverkleinerung  | 185 
Selbstdistante Rationalität  | 188 
Asynchrone Verbundenheit  | 190 

 
XIII  Einsamkeit und Kommunikation  | 195 
Sich Sinn öffnen: sich Zeit verschaffen  | 195 
Realismus der »wirklichen Variationen« 2  | 197 
Kritik der Intersubjektivität  | 200 
Wo Sprache nicht verbindet: Wahn und Totalisierung  | 202 
Der Existenzialismus des radikalen Konstruktivismus und der radikale 
Konstruktivismus des Existenzialismus  | 205 

  
XIV  Die Lektion der Differenz  | 209 
Der Zwang zum Denken  | 209 
Fremd- und Selbsterkenntnis  | 212 
Schmerz und Koexistenz | 215 
Das Visionäre der Liebe  | 219 
Die verschlossene Pforte: Entropieverzögerung und Futur II  | 221 
 
Literatur  | 225 
 
Danksagung  | 233 

   

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Einleitung: Das Nadelöhr-Prinzip

»Nadelöhr« ist eine weit bekannte Metapher für einen Engpass; aber auch dafür, 
dass sich mit der Enge etwas auftut. Aber was? Um das zu erfahren, müssen wir 
durch eben diesen Engpass hindurch. Um hindurchzukommen, müssen wir uns 
dem anpassen, was sich mit ihm auftut. Anpassen heißt, uns in zwei Richtungen 
zu öffnen: umsichtig nach außen, lernbereit im Inneren. Öffneten wir uns nicht, 
erschlösse sich uns nichts. So wenig wir uns jedoch auf unkontrollierte, komplet-
te Weise öffnen, so wenig erschließt sich uns alles auf einmal. Wir sind lediglich 
– dafür aber mit jedem Augenblick – aufgerufen, unseren Sinn für Unterschiede 
wach zu halten. Nichts anderes ist Denken. 

Innen und Außen 

Der Unterschied aller Unterschiede, auf den wir gestoßen werden, ist der zwi-
schen Innen und Außen. Um ihn herum ist alles, die Welt, wir selber gebaut. Er 
bedrängt und frustriert uns, überrascht uns mit uns selbst. Wir werden so weit 
mit uns überrascht, wie wir uns als von allem unterschieden erleben. Dies erst 
lässt uns denken. Dabei ist, paradoxerweise, mein Unterschiedensein von allem 
zugleich meine Brücke zu allem: Alles erweist sich im Maße seiner Unterschie-
denheit voneinander miteinander verbunden. Nur kraft unseres Unterschieden-
seins existieren wir überhaupt als Einzelwesen; darin koexistieren wir mit den 
Anderen.  

Es ist unser Inneres, das uns unseren Sinn für Unterschiede eingibt, so wie es 
selber aus einer Unterscheidung von einem Außen hervorgegangen ist. Innerli-
che Wesen, die wir sind, sind wir sozusagen noch von uns selber unterschieden. 
So kommt es, dass wir, nach Montaigne*, letztlich nie bei uns selbst sind. Angst, 

                                                
*  Michel de Montaigne (1533-1592), französischer Schriftsteller und Bürgermeister von 

Bordeaux. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


10 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Hoffnung, Begehren lassen uns immer außerhalb von uns sein.1 Positiv gedeutet 
sind wir uns selbst immer schon voraus. Wir müssen aus uns herausgehen, kom-
munizieren, Erfahrungen mit Anderen, mit anderem als uns selbst machen, um in 
unsere eigene Nähe zu kommen. Dass wir dauerhaft bei uns wären, da ist der 
Unterschied zwischen Innen und Außen vor. Zu jedem Augenblick und überall 
beherrscht er unser Leben: Jede Unterscheidung, die ich treffe, um ihr zu folgen, 
ist nur ein Vorhof weiterer sich verzweigender Unterschiede, vor die ich mich 
gestellt sehe, durch die ich hindurchzugehen habe. Ich gelange dabei weder zum 
Innen noch zum Außen selbst. Dorthin gelangt zu sein, käme, im Gegenteil, dem 
Ende meiner Existenz gleich.  

Immer wieder ändert sich aufs Neue unser Blick auf uns und die Welt. Ist es 
der Blick auf uns und die Welt, der sich verändert hat, oder tatsächlich die Welt, 
wir selber? Dass wir es nicht wissen, dass wir das eine nicht vom anderen tren-
nen können, ist Zeichen unseres Lebendigseins; aber auch Fallstrick unserer 
Freiheit: Mit ihr nehmen wir die Differenz von Innen und Außen als Bedingung 
unseres Lebens an. Das heißt, wir erfahren uns nur insoweit als frei, wie wir uns 
in unfreien Verhältnissen wissen. Erst unsere Freiheit öffnet unsere Augen für 
unsere Unfreiheiten, lässt uns diese angehen. Das neutestamentarische Gleichnis 
vom Kamel und dem Nadelöhr formuliert dieses Negative der Freiheit positiv, 
als Versprechen und Trost.2 Danach ist es das Schicksal der Reichen (und mit 
ihnen der Stolzen und Mächtigen), die ihre Freiheit auskosten, statt sie einzuset-
zen, sich in ihrer eigenen Freiheit zu verlieren. Sie verlieren sich, genauer ge-
sagt, weniger in ihrer Freiheit als in der undurchschauten Innen-Außen-Diffe-
renz, die sie beherrscht. Umgekehrt können wir guten heilsgeschichtlichen 
Mutes sein, den Schwierigkeiten, in denen wir augenblicklich stecken, einen tie-
feren Sinn abzuringen, der sie uns nicht nur äußerlich-pragmatisch bewältigen, 
sondern in ihrer Bewältigung uns unserem Leben näherkommen lässt.  

Dazu gehört, dass wir uns unserer Bewältigungen immer nur nachträglich in-
newerden, eben nachdem wir durch die Differenz von Innen und Außen hin-
durchgegangen sind. Worin aber sollte unsere Erkenntnis bestehen, wenn nicht 
in einem sich vertiefenden Gefühl für die Offenheit des Wirklichen? Ihm korre-
liert ein immer deutlicher werdendes Gefühl für unsere innere Freiheit. Sie 
macht in allem, allem voran in uns selber, einen Spalt und Spielraum aus, wo-
durch wir durch die jeweiligen Bedrängnisse kommen. Umgekehrt verstetigt sich 

1  Vgl. Michel de Montaigne: Unsere Ängste und Hoffnungen versteigen sich über uns 
selber hinaus. In: Essais. Zürich 2000, S. 63. 

2  Vgl. Matthäus 19. 23, 24. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG: DAS NADELÖHR-PRINZIP | 11

mit jedem gelungenen Hindurchgang unser Gefühl für unsere innere Freiheit zu 
ihrer Gewissheit.  

Es ist diese erfahrene Offenheit des Wirklichen bei gleichzeitig sich vertie-
fendem Bewusstsein unserer eigenen Freiheit, die die Denkform des Konstrukti-
vismus hat denkbar werden lassen. Danach gibt es weder eine vorgegebene Rea-
lität, die sich per Denken und Sprache abbilden ließe, noch sind wir selber auf 
ein Wesen festgelegt. Vielmehr bauen wir in unserem Denken, Sprechen und 
Handeln Wirklichkeiten auf, die es ohne uns gar nicht gäbe. Mehr noch: Indem 
wir denkend, sprechend und handelnd unsere eigene Wirklichkeit erschaffen, er-
schaffen wir gewisserweise uns selber. Die Radikalen unter den Konstruktivisten 
gehen noch einen Schritt weiter. Sie geben den Begriff der Wirklichkeit über-
haupt auf. An diese Entscheidung knüpft sich eine weitreichende Frage: Geben 
wir, indem wir die Idee einer von uns unabhängig existierenden Wirklichkeit 
aufgeben, nicht aber auch unsere innere Freiheit dran? Verlieren wir darüber, 
dass wir aufhören, uns von einem Außen unterschieden zu wissen, nicht notwen-
dig den Kontakt zu uns selbst?  

Wirklichkeit als Widerstand 

Hier setzt das vorliegende Buch an. Es fasst Wirklichkeit als Widerstand gegen 
uns und unser Erkennen auf. Es ist, paradoxerweise, gerade die Offenheit des 
Wirklichen, die unserem Wollen und Denken widersteht. Wir selber bedürfen ih-
res Widerstands, um uns unseres eigenen Wirklichseins zu vergewissern. Als 
Wesen, die sich ihre eigenen Wirklichkeiten schaffen, bedürfen wir umso mehr 
des Begriffs unserer eigenen Grenzen – vor allem dann, wenn wir sie verschie-
ben und überwinden wollen. Wir müssen uns gerade dann mit ihnen befassen, 
wenn wir, wenigstens annäherungsweise, auf der Höhe unserer eigenen Möglich- 
und Fähigkeiten sein wollen. Ist unser Freisein, als inneres Freisein, an die Ein-
sicht in unser Unterschiedensein von allem gebunden, so benötigen wir eben-
deswegen eine Wirklichkeit, die wir nicht schon selbst geschaffen haben. Wir 
müssen, um uns selbst in irgendeiner Form erklärbar zu werden, aufsuchen, was 
wir nicht schon selber sind. Dabei können wir immer nur Umwege gehen. Für 
deren Unumgänglichkeit steht seit jeher die Philosophie ein. Als erste Einsicht 
vermittelt sie uns die Inkongruenz von Wirklichkeit einerseits und dem, wie sie 
uns erscheint, andererseits. Die eingesehene Differenz von Wirklichkeit und ih-
rer Erscheinung stellt dabei nicht nur eine erkenntnistheoretische, sondern eine 
ethische Problematik dar. Sie nötigt mich zur Reflexion meines Wissens von und 
meines Tuns in dieser Welt. Was für mich selber wirklich sei, erweist sich weni-

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


12 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ger an den äußeren Daten des von mir Wahrgenommenen als an meinem eigenen 
Handeln, meiner eigenen Lebensführung.  

Ich verhalte mich nicht nur nach außen zum Wahrgenommenen hin, sondern 
zu mir als Wahrnehmenden. Mein Selbst aktualisiert sich in seinem Verhältnis 
zu sich, ohne dass ich wüsste, worin es selbst, in seiner Substanz, besteht. Mich 
zu mir verhaltend, bin ich gewissermaßen erst für mich selber da: Ich erfahre 
und zeige mich mir als aktuell existierend. Ich erfahre und zeige mich mir dabei 
nicht nur als etwas äußerlich Daseiendes, das neben anderem Raum einnimmt, 
sondern als Möglichkeit meiner selbst, mich zu mir zu entwickeln. Ich bin nie 
ausentwickelt; ich verharre in einer Art bleibenden Unfertigkeit, einem fortwäh-
renden Status Nascendi. Nicht nur, dass genau dies die Besonderheit, den 
Charme, aber auch das Krisenhafte unserer Persönlichkeiten ausmacht; wir ma-
chen uns diesen Umstand zu eigen und zunutze, wenn wir denken. 

Denkend treten wir in ein reflektorisches Verhältnis zur Wirklichkeit wie zu 
uns selber ein. Wie mein Selbstverhältnis noch mein Verhältnis zur äußeren 
Wirklichkeit bestimmt, gibt mein Begriff von Wirklichkeit einen Reflex meiner 
Erwartungen an sie wider. Wie wir denken, nehmen wir wahr, und umgekehrt. 
Andererseits können wir uns als Wahrnehmende bedenken; wir können Abstand 
zu unseren Wahrnehmungen, zu uns selber, nehmen. Genauso können wir die 
Spontaneität unserer Gedankengänge und -ketten selbstreflexiv brechen; wir 
können unser Denken überdenken, es einem Weiterdenken überantworten, in-
dem wir unsere aktuelle Selbst- und Weltwahrnehmung hinterfragen. Zugleich 
ist Denken nichts nur Erkenntnismäßiges. Unser Nach- und Weiterdenken über 
uns und die Welt dient unmittelbar unserer Existenz: Wir lernen, uns auf immer 
realistischere, gleichwohl eigensinnigere Weise den Engpässen unserer Lebens-
wirklichkeiten einerseits anzupassen, andererseits mit uns selbst zu füllen, d.h. in
unseren Anpassungen unsere innere Freiheit zu erproben. 

Ichstärke 

Liest man den Konstruktivismus mit den Augen eines Existenzphilosophen3, so 
steht jener wie kein zweiter für zu erlangende Ichstärke philosophisch ein. Ist 
gelingende menschliche Individuation Kernthema aller Existenzphilosophie – 
und dies sowohl im engeren, philosophischen Sinne als auch in dem weiteren 
eines jeden Diskurses, dem es um das erst noch zu führende Leben jedes Einzel-

                                                
3  Ich verwende, um seine Ungerechtigkeit wissend, aus Gründen der besseren Lesbar-

keit und stilistischen Engfügung das generische Maskulinum. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG: DAS NADELÖHR-PRINZIP | 13

nen geht: Philosophische Anthropologie, Psychoanalyse, Ethik –, so macht ge-
wisserweise erst das konstruktivistische Paradigma damit ernst. Und doch stehen 
kaum zwei Denkweisen einander unverständiger gegenüber als diese. Abgesehen 
von Bezeigungen persönlich-kollegialer Wertschätzung (so Heinz von Foersters 
gegenüber Viktor E. Frankl und Jean Piagets gegenüber Karl Jaspers*), nehmen 
deren jeweilige Vertreter voneinander bis heute kaum Notiz. Dabei wäre genau 
dies lohnenswert, erführen doch beide Denkrichtungen einander als heilsames 
Korrektiv ihrer jeweiligen methodischen Verengungen und Überdehnungen.  

Zumal sich beide in ihrer gleicherweise radikal subjektiven Welt- und Wirk-
lichkeitsauffassung durchaus nah sind. Es ist denn auch diese Nähe, die das Gra-
vitationszentrum dieses Buches bildet in seinem Versuch, die Komplementarität 
von konstruktivistischem und existenzphilosophischem Denken auf ein Drittes 
hin zu denken. Dieses Dritte stellt schlicht das Gebot dar, dem jeder von uns 
untersteht: zu dem erst werden zu müssen, der er schon ist. Hierbei lasse ich 
mich von der Innen-Außen-Differenz als eines Schaltbegriffs gelingender Indivi-
duation leiten, eines Begriffs, der die Denkweisen des Konstruktivismus wie der 
Existenzphilosophie in ihrem Inneren bestimmt und miteinander verbindet. Ich 
könnte nicht den Nachweis einer wechselseitigen Übersetzbarkeit konstruktivis-
tischer und existenzphilosophischer Fragestellungen erbringen wollen, wären 
nicht in beiden Denkweisen bereits Spuren auszumachen, die zur jeweils anderen 
führen. So könnte man Jaspers‘ Theorem des uns »Umgreifenden« als ein allem 
Systemischen zugrunde liegendes transzendentes Geschehen ansehen. Umge-
kehrt stellt Heinz von Foersters Konzept eines unabschließbaren menschlichen 
Werdens einen über die epistemologischen Grenzen des Konstruktivismus hin-
ausreichenden existenzphilosophischen Vektor dar. 

Was am konstruktivistischen Denken existenzphilosophisch von Belang ist, 
ist sein Lernbegriff. Nach dessen Logik bauen sich Ich und Welt des Lernenden 

                                                
*  Heinz von Foerster (1911-2002), österreichisch-amerikanischer Physiker und Kyber-

netiker. Zusammen mit dem irisch-amerikanischen Philosophen österreichischer Her-
kunft Ernst von Glasersfeld (1917-2010) Begründer des Radikalen Konstruktivismus. 
Viktor F. Frankl (1905-1997), österreichischer Psychiater und Psychotherapeut. Ent-
wickelte, nicht zuletzt aus der eigenen Erfahrung des Holocaust heraus, Methoden ei-
ner an Kategorien wie »Sinn« und »Existenz« orientierten Psychotherapie und -
analyse. Jean Piaget (1896-1980), Schweizer Entwicklungspsychologe und Lernfor-
scher. Erhielt 1979 den Balzan-Preis. Karl Jaspers (1883-1969) Philosoph und Psy-
chiater. Neben Martin Heidegger (1889-1976), von dem er sich – wie auch von der 
Psychoanalyse Sigmund Freuds (1856–1939) – zeitlebens abgrenzte, einflussreichster 
Vertreter der Existenzphilosophie in Deutschland.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


14 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

wechselseitig auf- und um. Paradebeispiel hierfür ist Piagets Konzept der 
doppelten Anpassung. Danach passen wir uns zunächst objektiverseits ans zu 
Lernende an (»Akkommodation«), um dann das Ergebnis dieser Anpassung uns 
subjektiv, unseren eigenen Bedürfnissen, Fähigkeiten und Vorhaben, anzupassen 
(»Assimilation«). Auf diese Weise kreuzen sich Innen und Außen, durchdringen 
sie sich, tauschen die Plätze.  

Indem wir lernenderweise unsere eigene Wirklichkeit auf- und umbauen, 
werden wir sozusagen immer mehr wir selbst. Paradox genug, da wir lernend ja 
gerade von uns selber abzusehen lernen. Andererseits, nicht minder paradox, be-
wirkt die Reflexion meiner selbst einen Abstand zu mir, der mich aus mir her-
ausgehen lässt: Sie verschafft meinem Denken den nötigen Raum, sich operativ 
zu entfalten, auf dass ich, mir folgend, mich selbst daraufhin entfalte.4 Entfalten 
heißt, nach Piaget, dass sich das denkend-lernende Ich freiwillig in seinem Inne-
ren dezentriert, um sich dann neuerlich zu orientieren, zu sortieren und aufzu-
bauen.5 Denken und Lernen sind so nicht von der Krise des Denkend-Lernenden 
zu trennen, kommt er doch weder je bei einem endgültig Begriffenen und Ge-
lernten noch bei einem haltend-haltbaren Ich an.  

Essayismus als Methode

Angesichts der unumgänglichen Krisen unseren Lebens und Denkens betrachtete 
es Montaigne als unsere vornehmste Aufgabe, unser Leben zu »führen«. Ihr 
korrespondiert das Größte, was wir überhaupt zu erreichen vermögen: uns selber 
zu gehören.6 Auf dieses Ziel, jene Aufgabe hin begründete er die Gattung des 
»Essays« (bzw. »Essais«). Dieser ist, als ein Versuch, Text- und Denkform in 
einem. Montaigne versucht sich an allem Möglichen, was ihm zu- und auffällt, 
Hauptsache, es berührt ihn. Er fängt mittendrin an, so wie er selbst irgendwo 

                                                
4  Wenn ich mir selbst Selbstzurückhaltung auferlege, gehe ich ebenso aus mir heraus: 

nur eben nach innen. 
5  Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart 2003, S. 370. – 

Mit dem Titel des 1937 erschienenen Buches »Der Aufbau der Wirklichkeit beim 
Kinde« ist er Heinz von Foerster zufolge als eigentlicher Begründer der konstruktivis-
tischen Denkform anzusehen. Vgl. Heinz von Foerster: Verstehen verstehen. In: ders.: 
Wissen und Gewissen. Versuch einer Brücke. Herausgegeben von Siegfried J. 
Schmidt. Frankfurt/M. 1993, S. 292. 

6  Vgl. Michel de Montaigne: Von der Einsamkeit; und: Von der Schonung des Willens. 
A.a.O., S. 262 und 789f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINLEITUNG: DAS NADELÖHR-PRINZIP | 15

mittendrin steht und ihm, über seine eigene Person vermittelt, alles in irgendei-
ner Weise miteinander verknüpft vorkommt.7 In Tradition dieser Text- und 
Denkform beschreibt in unseren Tagen Jean Améry*, wie er, noch bevor er 
Essays zu schreiben begann, schon essayistisch empfand und dachte: Ganz auf 
sich gestellt, hält er das ihm Zufallende fest; bar einer eigenen Philosophie, sieht 
er sich und sein Denken durch eine Vielzahl von Philosophien zusammengehal-
ten, die ihrerseits durch ein vieldeutiges Ich zusammengehalten werden.8  

Montaigne bildet, wie er sagt, nicht das Sein von etwas ab, sondern zieht 
lediglich den Übergang von einer Wahrnehmung und Empfindung zur nächsten 
nach. Aus der Mitte heraus, in die er sich einerseits bereits vorfindet, in die er 
sich andererseits erst denkend hineinbegibt, beschreibt er (ohne mitunter die pas-
senden Überschriften dafür zu finden) Prozesse der Entfaltung und des Verge-
hens in einem.9 Auf diese Weise folgt der Essayist gleichermaßen einem sachge-
leiteten Erkenntniswillen wie einem ganz subjektiven Bedürfnis. Er sucht nach 
dem Ausdruck eines erst noch zu findenden Dritten, im selben Maße, wie der 
Denkend-Lernend-Schreibende über den Umweg einer Sache sich selbst aus-
drückt.  

Sich auszudrücken heißt, sich immer nur mühsam, in Überwindung einer 
Scham, ausdrücken zu können. Es ist eher das Gefühl eines Mangels als einer 
Fülle, eben ein Bedürfnis, das uns zum Selbstausdruck drängt. So ist es auch 
weniger philosophische Bildung als eher ihre Lückenhaftigkeit, die uns zum 
Denken bringt. Es braucht Lücken, damit wir Urteilskraft herausbilden. Um 
ihretwegen kann sich für einen philosophisch Gebildeten seine philosophische 
Bildung als für sein eigenes Denken sekundär, wenn nicht als hinderlich erwei-
sen. Das Besondere essayistischen Denkens besteht darin, dass es aus dem 
Gefühl eigenen Ungenügens heraus Allianzen mit dem Außen eingeht. Jedoch 
nicht, um an Äußerem wiederum Genüge zu finden, sondern indem es sich im 
gleichen Maße zu ihm hinbewegt, wie es es zu sich heranzieht. Der Selbstaus-
druck essayistischen Denkens besteht in dieser doppelten Bewegung der Selbst-
enteignung ans Außen und der darauf folgenden Neuaneignung des eigenen 
Inneren. So zeigt der Essay als Text- wie Denkform seine versuchten Querungen 

                                                
7  Vgl. ders.: Über Verse des Vergil. A.a.O., S. 702. 
*  Jean Améry (1912-1978), österreichischer Essayist. Verfolgter des Nationalsozialis-

mus. 
8  Vgl. Jean Améry: Unmeisterliche Wanderjahre. Stuttgart 1985, S. 22f. 
9  Vgl. Michel de Montaigne: Von der Reue; und: Von der Eitelkeit. A.a.O., S. 623, 642 

und 775. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


16 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

und Verknüpfungen als Nähte eines sich begegnenden Inneren und Äußeren aus-
drücklich her. 

Robert Musil* nennt die Essayisten »Meister des innerlich schwebenden Le-
bens«10. »Schweben« heißt, das Eigene immer nur im Durchgang fremden Mate-
rials formulieren zu können, diesem jenes abzupressen. Was zunächst Gefühl 
von Mangel, von Bedürfnis war, wandelt sich zu einem Begehren, die sich mir 
auftuenden Lücken zum Anlass und Ort einer Selbstverwandlung zu nehmen. 
Wo es dem Essayisten an dem Gefühl mangelt, gebildet zu sein, sieht er sich le-
benslang, über die schwierige Notwendigkeit, sich auszudrücken (sich über den 
Umweg des Außen selber kennenzulernen), zunehmend freudiger, d.h. selbstbe-
stimmter, zur Selbstbildung genötigt.  

In allem, was wir denken, wissen, sagen und tun, unterliegen wir dem ver-
schwiegenen Gebot unserer Selbstwerdung. Ihr dient, paradoxerweise, unser 
bleibendes Gefühl für die Unverfügbarkeit der Wirklichkeit. Gerade als aus frei-
en Stücken Lernende, die sich, ichstark, für sich und ihre Lebenswirklichkeit 
verantwortlich wissen, stehen wir in der bösen alten Gefahr der Hybris. Hier 
setzt die existenzphilosophische Reflexion auf die Conditio humana, die Be-
dingtheit menschlichen Lebens, ein. Diese besteht allem voran in unserem Be-
stimmtsein durch die Differenz von Innen und Außen. Mit ihr bringt sich die 
Begrenztheit menschlicher Freiheit, zugleich aber auch deren Unverlierbarkeit, 
in Erinnerung. Hierauf stößt uns nicht zuletzt der Anblick unseres Bauchnabels: 
Er ist das früheste, bleibende Mal unseres Bestimmtseins durch die Innen-Au-
ßen-Differenz, unserer Geburt als unseres ersten Gangs durch ihr Nadelöhr. 
Wenn wir denken, treten wir ihn in gewisser Weise aufs Neue an. 

                                                
*  Robert Musil (1880-1942), österreichischer Schriftsteller. Sein Hauptwerk, der Roman 

»Der Mann ohne Eigenschaften«, blieb Fragment. 
10  Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Roman. Reinbek 1981, S. 253. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


I  Eine Kybernetik menschlichen Werdens? 

Was regelt unsere Lebensführung? Wir können die Frage nicht theoretisch, ab-
züglich des Lebens, das wir aktuell führen, beantworten. Wir wissen ja nicht 
einmal, was Subjekt und Objekt unseres Fragesatzes ist. Was, wenn unser Leben 
in nichts als dem Vollzug der Ununterscheidbarkeit unseres Subjekt- und Ob-
jektseins für uns selbst bestünde? Zur Antwort erhielten wir zwei neue Fragen: 
Bedeutet deren Ununterscheidbarkeit den Verlust unserer selbst? Oder bekom-
men wir, im Gegenteil, uns nur über diesen Verlust, indem wir ihn bewusst 
durchlaufen, überhaupt erst in die Hand? 

Regel und Regler 

Unser Leben führend, müssen wir unserer eigenen Führung folgen: Wir sind uns 
so sehr voraus, wie wir uns selbst gegenüber verspäten. Nicht nur, dass unser 
Geist willig, unser Körper aber schwach ist1; wir sind zu keinem Zeitpunkt 
gleichzeitig mit uns. Im Bewusstsein dieser Ungleichzeitigkeit erfahren wir uns 
erst als lebendig, als Subjekt und Objekt unseres Lebens. Wir können das eine 
nicht vom anderen trennen und müssen es dennoch tagtäglich. Weder kennen wir 
unser Leben schon, noch kann uns irgendjemand dieses lehren. Es würde uns 
auch nicht viel nützen; was wir auch immer, woher auch immer, wissen mögen, 
so müssen wir unser Leben doch im Unwissen um das, was kommt, leben. Das 
heißt nicht, dass unser Leben keiner Regel unterworfen wäre. Wir kennen sie 
bloß nicht schon. Wir können sie erst nachträglich ermitteln. Die Frage, was un-
sere Lebensführung regelt, stellt sich uns in der Zeitform des Futur II: Was wird 
meine Lebensführung geregelt haben? Es ist dieser Vorgriff auf die Nachträg-

                                                
1  Vgl. Matthäus 26: 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


18 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

lichkeit meines Wissens, welcher die Führung meines Lebens strukturell aus-, 
d.h. mich bereit macht, zu meinen eigenen Gunsten von mir selber abzusehen. 

»Regelung« ist ein kybernetischer, der antiken Schifffahrt entlehnter Begriff. 
Etwas regeln heißt, einen gegebenen Ist-Wert mit einem gewollten Soll-Wert ab-
zugleichen: Ein Regler geht an, bis der gewünschte Wert erreicht ist, um dann 
wieder auszugehen. Schifffahrtstechnisch gesprochen gibt der Kapitän das Ziel 
der Fahrt vor. Der Lotse hat auf seinem Hochsitz den augenblicklichen Stand zur 
See auf jenes Ziel hin im Blick; er gibt den Kurs an den Steuermann weiter. Die-
ser setzt die erhaltenen Informationen durch Korrekturen am Steuer um, indem 
er die Ruderer im Maschinenraum anweist, die Fahrt des Schiffs durch Wind 
und Wetter per Muskel- und Hebelkraft zu gewährleisten.2  

Sprechen wir, wenn wir uns zu etwas entschlossen haben, nicht davon, ›den 
Schalter umgelegt‹ zu haben? Wie Technisch-Maschinelles menschlichem Han-
deln abgeschaut ist, fassen wir gelingendes, regelhaftes Handeln wiederum als 
Technik auf, die wir ›beherrschen‹. Als Norbert Wiener∗ in den 1940er Jahren 
den Begriff der Kybernetik einführte, hatte er einerseits maschinelle Kommuni-
kations- und Steuerungssysteme im Blick, andererseits Parallelen zu unseren ei-
genen Handlungen im Sinn. So wird unser alltägliches zweckrationales Handeln 
und Verhalten von verstärkenden bzw. korrigierenden Rückkopplungen be-
stimmt. Um unsere Vorhaben durchzuhalten, benötigen wir Bestätigung und Be-
stärkung; jeder Fehlschlag dagegen ist Anlass zum Lernen. So oder so wird un-
ser jetziges Handeln und Verhalten von in der Zukunft liegenden Zwecken und 
Zielen geleitet. Und nicht nur bei uns Menschen: Wie der Steinzeitmensch das 
Wild zu erbeuten vermochte, indem er binnen Sekunden die Flugbahn des Stei-
nes oder Wurfspießes und die Fluchtbahn des Tieres auf ihren Konvergenzpunkt 
hochrechnete und dementsprechend zielte, extrapoliert die Mäuse jagende Katze 
den Weg ihrer Beute auf jenen Kreuzungspunkt hin, wo sie sich selber hinbege-
ben wird, um die Maus zu stellen.3

Es ist unser Ausgerichtetsein auf Zukünftiges, das uns als Subjekte ausweist: 
Indem wir Wille und Wahrnehmung auf Kommendes hin ausrichten, machen wir 
uns selbsttätig zu Veränderungen bereit. Wir treten in Prozesse ein, die uns nicht 

                                                
2  Vgl. Felix von Cube: Was ist Kybernetik? Grundbegriffe, Methoden, Anwendungen. 

München 1975, S. 23ff. 
∗  Norbert Wiener (1894-1964), amerikanischer Mathematiker. Neben dem Deutschen 

Hermann Schmidt (1894-1968) Begründer der Kybernetik. 
3  Vgl. Norbert Wiener: Verhalten, Absicht und Teleologie. In: Futurum Exactum. Aus-

gewählte Schriften zur Kybernetik und Kommunikationstheorie. Hrsg. v. Bernhard 
Dotzler. Wien – New York 2002, S. 65 und 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 19

nur mit Veränderungen äußerer, ereignishafter Natur konfrontieren, sondern uns 
von innen her, freiwillig, umwälzen lassen. Von dorther beginnen wir, die Re-
geln, die unser bisheriges Leben und Wissen geleitet haben, infrage zu stellen.4

Indem wir sie aktiv infrage stellen, entwerfen wir uns. Wir entwerfen uns von ei-
ner vorweggenommenen Zukunft her, indem wir in deren Vorwegnahme uns 
selber Gründe geben, die uns determinieren. Das heißt, wir führen in unser Le-
ben eine nicht-kausale, kontrafaktische Transformationsregel ein, über die wir 
uns gegenüber den Verhältnissen, in denen wir leben, ja, noch uns selbst gegen-
über, als freie Menschen erweisen.5

Veränderung wahrnehmend, bestätige ich die Veränderung des Wahrgenom-
menen durch die Mitbewegung meiner Augen. Ich gehe mit dem Wahrgenom-
menen mit. Ich nehme dabei nicht nur ein äußeres Datum auf, sondern bereits 
inneren Anteil an ihm. Umgekehrt versage ich, wenn ich etwas nicht wahrneh-
me, dem Wahrzunehmenden meine Bestätigung. Da sich meine Pupillen unwill-
kürlich weiten oder verengen, um die mich umgebende Helligkeit konstant zu 
halten bzw. den Lichteinfall in mein Inneres zu regulieren, kann der Grund für 
Nicht-Wahrnehmung von Veränderung, wie von Foerster zu bedenken gibt, nicht 
in meiner Sehfähigkeit liegen. Er liegt vielmehr in meiner fehlenden Bereit-
schaft, mich einem Wahrzunehmenden zu öffnen und meiner eigenen Wahrneh-
mung zu folgen – mich hier und jetzt einer Zukunft bereit zu machen, die mich 
Vergangenes und Heutiges neu denken ließe. Andererseits können wir uns nicht 
allem und jedem jederzeit und überall öffnen. Von Foerster spricht von einer Art 
internem Regler, der unsere Wahrnehmungsbereitschaft an- und abschaltet und 
darüber unser Gefühl für Identität – sagen wir: das Verhältnis von Veränderung 
und Wiedererkennung – in einer sich wandelnden Welt regelt.6  

Was aber, wenn ›Identität‹ eigens in einem Wahrnehmungsboykott, der Ab-
lehnung von Veränderung, besteht? Wovon wird dann unsere Lebensführung be-
stimmt? Oder ist hier nicht vielmehr der interne Regler defekt, unsere Wahr-
nehmungsbereitschaft im Ganzen und mit ihr unser Wille, selber, aktiv, Verän-
derungsprozesse in Gang zu setzen? 

                                                
4  Vgl. Heinz von Foerster: Zukunft der Wahrnehmung: Wahrnehmung der Zukunft. In: 

Wissen und Gewissen, S. 194 und 203. 
5  Vgl. ders. im Gespräch mit Bernhard Pörksen: Wahrheit ist die Erfindung eines Lüg-

ners. Gespräche für Skeptiker. Heidelberg 1998, S. 56. 
6  Vgl. ders.: Zukunft der Wahrnehmung: Wahrnehmung der Zukunft. A.a.O., S. 205. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


20 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Von der Maschinen-Metapher zur Sprache der Existenz

Hier spätestens endet die Parallele zwischen maschinellen Funktionsweisen und 
menschlichem Handeln. Als Kybernetiker hält von Foerster gleichwohl an ihrer 
Parallele fest, unterscheidet jedoch zwischen »trivialen« und »nicht-trivialen« 
Maschinen.7 Eine triviale Maschine, egal ob Toaster oder Düsenjet, untersteht 
dem Ursache-Folge-Prinzip: Eine Signaleingabe (Input) veranlasst eine be-
stimmte Funktion (Output), die interne Regelkreise eröffnet, in denen sich das 
Ursache-Folge-Prinzip weiter verzweigt. Die Funktionsweise trivialer Maschi-
nen ist werksseitig festgelegt und nur im Maße dieser Vorfestlegung für uns 
überhaupt von Nutzen. Sie sind sinnvoll nur, sofern sie einem vorgegebenen 
Zweck gehorchen, d.h. von außen vorausseh- und steuerbar bleiben.  

Nicht so bei nicht-trivialen Maschinen wie uns Menschen. Zwar funktionie-
ren auch wir physisch nach internen Regelkreisen, etwa eines konstanten Tempe-
ratur-Solls oder eines aufrechtzuerhaltenen Wasser-, Stoffwechsel- und Hor-
monhaushalts. Psychologisch jedoch unterliegt die Verarbeitung äußerer Einflüs-
se den Gesetzen unserer mitgebrachten Eigenbewegung: Anstöße von außen ver-
binden sich je schon mit unserem Inneren. Noch wo es von außen angestoßen 
wird, wandelt sich unser Inneres intrinsisch, gemäß der von ihm selbst geleiste-
ten, unwillkürlichen Assoziationen. Hierin sieht Ernst Mach*  einen Grundzug 
psychischen Lebens.8 So ruft ein von irgendeinem äußeren Reiz ausgelöster Be-
wusstseinsinhalt immer schon einen anderen hervor, welcher wiederum einen 
anderen Bewusstseinsinhalt hervorruft und derart eine assoziative Kette bildet. 
Diese kann, je nach Intensität des Erlebens, unterschiedlich lang sein und eine 
Person, sei es kurz aufmerken lassen, sei es im Tiefsten aufwühlen. Über diesen 
assoziativen Mechanismus macht sich die Psyche von äußeren Verursachungen, 
einem bloßen Reiz-Reaktions-Verhältnis zum Außen, unabhängig; während es 
eine einmal gemachte Außenerfahrung bereits auf eine Weise verarbeitet, die ein 
Bewältigungsmuster noch für künftige, ganz anders geartete Ereignisse entstehen 
lässt.  

                                                
7  Vgl. ebd., S. 205f. 
*  Ernst Mach (1838-1916), österreichischer Physiker und Philosoph. Zusammen mit 

dem deutschen Philosophen Richard Avenarius (1843-1896) Hauptvertreter des Empi-
riokritizismus. Danach werden wir stets von Empfindungen, die gleichzeitig physi-
scher und psychischer Natur sind, erfahrungsmäßig bestimmt. 

8  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 
zum Psychischen. Darmstadt 2005, S. 195. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 21

So beginnt unser Inneres, sich selbst zu determinieren. Die Selbstdetermina-
tion bewirkt in uns eine Umkehrung des Ursache-Folge-Prinzips: Das entstande-
ne Verarbeitungsmuster legt den Grund für entsprechende – negative oder posi-
tive – Erwartungen. So bereiten wir uns unser eigenes Schicksal, wenn wir denn 
nicht bewusst gegen unsere Erwartungen und Gewohnheiten anarbeiten und die 
Regel unseres Handelns hinterfragen. Wir erfahren uns als frei, entwickelte 
Denk- und Handlungsmuster entweder fortzuschreiben oder zu durchbrechen. 
Wir mögen noch so sehr von Äußerem bestimmt sein; innerlich unterliegen wir 
keiner festen Kausalität, sondern bestimmen unsererseits, was uns bestimmen 
soll. Wir sind lernfähig. So hat sich Sigmund Freud in seiner psychoanalytischen 
Methode des Mittels der bewusstes Nachdenken ausdrücklich ausschließenden 
freien Assoziation bedient, um seine Patienten selbsttätig, aus ihrem Inneren her-
aus, hinter ihre Phobien und Zwangshandlungen bringen zu lassen.9

Wenn wir lernen, lernen wir nicht nur etwas, sondern etwas über uns selber. 
Lernend lernen wir uns selbst erst kennen. Noch wenn wir zum Lernen gezwun-
gen werden, lernen wir doch immer aus uns selbst heraus. Von außen herausge-
fordert, bilden wir uns selbst überraschende Fähigkeiten heraus, mit uns und der 
Welt zunehmend auswegorientiert umzugehen.10 Nicht nur, dass wir angesichts 
von Problemen und Bedrängungen, von denen wir uns gestellt sehen, Erfinder- 
und Entdeckergeist entwickeln; erfindend erfinden, entdeckend entdecken wir 
uns selbst mit: Wir werden unserer als Werdende inne. Heinz von Foerster er-
setzt denn auch menschlichen »Wesen« konsequent durch menschliches »Wer-
den«11 – womit er seine eigene Maschinen-Metaphorik verlässt und in die Spra-
che des Existenziellen hinüberwechselt. Was aber drückt sich in diesem 
Sprachwechsel aus, wenn nicht, dass auch kybernetisches Denken, vor die Frage 
gestellt, was unsere Lebensführung als Kapitäne unseres eigenen Lebens regelt, 

                                                
9  Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 6. Vorle-

sung: Voraussetzung und Technik der Deutung. In: Studienausgabe. Herausgegeben 
von Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Bd. I. Frank-
furt/M. 2000, S. 122.  

10  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 
zum Psychischen, S. 206f. – Sowie: Heinz von Foerster: Lethologie. Eine Theorie des 
Lernens und Wissens angesichts von Unbestimmbarkeiten, Unentscheidbarkeiten, 
Ungewißheiten. In: Ders.: KybernEthik. Berlin 1993, S. 144f. 

11  Vgl. Heinz von Foerster: Epistemologie und Kybernetik. A.a.O., S. 104. – In diesem 
Zusammenhang erweist er existenzphilosophischen Autoren wie Viktor F. Frankl, 

Jean-Paul Sartre und Karl Jaspers seine ausdrückliche Reverenz als Sachwalter einer 
Anthropologie menschlichen Werdens. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


22 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

an die Grenzen der Conditio humana stößt? Kapitäne unserer selbst, sind wir 
nicht schon Kapitäne unsere Seelen.12

Forum für die von Norbert Wiener aus der Taufe gehobenen Kybernetik wa-
ren die ab 1946 jährlich in New York abgehaltenen Macy-Konferenzen. Unter 
der Schirmherrschaft der Josua-Macy-Stiftung, geleitet vom Neurologen Warren 
McCulloch, traf sich die amerikanische Wissenschaftselite, um sich zu Themen 
wie Gedächtnis, Wahrnehmung, Kommunikation und Sprache unter dem Aspekt 
von Regelkreis und Rückkopplungsgeschehen in biologischen wie gesellschaftli-
chen Zusammenhängen auszutauschen. Heinz von Foerster, als junger Emigrant, 
wurde mit der Aufgabe betraut, die Protokolle der Zusammenkünfte (deren letzte 
1953 stattfand) zu redigieren und herauszugeben – nicht zuletzt, damit er Gele-
genheit erhielte, sein rudimentäres Englisch aufzubessern.13

Verschafften diese Treffen der Kybernetik den Durchbruch als universalwis-
senschaftliche »Brücke der Wissenschaften«, so fungierte das rund zehn Jahre 
später von Heinz von Foerster an der Universität von Illinois ins Leben gerufene 
»Biological Computer Laboratory« als Keimzelle einer weiterführenden Kyber-
netik zweiter Ordnung, einer selbstreflexiven »Kybernetik der Kybernetik«. Hier 
ging es nicht mehr nur um äußerlich beschreibbare Steuerungs- und Rückkopp-
lungsprozesse, sondern um Vorgänge, die sich intrinsisch steuern und organisie-
ren. Auf sie wird der Wissenschaftler gestoßen, sobald er in seinen Beobachtun-
gen sich als Beobachtenden mit einschließt. Der Beobachter ist sonach angehal-
ten, seinen Beobachterstatus in seinen Beobachtungen mit zu reflektieren, um 
von dorther der Selbst- und Rückbezüglichkeit seiner eigenen mentalen Opera-
tionen inne zu werden, mitsamt dem blinden Fleck, der jeder Wahrnehmung als 
das Nicht-Wahrnehmbare des Wahrnehmungsprozesses eigen ist. Vor diesem 
Hintergrund erscheint das wissenschaftliche Ideal der Objektivität als ein uns 
selbst auferlegtes Verbot, uns in dem, was wir wahrnehmen, als Wahrnehmende 
mit wahrzunehmen.14 ›Objektivität‹ wird zum Instrument eines Reduktionismus, 
über den wir uns selbst von unserer Teilhabe am Wahrgenommenen ausschlie-
ßen, um uns stattdessen auf die hohe Warte einer autoritären, gottgleichen Per-
spektive zurückzuziehen.  

                                                
12  Vgl. Gregory Bateson: Kybernetische Erklärung. In: Ökologie des Geistes. Anthropo-

logische, psychologische, biologische und epistemologische Perspektiven. Frank-
furt/M. 1983, S. 564. 

13  Vgl. Heinz von Foerster und Ernst von Glasersfeld: Wie wir uns erfinden. Eine Auto-
biographie des radikalen Konstruktivismus. Heidelberg 1999, S. 96. 

14  Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. In: KybernEthik,    
S. 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 23

An seinem Institut, das bis 1976 bestehen sollte, entwickelten Forscher ver-
schiedenster Disziplinen – Biologie, Linguistik, Soziologie, Logik etc. – ihre 
spezifischen Konzepte der Selbstbezüglichkeit und -organisation. Heinz von 
Foerster selber hat aus der Entdeckung der Rekursivität aller Lebens- und Be-
wusstseinsvorgänge heraus Idee und Begriff des »Radikalen Konstruktivismus« 
gezogen. Dessen Radikalität besteht darin, dass er die Existenz einer äußeren 
Wirklichkeit, von der wir naiverweise meinen, dass wir denkend auf sie referie-
ren, dass unsere Sprachen sie abbilden würden, negiert. Eine andere Frage ist, 
inwiefern hinter dieser Negation wiederum ein reduktionistisches Verständnis 
von Wirklichkeit steht. Geht letztlich damit der Radikale Konstruktivismus nicht 
in dieselbe Falle wie die von ihm als naiv distanzierten Vertreter eines ›objekti-
ven‹ Wirklichkeitsbegriffs, diesmal nur in der komplementären Form von dessen 
kompletter Negation? Das eine wie das andere überfordert uns, nur mit eben ent-
gegengesetztem Vorzeichen.  

Damit, dass wir in unsere Überforderung einwilligen, machen wir uns wehr-
los gegenüber theorieförmiger Selbstüberhebung. Dieser Überhebung, jener 
Überforderung gegenüber stellt das existenzphilosophische Paradigma ein theo-
retisches Antidot dar. Es erinnert uns daran, dass wir uns nicht selbst geschaffen 
haben. Wir verfügen immer nur, selbst in unseren Theorien, über die zweite Ini-
tiative. 

Doppelaspekt und objektives Selbst 

Bevor ich nur anfangen kann zu denken, finde ich mich schon denkend vor. Ich 
finde mich denkend vor, wie ich mich als existierend vorfinde. Zugleich gehe ich 
denkend über mein schieres Dasein, mich selber, hinaus. Ich bin in einem Zirkel 
gefangen: Ich bin zugleich Subjekt und Objekt meiner Erkenntnis. Ich bin im 
empirischen Sinne Subjekt, als diese leibhaftige Person; aber auch im transzen-
dentalen Sinne, als jemand, der fähig ist zu wissen, dass er denkt. Aber woher 
nur? Und: Weiß ich denn immer schon, auf welcher Seite ich mich gerade befin-
de, ob ich im Augenblick des Nachdenkens über mich Subjekt oder Objekt mei-
ner Erkenntnis bin? Habe ich jederzeit ein Bewusstsein von meinem jeweiligen 
Bewusstseinsstatus, konstruktivistisch gesprochen: meinem Beobachterstandort? 
Kann ich gänzlich vermeiden, dass sich mir meine Bewusstseinslage eintrübt 
und verwischt, mein Beobachterstandort auf einen mir selber nicht ganz klaren, 
gleichwohl unumgänglichen Metastandpunkt hin verrutscht?  

Ich kann gar nicht anders, als einen solchen Standpunkt über allen Stand-
punkten einzunehmen. Ich bin ja nicht nur in einer empirisch-punktuellen Weise 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


24 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Subjekt, sondern in einem mir selber nicht fassbaren, transzendentalen Sinne, 
demgemäß ich zu meiner eigenen Verblüffung vermag, entgegen meinem Inte-
resse an meinem Selbsterhalt Abstand zu mir herzustellen. Nichts anderes ist, 
sich selbst voraus zu sein. Bin ich es einmal nicht, so ist es, als ob ich mir ent-
gleiten würde. Ohne dass ich wüsste, woher, besitze ich einen inneren Sinn da-
für, wie ich unter widrigen Bedingungen ›durchkomme‹. Was heißt Durchkom-
men aber anderes, als auf meine Weise durchzukommen, auf eine Weise, die 
mich, bei aller Unfreiheit, mich selbst als frei erleben lässt? 

Mein Leben führend, navigiere ich durch die Differenz von Innen und Au-
ßen. Nicht nur in Bezug auf die äußere Wirklichkeit, sondern auch in Hinblick 
auf mich selber. So ist die Realisierung meines Selbstseins an einen Körper ge-
bunden, dessen Materialität und Schwere mich auf mich begrenzt. Nach dem 
Wort Hellmuth Plessners* ›bin‹ ich so sehr mein Körper, wie ich einen Körper 
›habe‹.15 Ich bin mein Körper als diese von außen identifizierbare Person, mit 
dem, von innen her gesehen, mein Ich assoziiert ist. Gleichermaßen habe ich ei-
nen Körper, insofern ich ihn instrumentell einsetze und derart zum Objekt ma-
che, zu einem Fremdkörper, den ich sowohl stolz herzeige, wie ich unter ihm 
leiden kann. Es ist diese Differenz von Körpersein und Körperhaben, die mein 
Selbstgefühl nicht minder als die Verhältnisse, in denen ich lebe, bestimmt: Ich 
bin nicht nur von meiner Umgebung, sondern noch einmal von mir selbst unter-
schieden. 

Mein Körper stellt einen Ort sich durchkreuzender äußerer und innerer 
Wahrnehmung dar. So komme ich, Schmerz empfindend, gleichsam über meine 
Peripherie zur Vorstellung meines Inneren und darüber meiner selbst.16 Was sich 
als ›Ich‹ empfindet, bleibt zugleich unklar abgegrenzt gegen seine Umwelt. Von 

                                                
*  Hellmuth Plessner (1892-1985), neben Max Scheler (1874-1928) und Arnold Gehlen

(1904-1976) Hauptvertreter der Philosophischen Anthropologie in Deutschland. Diese 
stellte, auch zeitlich, eine mehr naturwissenschaftlich ausgerichtete Konkurrenzdiszi-
plin zur Existenzphilosophie dar. An die Stelle von »Existenz« setzte sie »Leben«. 
Die Conditio humana ist für sie, in der Tradition des deutschen Schriftstellers und 
Theologen Johann Gottfried Herder (1744-1803), bestimmt durch die einerseits bio-
logische Invarianz des Menschen als eines instinktarmen »Mängelwesens«, das sich, 
um zu überleben, organverstärkende Werkzeuge schaffen muss, andererseits durch 
seine umweltunabhängige, weltoffene Anpassungsfähigkeit. 

15  Vgl. Hellmuth Plessner: Lachen und Weinen. Eine Untersuchung menschlichen Ver-
haltens. In: Gesammelte Schriften VII: Ausdruck und menschliche Natur. Frank-
furt/M. 1982, S. 249. 

16  Vgl. Sigmund Freud: Das Ich und das Es. A.a.O., Bd. III, S. 294. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 25

daher zieht denn auch das Ich bisweilen seine eigenen Grenzen falsch, indem es 
etwa Teile seiner selbst, körperliche wie seelische, als fremd und nicht zu sich 
gehörig empfindet, während es sich auf der anderen Seite mit etwas ihm Äußer-
liches zu identifizieren vermag.17

Ich bin nicht schon eins mit mir; ich muss es immer erst werden. Daraufhin
bin ich mir selbst voraus. Wäre ich es nicht, hätte ich mich längst verloren. Aus 
unerfindlichen Gründen bin ich aber in der Lage, jederzeit eine Metaperspektive 
auf mich einzunehmen. Als ob mir eine Höhe innerlich wäre, die mich bereit und 
fähig erhält, über mich hinauszugehen. Mein Selbst ist diese Höhe, auf die hin 
ich mich selbst übersteige: Aus mir herausgehend, schließe ich mich in mir ei-
nem mich Übersteigenden an. Nach Thomas von Aquin* wissen wir uns gerade 
als in sich selbst Stehende, kraft unseres Gewissens, einem Höheren als uns sel-
ber verpflichtet.18 Montaigne beschreibt, wie seiner Seele ein beständiges wie 
unklares Bild vorschwebt. Von ihm weiß er sich, in aller Undeutlichkeit, in sei-
nem Denken geleitet. Zugleich kommt er, gleich einem inneren Horizont, nie an 
es heran. Mehr noch, das ihn leitende Idealbild führt ihm unbarmherzig seinen 
eigenen Abstand zu ihm, seine Defizite als Denker und Schriftsteller, vor Augen. 
Statt ihn jedoch zu entmutigen, sensibilisiert ihn seine Einsicht nur umso mehr 
für die Größe, derer er sich würdig machen will. Die Messlatte geben da die von 
ihm bewunderten – zumeist lateinischen – Autoren vor, aus deren Werken er zi-
tiert.19 Sie sind es, die ihn von außen her zur Reflexion seiner inneren Unruhe 
wie Trägheit herausfordern und dabei nach innen hin Halt und Orientierung bie-
ten.  

Die eingesehene Diskrepanz seiner eigenen Fähigkeiten gegenüber dem ihm 
vorschwebenden Ideal stößt ihn auf eine »Grundform«, die er in sich selbst vor-
findet. Sie wird ihn fortan gleichermaßen gegen die nivellierenden Einflüsse von 
außen wie, von innen, gegen die Gefährdungen der Selbstablehnung schützen.20

Thomas Nagel* hat auf dieses Beieinander von innerlicher Höhe einerseits, inne-

                                                
17  Vgl. ders.: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., Bd. IX, S. 199. 
*  Thomas von Aquin (ca. 1225-1274), italienischer Philosoph der Hochscholastik. Wan-

delte die Philosophie des Aristoteles (384-322 v. Chr.) dem christlichen Denken an 
und begründete dieses darüber neu. 

18  Vgl. Thomas von Aquin: Über die Wahrheit. Quaestiones Disputatae de Veritate. 
Wiesbaden 2013, quaestio 24, 8 ad 4. 

19  Vgl. Michel de Montaigne: Über den Dünkel. A.a.O., S. 508. 
20  Vgl. ders.: Über die Reue. A.a.O., S. 632. 
*  Thomas Nagel (geb. 1937), amerikanischer Philosoph. Erhielt 2008 den Balzan-Preis 

für Praktische Philosophie. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


26 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

rer Grundform andererseits den Begriff des »objektiven Selbst« gemünzt. Es 
stellt das Gesamt unserer Möglichkeiten dar, uns weiterzuentwickeln.21 Das 
Selbst ist mehr als es selbst; es ist Platzhalter von Selbsttranszendenz. Ich weiß 
nicht schon, von woher und woraufhin ich meine ichgebundene Perspektive je-
weils überschreite. Wüsste ich es, täte ich es nicht. Ich tue es, weil meinem Ich 
keine beliebige Möglichkeit der Selbstentwicklung offensteht, sondern eine in 
mir in nuce ›eingewickelte‹, die ich anlässlich der je zu absolvierenden Innen-
Außen-Differenz ›auswickle‹. 

Ich habe nicht die Wahl, ich selbst oder es nicht zu sein. Ich kann mich nur 
entweder nach vorne hin, ins Offene, Ungeschaffene entfalten wollen oder eben 
vor der mich aktuell bestimmenden Differenz von Innen und Außen als einer 
mich beschränkenden Schranke stehen bleiben. Woher ich die Kraft und das Zu-
trauen zur Selbstentfaltung nehme, weiß ich nicht. Wüsste ich es, würde ich 
mich schwerlich ins für mich Ungewisse entwickeln wollen. Es ist gleichsam ein 
Nirgendwo, von dem her ich mich von meiner mich blockierenden Ichzentriert-
heit löse, mich mir als subjektivem Wesen öffne, das in all seiner gebotenen 
Selbsterhaltung ein Korrektiv seiner Ichzentriertheit sucht und braucht. Ich öffne 
mich damit zunehmend einer azentrischen Weltauffassung, in der ich mein Ich 
neben anderen vorfinde und mich selber wie von außen sehen lerne, wo ich ler-
ne, mich als den, der ich bin, plus meiner Fähigkeit zur Selbstdistanz zu sehen.  

Auf diese Weise erfahre ich mich gleichermaßen in und außerhalb dieser 
Welt. Die Gleichzeitigkeit dieses In- und Außenseins in unserem zu lebenden 
Leben zu bewerkstelligen, ist, mit Nagel zu sprechen, die von uns jeweils zu 
leistende philosophische Aufgabe. Sie besteht darin, die Ansprüche des in uns 
eingewickelten objektiven mit denen unseres bereits entfalteten subjektiven 
Selbst immer neu auszubalancieren: über uns hinauszugehen, ohne uns dabei 
selbst zu missachten. Wir können weder permanent noch ins Unendliche aus uns 
herausgehen. Unser Streben ins Azentrische bedarf bei alledem unseres Gehal-
tenseins durch unsere Subjektivität als Trägerin. Andererseits ist unserer Vorstel-
lung, uns weiterzuentwickeln, damit nicht schon Grenzen gesetzt, so wenig wir 
uns unsere eigene Subjektivität als vergänglich vorstellen können.22  

                                                
21  Vgl. Thomas Nagel: Das objektive Selbst. In: Letzte Fragen / Mortal Questions. Ham-

burg 2008, S. 329. 
22  Vgl. ders.: Der Blick von Nirgendwo. Frankfurt/M. 2012, S. 111, 116f., 321 und 393. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 27

Innere Freiheit 

Unser objektives Selbst gibt also die Steig- und Fallhöhe unseres Freiseins vor, 
während uns unser subjektives Selbst in Ichgebundenheit hält. Wir sind und 
bleiben egozentrische Wesen, deren Bedürftigkeit nach Bestätigung uns dazu 
bringt, Dinge zu tun, die uns vor uns selbst herabsetzen. Noch bei aller narzissti-
schen Selbstentwürdigung bleiben wir dabei nicht ohne inneren Beobachter, der 
uns dazu bringt, uns vor uns selbst zu schämen, und sei es, dass wir noch unsere 
Scham vor uns verbergen. 

Selbsterniedrigung wie Scham repräsentieren unser Bestimmtsein durch die 
Differenz von Innen und Außen. Wir verkörpern sie selber, kraft des uns eignen-
den Doppelaspekts, wonach wir einerseits sind, die wir sind, andererseits Ab-
stand zu uns herstellen können. Das Können ist ein Sollen: Wir ›haben‹ uns nur, 
indem wir die Differenz zu uns selber annehmen. Sie tritt uns entgegen, wenn 
wir uns auf Fotos sehen, unsere aufgezeichnete Stimme hören oder alte Auf-
zeichnungen von uns lesen. Unsere Fähigkeit zur Selbstbefremdung verweist auf 
eine tiefer liegende Irritierbarkeit in Bezug auf uns selbst, darauf, dass ›Identität‹ 
kein Zustand, sondern ein Tun ist. Dieses Tun ist wiederum weniger souveränes 
Handeln als eine antwortende Geste auf die Differenz von Innen und Außen, vor 
die wir uns augenblicklich gestellt sehen.  

Wir kommen weder je eigens beim Außen – bei der Realität – noch beim In-
nen – bei uns selbst – an. Wie die Realität bleibt uns unser eigenes Inneres ein 
Ausland.23 Wir stehen immer nur am Kreuzungspunkt von Innen und Außen; wir 
selber sind deren Kreuzungspunkt. Im selben Maße ›sind‹ wir Freiheit, aller-
dings in einem spezifischen, von dem uns eignenden konkreten Doppelaspekt 
bestimmten Sinne. Danach sind wir gerade in unserer Freiheit auf uns selbst als 
diese Menschen, die wir nun einmal sind, begrenzt, während wir unsere Selbst-
begrenztheit zugleich als variabel und weiter gestaltbar, eben: als Innen-Außen-
Differenz an uns selber, erleben. In dieser Logik fasst Paul Tillich* den Men-
schen als »endliche Freiheit« auf, als in seiner Endlichkeit frei. Freiheit meint 
innere Freiheit. Sie besteht darin, dass wir uns selbst zu determinieren, selbsttä-
tig ein Selbst herauszubilden vermögen.24

                                                
23  Vgl. Sigmund Freud: Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoana-

lyse. 31. Vorlesung: Die Zerlegung der psychischen Persönlichkeit. A.a.O., Bd. I,      
S. 496. 

*  Paul Tillich (1886-1965), deutsch-amerikanischer protestantischer Theologe und Re-
ligionsphilosoph.  

24  Vgl. Paul Tillich: Der Mut zum Sein. Hamburg 1968, S. 56. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


28 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Weder werde ich jemals bei meinem objektiven Selbst ankommen (meine ei-
genen Möglichkeiten ganz ausschöpfen), noch mich als subjektives Selbst je 
loswerden (meine Neigungen und Vorlieben ganz abstreifen). Ich gehe aus mir 
heraus, um immer wieder zu mir zurückzukehren, und umgekehrt. Unmerklich 
wird sich dabei mein Denken verändern wie mein Denken mich. Es sind diese 
Veränderungen, die mir das Gefühl geben, lebendig und autonom zu sein. Tillich 
sieht hier eine der Zweideutigkeit des Lebens geschuldete doppelte Bewegung 
am Werk. So streben wir fortgesetzt über uns hinaus. Zugleich drängt uns etwas, 
schon während wir über uns hinausgehen, zu uns zurück; jederzeit, in allen Ver-
änderungen, suchen wir uns als uns selbst wiederzuerkennen. Wir durchlaufen 
hierbei drei Phasen: die der Selbst-Integration (indem wir dafür sorgen, dass wir 
uns im Hinausgang aus uns nicht verlieren), der Selbst-Produktion (innerhalb de-
rer wir uns als verändert wiedererkennen) und der Selbst-Sublimation (wo wir, 
uns selbst voraus, uns schon wieder hinter uns lassen). In jedem Augenblick sind 
wir es selber, die unser Leben in diesem Dreischritt, von innen her, führen. Auf 
diese Weise nehmen wir am Leben im Ganzen teil, nämlich indem wir uns zu 
uns selbst individuieren, sozusagen von uns selber transitiven Gebrauch machen 
gegen die Kräfte der Desintegration einerseits, der Erstarrung andererseits.25

Die Differenz von Innen und Außen stellt hierbei sowohl die Einlassstelle al-
ler zu machenden Erfahrung von Veränderung dar als auch den Ausgangspunkt, 
von dem aus wir aus unserem Umschlossensein von uns, der Trägheit unseres 
Gewordenseins, heraustreten. Wir treten allein schon darüber aus uns heraus, 
dass wir denken. Dazu gehört, dass wir für Momente den Gegenstand unseres 
Denkens aus den Augen verlieren, Momente, in denen Innen und Außen die 
Plätze tauschen, ununterscheidbar werden. Wir selbst durchlaufen eine Wand-
lung. Es ist, als ob wir die Kontrolle über uns selber verlören, während unser 
Denken schon längst jener Wandlung folgt. Indem es uns dem hingeben lässt, 
was uns den Überblick verlieren ließ, dirigiert es diese Wandlung.  

Was unsere Lebensführung regelt, ist, paradoxerweise, zugleich, was ihr – 
uns – hinderlich ist. Es sind gerade die Hindernisse, die, bewältigt, uns erst zu 
denen machen, die wir sein können. Worauf aber greifen wir zurück, um sie zu 
überwinden, wenn nicht wiederum und immer nur auf uns selbst? Selbstorgani-
sation ist eine notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung unserer Lebens-
führung. Solange wir leben, können wir nicht schon wissen, was unsere Lebens-
führung regelt. Was wir wissen, ist etwas Negatives: dass nichts, nicht einmal 
unsere Selbstorganisation, sich von selbst macht. Es gibt kein Perpetuum mobile. 

                                                
25  Vgl. ders.: Die verlorene Dimension. Not und Hoffnung unserer Zeit. Hamburg 1962, 

S. 86ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 29

So bedarf noch unsere Selbstorganisation eines Anstoßes, sei es von außen, sei 
es von innen. Was aber ist gerade Innen, was Außen? Dies herauszufinden, treibt 
unser Denken an. Was aber, wenn es zu keinem letzten Ergebnis kommen kann, 
weil es selbst bereits eine Bewältigungsform der Differenz von Innen und Außen 
darstellt? 

Ich lebe nicht nur mein Leben. Ich lebe, in alter Ausdrucksweise, mein Le-
ben »dar«: Ich entfalte mich auf etwas hin, das mehr ist als ich selbst. Im Zuge 
dieser Entfaltung erfahre ich mich von allem unterschieden und darin mit allem 
verbunden. Ich individuiere mich zu ›mir‹ um den Preis des sich vertiefenden 
Gefühls meiner Verlassenheit von allem. So sehr ich mich als unteilbares Gan-
zes, als Individuum, weiß, so sehr weiß ich, dass ich in keinem Ganzen aufgehe. 
Bewusster Vollzug dieses Nichtaufgehens ist Denken. Es ist kein Wissen von 
etwas, kein Entsprechen, sondern »inneres Handeln«26. Dieses geht, als ein »pro-
beweises Handeln mit kleinen Energiemengen«27, realem, äußeren Handeln vor-
aus.  

Selbstorganisation als existenzielle Haltung 

Es ist mein Denken, das mich imstande erhält, aus mir selbst heraus, frei, zu 
handeln. Es hilft mir dabei, die Differenz von Innen und Außen auszuhalten, 
übers Aushalten der Differenz in mir selbst Halt zu finden. Als einerseits in sich 
selbst kreisendes, monadisches, andererseits aus sich herausgehendes, transzen-
denzfähiges Wesen suche ich mein Gleichgewicht auf immer nur metastabile 
Weise. Ja, es ist gerade mein Entferntbleiben von einem endgültigen Gleichge-
wicht, das, nach Ilya Prigogine und Isabelle Stengers*, meine Fähigkeit zur 
Selbstorganisation antreibt, das andererseits nicht zu groß, nicht absolut werden 
darf.28 So muss ich mich in irgendeiner Form noch außerhalb meiner als Ich spü-
ren, will ich mir selber nicht verloren gehen. Ohne ein Mindestmaß an äußerer 
Stabilität – und sei es nur in Aussicht auf sie – würde ich meiner Kraft zur 

                                                
26  Karl Jaspers: Von der Wahrheit. München 1947, S. 352. 
27  Sigmund Freud: Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 

32. Vorlesung: Angst und Triebleben. A.a.O., S. 524. 
*  Ilya Prigogine (1917-2003), russisch-belgischer Chemiker und Philosoph. Nobelpreis 

für Chemie 1977. Isabelle Stengers (*1949), belgische Philosophin. 
28  Vgl. im Folgenden Ilya Prigogine und Isabelle Stengers: Dialog mit der Natur. Frank-

furt/M. – Olten – Wien 1987, S. 150, 170f. und 291.

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


30 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Selbstorganisation als der Fähigkeit beraubt, mich aus dem Gefühl meines Un-
terschiedenseins von allem heraus zu individuieren.

So sehr jede Person auf eigene, unverwechselbare Weise die sie bestimmen-
de Differenz von Innen und Außen durchläuft, so sehr braucht es, nach Paul Til-
lich, Mut, ein Selbst herauszubilden.29 Umgekehrt ist der Mut, wir selbst zu sein, 
unser Schlüssel zum Sein. Wir schließen es uns nicht direkt auf, sondern darü-
ber, dass wir im Sein ein Nicht-Sein ausmachen, aus dem heraus jenes ›wird‹ – 
und wir mit ihm. Dies erst macht Sein zum Da-Sein. Wir erfahren es zunächst 
negativ, als Angst vor dem Tod. Dieselbe Angst drängt uns aber auch zur Selbst-
werdung. Selbstwerdung ist abgewendeter Selbstverlust. Wo uns die Angst nicht 
lähmt, schärft sie nur unseren Sinn für die Conditio humana, für uns selber als 
prekäre endliche Freiheiten. 

Begreifen wir Freiheit als innere Freiheit, so scheint dieses Freiheitsver-
ständnis nur mehr höhere Hindernisse für unser Freisein aufzutürmen. Danach 
müssen wir gerade um unserer Autonomie willen uns unserer Fremdbestimmt-
heit bewusst bleiben. Diese besteht, anfänglich und letztlich, in unserer Be-
stimmtheit durch die Differenz von Innen und Außen. Unser Autonomiestreben 
stellt nichts als eine überausgleichende Bewältigungsform eben dieses Be-
stimmtseins dar. Indem es Ernst mit dem Gebot zu erlangender Ichstärke macht 
(und sei es um die Gefahr der Selbstüberschätzung, ohne die wir nie mit unserer 
Freiheit wahr machten), leistet das konstruktivistische Paradigma etwas für unse-
re Individuation Unverzichtbares. Eine andere Frage ist, inwieweit unsere Frei-
heit an unserer Ichstärke selbst Schaden nimmt. Was nämlich, wenn wir im Zuge 
unseres Selbstaufbaus und -erhalts eine von uns unabhängige Wirklichkeit zu 
leugnen beginnen, um sie stattdessen unserem Willen zu uns selber zu unterwer-
fen? Wir würden damit die Existenz der Differenz von Innen und Außen mit 
leugnen. In dem Maße, wie unser Autonomiestreben ein tieferes Genötigtsein 
überausgleicht, bedarf es auch weiterhin der Innen-Außen-Differenz als seines 
Anstoßes. Auch die konstruktivistische Theorie bezieht ja ihren ›Stoff‹ nicht aus 
sich selber. Keine Theorie tut dies. Theorien sind metaperspektivische Vollzüge 
unseres In-der-Welt-Seins. Sie stellen Antworten auf etwas dar, das uns zum 
Denken bringt, noch bevor wir wissen, was überhaupt Denken ist. 

So wenig sich die Organisation unserer selbst schon von selbst macht, so 
sehr ist sie, existenziell gesehen – unter dem Gesichtspunkt einer sowohl frei zu 
erlangenden als auch frei zu verspielenden Individuation –, etwas Dramatisches. 
Es ist das Drama eines offenen, lebendigen Systems, das sich gerade in seiner 
anfechtbar bleibenden Stabilität seiner selbst und der Welt, in der es lebt, verge-

                                                
29  Vgl. im Folgenden Paul Tillich: Der Mut zum Sein, S. 7, 37, 40 und 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 31

wissert. Auf der Suche nach unserem Gleichgewicht haben wir teil an einem 
universalen Lernprozess. Dessen Regeln ermitteln wir immer erst in praxi, darü-
ber, dass wir das, was uns bestimmend umfängt, überschreiten. Erich Jantsch*

sieht in dieser Überschreitung eine Freude am Werk, die die Freude des Lebens 
an sich selber darstellt. Indem wir von uns selbst transitiven Gebrauch machen, 
freuen wir uns sozusagen mit. So gesehen misst Jantsch dem konstruktivisti-
schen Begriff der Selbstorganisation eine existenzielle Haltung in globalem Aus-
maß bei – womit der Begriff der Selbstorganisation aufhört, ein auf wissen-
schaftliche Gleichgewichtsstrukturen ausgerichteter akademischer Selbstläufer 
zu sein.30  

Ob unsere Individuationen glücken oder scheitern, ist offen. Ohne diese Of-
fenheit bleibt Freiheit ohne Gewicht. Einzig unserem Selbstaufbau und -erhalt 
verpflichtet, blieben wir in und um uns kreisende, freud- wie trauerlose Inseln, 
denen es im buchstäblichen Sinne um nichts geht, was sie nicht schon selber 
sind. Damit aber entgingen wir uns erst recht. Können wir das jedoch im Letz-
ten? Da ist die Differenz von Innen und Außen vor. Sie nötigt uns, uns unter 
Druck aufzurichten. Dazu gehört, dass wir in der Lage sind, Theorien über uns 
und die Welt verfassen, Theorien, die uns und der Welt eine gewisse Schlüssig-
keit geben, derweil, was unsere eigene Existenz angeht, unsere Sorge um uns 
und die Welt, deren Schlüssigkeiten, immer neu aufstört. 

                                                
*  Erich Jantsch (1929-1980), in Berkeley lehrender österreichischer Astrophysiker. 

Mitbegründer der internationalen und –diszplinären Expertengruppe »Club of Rome«, 
die 1972 mit ihrem Bericht »Die Grenzen des Wachstums« weltweites Aufsehen er-
regte. 

30  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums. Vom Urknall zum 
menschlichen Geist. München – Wien 1979, S. 34f. und 274. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


II  Denken und Lernen 

Denken ist, wie wir selber, ein Doppeltes. Einerseits stellt es das begriffliche In-
strumentarium bereit, dessen wir uns bedienen, um im Austausch mit unserer 
Umwelt einen Ausgleich zwischen inneren Antrieben und äußeren Ansprüchen 
zu ermitteln. Andererseits ist es das Organ unserer Selbstentfaltung, welches uns 
den Weg durch unser Leben weist. Welchen Weg wir nehmen werden, wird ab-
hängen von unserer Art und Weise, die Differenz von Innen und Außen zu ab-
solvieren. Der Weg, den wir nehmen werden, ist unser Weg ihrer Bewältigung.  

Vorzeitigkeit des Denkens und Verspätung des Denkenden 

Jedes Denken gibt sich zur Antwort auf die Innen-Außen-Differenz, die ihm als 
Anlass zugrunde liegt. Denken ist der metaperspektivische Vollzug des In-der-
Welt-Seins des jeweils Denkenden. Wie er denkt, führt der Denkende sein Le-
ben. Führt er es aber auch bei vollem Bewusstsein so? Sucht er überhaupt die 
Kongruenz von Leben und Bewusstheit? Folgt der Denkende den Antworten 
seines eigenen Denkens, bereit, von sich selber zu lernen? Wir können nicht sa-
gen, warum wir denken, wie wir denken; dies, paradoxerweise, umso weniger, je 
näher wir unserem Denken kommen. Wir vermögen nicht, denkenderweise die 
Bedingung der Möglichkeit unseres eigenen Denkens zu erfassen und auszusa-
gen. Versuchten wir es, kämen wir gar nicht erst zum Denken. Auf der Suche 
nach der Bedingung der Möglichkeit unseres Denkens gerieten wir in einen un-
endlichen Regress, in dem wir uns als schon Denkende vergäßen.  

Ich finde mein Denken bereits mit mir vor. Gleichzeitig stellt mein Denken 
eine Entscheidung dar: Ich muss jetzt denken. Denkend entscheide ich augen-
blicklich, wie ich mit meinem Wissen, seinen Festlegungen und Lücken, umge-
hen soll. Ich entscheide über mein Verhältnis zu mir selber, darüber, was in mei-
nem Leben einen Wert darstellen, was ihm Gewicht geben soll. Unter diesem 
Entscheidungsdruck kommt mein Denken nicht dazu, seinen eigenen Grund ken-

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


34 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nenzulernen. Es gelangt nicht zu seinem ersten Satz. Es sucht ihn vielmehr, hier, 
jetzt, in und hinter der Dürftigkeit meines Wissens. Denkend verorte ich den 
Grund meines Denkens zunehmend außerhalb dieses Wissens, hinter den sich 
mir bietenden Erscheinungen. Nicht nur, dass sich mein Denken selbst nicht auf 
den Grund kommt; es kommt auch zu keinem Ende bzw. dieses wäre willkür-
lich. Denken ist Weiterdenken. Denkend schiebe ich den letzten Satz meines 
Denkens unendlich hinaus. Der vorgebliche Abschlusssatz verwandelt sich er-
neut in einen ersten Satz, das Ende in einen Anfang.  

Denken ist jemandes Denken. Wie der Denkende sein Denken bereits mit 
sich selber vorfindet, geht zugleich das Denken über den Denkenden hinaus; die-
ser folgt jenem. Andererseits denkt der jeweils Denkende immer schon so. Er ist 
mit einem zu Denkenden befasst, das ihm gegeben ist, damit er es denkend ver-
gegenwärtige. Ich erfahre mich, bevor ich zu denken anfange, zum Denken ge-
nötigt. Ich kann mich so wenig dieser Nötigung entziehen, wie ich eine Wahl 
habe bezüglich der Art und Weise, wie ich denke. So wenig wir auf den Grund 
unseres eigenen Denkens kommen, so wenig hört die Geschichte eines Gedan-
kens mit dem, der ihn denkt, auf. Sie fängt nicht einmal mit ihm an: Der Den-
kende verspätet sich je schon gegenüber dem zu Denkenden. Im Maße dieser 
Verspätung muss er, soll das Gedachte für ihn und sein eigenes Leben Relevanz 
haben, seinem eigenen Denken folgen. Andererseits liegen Gedanken, als offen-
gebliebene Fragen, liegen gelassene Probleme, bereits ›in der Luft‹. Sie werden 
kontextuell vorgefunden, aktualisierend aufgegriffen und ins eigene, innere Re-
flexionsgeschehen hineingenommen; kurz, sie werden weitergedacht, d.h. in 
neue Kontexte gestellt, um im besten Fall ihrerseits späterhin von Anderen vor-
gefunden, aufgegriffen und weitergedacht zu werden.  

Noch wo sich in einem Denken Neues artikuliert, ist dieses doch nur eine 
Antwort auf etwas, das, unausgesprochen, schon da ist. Etwas ist latent spürbar 
und drängt; etwas ist ›an der Zeit‹, reif, von jemandem ausgedrückt zu werden. 
Zugleich wird es auf dessen eigene, unverwechselbare, unvertretbare Weise aus-
gedrückt. Einerseits haben wir es nie mit einem komplett neuen, isolierten Ge-
danken zu tun, sondern immer schon mit einem Kontext, in dem er auftaucht und 
aus dem heraus er von dem ihn Denkenden entfaltet wird. Andererseits wird sei-
ne Entfaltung von einem Individuum, und zwar auf dessen persönliche, innerli-
che Weise geleistet.  

Wie ist der Zusammenhang von Gedanke und dem, der ihn denkt, zu den-
ken? Als Teil des Gedankens, so, als führte die Lebensgeschichte des Denkenden 
zwangsläufig zu ihm? Da ist der Einwand des Psychologismus vor. Oder ist der 
Gedanke von dem, der ihn denkt, strikt zu trennen, im Sinne eines von der Bio-
grafie des Denkenden abgelösten und abzulösenden Transzendentalen? Hier lässt 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 35

uns ein philosophischer Formalismus eingeschüchtert und unbefriedigt zurück. 
Können wir die menschliche Herkunftsspur eines Gedankens vollständig von 
ihm abwaschen, ohne dass er seine Nachvollzieh- und Handhabbarkeit verliert? 
Ist dann, umgekehrt, alles Gedachte im Letzten bloß subjektiv, ja, selbst unser 
Bemühen um Sachlichkeit und Selbstabstandnahme?  

Denken ist nicht nur ein logisches, sondern auch ein psychisches Geschehen. 
Entscheidend sind weniger Grundsatzfragen und die entsprechenden grundsätzli-
chen Antworten, sondern die individuellen Nuancen, Mischverhältnisse und 
Temperierungen, die jeder einerseits Denkende mitbringt, andererseits auszudrü-
cken sich bemüht. Existenzphilosophen etwa würden dazu neigen, Gedanken als 
Entäußerungen eines unfreiwillig zu lebenden, darin jedoch frei zu führenden 
Lebens zu nehmen. In dieser Klammer spräche sich unsere eigene menschliche 
Grundbefindlichkeit aus. Denken hieße, unsere Zweifel und Ängste, Hoffnungen 
und Ambitionen bezogen auf unser eigenes Dasein durchzuarbeiten – dieselben 
Emotionen und Affekte, die uns überhaupt erst zum Denken bringen.  

Wir bewegen uns, wieder, in einem Zirkel: Denkend wird uns klar, dass wir 
uns gegenüber dem, was uns zum Denken bringt, von Anfang an verspäten. Eben 
diese Verspätung ist der Moment der Philosophie: eine Enttäuschung. Dies er-
klärt denn auch das prominente Vorkommen von Topoi wie »Scheitern« und 
»Tragik« in den verschiedenen Existenzphilosophien. Philosophie, als Erkennt-
nistheorie und -kritik genommen, hält nicht minder Ernüchterung bereit. Für sie 
stellt ein Gedanke eine Annäherung an etwas dar, das uns nah und fern zugleich 
ist. Danach wird uns unser Nachdenken über uns und die Welt sie und uns eher 
fremder als vertrauter machen. Wir stoßen auf Dinge wie »Ideen«, die das We-
sen der erscheinenden Wirklichkeit bestimmen, ohne selbst zu erscheinen; auf 
ein »Ding an sich«, zu dem wir nie gelangten, so nah wir auch der Wirklichkeit 
kommen mögen; oder auf ein »Unbewusstes«, welches wir, als unser Innerstes, 
nie ganz mit Bewusstsein werden ausfüllen können.  

Nicht nur, dass wir, was uns selbst angeht, durchaus gut mit der von uns ini-
tiierten Unvertrautheit fahren; wir werden zunehmend freier in Bezug auf uns 
selbst und die Welt, nämlich entgegen noch unseren ureigensten Neigungen und 
Vorbehalten, etwas über unser Selbst- und Weltverhältnis zu lernen. Und den-
noch: Die unterschiedlichen Akzentuierungen, was Denken sei, geben Einstel-
lungen und Haltungen des jeweils Denkenden zu sich und der Wirklichkeit wie-
der, die bei aller erkenntniskritischen Methodik, deren er sich im Fortgang seines 
Denkens bedient, in irgendeiner Form bereits in der Person des Denkenden be-
gründet sein muss. Aller gebotenen Objektivität zum Trotz neigen wir aus uns 
selbst nie ganz durchsichtigen Gründen mehr zur einen als zur anderen Frage-
stellung. Letztlich handelt es sich auch bei der paradigmatischen Differenz von 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


36 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

einer existenzphilosophischen Herangehensweise hier, die das Personale im 
Denken in den Vordergrund stellt, und einer erkenntnistheoretischen bzw. -kriti-
schen dort, die gerade die persönlichen Routinen in unserem Denken distanziert, 
um komplementäre Blickrichtungen auf die Welt und uns selber: hier von außen 
nach innen, dort von innen nach außen.  

Doppelte Anpassung 

Was beide Perspektiven eint, sind ihre blinden Flecken. Niemand sieht sein ei-
genes Sehen; niemand aber auch, und vor allem, was er nicht sieht. Es ist, so 
Humberto Maturana und Francisco Varela*, wie vor einem Spiegel zu stehen, wo 
wir auf eine Weise uns selber sehen, wie wir es natürlicherweise nie könnten, 
nämlich als reflektierende Wesen.1  

Wir reflektieren uns als schon und weiter Reflektierende. Wir kommen uns 
selber dabei gar nicht nach. Was bleibt, ist zu erkennen, dass wir zum einen auf 
immer nur vorläufige, zum anderen auf stets bestimmte – »strukturdeterminier-
te« – Weise erkennen; dass wir es sind, die erkennen. Wir erkennen, dass wir, 
indem wir aus uns heraus, mit den Mitteln unserer Strukturdeterminiertheit, er-
kennen, die »operationale Geschlossenheit« unserer selbst als Erkennende reali-
sieren. Insofern ist auch Erkennen ein Handeln: das Hervorbringen einer Ganz-
heit – des Ganzen unserer selbst und Welt – in »struktureller Kopplung« an die 
äußeren Verhältnisse, in denen wir realiter leben. Als Erkennende sind wir 
gleichwohl auch darüber schon wieder hinaus. Wir sehen uns immer wieder neu 
vor den Spiegel unserer selbst gestellt, um im Angesicht unseres Spiegelbilds 
aufs Neue in uns auf uns selbst hin aufzubrechen. 

Die philosophische Bemühung zielt auf die eingesehene Vorläufigkeit allen 
Wissens und damit auf seine Positivität: Erst dem Denkenden wird Wissen zu 
einem Wissen von etwas Konkretem, einem auf dieses konkrete Etwas begrenz-
ten Wissen. Umgekehrt weiß sich auch das Denken als sich selbst nicht genug. 
Es bleibt auf positiv Wissbares – Wahrnehmungen, Erfahrungen, Gelerntes – als 
Anlass und Korrektiv angewiesen. Wissen gibt dem Denken Halt, während uns 
das Denken schon aus der vornehmlich wissensgeleiteten Bindung an uns und 

                                                
*  Humberto R. Maturana (geb. 1928) und Francisco J. Varela (1946-2001), chilenische 

Biologen und Philosophen. 
1  Vgl. im Folgenden Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Er-

kenntnis. Die biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens. München 1987, S. 29, 
36, 100 und 107. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 37

die Wirklichkeit herauszulösen beginnt. In dem Schwindelgefühl, das das Den-
ken im Denkenden damit auslöst, sieht Platon* den Anfang von Philosophie 
überhaupt.2  

Es ist geradezu die Aufgabe der Philosophie, uns in unserem Wissen und 
Meinen zu destabilisieren, um uns auf eine sowohl umfassendere als auch subti-
lere Weise neu zu stabilisieren. Anders könnten wir nicht von Denken als einem 
Lernprozess sprechen. Wir selbst, als geistbegabte, innengeleitete Wesen, nöti-
gen uns diesen Prozess auf. In Schwindel geraten, geraten wir nicht bloß aus un-
serer Bahn, sondern beginnen, in uns auf etwas außerhalb von uns hinzubewe-
gen: zu werden. Subjektivität und Objektivität, Innen und Außen werden für den 
Moment des Schwindels ununterscheidbar: Ich öffne mich etwas, das sich, in-
dem es sich mir öffnet, mich mir selbst öffnet.  

Was uns destabilisiert, bereitet uns darauf vor, uns auf höherer Ebene, ler-
nend, zu stabilisieren. Es bringt uns dahin, weiter, über dieses Jetzt hinaus, zu 
denken. Was uns weiterdenken lässt, ist unser Denken auf seiner Suche nach ei-
nem Ausweg aus dem Schwindel, von dem es in Gang gesetzt worden ist. Wei-
terdenkend klärt und erklärt sich unser eigenes Denken auf das nächst zu errei-
chende Niveau hin bzw. von diesem her. Wir klären und erklären uns uns selber 
als lernfähige Wesen, die, weiterdenkend, sich selbst immer schon voraus sind; 
die in der Lage sind, sich selber – konditioniert von einer vorgefundenen Innen-
Außen-Differenz – in Hinblick auf ihre eigene Weiterentwicklung zu destabili-
sieren.  

Jean Piaget, der mit langem empirischen Atem bei Kindern dem Werden 
menschlicher Intelligenz nachforschte, nennt diese Fähigkeit »freiwillige Selbst-
dezentrierung«3. Freiwillig ist die Selbstdezentrierung insoweit, als wir, von au-
ßen angestoßen, uns dazu bereitfinden, uns zugunsten des jeweils zu Lernenden 
aus unserer selbstzentrierten Perspektive zu lösen. Um einer aktuellen Problem-
lösung willen suchen wir einem außen Wahrgenommenen innerlich gerecht zu 
werden. Im Verlauf unserer inneren Anpassung daran vergessen wir uns als 
Wahrnehmende ans Wahrgenommene. Einerseits lernen wir ›etwas‹; anderer-
seits bekommen wir lernenderweise einen Begriff von der Beschränktheit unse-
rer Wahrnehmungsweise, unserer Irrtumsfähigkeit, die durch kein Lernen getilgt 
werden kann, da sie uns, im Gegenteil, erst zu lernen nötigt.  

                                                
*  Platon (427-347 v. Chr.), griechischer Philosoph. Schüler des Sokrates (469-399). 
2  Vgl. Platon: Theaitetos 155D. – Siehe auch: Humberto R. Maturana und Francisco J. 

Varela: Der Baum der Erkenntnis, S. 258f. 
3  Vgl. im Folgenden Jean Piaget: Abriß der genetischen Epistemologie. Freiburg im 

Breisgau 1980, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


38 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Lernend nähern wir uns einer Objektivität an, die in ihrer Unerreichbarkeit 
einen Horizontwert darstellt, dem auf unserer Seite ein Prozesswert – eben das 
Lernen – gegenübersteht. Es handelt sich hierbei um einen doppelwertigen An-
passungsvorgang: nach außen ans zu begreifende Objekt (Akkommodation) so-
wie nach innen, wo das lernende Subjekt das Begriffene seinen eigenen Bedürf-
nissen angleicht (Assimilation). Das Subjekt nähert sich der Wirklichkeit sowohl 
per Wahrnehmung, sensorisch, als auch motorisch, kraft der von ihm selber aus-
gehenden Einstellungen, Handlungen und Bewegungen. Beides zusammen 
macht den Prozess permanenten Versuch-und-Irrtums, einer Art Dauerstolpern 
und Wiederaufstehen, aus.  

Unfreiwillige Freiwilligkeit 

Selbstdezentrierungen sind freiwillig und unumgänglich zugleich. Das zeigt sich 
am Übergang vom kindlichen zum erwachsenen Denken (der gewisserweise nie 
abgeschlossen ist) wie, im Großen, an der Geschichte der Astronomie. Diese 
stellt das Paradigma eines menschheitlichen Lernprozesses schlechthin dar, der 
in der sukzessiven Aufgabe geo- und anthropozentrischer – im weitesten Sinne 
egozentrischer – Positionen besteht. Was uns nicht davon abhält, immer wieder 
neu in einen gleichsam natürlichen naiven Realismus zurückzufallen. So bleibt 
nichts nächstliegender, als die Erde als fest und die Sonne als auf- und unterge-
hend zu erleben; so wie unser Ich, selbst wenn wir um seine Illusion wissen, für 
uns selber notwendig und Halt gebend ist. Auch wenn wir, um zu lernen, nicht 
umhin können, uns denkenderweise infrage zu stellen, so gibt doch dasselbe 
Denken Mittel und Weg unserer Anpassungen an die uns bestimmenden Le-
bensbedingungen vor. Dies allein erklärt und rechtfertigt unseren naiven Alltags-
realismus: Um unseres eigenen Selbsterhalts willen dreht sich die Welt, alles, um 
uns selbst. Demgegenüber stellt jegliche philosophische (Selbst-)Hinterfragung 
ein für unsere Weiterentwicklung und Fortbestand einerseits notwendiges, ande-
rerseits künstlich bleibendes Korrektiv dar.4

Das lernende Subjekt kann sich nur insoweit selbstverlustfrei dezentrieren, 
wie seine senso-motorischen Lernhandlungen mit der Bildung tragfähiger inne-
rer – mit Piaget zu sprechen: operativer – Strukturen einhergeht, die sein Ich bil-
den und stärken. In dem Maße, wie sich in und dank der Herausbildung dieser 
Strukturen Gelerntes festigt, wird unser Inneres zunehmend aufnahmebereiter 

                                                
4  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 26, 30 und 290f.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 39

und -fähiger. Lernen erweist sich als Grenzerfahrung und -verarbeitung in ei-
nem: Das Subjekt umkreist das zu erkennende Objekt, indem es sich selber de-
zentriert, währenddessen sich im Zuge seines Erkennens im Subjekt ein neues 
Wirklichkeitsbild aufbaut und mit ihm ein an seiner eigenen Lernfähigkeit ge-
stärktes Ich. Objektivität, als Ideal zu erkennender Wirklichkeit, ist nach Piaget 
nur in Form »approximierender Rekonstruktion«, zangenhaft – als Beieinander 
von objektzugewandter Selbstdezentrierung und subjektstabilisierender Ichbil-
dung –, zu denken. 

Denkend – wiederum in Piagets Begrifflichkeit: operativ agierend – begeben 
wir uns auf die exzentrische Suche nach der uns bestimmenden Wirklichkeit, um 
uns darüber neu zu zentrieren. Wir nähern uns von der Grenze her, an die wir in 
uns stoßen: die Differenz von Innen und Außen. Egal, in welche Richtung wir 
gehen, ob nach innen, ob nach außen, wir bleiben von ihr bestimmt. Denkend 
konfrontieren wir uns mit dem uns Bestimmenden, während wir nach einem 
Dritten von Innen und Außen fahnden, das uns einen Ausweg aus deren Bedrän-
gung bietet. Denkend suchen wir nichts als nach Auswegen. Deswegen auch 
denken wir weiter, über das bereits Gedachte hinaus. Deswegen auch ist Denken 
Lernen. Wir lernen, indem wir per Dezentrierung überständige Überzeugungen 
ab- und neue, angemessenere Operationsstrukturen aufbauen. Wir arbeiten der 
Angemessenheit durch Selbstreflexion, approximativ, vor. Dabei hilft uns Philo-
sophie, indem sie uns nicht nur etwas, eine Sache, lehrt, sondern uns von unse-
rem eigenen Denken, unserer schieren Lernfähigkeit lernen lässt. 

Wir werden zum Lernen genötigt – nötigen uns selbst dazu. Allzu gerne 
blieben wir die, die wir sind. Dass uns dies nicht gegeben ist, dafür ist gerade 
unser Wunsch nach Beharrung ein Zeichen: Etwas in uns weiß um das Unhaltba-
re dieses Wunsches. Insofern sind wir uns noch in unseren Erstarrungen voraus. 
Wenn wir uns, sei es aufgrund eines äußeren Widerstands, sei es einer inneren 
Unzufriedenheit, zu lernen gezwungen sehen, so greifen wir auf eben dieses Vo-
raussein zurück. Wir finden in einen Abstand zu uns, der uns bereit macht, aus 
uns herauszugehen. Wir machen uns den Zwang zum Lernen zu eigen, nehmen 
von ihm – uns selber – alle Fremdbestimmtheit weg: Wir verwandeln Zwang in 
Bedürfnis, nehmen, was uns bestimmt, zum Material unserer Selbstreflexion.  

Was uns lernen lässt, sind letztlich wir selbst. Wir sind keine unbeschriebe-
nen Blätter. Genau deswegen ist das Reiz-Reaktions-Schema ein nicht nur für 
das Lernen, sondern für die Erklärung jeglichen Verhaltens untaugliches Modell. 
Unser Verhalten stellt niemals einen absoluten Neuanfang dar, sondern nimmt 
immer schon auf bestehende Assimilationsstrukturen unseres Organismus Be-
zug. Diese stellen immer schon die Norm bereit, innerhalb deren Grenzen unser 
Lernen auf spezifische, unsere je eigene Weise vonstattengeht – wie es, umge-

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


40 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

kehrt, dabei hilft, unsere zur Verfügung stehenden Assimilationsstrukturen zu 
wahren.5

Von Äußerem angestoßen, beginnen wir, uns in unserem Inneren zu bewe-
gen. Aus dieser Bewegung heraus entwickeln wir uns weiter. Wer und wo wir 
am Ende dieser Entwicklung sein werden, wissen wir nicht. Was wir wissen, ist, 
dass alle Entwicklung in den Grenzen unseres objektiven Selbst (die wir nicht 
kennen) stattfindet. Auf dem Weg unserer freiwilligen Selbstdezentrierungen 
können wir nicht komplett in die Irre, uns im Ganzen verloren gehen. Unsere 
Ängste und Zweifel in Hinblick auf unser Werden erinnern uns nur daran, dass 
es kein Werden ohne Lernen, kein Lernen ohne Selbstdezentrierung, keine 
Selbstzentrierung ohne Grenzerfahrung, äußere wie innere, gibt. So vermögen 
wir uns überhaupt nur darüber zu erhalten, dass wir Veränderungen im Außen 
innerlich vorwegnehmen. Wir finden, nach Teilhard de Chardin*, nur Halt in 
uns, sofern wir in uns in neue Räume vordringen, daran, dass wir auf immer 
komplexere Weise wir selbst werden. Vertiefte Selbstzentrierung besteht aber 
gerade nicht in einer sich verengenden Egozentrik, sondern darin, dass wir uns 
mehr und mehr dem, was wir nicht schon selber sind, öffnen. Wir zentrieren uns, 
indem wir nach draußen schauen, uns in unserer Schau mit unserer Umwelt ver-
einen, in unserer Vereinigung mit ihr an ihrer Selbstbewegung partizipieren.6

In zunehmender Einsicht darin, was uns vonseiten der Wirklichkeit – inner-
lich wie äußerlich – bestimmt, lernen wir, uns aus eigener Kraft, aus der uns je 
schon eigenen Selbstbewegung heraus, zu verändern. Zuerst mögen wir uns aus 
Angst oder Bequemlichkeit dagegen wehren; die antizipierten Konsequenzen 
unseres Beharrens lassen uns jedoch den kleineren Schmerz der freiwilligen 
Selbstdezentrierung jenen vorziehen. Indem wir aus uns heraus-, über uns hin-
ausgegangen wären, würden wir im Rückblick nicht nur klüger geworden, son-
dern bereits klug gewesen sein: Wir hätten zum Lernen weniger einen äußeren 
Anlass gebraucht, als dass wir bereits nach der Logik unserer inneren Weiter-
entwicklung gehandelt haben. 

Es ist dieser Aspekt eines zwar von außen angestoßenen, letztlich aber frei-
willigen Lernens, vor dem die Unterschiede zwischen existenzphilosophischen 
Fragestellungen einerseits und erkenntnistheoretischen andererseits sich zuse-

                                                
5  Vgl. Jean Piaget: Meine Theorie der geistigen Entwicklung. Frankfurt/M. 1988,        

S. 32ff. 
*  Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955), französischer Jesuitenpater. Geologe und 

Paläontologe, war mitbeteiligt an den Ausgrabungen, bei denen der sog. Peking-
mensch entdeckt wurde. 

6  Vgl. Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos. München 1981, S. 173f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 41

hends verwischen. Das existenzphilosophische Ideal eines auf freie, authentische 
Weise zu führenden Lebens kann nicht umhin, sich mit Fragen nach einer Wirk-
lichkeit zu befassen, die unserer Freiheit gerade Widerstand bietet. Die Selbstbe-
stimmtheit unseres individuellen Lebens hat sich stets in den Grenzen des Gege-
ben- und Bestimmtseins dieses Lebens durch Faktoren zu vollbringen, die unse-
rem Einfluss entzogen sind. Karl Jaspers nennt sie »Grund-« bzw. »Grenzsituati-
onen«.7 Sie umschreiben unsere schiere biologische Bedingtheit wie unser histo-
risches Bestimmtsein, wie auch unser bleibendes Unterworfensein von Zufall 
und Schuld. Sie bieten uns Gelegenheit, uns aus unserer Differenz zum uns de-
terminierenden Außen selbst in Besitz zu nehmen, uns gerade an den uns gesetz-
ten Grenzen als innerlich indeterminiert zu erleben – woraus wir denn überhaupt 
erst die Kraft beziehen, um unsere Freiheit, gegebenenfalls um unser Leben zu 
kämpfen.  

Auf der anderen Seite sieht sich noch derjenige, der, rein sachlich, einer von 
ihm selber unterschiedenen Wirklichkeit nachzuforschen sucht, auf die subjekti-
ven Antriebe eines Erkenntniswillens verwiesen. So sehr er sich auch am Er-
kenntnisideal der Objektivität orientiert, entgeht er doch nicht seiner eigenen 
Subjektivität. Auch der sich von Subjektivität versuchsweise freimachende Wis-
senschaftler bleibt in irgendeiner Hinsicht ein von Sehnsucht, Ehrgeiz und Sorge 
geleiteter Mensch. Würden wir nicht unsere Antriebe und Ziele in unsere ins 
Überpersönliche gehenden Unternehmungen einrechnen und reflektieren, geriete 
uns dies wohl oder übel zum Nachteil des Glückens unseres eigenen Lebens. 

Die Lücke und der natürliche Weltbegriff  

Alles, noch die luzideste Welt-, die rückhaltloseste Innenschau, bleibt Stückwerk 
gemessen an dem, worauf sie schaut. In welche Richtung ich auch blicke, immer 
hinke ich als Erkennender hinter dem zu Erkennenden her. Dies zu wissen, 
macht Sören Kierkegaard* zufolge Leidenschaft und Paradox des Denkens aus: 

                                                
7  Vgl. im Folgenden Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin – Heidel-

berg – New York 1973, S. 201ff. 
*  Sören Kierkegaard (1813-1855), dänischer Theologe und Philosoph, auf den Begriff 

und Sache moderner Existenzphilosophie zurückgeht. Mit seiner Hervorhebung der 
einzelnen Existenz ist er Gegner aller systematischen Philosophie, insbesondere der 
dialektischen Georg Friedrich Wilhelm Hegels (1770-1831). 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


42 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Denkend stoße ich auf ein Nichtdenkbares, während ich denkend schon über 
mich als Denkenden hinausgehe.8  

Selbst wenn ich, konstruktivistisch gedacht, die Wirklichkeit, die ich draußen 
zu erkennen meine, in meinem Gehirn erzeuge, so bleibe ich doch einer Wirk-
lichkeit überantwortet, die mich zu eben dieser Erzeugung befähigt, indem sie 
mich etwa mit einem Gehirn ausgestattet hat. Sie ist eben bloß nicht eine eindeu-
tig äußere Wirklichkeit. Oder andersherum: Noch die Theorie von einer Wirk-
lichkeit, welcher auch immer, ist ein Reflex dieser Wirklichkeit. Subjekt und 
Objekt der Erkenntnis sind so wenig voneinander zu trennen, wie sie ineinander 
aufgehen. Beide sind vielmehr sowohl über die sie bestimmende Innen-Außen-
Differenz miteinander verbunden als auch voneinander getrennt. Die Lücke zwi-
schen Theorie und der Wirklichkeit, von der die Theorie erzählt (sei es auch, um 
die Annahme einer Wirklichkeit im Ganzen radikalkonstruktivistisch durchzu-
streichen), ist theoretisch nicht zu schließen. Würde sie geschlossen, verlöre die 
Theorie ihren Gegenstand und würde aufhören, überhaupt eine Theorie von ir-
gendetwas zu sein.  

Gewisserweise ist jedes einzelne zu lebende Leben eine solche Lücke, die es 
mit sich selbst – in Absolvenz der es bestimmenden Innen-Außen-Differenz – 
überbrückt. Eine solche Überbrückung par excellence stellt »Denken« dar. Freud 
unterscheidet zwischen ontogenetisch primären und sekundären Denkvorgängen 
– wobei erstere weniger schon Denk- als zunächst nur Wahrnehmungsvorgänge 
darstellen.9 So zappelt und schreit der Säugling, bis er die Mutterbrust oder die 
Flasche bekommt. Den direkten, wenn auch zeitlich versetzten Zusammenhang 
des einen – des eigenen Zappelns und Schreiens – mit dem anderen – der erfah-
renen Zuwendung und Befriedigung von außen – erlebt der Säugling als »Wahr-
nehmungsidentität« von Innerem (Durst, Schreien) und Äußerem (Milch, Zu-
wendung). Im Maße seines inneren und äußeren Wachstums in eins mit der 
erfahrenen Verzögerung oder gar Versagung der ersehnten Befriedigung lernt er 
immer besser, die Differenz von Wunsch und Befriedigung zu ertragen. Er lernt, 
die Erfüllungen seiner Wünsche zunehmend mit Verzögerungen und Umwegen, 
wenn nicht sogar mit deren realen Begrabungen, in Verbindung zu bringen. An 
die Stelle der frühkindlichen Wahrnehmungsidentität von Innen und Außen im 
Augenblick der oralen Wunscherfüllung wird die »Denkidentität« der erfahrenen 
Differenz von Innen und Außen in eins mit der Erfahrung ihrer geleisteten Über-

                                                
8  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-

schrift. München 1976, S. 48f. 
9  Vgl. im Folgenden Sigmund Freud: Die Traumdeutung. A.a.O., Bd. II, S. 539f. und 

571f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN UND LERNEN | 43

brückungen treten. Damit geht eine energetische Ermäßigung und Verlagerung 
der erlebten Intensität der Differenz von Wunsch in und durchs Denken einher – 
bis sich schließlich das Denken als rationalisierender Sekundärprozess von sei-
nem symbiotisch-bedürftigen Urbild im Ganzen emanzipiert. Das Denken be-
ginnt, sich selbst genug zu sein, um den Preis, dass es mehr und mehr seine 
Überbrückungsfunktion – die kierkegaardsche »Leidenschaft« – einbüßt. So 
wird das Denken, in seiner Perfektionierung, zwanghaft; der Denkakt selber er-
fährt gleichsam eine Sexualisierung: Das anfangs probeweise Handeln mit ge-
ringer energetischer Besetzung wird buchstäblich zur Ersatzhandlung – mit den 
verdrängungsbedingten Begleiterscheinungen von Systematisierung und Recht-
haberei.10  

Im Interesse ihres eigenen Wirklichkeitsbezuges, nach außen wie nach innen, 
kann es also nicht Aufgabe von Theorie sein, etwas ›zu‹ dieser Theorie abzu-
schließen. Dies wäre, als ob wir zu denken aufhörten. Wir hörten auf, Lücken – 
Wirkliches – zu erleben. Daran aber hindern uns Leidenschaft und Paradox des 
Denkens. Denken heißt weiter-, über die eigenen Resultate hinausdenken, den-
kend das soeben Gedachte überschreiten, korrigieren. Denkend komme ich we-
der bei der Wirklichkeit noch bei mir selbst an. Ich habe aber die Möglichkeit, 
mich gedanklich etwas anzuschließen, das ich nicht schon selber bin, auf das hin 
ich mich selbst zuallererst entfalten muss. Denken ist eine Weise, an dem, was 
Innen und Außen – in mir wie außerhalb meiner – in ihrer Differenz zusammen-
hält, teilzuhaben. Wir haben am Ganzen nur soweit teil, wie wir an der uns je-
weils begegnenden Differenz von Innen und Außen teilhaben, sie in unserem In-
neren durchlaufen. 

Richard Avenarius hat die gegebene Natürlichkeit unseres Weltbegriffs dar-
an festgemacht, dass wir uns, komplementär zur Lückenhaftigkeit der – inneren 
wie der äußeren – Wirklichkeit, immer schon in einer Umgebung vorfinden, sei 
es einer Gegend, sei es von Mitmenschen mitsamt dem, was sie ausdrücken. Die 
bloße Tatsache unseres Umgebenseins von etwas oder jemandem stellt etwas Si-
cheres vor allem Denken dar.11 So sicher einerseits unser Umgebensein von et-
was ist, so dynamisch und unsicher ist unser Verhältnis zu ihm: Der Horizont, 
der das uns Umgebende umgibt, entzieht sich uns unendlich. Wir lernen, uns im
sich uns Entziehenden zu halten, eben indem wir uns in die uns hier und heute 
bestimmende Differenz von Innen und Außen begeben.  

                                                
10  Vgl. Sigmund Freud: Bemerkungen über einen Fall von Zwangsneurose. A.a.O., Bd. 

VII, S. 100f. 
11  Vgl. Richard Avenarius: Der menschliche Weltbegriff. Berlin 2014, S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


44 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Wir finden Halt, ohne einen letzten, festen Standpunkt einnehmen zu kön-
nen. Kein Standpunkt erlaubt uns, jenseits der uns aktuell bestimmenden Diffe-
renz von Innen und Außen das Ganze zu überblicken. Jeder Standpunkt ist sei-
nerseits von einem Horizont umsäumt, wie jeder weitere Standpunkt von einem 
weiteren Horizont umsäumt wird, der jenen ablöst. Für eben diese – der kierke-
gaardschen Leidenschaft des Denkens analogen – Erfahrung von Unendlichkeit 
steht Jaspers‘ Theorem eines uns »Umgreifenden« ein.12  

Was für das Ganze gilt, gilt ebenso sehr für uns selbst: Zu fragen, was und 
wer wir sind, heißt, uns unserer selbst aus dem, was uns haltend umgreift, was 
wir also nicht schon selber sind, zu vergewissern. Zu diesem Zweck nehmen wir, 
von einem metaperspektivischen Nirgendwo her, zugleich eine Innen- und Au-
ßenperspektive auf uns selber ein; wir blicken gleichsam in uns auf uns. Wir 
können in Bezug auf uns nur so weit objektiv sein, wie wir gleichzeitig unser 
subjektives Erleben hineinrechnen. Anders würden wir uns Gewalt antun. Ande-
rerseits würden wir uns, wenn wir uns ausschließlich aus unserer Innenperspek-
tive begriffen, als für uns selbst Verantwortliche verfehlen: Wir würden weder 
zum Du noch zu einem Wir kommen. Wir könnten, so wenig wir uns selber ver-
ständlich würden, irgendjemanden verstehen, d.h. ihn als ein Selbst zu nehmen 
wissen, vor dem wir uns selbst zurücknähmen. 

                                                
12  Vgl. Karl Jaspers: Vernunft und Existenz. Fünf Vorlesungen. Bremen 1947, S. 34f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


III  Das Dritte des Denkens 

Hat Denken einen Gegenstand, in dem wir nicht schon selbst steckten und er in 
uns? Wir können uns als Denkende nicht aus dem Gedachten heraushalten. Zu-
gleich ist das Gedachte nur ein Provisorium in Hinblick darauf, was immer noch 
zu denken bleibt. Auf diesen Rest hin denken wir weiter – sind wir uns selbst 
kraft unseres Denkens voraus. Umgekehrt heißt dies, dass wir unserem eigenen 
Denken nachzufolgen haben. Nicht nur, dass wir in dem Maße uns voraus sind, 
wie wir uns selbst gegenüber verspäten; wir stehen bei uns selbst ›im Wort‹.  

Selbstkontinuität und Differenzverarbeitung 

Denkend vergesse ich mich ans zu Denkende. Ich sehe offenen Auges von mir 
ab und gehe dabei doch umso tiefer in mich. Je bewusster ich mich der Selbst-
vergessenheit überlasse, desto eigensinniger, unverwechselbarer wird mein Den-
ken. Zugleich bekommt das Eigene fremde, anonyme Züge: Ich überrasche mich 
mit mir selbst. Ich hätte in diesem Augenblick von mir selber gelernt. Ich wäre, 
mir voraus, mir selbst gefolgt.  

Denkend vollziehe ich auf selbstbestimmte Weise eine mich bestimmende 
Innen-Außen-Differenz. Indem ich sie vollziehe, lasse ich in meiner Person In-
nen und Außen sich durchdringen. Damit vertiefe ich die empfundene Innen-
Außen-Differenz noch. Je deutlicher ich sie spüre, desto schmerzhafter erfahre 
ich sie; desto mehr aber auch weiß ich mich vom Schmerz – als einem Mittler 
zwischen Innerem und Äußerem, Vorstellungen und Wahrnehmungen1 – gehal-
ten. Eine Sicherheit, aus der heraus ich beginnen kann, mich dem jeweils zu Ler-
nenden zu öffnen: zu denken. Ich beginne, was mir von außen her zu denken 
gibt, einerseits mit dem, was mich von dorther anspricht oder abstößt, anderer-
seits mit dem, was ich selber an Ängsten und Hoffnungen mitbringe, abzuglei-

                                                
1  Vgl. Sigmund Freud: Das Ich und das Es. A.a.O., S. 291. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


46 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

chen und in der Folge auszutragen. Mein Denkvermögen stellt hierbei ein Instru-
ment der beidseitigen Distanzierung bereit, das mir erlaubt, das, was mit mir ge-
schieht, und das, was von mir ausgeht, auseinanderzuhalten. Indem ich es aus-
einanderhalte, verstrebe ich es in mir. Dies erlaubt mir, mich gegenüber den Ver-
hältnissen, von denen ich bestimmt werde, als souverän zu erweisen: Ich syn-
chronisiere meine mitgebrachten Ängste, Wünsche und Erinnerungen mit den 
Überraschungen und Ansprüchen des äußeren Lebens. 

Die von uns geleisteten Synchronisierungen von Innerem und Äußerem, Ei-
genem und Zugefallenem regeln unsere Individuationen. Damit entsprechen wir, 
und mit uns alles Lebende, dem Prinzip von Selbstkontinuität einerseits und zu-
reichender Differenzierung andererseits. So weiß sich der Affe in seiner in-
stinktgeleiteten Jagd auf alles schwirrend Fliegende gleichwohl von der ihm ge-
fährlichen Wespe fernzuhalten.2 Auch wir müssen unsere Selbsteinheit auf die-
ses Dritte von Selbstkontinuität und Differenzverarbeitung hin immer neu 
gewinnen. Wie wir es schaffen, die uns jeweils bestimmende Differenz von inne-
rem Antrieb und äußerer Anforderung zu erfassen, auszudrücken und zu bewäl-
tigen, wird unseren je eigenen Selbstumgang und Stil, eben unsere Individualität, 
ausmachen. 

Denken ist nicht Sache von ›Denkern‹. Wir alle sind Philosophen unseres ei-
genen Lebens. Beziehungsweise: Die Philosophen sind bloß Protagonisten unser 
aller Vermögen zu denken. Denken ist vom Einzelnen zu leisten und als diese 
Leistung Allgemeingut. Es vereinzelt und verbindet gleichermaßen. Was uns 
voreinander vereinzelt, ist unser Inneres, aus dem heraus wir denken; was uns 
miteinander verbindet, ist unser aller Nötigung, denkend aus uns herauszugehen, 
als aus sich Herausgehende mit anderen aus sich Herausgehenden zu koexistie-
ren. Per Denken entfalten wir uns zu den Personen, die wir der Möglichkeit nach 
für uns selber sind. Würde ich nicht denken, würde ich nie erfahren, wer ich bin 
bzw. sein könnte. Ich bliebe von allem Anfang an hinter meinem objektiven 
Selbst zurück in den aktuellen Grenzen meines subjektiven Selbst. Denkend ent-
berge und entwickle ich Möglichkeiten der Weiterentwicklung nach innen wie 
nach außen, sowohl in meinen Empfindungsweisen als auch in der Entdeckung 
neuer äußerer Welten. Ich kann jene Empfindungen gar nicht von diesen Entde-
ckungen trennen – und umgekehrt: sei es auch negativ, dass meine Empfin-
dungsweise gerade davon bestimmt ist, dass ich mich neuen Welten verschließe. 
Ich hätte mich mir selbst, meinem Drang, aus mir herauszugehen, mich draußen 

                                                
2  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 260f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS DRITTE DES DENKENS | 47

zu erproben, verschlossen. Ich hätte damit in gewisser Weise auch aufgehört zu 
denken. 

Kann ich überhaupt aufhören zu denken? Ich müsste es wollen. Selbst wenn 
ich aber aufhören wollte zu denken, um mich spontanen, regellosen Vorstellun-
gen hinzugeben – also frei zu assoziieren –, so sind doch diese Vorstellungen 
und Assoziationen nicht ziellos. Worauf wir verzichten, sind bloß unsere be-
wussten und gewollten Zielvorstellungen. Wir kommen aber nicht umhin, Ziele 
überhaupt zu verfolgen, und seien sie unbewusster Natur. Mithin ist auch unser 
Träumen – die »Traumarbeit«, wie Freud es nennt – schon eine Art Denken: eine 
Weise, uns selbst über Raum und Zeit hinweg voraus zu sein.3 So sehr Denken 
Schon- und Weiterdenken ist, heißt, aufhören wollen zu denken, sich an diesem 
Willen aktiv zu verausgaben und schließlich zu erschöpfen. Ironischerweise ist 
noch meine Erschöpfung Indiz eines Weiterdenkens, nur dass ich eben auf 
rückwärtige Weise, gegen mich selber, weiterdenke, ›grüble‹. Statt aus mir her-
auszugehen und mich etwas außerhalb meiner zu öffnen, schließe ich mich in 
meinem Denken ein. Ich finde in meinem Selbsteinschluss gleichwohl keine Ru-
he; ich rotiere nur umso heftiger in meinem Inneren. Was aber treibt das Kreisen 
in mir an, wenn nicht Selbstverurteilung? Im Maße meines Selbsteinschlusses 
verberge ich sie vor mir selbst; in der Logik meiner Verschlossenheit gegenüber 
dem Außen wende ich sie in eine Anklage der Anderen, der Welt im Ganzen. 

So wenig ich zu denken aufhören kann, so wenig kann ich auf Dauer mich, 
die Anderen, die Welt im Ganzen verurteilen. Ich müsste auch dies wollen. So 
sehr ich es wollen muss, so sehr könnte ich auch verzeihen. Dass ich verzeihen 
kann, zeichnet mich als freie – innerlich freie – Person aus. Meine Fähigkeit, zu 
verzeihen, entspricht derjenigen, zu versprechen. Verzeihen wie Versprechen 
setzen uns in ein Differenzverhältnis sowohl zur äußeren Wirklichkeit als auch 
zu uns selber. Indem wir etwas versprechen, machen wir uns und unseren 
Selbstbegriff von unserem Ausgeliefertsein an die faktische Welt unabhängig. 
Darüber, dass wir im gleichen Maße verzeihen können, stellen wir eben diese 
Unabhängigkeit vom Außen, wie sehr wir auch verstrickt in sie sein mögen, in 
uns wieder her. Nach Robert Spaemann* stellt der kontrafaktische Akt des Ver-

                                                
3  Vgl. Sigmund Freud: Die Traumdeutung. A.a.O., S. 86 und 504. 
*  Robert Spaemann (geb. 1927), deutscher Philosoph. Vertreter eines naturrechtlich-

teleologischen Denkens und als dieser Kritiker des Szientismus. Schüler von Joachim 

Ritter (1903-1974). Erhielt 2001 den Karl-Jaspers-Preis der Stadt Heidelberg. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


48 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zeihens einen freien, schöpferischen Akt dar, über den wir uns immer wieder 
aufs Neue unsere innere Freiheit erschließen.4  

Der schöpferische Akt ist zugleich ein Akt der Hingabe. Wir sind nur so weit 
schöpferisch, wie wir uns selber öffnen. Uns etwas öffnend, bejahen wir dies 
Etwas; wir bejahen es als bejahenswert: andere Menschen, die Welt, das Leben, 
uns selbst. So lähmend und destruktiv grübelndes Im-Kreis-denken ist, so kon-
struktiv und poetisch ist ein Denken, das sich der ihm selber zugrunde liegenden 
Differenz von Innen und Außen offenhält. Indem es sich ihr offenhält, erfährt 
das Denken die Differenz als etwas Halt Gebendes. Von der erfahrenen Innen-
Außen-Differenz gehalten, öffnet sich das Denken sich selbst in Form einer sich 
auftuenden Distanz zu sich. Gilles Deleuze* zeigt, dass Denken in eben dem Ma-
ße ein Modus der Bejahung ist, wie es Mittler einer Distanzierung ist.5 Umge-
kehrt kann es denn auch kein ›positives Denken‹ geben. Dies wäre schließend-
identifizierend statt öffnend-distanzierend. Es handelt sich hierbei im strengen 
Sinne um gar kein Denken. Eher stellt es eine willentliche Beschränkung des ei-
genen Denkens an die Gebote von Egozentrik und Selbstbehauptung dar. Dies 
jedoch führt weniger zu Selbstentfaltung als zur Erschöpfung an einem Negati-
ven, von dem sich ›positives Denken‹ glaubt absetzen zu müssen. 

Erkennen und Verstehen 

Denken, als Weiterdenken, ist nicht erschöpfbar. Es ist Mittel unserer Welt- und 
Weg unserer Selbsterschließung in einem. Es begleitet uns wie unsere Atmung, 
wie unser Lidschlag. Ihm folgend, folge ich einem Dritten von Innen und Außen, 
das mich aus meiner Bestimmtheit durch dessen Differenz hinausführt. Dieses 
Dritte stellt einerseits das Unerschlossene der Welt um mich herum dar, anderer-
seits mein eigenes Nicht-angekommen-, Nicht-fertig-Sein. Denkend entbirgt sich 
mir so ein zweiwertiges Werden, nach innen wie nach außen hin, in welchem 
sich Inneres und Äußeres auf immer neue, unvorhersehbare Weise durchdringen. 
Ich werde deren Durchdringung immer erst nachträglich erfassen, d.h. mich den-
kend verspäten. Zugleich nehme ich die Durchdringung von Innerem und Äuße-
rem an mir selbst vorweg, indem ich das, was mich von innen her antreibt bzw. 

                                                
4  Vgl. Robert Spaemann: Personen. Versuche über den Unterschied zwischen ›etwas‹ 

und ›jemand‹. Stuttgart 1996, S. 251. 
*   Gilles Deleuze (1925-1995), französischer Philosoph des Wunsches und der Bewe-

gung. Verfasste zusammen mit Félix Guattari (1930-1992) den »Anti-Ödipus«. 
5  Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns. Frankfurt/M. 1993, S. 216. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS DRITTE DES DENKENS | 49

blockiert, außerhalb meiner, im Umgang mit Anderen und der äußeren Wirk-
lichkeit, durchexerziere.  

Das Beieinander von Vorwegsein und Verspätung beschreibt das Verfloch-
tensein von Denken und Lernen, Lernen und Werden. Das Dritte von Innen und 
Außen, dem mein Denken folgt – das es in seiner Artikulation an sich selber ent-
faltet –, ist das je zu Lernende und zu Bewältigende im Zuge und zum Zweck 
der eigenen Individuation. Es stellt sowohl die jeweils nächste Herausforderung 
als auch den jeweils nächsten sich öffnenden Ausweg dar. So auch sind Erkennt-
nisse begriffene – begriffliche – Auswege. Freud hat, wie gesehen, schon unser 
Träumen als eine Art Denken aufgefasst, das statt mit Rationalem und Bewusst-
heit mit Wünschen in Form halluzinativer Umsetzungen von vorbewusst Ge-
dachtem befasst ist.6 Mit jeder Wunscherfüllung stellt sich heraus, dass sie mit 
dem Wunsch eines Anderen kollidiert. Im Maße dieses Zusammenstoßes kann 
die Erfüllung von Wünschen für den Wünschenden durchaus gefährlich sein: Er 
muss mit der Missbilligung dessen rechnen, dessen eigene Wunscherfüllung da-
durch beschnitten und verletzt wird. Jeder Wunsch tritt im Tandem eines gegne-
rischen Wunsches auf, dessen Erfüllung für den jeweils Anderen ein Ärgernis 
darstellen kann. 

Freud verweist auf Johann Peter Hebels* Märchen von den drei Wünschen 
als Paradebeispiel einer Wunschkollision und deren Auflösung.7 Danach ver-
spricht eine gute Fee einem jungen, armen Ehepaar die Erfüllung dreier Wün-
sche. Das Paar plant zunächst, sie sorgfältig zu erwägen. Da weht abends ein Ge-
ruch von Bratwürsten von den Nachbarn herüber. Gedankenlos wünscht sich die 
Frau selber welche; schon bekommt sie sie. Über diesen Egoismus ist wiederum 
der Mann verärgert, der, nicht minder gedankenlos und egoistisch, seiner Frau 
als Strafe Bratwürste an deren Nase wünscht. Als dritten Wunsch haben sie nur 
mehr übrig, den angerichteten Schaden zu beseitigen, d.h. die Würste von der 
Nase der Frau wieder wegzubekommen. Die Aufgabe besteht mithin darin, die 
unmittelbare, egozentrische Wunscherfüllung zugunsten eines Dritten – im Mär-
chen zugunsten des Glücks des Paares – aufzugeben. So genommen ist der je-
weils noch verbleibende dritte Wunsch, der über das egoistische Wünschen hin-
ausgeht, Sinnbild jenes Ausweges, den jederzeit das Denken bietet. 

Denken führt übers Erkennen zum Verstehen. Beides zusammen ergibt Wis-
sen. Wissen ist vorläufiges Wissen, bis es neuerlich von einem Denken, d.h. 

                                                
6  Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 14. Vorle-

sung: Die Wunscherfüllung. A.a.O., S. 217. 
*  Johann Peter Hebel (1760-1826), deutscher Schriftsteller und Mundartdichter. 
7  Vgl. im Folgenden ebd., S. 219f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


50 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Weiterdenken, suspendiert wird. Erkenntnis eröffnet uns etwas, während wir 
übers Verstehen uns ihm öffnen, es in uns eindringen, mit unserem Inneren ver-
binden lassen. Erkenntnis geht auf Äußeres, Objektives, während ich nur aus mir 
selbst heraus, subjektiv, irgendetwas verstehen kann. Erkenntnis ist ausschnitt-
hafte, punktuelle Erkenntnis. Ich verstehe dagegen immer ganzheitlich, kraft der 
Ganzheit meines Verstandes, meiner Person. Meine eigene Ganzheit wird mir 
jedoch nie deutlich, nie äußerlich. Im Maße dieser Undeutlichkeit suche ich sie 
augenblicklich herzustellen bzw. wiederherzustellen, sobald ich mich etwa durch 
eine spezifische Erkenntnis infrage gestellt finde.  

So sehr ich aufgerufen bin zu erkennen, erkennenderweise jemandem oder 
etwas gerecht zu werden, so wenig kann es meine Aufgabe sein, jemanden zu 
verstehen, wie dieser sich selbst versteht. Ich kann ihn immer nur auf meine 
Weise verstehen, sei es auch, dass ich, was ich zu verstehen suche, missverstehe. 
Ich verstehe auf eine Weise, die mich in die Lage bringt, Kohärenz in und au-
ßerhalb von mir herzustellen. Wenn ich gezwungen werde, mein Verstehen zu 
korrigieren, so deswegen, weil ich auf Dauer mit einem falschen Verständnis 
von etwas oder jemandem nicht ›durchkäme‹. Nicht zuletzt um meiner sich im-
mer wieder neu herzustellenden Selbsteinheit willen bin ich gezwungen, mein 
Verständnis von etwas oder jemanden von einer Erkenntnis aufstören zu lassen: 
etwa eine Erkenntnis über die Art meines Verstehens zu erlangen und so einen 
Prozess des Weiterdenkens in Gang zu setzen. Wen oder was ich auf meine Wei-
se verstanden zu haben meine, wird sich ohnehin einem totalen Verstehen ent-
ziehen. Und zwar strukturell: Jemand oder etwas bietet kraft seines Selbstseins 
meinem Verstehen Widerstand. Er ist dieser Widerstand, der mich zum Erken-
nen (auch meiner selbst) zwingt, und nicht etwa ich selber. 

Das Dritte, woraufhin das Denken uns ihm zu öffnen uns bereit macht, wird 
uns nie zum Besitz eines Wissens. Es ist Offenheit, Transzendenz. Ihm folgend, 
nehmen wir über den Umweg einer Sache, die wir begreifen, uns selber in Be-
sitz: Wir koevolvieren als Denkende mit dem von uns Gedachten. Die begriffene 
Sache geht Hand in Hand mit dem Begreifen meiner selbst als so Denkenden. 
Beide führen zu einer neuerlichen Durchdringung dessen, was mich einerseits 
von innen antreibt bzw. blockiert, andererseits von außen her anspricht bzw. ab-
stößt. Um aus dieser Spannung herauszukommen, muss ich zunächst in sie hin-
eingehen; ich muss sie als diese begreifen und zur Sprache bringen. Über ihren 
Begriff und Ausdruck lerne ich, mich selber zu begreifen und auszudrücken.  

Im Vollzug meines Denkens, darüber, dass ich mich dem sich jeweils öff-
nenden Dritten von Innen und Außen öffne, tauschen Innen und Außen in mir 
die Plätze. Denkend mache ich mich zum Medium ihrer wechselseitigen Durch-
dringung. Im Maße ihrer Durchdringung werde ich. Ich beginne, auf mich selber 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS DRITTE DES DENKENS | 51

zurückzublicken, darauf, wie ich vorher war, dachte und empfand. Indem ich 
mein bis jetzt gelebtes Leben transzendiere, führe ich es erst: Ich folge dem Vor-
aussein meines objektiven Selbst, indem ich denkend-lernend den sich jeweils 
bietenden Ausweg nehme. Ich nehme ihn aus meinem Bestimmtsein von einer 
Innen-Außen-Differenz heraus auf die je herzustellende Einheit meines eigenen 
Lebens hin. 

Autopoiesis oder Die offene Frage der Wirklichkeit 

Erkennen ist nicht Verstehen, Denken nicht Wissen. Denken, als Weiterdenken, 
enteignet mich vielmehr meines Wissens, durchbricht dessen temporäre Kohä-
renz. Darin besteht sowohl das Beunruhigende als auch Tröstende des Denkens. 
Würden wir nicht denken, nicht weiterdenken, würden wir uns nicht immer neu 
dem sich öffnenden Dritten von Innen und Außen öffnen. Wir würden am Ab-
schlusshaften unseres eigenen Wissens erstarren: Immer schon wissend würden 
wir nichts mehr erwarten; nichts mehr könnte uns überraschen. Es bliebe buch-
stäblich nichts mehr zu lernen übrig. Es gäbe keinen Anlass, uns weiterzuentwi-
ckeln. Wir wären eins mit unserem Gewordensein geworden.  

Denken führt uns an unsere Grenzen und mit ihnen vor die Relativität unse-
res Wissens. Relativiert, verunklart sich dessen Klarheit; wir verlieren den Über-
blick. Der Verlust wissenden Überblicks bringt indes, ausgehalten, ein Mehr an 
Differenziert- und Durchdrungenheit, an Ichstärke. Ich beginne, mich zuneh-
mend sicherer im Ungewissen zu bewegen, dem sich gerade Öffnenden von In-
nen und Außen zu folgen. Ich trete aus meinem Umschlossensein von meinen 
inneren Antrieben und Blockaden einerseits, meinen äußeren Beanspruchungen 
und Festlegungen andererseits heraus. Im Herausgang aus mir bildet sich mein 
Ich als Instanz und Struktur bewältigter Innen-Außen-Differenzen – Bewältigun-
gen, deren ichstarkes Kriterium es ist, dass sie innerlich-selbstbestimmt absol-
viert worden sind. 

Um der, in diesem Sinne, erfolgreichen Bewältigung der mich bestimmenden 
Innen-Außen-Differenz willen kann es nicht darum gehen, mit meinem Denken 
Recht zu behalten, sondern etwas, das ich nicht schon selber bin, gerecht zu wer-
den. Denken hilft uns, einer Wirklichkeit näherzukommen, von der wir gleich-
zeitig wissen, dass wir nie bei ihr ankommen. Es erweitert unser Wissen um das 
Bewusstsein seiner – unserer – Grenzen. Im gleichen Maße hört Wirklichkeit 
auf, ein Referenzbegriff für unser Wissen zu sein, auf den wir uns berufen zu 
können meinen, anstatt bereits weiter, über unser Wissen hinaus, zu denken. Sie 
hört auf, eine triviale Tatsache zu sein, und wird selbst zu einer offenen Frage. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


52 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Wie aber der Offenheit dieser Frage gerecht werden, ohne zugleich das Ge-
spür für das Widerständige von Wirklichkeit zu verlieren? Einfach, indem wir 
uns auf die Differenz von Innen und Außen einlassen, die uns augenblicklich be-
stimmt. Wir würden die Frage unserer Lebensführung mit der Entdeckung des 
aktuellen Dritten von Innen und Außen verbinden. Nicht nur, dass wir so unse-
ren Weg durchs Leben nehmen; wir individuieren uns, indem wir ihn gehen. 
Eben hierfür aber braucht es das Denken – bedarf es unserer freiwilligen 
Selbstdezentrierung, um uns aus den Erstarrungen unserer Ichzentriertheit, der 
Kohärenz unseres Wissens, zu lösen. Was aber ist der Inbegriff des Lösenden, 
wenn nicht die – und sei es irritierende – Erfahrung von Wirklichkeit? ›Wirk-
lichkeit‹ ist, so verstanden, weniger eine erkenntnistheoretische als die prakti-
sche Frage gelebten Versuch-und-Irrtums.8

Denkend öffnen wir uns innerlich einem sich draußen Öffnenden. Uns ihm 
öffnend, werden wir: Wir verändern uns auf selbstbestimmte, lernende Weise. 
Zugleich sind wir auf spezifische, unsere eigene Weise offen; wir denken, nach 
Maturana und Varela, strukturdeterminiert, als diejenigen Wesen, die wir nun 
einmal sind. Indem wir auf unsere Weise denken, stellen wir denkend die opera-
tionale Geschlossenheit unserer selbst als denkende Personen her. Zugleich sind 
wir an unsere Umwelt, d.h. aneinander, strukturell gekoppelt: Wie wir für uns 
selber Einheiten darstellen, stellen wir füreinander Umwelten dar. Wer und wo 
wir sind, sind wir dank des Zusammenspiels unserer persönlichen Strukturde-
terminiertheit einerseits mit unserer strukturellen Kopplung aneinander anderer-
seits.  

Wir können uns, was draußen ist, was und wer wir selber sind, nie vollstän-
dig erklären. Wir wissen nur, dass, was ist, aus Gründen seiner Strukturdetermi-
niertheit so ist, wie es ist: dass ihm – uns allen – etwas Eigenes eignet, das von 
sich aus auf etwas ihm Äußerliches bezogen ist. Umgekehrt ist dem, worauf et-
was bezogen ist, wiederum etwas Eigenes, Innerliches eigen, das seinerseits auf 
etwas bezogen ist, das von ihm selber unterschieden ist usw. Aller strukturellen 
Kopplung ans Außen zum Trotz ist alles, was ist, aus sich heraus, was es ist. 
Woraus aber bezieht es die Kraft dazu – zu sich? Maturana und Varela nennen es 
»Autopoiesis«.9 Sie haben diesen Begriff streng biologisch, aus der selbstrepro-

                                                
8  Wie wir noch sehen werden, ist dies der Ansatz von Ernst von Glasersfelds Konzept 

der »Viabilität« – mit (wie wir ebenfalls sehen werden) problematischen, nämlich  
neuerlich abschließenden Folgen für unseren Begriff von Wirklichkeit insgesamt: ih-
rer Leugnung. 

9  Vgl. im Folgenden Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Er-
kenntnis, S. 50ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DAS DRITTE DES DENKENS | 53

duktiven Funktionsweise der lebenden Zelle, hergeleitet. So ist die Zelle in der 
Lage, aus sich heraus Bestandteile zu erzeugen, die sie im Fortgang in ein kom-
plexes Netz von Verwandlungen integriert, das sie in einem generiert und selber 
durchläuft. Sie schafft sich nicht nur ein inneres Netzwerk, sondern auch schon 
seinen Rand mit, der es nach außen wie nach innen begrenzt: Indem sich die Zel-
le nach innen hin teilt, bildet sie ihr eigenes Außen mit heraus, während sie kraft 
ihrer selbst erzeugten Selbstbegrenzungen ein weitverzweigtes Innen aufbaut 
und vertieft.  

Jeder lebende Organismus funktioniert nach diesem autopoietischen Prinzip. 
Er zieht sich, wie Maturana und Varela schön sagen, an seinen eigenen Schnür-
senkeln empor. Im Maße dieses Sichemporziehens unterscheidet er sich progres-
siv von dem ihn umgebenden Milieu, an das er zugleich strukturell gekoppelt 
bleibt. Selbstunterscheidung und -konstitution sind ein und derselbe Vorgang. 
Was lebt, lebt auf einer Grenze, die es bereits selber darstellt. Ein mit Innerlich-
keit ausgestattetes Wesen zu sein, meint nicht, irgendwo drinnen zu sein, son-
dern sich auf der Innenseite einer Grenze aufzuhalten, die man selbst ist.10

                                                
10  Vgl. Gilbert Simondon: L’Individu et sa genèse physico-biologique. Paris 1964. Zi-

tiert nach Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 136.

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


IV  Die Gunst der Störung und die Einheit  
 der Person  

Was bedeutet Offenheit des Denkens unter Bedingungen unserer Strukturdeter-
miniertheit? Es bedeutet, dass wir bei uns selbst nur unter der paradoxen Bedin-
gung sind, dass wir uns »stören« lassen: dass wir die Begegnungen mit dem Au-
ßen zum Anlass inneren Lernens und Werdens nehmen.  

Strukturelle Kopplung, natürliches Driften und die spekulative 
Funktion des Denkens 

Maturana und Varela weisen darauf hin, dass die Umwelt eines Organismus in 
diesem zwar Veränderungen auslöst, ihn aber nicht determiniert.1 Organismus 
und Milieu stehen zueinander in keinem Verhältnis direkter Einflussnahme, son-
dern ihrer strukturellen Kopplung aneinander. Die ontogenetischen Wandlungen 
eines Organismus folgen dabei stets, nach Maßgabe seiner in jedem Augenblick 
gegebenen operationalen Geschlossenheit als Ein- und Ganzheit, den ihm eige-
nen internen Strukturprinzipien, noch dann, wenn ihm eine Veränderung von au-
ßen aufgezwungen wird. Die von außen ausgelösten Strukturveränderungen 
werden von dem betreffenden Organismus in seinem Vermögen, sich aus sich 
selbst heraus – autopoietisch – zu (re)organisieren, je schon aufgegriffen und in 
der Logik seines bis dato gelebten Lebens verarbeitet. Marcel Prousts* berühmte 
Evokation eines Erinnerungsvorganges, ausgelöst von der äußeren ›Störung‹ ei-

                                                
1  Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,        

S. 106 
*  Marcel Proust (1871-1922), französischer Schriftsteller. Verfasser des siebenbändigen 

Romans »Auf der Suche nach der verlorenen Zeit«. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


56 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nes in Tee getränkten Stück Kuchens, das der Protagonist verzehrt, gibt hierfür 
das literarische Paradebeispiel:  

»Woher strömte diese mächtige Freude mir zu? Ich fühlte, daß sie mit dem Geschmack 
des Tees und des Kuchens in Verbindung stand, aber darüber hinausging und von ganz 
anderer Wesensart war. Woher kam sie mir? Was bedeutete sie? Wo konnte ich sie fas-
sen? Ich trinke einen zweiten Schluck und finde nichts anderes darin als im ersten, dann 
einen dritten, der mir sogar etwas weniger davon schenkt als der vorige. Ich muß aufhö-
ren, denn die geheime Kraft des Trankes scheint nachzulassen. Es ist ganz offenbar, daß 
die Wahrheit, die ich suche, nicht in ihm ist, sondern in mir.«2

Die Wahrheit ist niemals woanders zu finden; aber sie ist nicht dort zu suchen. 
Um Wirkliches zu ermitteln, muss ich einerseits von mir selber ausgehen, wäh-
rend ich, um mich selbst zu erkennen, von mir selber gerade absehen können 
muss. Erst in Auseinandersetzung mit dem Außen bekomme ich Gelegenheit, 
mein Inneres zu entdecken, ein Inneres, das ich zugleich vor jenem Außen, das 
mich darauf stößt, zu schützen habe. Lebenslang greife ich auf mein Inneres als 
Ressource meiner Realitätstüchtigkeit zu, ohne doch je an deren Quelle zu ge-
langen. Ich weiß so wenig über die Herkunft meiner Fähigkeit, mich, unter den 
Bedingungen meiner Strukturdeterminiertheit, nach den autopoietischen Geset-
zen meines Inneren zu organisieren, so sehr ich weiterhin der Störung von außen 
bedarf, um mich selbst zu spüren, zu regen und weiterzuentwickeln.  

Alles agiert miteinander, alles stört einander. Wenn sich auch auf lange phy-
logenetische Sicht das Ganze verändern wird, so doch immer unter den konser-
vativen Bedingungen der Strukturdeterminiertheit und autopoietischen Potenz 
jedes einzelnen Wesens, das sich dem Druck von außen zugleich widersetzt und 
anpasst. Maturana und Varela bezeichnen das Beieinander von Selbsterhalt und 
Strukturwandel, Autopoiesis und Anpassung, als »natürliches Driften«3. Wir 
sind, ohne dass wir es merkten, je schon in dieser Drift begriffen, indem wir die 
uns augenblicklich bestimmende Differenz von Innen und Außen durchlaufen, 
d.h. dem sich jeweilig öffnendem Dritten von Innen und Außen folgen. Darüber, 
dass ich den Ausweg dieses Dritten von Innen und Außen nehme, führe ich mein 
Leben. Mein Denken navigiert mich durch eine sich jäh auftuende Öffnung. Es 
lässt mich Neues erfassen, lernen. Es weist mir einen Weg durchs Außen, ent-

                                                
2  Marcel Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Band 1: In Swanns Welt.      

1. Teil: Combray. Frankfurt/M. 1980, S. 64. 
3  Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,        

S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GUNST DER STÖRUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 57

lang seiner Verlockungen und Zumutungen, indem es mich zwingt, mich mei-
nerseits dem sich draußen Öffnenden zu öffnen, meine Blockaden zu lockern 
und meine Antriebe zu kanalisieren. In dieser doppelten Regulierung besteht die 
spekulative Funktion des Denkens. Ohne sie bliebe der innere Lotse meiner Ur-
teilskraft ohne Kapitänsweisung, meine Lebensführung ohne jede – den Ist-
Werten meiner Strukturdeterminiertheit abgerungene – sollwerthafte Zielbe-
stimmung.  

Nach Alfred North Whitehead* ist es Aufgabe der Vernunft, uns kraft Speku-
lation von methodischen Beschränktheiten wie weltanschaulichen Fixierungen 
freizumachen. In dieser Lockerung spricht sich der Anspruch philosophischen 
Denkens auf allgemeine Geltung aus. Der Spekulation Grenzen zu setzen, heißt 
nicht nur, unsere persönliche Freiheit, ins Offene zu denken, zu behindern, son-
dern Verrat an der Offenheit der Zukunft zu begehen.4 Vor diesem Hintergrund 
hält uns die Sorge um die ›Richtigkeit‹ unseres Denkens nur vom Denken ab. Sie 
lässt uns der wichtigeren Frage ausweichen, was uns überhaupt zum Denken 
bringt: was uns aus uns selber herausgehen, uns überhaupt erst selbsttätig bewe-
gen lässt, nämlich uns zu dem, was wir innerlich, der Möglichkeit nach, schon 
sind, nach außen hin entwickeln zu wollen. Was tautologisch anmutet, bezeich-
net ein unvermeidliches Paradox. Danach ist es für unsere Selbstentfaltung uner-
lässlich, uns für etwas oder jemanden zu engagieren, der oder das wir gerade 
nicht selber sind. Erst über diesen Umweg kommen wir mit uns selbst voran 
bzw. uns näher. Niemand ist und bleibt, der er ist. Um zu sein, der ich bin, muss 
ich mich zu mir entwickeln. Das aber heißt, mich weiterzuentwickeln. Dafür 
muss ich Allianzen eingehen mit Personen, Dingen und Gelegenheiten, die mir 
gerade zur Verfügung stehen, so auch mit meinem gegenwärtigen Wünschen und 
Ängsten, Talenten und Schwierigkeiten.  

Die Suche nach der wahren Physik 

Das Weiter ist ein Höher: Während sich alles, was mich umgibt, in seiner End-
lich- und Vergänglichkeit darbietet, gefärbt vom Wissen um meine eigene, neh-
me ich in mir selber ein gegenläufiges, aufwärtsgerichtetes Streben wahr. Teil-
hard de Chardin nennt es »Orthogenese«: das Aufstiegs-Prinzip des Lebens in 

                                                
*  Alfred North Whitehead (1861-1947), britischer Mathematiker und Philosoph, Vertre-

ter eines »organischen« – nach kantischem Verständnis »vorkritischen« – Denkens. 
4  Vgl. Alfred North Whitehead: Die Funktion der Vernunft. Stuttgart 1974, S. 53 und 

62. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


58 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Richtung sich vertiefender Selbstzentriertheit des jeweiligen Individuums wie 
dessen immer komplexer werdenden Verflechtung mit seiner Umwelt. Ohne die-
se Doppelwertigkeit brächte lebendiger Komplexitätszuwachs nicht schon Struk-
turgewinn – Fortschritt –, sondern bloße, regellose Ausbreitung.5  

In Hinblick auf mein eigenes Leben meint Strukturgewinn sich herausbilden-
de Ichstärke. Ich stärke mein Ich weniger darüber, dass ich mich tiefer und tiefer 
in die Reflexzonen meines Selbsterhalts begebe, als dass ich das mich bestim-
mende Lustprinzip durchs Realitätsprinzip ersetze und so erst sichere. Ich finde 
in ein differenzielles Verhältnis zum Außen, worüber ich meine eigene Unzu-
friedenheit mit der mich bestimmenden Wirklichkeit als etwas ebenso Wirkli-
ches begreifen lerne. So erst erhalte ich die Handhabe, aus mir herausgehend ins 
Außen verändernd eingreifen zu wollen.6 Im Maße dieses Bewusstseins ermutige 
ich mich zur Setzung äußerer Zwecke. Kraft ihrer gehe ich über die gegebene, 
sichtbare Welt hinaus – aus mir selbst heraus. Indem ich mich zunehmend von 
meinen autonom gesetzten Zwecken bestimmen lasse, entkopple ich das Gefühl 
für die eigene Freiheit mehr und mehr vom Zwang zur Selbstbehauptung. Ich 
lerne zunehmend, zwischen äußeren Wahrnehmungen und inneren Vorstellun-
gen zu unterscheiden: zwischen etwas, das mich von außen her bestimmt, woge-
gen ich mich muskulär-motorisch zur Wehr zu setzen vermag (es bekämpfend 
oder fliehend), und etwas, das ich in mir selber vorfinde – das ich weder einfach 
wegschaffen kann, noch dass ich selber vor ihm Reißaus nehmen könnte.7  

Damit begrenzt und erweitert sich in einem mein Begriff der Freiheit. Ich 
beginne, nicht bloß frei sein zu wollen, sondern mich schon frei zu wissen, selbst 
unter unfreien Bedingungen. Mit dem Wissen um die Situiertheit meiner Freiheit 
im Kontext von Unfreiheit wächst nicht nur meine Sensibilität für die Grenzen 
meiner Freiheit, sondern auch mein Respekt vor der Freiheit der Anderen, die 
meine Umwelt bilden und an die meine eigene Freiheit strukturell gekoppelt ist. 
Damit mache ich mich fürs »gute Leben« bereit: mich im Maße meiner eigenen 
freien Individuierung solidarisch mit der Freiheit der Anderen zu erweisen, in 
Koexistenz mit ihnen existierend.  

Im Ersten und Letzten ist Freiheit innere Freiheit. Es ist die Freiheit, sich 
dem Außen entgegenzusetzen, sei es noch so unüberwindlich, die eigene Ohn-
macht noch so schlagend. Inbegriff des unüberwindlichen Außen ist der physika-
lische Wirkzusammenhang in und außerhalb unserer, die in uns wirkende, auf 

                                                
5  Vgl. Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, S. 37 und 104. 
6  Vgl. Sigmund Freud: Formulierungen über zwei Prinzipien des psychischen Gesche-

hens. A.a.O., Bd. III, S. 22f. 
7  Vgl. ders.: Metapsychologische Ergänzungen zur Traumlehre. A.a.O., S. 188f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GUNST DER STÖRUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 59

uns lastende Materie. Freiheit ist Freiheit von materiellem Bestimmtsein inner-
halb dieses selbst. Anders hätte es zu keinem Zeitpunkt selbstbestimmtes indivi-
duelles Leben gegeben. Gleichwohl sind wir zu keiner Zeit von der Materie ent-
bunden. Wir bleiben einer Realität unterworfen, von der wir wissen, dass es sie 
gibt, auch wenn wir nicht wissen, was sie im Letzten ist. Wir kennen ja nicht 
einmal uns selbst, während wir doch, strukturdeterminiert, spürbar ganz und gar 
die sind, die wir sind. Dabei ist unsere Freiheit, als innere, so endlich wie abso-
lut. Sie ist endlich, wie wir selber endliche Wesen sind, und absolut in ihrer 
Unableitbarkeit von etwas uns Äußerem. So kommt es, dass wir in unserem frei-
en Handeln von den Kräften der Materie gleichermaßen abhängig und unabhän-
gig sind.8 In welchem Verhältnis nun steht die Einsicht ins Paradox unserer Frei-
heit zum Begriff des physikalischen Wirkzusammenhangs selbst, als welchen 
wir uns das Ganze der Wirklichkeit vorstellen? Inwieweit können wir unser Ver-
hältnis zum Ganzen wie zu uns selber ins Ganze der Wirklichkeit einrechnen? 
Wir können es nicht. Wir verfügen, nach Thomas Nagel9, so wenig über eine ko-
härente Theorie bewusster Wesen als materieller Organismen, so sehr wir je 
schon mit uns selber eine Perspektive auf die Welt, in die wir geworfen sind, 
mitbringen, die uns in einen Grundabstand zu eben dieser Welt versetzt. Wie 
wollen wir uns andererseits erklären, dass wir als biologisch erzeugte, struktur-
determiniert existierende Wesen zugleich über Eigenschaften verfügen, die uns, 
über alle Materialität hinaus, als in sich stehende, aus sich handelnde, freie, 
akosmische Personen qualifizieren? Solange wir uns dies nicht erklären können, 
bleibt unsere Gesamtauffassung der Realität lückenhaft. Würde es uns dagegen 
gelingen, diese Lücke irgendwann in einer fernen Zukunft theoretisch zu schlie-
ßen, so würde dies, Nagel zufolge, unsere Auffassung vom Universum tiefer 
umwälzen als jede Erkenntnis zuvor.  

Eine andere Frage ist es, ob dies wünschenswert wäre: Theorie und Leben, 
Freiheit und Natur würden ununterscheidbar, womit Freiheit, als innere Freiheit, 
als Unterschiedensein vom Außen, mit verschwände. Solange wir jedoch keine 
Aussicht haben, je über eine solche Theorie zu verfügen, solange können und 
dürfen wir denken – auf unsere eigene Weise, der Weise unserer Strukturdeter-
miniertheit, über die wir zugleich mit dem, was wir nicht sind, mit der von uns 
unterschiedenen Umwelt, verbunden sind. Denkend erleben wir das ungemäße 
Verhältnis unserer inneren Freiheit zum Ganzen des physikalischen Wirkzusam-
menhangs als unüberbrückbare Differenz unseres Denkens zu dem, was es 
denkt. Denken spiegelt nicht die Wirklichkeit wider; im Gegenteil, es agiert eine 

                                                
8  Vgl. ebd., S. 52.  
9  Vgl. im Folgenden Thomas Nagel: Der Blick von Nirgendwo, S. 92f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


60 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Ungemäßheit in meinem Verhältnis zu ihr aus. Es ist eine Weise, sich zu Undar-
stell- und -wissbarkeit von Wirklichkeit noch einmal, reflektorisch – selbstrefle-
xiv –, zu verhalten. Denkend nehmen wir einen Anstoß von außen in unser 
Selbstverhältnis auf und so zum Anlass eigenen Lernens. Wir erkunden unseren 
Spielraum innerhalb unseres Bestimmtseins durch Faktoren, auf die wir keinen 
direkten Einfluss haben. Unseren Spielraum nutzend, setzen wir uns der Wirk-
lichkeit ebenso sehr entgegen, wie wir uns ihr hinzufügen. Wir fügen der Wirk-
lichkeit unsere Distanz zu ihr hinzu, eine Distanz, die auf der Distanz zu uns sel-
ber beruht, die wir lernenderweise durchspielen und im Durchspielen weiten.  

In dem Maße, wie wir einer Theorie der Wirklichkeit ermangeln, die unseren 
Abstand zu ihr (wie zu uns selber) in sich einbegreift, bleibt unsere Suche nach 
der ›wahren Physik‹, die nicht nur die äußere Wirklichkeit, sondern zugleich die 
Innenseite der Dinge im Blick hätte, illusionär. Mit ihr würde unsere uns bislang 
unerklärliche – in unserem eigenen Inneren verortete – Freiheit erklärbar und 
damit überflüssig. Die Suche nach der wahren Physik ist müßig, sofern sie sich 
selbst wörtlich, d.h. szientifisch, nimmt. Sie kann bestenfalls Metapher für unser 
Denken sein, das der äußeren Wirklichkeit ein Inneres – in Analogie zum Inne-
ren des Denkenden – ansinnt. 

Negative Entropie 

In der Sprache und den Topoi der von ihm imaginierten wahren Physik – ver-
gleichbar der Maschinen-Metaphorik kybernetischen Denkens – begreift de 
Chardin unser Vermögen, uns sowohl zu zentrieren als auch aus uns herauszu-
gehen, aus der »radialen Energie« unseres Inneren. Ihr steht die »tangentiale 
Energie« der äußeren Wirklichkeit entgegen als die Kraft, die die voneinander 
unterschiedenen, einander nur ihre Außenseiten zeigenden Einzelwesen bei-
einander hält. ›Wirklichkeit‹ wird, rein äußerlich, als ein heterogenes Gebilde di-
vergierender Erscheinungen, mithin als ein sich immer neu Zusammensetzendes, 
aufgefasst. Weiter-, über die Äußerlichkeit der erscheinungsvermittelten Wirk-
lichkeit hinausgedacht, heißt dies, in der Logik der wahren Physik, dass sich In-
nen- und Außenperspektive je schon zu einem Dritten verschränken.  

Im Vorgriff auf dieses Dritte fasst de Chardin die Materie bereits dreiseitig 
auf: als »System« (Vielheit), »Totum« (Einheit) und »Quantum« (Energie); drei 
Seiten, die – nicht unähnlich dem jaspersschen Umgreifenden – zueinander in 
einem Verhältnis »unbegrenzter Umfassung« stehen.10 Wir selber stellen aus 

                                                
10  Vgl. Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, S. 28, 31f. und 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GUNST DER STÖRUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 61

Vielheit, Einheit und Energie zusammengesetzte Wesen dar. Jeder von uns um-
fasst und entfaltet auf seine Weise diese drei Seiten. De Chardin beschreibt unse-
re Psychen als »Umwandlungsherde« der von uns ausgehenden radialen und der 
von außen auf uns wirkenden tangentialen Energie. Zugleich warnt er vor der 
Verführungskraft dieser Vorstellung: Endlich-geschaffene Wesen, die wir sind, 
vermögen wir nicht, beide Energien, direkt, per eigenem Willen umzuwandeln. 
Im gleichen Maße vermögen wir nicht, der Wirklichkeit selbst, in ihrer Ganzheit, 
habhaft zu werden. Wir kommen nicht hinter die Differenz von Innen und Au-
ßen. Wir müssen, im Gegenteil, immer neu durch sie hindurch. Anders ausge-
drückt: Die Synthese von Innen und Außen, die ich, auf deren Drittes hin, den-
kend leiste, kostet ihrerseits Energie – meine eigene, innere.11 Innerlich frei, 
bleibe ich doch ein determiniertes Wesen, das, erschöpfbar und sterblich, nicht 
dem Zweiten Hauptsatz der Thermodynamik enträt. Danach muss ich, was im-
mer ich aufbaue und hinzugewinne, mit dem Abbau und Verlust von etwas ande-
rem bezahlen, bis ich schließlich selber vergangen, ins Ganze der Wirklichkeit 
wieder eingegangen sein werde.  

In etwa zeitgleich mit von Teilhard de Chardins im fernen China verfassten 
Ausführungen12 – 1943 – hat sich Erwin Schrödinger* in seinem Dubliner Exil 
als Physiker die Frage vorgelegt, worin, unter Bedingungen des Zweiten Haupt-
satzes der Thermodynamik, überhaupt individuelles Leben bestehen kann. Alles 
ist ja dazu verurteilt, ins Gleichgewicht mit seiner Umwelt zu kommen und eben 
darin zu vergehen. Jede auf Unterschiedenheit von ihrer Umgebung basierende 
Ordnung gibt, sich selber überlassen, somit diese Ordnung wieder her. Schrödin-
ger nimmt als Beispiel zwei Gläser, eines mit klarem Wasser, das andere mit Zu-
ckerwasser gefüllt, die in einem luftdicht verschlossenen Behälter bei gleichblei-
bender Temperatur nebeneinander stehen gelassen werden. Nach einem Tag 
wird das klare Wasser langsam verdunstet sein und sich oben auf der Zuckerlö-
sung als Kondensat abgesetzt haben, bis schließlich das Wasser vollständig ver-
schwunden sein und der Zucker sich gleichmäßig auf beide Gläser ausgebreitet 
haben wird.13

                                                
11  Vgl. ebd., S. 39f. und 53. 
12  Ihm wurde zu Lebzeiten die kirchliche Druckerlaubnis dafür verweigert. »Der Mensch 

im Kosmos« (frz. »Le phénomène humain«) erschien erst nach seinem Tod, 1955.  
*  Erwin Schrödinger (1887-1961), österreichischer Physiker. Nobelpreis für Physik 

1933. 
13  Vgl. Erwin Schrödinger: Was ist Leben? Die lebende Zelle mit den Augen des Physi-

kers betrachtet. München – Zürich 1999, S. 124. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


62 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Lebendiges befindet sich per definitionem in einem Zustand des Ungleich-
gewichts gegenüber seiner Umwelt. Das Ungleichgewicht darf andererseits, wie 
schon gesagt, nicht zu groß, nicht grundstürzend sein, sonst wäre die Lebensfä-
higkeit des jeweiligen Organismus gefährdet. Seine Lebensfähigkeit besteht ja 
gerade im Austausch mit seiner Umwelt, der Fähigkeit, das eigene Gestörtwer-
den von außen zum Anlass innerer Verarbeitungen zu nehmen, in deren Verlauf 
sich das Innere weiter nach innen verzweigt, vertieft und so zentriert. Auf diese 
Weise entzieht der lebende Organismus zeitlebens den auf ihn einwirkenden 
Kräften für sich selber Energie. Schrödinger nennt sie »negative Entropie« bzw., 
zu einem Kunstwort verkürzt, »Negentropie«. Während nun der lebende Orga-
nismus unablässig Fremdenergie in sich aufsaugt, mit der er seine eigene, innere 
Ordnung aufbaut, produziert er im Laufe dieses Austauschprozesses seinerseits 
Entropie; er verbraucht Energie, wie er, was er für seinen Selbstaufbau nicht ge-
brauchen kann, als Abfall wieder an die Außenwelt abgibt.14

Während sich gemäß dem Zweiten Hauptsatz der Thermodynamik der Ver-
lauf der Verteilung der Moleküle in Richtung abnehmender Ordnung vollzieht, 
vollbringt sich menschliches Werden, orthogenetisch-negentropisch, in entge-
gengesetzter Richtung: als Lernen. Der lernend-werdende Mensch nimmt die für 
ihn noch ungeordneten Daten der Außenwelt, den Informationsüberschuss, mit 
dem sie ihn, unverstanden, überschwemmt, in einer Form in sich auf, die seiner 
eigenen Strukturdeterminiertheit entspricht. Die ihn überflutenden äußeren In-
formationen werden über die inneren Muster, die seine vorigen Verarbeitungen 
äußerer Informationen hinterlassen haben, kanalisiert. Damit nimmt der Informa-
tionsgehalt sukzessive ab. Im Maße dieses Abbaus wird informationelle Redun-
danz – Verständlichkeit – erzeugt, die dem Lernenden erlaubt, den gegebenen In-
formationsgehalt den eigenen Bedürfnissen und Kapazitäten anzupassen und in 
seine innere Ordnung ein- bzw. diese selber behutsam umzubauen.15  

Freies Handeln und Einheit des Bewusstseins 

Darüber, dass der Lernende das Zuviel an äußerer Information von dem trennt, 
was er in sich aufzunehmen fähig und bereit ist, absolviert er die Differenz von 
Innen und Außen in Hinblick auf das Dritte der für ihn augenblicklich leist- und 
erreichbaren Selbsteinheit hin. Er macht Außen- und Innenwelt beiderseits in-
formationsärmer und so für ihn erst überschau- und beherrschbar. Umgekehrt 

                                                
14  Vgl. ebd., S. 125f. 
15  Vgl. Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 150 und 214. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE GUNST DER STÖRUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 63

passt er sich darüber, auf eben seine Weise, der Welt, die ihn umgibt, ein.16 Kraft 
dieser Einpassung konstituiert sich überhaupt erst ein Einzelwesen als dieses; es 
vollzieht sein Unterschiedensein vom Außen, indem es von sich selber Abstand 
nimmt. Damit emanzipiert es sich von seinen äußeren Bedrängungen, während 
es aus seiner eigenen Selbstumschlossenheit heraustritt. Über diesen doppelten 
Vorgang absolviert es die ihn bestimmende Differenz von Innen und Außen auf 
gleichermaßen selbstbestimmte und realitätstüchtige Weise.  

Nicht nur, dass ich mich von meiner Umgebung unterscheide; ich unter-
scheide mich noch von mir selber, wenn ich mich an mich erinnere, daran, wie 
ich einmal war, wie ich gedacht und gehandelt habe usw. Ich bewahre mir meine 
Freiheit aus dieser meiner Selbstunterschiedenheit. Kraft ihrer vermag ich, mir 
Zwecke zu setzen, die über die sichtbare Wirklichkeit einerseits, meinen bloßen 
Selbsterhalt andererseits hinausgehen. Indem ich diesen Zwecken folge, werden 
sie mir zu Ursachen weiteren freien Handelns.  

Der Spalt, den mein Herausgang aus mir, d.h. meine Einpassung ins Außen, 
freilegt, öffnet mein ›bloßes‹, biologisches Leben auf die Möglichkeit ›guten‹, 
selbstbestimmten Lebens hin. Mein Wunsch, mein Leben auf selbstbestimmte 
Weise zu führen, stellt mich vor die Dialektik meiner Freiheit als eines Prozesses 
unüberschaubar wechselnder Rochaden von Innen und Außen. Zu dieser Dialek-
tik gehört, dass ich, um mich weiterhin als frei zu erweisen, immer neu aus mir 
herausgehen, mich dem, wovon ich mich bestimmt sehe, konfrontieren muss. 
Hierüber baue ich orthogenetisch-negentropische Strukturen anhaltender Lernbe-
reitschaft in mir auf. Um dieser Strukturen willen lerne ich, sowohl meine per-
sönliche Freiheit freiwillig einzuschränken, als auch kommenden Widerständen 
– inneren (Trägheit, Furcht) und äußeren (Zeitknappheit, Mangel an Gelegen-
heit) – zum Trotz, an von mir gesetzten Zielen festzuhalten. Dazu kann gehören, 
dass ich Verfolg und Realisierung meiner Zwecksetzungen vertagen bzw. den 
Gegebenheiten anpassen muss. Dabei werde ich es nur selbst wissen können, ob 
ich meine innere Freiheit dazu verwandt habe, Spielräume im Außen zu nutzen 
und zu weiten, oder nicht.  

Es wird auch in der Zukunft immer nur unsere innere Freiheit sein, aus der 
heraus wir das Außen gestalten. So, wenn wir orthogenetisch-negentropische 
Strukturen in Form von politischen, rechtlichen und sozialen Institutionen auf-
bauen, die uns dabei helfen, unsere innere Freiheit auf äußere Weise zu sichern, 
d.h. gegeneinander nach Maßgabe der Gerechtigkeit abzugleichen und zu balan-
cieren. Dazu gehört jedoch auch, dass wir uns nicht auf diese äußeren Strukturen 
werden vollends verlassen können und dürfen. Um das ›gute Leben‹ auf Dauer 

                                                
16  Vgl. ebd., S. 54.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


64 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zu stellen, müssen wir, wie gesehen, weiterhin aus uns herausgehen und uns dem 
uns Bestimmenden aussetzen, um uns von dorther auf unser Freisein hin immer 
neu zu hinterfragen.  

Wir selber verkörpern eine Verschränkung von Innen und Außen, die wir 
nicht ins Letzte durchschauen können. Strukturdeterminiert stellt jeder von uns 
eine spezifische Innen-Außen-Verschränkung dar. Dieser unserer Spezifik ge-
mäß haben wir eine uns konkret bestimmende Differenz von Innen und Außen 
ebenso konkret zu durchlaufen. Wir können sie nicht nicht durchlaufen; wir 
können sie nur auf mehr oder weniger selbstbestimmte Weise durchlaufen. Wir 
sind, mit anderen Worten, für unsere eigene Ganz- und Heilheit selbst verant-
wortlich. Daher auch Schrödingers leidenschaftliches Plädoyer für die Einheit 
der menschlichen Person zum Ende seiner Dubliner Vorlesungen.17 Erleben wir 
die äußere Wirklichkeit, erscheinungsvermittelt, als Vielheit, so erfahren wir uns 
doch selber, bewusstseinsvermittelt, stets als Einheit. Die Einheit der Person ist 
allein schon durch die Singularität seines Bewusstseins gegeben, darüber, dass 
sich Bewusstsein notwendigerweise in der Einzahl erlebt. Das gilt selbst in Fäl-
len von Bewusstseins- und Persönlichkeitsspaltung, da sich zwei Personen und 
Bewusstseine nie gleichzeitig in einer Person offenbaren. So auch im Traum, 
wenn wir zur gleichen Zeit die Rollen verschiedener Personen spielen: Auch hier 
sind wir immer eine Person, die wie ein Puppenspieler das Reden und Handeln 
der anderen Personen in der Hand behält.  

Nicht erst unser Denken, sondern bereits unser Empfinden für uns realisiert 
die jeweilige operationale Geschlossenheit unserer selbst als Ein- und Ganzheit. 
Von unserer eigenen – immer prekären, eben: operativen – Ein- und Ganzheit 
her schließen wir auf eine Ein- und Ganzheit der Wirklichkeit hinter der Vielheit 
ihrer Erscheinungen.18 Vor diesem Hintergrund sieht Teilhard de Chardin in der 
aufdringlichen Augenfälligkeit der verschiedenen Rassen, Nationen und Kultu-
ren denn auch eine »unschöne und unnütze Regellosigkeit«19 am Werk, die in 
dem Augenblick verschwindet, da wir, von uns selber ausgehend, dem Innen und 
dem Außen der Dinge seinen ihm jeweils zustehenden Platz geben. 

                                                
17  Vgl. im Folgenden Erwin Schrödinger: Was ist Leben?, S. 150ff.  
18  Vgl. ebd., S. 152. 
19  Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, S. 176. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


V  Verspätung des Denkens und 
philosophische Radikalität  

Existenzphilosophisch denken heißt, dem Denken weniger eine erkenntnistheo-
retisch-wissensfördernde als eine integrierend-wegweisende Funktion für unser 
eigenes Dasein zuzuschreiben: unser Leben im Unwissen ums Ganze der Wirk-
lichkeit führen zu lernen, einzig geleitet von dem unverlierbaren Gefühl unserer 
inneren Freiheit.  

Das existenzphilosophische Paradigma 

Existenzphilosophisches Denken schaut nicht, wie etwa praktische Philosophie 
und philosophische Ethik, darauf, wie gerechterweise zu leben wäre. Gleichsam 
unterhalb der Normen und Maximen eines guten und gerechten Lebens verblei-
bend, formuliert es lediglich die Regel, nach der der Einzelne sein Leben zu le-
ben hat, will er es als sein eigenes wiedererkennen. Nach unserem Verständnis 
lautet die Regel, darauf zu achten, die uns hier und heute bestimmende Differenz 
von Innen und Außen innengeleitet, auf ein sich öffnendes Drittes von Innen und 
Außen hin, zu durchlaufen, worüber wir denn einen Ausweg aus deren Um-
klammerung nähmen. Auf nichts als diesen Ausweg ist unser Denken ausgerich-
tet – wie es uns dazu bereit macht, uns in unserem Inneren einem sich Öffnenden 
zu öffnen.  

Nach existenzphilosophischem Verständnis hilft uns Denken dabei, unter 
Bedingungen realer Unfreiheit und Entfremdung uns sowohl innerlich frei als 
auch jederzeit mit uns eins – operational geschlossen – zu wissen. Es ist die exis-
tenzielle Funktion von Denken, die Ein- und Freiheit der Person in allen Lebens-
situationen zu erweisen, entgegen allen ›realistischen‹ Dementis, ja, noch unse-
rem eigenen Scheitern. Der existenzphilosophisch Denkende zeigt sein Denken 
dabei gleichsam her. Statt auf eine einem inneren ›Wissen‹ korrespondierende 
äußere ›Wirklichkeit‹ zu referieren, die seinem Denken erst Legitimität gäbe, ex-

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


66 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

poniert er sich, antifaktisch, als dieser denkende Einzelne. Er weiß sich als einen 
vom Ganzen absolut Unterschiedenen, der kraft seines Denkens sein Unterschie-
densein dem Ganzen, in dem er selber steht, hinzufügt. Sich hinzufügend, ent-
spricht er, laut von Foerster, dem unausgesprochenen Imperativ aller Ethik: die 
Anzahl der Möglichkeiten in der Welt zu vermehren.1

So sehr wir uns denkend – und danach handelnd – exponieren, so nah sind 
wir, dabei zu scheitern. Im Scheitern schlägt ein von uns ausgehendes Antifakti-
sches faktisch als Enttäuschung, Niederlage, Leiden zurück: Rückschläge, in de-
nen sich die Differenz unseres Inneren zum Außen zu unseren Lasten nieder-
schlägt. Zugleich sind ebendiese Gefühle, durchlebt, Schaltstellen unserer Verar-
beitung der Innen-Außen-Differenz selbst. Sie sind sogar die üblichen Modi 
ihrer Absolvenz, in deren Verlauf wir überhaupt erst zu Lernenden werden: Aus 
Enttäuschung erwächst Einsicht, aus Niederlagen Selbstüberwindung, aus Lei-
den Ichstärke.  

Indem wir jetzt bereits die Differenz von Innen und Außen als Ort unserer 
Existenz annehmen, nehmen wir unser Frustriertwerden als Teil der Conditio hu-
mana mit an: Wir stellen uns darauf ein, dass Innen und Außen unablässig und 
unabsehbar die Plätze tauschen werden. So auch wandeln sich die Wertigkeiten 
von Scheitern und Erfolg, um sich in der Zeit womöglich in ihr Gegenteil zu 
verkehren. Auf der Suche nach einem Dritten von Innen und Außen, das uns hier 
und jetzt aus deren Umklammerung herausführt, hilft uns das Denken jetzt be-
reits, das eine gegen das andere auf das Gelingen der eigenen Individuation hin 
abzugleichen. 

Ein systematisch erkenntnistheoretisch vorgehendes Denken sucht uns gegen 
die Differenzerfahrung, die uns hier und jetzt bestimmt, gleichsam zu immuni-
sieren: Der Weg des Denkens geht hier weniger in das hinein, was den Denken-
den konkret bestimmt, sondern weg davon, hin zum Gleichgewicht eines in sich 
Schlüssigen, durch Schlüssigkeit sich gegen das Außen Abschließenden. Mit 
dem Ergebnis, dass der Denkende selber in seinem eigenen Gedankengebäude 
gar nicht mehr vorkommt: Der Systematiker baut, so Karl Jaspers in Anschluss 
an Kierkegaard2, ein Schloss, während er selber nebenan im Schuppen wohnt. 
Der existenziell Denkende dagegen weiß, dass er, soll das Gedachte nicht inso-
fern verkehrt sein, als er denkend an seinem eigenen Leben vorbeidenkt, selber 
in dem, was er denkt, vorkommen muss. »Existenz« meint, in diesem Sinne, ein 
allem Denken bereits Vorausgehendes, den Denkenden erst zum Denken Drän-
gendes. Danach denken wir, auch existenzphilosophisch, weniger aufs Dasein 

                                                
1  Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. A.a.O., S. 78. 
2  Vgl. Karl Jaspers: Vernunft und Existenz, S. 12f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 67

hin, als von diesem her3: Ich denke, indem ich aus mir heraus denke, aus einer 
grundsätzlicheren Integrität heraus, die ich denkend gar nicht zu fassen bekom-
me.  

Vor der Grenze, nach dem Sprung 

Wird mir also einerseits nicht durchsichtig, woraus ich denke, wenn ich denke, 
so stehe ich doch umso spürbarer in einer Schwerkraft, die macht, dass ich nicht 
anders kann, als so zu denken, wie ich denke. Ich kann, nach Maßgabe der ope-
rationalen Geschlossenheit, die denkenderweise herstelle, nicht anders, als im 
Denken mit mir selbst eins sein zu wollen. Das heißt nicht, dass ich mich nicht in 
und durch mein Denken mit mir entzweien, mir denkend Gewalt antun könnte; 
aber noch dann wäre dies der Weg zu einer für mich nicht anders als eben über 
den Weg des Selbstzweifels zu habenden Einheit mit mir.  

Denkend arbeite ich, über äußere Sachverhalte vermittelt, mein Verhältnis zu 
mir selber immer neu durch. Mein Selbstverhältnis begleitet mein Denken, wie 
mein Denken dieses formt. Noch ein rein operationelles ›Denken‹ wie das eines 
Computers stellt Einheiten her, indem es Heterogenes zusammenrechnet.4 Der 
Terminologie de Chardins folgend, hält sich der Computer indes nur an die äuße-
ren, die wahrnehm- und errechenbaren Dinge in ihrer Heterogenität zusammen-
haltenden tangentialen Daten, während sich unser existenziell geleitetes Denken 
dem zu denkenden Äußeren von unserem eigenen Inneren her, radial, annähert. 
Unausgesprochen formulieren wir darüber unsere Selbsteinheit in Hinblick auf 
einen äußeren, unsere Aufmerksamkeit affizierenden Gegenstand in Form einer 
über ihn vermittelten Annäherung an uns selbst. Auf etwas außerhalb meiner 
selbst hin denkend, lasse ich mich von meinem Denken ins Offene führen, auf 
dass dieses mich ihm und darüber, umweghaft, mir selber öffne.  

So verliere ich mich denkend ans Gedachte, während ich denkenderweise 
meinen Selbstverlust durchspiele. Indem ich weiterhin meinen Blick nach außen 
auf einen Gegenstand und Sachverhalt außerhalb meiner gerichtet halte, spiele 
ich ihn zugleich auf immer kontrolliertere, selbstbestimmte – von der mich au-
genblicklich bestimmenden Innen-Außen-Differenz gehaltene – Weise durch. 
Ich befasse mich mit etwas, von dem ich mich selber getrennt weiß, um mich, 
mich daraufhin dezentrierend, in mir von mir sowohl zu lösen, als auch tiefer zu 

                                                
3  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-

schrift, S. 51f. 
4  Vgl. Heinz von Foerster und Ernst und Glasersfeld: Wie wir uns erfinden, S. 116f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


68 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zentrieren. Unmerklich schreite ich so mein objektives Selbst aus. Ich beginne, 
aus mir heraus eine zunehmend neutralere, distanziertere Auffassung von mir 
und der Welt zu entwickeln. In der Folge geht es darum, den erlangten Abstand 
zu mir und der Welt in mein eigenes, problematisches Leben zu reintegrieren. 
Dies gelingt mir in dem Maße, wie ich meine Strukturdeterminiertheit erkenne; 
wie ich erkenne, dass ich nun einmal der bin, der ich bin und als dieser in einer 
Welt zu leben habe, die so ist, wie sie ist; dass ich bei aller Distanz zu ihr und 
mir in ihr und mit mir weiterleben muss.5  

Auf mich selbst begrenzt, nehme ich mich, aus mir herausgehend, von mei-
nen Grenzen her in Besitz. Damit verschiebe ich sie schon. Mein Denken macht, 
dass ich, indem ich ihm – mir selbst – folge, gewandelt zu mir zurückkehre. Es 
macht mich mir selber komplex: Indem es mich mich selbst in meiner Selbst-
fremdheit erschließen lässt, nähert es mein subjektives Selbst meinem objektiven 
an. Denkenderweise finde ich mich dabei als jemanden vor, der bereits denkt. 
Das Rätsel meines Denkens ist der Eigenheit meines Personseins synonym; ich 
bin mir selbst in meinen Neigungen und Talenten nie ganz erklärlich. Noch für 
einen bedächtigen Empiriker wie Jean Piaget ist das schlichte Faktum persönli-
cher Begabung ein unauslotbares Geheimnis geblieben, das eine theoretisch 
nicht zu schließende Lücke darstellt.6 Denkend habe ich diese immer schon über-
sprungen. In meinem Denken nach der Bedingung der Möglichkeit meines eige-
nen Denkens fahndend, entdecke ich immer nur weitere Bedingtheiten, die mir 
mein Denken selbst nicht enthüllen.  

Wenn das Staunen der Anfang der Philosophie ist, so führt auch ihr Fort-
schritt zu keinem Zuwachs an Wissen, sondern bloß zu wissenderer Unwissen-
heit. Denken ist, mit Helmuth Plessner zu sprechen, auf nichts gewagt.7 Es baut 
weniger auf Gedachtem auf, als dass es dieses schon wieder neu durchdenkt, und 
sei es um den Preis einer Missdeutung. Was Philosophie sei, ist nicht durch de-
ren Geschichte entschieden. Wir entscheiden es selbst, mit unserem eigenen 
Denken, jetzt. (Weiter unten werden wir mit Heinz von Foerster sehen, dass im-
mer dann, wenn wir etwas entscheiden, wir etwas objektiv Unentscheidbares 
entscheiden.) Denkend springen wir aus der Geschichte der Philosophie heraus, 
um aus dem Jetzt unseres Denkens heraus unseren je eigenen Zugang zu ihr zu 

                                                
5  Vgl. Thomas Nagel: Der Blick von Nirgendwo, S. 20. 
6  Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget – ein Selbstporträt in Gesprächen. Weinheim 

und Basel 2004, S. 196. 
7  Vgl. im Folgenden Hellmuth Plessner: Die Frage nach dem Wesen der Philosophie. 

In: Gesammelte Schriften IX: Schriften zur Philosophie. Frankfurt/M. 1985, S. 97, 99 
und 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 69

finden. Mit meiner Festlegung, was Philosophie sei, entspreche ich je nur dem 
Festgelegtsein meines eigenen Denkens: dass ich, sobald ich denke, mich schon 
als denkend vorfinde.  

Aus dem heraus, was und wie ich selber denke, ergeben sich sogleich Affini-
täten und Gegnerschaften zu dem, was Andere denken und gedacht haben. Vor 
dem Hintergrund dieses Gefüges von Nähe und Kontrast zum Denken Anderer 
bilde ich mein eigenes Denken, indem ich es, von jenem Gefüge getragen, vor 
mir selber herausbringe, weiter. Im Gegenzug zwinge ich die Geschichte der 
Philosophie auf die Gegenwart meines Denkens hin, schmelze die vorgefundene 
philosophische Überlieferung meinem eigenen Beginnen ein. So macht, Plessner 
zufolge, gerade die Unmöglichkeit, mich denkend einer philosophischen Traditi-
on zu vergewissern, die mich in meinem Denken hielte, das Getragensein von 
Philosophie aus, dergestalt, dass ich mich nur über den Sprung, den ich selber 
tue, der Philosophie im Ganzen angeschlossen weiß.  

Denkend entscheide ich darüber, was und wer ich sein will. Andererseits fin-
de ich mich bereits vor. Worüber ich entscheide, ist also nur, wie und als wen ich 
mich annehmen will. Ich verspäte mich zunächst mir selbst gegenüber, um dann, 
in der Entscheidung über meine Selbstannahme, sozusagen mit mir in Vorleis-
tung zu gehen. Darüber, dass ich denkend mir selbst voraus bin, ziehe ich im 
Denken eine transzendente Schlaufe, die mir dabei hilft, mich immer neu aus der 
Umklammerung meines Bestimmtseins von der Differenz von Innen und Außen 
auf ein sich öffnendes Drittes von beidem hin zu lösen. Auf diese Weise lerne 
ich mich in meiner Selbstfremdheit kennen, gehalten in der Spur meines mir ei-
nerseits vorvertrauten, andererseits uneinholbaren objektiven Selbst.  

So auch komme ich nicht an den Punkt, von dem aus sich mir mein eigenes 
Denken erschließen würde. Dafür müsste ich mich außerhalb der Zeit, meines 
eigenen Lebens und Werdens, befinden. Ich müsste denkend bereits aufgehört 
haben zu denken, d.h. weiterzudenken. Ich hätte mich mittels der ›Technik‹ des 
Denkens von mir als bereits und immer schon weiter Denkenden getrennt. Ich 
hätte mich über meine eigene Existenz, aus der heraus ich auf sie hin denke, 
hinweggesetzt. Dass ich aus ihr heraus auf sie hin denke, ist daran abzulesen, 
dass ich im Denken unwillkürlich von der objektiven in die subjektive Perspek-
tive und zurückgleite, ohne dass ich den Übergang als solchen denkend zu fassen 
bekäme.8 Ist dieser Übergang nicht bereits Denken – ein Denken, das sich indes 
als solches gar nicht wahrnimmt?  

                                                
8  So, nachdenklich, der Kognitions- und Biopsychologe Frank Rösler in: Matthias 

Eckoldt: Kann das Gehirn das Gehirn verstehen? Gespräche über Hirnforschung und 
die Grenzen unserer Erkenntnis. Heidelberg 2013, S. 238. – Während, an gleicher 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


70 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Lebensform und Selbstausdruck 

Es unterscheidet Immanuel Kant* von etlichen seiner erkenntniskritischen Nach-
folger, dass er nicht Erkenntniskritik gegen Metaphysik ausspielt. Er kritisiert 
bloß metaphysische Aussagen als Erst- und Letztaussagen, als Pseudoerkenntnis. 
Fragen dagegen, die unser Leben als Personen betreffen – Was können wir wis-
sen? Was sollen wir tun? Was dürfen wir hoffen?9 –, sind und bleiben transzen-
dent. Nur als solche auch berühren sie uns in unserem Inneren. Sie betreffen un-
ser Verhältnis zu uns selber, unsere Entscheidung, unser Leben auf uns gemäße 
Weise, auf die Weise freier – in sich stehender, aus sich handelnder – Personen 
zu führen. Als transzendente Fragen können wir sie nicht an irgendeine Wissen-
schaft delegieren, ohne uns überhaupt abzugewöhnen, sie (uns) zu stellen. Indem 
ich aufhörte, sie zu stellen, bliebe ich unterhalb meiner Möglichkeiten als den-
kendes Wesen. Mein Denken hätte nichts mehr mit mir, meinem Verhältnis zu 
mir selber, zu tun. Denken wäre eine Form szientifischer Selbstkonditionierung, 
worüber ich denkend meine Integrität als immer schon, immer schon weiter 
Denkender verletze. Verwissenschaftlicht, entfremdete es mich nicht nur mir 
selbst, sondern meiner mir mitgegebenen Umwelt, jenem Außen, das – komple-
mentär zur Selbstbewegung meines Inneren – meine Wahrnehmung unwillkür-
lich affiziert.  

Was mich im Außen affiziert, lässt mich gleichsam außerhalb meiner bei mir 
sein. Übers Außen regelt sich mein Verhältnis zu mir, während, umgekehrt, mein 
Selbstverhältnis mein Verhältnis zu meiner Umwelt bestimmt. So setzt Toleranz 
im sozialen Miteinander sowohl Ichstärke voraus, wie ich diese erst im Akt des 
Gewährenlassens von Andersheit aufbaue. Andererseits werde ich immer nur aus 
meinem eigenen Erleben mein Wissen um Wert und Gleichwertigkeit individuel-
ler Lebensweisen beziehen. Dementsprechend fühle mich im Innersten bedroht, 

                                                                                                       
Stelle, der Physiologische Psychologe Hans J. Markowitsch derlei Gedanken als »bel-
letristisch« abtut. Vgl. ebd., S. 42. 

*  Immanuel Kant (1724-1804), deutscher Philosoph der Aufklärung, auf den die »ko-
pernikanische Wende« in der Philosophie zurückgeht. Danach passen wir uns in unse-
rem Denken nicht einer zu erkennenden Wirklichkeit an, sondern fassen diese, umge-
kehrt, gemäß den Grundprinzipien unseres Denkens, den sog. reinen Anschauungen a 
priori (wie Raum, Zeit und Kausalität), auf. 

9  Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Transzendentale Methodenlehre: 
Von dem Ideal des höchsten Guts, als einem Bestimmungsgrunde des letzten Zwecks 
der reinen Vernunft. Werkausgabe Band VI. Herausgegeben von Wilhelm Weische-
del. Frankfurt/M. 1981, S. 677. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 71

wenn man meine eigene Lebensform infrage stellt: Ich würde, so Erik H. Erik-
son*, mein Recht auf meine eigene Lebensform sogar gegen zu erwartende mate-
rielle Einbußen, wenn nicht um den Preis meines Selbsterhalts überhaupt, vertei-
digen.10 Was irrational erscheint, ist meinem Streben nach Glückseligkeit ge-
schuldet. Diese wiederum ist an meinen Selbstausdruck gebunden. Ohne mich 
als mich auszudrücken, wäre ich niemand – noch vor mir selbst. Um jemand zu 
sein, muss ich mich – mir – als solchen zeigen. Ich weiß nicht schon, wer ich 
bin; eben darum muss ich mich ausdrücken. Indem ich mich ausdrücke, gehe ich 
mit mir in Vorleistung: an meine Grenzen. Ich konfrontierte mich mit der Diffe-
renz von Innen und Außen, die mich hier und jetzt bestimmt. Mich ausdrückend, 
drücke ich die Selbstbestimmtheit dieser Konfrontation aus, meinen, mit Tillich 
zu sprechen, Mut zum eigenen Sein.  

Dies betrifft den Außenaspekt meines Selbstausdrucks. Was seine Wirkung 
auf mein Inneres angeht, so stellt er ein Versprechen dar, das ich, nach außen ge-
richtet, mir selbst gebe. Ich beginne, in eine Koevolution mit mir selber einzu-
steigen, mit meinen bisherigen Handlungen, den mich leitenden Hoffnungen, 
den mich zurückhaltenden Ängsten, meiner Biografie im Ganzen.11 Weil ich 
nicht schon weiß, was und wer ich bin, was an mir Inneres, was Äußeres ist, 
muss ich immer neu in die Differenz von Innen und Außen, wie ich sie gerade 
vorfinde, hineingehen. Immer neu muss ich meine Unwissenheit in Bezug auf 
mich selber durchleben. Ebendeswegen gehe ich ja aus mir heraus. An meine 
jeweiligen Grenzen stoßend, blicke ich auf mich zurück als jemanden, der ich 
schon nicht mehr bin. Meine Identität ist nichts dieser Rückblick, diese Erinne-
rung an mich. Über sie – meinen Herausgang aus mir – wird mir meine eigene 
Innerlichkeit äußerlich: Ich hole mein vergangenes Selbst ins Hier meines Mir-
voraus-Seins zurück und verbinde es, im Maße seines Äußerlichwerdens, mit 
meinem aktuellen Grenzgang. Es ist dieser Zusammenschluss, nur er, der mein 
Selbstsein ausmacht.12

                                                
*  Erik H. Erikson (1902-1994), deutsch-amerikanischer Psychoanalytiker. 
10  Vgl. Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus. Drei Aufsätze. Frankfurt/M. 1973, 

S. 119. 
11  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 343.  
12  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 113f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


72 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Identität und Kontextualisierung 

Eine Identität herauszubilden, heißt, (etwas) mit mir anzufangen, handelnderwei-
se Erstmaligkeit, Irreversibilität herzustellen. Handelnd eröffne ich ein Raum-
Zeit-Kontinuum, in welchem sich mein Leben zu meinem kristallisiert.13 Wie 
mein Leben auf dieses Kontinuum hin sich sein eigenes Umfeld sucht und 
schafft, ist »Identität« ein gleichermaßen distinkter wie übergängiger Begriff. Er 
beschreibt die Selbstorganisation des Selbst als einen Vorgang der Entfaltung 
durch Kontextualisierung. Dieser vollzieht sich einerseits nach außen hin, als 
Suche nach Bestätigung und Bestärkung, aber auch nach Selbstbegrenzung; an-
dererseits nach innen, in Exploration der jeweils vorgefundenen Innen-Außen-
Differenz zur Gewinnung freier, das Selbst aufbauender, orthogenetisch-
negentropischer Energie. Ich gewinne innere Ordnung, wie gesehen, immer nur 
im Austausch mit meiner Umgebung: Ich wende innere Energie auf, wie ich äu-
ßere aufnehme; mich als Selbst aufbauend, gebe ich nach außen ab, was ich nicht 
(mehr) sein will. Kraft dieses Austauschs, meiner eigenen Entropieproduktion, 
erhalte ich mich am Leben, d.h. in einem Zustand relativen, balancierfähigen 
Ungleichgewichts.  

Ich bewahre mich, indem ich evolviere: Identität ist, komplementär zum Zu-
sammenschluss des heutigen Selbst mit seiner Erinnerung an sich selbst, ein vor-
wärtsgerichteter, metastabiler Zustand, gleich einem Stolpernden, der, um nicht 
zu fallen, weiter stolpert.14 Sie ist weder aufwands- noch schmerzfrei zu haben. 
Ich erlebe sie – mich – immer nur von meinen Rändern her, darüber, dass ich aus 
mir herausgehe: sei es, dass ich jäh meiner innewerde, sozusagen meine eigene – 
nicht notwendigerweise angenehme – Bekanntschaft mache; sei es, dass ich auf 
eine Krise zusteuere, in der ich mir selber verloren zu gehen drohe.15 Mir selbst 
voraus, bin ich allzeit gehalten, mir selbst zu folgen – und tue es doch oft genug 
nicht. Ich zaudere, zweifle und bereue nicht selten im Nachhinein meine Mutlo-
sigkeit. Ohne Mut zu mir, zu meinem Sein, gibt es mich gewisserweise gar nicht. 
Ich bin mir selber nur in meinem Voraussein, in vorausgreifendem Handeln ge-
genwärtig. Die Erstmaligkeit, die ich handelnd setze, führt mich mir als Poten-
zialität vor Augen; diese geht mir aber erst nach vollzogener Handlung, rückbli-
ckend, auf. Ihre Erkenntnis gibt mir die Kraft und das Zutrauen, weiter nach 
vorne zu gehen. Nie aber werde ich bei einer letztgültigen Identität angekommen 

                                                
13  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 303. 
14  Vgl. ebd., S. 63. – Siehe auch Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Un-

wissenschaftliche Nachschrift, S. 49. 
15  Vgl. Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 147. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 73

sein: Ins Offene tretend, sammle ich mich zu mir in meiner Erinnerung an mich 
als jemanden, der ich schon nicht mehr bin.  

Von außen gesehen bin ich nur ein Punkt neben anderen Punkten in einer 
azentrischen Welt. Als ein solcher habe ich zunächst nur für mich selber Bedeu-
tung. Die Bedeutung, die ich für mich besitze, bedarf jedoch, um sich durchzu-
halten, ihrer Bestätigung durch Andere. Ich weiß, dass ich bloß für mich, in rei-
ner Erst- und Einmaligkeit, gar nicht leben könnte; ich würde mich erst gar nicht 
als Ich erfahren. Weil ich dies weiß, suche ich nach einem Feedback außerhalb 
meiner. Ebendeswegen erschaffe ich den mir gemäßen Kontext, der mich mir 
selber erklärt und rechtfertigt. Um der Herausbildung dieses Kontextes willen 
gehe ich aus mir heraus. Dafür aber muss ich zunächst in die mich hier und jetzt 
bestimmende Differenz von Innen und Außen hineingehen. Ihr entnehme ich das 
›Material‹ meiner Kontextualisierungen, mit dem ich mir das Raum-Zeit-Konti-
nuum meiner Welt auf- und umbaue. Ich baue sie auf und um in präzis der Wei-
se, wie ich die vorgefundene Innen-Außen-Differenz bewältige.  

Der Standpunkt, der sich mit mir ausspricht, stellt keine individuelle Willkür 
dar, sondern hat seine eigene notwendige Genese. Er ist strukturdeterminiert wie 
ich selber – wie die ganze Welt. So sehr ich jedoch, frei, mein Gewordensein 
immer neu zu durchbrechen aufgefordert und fähig bin, stellt mein jeweiliger 
Standpunkt zugleich eine Selbstschöpfung dar. Paul Tillich fasst ihn als »Schöp-
fung des Kreises«16 auf, in dem ich einerseits als dieser Einzelne stehe, den ich 
andererseits, als in sich stehendes, aus sich heraus handelndes Individuum mir 
selbstständig zu erschließen und zu entfalten aufgerufen bin. Indem ich ihn mir 
erschließe und entfalte, erschließe und entfalte ich mich selber. Mit meiner Ent-
faltung trete ich aus mir heraus: Ich sehe mich und meinen engeren Umkreis von 
weiteren Kreisen umfasst, in die ich eintrete, indem aus mir heraustrete. Mein 
eigener Standpunkt stellt nicht nur einen äußerlichen Schnittpunkt all der mich 
umfassenden Kreise dar, sondern ich selber bin es, der seinen Standpunkt nach 
innen hin zu einem eigenständigen Kreisen weitet und vertieft. So unwillkürlich 
ich dabei vorgefundene äußere und innere Innen-Außen-Differenzen durchquere, 
habe ich, indem ich meinen Standpunkt entfalte, an einem mich Umgreifenden 
teil. Ihm entnehme ich im Rücklauf zu mir den Inhalt meines Standpunktes; zu-
gleich findet dieser am mich Umgreifenden seine konkrete Begrenzung. Beides 
zusammen macht die existenzielle Tiefe meines Standpunkts aus und, darüber 
vermittelt, die schöpferische Selbstsetzung meines sich artikulierenden Ichs als 

                                                
16  Paul Tillich: Über die Idee einer Theologie der Kultur. In: Tillich-Auswahl. Hrsg. v. 

Manfred Baumotte. Band 2: Die Zweideutigkeit des Lebens. Gütersloh 1980, S. 70. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


74 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

»neue individuelle und unvergleichbare Synthese von allgemeiner Form und 
konkretem Inhalt«17.  

Weniger also aus Gründen eines sich selbst genügenden Individualismus als 
des kreisend-entfaltenden Aufbaus seiner eigenen Welt aus der bestehenden her-
aus ist jeder Einzelne, so Karl Jaspers im Rückgriff auf Kierkegaard und Nietz-
sche*, angehalten, sein Leben als »Ausnahme« zu realisieren.18 Nicht als Aus-
nahme von irgendeiner Regel, als auf sich selber beharrende Abweichung, son-
dern als Explikation seiner spezifischen Unterschiedenheit von allem, noch von 
sich selber. Nach Odo Marquard* ist Existenzphilosophie in emphatischer Weise 
Philosophie des Einzelnen. Als »Ernststätte« menschlichen Lebens ist der Ein-
zelne nicht schon über seine Gattungszugehörigkeit, gemäß den Gesetzen ihrer 
und seiner Selbsterhaltung, erklärbar, sondern bleibt alleingelassen mit der Auf-
gabe, der zu werden, der er ist.19

Aus meiner eigenen Unterschiedenheit heraus entfalte ich das Ganze meiner 
Welt als Raum-Zeit-Kontinuum, das ich selber handelnderweise eröffne. Ich 
konstituiere mein Selbst, so aktiv wie flüchtig, darüber, dass ich immer wieder 
aus mir herausgehen muss, um mich an meinen Grenzen selbst zu erfahren, und, 
zu mir zurückkehrend, mich vertiefend zu zentrieren. Bin ich auch nur ein Punkt 
neben anderen Punkten in einer azentrischen Welt, so realisiere ich mich doch 
als die Ausnahme, die ich bin, über die Erstmaligkeiten, die ich handelnd setze. 
Was ich sein werde, werde ich meiner Unterschiedenheit von allem, sie entfal-
tend, abgerungen haben: Weil ich in keinem Ganzen aufgehe, muss ich kontextu-
alisieren, d.h. den Kreisen, in denen ich stehe, mein In-mir-Kreisen hinzufügen. 

                                                
17  Ebd., S. 71. 
*  Friedrich Nietzsche (1844-1900), deutscher Philosoph des »Willens zur Macht« und 

der »Ewigen Wiederkunft des Gleichen«.  
18  Vgl. Karl Jaspers: Vernunft und Existenz, S. 25.  
*  Odo Marquard (1928-2015), deutscher Philosoph. Wie Robert Spaemann Angehöri-

ger der sog. Ritter-Schule. 
19  Vgl. Odo Marquard: Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilosophie. Herausge-

geben von Franz Josef Wetz. Stuttgart 2013, S. 12, 15 und 94. – Bemerkenswert, dass 
Marquard in seinen vielfältigen Bezugnahmen auf Existenzphilosophien und               
-philosophen Karl Jaspers nicht erwähnt. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 75

Augenblick und Paradox 

Kierkegaards Begriff für die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen 
ist »Augenblick«. Seiner gewahr, finde ich mich als schon existierend vor, bevor 
ich mich und meine Existenz überhaupt begreifen kann. Im Gewahrwerden des 
Augenblicks steckt die Erfahrung eines Paradoxes: Indem ich meine Existenz 
bedenke, verspäte ich mich ihr – mir selbst – gegenüber.20 Mein Denken reicht 
nicht an das heran, wodurch es veranlasst wird; es erreicht nicht, was es zu den-
ken sucht. Was das Denken sucht, liegt außerhalb des Denkens. Und doch kann 
es nicht davon lassen, es denken zu wollen. Es kann nicht anders, als weiter, 
über sich hinaus zu denken. So sucht der Verstand gleichsam seinen eigenen Un-
tergang: Es begnügt sich nicht mit dem Denkbaren, sondern denkt aufs Undenk-
bare hin. 

Wir können übers Denken das Paradox des Denkens nicht auflösen. Wir kön-
nen es nur annehmen, d.h. unseren Verstand von seinen eingesehenen Verspä-
tungen belehren lassen. Wo er seiner Belehrung ausweicht und auf seine Souve-
ränität pocht, wird ihm das Paradox des Denkens zum Ärgernis. Mehr noch, sein 
Ärger wird ihm zum – malignen – Antrieb. Gegen das vorgefundene Paradox 
angehend, wonach der Verstand das zu Verstehende nie einholt, verschmilzt er 
mit seinem Ärger. Er wird, als Jagender, zum Gejagten seines eigenen Ärgers. 
Oder, nach einem Bild Gabriel Marcels*: Der Verstand glaubt, ein Scheinwerfer 
zu sein, während er doch nur ein Bildschirm ist.21 Der Name dieses Missver-
ständnisses ist »Rationalismus«. Als Ausdruck des Selbstmissverständnisses des 
Verstandes ist der Rationalismus, so Kierkegaard, ein Reflex einer ihm zugrunde 
liegenden »akustischen Täuschung«. In genau dem Maße nämlich, wie der Ver-
stand, statt seiner eigenen Verärgerung auf die Spur kommen zu wollen, sich von 
diesem nur mehr antreiben lässt, gibt der Rationalismus sich selbst zum Echo je-
ner ihm unbegriffen bleibenden akustischen Täuschung. Der Rationalist spricht 
insofern nicht aus sich selbst, sondern antwortet immer schon und immer nur auf 
das ihm bereitete Ärgernis. So wird er nolens volens zum Beweisträger seines 
Gegenteils, jenes Undenkbaren und Unwahrscheinlichen, demgegenüber der 
Verstand sich seiner Klar- und Selbstbestimmtheit rühmt, während dieselbe 
Klar- und Selbstbestimmtheit doch nur das Fallobst seiner Verspätungen ist.  

                                                
20  Vgl. im Folgenden Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissen-

schaftliche Nachschrift, S. 61ff. 
*  Gabriel Marcel (1889-1973), französischer Philosoph und Dramatiker. Vertreter eines 

christlichen Existenzialismus. 
21  Vgl. Gabriel Marcel: Die Erniedrigung des Menschen. Frankfurt/M. 1957, S. 290. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


76 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Das Paradox des Denkens konfrontiert den Verstand weniger mit dem Ande-
ren einer ihm äußerlichen ›Wirklichkeit‹ als einer ihm innerlichen Grenze: dass 
er immer nur bzw. schon auf etwas reagiert, das früher ist als er selber. Dort hin-
gegen, wo er sich seine Verspätungen selbst zuzurechnen lernt, macht er sich zur 
Konfrontation mit dem ihm zugrunde liegenden Paradox bereit. Nicht nur näm-
lich, dass ihm diese Konfrontation ein Verständnis von der Inkongruenz von 
Verstand und erfahrenen Paradox bringt; nicht nur auch, dass im Maße dieses 
Verständnisses der Ärger des Verstandes verfliegt, die Begegnung mit dem Pa-
radox wird ihm zum Glücksfall einer – heiklen, da immer neu aufwühlenden – 
Liebesaffäre geraten. 

Einerseits setze ich mit mir selber einen Anfang. Zugleich wird mir bewusst, 
dass ich zu keiner Zeit über die erste Initiative verfüge; ich habe mich ja nicht 
selbst geschaffen, sondern finde mich als den, der ich bin, bereits vor. Es liegt 
indessen an mir, das Vorgefundene so oder so anzunehmen bzw. abzulehnen. 
Darüber, dass ich es bin, der über das Ob und Wie seiner Selbstannahme ent-
scheidet, handle ich. Indem ich handle, bringe ich Erstmaligkeit ins Spiel. Genau 
darüber aber verspäte ich mich schon: Ich evolviere etwas an und in mir, das 
früher ist als mein Ich. Andererseits braucht dieses Etwas mich als Subjekt, um 
realisiert zu werden. Es braucht mich in meinem Mir-voraus-Sein. Mir voraus, 
skandiere ich mein Werden: Ich tanze, was mich vertikal determiniert, horizontal 
aus.22  

Wir Monaden: Selbstkonstruktion aus der Selbstunterscheidung 

Von einem Nirgendwo her gesehen, stelle ich, rein äußerlich, einen Punkt neben 
anderen Punkten in einer azentrischen Welt dar. Jeder dieser Punkte stellt ein 
nach außen hin verschlossenes Innen dar. Es bleibt mir verschlossen, so sehr es 
mir erscheint: Erscheinend hält es kraft seines Erscheinens dasjenige, was mit 
ihm erscheint, gerade zurück; mir erscheinend schließt es mich von ihm aus. Für 
sich selbst indessen ist es, wie wir alle, nach innen hin offen: gemäß der Innen-
Außen-Differenz, die spezifischerweise an und in ihm wirkt. In Rückgriff auf 
Aristoteles‘* Begriff der »Entelechie« – im Sinne einer jedem Organismus inne-
wohnenden, richtungsgebenden Kraft, als sein individual-seelisches Formprinzip 

                                                
22  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 324. 
*  Aristoteles (384-322 v. Chr.), griechischer Philosoph, Schüler von Platon. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 77

– begreift Gottfried Wilhelm Leibniz* das Innenleben intelligenten organischen 
Lebens als »monadisch«.23 Monaden sind fensterlos; nichts kommt von außen in 
sie hinein, was nicht schon in ihnen wäre. Sie verändern sich nicht über äußere 
Anstöße, sondern in der Logik der ihnen innerlichen Antriebskräfte, derselben 
Kräfte, die ihre – unsere – unwillkürlichen, zunächst verworrenen Außenwahr-
nehmungen leiten. Leibniz nennt sie »petites perceptions« (kleine Wahrnehmun-
gen). Erst über die allmähliche Erschließung von Zusammenhängen innerhalb 
des Wahrgenommenen selber ordnen, d.h. verlängern sich die Perzeptionen zu 
Erkenntnissen, zu »Apperzeptionen«.  

Über ihre Verlängerung biegen sich unsere Wahrnehmungen zu Selbstwahr-
nehmungen um: Wir beginnen, uns als Wahrnehmende wahrzunehmen und dar-
über als Vernunftwesen innezuwerden. Als solche sehen wir uns vor die Frage 
unseres eigenen Daseins gestellt und damit, als nächsten Umkreis, vor die des 
Seins überhaupt. Leibniz beschreibt die Monaden – uns – als einerseits in sich 
kreisende, sich voneinander unterschieden wissende Mikrokosmen, andererseits 
als vielzählige Spiegel eines nicht direkt erkennbaren Ganzen. Die Vielzahl aller 
möglichen Perspektiven aufs Ganze sind ein Attribut ebendieses Ganzen. Leib-
niz begreift diese Polyperspektivik als »prästabilierte Harmonie«, in der all die 
aufeinanderstoßenden, auseinanderstrebenden Individualitäten in einer unvor-
denklichen Balance gehalten sind. Leibniz‘ Monadologie ist insofern System- 
und Individuationstheorie in einem. Danach sind die Monaden, in ihrer ge-
schöpflichen Begrenztheit und Einzigartigkeit, nicht nur disparate Spiegel der 
einen, sie verbindenden Welt; sie schaffen über die Entfaltung des ihnen Innerli-
chen ihre eigene Welt, eine Welt, die es ohne sie – uns – nicht gäbe.  

Das Spezifikum der mich bestimmenden Differenz von Innen und Außen un-
terscheidet mich von allen Anderen; sie unterscheidet mich sogar noch von mir 
selber, dem ›Ich‹, von dem meine, dass ich es habe oder sei. Dabei stelle ich es 
doch immer erst her bzw. erkenne mich als mich wieder, indem ich mich jetzt 
mit der Erinnerung an mich, der ich schon nicht mehr bin, verbinde. Meine Dif-
ferenz zu mir ist früher als mein Ich: Dieses bildet sich erst aus der Absolvenz 
jener heraus. Ich bin mir selbst das Nadelöhr, durch das ich, konfrontiert mit der 
mich hier und jetzt bestimmenden Innen-Außen-Differenz, hindurch muss. Jeder 
Gedanke, den ich denke, stellt ein Mandala dieses Nadelöhrs dar, ein logisches 

                                                
*  Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716), deutscher Mathematiker, Diplomat und Philo-

soph. Neben dem Franzosen René Descartes (1596-1650) und dem Niederländer Ba-

ruch de Spinoza (1632-1677) Hauptvertreter des neuzeitlichen Rationalismus. 
23  Vgl. im Folgenden Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie. Stuttgart 1979, S. 14ff., 

19f. und 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


78 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Ensemble von Innen-Außen-Differenzen, die sich immer neu ins Offene eines 
Dritten von Innen und Außen zusammenfädeln und so ›mich‹ ergeben.  

Ich gruppiere mich gleichsam in meinem Inneren permanent um. Denkend 
realisiere ich meine innere Neuordnung, indem ich sie sowohl vorwegnehme, als 
auch nachvollziehe. Jeder Gedanke, den ich denke, gibt Anlass, auf mich selbst 
als den ihn Denkenden zu schließen, von mir etwas über mich zu lernen. Den-
kend verändere ich mich, tue einen Schritt ins Offene meiner selbst, ziehe mich 
mir, meinem Mir-voraus-Sein, nach. Es ist dieser Rückschluss auf mich selber, 
der das Jetzt dieses Gedankens zum Momentum meiner gedanklichen Selbstkon-
struktion macht: Ich folge mir dorthin nach, wo ich denkend schon bin. Mir fol-
gend lerne ich von mir; lernend werde ich; werdend baue ich mich selbst auf; 
mich aufbauend, schaffe ich meine eigene Strukturbedingtheit um; sie umschaf-
fend, gebäre ich sozusagen meinen eigenen Vater24. Meine Bedingtheit als sol-
che, die Tatsache, dass ich nicht mein eigener Schöpfer bin (sondern bloß so 
handle), bleibt dabei unangetastet. Sie tritt mir sogar jetzt erst eigentlich vor Au-
gen: Darüber, dass ich den Gedanken meines Geschöpftseins denke, erschaffe 
ich mir, so Jean-Fran�ois Lyotard*, gedanklich meinen Schöpfer.25  

Der Gedanke meiner Genese ist insofern bereits ein epigenetischer. Ich kann 
den Gedanken meiner selbst nicht denken, ohne denkend einen Sprung zu tun, 
über den ich mich aus meiner eigenen Zukunft, dem Vektor meines objektiven 
Selbst, her erfasse. Der Sprung, den das Denken eines Gedankens darstellt, kann 
von diesem Gedanken selbst nicht abgebildet werden: Er ist und bleibt Resultat 
einer anfänglichen Verspätung: Denken und Gedanke bleiben voneinander ge-
spalten. Aus diesem Spalt heraus denke ich weiter, übers soeben Gedachte hin-
aus. Der Gedanke ist ein Zwischenschritt des Denkens, Landeplatz und Sprung-
brett in einem. Das Denken selbst, in dem Sinne, dass wir immer schon denken 
und ebenso unwillkürlich weiterdenken, hat weder Anfang noch Ende bzw. nur 
dasjenige unserer Existenz.  

Eine Echtzeittheorie des Gehirns? 

Radikalität im Philosophischen bedeutet, an die Wurzel der Ungleichzeitigkeiten 
des Denkens zu gehen. Dazu gehört, dass ich sie, indem ich sie zu denken versu-

                                                
24  Vgl. Sören Kierkegaard: Furcht und Zittern. Reinbek 1961, S. 23. 
*  Jean-Fran�ois Lyotard (1924-1998), französischer Philosoph. Theoretiker einer Öko-

nomie des Libidinösen und einer philosophischen Postmoderne. 
25  Vgl. Jean-François Lyotard: Wozu philosophieren? Zürich – Berlin 2013, S. 54. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 79

che, erfahre, sie nicht adäquat denken zu können. Wenn ich denke, gehe ich im-
mer nur diesen Abstand von Denken und Gedanke, Denken und zu Denkendem 
durch. Der Denkprozess ist dieser Durchgang – aber wodurch? Wir wissen es 
nicht. Ebendeswegen denken wir ja. Denkend erfahre ich Wirklichkeit als einen 
Widerstand, der vor meinem Denken zurückweicht. Ich erlebe ihn an mir selber 
als anfängliche Verspätung meines Denkens, als Ungleichzeitigkeit mir selbst 
gegenüber. Sie zeigt sich mir als Unmöglichkeit, die Wirklichkeit meines eige-
nen Denkens zeitgleich mit dem Aufbau meiner subjektiven Wirklichkeit in und 
durch mein Denken zu erfassen.  

Ebensolche Zeitgleichheit jedoch suggeriert der radikale Konstruktivismus. 
In kantischer Tradition befragt er unsere kognitiven Möglichkeiten a priori. An-
ders als Kant jedoch ermittelt er sie nicht subjektiv, an der Art, wie wir unwill-
kürlich Denkformen wie Raum und Zeit, Eigenschaft und Substanz, Ursache und 
Wirkung ans Wahrgenommene herantragen. Er macht sie direkt an etwas objek-
tiv Vorfindlichen dingfest: am menschlichen Gehirn. Das Gehirn ist danach nicht 
nur dasjenige, das mich zum operativen Akt des Denkens, mithin zum selbst-
ständigen Lernen, befähigt. Es bildet die Fähigkeit, die es mir verleiht, an sich 
selber plastisch ab, indem es parallel zu meinen kognitiven Fertigkeiten seine ei-
gene neuronale Infrastruktur, die mich zu ihnen befähigt, immer neu umschafft. 
Dies qualifiziert das Gehirn zum Zentrum meines denkenden Selbstseins, wäh-
rend es andererseits doch ein Organ bleibt, dessen ich mich bediene, um zu den-
ken. Ich bediene mich des Habens eines Gehirns, um mich als denkend-
lernendes Wesen zu realisieren. Ebenso gut kann ich aber auch nicht lernen: Ha-
ben und Sein, Können und Tun fallen nicht zusammen. Ich bin nicht mein Ge-
hirn, sowenig das Gehirn, das ich habe, schon mein Ich ist. Aber ich wäre nicht 
ich ohne mein Gehirn: Mein Gehirn ist derjenige Teil an mir, dessen Zerstörung 
die Zerstörung meiner selbst bedeutet.26 So wenig Gehirn und Ich identisch zu 
setzen sind, während andererseits das eine nicht ohne das andere wäre, so wenig 
kann ich mein Ichbewusstsein irgendwo materiell verorten. Vielmehr stellt es 
selber bereits einen Blick von ›nirgendwo‹ auf ein Drittes von Innen und Außen 
dar: Mein Ichbewusstsein ist zugleich dieses Dritte und jener Blick. Es ist das 
mir selbst überlegene Bewusstsein des mich ausmachenden Doppelaspekts von 
Bewusstsein und Körpersein, Subjektivität und Selbstvergegenwärtigung, Inner-
lich- und Äußerlichkeit.  

In dem Maße, wie das menschliche Gehirn die physiologische Bedingung der 
Möglichkeit darstellt, dass wir denken, muss eine Theorie des Gehirns, nach 
Heinz von Foerster, über eine bloß physikalisch-chemische Theorie hinausge-

                                                
26  Vgl. Thomas Nagel: Der Blick von Nirgendwo, S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


80 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

hen.27 Anders bliebe sie unterhalb des Niveaus, das ein Gehirn sowohl für uns, 
unsere Fähigkeit zu denken – denkend über uns hinauszugehen –, präjudiziert, 
als auch an sich selber, seiner sich selbst umbildenden Plastizität, darstellt. Wie 
das Gehirn, autopoietisch, die Bedingung seiner selbst als Organ des Denkens 
und Lernens vorgibt, müsste eine Theorie des Gehirns, weitergedacht, jenem ky-
bernetischen Umstand zweiter Ordnung Rechnung tragen, wonach eine Theorie 
des Gehirns nicht nur wiederum mittels eines Gehirns geschrieben wird, sondern 
diese Theorie selber, in Echtzeit, artikulieren können müsste.

Genau genommen würde es sich hierbei um gar keine Theorie handeln. Eine 
Theorie ist eine Theorie von etwas, das früher ist als sie selber. Wessen Gehirn 
wäre es, dessen Theorie wir in einer solchen Echtzeittheorie zur Kenntnis ge-
bracht bekämen? Erstens, angenommen, es wäre unser eigenes: Heißt nicht, in 
Kenntnis versetzt zu werden, das uns zur Kenntnis Gebrachte zu empfangen? 
Heißt nicht, zu empfangen, mich gegenüber einer Gabe als sie Entgegenneh-
menden zu verhalten, mich also in einer zeitlich-räumlichen Differenz zu ihm zu 
befinden? Noch als Rezipient der Theorie meines eigenen Gehirns würde ich 
mich gegenüber dieser Theorie/meinem eigenen Gehirn verspäten: Sie/es gibt, 
indem sie/es sich als Theorie kundgibt, die Bedingung ihrer/seiner eigenen 
Nachvollziehbarkeit vor. Entweder bin ich also mein Gehirn, das sich seine ei-
gene Theorie schreibt, oder ich nehme die Theorie, die mein Gehirn über sich 
selber verfasst, zur Kenntnis. Beides kann nicht zur selben Zeit stattfinden – und 
muss es doch, um eine Echtzeittheorie zu sein.  

Zweitens: Sollte ich die Theorie meines eigenen Gehirns, von ihm selbst ver-
fasst, als für meine eigene auffassend-kreative Kognitionsfähigkeit repräsentativ 
ansehen, müsste ich mich selbst als von einem körperlich-geistigen Doppelas-
pekt bestimmten Wesen vergessen machen, das nicht vollständig und ausschließ-
lich Bewusstheit ist. Aber selbst, wenn es mir gelänge, vermag ich es nicht, es 
durchzuhalten, da es immer ich wäre, der sich vergäße. Noch meine Selbstver-
gessenheit wird von mir vollzogen. Ich kann sie nicht vollziehen, ohne meinen 
Selbstverlust zu empfinden: ohne von seiner Empfindung an den mich bestim-
mend-begrenzenden Doppelaspekt erinnert zu werden.  

                                                
27  Vgl. im Folgenden Heinz von Foerster: Kompetenz und Verantwortung. In: Kybern-

Ethik, S. 169f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 81

Das radikalkonstruktivistische Paradigma und die Naivität       
der Philosophie 

Das radikalkonstruktivistische Paradigma suggeriert, dass wir in unserem Den-
ken unsere eigene Wirklichkeit aufbauen, in genau dem Maße, wie wir die äuße-
re Wirklichkeit, auf die unser Denken referieren zu können meint, als Illusion 
eben unseres Denkens begreifen zu lernen hätten. Weitergedacht hieße das, dass 
wir selber das Zeug dazu hätten, den Spalt zwischen Denken und zu Denkendem 
zu schließen. Alles wäre in operationale Selbstbezüglichkeit aufgelöst und das 
radikalkonstruktivistische Paradigma das letzte philosophische Paradigma über-
haupt. Mit ihm würde Philosophie aufhören. Es gäbe keine Notwendigkeit mehr 
für sie; das Denken hätte und wäre nicht nur seine eigene, sondern die ganze
Wirklichkeit.  

Aber auch dann bliebe ein Rest: die Differenz von Innen und Außen. In ihrer 
Reflexion auf die Vergänglichkeit von allem, auf unsere eigene Endlichkeit, 
nimmt sich Existenzphilosophie seit jeher dieses Rests an. Aus der Frustration 
heraus, dass unser Denken nie, was es zu denken versucht, erreicht, bezieht es 
seinen akosmischen Begriff von Denken. Der wiederum entspricht dem Akos-
mismus* unserer Innerlichkeit, wonach niemand Tiefe und Höhe seines eigenen 
Selbst ermisst. Aus diesem strukturellen Missverhältnis zu mir selber heraus er-
neuert sich mein Selbstbild, analog zu dem gegenüber meiner eigenen Struktur-
bedingtheit freien, transzendenten Sinn meines Lebens. So sehr mich dieser Sinn 
an mein Selbstbild in eins mit meiner Selbstunterschiedenheit erinnert, so wenig 
habe ich in Bezug auf mich die Wahl, jemand anderes zu sein, als ich bin. Zu-
gleich bin ich gehalten, draußen einen Pluralismus der Selbstbilder und Wertig-
keiten als gegeben zu respektieren. Im Gebot der Toleranz nach außen, der 
Selbstbindung nach innen hin zeigt sich auf ein Weiteres, dass ich in und aus der 
Differenz von Innen und Außen lebe. Indem ich, um meiner eigenen Lebensfüh-
rung willen, die Rivalität von Innen- und Außensicht auf die Dinge ernst neh-
me28, tue ich das eine, ohne das andere lassen zu müssen. So gehe ich bereits 
meinen Weg auf ein Drittes von Innen und Außen zu.  

Diesen Weg weist von jeher das Denken. Denken ist ein transzendenter Akt, 
über den wir eine Einheit mit uns in Form operationaler Geschlossenheit unserer 

                                                
*  Akosmismus: Die Vorstellung, dass unser Denkvermögen und unsere Seelenkräfte ei-

nem der Welt entzogenen, dem von ihr nicht ableitbaren Bereich unserer Innerlichkeit 
angehören.  

28  Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivität. Philosophische Vorlesungen. 
Stuttgart 1991, S. 69. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


82 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

selbst in struktureller Kopplung an die uns umgebenden Verhältnisse realisieren. 
Nur mittels Transzendenz, indem wir in uns über uns und die Welt hinausgehen, 
sind wir überhaupt erst wir, d.h. da. Wir bedürfen der Transzendenz unseres 
Denkens um des Erhalts unserer inneren Unabhängigkeit, der Offenheit unseres 
Selbstbezugs willen.  

Robert Spaemann fasst Philosophie als »institutionalisierte Naivität« auf. In 
ihrem Vornichtshaltmachen und Alleshinterfragen repräsentiert sie eine nicht en-
den wollende Pubertät auf Menschheitsniveau, indem sie auf universalistische 
Weise unser aller unlösbares Identitätsproblem artikuliert.29 Es ist die Begeh-
rensstruktur unseres zu lebenden Lebens, unseres Strebens nach Glück und 
Selbsterfüllung, das uns vor nichts Endlichem – noch vor uns selber in unserem 
strukturdeterminierten Sosein – Halt finden lässt. Im Maße dieses Begehrens ist 
unser Wille frei. Die Kraft zu unserer Freiheit entnehmen wir dabei nicht zuletzt 
den Wunschbildern unserer Kindheit und Jugend. Mit ihnen ist gleichsam eine 
Vorentscheidung über das Endziel unseres Lebens gefallen. Auf sie kommen wir 
immer dann zurück, wenn wir uns in einer Krise befinden und uns auf uns selbst 
besinnen müssen. 

In ihrer Naivität hält uns die Philosophie in Kontakt zu jener Vorentschei-
dung. Sie hält uns in Kontakt zu unserem objektiven Selbst, dem, was in uns von 
uns trennt. Dahin gehend ist alles, was wir zu denken und zu sagen haben, immer 
neu zu denken und zu sagen. Was zu denken und zu sagen ist, muss auf einer 
Reflexionsstufe gedacht und gesagt werden, die das schon Gedachte und Gesagte 
ins jetzt zu Denkende und zu Sagende integriert. In dieser Integration, jener Ver-
gegenwärtigung äußert sich der Universalitätsanspruch von Philosophie. Der 
Anspruch auf Universalität von Philosophie ist dabei nicht vom Eigensinn des 
Denkenden zu trennen. Philosophie ist nicht Wissenschaft; sie ist Diskurs, Praxis 
der Selbstverständigung, nach innen wie nach außen. Als solche ist sie Sache ei-
nes jeden. 

Wenn Freud sagt, dass die Philosophie sich von Wissenschaft in der Illusion 
entfernt, ein kohärentes Weltbild liefern zu können30, so ist doch diese Illusion 
unabdingbar für den Selbstbezug des Denkenden: Wir können denkend der Illu-
sion des Denkens nicht entgehen, in eben dem Maße, wie wir denkend für die 
operationale Geschlossenheit unserer selbst, so illusionär auch diese sei, sorgen. 
Wir können nicht anders, als mit uns selbst eins sein zu wollen. Nur so sind wir 

                                                
29  Vgl. Robert Spaemann: Philosophie als institutionalisierte Naivität. In: Schritte über 

uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsätze II. Stuttgart 2011, S. 31. 
30  Vgl. Sigmund Freud: Neue Folge der Vorlesungen zur Einführung in die Psychoana-

lyse. 35. Vorlesung: Über eine Weltanschauung. A.a.O., S. 588. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VERSPÄTUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITÄT | 83

gerüstet, uns immer wieder neu vor die äußere Wirklichkeit, aber auch vor unse-
re eigene Selbstfremdheit zu begeben – uns beidem aus unserer Differenz zu 
beidem zu konfrontieren. Eine Form dieser Konfrontation ist ›Wissenschaft‹: 
nach außen hin als Natur-, nach innen hin als Seelenkunde31. Wissenschaft ver-
mag sich selbst weder zu begründen noch durchzuhalten, wenn wir als Wissen-
schaftler nicht auch Denkende sind, die weiter, noch über unser Wissen hinaus, 
denken, denkend sich der Selbstdistanz fähig machen.  

                                                
31  Vgl. ebd., S. 606. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VI  Der Gedanke des Ganzen und das 
Bewusstsein der Spaltung 

Folgen wir Heinz von Foerster, wissen wir im Augenblick der Wahrnehmung 
zwar, dass wir etwas wahrnehmen, nicht aber, was.1 Für Gregory Bateson* gilt 
genau das Umgekehrte: Wir wissen einzig, was wir wahrnehmen, während uns 
das Wie unserer Wahrnehmung verschlossen bleibt.2 Wie man es auch wendet: 
Wir sind wahrnehmenderweise entweder auf der Seite des Subjekts oder des Ob-
jekts – nie auf beiden zugleich.  

Das hinzugedachte Ganze und das Umgreifende 

Mit Kant sieht Karl Jaspers die Spaltung in Subjekt und Objekt als für unsere 
Wahrnehmung und unser Denken bestimmend an. In der Subjekt-Objekt-Spal-
tung besteht die Grundstruktur des »Bewusstseins überhaupt«: Alles, was unse-
rem wahrnehmenden Bewusstsein vorkommt, erscheint uns in und kraft dieser 
Spaltung. Unterscheiden wir uns auch in unserer Subjektivität, so stimmen wir 
doch als denkende Wesen strukturell in jener Spaltung überein.3 Wir wissen, 
dass wir immer nur Erscheinendes wahrnehmen, uns Erscheinendes. Jaspers 

                                                
1  Vgl. Heinz von Foerster im Gespräch mit Bernhard Pörksen: Wahrheit ist die Erfin-

dung eines Lügners, S. 21. 
*  Gregory Bateson (1904-1980), anglo-amerikanischer Anthropologe, Linguist und 

Psychologe. 
2  Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst. In: Öko-

logie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und epistemologi-
sche Perspektiven. Frankfurt/M 1983, S. 193. 

3  Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens. München 1974, S. 46; 
sowie ders.: Die großen Philosophen. München 2007, S. 433. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


86 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nennt es das »Grundwissen«. Wie mir klar ist, dass die mir erscheinende Wirk-
lichkeit nicht die Wirklichkeit im Ganzen sein kann, sehe ich mich selber wie 
von außen in die Welt gestellt. Die Einsicht in die Differenz von Erscheinung 
und Wirklichkeit heißt »Metaphysik«, das Offenbarwerden meines In-der-Welt-
Seins »Existenz«. Diese ist die Erlebenswirklichkeit jener. Im Prozess des Den-
kens durchdringt das eine das andere.  

Sobald ich mein Grundwissen um den Unterschied von Erscheinung und 
Wirklichkeit auf meine eigene Wahrnehmung anzuwenden beginne, sehe ich 
mich als Wahrnehmender vom Wahrgenommenen geschieden. Das Bewusstsein, 
dass ich, wenn ich wahrnehme, Erscheinendes – mir Erscheinendes – wahrneh-
me, bringt mich, in einem nächsten Schritt, in eine Distanz zu mir selber: Ich be-
ginne, mich von ›nirgendwo‹, in meiner Gedoppelt- bzw. Gespaltenheit, als kör-
perlich-geistig gemischtes Wesen, zu sehen. Und doch empfinde ich mich bei 
allem als Ein- und Ganzheit, in dem Maße, wie ich, schon denkend, meine 
Wahrnehmung lenke und in jedem Moment die operationale Geschlossenheit 
meiner selbst sichere. Unwillkürlich komplettiere ich das von mir Wahrgenom-
mene auf ein von mir hinzugedachtes Ganzes hin; ich kontextualisiere. Wenn 
Denken heißt, immer schon zu denken, so konstruiert jedes Denken bereits ein 
Ganzes – derselben Ganzheit gemäß, als welche ich mich selber denkenderweise 
vorfinde.  

Wie jede neu erfahrene, von außen kommende Tatsache die Notwendigkeit 
meiner eigenen Anpassung an sie in meinem Denken nach sich zieht, so ergänze 
ich das im und als Außen Erfahrene je schon durch die inneren Vorstellungen, 
die ich mitbringe.4 Denkend füge ich der Welt, in die ich mich gestellt finde, das 
Ganze meines eigenen Denkens hinzu, das mich selbst in meiner Ganzheit, mei-
nem objektiven Selbst, vertritt. Mit seinem Begriff der »reinen Apperzeption« 
zeigt Kant den Zusammenhang der Einheit eines Gedankens mit der Einheit der 
ihn denkenden Person auf.5 Da ich es bin, der denkt, und dieses Ich eine Ganz-
heit darstellt, kann ich gar nicht anders, als denkend aufs Ganze zu gehen. Ich 
habe zum Ganzen meiner selbst gleichwohl keinen Erkenntniszugang. Genauso 
wenig kann ich die Wirklichkeit im Ganzen erfassen. Das Ganze gibt es für mich 
mithin nur in Form seines Gedachtseins durch mich, als eine innere Vorstellung, 
der nichts Äußeres korreliert. Mit anderen Worten: Das Ganze, das ich denke, ist 
immer nur das Ganze meines Denkens, das die Ganzheit meiner selbst in seiner 

                                                
4  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 258f. 
5  Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Transzendentale Ästhetik § 16. 

Werkausgabe Band III, S. 136. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 87

operationalen Geschlossenheit vorläufig-vorlaufend vertritt. Von daher auch 
kann mir die Welt als Ganzes nicht zum Gegenstand des Denkens werden. Ich 
weiß mich und die Dinge, die ich wahrnehme, immer nur in der Welt. Die Welt 
als Einheit ihres Gegenstands, als zu denkende Ganzheit, ist und bleibt eine – 
meine – Idee.6

Unaufhörlich denke ich den Gedanken des Ganzen und komme doch den-
kend nie bei ihm an. Genauso wenig reicht mein subjektives je an mein objekti-
ves Selbst – ich selber an die Möglichkeiten meiner selbst – heran. Ich denke auf 
etwas hin, von dem ich weiß, dass ihm nichts Reales entspricht, während es mir 
doch zugleich das Allerwirklichste ist. So nimmt mich der Gedanke des Ganzen 
vollkommen in Anspruch. Er bestimmt, als von mir ausgehende Kontextualisie-
rung, mein Gefühl für die Heilheit meiner Welt und meines Lebens, sodass ich, 
wo ich nicht auf die Integrität des von mir gedachten Ganzen vertrauen kann, 
mich als denkende und fühlende Person demoralisiert fühlen muss.  

Was dem Denken ein Integral ist meiner Wahrnehmung ein Nichts. Ich weiß, 
dass ich denkend ein Ganzes voraussetze, das meine Sinne nie und nirgends zu 
Gesicht bekommen. Dieser Widerspruch bestimmt mein Verhältnis zur Welt: 
Inmitten des Erscheinenden, das mich bedrängt, bleibe ich in der Tiefe unberührt 
von ihm. Das kann so weit gehen, dass mir die erscheinende Welt überhaupt als 
null und nichtig erscheint. Es ist der Akosmismus der mir eigenen Innerlichkeit, 
der die Wirklichkeit um mich herum zu entwirklichen vermag, wie er mich dazu 
befähigt, per Blick von ›nirgendwo‹ auf die Welt und mich selber zu schauen, 
d.h. mir mein eigenes In-der-Welt-Sein wie fremd vor Augen zu stellen; eine 
Selbst- und Weltbefremdung zugleich, die mich gleichsam natürlicherweise exis-
tenzphilosophisch – mit Richard Avenarius zu sprechen: »prinzipialkoordina-
tiv«7 – denken lässt, auf eine Weise, worüber ich mein In-der-Welt-Sein sowohl 
innerlich ›fülle‹, als auch äußerlich ›durchziehe‹.

»Denken« ist eine Operation, die aus dem akosmischen Vorbehalt meines 
Inneren gegenüber dem äußerlich Erscheinenden hervorgeht. Ein Vorbehalt, der 
grundlegend ist für meinen Selbstbegriff als Person. So ist mein Personsein dar-
über definiert, dass ich mich von allem unterschieden weiß, noch von mir selber. 
Denkend wende ich mein Unterschiedensein von allem auf alles, was mir begeg-
net, operativ an; ich suche das Erscheinende, von dem ich mich getrennt weiß, 
auf jenes Ganze hin zu überbrücken, das ich von mir aus, kontextualisierend, an 
die Welt herantrage. Was aber befähigt mich dazu? Es muss, so sagt mir die In-
tuition meines Denkens, dasselbe sein, das macht, dass es mir etwas erscheint. 

                                                
6  Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 48. 
7  Vgl. Richard Avenarius: Der menschliche Weltbegriff, S. 92f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


88 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Eben darin besteht der jasperssche Gedanke des »Umgreifenden«. Nicht nur, 
dass dieses die Erscheinungen auf ein unsichtbares, undenkbares Ganzes hin zu-
sammenhält; es hält mich selber zusammen. Mein eigenes Denken ist bereits ei-
ne Weise, wie sich das mich Umgreifende in mir zuträgt. Mein Denken umgreift, 
wovon es selbst umgriffen ist, nimmt seine Fähigkeit zu umgreifen als Symptom 
eigenen Umgriffenseins.8 Das Umgreifende ist, so verstanden, Bedingung der 
Möglichkeit von Denken überhaupt. Danach vollzieht das Denken, wovon es 
umgriffen ist, nur nach: Meinen denkenden Ausgang von der mich bestimmen-
den Differenz von Innen und Außen nehmend, folge ich dem mich Umgreifen-
den in meiner Suche nach dem Dritten von Innen und Außen.  

So wenig ich das mich Umgreifende irgendwo anträfe, so wenig kann ich 
mich als Denkender vom Erscheinenden und meinen eigenen Wahrnehmungen 
lösen. Auch wenn ich weiß, dass die Erscheinungen nicht das sind, wovon sie 
Erscheinungen sind, komme ich doch nicht aus der Subjekt-Objekt-Spaltung als 
Grundstruktur meiner Bewusstheit heraus. Ich muss weiter mit dem vorliebneh-
men, was meine Wahrnehmungen hier, die Erscheinungen dort meinem Denken 
als ›Material‹ bieten. Während ich denkend aufs Ganze gehe, sehe ich mich bei 
alldem in der Subjekt-Objekt-Spaltung meiner Bewusstheit gefangen. Immer 
aufs Neue entwirklicht mein Denken die mir gegebene äußere Wirklichkeit, in-
dem es mir die Welt als erscheinende, mir erscheinende, wie fremd vor Augen 
führt. Zugleich gewinne ich darüber die Welt zurück, in der Einsicht, dass sie 
zwar Erscheinung, aber nicht Schein, sondern in ihrem Erscheinen unerkennbare 
Realität ist.9 Ebenso gilt das Umgekehrte: Ich kann nicht anders, als mein Be-
wusstsein als eines, mich selbst als Einheit zu erfahren, während ich gleichzeitig 
weiß, dass sich diese, dass sich jede Einheit erst im Durchlauf einer Spaltung, 
die allem, auch mir selber, unvordenklich zugrunde liegt, systemisch herstellt. 

Zweckrationalität und Metakontext 

Gregory Bateson fasst den Geist als ein integriertes Netzwerk auf, in dem das 
einzelne Bewusstsein einen Bogen (eine »kurze Wahrnehmung« im Sinne Leib-
niz') beschreibt, der auf einen größeren Kreislauf verweist. Weder können wir di-
rekt dieses Netzwerk denken, ohne unter der Hand seinen integrativen Charakter 
zu leugnen, noch können wir uns bloß auf unsere eigene Zweckrationalität zu-

                                                
8  Vgl. Karl Jaspers: Der philosophische Glaube. München 1963, S. 21.  
9  Vgl. ebd., S. 47.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 89

rückziehen.10 Wir kommen nicht umhin, ein unser eigenen Rationalität voraus-
gehendes Sinn-Ganzes vorauszusetzen. Sinn voraussetzend schaffe ich ihn ge-
wisserweise erst. Aber ich erschaffe nicht den Sinn von Sinn; den setze ich ge-
nauso voraus, wie ich denkend bereits denke. Schon indem ich zu reden beginne, 
setze ich eine Sinnhaftigkeit des zu Sagenden unausgesprochen voraus. Ohne ihn 
vorauszusetzen, würde ich gar nicht beginnen können zu reden. Auf der anderen 
Seite heißt dies: Was ich sage, ist nie der Sinn selbst, weswegen ich etwas sage. 
Der Sinn, weswegen ich etwas sage, liegt meiner Aussage, als Konstituens, un-
ausgesprochen zugrunde. Um diesen zugrunde liegenden Sinn auszusagen, 
bräuchte es einen neuen Satz, der wiederum, warum er gesagt wird, nicht sagt. 
Jeder Satz schiebt auf, zu sagen, warum er gesagt worden ist. So wird immer et-
was zu sagen übrig bleiben.11  

Insofern dem Sinn des von mir Gedachten und Gesagten seinerseits ein Sinn 
vorausgeht, der sich nicht schon im Gedacht- und Gesagtwerden erschließt, ist 
bloße Zweckrationalität ein Ding der Unmöglichkeit, d.h. zerstörerisch. Sie ent-
fremdet mich meines mir eigenen Vorausseins, der Ahnung umfänglicherer, 
mich umgreifender Kreisläufe, aus der ich meine Zwecke herausschneide und 
vom Ganzen zu meinem Nutzen isoliere.12 Ebendies aber charakterisiert, so De-
leuze, den sogenannten gesunden Menschenverstand. In seiner einbahnstraßen-
haften Ausrichtung auf einen pragmatischen – der schieren Selbstbehauptung des 
jeweils Denkenden geschuldeten – Zweck, seinem Reduktionismus des Komple-
xen aufs willentlich Vereinfachte, erweist er sich gleichsam als entropisches Ge-
schehen im Denken selbst.13 Zweckrational denkend erniedrige ich denkend das 
Denken, indem ich mich dem mich Umgreifenden, das mich überhaupt erst den-
ken lässt, aktiv verschließe.  

Andererseits können wir nicht vermeiden, uns Zwecke zu setzen. Anders 
würden wir nie zum Handeln kommen. Auch im Denken können wir uns nie 
ganz von unserem Selbsterhaltungswillen freimachen; noch wo wir uns unserem 
objektiven Selbst anzunähern suchen, machen wir dies doch mithilfe unseres 
subjektiven, strukturdeterminierten Selbst. Menschliche Individualität stellt, so 
verstanden, eine unumgängliche Verdrehung der systemischen Natur des Men-
schen als lebenden Organismus dar.14 Zweckrationales Denken trägt diese Ver-

                                                
10  Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst. A.a.O., 

S. 203. 
11  Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 48. 
12  Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst, S. 204. 
13  Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 101ff.
14  Vgl. Gregory Bateson: Kybernetische Erklärung. A.a.O., S. 559. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


90 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

drehung indes eigenmächtig in unsere Umwelt hinein, zwingt ihr eine künstliche, 
von uns selbst intendierte, manipulative Geradlinigkeit auf. Nicht nur also, dass 
sich unsere Aufmerksamkeit von dem uns Umgreifenden löst; nicht nur auch, 
dass sich unser Denken von der Bedingung seiner eigenen Möglichkeit trennt15 – 
wir trennen uns im Denken von uns selber als schon, d.h. schon so Denkende. 

Zweckgerichtetes Denken und Handeln teilen wir mit allen Lebewesen. Nur 
eben, dass wir einerseits diese Zwecke selber kreieren, uns andererseits von ih-
nen zu distanzieren vermögen: Wir können unsere partikularen Zwecke noch 
einmal, zweckfrei, vor dem Horizont eines allgemein Zweckdienlichen, reflek-
tieren. Verdreht, wie wir sind, können wir uns dem, was wir zweckrationell aus-
blenden, im Nachgang wieder zuwenden; wir können umkehren, lernen. Wider-
streiten wir auch als Teil eines Größeren noch diesem, so können wir doch 
diesen Widerspruch unserem Bewusstsein zugänglich machen. Kraft dieses Be-
wusstseins sind wir mehr als jedes Ganze, dessen Teil wir auch sein mögen. Wir 
sind Personen, die als solche in kein Ganzes integrierbar sind. Wir sind für uns 
selber Ganzheiten – wenn auch auf die eigensinnig-verdrehte Weise endlicher 
Individuen.16

So vermögen wir uns immer wieder denkend von den Deformationen unseres 
zweckrationalen Denkens freizumachen. Wie ein Träumer, der weiß, dass er 
träumt, bereits seinem Erwachen entgegenträumt, finden wir in jedem Kontext, 
in dem wir uns gerade vorfinden (und den wir uns in unserer Zweckrationalität 
künstlich einengen), zugleich einen Metakontext vor, der den augenblicklichen 
Kontext umgreift. Mit jedem ausgemachten Metakontext tut sich eine unendliche 
Reihe möglicher Kontexte auf. Wobei durchaus Inkonsistenz und Widerspruch 
zwischen Kontext und Metakontext herrschen kann – was wiederum ein neuerli-
cher Anlass zu denken, zu lernen ist.17 Im Alltag zeigt sich dies an unserer 
schlichten Fähigkeit, Mitteilungen, die uns erreichen, intuitiv zu deuten, d.h. das 
jeweilige Verhältnis von Ausgesprochenem und Unausgesprochenem, Konkre-
tem und Metaphorischem, kommunikativem Pragma und metakommunikativem 
Rahmen zu erspüren.18

                                                
15  Vgl. ders.: Auswirkungen bewusster Zwecksetzung auf die menschliche Anpassung. 

A.a.O., S. 572. 
16  Vgl. Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 47 und 108. 
17  Vgl. Gregory Bateson: Minimalanforderungen für eine Theorie der Schizophrenie. 

A.a.O., S. 322.  
18  Vgl. ders. (zusammen mit Don D. Jackson, Jay Haley und John H. Weakland): Vor-

studien zu einer Theorie der Schizophrenie. A.a.O., S. 273. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 91

Wirklichkeit als Widerstand 2 

Denkend geht mir auf, dass ich bereits denke. Ich verspäte mich gegenüber mei-
nem eigenen Denken, folge meinem Voraussein. Wer bin ›ich‹ nun: der sich vor-
aus ist oder der sich folgt? Genau hier, in dieser Differenz, hat Denken statt. 
Denken ist wie Augenschließen – Selbstvergessenheit in Vollzug. So auch 
kommt es, dass ich, wenn ich denke, vergesse, dass ich denke. Denken, als Wei-
se, dem eigenen Voraussein nachzufolgen, stellt nicht nur ein inneres Handeln, 
sondern einen Modus der Existenz dar. Existierend verbinde ich mein Jetzt mit 
der Erinnerung an das, was ich bis jetzt war, und konstruiere so, aus der Diffe-
renz zu mir selber, mein Ich. Umgekehrt verbinde ich dasselbe Jetzt mit meiner 
eigenen Zukunft, dem, was ich noch nicht bin, aber wohin ich mich wünsche. Ich 
öffne mein Ich auf sein – mein – eigenes Voraussein hin. Ich tue das eine wie 
das andere in jedem Augenblick. Die Aufgabe philosophischer Reflexion besteht 
darin, mir aus der Blindheit dieses Vorgangs herauszuhelfen, mir selber zu erklä-
ren, was ich je schon, unaufhörlich und notwendigerweise, tue.19  

So sehr Denken nicht nur inneres Handeln, sondern, nach Avinarius, prinzi-
pialkoordinativer Modus meines (denkenden) Existenzvollzuges ist, so leite und 
forme ich nicht nur mein Inneres, sondern werde meiner, meta-reflexiv, als Teil-
habender eines mich Umgreifenden inne. Kraft dieser Teilhabe koordiniere ich 
den Zeit-Raum meiner Existenz. Ich entwerfe mich in meiner eigenen Zukünftig-
keit. Während ich, mir nachfolgend, mit meinen eigenen Entwürfen Schritt zu 
halten versuche, stoße ich statt ins Unbegrenzte auf einen absoluten Widerstand: 
Wirklichkeit. Gerade mein Sinn für Mögliches führt mir die Spezifik meiner 
Existenz, die Endlichkeit aller Dinge, meine eigene Sterblichkeit vor Augen – 
dass ich nicht unendlich Zeit habe.  

Meine Lebenszeit: Das sind die Innen-Außen-Differenzen, die zu bewältigen 
vor mir liegen. Das ist der eine, existenzielle Aspekt der mir widerstehenden 
Wirklichkeit. Der andere ist transzendentaler Natur. Danach vermittelt sich mir 
der absolute Widerstand der Wirklichkeit über die von mir grundsätzlich ge-
wusste Differenz von Wirklichkeit und erscheinender Wirklichkeit. Was für die 
äußere Wirklichkeit gilt, gilt auch für unsere innere. So geht es, nach Freud, 
nicht darum, was uns ein Traum zu ›sagen‹ hat; er ist ja nicht das gesuchte Un-
bewusste. Die Funktion des Traumgeschehens besteht, im Gegenteil, darin, uns 
von diesem wegzuführen. Um den Traum auf das im Traumgeschehen versteckte 
Unbewusste hinzudeuten, müssen wir hinter seine Erzählung kommen, zu dem 
Warum, um dessentwillen der Traum geschieht und zugleich von diesem ver-

                                                
19  Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen. Frankfurt/M. 2001, S. 198. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


92 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

deckt wird. Um dahinterzukommen, müssen wir uns in den Unterschied zwi-
schen dem manifesten Trauminhalt (Außen) und den latenten Traumgedanken 
(Innen) hineinbegeben.20 Dasselbe gilt von den Phobien, deren Funktion ja gera-
de in ihren Gegenbesetzungen liegt, darin, dass sich der neurotisch Ängstliche 
über eine punktuelle Furcht, auf die er fixiert ist, vor einem wahrhaft Gefürchte-
ten verschanzt. Die Phobie lenkt von diesem gerade ab – wie die Fassade des 
Traumgeschehens von den ihm zugrunde liegenden Traumgedanken.21

So sehr die Welt erscheint, so wenig zeigt sie sich als sie selbst: Das Er-
scheinende verbirgt sich in seinem Erscheinen. Das Phänomen der Erscheinung 
selbst bleibt unbegreifbar.22 In gleicher Weise bleibe ich wahrnehmend vom 
Wahrgenommenen ausgeschlossen. Was ist weiß, ist nur, dass, wie mir die Welt 
erscheint, der Art entspricht, wie ich sie wahrnehme. Ich weiß aber nicht, wovon 
die Erscheinungen Erscheinungen sind. Und doch muss ich vom je Erscheinen-
den ausgehen, mich an meine Wahrnehmungen halten, während ich, was ich 
wahrnehme, nicht schon für wahr, was mir erscheint, nicht für die Wirklichkeit 
selbst nehmen kann. Wie soll ich aber dann Wirklichkeit begreifen? Eben: als 
Widerstand gegen mich, angesichts dessen ich mich gezwungen sehe, über mei-
ne eigenen Wahrnehmungen hinaus-, in mich selbst hineinzugehen, zu denken. 
Denkend richte ich meinen Fokus, aus dem Akosmismus meines Inneren heraus, 
auf ein Jenseits der erscheinenden Wirklichkeit. Ich selbst sinne ihr, analog zu 
meinem inneren Akosmismus, dieses Jenseits in Form ihrer Unfassbarkeit für 
mich an. Aber noch dabei gehe ich von Erscheinendem, meiner eigenen Wahr-
nehmung aus – um wieder neu hinter sie kommen zu wollen. Schon um meiner 
eigenen Selbstübereinstimmung willen konfrontiere ich mich dem Unfassbar-
Widerständigen von Wirklichkeit. Auf der anderen Seite entwickle ich an dem, 
was mir widersteht, mein Gefühl für seine Bedeutsamkeit für mich als etwas, 
von dem ich mich selber getrennt weiß.  

In dem, was mir draußen als bedeutsam erscheint, begegne ich der Vorent-
schiedenheit meiner Aufmerksamkeit: Warum nehme ich wahr, wie ich wahr-
nehme, warum dieses und nicht anderes? Ich kann es nicht sagen, genauso we-
nig, wie ich sagen kann, warum ich dieser bin und kein anderer. Meine Wahr-
nehmung ist strukturdeterminiert wie ich selber. Ich erlebe mich in den Grenzen 
meiner Strukturdeterminiertheit, aber nicht diese selbst; daran hindert mich mein 

                                                
20  Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 7. Vorle-

sung: Manifester Trauminhalt und latente Traumgedanken. A.a.O., S. 129 und 134. 
21  Vgl. ders.: 25. Vorlesung: Die Angst. A.a.O., S. 396. 
22  Vgl. Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. In: Gesammelte 

Schriften IV. Frankfurt/M. 1981, S. 81. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 93

Selbsterleben als Ein- und Ganzheit. Alles, was ich außerhalb meiner zu verste-
hen suchen werde, werde ich im Zusammenhang des gedachten und empfunde-
nen Ganzen, das ich für mich selber bin, zu verstehen versuchen. Zugleich stört 
mich etwas, das ich draußen als bedeutsam wahrnehme, aus diesem Gefühl der 
Ganzheit auf. Es zeigt mir, dass ich nie ganz verstehe, dass ich selber, wiewohl 
ich mich als ganz, längst nicht als fertig empfinde: Ich bin nicht das Ich, das ich 
zu haben meine.  

Das sich selbst unterbrechende Denken und Sprache als 
Verbindendes von Innen und Außen 

Alles Wissen beruht auf dem Grundwissen um das Erscheinen der Wirklichkeit. 
Dieses Grundwissen wiederum beruht auf der Subjekt-Objekt-Spaltung als Kon-
stituens des Bewusstseins überhaupt. Wissen ist, wie Denken, ein Modus der 
Existenz: Meine Art zu wissen ist nicht zu trennen von meiner Art zu sein, ich 
selbst zu sein. Ich sehe mich mit einer Wirklichkeit konfrontiert, von der ich 
weiß, dass, in dem Maße, wie ich von ihr unterschieden bin, sie meinem Ver-
ständnis von ihr widersteht. Aus diesem doppelten Wissen heraus kooperiere ich 
mit ihr. Indem ich die sich mir hier und jetzt bietende Differenz von Innen und 
Außen absolviere, leiste ich dem Widerstand der Wirklichkeit Tribut.  

Mein Streben nach Objektivität stellt eine Form dieser Absolvenz dar. Es ist 
jedoch selbst nichts Objektives, sondern in meiner Subjektivität fundiert; ihm 
liegt die Entscheidung eines Subjekts zugrunde, von sich selber abzusehen: Ich 
ziele eine Metaebene an, von der her ich sowohl meine Fixierung aufs unmittel-
bar Wahrnehmbare als auch meinen Zweifel an meiner eigenen Wahrnehmung 
überwinde, mich mithin in einen doppelten Abstand zur bedachten Sache und 
mir selber bringe. Ist einerseits meine Art, die Dinge zu sehen, an mich und mei-
ne Weise, ich selbst zu sein, gebunden, so ist andererseits noch das persönlichste 
Wissen Wissen von etwas; es ist relationales Wissen. Dieses wird mir als Wis-
sendem nie zum Eigentum – es sei denn im Wahn. Damit aber hörte es auf, Wis-
sen von etwas zu sein, von dem ich, als Bewusstseinswesen, strukturell getrennt 
bin. 

Selbst mein Wissen von mir ist relationaler Art, worüber ich in mir von mir 
weg zu mir zurückstrebe. So lerne ich mich selber immer erst noch kennen. Den 
Weg weist mein Denken, das zum einen meine Wahrnehmungen regelt (den von 
mir und meiner Strukturdeterminiertheit vorgegebenen Soll-Wert meiner Wün-
sche und Zwecksetzungen vorgibt), während es bereits von meinen Wahrneh-
mungen ›gefüttert‹ wird (von ihnen die gegebenen Ist-Werte empfängt). Derart 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


94 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

folge ich denkend meinem mir selbst nicht durchsichtigen Voraussein: Ich denke 
auf ein Ganzes hin, das ich mit mir selbst schon mitbringe. Das Ganze, auf das 
ich hindenke, ist in seiner monadischen Spezifik strukturdeterminiert wie ich 
selber. Dies wissend, finde ich nicht einmal an meinem eigenen Denken Genüge. 
Damit hört mein Denken auf, ›meines‹, d.h. Ausfluss und Reflex meiner Struk-
turdeterminiertheit zu sein, und wird zu Selbstreflexion, worüber sich mein Den-
ken selbst ins Wort fällt.  

Scholastisches Denken unterscheidet zwischen »intentio recta« und »intentio 
obliqua«, intuitiv-spontanem und sich selbst bedenkendem Denken.23 Wie ich je 
schon auf meine eigene, strukturdeterminierte Weise denke, gewinne ich erst  
darüber, dass ich mein eigenes Denken reflektiere, als Denkender Distanz zu 
mir. Bewerkstelligt mein Denken auch die operationale Geschlossenheit meiner 
selbst als so Denkender, so sieht sich mein Denken zugleich, sich selbst reflek-
tierend, von diesem Dienst korrumpiert: Es gebärt Selbsttäuschungen, die, gera-
de in dem Maße, wie sie mich mit mir eins sein lassen, auf Dauer meinen Selbst-
erhalt hintertreiben.  

Ich merke, dass ich aus einem Inneren heraus agiere, ohne zu hinterfragen, 
was mich eigentlich zum Agieren bringt. So wird mir die Fraglosigkeit meines 
Inneren selber fragwürdig. Dass es mir fragwürdig wird, ist ein Zeichen dafür, 
dass ich aus mir herausgegangen sein muss. Aber ich bin nicht außerhalb meiner; 
das Außerhalb, in das ich mich begebe, ist meinem Inneren als Sich-voraus-Sein 
immanent. So verstanden kann ich mich im Herausgang aus mir auch nicht ver-
lieren. Lebende Systeme verfügen über ein Systemgedächtnis ihrer Ausgangsbe-
dingungen. Aus Gründen unserer Fortentwicklung, gerade dann, wenn diese von 
außen behindert wird, wenden wir uns immer neu unseren Ursprüngen zu. Wir 
krebsen nicht bloß zurück, sondern bewahren noch in unserem Scheitern ein 
Wissen um den von uns gegangenen Weg.24 So können wir ihn unter günstigeren 
Bedingungen neu gehen – sei es auch Generationen später. 

Noch wo wir aus uns herausgehen, nehmen wir also unser Inneres mit. Da-
von zeugt unser Selbstausdruck als Manifestation unseres individuellen Geistes, 
der nicht durch unsere eigene Haut begrenzt ist, sondern mit unseren Entäuße-
rungen mitgeht, ihnen innerlich bleibt.25 Träger des Geistes ist Sprache: Mich 
ausdrückend, spreche ich Inneres aus, bringe es vors Außen. Ich arbeite dem be-
reits vor, wenn ich in mir einen Denkprozess zum Abschluss eines aussagbaren 
Gedankens bringe; indem ich ihn ausspreche, exponiere ich, was ich denke, nicht 

                                                
23  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 113 und 215.
24  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 38 und 86. 
25  Vgl. Gregory Bateson: Form, Substanz und Differenz. A.a.O., S. 583 und 593. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 95

nur vor den Anderen, sondern ebenso vor mir selber. Am Ausgesprochenen fin-
det mein denkendes Voraussein sowohl Halt als auch sein Korrektiv; der ausge-
sagte Gedanke setzt dem Denken eine vorläufige Grenze, an der er sich sammelt, 
um neuerlich anzuheben.  

Etwas drängt, übers Außen vermittelt, in mir. Bevor ich mich selbst artikulie-
ren kann, fühle ich mich schon von etwas oder jemandem angesprochen. Ich be-
ginne, was in mir drängt, mit dem, was mich außen anspricht, zu verbinden. Die 
Verbundenheit des einen mit dem anderen legt jeweils fest, was ich zu sagen ha-
be. Nach Ausdruck suchend, suche ich, durch die mich bestimmende Differenz 
von Innen und Außen hindurchgehend, ein Verbindendes von Außen und Innen 
zu ermitteln, das mich aus meiner Umschließung durch sie herausführt. Die Er-
mittlung findet in und als Sprache statt; diese umfasst und durchdringt mich, 
trägt mein Denken, begleitet mein Fühlen, hält mich als Person zusammen. Ich 
kann mich mir nicht außerhalb meiner Sprache vorstellen. Ich wäre wie aus der 
Welt gefallen. Nicht nur, dass Sprache mich umfasst und durchdringt; sie bürgt 
im Letzten für die Einheit der Wirklichkeit, die Verbundenheit von Innen und 
Außen in deren Differenz. Wäre mein Inneres nicht schon sprachförmig, könnte 
es sich mit nichts, keinem Außen, verbinden. Keine Wahrnehmung bliebe haf-
ten; es gäbe keine Wahrnehmung – nur Reizungen meiner Sinne, die keinerlei 
Eindrücke hinterlassen. Ich wäre vollständig dem Erscheinen der Wirklichkeit 
ausgeliefert: Eine Erscheinung löste bloß die vorige ab. Es gäbe keine Vergan-
genheit, keine Zukunft; ich würde nichts erinnern, nichts erahnen, nichts vermis-
sen. 

Ich verstehe Äußeres nur vermittels meines Selbstverhältnisses; umgekehrt 
verstehe ich selbst mich nur über den Umweg des Außen. Während ich, um es zu 
verstehen, ihm sozusagen mein Inneres leihen muss26, transformiert die Sprach-
förmigkeit meines Inneren das im Außen Wahrgenommene in etwas mich ›An-
sprechendes‹. Wenn ich meinerseits etwas ausspreche: Spreche ich nun etwas
oder mich aus? So oder so vermittelt das ausgesprochene Wort zwischen der Sa-
che, die ich ausspreche, und mir, der ich sie ausspreche; es vermittelt zwischen 
beidem anlässlich etwas, das mich von außen her anspricht, während ich schon 
selbst, mir voraus, aus mir herausdränge.  

Mit jedem Wort, das ich auf etwas oder jemanden hin ausspreche, erhellen 
sich mir die Bezüge und Determinationen, in denen ich stehe. Ich habe nicht die 
Wahl, dies oder jenes auszusagen. Ich gehe Verbindungen ein, die auf Wahlen 
beruhen, die ich längst aufgrund meiner strukturdeterminierten Wahrnehmungen 

                                                
26  Siehe in diesem Zusammenhang auch Richard Avenarius: Der menschliche Weltbe-

griff, S. 44f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


96 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

getroffen habe. Auf der anderen Seite kann ich mich nicht auf mein Sosein mit-
samt seinen Wahrnehmungsreflexen – meinen Petites Perceptions – zurückzie-
hen. Ich muss lernen, meine (kurzen) Wahrnehmungen auf mich als Wahrneh-
menden hin zu reflektieren, d.h. zu verlängern. Folglich ist, was ich ausspreche, 
nicht bloß eine Reaktion auf ein Angesprochenwerden von außen; es ist eine von 
mir selbst ausgehende Aktion, worüber ich mir und den Anderen verspreche, mir 
selber nachzufolgen: zu tun, was ich sage, Wort zu halten. Erst darüber erweise 
ich mich Anderen wie mir selbst gegenüber als integer, als jemand, der im 
Durchgang der ihn bestimmenden Innen-Außen-Differenz in dem Maße als er 
selbst wiedererkennbar ist, wie er die Differenz auf selbstbestimmte Weise 
durchläuft. 

Inneres und kommunikatives Handeln 

Als Wesen, die sich unaufhörlich ausdrücken – dann noch, wenn sie achselzu-
ckend oder kopfschüttelnd signalisieren, sich nicht äußern zu wollen –, setzen 
wir uns ebenso unaufhörlich der Wahrnehmung der Anderen aus, und sei es, 
dass wir, auch wenn wir von niemandem gesehen werden, uns dennoch gesehen 
fühlen. Wir sind nicht nur in der Lage, sondern auch in der Gefahr, uns mit den 
Augen der Anderen zu sehen. Gewissermaßen sehen wir uns mit deren Augen, 
bevor sie es selbst tun, ja, bevor wir uns mit unseren eigenen Augen zu sehen 
lernen: Nicht nur, dass das Du dem Ich vorausgeht, sich dieses erst an jenem, 
ihm antwortend, herausbildet; es ist im Ich selbst, als Differenz zu sich selber, 
voranwesend.  

Einander unsere Gedanken äußernd, zeigen wir uns in unserem Angewie-
sensein aufeinander. Kommunizierend eröffnen wir Zwischenräume erwarteter 
Feedbacks, über die wir bewusst oder unbewusst, konsensual oder polemisch, 
am Anderen Halt suchen. Per Kommunikation erschaffen wir aus dem Moment 
heraus einen Kontext, der uns soziale An- und Eingebundenheit sichert. Dieses 
jedoch immer nur unausgesprochen bzw. indirekt: Soziale Bedürftigkeit demen-
tiert zugleich jedwede Kommunikation. Letztlich geht es in der Kommunikation 
nicht um Ich und Du, sondern um ein Drittes, das Ich und Du verbindet. Dieses 
Verbindende wird weniger durch Kommunikation hergestellt, als dass diese je-
nes in seiner Voranwesenheit beglaubigt. Um der Erfahrung eben dieses voran-
wesend Verbindenden willen gehen wir aus uns heraus. Jeder gelangt dorthin in-
des nur im Selbstdurchgang – im Durchgang der ihn, innen wie außen, 
bestimmenden Differenz von Innen und Außen. Nur darüber und eben nicht bloß 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 97

qua gegenseitiger Abhängigkeit mache ich mich dem Anderen annehm- und 
nachvollziehbar. 

Was mich anhält, mich den Anderen und darüber mir verständlich zu ma-
chen, ist, mich – akosmisch – von allem, noch von mir selber, unterschieden zu 
wissen. Es ist dieses Wissen, das mich nach außen wie nach innen kommunizie-
ren lässt: nach außen, indem ich die Bestätigung einhole, dass ich mich über alle 
Vereinzelung hinweg dem Anderen verständlich machen kann; nach innen, in-
dem ich selber nach Anlässen zu Selbstzweifeln suche, ohne fürchten zu müssen, 
mir in ihnen – mir selber – verloren zu gehen. Am Beispiel Prousts beschreibt 
Deleuze diese Art Wissen als Wirken einer absoluten Differenz in uns, die die 
Essenz unserer selbst darstellt27 – insofern, als sie das Vermögen bereitstellt, mit 
dem Ausdruck unserer selbst die Welt, die wir vorfinden, darin einzubeziehen, 
wie sie uns selbst, umgekehrt, nur über den Umweg einer Beziehung zu etwas, 
das wir nicht schon selber sind, ›haben‹ lässt.  

Ich selber stelle, als objektives Selbst, nicht nur eine Perspektive auf diese 
Welt, sondern eine Perspektive dieser Welt selbst dar. Ich ›bin‹ ihre Perspektive, 
wie sie meine Perspektive ›ist‹ – eine Monade, die in sich die ganze Welt ein-
schließt, während sich dieselbe Welt in der einen, in sich begrenzten, individuel-
len Monade, die ich bin, auf ebenso einzigartige Weise perspektivisch kundtut.28

Wir drücken die Welt von einem Blickpunkt außerhalb ihrer aus, der zugleich 
ganz und gar unser Inneres ausfüllt. So verstanden stellt die Essenz, die wir in 
Gestalt unserer Unterschiedenheit von allem, noch von uns selber, verkörpern, 
nicht nur unser jeweiliges individuelles Vermögen dar. Sie macht vielmehr, dass 
wir uns – weiter – individuieren. 

Von allem, noch von mir selber, unterschieden, trete ich aus mir heraus vor 
die Augen der Anderen. Mich ihnen gegenüber als Ich äußernd, setze ich meine 
aktuelle Selbsteinheit zur Disposition: Seht, das denke ich, seht, der bin ich. Ich 
setze mich dem Blick der Anderen im Vertrauen darauf aus, prinzipiell versteh-
bar zu sein. Ich vertraue auf deren Breitschaft und Fähigkeit, mich zu verstehen. 
Dafür müssen sie wiederum mir vertrauen können, dass ich sie nicht mit mir täu-
sche. In unserem Vertrauen aufeinander geht jeder jeweils in Vorleistung. Selber 
vertrauend machen wir uns erst des Vertrauens der Anderen würdig: Im Maße 
meiner eigenen Integrität unterstelle ich diese auch Anderen. Würden wir einan-
der nicht Integrität unterstellen, würden wir uns kaum füreinander interessieren, 
es sei denn aus Eigennutz. Dann aber hätte ich den Anderen nicht als ihn, son-

                                                
27  Vgl. im Folgenden Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen. Berlin – Wien 1978,       

S. 36ff. 
28  Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, S. 26. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


98 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

dern für mich genommen. Wäre der Andere nicht potenziell eins mit sich, was 
hätte er mir zu sagen, was ich ihm? Erst indem ich voraussetze, dass der Andere 
eine Einheit mit sich anstrebt, während er so sehr an sich selber zweifeln mag 
wie ich an mir, haben seine Worte überhaupt eine Bedeutung für mich. Anderer-
seits kann ich nicht auf jemandes Integrität hoffen, ohne selber integer sein zu 
wollen. Zugleich kann ich mich schwerlich selbst integer nennen; ich würde 
mich lächerlich machen oder sonstwie Zweifel an mir aufkommen lassen.  

Integrität ist mir, als ein Versprechen, mit meinem Personsein gegeben. »Per-
son« meint nichts Isoliert-Solitäres. Mit ihr ist vielmehr je schon eine gemein-
same Welt gegeben, in der wir einander als Personen, als Ganzheiten für sich 
selbst, anerkennen.29 In einer solchen Welt nähern wir uns im Maße unserer 
Selbstdistanz: Integrität lebt aus der Bereitschaft, Differenzen zu ertragen wie 
auszutragen. Niemand kann für sich beanspruchen, integer zu sein, niemand aber 
auch aufgeben, es sein zu wollen. Bei aller Unmöglichkeit, ganz und gar eins mit 
mir zu sein, sagt doch die Idee der Integrität nichts anderes, als dass sich nichts 
zu wünschen und zu tun lohnt, was mich auf Dauer mit mir selbst entzweite.  

                                                
29  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 67. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VII  Objektivität der Erfahrung und   
   Unumgänglichkeit des Irrtums 

Der Ort meiner Existenz ist der Kreuzungspunkt von Innen und Außen. Ich be-
finde mich nicht nur in Differenz zur äußeren Wirklichkeit, sondern noch zu mir 
selber. So wenig ich schon weiß, was in mir steckt, so wenig gehe ich in den 
Verhältnissen, in denen ich stehe, auf. Im gleichen Maße gehören, umgekehrt, 
Ich und seine Umstände zusammen1: Ich koevolviere mit den Verhältnissen wie 
mit mir selber. 

Bipolarität 

Die Differenz von Innen und Außen setzt sich innen wie außen fort. Ich komme 
weder beim Innen noch beim Außen selbst ›an‹. Ich treffe nur auf Wechselbälger 
eines inneren Außen und äußeren Innen – auf das, was A.N. Whitehead »wirkli-
che Einzelwesen« nennt. Diese – wir alle – sind zugleich Objekt und Subjekt ih-
res bzw. unseres Wirklichseins.2 Als Subjekte sind wirkliche Einzelwesen Ak-
teure ihrer Selbstrealisierung. Als Objekte werden sie von anderen wirklichen 
Einzelwesen als ihnen äußerlich erlebt und wahrgenommen. Jedes wirkliche Ein-
zelwesen ist auf diese Weise bipolar; es hat einen physisch-objektives und ein 
psychisch-subjektives Ende. Derart vereinigt es Identität und Verschiedenheit in 
sich. Es wird zu sich selbst, indem es den Bruch, den es in sich selber vorfindet, 

                                                
1  Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin, Heidelberg und New 

York 1973, S. 218. 
2  Vgl. im Folgenden Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität. Entwurf einer Kos-

mologie. Frankfurt/M. 1987, S. 69f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


100 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

in eine ihm nächstmögliche Selbstüberbrückung, in temporäre Kohärenz, trans-
formiert. 

Für Whitehead und seine organistische Philosophie ist die Wirklichkeit inso-
fern von innen her belebt, als sie aus nichts als Empfindungen besteht. Ihre Emp-
findungen veranlassen die wirklichen Einzelwesen, den objektiven Gehalt ihrer 
Empfindungen zu ermitteln. Seiner Selbsterfüllung zustrebend, trägt jedes wirk-
liche Einzelwesen Verantwortung für seine Empfindungen, in dem Maße, wie es 
kraft seiner Empfindungen, in Erkundung deren objektiven Gehalts, teil an ei-
nem größeren Subjekt, einem »Superjekt«, hat. Dieses stellt – gleich der göttli-
chen Urmonade Leibniz‘, in der sich die einzelnen Monaden, sie auf ihre be-
grenzte Weise wiedergebend, aufgehoben finden3 – die Bedingung der Möglich-
keit bereit, dass das jeweilige wirkliche Einzelwesen ein Gefühl für sich selbst 
als ein Selbst hat. Ein Selbst ist, was sich aus sich selbst heraus auf etwas be-
zieht, was umfänglicher als es selber ist. Dieser Bezug erst lässt die wirklichen 
Einzelwesen sich als lebendig empfinden. Aus eben dieser Empfindung heraus 
koevolvieren sie mit jener größeren Wirklichkeit, die sie nötigt, um zu werden, 
was sie sind, über sich selber hinauszugehen. Auf diese Weise evolvieren die 
subjektiven Empfindungen der wirklichen Einzelwesen die Wirklichkeit von in-
nen her: Die Kreativität des einen Universums lebt aus der Selbstwerdung der 
vielen Einzelwesen.4

Man könnte A.N. Whitehead als Wiedergänger Leibniz‘ auffassen. Auch er 
begreift die Welt als monadologische, hier eben von wirklichen Einzelwesen be-
völkerte, deren höchstes, vollkommenes, alle Einzelwesen einbegreifendes We-
sen Gott ist. Die Welt ist immer die Welt einer bestimmten Subjektivität eines 
bestimmten wirklichen Einzelwesens. Sie kann es aber nur sein kraft seiner ver-
nünftigen Teilhabe am Ganzen der Wirklichkeit, der, nach Leibniz, »prästabilier-
ten Harmonie« aller Monaden zueinander. Die Bedingung der Möglichkeit unse-
res Ichbewusstseins stellt Gott als Urmonade dar, der die Vielzahl der Ichs und 
Subjektivitäten in einem Verhältnis unvordenklichen Gleichgewichts hält, aus 
dem heraus alle Monaden bzw. wirklichen Einzelwesen ihren Platz und Recht-
fertigung erhalten.  

Die Konkretheit des Wirklichen, als bipolare Einheit von Subjekt und Ob-
jekt, lässt sich nicht denken, ohne dass wir sie bereits an uns selber erfahren ha-
ben. Wir erfahren sie an der Differenz von Innen und Außen, die uns bestimmt – 
die wir zugleich selbstbestimmt zu durchlaufen haben. Was wir in doppelwerti-
ger Weise an uns selber erfahren, tragen wir an die uns umgebende Wirklichkeit 

                                                
3  Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, S. 24. 
4  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 406, 438 und 450. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 101

heran, um es – uns – ihr hinzuzufügen. Was sich mir als Außen präsentiert, be-
sitzt ein mir verschlossenes Für-sich-Sein, mit der ich in aller Unerkennbarkeit 
rechnen muss. Auf nichts anderes als auf dessen versuchsweise Erschließung hin 
sind denn auch Erzähler und Protagonisten der »Suche nach der verlorenen Zeit« 
unterwegs: in dem, was ihnen begegnet – Gesichtern, Landschaften, Dingen, 
Namen –, eine gefangene Seele wie aus einem geschlossenen Gefäß zu befreien, 
dessen Verschluss sie selbst schon von innen her zu öffnen sich bemüht.5

Während ich Wirklichkeit aus selbstzentriert-zweckrationaler Perspektive als 
bloßen Widerstand und Hemmnis erfahre, wird sie mir aus der Erfahrung der Bi-
polarität alles Wirklichen, meiner selbst als gedoppelt-gemischtes Wesen, zum 
Anlass eines Anthropomorphismus: Ich beginne, die äußere Wirklichkeit nach 
Maßgabe meines eigenen Inneren, der Empfindung meines eigenen Wirklich-
seins, zu begreifen. Ich erweitere meinen Begriff von Wirklichkeit um ein sie 
und mich Verbindendes – um ein Drittes, das mir erlaubt, mich, aller unumgäng-
lichen (meinem Selbsterhalt geschuldeten) Naturbeherrschung zum Trotz, in ihr 
zu beheimaten.6 An allem, was ich tue, ist in diesem Sinne schon sein Gegenteil 
mitbeteiligt. So muss ich mich allein schon um meiner Selbsterhaltung willen 
mit dem, was mir zuwider ist und läuft, befassen. Anders würde ich, selbstzen-
triert und zweckrational, zum Opfer meiner selbst.  

Ich sehe mich einer Wirklichkeit gegenüber, die so undurchdringlich ist wie 
ich mir. Sicher, ich nehme die Welt um mich herum genau wahr. Nehme ich aber 
auch ebenso genau wahr, wie ich sie wahrnehme? Dazu brauchte ich einen Be-
griff von meiner eigenen Wahrnehmung, davon, warum ich wahrnehme, wie ich 
wahrnehme. Dafür wiederum braucht es das Denken. Über das Wie und Warum 
meiner Wahrnehmung nachdenkend, stoße ich auf meine eigene Strukturdeter-
miniertheit, die mich so wahrnehmen lässt, wie ich eben wahrnehme, d.h. die 
mich nicht wahrnehmen lässt, was ich nicht wahrnehme. Denkend würde ich 
gleichwohl nichts Neues erfahren. Ich gelangte bloß dahin, nur mehr deutlicher 
zu wissen, was ich ohnehin schon weiß: dass Wirklichkeit erscheinende, mir er-
scheinende Wirklichkeit, nicht die Wirklichkeit selbst ist.  

Genauso weiß ich, dass mein Bewusstsein die es selbst konstituierende Sub-
jekt-Objekt-Spaltung an die Welt heranträgt und so erst macht, dass die Welt mir 
erscheint. So stößt mich die äußere Wirklichkeit auf mich selbst. Angesichts ih-
rer nehme ich an mir etwas wahr, das, der erscheinenden Welt vorgelagert, in 

                                                
5  Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 74. 
6  Vgl. Robert Spaemann: Whitehead oder: Welche Erfahrungen lehren uns die Welt 

verstehen? In: Schritte über uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsätze I. Stuttgart 
2010, S. 181f. und 217f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


102 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

mir selber haust. Ich finde nicht heraus, was es ist, ehe ich es – mich – nicht aus-
drücke, d.h. mit den Mitteln meines Inneren nach außen gehe. Im Gegenzug 
komme ich ihm – mir – nur in dem Maße näher, wie ich Abstand zu mir finde. 
Meine Innerlichkeit bewahrt sich, so Kierkegaard, über ihr Gegenteil, über Form
– während sie, je unmittelbarer sie sich kundtut, sich verunklart und verliert.7

Individuation bezeichnet die Weise, mit der ein Organismus, indem er die 
ihm aufgenötigte Differenz von Innen und Außen meistert, ein Selbst herausbil-
det. Wir bilden die Differenz in Form von deren Meisterung an uns selber ab. 
Die Autopoiesis unseres Inneren stellt die Selbstmächtigkeit unserer selbst ange-
sichts der je zu bewältigenden Innen-Außen-Differenz her wie dar. Nur sofern 
wir uns als selbstmächtig erfahren, erfahren wir uns aus unserem Innen heraus 
als lebendig: Die Individuation eines wirklichen Einzelwesens vollzieht sich als 
Einheit von Selbstintegration und Realitätstüchtigkeit. Wo sie gelingt, hat Stil, 
im Äußersten Grazie – als Inbegriff psychischer Integrationsleistung – statt.8

Jean Cocteau* bezeichnet sie als »Linie«, die den Lebenden leitet, sobald er sich 
entschließt, sein eigenes Leben zu führen. Die Linie, der er folgt, zeugt sowohl 
von einer zwanglos lenkenden Kraft in seinem Inneren als auch, nach außen, 
vom Beharrungsvermögen seiner Persönlichkeit, der akosmischen – nach de 
Chardin: radialen – Kraft, mit der sich etwa ein Künstler dazu entschließt, mit 
der sichtbaren Welt zu brechen, um sich ihr, durch den Bruch hindurch, hinzuzu-
fügen.9

Wahrnehmende Selbstverantwortung, »Objektivität der Erfahrung« 
und »Schlüssel ohne Schloss« 

Ich passe mich ins Außen ein. Ich finde meinen Weg durch es hindurch, indem 
ich, selbstbestimmt und innengeleitet, die sich mir aktuell bietende Differenz 
von Innen und Außen durchlaufe. Dabei ›hält‹ mich die Differenz, wie ich mich, 
würde ich mich ihrem Durchgang verschließen, selbst verlöre. Eine Weise, mich 

7  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-
schrift, S. 391.  

8  Vgl. Gregory Bateson: Spekulationen über ethnologisches Beobachtungsmaterial. 
A.a.O., S. 183. 

*  Jean Cocteau (1889-1963), französischer Schriftsteller, Maler und Filmemacher. 
9  Vgl. Jean Cocteau: Die Schwierigkeit zu sein. In: Werkausgabe in zwölf Bänden. 

Herausgegeben von Reinhard Schmidt. Band 11: Kritische Poesie III. Frankfurt/M. 
1988, S. 206ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 103

(und mit mir meine Welt) zu verlieren, ist, mich einer Objektivität zu beugen, 
die mich von meiner eigenen Subjektivität, meinen Wahrnehmungen und Emp-
findungen, abschnitte. Sobald und solange ich dagegen meine Wahrnehmungen 
ernst nehme, übernehme ich Verantwortung für mich als Wahrnehmenden. Aus 
dieser Verantwortung heraus wird mir, was wirklich sei, zur offenen Frage: zur 
Frage meiner eigenen Teilhabe an ihr.10 Im Maße dieser Teilhabe ist es an mir, 
meinen Sinn für die Erzeugung und Erfindung von Wirklichkeiten als Ausfluss 
meiner Verantwortung für mich selbst zu schärfen. Die szientifisch-unversöhnli-
che Entgegensetzung von Subjektivität und Objektivität wäre demgegenüber In-
diz meiner Selbstflucht, wenn nicht meiner Selbstzerstörung. 

Ich könnte nicht Verantwortung für mich als so – strukturdeterminiert – 
Wahrnehmenden übernehmen, wäre ich nicht innerlich frei selbst demgegen-
über, was mich determiniert. Meine innere Freiheit entspringt meinem Bewusst-
sein, von allem, noch von mir selber, unterschieden zu sein. Weil ich mich prin-
zipiell vom Außen unterschieden weiß, vermag ich meinen Wahrnehmungen 
nicht nur Reaktionen aufs Wahrgenommene, sondern innere Handlungen folgen 
zu lassen, die einer Wandlung meiner Wahrnehmungsweise, einem Umdenken in 
Bezug auf meine Weise, die Welt zu sehen, vorarbeiten. Innerlich frei folge ich 
dem Vektor meines objektiven Selbst; ich bin ins Offene meiner selbst unter-
wegs. Es ist dieselbe Offenheit, die ich als Person in meinem Unterschiedensein 
von allem, noch von mir selber, bereits mitbringe. Meine innere Freiheit unter-
stellt die Bedingungen, unter denen ich lebe, dieser Offenheit. Von ihr mache ich 
Gebrauch, wenn ich die mich bestimmende Innen-Außen-Differenz auf meine 
eigene Art zu meistern suche. Sie meisternd weiß ich schon nicht mehr, ob ich 
mich dem Außen oder das Außen mir passend gemacht habe. Dafür müsste ich 
wissen, wo das Innen anfängt und das Außen aufhört. Weil ich es nicht weiß, 
muss ich denken. Denkenderweise nehme ich – um den Preis des eigenen Über-
blicks – teil daran, wie Innen und Außen die Plätze tauschen.  

Jean Piaget begreift, wie gesehen, unser Denken als einen operativen Vor-
gang, worüber wir uns in einem Zug der Wirklichkeit und die Wirklichkeit uns 
anpassen: per Akkommodation ans Außen, per Assimilation ans eigene Innere. 
Indem sich das Denken den Dingen und die Dinge sich anpasst, strukturiert es 
sich und mit ihm die Dinge um es herum.11 Indem ich die mich bestimmende In-
nen-Außen-Differenz nicht nur opportunistisch, in Verleugnung meiner Bedürf-
nisse, meistere, sondern auf selbstbestimmte, auf mich zugeschnittene und weiter 

                                                
10  Vgl. Heinz von Foerster im Gespräch mit Bernhard Pörksen: Wahrheit ist die Erfin-

dung eines Lügners, S. 28 u. 42.  
11  Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart 2003, S. 18. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


104 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zuschneidende Weise zu bewältigen suche, weite ich mit dem Spalt Wirklich-
keit, durch den ich hindurchzugehen suche, meinen inneren Spielraum. Aus ihm 
heraus konstruiere ich ›meine‹ Wirklichkeit, ringe sie der Unfassbarkeit der 
Wirklichkeit im Ganzen ab. Ich konstruiere meine Wirklichkeit, indem ich mich 
sowohl aktiv in die äußere Wirklichkeit, kraft meines Getrenntseins von ihr, ein-
passe, als auch mich ihr hinzufüge. So erlebe ich Realitätsgewinn als Freiheits-
zuwachs.  

So ingenieurshaft der Begriff der Konstruktion anmutet, so unwillkürlich ist 
ihr Akt. Der Begriff der Konstruktion suggeriert nur vordergründig etwas Plan-
volles, Gewolltes, Souveränes; alles, was ich plane, will und bin, bleibt indes der 
Absolvenz der mich hier und jetzt bestimmenden Innen-Außen-Differenz unter-
worfen. Indem ich denkend meinem Voraussein folge, absolviere ich sie gleich-
sam blind, auf die Gefahr hin, dass ich mir in meinem eigenen Denken verloren 
gehe. In Wirklichkeit geschieht das Gegenteil. Mein denkender Selbstverlust 
bringt mich mir, dem Gefühl eigenen Wirklichseins, nur näher. Ich erobere mich 
in der Loslösung meines Ichs von seiner Egozentrik. Ich gewinne, was Piaget die 
»Objektivität der Erfahrung« nennt.12

Unter Berufung auf Piaget begreift Ernst von Glasersfeld Anpassung als 
Wahrnehmungs- und Wissensbildungsvorgang in einem. Meine Wahrnehmung 
richtet die wahrgenommenen Dinge demzufolge bereits so zu, dass sie zu den 
begrifflichen Strukturen meines wahrnehmenden Organismus passen. Damit hal-
biert von Glasersfeld jedoch den per Wahrnehmung geleisteten Anpassungsvor-
gang. Er bezieht ihn nicht auf die äußere Realität eines zu Lernenden, sondern 
beschreibt ihn als einen Akt, kraft dessen sich der wahrnehmende Organismus 
immer nur selbst bestätigt und reproduziert. Indem von Glasersfeld, anders als 
Piaget, eine von uns unabhängige Objektivität insgesamt in Abrede stellt, entbin-
det er die Assimilation des Subjekts von seiner Akkommodation an etwas ihm 
Äußerliches.13 Damit nimmt er dem Vorgang der Anpassung allen Realismus. 
Sowohl wenn wir zu wissen glauben, was Wirklichkeit ist, als auch wenn wir, 
wie es von Glasersfeld tut, die Geltung einer von uns unabhängige Wirklichkeit 
insgesamt leugnen, bräuchten wir uns ohnehin an nichts mehr anzupassen. So 
besagt sein Konzept der »Viabilität« ja auch, dass wir uns unsere Wirklichkeit 
gemäß unserem Vermögen, durch sie hindurchzukommen, je schon selbst er-
schaffen. Wir schmieden, so verstanden, nicht Schlüssel für schon bestehende 

                                                
12  Vgl. ebd., S. 370. 
13  Vgl. Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus. Idee, Ergebnisse, Probleme. 

Frankfurt/M. 1996, S. 114. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 105

Schlösser, sondern bauen uns selbst die Schlösser, deren Schlüssel wir, wer ihn 
auch immer uns gegeben haben mag, bereits in Händen halten.14  

Die Wirklichkeit, die wir erschaffen, ist also zugleich diejenige, in die wir 
uns erst einpassen müssen – und umgekehrt. So einleuchtend dies einerseits sein 
mag, so wenig zwingend wird daraus andererseits auf die Nicht-Existenz einer 
Wirklichkeit geschlossen, die unseren Initiativen Widerstand böte. Zumal von 
Glasersfeld noch in seiner Bestreitung einer Wirklichkeit nicht auf das Wort
Wirklichkeit verzichten kann. Auf sein Konzept der halbierten Anpassung hätte 
er dagegen sehr wohl verzichten können, da es ja nichts gibt, woran wir uns an-
zupassen hätten. Was aber bliebe übrig vom Verständnis einer von uns konstru-
ierten Wirklichkeit, wenn man den Anpassungsgedanken an sie gänzlich von ihr 
abzöge? Einsamkeit, Selbstbehauptung, Existenzialismus. 

Realismus der »wirklichen Variationen«  

Etwas geht nicht auf; etwas bewegt mich, bevor ich mich selbst bewege. Etwas 
in mir lässt mich mir voraus sein, während ich mich, mir nachfolgend, mir selbst 
gegenüber bereits verspäte. In dieser Lücke, sie überbrückend, mit ihrer Über-
brückung neue Lücken schaffend, vollzieht sich meine Individuation. Ich bin 
sowohl meine eigene Lücke als auch der, der sie ausfüllt. Ein Selbst herausbil-
dend, trage ich die Ganzheit, die ich selber bin, im Zuge des Vollzugs meiner ei-
genen operationalen Geschlossenheit ans Ganze der Wirklichkeit, mit der ich, als 
Teil von ihr, strukturell verbunden bin, heran. Zugleich muss ich mir die Un-
denkbarkeit des Ganzen – meiner selbst – eingestehen. Aus der Lücke heraus, 
die sich innen wie außen auftut, expandiere ich, d.h. greife ich auf mich selbst – 
vektoriell auf mein objektives Selbst – aus, um mich im Maße meines Selbstaus-
griffs dem Außen hinzuzufügen.  

So wie mich die Differenz von Innen und Außen, von der ich bestimmt bin, 
›hält‹, macht sich just in den innen und außen erfahrenen Lücken ein mich in mir 
und außerhalb meiner Umgreifendes bemerkbar. Was mich umgreift, lässt mich, 
im Gefühl, über mich selbst hinauszugehen, nur tiefer in die mich bestimmende 
Differenz von Innen und Außen hineingehen. Hiermit wiederum geht, vermittels 
sich verschränkender Akkommodations- und Assimilationsprozesse – Rochaden 
von Innen und Außen –, ein sich vertiefender Realismus einher. Dessen Tiefe 

14  Vgl. ders.: Einführung in den radikalen Konstruktivismus. In: Paul Watzlawick (Hg.): 
Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu wissen glauben? Beiträge 
zum Konstruktivismus. München – Zürich 1994, S. 30f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


106 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

besteht darin, dass jede Notwendigkeit, die wir in Form einer sich uns bietenden 
Innen-Außen-Differenz annehmen, Möglichkeiten eröffnet, die nicht schon als 
›real‹ antizipierbar sind. Wir können sie in dem Maße nicht antizipieren, wie wir 
die aktuell gegebene Innen-Außen-Differenz erst durchlaufen müssen. Ein 
reflexhafter, trivialer Realismus dagegen nimmt Pseudonotwendigkeiten imagi-
nativ vorweg. Unsere eigenen Vorwegnahmen stoppen unseren Impuls, aus un-
serem Inneren, dem Gefühl eigenen Ungenügens am Außen und an uns selber, 
heraus, indem wir vektoriell auf unser objektives Selbst ausgreifen, das Gegebe-
ne gedanklich zu überschreiten. Wenn das Notwendige stets mit einem Mögli-
chen verbunden ist, dann heißt, neue Wirklichkeiten zu eröffnen, sich von den 
eigenen imaginativen Vorwegnahmen eines notwendig Gedachten zu befreien, 
um sich stattdessen selbst, blind, folgen zu lernen. Nur so erreichen wir die 
»wirklichen Variationen«15: im Hindurchgang der uns hier und jetzt bestimmen-
den Differenz von Innen und Außen, darüber, dass wir uns im Denken von der 
Selbstzentriertheit unseres Denkens lösen, um uns einem sich öffnenden Dritten 
von Innen und Außen unsererseits zu öffnen. 

Indem ich mich in mir von mir löse, situiere ich mich neu in der äußeren 
Welt; ich füge mich ihr hinzu. Währenddessen bilden sich in meinem Inneren 
Strukturen heraus, deren gewachsene Komplexität mir ein neues Gleichgewicht 
bietet. Piaget sieht in unseren wachsenden operationellen Fähigkeiten nicht nur 
deren – biologisch rekonstruierbare – stabilisierende Funktion für unseren Orga-
nismus; er nimmt sie, selten genug bei ihm, als Hinweis auf Transzendenz. Da-
nach gehen unsere der äußeren, physikalischen Welt verhafteten Denkinstrumen-
te immer schon über das ›nur Wirkliche‹, d.h. ihr Erscheinen, hinaus: Sie 
konstruieren mit den Mitteln des Gegebenen eine gleichsam überzeitliche Welt.16

Indem ich denke, entspreche ich einem nicht-abbildenden Realismus der »wirk-
lichen Variationen«. Ich entspreche ihm, indem ich mich eigener imaginativer 
Vorwegnahmen eines für die Zukunft als notwendig Gedachten bewusst enthal-
te: wo ich geschlossenen Auges durch die mich hier und jetzt bedrängende Dif-
ferenz von Innen und Außen auf ein Drittes von beidem zugehe. 

Denkend mache ich gleichsam schlafwandelnden Gebrauch von meiner 
Nichtübereinstimmung mit dem Außen, dem Akosmismus meines Inneren: Ich 
wende das Wissen, von allem, noch von mir selber, unterschieden zu sein, auf 
mich selbst an. Dies befähigt mich, mich zu dem mich Determinierenden mei-

                                                
15  Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget – ein Selbstporträt in Gesprächen, S. 211. 
16  Vgl. Jean Piaget: Abriß der genetischen Epistemologie, S. 132. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 107

nerseits – zustimmend oder distanzierend – zu verhalten.17 In dieser Fähigkeit 
gründet die Idee der Würde der Person. Vom Außen bedrängt, unter unfreien Be-
dingungen, werde ich umso deutlicher zur Empfindung meines Unterschieden-
seins vom Außen und, darüber vermittelt, zur Distanz zu mir selber gebracht. Ich 
werde, paradoxerweise, erst darüber zum Gefühl eigenen Freiseins gebracht. Es 
besteht darin, unter allen Umständen mit mir in Übereinstimmung sein zu wol-
len. Hierin konkretisiert sich die Würde meines Personseins. Ich kann dieses Ge-
fühls, jener Würde nicht von außen beraubt werden. Ich kann mich nur selbst 
entwürdigen, indem ich mich diesem Gefühl verschließe und gemeinsame Sache 
mit dem zu machen beginne, was mich mit mir entzweit.18

Exzentrizität und Integrität 

Helmuth Plessner beschreibt den Menschen als ein sich selbst verborgenes We-
sen, als »homo absconditus«. Über den Menschen nachzudenken, heißt danach, 
seinen Begriff offen zu halten. Als Konstante lässt Plessner einzig das Gebot 
(und unser Vermögen) gelten, uns auszudrücken. Sie ist unserer spezifischen 
Stellung in Kosmos und Natur geschuldet, dem, was Plessner die »Exzentrizität 
des Menschen« nennt. Der Mensch weiß sich als Bruch in der Natur. Während 
das Tier aus seiner Mitte heraus und in sie hinein lebt, muss er immer neu aus 
sich herausgehen und sich erneut finden – sei es wieder-, sei es erfinden.  

Immer wieder neu müssen wir unsere Selbstzentriertheit aufgeben, Rollen 
ein-, Funktionen übernehmen. Als »dargelebte Einheit von erster und dritter Per-
son«19 gehen wir gleichzeitig in unseren Rollen und Funktionen nie auf. Darü-
ber, dass wir unaufhörlich unserer Selbstzentriertheit verlustig gehen, müssen 
wir etwas dafür tun, unsere Mitte wiederzufinden und zu halten. Unentwegt ge-
hen wir dafür Umwege. Plessner statuiert diesbezüglich drei anthropologische 
Grundgesetze– allesamt Paradoxa: die »vermittelte Unmittelbarkeit«, die »natür-
liche Künstlichkeit« und den »utopischen Standort«. Jeweils verschieden akzen-

                                                
17  Vgl. Robert Spaemann: Sein und Gewordensein. Was erklärt die Evolutionstheorie? 

In: Schritte über uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsätze II, S. 76. 
18  So ist auch, nach Freud, eine äußere Versagung solange nicht pathogen, wie sich ihr 

nicht eine innere hinzugesellt, die diese als solche beglaubigt. Vgl. Sigmund Freud: 
Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 22. Vorlesung: Gesichtspunkte der 
Entwicklung und Regression. Ätiologie. A.a.O., S. 343; sowie: Einige Charaktertypen 
aus der psychoanalytischen Arbeit. A.a.O., Bd. X, S. 237. 

19  Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. A.a.O., S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


108 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

tuiert geben diese Grundgesetze unsere gebrochene Stellung zur Welt und zu uns 
selber wieder. Was mein Selbstverhältnis bestimmt, bestimmt auch mein Ver-
hältnis zur äußeren Welt, und umgekehrt. Plessner zeigt, inwieweit unser Leib 
und seine Umgebung bereits eine unsichtbare Ganzheit um die Achse seiner Dif-
ferenz zu ihr herum bilden. Diese liegt noch der geringsten Wahrnehmung und 
Handlung als »psychophysisch neutrale Schicht des Verhaltens« zugrunde. So 
lernt ein Kind, das zu laufen beginnt, nicht nur seine Glieder koordiniert zu be-
wegen, sondern seinen Leib in ein spannungshaftes, durch Gegensinnigkeit be-
stimmtes Verhältnis zu seiner Umgebung zu bringen. Plessner differenziert die-
ses Verhältnis in zwei Grundrichtungen: die einer sukzessiven Handlungsbewe-
gung und die einer gestalthaften Ausdrucksbewegung. Danach beziehen wir uns 
in unserem Handeln nicht nur äußerlich auf unsere Umwelt als Hintergrund und 
Widerstand, sondern drücken diese Bezogenheit an uns selber aus.20  

Der im Handeln waltende und am Handelnden unwillkürlich mit ausgedrück-
te Richtungszug auf seinen – unseren – jeweiligen Kontext hin vermittelt sich als 
diskrete, immer nur indirekt (verspätet) wahrnehmbare – eben: psychophysisch 
neutrale – Spur einer absolvierten Innen-Außen-Differenz. Die im Herbst nach 
dem Süden ziehende Schwalbe, das nestbauende Radspinnchen, das kleinkindli-
che Tapsen und Greifen – in all dem scheint eine unsichtbare Welt anwesend, in 
der die Lebewesen mitsamt ihrer Umgebung wie von einem Dritten gehalten 
werden.21 Unsere Handlungen und Wahrnehmungen sind sinnvoll nur, wie sie 
sich auf einen unsichtbar mitgegebenen Kontext beziehen. Dadurch, dass ich 
mich auf ihn beziehe, habe ich dem Wahrgenommenen unwillkürlich einen über 
es selber hinausgehenden Sinn angesonnen. Ich schaffe gewissermaßen diesen 
Sinn, allein darüber, dass ich kontextualisiere. Das heißt, ich entnehme den Sinn, 
den ich mit wahrnehme, dem von mir gedachten Ganzen, das ich je schon ans 
Außen herangetragen habe. So auch frage ich, wenn ich nach jemandes Integrität 
frage, über diesen Jemand, wie er mir hier und jetzt erscheint, hinaus: Ich frage 
auf das Ganze hin, von dem der Andere wie ich ein Teil ist.  

Teil eines Ganzen, in dem wir stehen, sind wir gleichwohl selber Ganzheiten: 
spezifische Ganzheiten, Individuen. Nach jemandes Integrität fragend, frage ich 

                                                
20  Vgl. Hellmuth Plessner: Die Deutung des mimischen Ausdrucks. Ein Beitrag zur Leh-

re vom Bewußtsein des anderen Ichs. In: Gesammelte Schriften VII. Frankfurt/M. 
1982, S. 114. 

21  Vgl. ders.: Die Deutung des mimischen Ausdrucks. A.a.O., S. 75. – Was Plessner 
»psychophysisch neutrale Schicht« nennt, heißt bei Piaget »Berührungszone zwischen 
dem eigenen Körper und den umgebenden Dingen«. Vgl. Jean Piaget: Abriß der gene-
tischen Epistemologie, S. 32. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 109

zugleich in jenes Offene hinein, dem dieser Jemand seine individuelle Selbstein-
heit abringt. Umgekehrt bringt jedes Individuum in seinem Streben nach eigener 
Kohärenz diejenige Offenheit mit, auf die hin es seine Selbsteinheit immer neu 
in freiwilliger Selbstdezentrierung erprobt. Die Erprobung realisiert sich als ab-
solvierte Innen-Außen-Differenz. Wenn wir jemanden Integrität zusprechen, 
dann trauen wir ihm zu, deren Absolvenz auf ähnliche Weise zu meistern (oder 
auch nicht) wie wir selbst. Ich vollziehe jemandes Aussagen und Handlungen in-
soweit als integer nach, als ich bereit bin, mir vorzustellen, dass er auf einen 
Kontext antwortet, der ihn bestimmt, wie ich es tue: als ein vom Leben her Be-
fragter, der seine eigene Existenz als Beantwortung ihrer Fragen an ihn darlebt22. 

Die Frage nach jemandes Integrität vertritt die Frage nach dem Ganzen in ih-
rer Unbeantwortbarkeit. Ich weiß nicht, was im Ganzen gut und richtig ist, aber 
ich weiß, stellvertretend fürs Ganze, was ein integrer Mensch ist: jemand, dessen 
Selbsteinheit mit einer Idee konvergiert, die er vor sich selbst als »gut« vertritt. 
So wendet ein gerechter Mensch nicht bloß eine allgemeine Idee von Gerechtig-
keit an, sondern exemplifiziert sie an sich selber auf aktuelle, eigenständige, 
eben: seine Weise.23 Erst die funktionale Einheit von jemandes Selbsteinheit mit 
einer sich in ihm realisierenden Idee, die dieser sowohl für sich selber hat, wie 
diese in ihrer Allgemeinheit über diesen Jemand zugleich hinausgeht, macht, 
dass jemand als vertrauenswürdig erscheint. Die unbeantwortbare Frage nach der 
Wissbarkeit des Guten und Richtigen im Ganzen verendlicht sich zur Frage des 
Vertrauens. Vertrauen vertritt hier Wissen, wie vordem die Frage nach der per-
sönlichen Integrität die unbeantwortbare Frage nach dem Ganzen in moralischer 
Hinsicht vertreten hat.  

Dazu gehört, dass ich die Frage nach der Vertrauenswürdigkeit von jeman-
dem nicht explizit stellen kann, ohne sie implizit infrage zu stellen. Genauso we-
nig kann ich die Frage nach jemandes Integrität beantworten. Ich kann nur wie-
derum für sie mit meiner eigenen Integrität, darauf vertrauend, dass man sie mir 
zutraut, bürgen. Die Frage nach der Integrität von jemandem richtet sich, als of-
fene Frage, an mich selbst. Sie wirft mich auf mich zurück, auf den Anspruch, 
mit mir eins zu sein, in und trotz meines Unterschiedenseins nicht nur von allem 
Äußeren, sondern noch von mir selber. Kann ich auch nicht um die Integrität von 
jemandem wissen, so habe ich doch, im Negativen, eine Empfindung für die ge-
störte Einheit einer Person, allem voran meiner eigenen. Ich kann sie nicht für 
den Anderen empfinden, wenn ich sie nicht für mich selbst empfinden kann. Ich 

                                                
22  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie. In: Logothera-

pie und Existenzanalyse. Texte aus fünf Jahrzehnten. München – Zürich 1987, S. 141. 
23  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 28f. und 47.

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


110 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

würde die Gestörtheit von jemandes Einheit mit sich selbst an der Scham bemer-
ken, die ich für ihn empfinde. 

Die Integritätsfrage verkürzt sich auf die Frage der Selbstmächtigkeit eines 
jeden unter Bedingungen der Differenz von Innen und Außen als Symbol unserer 
Überdeterminiertheit. Die Differenz von Innen und Außen, in der ich stehe, er-
schöpft sich nicht in der Spaltung von Ich und Welt, Subjektivität und Objektivi-
tät, sondern setzt sich hier wie dort, ins Kleinste und Größte, fort. Ich erlebe mei-
ne Unterschiedenheit von allem zunächst, nach innen hin, als Zweifel und, aufs 
Außen bezogen, als Angst. Ich überwinde den Zweifel durch Entschließung, die 
Angst durch Mut zu mir selbst. Sofern ich nicht an der erfahrenen Unterschie-
denheit von allem, noch von mir selber, resigniere oder zerbreche, weitet und 
vertieft sich mein Innen am Außen. In seiner Weitung und Vertiefung ›leihe‹ ich 
dem Außen mein Inneres. Ich leihe es ihm, um es zu verstehen, es mir verste-
hend zu assimilieren, mich selbst über seine Assimilation besser verstehen zu 
lernen. Auf diese Weise füge ich mich, in meinem Unterschiedensein von ihm, 
dem Außen hinzu. Ich weiß mich in meinem Inneren dem Außen überlegen – 
frei.  

Die erfahrene Unterschiedenheit des wahrnehmenden Subjekts vom wahrge-
nommenen Objekt, die Erfahrung, wahrnehmenderweise bei dem Wahrgenom-
menen nicht anzukommen, bringt das Subjekt dazu, sich selbst aufs wahrge-
nommene Objekt zu projizieren, es mit sich selbst zu füllen, es – mit dem Wort 
Piagets – zu »substanzivieren«. Dies führt zu einem Perspektivwechsel, der dem 
Subjekt erlaubt, sich dem Außen hinzuzufügen und so auf es einzuwirken.24 Was 
ich draußen wahrnehme, habe ich längst mein Inneres geliehen. Anders würde 
ich nicht verstehen, was ich wahrnehme. Insofern bin ich verantwortlich für mei-
ne Wahrnehmungen. So wenig es nackte Tatsachen gibt, so sehr legen sie mit ih-
rem schieren Wahrgenommenwerden schon den Grund für unser Gefühl von ih-
rer Bedeutsamkeit.25 Es ist dieses Gefühl, nur dieses, das uns auf die uns bedrän-
genden Tatsachen konzentrieren, deren vermeintliche Nacktheit mit unserem 
Sinn für ihre Bedeutsamkeit bekleiden lässt.  

Mitwahrnehmung und innere Dezentrierung 

Was ist früher: die Tatsachen oder unser Gefühl ihrer Bedeutsamkeit für uns? 
Die Frage ist so unbeantwortbar, wie der eine Begriff den anderen erklärt. Ihre 

24  Vgl. Jean Piaget: Abriß der genetischen Epistemologie, S. 36. 
25  Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 48f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 111

Unbeantwortbarkeit reflektiert noch die Künstlichkeit einer Unterscheidung von 
Entdecktem und Erfundenem in der Geschichte der Wissenschaften. So stellt, 
nach Thomas Kuhn*, die Entdeckung einer ›nackten‹ Tatsache nur die Entde-
ckung einer Anomalie aus der Perspektive einer ausbleibenden Erwartung dar.26

Die erwartete Wahrnehmung speist sich aus bestätigten früheren Wahrnehmun-
gen, formalisiert zu einer Geltung beanspruchenden Theorie, einem »Paradig-
ma«. Was, wenn das entdeckte Datum sich nicht mehr in jene Theorie einfügen 
lässt, wenn die theoretische Akkommodation ans Beobachtete die Theorie 
sprengt? Theoretische Assimilation des Anormalen hieße dann, eine neue Theo-
rie erfinden zu müssen, die bereits auf der Entdeckung eines neuen Paradigmas 
beruhte. Wissenschaft folgt insofern einer von uns »absichtlich« – metatheore-
tisch – geleisteten »Gedankenanpassung«27, kraft derer wir je schon begonnen 
haben, die wahrgenommene Abweichung einer neuartigen Regel zu subsumieren 
und so einem neuen Begriff von Normalität zuzuführen. 

Jede Wahrnehmung, die nicht einer Erwartung entspricht, stört uns aus einer 
Vertrautheit auf. Sie lässt uns »Warum?« fragen, bis wir eine Antwort gefunden 
und mit der Antwort unsere Vertrautheit und mit ihr einen Zustand neuer Fraglo-
sigkeit erlangt haben.28 Wir hätten eine Anpassung an das uns eben noch Verstö-
rende vollzogen und somit einen neuen Begriff von Normalität gefunden, d.h. 
das bis dato Unverständliche einem komplexeren Verstehen überführt – und uns 
selbst durch die absolvierte Passage einer Innen-Außen-Differenz in unserem In-
neren stabilisiert. 

Für Gregory Bateson sind Wahrnehmungen abduktive Erkenntnisse.29 Da-
nach machen wir jedes beobachtete Ereignis von jeher den uns gerade zur Ver-
fügung stehenden Regeln unserer spontanen Erkenntnisfähigkeit passend. Schon 
unser eigenes Körperschema stellt ein solches abduktives System dar, das auf die 

*  Thomas S. Kuhn (1922-1996), amerikanischer Wissenschaftshistoriker und -philo-
soph. 

26  Vgl. im Folgenden Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. 
Frankfurt/M. 1973, S. 79f. – Siehe auch Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz im 
Kinde, S. 420. 

27  Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen zum 
Psychischen, S. 261. 

28  Vgl. im Folgenden Robert Spaemann und Reinhard Löw: Die Frage Wozu? Geschich-
te und Wiederentdeckung des teleologischen Denkens. München – Zürich 1985, S. 16 
und 19. 

29  Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Geist und Natur. Eine notwendige Einheit. 
Frankfurt/M. 1984, S. 178ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


112 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Herstellung innerer Kohärenz ausgelegt ist. Auch der Kontext, in dem wir uns 
jeweils aufhalten, stellt ein auf innere Kohärenz ausgelegtes System dar. Jede 
Veränderung, die wir durchleben, fordert von uns somit ein Doppeltes ab: unsere 
Umgebung zu verstehen, ihr einen kohärenten Sinn anzusinnen und damit, über 
den Umweg der Außenwahrnehmung, für unsere eigene Selbsteinheit zu sorgen. 
Das Gebot unseres Selbsterhalts verlangt, wie gesagt, dass die Veränderung un-
serer Umgebung nicht zu stark, zu grundstürzend sein darf. Wir müssen uns in 
irgendeiner Form in den Verhältnissen, mit denen wir strukturell verkoppelt 
sind, wiederfinden können. Andererseits darf unsere Umgebung Lernfähigkeit 
von uns erwarten, dass wir in der Lage sind, immer wieder aufs Neue unseren 
Konservatismus in Wahrnehmungs- und Erkenntnisdingen zu überwinden.

Alle Außenwahrnehmung ist mit innerem Aufwand verbunden. Ich weiß 
nicht, ob die Welt es braucht, dass ich ihr mein Inneres leihe, ihr mein Unter-
schiedensein von ihr hinzufüge. Ich weiß nur, dass ich es brauche – dass es nur 
für innerliche Wesen überhaupt eine Welt gibt. Ich kann keine Aussagen über 
die äußere Wirklichkeit treffen, die nicht aus meiner Beziehung zu ihr hervorge-
gangen wären. Meine Beziehung zu ihr ist über meine Beziehung zu mir selber 
vermittelt; in die Differenz von Innen und Außen gestellt, bin ich genötigt, fort-
während die eine Beziehung mit der anderen abzugleichen. Jede Wahrnehmung 
wird mir so zum Anlass, mich sowohl zum Wahrgenommenen als auch zu mir 
als Wahrnehmenden zu verhalten. Ich nehme dabei immer schon mehr wahr. 
Was ich wahrnehme, ist von einem Hof an Unsichtbarem umgeben, den ich un-
willkürlich mit wahrnehme. Ich sinne dem Wahrgenommenen einen Kontext an, 
der sich aus jenem Ganzen speist, das ich selbst bin und unwillkürlich ans Außen 
herantrage. Ich bin selbst dieses Ganze, das sich operational, über das mich in 
mir und außerhalb meiner Umgreifende, über mein Unterschiedensein von mir 
selber, der bleibenden Differenz zwischen subjektivem und objektivem Selbst, 
der Lücke, die ich sowohl selber bin, als auch mit mir überbrücke, herstellt. 
Freud sieht hierin einen so primitiven wie für unseren Weltumgang unumgängli-
chen Mechanismus am Werk. Danach wenden wir unwillkürlich unsere inneren 
Vorstellungen auf die Außenwelt an, bis wir schließlich das eine nicht mehr vom 
anderen trennen können.30 An diesem Punkt angelangt, übersetzen wir per er-
starkter Bewusstheit unser Bild der Welt in unsere eigene Psyche zurück.31 Mein 
Denken findet letztlich an der entdeckten Differenz zwischen meinen Wahrneh-

30  Vgl. Sigmund Freud: Totem und Tabu. Einige Übereinstimmungen im Seelenleben 
der Wilden und der Neurotiker. A.a.O., Bd. IX, S. 354. 

31  Vgl. Gregory Bateson: Geist und Natur, S. 355. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 113

mungen einerseits und dem von mir unwillkürlich hinzugedachten Ganzen ande-
rerseits seinen gewissermaßen einzigen Gegenstand.  

So gedankenlos ich auf ein gedachtes Ganze hindenke, so sehr etwas in mir 
dafür sorgt, dass alles aufgehe, alles sinnerfüllt sei, so sehr stören mich meine 
Wahrnehmungen, eine sich mir augenblicklich auftuende Bedeutsamkeit von ir-
gendetwas, auf. In diesem Moment löst sich für einen kurzen Augenblick ein 
Wahrgenommenes von meiner Wahrnehmungsweise. Meine Wahrnehmung ent-
koppelt mich für einen Lidschlag von meinen Mitwahrnehmungen: Ich erfahre 
mich als irrtumsfähig. Ich beginne, mein Denken gleichermaßen von Sinnstif-
tung inspiriert und korrumpiert zu sehen. Aus dem Spalt der erfahrenen eigenen 
Irrtumsfähigkeit heraus reflektiere ich auf mein Denken in seiner doppelten 
Funktion, daraufhin, dass es für die operationale Geschlossenheit meiner selbst 
wie meines Weltbildes sorgt; indem es nach Wiedererkennbarem, mich Bestäti-
gendem fahndet; aber auch dahin gehend, dass es mich, indem ich weiterdenke, 
von den Automatismen meines eigenen strukturdeterminierten Denkens abbringt 
und mich zwingt, mich von meinen Wahrnehmungen stören, von meiner eigenen 
Irrtumsfähigkeit belehren zu lassen.  

Sich – dem Umgreifenden – öffnen 

Gregory Bateson zufolge gibt es keine objektive Erfahrung; alle Erfahrung ist 
subjektiv. Demgegenüber betont Jean Piaget die Objektivität aller Erfahrung. 
Beides widerspricht sich nur scheinbar. Piaget leitet seinen Begriff der Objekti-
vität seinerseits abduktiv her – vom Kontext eines Lernens her, das in seiner 
Tendenz metasubjektiv ist: Erfahrung geht hier je schon in die Metaebene frei-
williger Selbstdezentrierung über, kraft unserer Fähigkeit, zugunsten von Er-
kenntnis von uns selber abzusehen. Demgegenüber stellt für Bateson der – eben-
falls per Abduktion – von uns erzeugte Metakontext den Inbegriff von Lernen 
dar: als von uns selber, in Form aus dem Stand geleisteter Kontextualisierungen, 
in Gang gesetzte Koevolution mit dem uns zum Lernen nötigenden Außen.32

Ich erkenne, dass ich, was ich wahrnehme, aus Gründen meiner Selbstkonsti-
tution und -erhaltung so wahrnehme, wie ich es wahrnehme. Was ich wahrneh-
me, ist durch das Ganze, das ich ihm beiordne, sozusagen als ›wahr‹ vorent-
schieden – bis ich durch eine plötzlich wahrgenommene Bedeutsamkeit aus dem 
Gefühl dieser Wahrheit wieder herausgerissen werde. Dies an meiner eigenen 
Wahrnehmung wahrzunehmen, ist ein erster Schritt heraus aus der Routine mei-

32  Vgl. ebd., S. 42 und 63. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


114 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ner Mitwahrnehmungen hinein ins Bewusstsein meiner eigenen Irrtumsfähigkeit: 
Mir geht die Differenz von Wahrnehmung und Erkenntnis auf. Von ihr her neh-
me ich mich als auf spezifische Weise Wahrnehmenden wahr, mich meines 
Grundwissens erinnernd, dass ich immer nur Erscheinendes, mir Erscheinendes 
wahrnehme.  

Denken ist in einem Reflexion auf das Erscheinende der Wirklichkeit und 
mich als es Wahrnehmenden. Weiterdenkend zeigt sich mir, dass sich mein Be-
wusstsein über dieselbe Subjekt-Objekt-Spaltung konstituiert, mit der es mich 
die Welt wahrnehmen lässt. Es bildet nicht etwas ab, sondern zielt etwas an; es 
ist intentionales, auf etwas außerhalb seiner bezogenes Bewusstsein. Bewusst-
seinswesen, die wir sind, wenden wir unser Bewusstsein auf etwas, das wir nicht 
schon selber sind, ›an‹. Dazu gehört noch, dass wir es uns auf uns selber anwen-
den und uns so selbst fremd machen. Als Bewusstseinswesen stehen wir – und 
stellen uns immer wieder neu – in Differenz zu unserem eigenen Wesen. Es ist 
diese Differenz zu unserem Wesen, nicht unser Wesen selbst, die Selbstreflexion 
ermöglicht.33 Bewusstheit ist die intensivste Form, zu erleben, dass ich mir je 
schon voraus bin. Intentionalität – auf etwas aus, von etwas losgeschickt zu sein 
– ist, bevor sie meinen Willen und meine Motorik erreicht, meinem Geist als die-
jenige Tendenz eingeschrieben, die mich mir sowohl nähert, als auch in Selbst-
distanz hält. Die spontane Intentionalität meines Bewusstseins im Sinne der 
Intentio recta ist gebrochen vom Bewusstsein meiner selbst als Bewusstseinswe-
sen im Sinne der Intentio obliqua. Mein Bewusstsein ist mit dem, wovon es Be-
wusstsein ist, über meine Selbstreflexivität mit mir selbst verbunden, wie ich 
mich wiederum im Maße meines – strukturdeterminierten – Lebendigseins aus 
meiner Selbstreflexivität losreiße, mein Leben – transitiv – ›darlebe‹.  

Von allem unterschieden, verbinde ich mich mit dem, was ich selber nicht 
bin, über den Abstand, den ich denkend zu mir finde. So sehr ich bereits denke, 
finde ich diesen Abstand je schon in mir vor. Anders würde ich nichts und nie-
manden als es – ihn – selbst verstehen wollen können. Um etwas oder jemanden 
zu verstehen, muss ich ihm gleichsam in mir Raum geben, ihm mein Inneres zur 
Verfügung stellen. Mit der Unauflösbarkeit meiner Bindung an mich selbst er-
fahre ich die Begrenztheit dessen, was ich überhaupt zu verstehen in der Lage 
bin. Andererseits verstärkt, was sich meinem Verstehen entzieht, nur meinen 
Sinn für das mir verborgene Für-sich-Sein von etwas oder jemandem, meinen 
Impuls, aus mir herauszugehen. In dem Versuch zu verstehen sowie der Erfah-
rung, dass ich nie ganz verstehe, durchlaufe ich die mich bestimmende Differenz 
von Innen und Außen. Ich durchlaufe sie immer schon – mir selbst voraus – in 

33  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 23. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 115

Hinblick auf ein Drittes von Innen und Außen, das mich aus deren aktueller 
Umklammerung herausführt. Wie ich aus ihr herausfinde, begebe ich mich so-
gleich in eine neuerliche Innen-Außen-Differenz. So wenig ich, an der Grenze 
meines Verstehenkönnens angelangt, verstehen zu wollen aufhören kann (und 
sei es, dass ich verstehen will, warum ich nicht verstehe), so wenig höre ich zu 
denken auf, wenn ich zum Abschluss eines Gedankens gefunden habe: Denken 
ist Weiterdenken. Nicht nur, dass es nirgendwo ankommt; es vermag, so Lyo-
tard, sein eigenes Nichtankommen zu wollen.34  

Alles, was ich wahrnehme, erlebe und erkenne, unterliegt dem Regime einer 
Innen-Außen-Differenz. Wo die Differenz konkret verläuft, entzieht sich mir im 
Maße meines Bestimmtseins von ihr. Erkennend verspäte ich mich gegenüber 
dem zu Erkennenden. Weiterdenkend antizipiere ich meine Verspätungen; mir 
selbst voraus, überantworte ich mich der Vorläufigkeit meines Wissens, immer 
auf der Spur eines Dritten von Innen und Außen, das mich aus deren aktueller 
Umklammerung heraus- und einer neuerlichen Innen-Außen-Differenz zuführt, 
die zu durchlaufen ich mich erst einmal bereit machen muss. Die Kraft hierzu 
und das Vertrauen, mich in ihrem Durchlauf nicht zu verlieren, beziehe ich aus 
den von mir unwillkürlich vorgenommenen Kontextualisierungen. So unwillkür-
lich ich kontextualisiere, so weiß ich doch, dass ich das Ganze, das ich – um 
meiner eigenen Ganzheit willen – denke, gar nicht denken kann; wie ich gleich-
zeitig weiß, dass ich nicht anders kann, als Ganzheiten zu imaginieren, die es 
nicht gibt bzw. nur gibt, weil es mich gibt. Ist mein Denken deswegen irreal? 
Eher ist es meta-real, insofern es mit dem zu denkenden Dritten von Innen und 
Außen befasst ist, um sich – mich – aus seiner – meiner– Determiniertheit durch 
deren Differenz zu befreien. Denken fragt über die wahrnehmbare Wirklichkeit 
hinaus, nach dem, wovon die Welt der Erscheinungen – und ich mit ihr – um-
griffen ist.  

Mein Denken ist eine Weise des mich Umgreifenden selbst, mich ihm zu 
öffnen. Ich öffne mich ihm, indem ich mich der mich hier und jetzt bestimmen-
den Differenz von Innen und Außen konfrontiere. Indem ich mich ihr konfron-
tiere, öffne ich mich einem mich in mir und außerhalb meiner Umgreifenden, 
von welchem ich mich, durch alle je noch zu passierenden Differenzen hindurch, 
als »erste und letzte Vorgabe«35 angetrieben wie gehalten weiß. Denkend öffne 
ich mich einem sich öffnenden Dritten; ich durchdringe, was mich umschließt, 

34  Vgl. Jean-François Lyotard: Wozu philosophieren?, S. 33. 
35  Alfred Locker: Metatheoretische Kritik des Radikalen Konstruktivismus und der 

Autopoiesis-Theorie. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Die Wirklichkeit des Konstrukti-
vismus. Zur Auseinandersetzung um ein neues Paradigma. Heidelberg 1998, S. 336. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


116 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

im Maße dieser Selbstöffnung. Ich verbinde mich von mir her, in freiwilliger 
Selbstzentrierung, mit dem mich Umgreifenden. Ich verbinde mich mit ihm in 
dem Bewusstsein, gleichzeitig von ihm gehalten und getrennt zu sein. Ich muss 
mich ihm, aus mir selbst heraus, immer neu verbinden. Eben deswegen gehe ich 
in die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen hinein, durch sie hin-
durch.  

Zwang in Bedürfnis verwandeln 

Immer wieder kehre ich zurück in meine innere Reserve gegenüber der erschei-
nenden Welt. Die Reserve speist und erneuert sich aus dem Akosmismus meines 
Inneren, darüber, dass ich mich von allem, noch von mir selber, unterschieden 
weiß. Wie ich mich erst an der erscheinenden Welt als innerliches Wesen erlebe, 
rechne ich mein Inneres dem von mir Wahrgenommenen hinzu, wissend, dass 
ich wahrnehme, dass die Welt mir erscheint. Zugleich ist, dass die Wirklichkeit 
mir erscheint, nicht eigentlich ein Wissen. Es ist ein Grundwissen: die Grundle-
gung zu der Möglichkeit von Wissen. Stets bleibt ein Rest, der, über alles Wis-
sen hinaus, weiter zu denken gibt. Wissen ist, so kohärent es auch sei, in seinem 
Entstehen kontingent: etwa wenn wir Neues und Anderes an vermeintlich Be-
kanntem entdecken, wenn, wo die etablierte Wissenschaft bloß Abweichungen 
vom Erwarteten wahrnimmt, sich vor dem unverbrauchten Blick nachrückender, 
zumeist junger Wissenschaftler bzw. wissenschaftlicher Außenseiter bereits ein 
wie durch nichts vorbereiteter Gestaltwandel abzeichnet.36

Indem ich dem Dritten von Innen und Außen, deren Differenz mich hier und 
heute bestimmt, folge, nehme ich meine unwillkürlichen Mitwahrnehmungen, 
die sich zu einem mehr oder minder kohärenten Wissen zusammensetzen, zum 
Anlass von Selbstreflexion. Jene stellen das Material für diese bereit: Ich lerne, 
was ich zu wissen meine, von außen, in seiner Kontingenz, zu sehen. Ich lerne, 
mich selbst als ein Wesen zu sehen, das, indem es zu wissen glaubt, nur den 
Routinen seiner undurchschauten Strukturdeterminiertheit entspricht, d.h. aus 
Gründen seines Selbsterhalts glauben muss, es würde wissen. So sehe ich mich, 
wieder und wieder, in meiner Irrtumsanfälligkeit. Wie ich den Irrtum einerseits 
nicht vermeiden kann, verfehle ich doch andererseits nicht komplett die Wahr-
heit. Sie ist es, umgekehrt, die mich in meiner Irrtumsfähigkeit erhält. Nicht nur, 
dass Irrtum unvermeidbar ist; er nötigt uns zur Selbstdezentrierung, bevor wir 

36  Vgl. Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, S. 125, 151 und 
165. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


OBJEKTIVITÄT DER ERFAHRUNG UND UNUMGÄNGLICHKEIT DES IRRTUMS | 117

uns vollkommen verloren gingen: Wir lernen aus unseren Irrtümern, um nicht an 
ihnen zugrunde zu gehen.37

Mein Denken antwortet auf das, was es umgreift, was ihm selbst als zu 
durchlaufende Innen-Außen-Differenz zugrunde liegt. Wenn sich die Anfällig-
keit meiner Wahrnehmungen für den Irrtum von der Interessiert- und Korrum-
piertheit meiner Mitwahrnehmungen herleitet, so erklärt sich dies aus dem struk-
turdeterminierten Bedürfnis- bzw. Begehrenscharakter meiner Assimilationen. 
Es ist das Eigentümliche aller Assimilationen, dass sie objektiven Zwang in sub-
jektives Bedürfnis verwandeln, mit dem Effekt, dass schlichtweg alles zur Mate-
rie meiner Assimilationen werden kann.38 Die Anpassungsleistung, die mein ei-
genes Denken darstellt, verdankt sich dabei meiner Selbstunterschiedenheit, der 
Fähigkeit, Abstand zu mir herzustellen. Ihn herstellend, stelle ich ihn doch im-
mer nur wieder her. Bin ich auch genötigt, mich aus einem Irrtum herausarbei-
tend an die mich bestimmenden Verhältnisse neu anzupassen, so leiste ich doch 
die dafür nötige innere Dezentrierung aus freien Stücken. Ich passe mich in der 
Hoffnung an, meine augenblickliche – irrtumsvermittelte – Selbstübereinstim-
mung, die ich im Moment der inneren Dezentrierung drangebe, auf nächsthöhe-
rem Niveau, auf komplexere – durch Lernen vermittelte – Weise wiederzuge-
winnen. Ich vermag dies, weil mein Denken, das meine Dezentrierung leitet, 
selbst schon eine Weise des mich Umgreifenden ist, das mich lernen lässt. Als 
inneres Handeln, das auf ein äußeres Genötigtsein antwortet, ist Denken Agens 
eines autopoietischen Geschehens, das es im Maße seiner Teilhabe – seiner akti-
ven Selbstvergessenheit – selbst nicht erfasst. 

Jaspers vergleicht das Umgreifende, wie gesehen, mit dem mitlaufenden Ho-
rizont, der mir einen Ausblick über ihn versagt. Ich denke in den Grenzen, die 
der Horizont mir zieht. Auf ihn hin denkend, spekulierend, sehe ich mich umso 
mehr auf mich zurückverwiesen. In diesem Rücklauf erst ›sehe‹ ich die Wirk-
lichkeit in ihrem Erscheinen und mit ihm mich selber in einer von Schatten 
durchzogenen Höhle sitzen.39 Ich weiß, sofern ich grundsätzlich weiß, dass er-
scheinende Wirklichkeit und Wirklichkeit zweierlei sind, dass ich nie aus dem 
Irrtum – der Gebundenheit an mich selber samt meiner Strukturdeterminiertheit 
– ganz herauskommen werde. Und doch höre ich nicht auf, meinen Ausbruch 
aus meiner Strukturdeterminiertheit zu fantasieren. Ich kann nicht aufhören, wei-
terzudenken, zu kontextualisieren, die mir erscheinende Wirklichkeit auf ein 
nichtsichtbares, nicht einmal denkbares Ganzes hin zu komplettieren, ein Gan-

37  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 315. 
38  Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde, S. 410. 
39  Vgl. Platon: Politeia 514A-540D. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


118 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zes, von dem ich ja weiß, dass ich es bin, der es im Zuge der Herstellung der ei-
genen operationalen Geschlossenheit immer wieder aufs Neue an sie heranträgt.  

Ich suche mit dem Mittel meiner Vorstellungen zum Nichtvorstellbaren vor-
zudringen, das mir meine eigenen Mitwahrnehmungen erklärte. Ich kann mich 
dabei nur irren. An der Unumgänglichkeit meines Irrtums erfahre ich den Vor-
rang des zu Denkenden vor allem Denken. Ich erfahre, dass ich denkend nur 
konstruieren kann, was mir zu konstruieren ›gegeben‹ ist. Diese scheinbare Tau-
tologie zeigt die anfängliche Verspätung, den Antwortcharakter meines Denkens 
demgegenüber, was mich zu denken nötigt. Denkend kann ich mich nicht von 
der Bedingung der Möglichkeit emanzipieren, überhaupt ein denkendes Wesen 
zu sein.40 So auch verweist Robert Spaemann auf den dem Begriff der Selbstor-
ganisation (an dem ja das Denken operativ teilhat) inhärenten logischen Wider-
spruch. Danach kann sich etwas nur selbst organisieren, sofern ihm etwas voran-
geht, was es sich selbst organisieren lässt. Was sich selbst organisiert, leistet dies 
durch Kräfte, die nicht seine eigenen sind.41 Ich verfüge zu keiner Zeit über die 
erste Initiative. Indem ich mir dies eingestehe, bin ich mir schon selbst voraus, 
zur Dezentrierung meiner selbst, zum Herausgang aus mir bereit.  

40  Vgl. Alfred Locker: Metatheoretische Kritik des Radikalen Konstruktivismus und der 
Autopoiesis-Theorie. A.a.O., S. 332.  

41  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 164. – Insofern kann das Gehirn (worauf der Ti-
tel von Matthias Eckoldts bereits erwähntem Buch anspielt) sich selbst gar nicht ver-
stehen, weil es sich selbst nicht geschaffen hat, sondern sich in seiner Plastizität im-
mer nur weiterschafft. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


VIII  Denken als angewandte Weltlosigkeit 

Was uns umgreift, gibt Erscheinendes frei, ohne selbst zu erscheinen. Immer er-
scheint etwas, nie das Ganze. Etwas kann nur erscheinen, weil das Ganze nicht 
erscheint. An die erscheinende Welt gebunden, macht mein Denken dennoch 
nicht am Erscheinenden Halt. Ich denke weiter, übers Wahrnehmbare hinaus. 
Das Hinaus ist ein Hinein: Mit jeder neuen Sicht der Dinge schließt sich etwas in 
mir selber auf; mit jedem Weltkontakt, der den Versuch auslöst, hinter die Er-
scheinungen zu kommen, schreibt sich etwas in meinem Inneren um.  

Empirisches und philosophisches Ich 

Die erscheinende Wirklichkeit ist meinem Akosmismus, der Weltlosigkeit mei-
nes Denkens, komplementär: So wenig ich weiß, wovon die Erscheinungen Er-
scheinungen sind, so wenig weiß ich, wer ich selbst bin. Am Erscheinen der 
Welt erfahre ich die Vorgelagertheit meiner selbst in Form einer mir unerschlos-
senen Innerlichkeit.1 Ich muss mir meine eigene Subjektivität erst erschließen. 
Sie erschließt sich mir nicht direkt, sondern über den Umweg eines Außen, einer 
Aufgabe, eines Partners.  

Während nun die Reflexion der erscheinenden Welt mir diese fremd macht, 
weitet und vertieft die die An- und Aufnahme ihrer Fremdheit mein Inneres. Da-
bei  weiß ich mich in meiner denkenden Weltlosigkeit wie in einer Hohlform ge-
halten. Was mich hält, ist die ausgehaltene Differenz von Innen und Außen. Ich 
halte sie aus in Hinblick auf ein zu denkendes Drittes von beidem, das mich aus 
deren Umklammerung herausführt. Dabei geht mir auf, dass ich in nichts aufge-
he, nicht einmal in mir. Ich muss mich aus der Unterschiedenheit von allem, in 
der Absolvenz der mich bestimmenden Differenz von Innen und Außen, selbst 

                                                
1  Vgl. Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. A.a.O., S. 87. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


120 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

erst erschaffen. Auf der anderen Seite suche ich ein Leben lang danach, mich 
außerhalb meiner wiederzufinden, es mir in der Welt, ihrer Fremdheit, heimisch 
zu machen: Ich suche nach einem Dritten von Innen und Außen, worüber sich 
mir mehr und mehr die von mir durchlaufene Innen-Außen-Differenz zu meiner
Welt entfaltete.  

Immer wieder falle ich hierbei in die Naivität meiner sinnlichen Wahrneh-
mung zurück. Ich mag noch so um die Substanzlosigkeit meines Ichs wissen, da-
rum, dass es, um sich als solches herauszubilden, von sich selber strukturell un-
terschieden sein muss; dennoch halte ich mein Ich für die Substanz meiner 
selbst. Und dies aus guten, teleologischen Gründen: Damit sich überhaupt ein 
Ich bilden kann, bedarf es der Vorstellung seiner Voranwesenheit in Form eines 
objektiven Selbst, auf das hin vektoriell ausgerichtet es immer mehr zu sich 
selbst käme. Analog begreife ich meinen Körper, um seine prinzipielle Verfalls-
tendenz wissend, als ein mich tragendes physisches Kontinuum.2 Im Maße all 
dieser Naivitäten muss ich mich denkend immer wieder neu aus den Irrtümern 
meiner illusionären Selbstbezogenheit befreien, meine Anfälligkeit für den Irr-
tum in ein vorausschauendes Bewusstsein meiner Irrtumsfähigkeit verwandeln. 
Das Bewusstsein meiner Irrtumsfähigkeit ist meine Weise, innerhalb meines ›na-
türlichen‹ Selbst- und Weltbegriffs Kontakt zur Wahrheit zu halten.  

Ich befreie mich aus meinen sinnlichen Verstrickungen, indem ich auf eine 
Art absolutes Außerhalb in mir – das mir selbst nicht durchsichtige Faktum mei-
ner eigenen Innerlichkeit – zurückgreife. Ich tue dies, sobald ich denke. Denkend 
greife ich auf die Weltlosigkeit meines Inneren – greift das empirische (struktur-
determinierte) aufs philosophische (transzendentale) Ich – zurück. Das denkende 
Ich ist der konkrete denkende Mensch plus das an ihm, was ihn denkend über 
sich hinausgehen lässt und so, auf höherem, komplexeren Niveau, die operatio-
nale Geschlossenheit seiner selbst herstellt. Noch als logischer Positivist – dem 
nur als wahr gilt, was empirisch ›der Fall ist‹ – kann Ludwig Wittgenstein* denn 
auch sagen, dass das philosophische Ich nicht der Mensch selber, als dieser Kör-
per, diese Seele, ist, sondern als metaphysisches Subjekt, als Grenze dieser Welt, 
die dieser Welt entzogen bleibt.3  

                                                
2  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 290f. 
*  Ludwig Wittgenstein (1889-1951), österreichischer Philosoph. Begründer des Logi-

schen Positivismus. 
3  Vgl. Ludwig Wittgenstein: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-

philosophicus. Satz 5.641.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 121

Denkend kann ich mir mein Denkvermögen nicht erklären. Mein Eigenstes, 
als das ich mein Denken weiß, gehört mir nicht; im Gegenteil, es enteignet, 
dezentriert mich fortlaufend. In dem Maße, wie mich meine Dezentrierung zu 
einer Neuzentrierung bereit und fähig macht, nähere ich mir, meinem objektiven 
Selbst, über meine Abstandnahme zu mir, meinem subjektiven Selbst – ohne je 
ganz bei mir anzukommen oder mich vollständig von mir entfernt zu haben. Ich 
erreiche nie den Zustand sicherer, endgültiger Identität: Mein subjektives Selbst 
bleibt von meinem objektiven Selbst unterschieden. Zugleich bin ich nie jemand 
anderes, als ich bin: Mein subjektives Selbst bleibt auf mein objektives Selbst 
konstitutiv und vektoriell bezogen.  

Wenn, was mich denken lässt, nicht von dieser Welt ist, dann ist meine Frei-
heit nur als innere Freiheit gesichert. Sie ist eins mit meinem Abstand zu allem, 
noch zu mir selber – meiner Fähigkeit, die Differenz von Innen und Außen so-
wohl passiv zu empfinden, als auch aktiv, in Hinzufügung meiner selbst, ins Au-
ßen einzuführen. Ich weiß, dass, wovon die Erscheinungen Erscheinungen sind, 
selbst nicht erscheint, dass niemals das Ganze erscheint, während ich doch allem 
von mir Wahrgenommenen, kontextualisierend, ein Ganzes ansinne. Von ihm 
her verstehe ich überhaupt erst, was ich wahrnehme, um es zugleich dem Ganzen 
meiner selbst zu assimilieren. So verstanden, nehme ich immer schon mehr 
wahr, als ich mit meinen Sinnen perzipiere. Ich bin selbst dieses Mehr, nämlich 
mir selbst voraus. Jedes Platz ist, über seine konkrete Raum-Zeit-Stelle hinaus, 
Platzhalter dieser von ihm mit- und eingebrachten Weltlosigkeit, der Transzen-
denz, die ein Jeder in die Welt hineinbringt, wie sich ein Jeder selber dieser 
Transzendenz verdankt. Jeder ist jedem unverfügbar: Was sich mir von außen als 
Widerstand schierer Andersheit zeigt, drückt ein fremdes Selbst- und Für-sich-
Sein aus, dem ich – in dem Maße, wie es sich mir grundsätzlich, in seiner Tiefe, 
entzieht –, um es zu verstehen, mein Inneres leihen muss.  

Jemanden als Person wahrzunehmen heißt dementsprechend, in die Gegen-
seitigkeit eines mich mit ihm immer schon Verbindenden, eines unvordenklichen 
Friedens, einzutreten. Einander wahrnehmend, finden wir eine uns bereits ge-
meinsame Welt vor, in der mein Personsein mit dem des Anderen gleichur-
sprünglich ist. Ich bin mithin weniger für mich selbst Person als darüber, dass 
ich das Personsein des Anderen anerkenne. Wir nehmen Plätze ein, die jeder als 
Recht auf sich selbst schon mitbringt.4 Es ist dieser Umweg der Anerkennung, 
der mir erlaubt, mein Personsein von den paranoischen Gängelungen meines 
Selbsterhalts zu lösen: mich nicht nur als egozentrischer Daseinspunkt, sondern, 
dezentrisch, als Platzhalter für anderes als nur für mich selber zu wissen. Wenn 

                                                
4  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 193f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


122 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nämlich die Welt von Personen je schon eine Welt der Gegenseitigkeit ist, in der 
Personen einander als Personen erkennen, so deshalb, weil der individuellen, 
standortgebundenen Wahrnehmung des Einzelnen ein Bewusstsein von der per-
spektivischen Beschränktheit aller Wahrnehmung vorgelagert ist.  

Nichts ist mir unmittelbar gegeben. Alles ist mir einerseits über die Bezie-
hung zu einem mir Äußerlichen, andererseits über mein Verhältnis zu mir selber 
vermittelt. Ich bin mir selbst voraus, wie ich mich gegenüber der Innen-Außen-
Differenz, die mich bestimmt, verspäte. Indem ich es auf mich nehme, aus mir 
heraus-, d.h. in die mich bestimmende Innen-Außen-Differenz hinzugehen, um 
sie auf meine Weise zu durchlaufen, verknüpfe ich meine anfängliche Verspä-
tung mit meinem Mir-voraus-Sein. Aus dieser doppelten Ungleichzeitigkeit her-
aus denke ich, denke ich weiter, ist Denken inneres Handeln5. Denkend breche 
ich in mir selbst auf ein Außen hin auf, während ich schon beginne, meinen Au-
ßenbezug zu mir zurückzubiegen und meinem In-mir-Kreisen zu assimilieren. 
Ich beginne, mein Bewusstsein von etwas mit der Selbstbewegung meines Inne-
ren zu synchronisieren. So führt mich noch mein Kreisen in mir aus mir heraus, 
ins Offene: Ich evolviere in Koevolution mit dem Außen, das ich, indem ich ihm 
meine Offenheit leihe, unwillkürlich der Bewegung meines Inneren anpasse.  

Philosophische Intuition 1: Diskrepanz und Grundform

Wenn mich, was mich von außen her affiziert, dahin bringt, mich an es zu ak-
kommodieren, so verwandle ich, im Gegenzug, die Nötigung zur Anpassung ans 
Außen in das Bedürfnis, mich ihm anpassen zu wollen. Die Weise, wie ich mir 
das Außen assimiliere, gibt mir dabei mein Mir-voraus-Sein vor. Nichts anderes 
macht philosophische Intuition aus. Sie ist es, die mich in meinem Denken durch 
die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen führt, indem sie mich 
dahin bringt, denkend in mir Dominanz über das mich von außen Dominierende 
herzustellen.  

So sehr Montaigne auch sein Fassungs- und Denkvermögen als »schwan-
kend, strauchelnd und stolpernd«6 abwertet, auch wenn er weiß, dass er nie an 
die bewunderten ›guten‹ Schriftsteller wird heranreichen können – so lobt er sich 
doch seine eigene Hochachtung für sie, die Fähigkeit, »den himmelweiten Un-
terschied zwischen ihnen und mir zu erkennen«7. Während er sich auch selber 

                                                
5  Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 352. 
6  Michel de Montaigne: Über die Kindererziehung. A.a.O., S. 182.  
7  Ebd., S. 183.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 123

von denen ausnimmt, die er verehrt, so weiß er doch um die Unabtretbarkeit sei-
ner eigenen Urteilskraft, die ihn jene hoch schätzen lässt.8 Der Entwicklung und 
Erprobung eben dieser Urteilskraft dient das Schreiben seiner Essays. Mit ihnen 
konstituiert sich, nach Jean Starobinski*, ein selbsterzieherischer, ichbildender 
Raum.9 Indem Montaigne ihn sich schreibend aufschließt, tritt er in Beziehung 
zu sich selber, wird sein eigener Beobachter und Richter. Im und als Durchgang 
der Distanz zu sich selber, seinen Unbeholfenheiten und Nachlässigkeiten, bildet 
sich erst sein Ich. Es ist, paradoxerweise, die Ausschreitung der Diskrepanz zu 
seinen eigenen Idealvorstellungen, die seinem Ich Legitimation und Halt verleiht 
– die es stark macht. Indem es sich der Erfahrung jener Diskrepanz aussetzt, 
wird es an die Empfindung seiner Grundform herangeführt. Aus deren Empfin-
dung heraus lernt es sich in seiner Selbstverschiedenheit sehen, ohne Schaden zu 
nehmen, um sich von dorther, – wie im Fall Montaignes –, mittels des Schrei-
bens, immer neu zusammenzufügen, wofür denn der Essay, als ›Versuch‹, die 
Text- und Denkform par excellence bereithält.  

Das essayistische Schreiben gibt ihm, Montaigne, Identität, gerade indem es 
die Schwächen seines Autors zum Gegenstand nimmt. Aus der Sicherheit der im 
Innern des schreibenden Ichs vorgefundenen Grundform heraus spielt das Ich die 
empfundene Differenz zu sich selber durch. Dabei kommt der Schreibende im-
mer wieder auf die empfundene Grundform als Ausgangspunkt seiner philoso-
phischen Intuition zurück. Über diesen Prozess gewinnt der Schreibende ein 
immer deutlicheres Gefühl für die Objektivität seines Selbst: zunächst negativ, in 
Erfahrung der Differenz zu sich selber, dann affirmativ, indem sich die erfahrene 
Differenz zu einem Lernen formiert: als Essay formuliert. In der immer wieder 
aufs Neue durchlaufenen Differenz zu sich selber baut sich das Selbst in der Lo-
gik dieser Objektivität permanent um. Im Zuge seines schreibenderweise reali-
sierten Selbstumbaus verwandelt sich Montaignes eingestandene Schwäche in 

                                                
8  Vgl. ders.: Über den Dünkel. A.a.O., S. S. 535. – Wie wir weiter unten (Kap. XI) se-

hen werden, ist unser Diskrepanzbewusstsein Grundlage unseres moralischen Be-
wusstseins überhaupt: Bei aller Unterschiedlichkeit religiös fundierter Moralen sind 
sie sich doch alle darin einig, von uns ein Verhalten zu erwarten, deren Verwirkli-
chung niemandem von uns gelingt – was uns gleichwohl nicht davon abhält, deren 
normative Triftigkeit zu akzeptieren. Vgl. Clive Staples Lewis: Über den Schmerz. 
Gießen 1995, S. 17f. 

*  Jean Starobinski (geb. 1920), Schweizer Literaturwissenschaftler und Philosophiehis-
toriker. Erhielt 1984 den Balzan-Preis für Literaturgeschichte und Literaturkritik so-
wie 1998 den Karl-Jaspers-Preis der Stadt Heidelberg. 

9  Vgl. Jean Starobinski: Montaigne. Denken und Existenz. Frankfurt/M. 1989, S. 50. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


124 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

konstruktive Potenz, seine gefühlte Unterlegenheit in so selbstkritische wie hu-
moristische Souveränität. Das Buch, an dem er schreibt, wird zur Werkstätte ei-
ner sich in der Absolvenz der an ihm selbst erfahrenen Innen-Außen-Differenz 
herstellenden Ichstärke. Solche Stärke vermag kein Wille, keine Disziplin, keine 
Moralität hervorzubringen, sondern einzig die Freiheit und der Mut, im Einge-
ständnis der eigenen Begrenztheit in eine eigene Gang- und Denkart zu finden 
jenseits allen, sei es moralischen, sei es bildungsbeflissenen Ehrgeizes, der uns 
an den erfahrenen Unerreichbarkeiten bloß hart werden ließe.10  

Indem Montaigne die von ihm zitierten Autoren zu Zeugen seiner unerreich-
ten Idealvorstellungen macht, billigt er ihnen einen steuernd-integrativen Platz 
innerhalb seines Schreibens zu. Er wird sich selbst zum ›Stoff‹, den er mit den 
Mitteln seines sich vertiefenden Diskrepanzbewusstseins durcharbeitet. So ge-
winnt er, wie wir gesehen haben, über die zunehmende Schonungslosigkeit in ei-
genen Dingen ein umso gelasseneres Selbstbewusstsein, dem die eingesehenen 
Defizite zum Jungbrunnen werden, nicht zuletzt ablesbar an der bewunderungs-
würdigen Lässigkeit seines Stils. Auf eben diesen Stil hin wird Montaigne die 
Zitate seiner Lieblingsautoren, die seinem Denken vordergründig Kontur und 
Halt verleihen, einen manipulativen Dreh geben – schon darüber, dass er ihnen 
einen neuen Kontext, eben den seiner Selbstversuche, verleiht. Er ist es, der kraft 
seines Stils Dominanz über seine eigenen Defizite erringt, indem er den erfahre-
nen Abstand seines Selbst zu seinem eigenen Ideal zum autonomen Selbstauf- 
und -umbau seines Ichs nutzt.11

Das Ich ist drei in eins: Agent, Material und Resultat seines Schreibens. Es 
stellt sich im ausgelagerten Milieu eines immer neu ansetzenden, im Ganzen un-
abschließbaren Textes her. Montaigne baut sein Ich, essayistisch, über den Um-
weg seiner Anhänglichkeit gegenüber den für ihn unerreichbaren ›guten‹ Auto-
ren auf, darüber, dass er seine Anhänglichkeit in den Dienst des selbstdiskrepan-
ten Selbstbezuges stellt. Hier, im Durchlauf der Differenz zu sich, seinem 
Ungenügen an sich selber, erlebt er sein Streben nach Unabhängigkeit in Koexis-
tenz mit der Einsicht in seine Strukturdeterminiertheit. Wie die eingestandene 
Vorbildlichkeit der Anderen, ihr Zitiertwerden, vordergründig seinen Sinn fürs 
Eigene durchkreuzt, so findet er doch kraft der Lässigkeit seines Stils, in Form 
der Unterbietung, einen Ausweg in die Unabhängigkeit bei Beibehaltung der 
Bindung an seine Ideale. Es ist eben diese Koexistenz, die der Ich-Stärkung 
dient, allein schon deswegen, weil das Ich gezwungen bleibt, immer wieder aufs 

                                                
10  Vgl. ebd., S. 52f. 
11  Vgl. ebd., S. 107, 168ff. und 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 125

Neue die innen wie außen vorgefundene Innen-Außen-Differenz zu durchlau-
fen.12

Philosophische Intuition 2: Pseudophilosophie 

Wenn Denken innerliches Handeln ist, so benötige ich, um zu denken, innere 
Freiheit. Ich finde sie in Form bereits bewältigter Innen-Außen-Differenzen vor. 
Mein Gefühl für meine innere Freiheit festigt sich mit deren Bewältigungen, 
dem Verspechen auf progressiven Selbstbesitz in erfahrener Gestaltbarkeit der 
mich bestimmenden Verhältnisse, der Erfahrung, mein eigenes Unterschieden-
sein vom Außen diesem hinzufügen zu können. Die Erfahrung einer einmal er-
langten inneren Dominanz über eine äußere gibt mir Hoffnung und Kraft, die 
mich bestimmende Differenz von Innen und Außen auch weiterhin auf eigene, 
meiner inneren Selbstbewegung gemäße Weise zu bewältigen. Es sind diese Er-
fahrungen, die meine Wahrnehmungen und mit ihnen meine Erwartungen an die 
erscheinende Welt bestimmen. Sie entscheiden darüber, in welchem Ausmaß ich 
Veränderungen innerhalb der erscheinenden Welt nicht nur erdulde, sondern sel-
ber zu initiieren vermag: inwieweit ich, von mir selbst besitzergreifend, mich der 
äußeren Welt hinzufüge, ich innerhalb meiner Individuation mit den Verhältnis-
sen, in denen ich lebe, koevolviere, sodass ich in der Welt zunehmend meinen 
Platz fände.  

Wenn mein Denken, als inneres Handeln, die Selbstübereinstimmung meiner 
selbst in Hinblick auf ein noch zu denkendes Drittes von Innen und Außen, de-
ren Differenz ich augenblicklich durchlaufe, realisiert, so sorgt meine philoso-
phische Intuition dafür, dass ich für das sich in und außerhalb meiner Öffnende 
offen sei. Sie macht mich bereit zur innerlichen Assimilation einer draußen 
wahrgenommenen Bedeutsamkeit: Ich erkenne, dass, was ich draußen für be-
deutsam halte, der Gerichtetheit meiner Wahrnehmung komplementär ist. Wie 
der Gerichtetheit meiner Wahrnehmung ein intentionales, auf etwas außerhalb 
meiner bezogenes Bewusstsein vorgelagert ist, bedeutet der schiere Umstand ei-
ner wahrgenommenen Bedeutsamkeit, dass sich etwas mir noch nicht erschlos-
sen hat. Was aber wäre dessen Erschließung anderes als der Eintritt in eine neue 
Innen-Außen-Differenz, in deren Durchlauf ich mich selbst erschlösse? 

Ein Denken, dessen Erschließungen nicht auch Selbsterschließungen wären, 
das unverbunden bliebe mit meiner inneren Selbstbewegung, das vielmehr ›er-
lernt‹ wäre, wäre nicht nur nicht mein Denken, sondern gar kein Denken. Ich 

                                                
12  Vgl. ebd., S. 179f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


126 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

würde mir, im Gegenteil, per ›Denken‹ selber zu denken abgewöhnen, d.h. mich 
als bereits Denkenden, bereits so Denkenden abschaffen. Ich würde mich, wie-
der und wieder, zwingen, meinen eigenen Intuitionen zuwiderzuhandeln. So for-
dert Whitehead zurecht, das Lernen aus der Philosophie zu verbannen13, in dem 
Sinne, dass zwar immer etwas, nicht aber das Denken selbst zu erlernen sei bzw. 
nur um den Preis eben des eigenen Denkens. Ein derart erlerntes Denken ließe 
mich an mir vorbeidenken; es hielte mich davon ab, dem, was ich zu verstehen 
suche, mein Inneres zu leihen, mich in freiwilliger Selbstdezentrierung an es zu 
verlieren bzw. überhaupt erst zu bekommen, d.h. mich auf komplementäre – 
meinem objektiven Selbst annähernde, komplexere –  Weise neu zu zentrieren. 
Stattdessen würde ich mir von außen eine Selbstdezentrierung aufnötigen lassen, 
die mich nicht nur nichts lernen, sondern progressiv verlernen lässt, selber zu 
denken. 

Meine philosophische Intuition mobilisiert Prozesse, die mich nicht nur et-
was, sondern etwas über mich und von mir selbst lernen – mich als selbstlernen-
des System kennenlernen – lassen14. Lernen ist nicht nur, akkommodativ, auf ein 
zu Lernendes bezogen, sondern assimilatorischer Akt des Lernenden selbst: 
Selbstaufbau, Orthogenese, Negentropie. Es kann nicht darum gehen, von ir-
gendjemandem denken zu lernen, sondern, angestoßen – ›gestört‹ – vom Denken 
Anderer, von seinem eigenen Denken zu lernen, d.h. über den Umweg des Au-
ßen mit sich selber zu koevolvieren: meinem eigenen Voraussein, je aufmerksa-
mer nach außen, desto rückhaltloser nach innen zu folgen. Ich würde lernen, um 
meiner selbst willen von mir selber abzusehen.  

Wo ich auf ›gelernte‹ Weise dächte, wäre ich dagegen auf systematische 
Weise von mir getrennt. Mit jedem Gedanken inszenierte ich die Trennung von 
mir neu. Statt Abstand zu mir zu suchen, suchte ich die Selbstferne. Philosophie 
würde zu Pseudophilosophie: Das Denken löste sich von seinem eigenen Anlass, 
davon, dass es nach einem Ausweg aus der Verklammerung durch die mich auch 
im Denken bestimmende Differenz von Innen und Außen fahndet. Statt auf mein 
Genötigtsein zum Denken selbst denkend zu antworten, hätte mein Denken, 
pseudophilosophisch, Antworten auf Fragen parat, die ich von mir her nie stellen 
würde. Denken, als Sekundärprozess im Sinne Freuds verstanden, wird von den 
zum Denken drängenden Primärprozessen – den erfahrenen Lücken und Auf-
schüben – getrennt. So wird Denken im wahrsten Sinne sinn- und funktionslos, 
um, von allem Widerständigen einerseits, allem Begehren andererseits freige-
worden, ›kulturell‹ zu reüssieren. 

                                                
13  Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 56.
14  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 269 und 301. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 127

Bedeutung und Ausdruck 

Ich bediene mich der Worte nicht, um eine Wirklichkeit auszusagen, sondern 
mich auf sie als etwas mir Widerstehendes zu beziehen. Darüber bekomme ich 
mich selber zu spüren: Nicht nur, dass Worte nicht die Wirklichkeit wiederge-
ben; sie geben mein eigenes Unterschiedensein von ihr wieder. Aus diesem Be-
wusstsein heraus messe etwas Bedeutung zu, genauer: die Bedeutung, etwas 
Wirkliches zu sein. Wirklich aber ist etwas immer nur unabhängig von mir, dar-
über, dass es mir, meinem Gewusstsein durch mich, widersteht.  

Jaspers zufolge stellt das Vorkommen von Bedeutung einen Grundbezug dar, 
»der das Sein in einer Spaltung zeigt«15. Analog zur Intentionalität unseres Be-
wusstseins ist Bedeutung Bedeutung von etwas, von dem derjenige, der es be-
deutsam findet, ausgeschlossen ist. Die Bedeutsamkeit, die ich etwas zuspreche, 
spreche ich ihm sozusagen stellvertretend für sein Selbstsein zu, an das ich nicht 
heranreiche. Umgekehrt ist mir erst darüber, dass ich mich einer Sache, aus dem 
Gefühl ihrer Bedeutsamkeit heraus, zuwende, von deren Innerem ich mich selber 
ausgeschlossen weiß, Sprache geschenkt.16 Die direkte Referenz auf Sprache 
(auf den sprachlichen ›Sinn‹ einer Sache) ohne den Umweg einer Sache, an de-
ren empfundener Bedeutsamkeit ich mich für Momente vergesse, d.h. sprachlos 
werde, würde die Innen-Außen-Differenz, deren Durchlauf mich überhaupt zu 
Sprache und zum Sprechen bringt, kassieren. Sprechend ›entspreche‹ ich weder 
der Sprache noch der Wirklichkeit. Ich ermittle bloß traumwandlerisch Verbin-
dungen zwischen Innerem und Äußerem, um das von mir Ermittelte sowohl nach 
innen, zum Aufbau meiner selbst, zu nehmen, als auch nach außen hin auszudrü-
cken, mich den Anderen als jemanden zeigend, der von der Wirklichkeit unter-
schieden ist und eben diese Unterschiedenheit – sich selbst ausdrückend –, dem 
Außen hinzufügt.  

Klaus Heinrich* hat unser halb intentionales, halb ontologisches Verhältnis 
zu Sprache in ein kreuzweises Paradox gefasst. Danach hat nur der Sprache, der 
sich von allem getrennt weiß, während die Potenz von Sprache gerade darin be-
steht, Trennungen zu überwinden.17 Ich überwinde Trennendes, indem ich, aus 
mir herausgehend, meine innere Sprachlosigkeit überwinde. Sprachlosigkeit ist 

                                                
15  Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 396. 
16  Vgl. ebd., S. 398. 
*  Klaus Heinrich (geb. 1927), deutscher Philosoph in der religionsphilosophischen 

Nachfolge Paul Tillichs. 
17  Vgl. Klaus Heinrich: Versuch über die Schwierigkeit nein zu sagen. Basel und Frank-

furt/M. 1982, S. 100. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


128 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ein inner-, kein vorsprachlicher Zustand. Diesen können wir uns gar nicht vor-
stellen, da wir für dessen Vorstellung wiederum Sprache benötigten. Sprachlos 
verharre ich vor der Pforte einer Innen-Außen-Differenz. Sprechenderweise gehe 
ich aus mir heraus und damit aus der Sprache, in die ich gleichsam von Geburt 
an gehüllt bin. Wie ich mich in meinem Herausgang aus mir noch mitnehme, ist 
der Austritt aus meiner Sprache wiederum ein sprachlicher Vorgang. Aus ihr – 
mir – heraustretend, stelle ich sprechend eine Verbindung zu etwas Abwesen-
dem, latent Anwesenden, her. Ich stelle eine Verbindung zu ihm her, so sehr 
mich seine Abwesenheit beunruhigt. Die Verbindung zu etwas, die ich sprach-
lich herstelle, indem ich etwas außerhalb meiner Bedeutung zumesse, dient nicht 
zuletzt meiner eigenen Beruhigung und Stabilisierung.  

Denkend werde ich meiner anfänglichen Verspätung gegenüber einer Diffe-
renz von Innen und Außen inne, die mich, sei es von innen, sei es von außen her, 
zum Denken bringt. Denkend erfahre ich mich je schon von einem zu Denken-
den zum Denken genötigt. Andererseits finde ich mich als bereits Denkenden 
vor, der sich nicht nur gegenüber einem zu Denkenden draußen, sondern seinem 
eigenen Inneren gegenüber verspätet. Meine anfängliche Verspätung ist, parado-
xerweise, Quelle meiner Freiheit, als Aufruf, mich in meinem Bestimmtsein zu 
diesem wiederum selbstbestimmt zu verhalten. Mit jedem Gedanken, jedem 
Wort, jeder Geste, so ungeschickt und unangemessen auch immer, verhalte ich 
mich als Ich. Ich trete aus der Umschlossenheit meines Bestimmtseins durch ei-
ne spezifische Innen-Außen-Differenz, meinem stummen Eingeschlossensein in 
mir, heraus, exponiere ich mich vor den Anderen und mir selber.  

Dass ich immer und überall einer Innen-Außen-Differenz unterliege, gibt mir 
Anlass und Raum, mich auszudrücken, den ich nicht hätte, wäre ich eins mit 
dem Außen oder wüsste ich schon, wer ich bin. Wie ich mich gegenüber der 
mich jeweils bestimmenden Differenz von Innen und Außen verspäte, bin ich als 
innerlich-selbstbestimmtes Wesen schon über sie hinaus: mir selbst voraus. Von 
dorther stelle ich in mir Dominanz über das her, was mich von außen her domi-
niert. Dass ich das Außen als übermächtig erfahre, macht es nicht nur nötig, son-
dern weckt in mir das Bedürfnis, an dieser Erfahrung mein Inneres zu vertiefen 
und zu weiten. Das Außen ist, auf meine Weise bewältigt, gleichsam mit mei-
nem ihm von mir geliehenen Inneren angefüllt, während mein Inneres im Her-
ausgang aus sich selber, mit etwas konfrontiert, was es nicht schon selber ist, 
sich überhaupt erst als Inneres erlebt.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 129

Als differenzbewältigendes, geistbegabes Wesen bin ich, wie gesagt, nicht 
schon durch meine Haut begrenzt.18 Ich bin außerhalb meiner noch bei mir, 
gleich der Sprechblase, worüber sich im Comic eine Person in ihr Außen verlän-
gert.19 So drücke ich, wenn ich etwas nach außen hin ausdrücken will, es doch 
immer an und mit mir aus. Andererseits stellt mein Selbst keine Substanz dar, 
die ich zum Ausdruck brächte; ich drücke genau genommen nie mich, sondern 
eine Beziehung von mir zu etwas aus. Ich drücke sie in eins mit meiner Bezie-
hung zu mir selber aus; ich muss sie – mich – auszudrücken, weil ich, mittel-
punktlos, immer neu meine Selbstvermittlung leisten muss, um überhaupt ein Ich 
zu sein. 

Unterschied: Information; Identität: Zeit 

Wahrnehmung ist Wahrnehmung von Unterschieden. Eine »Information« ist die 
Nachricht von einem wahrgenommenen Unterschied.20 Jede Information, die ich 
über meine Sinnesorgane aufnehme, bewirkt eine Unterscheidung, die in und an 
mir fortwirkt. Ich selbst bin es, der, gleich dem Regler einer Maschine, einen 
wahrgenommenen Unterschied in eine interne Mitteilung umwandelt und ler-
nend weiterleitet.  

Gregory Bateson gibt das Beispiel eines Holzfällers, der mit jedem Hieb sei-
ner Axt eine Kerbe am Baum hinterlässt.21 Diese bringt ihn dazu, die Kerbe wei-
ter vertiefen zu wollen. Der Prozess des Holzfällens, der sich im Holzfäller voll-
zieht, geht von außen nach innen wieder nach außen – vom Baum über die 
Augen ins Gehirn zu den Muskeln zurück zur Axt, zur Hand, zum Hieb, zur 
Kerbe, zum Baum. In die Sprache der Selbstregulierung, von sich selbst verar-
beitenden Informationen, übertragen, durchläuft der Prozess an jeder Stelle eine 
Differenz: Der Holzfäller findet nicht nur einen Baum, sondern schon spezifi-
sche Unterschiede an diesem vor, die wiederum Unterschiede auf der Netzhaut 
seiner Augen, in seinem Gehirn, seinen Muskeln usw. bewirken. Im Rücklauf 
veranlassen die verarbeiteten Unterschiede einen Unterschied in der Bewegung 
der Axt. Diese wiederum zieht einen Unterschied im Hieb und am Ende der 

                                                
18  Vgl. Gregory Bateson: Auswirkungen bewußter Zwecksetzung auf die menschliche 

Anpassung. In: Ökologie des Geistes, S. 583. 
19  Vgl. ders.: Geist und Natur, S. 164. 
20  Vgl. ebd., S. 40. 
21  Vgl. im Folgenden ders.: Die Kybernetik des »Selbst«: Eine Theorie des Alkoholis-

mus. In: Ökologie des Geistes, S. 408ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


130 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Kerbung nach sich. Die Innen-Außen-Differenz, über die sich ein Organismus 
(Holzfäller) in struktureller Kopplung an seine Umwelt (Baum) konstituiert, er-
öffnet in seinem Organismus Kreisläufe innerer Verarbeitungen, die als interne 
Umwandlungen von Unterschieden vonstattengehen. Wenn der Organismus äu-
ßere Impulse zu Informationen verarbeitet, die seine Selbstorganisation regulie-
ren, so benötigen diese Verarbeitungen Zeit, wie die Verarbeitungen selber Zeit 
generieren. Es entstehen Regelkreise, die nicht nur eine bestimmte Zeit benöti-
gen, durchlaufen zu werden, sondern wiederum Regelkreise eröffnen, die ihrer-
seits neue Zeitschlaufen herausbilden: Aus dem Gedächtnis bereits geleisteter 
Verarbeitungen heraus wird so der Output eines Organismus sich selbst zum In-
put. 

Schafft Selbstorganisation, auf diese Weise, von sich her aber schon Identi-
tät? Dafür müsste der Organismus einen Begriff von sich selber aus der Außen-
perspektive gewonnen haben. Wir müssen uns wenigstens einmal in unserer 
Subjektivität äußerlich geworden, d.h. imstande gewesen sein, uns an uns zu er-
innern – als Wesen, die nicht mehr die sind, die sie einmal waren, und uns gera-
de darüber, über alle Veränderung hinweg, als uns selbst wiedererkennen. Wir 
werden, die wir sind, in der Zeit. So wie sich Zeit in unseren Individuationen ab-
lagert, vergehen wir mit ihr. Uns voraus, werden wir uns mit jedem Moment zu 
Vergangenen, zum Außen; stellvertretend für die Wirklichkeit im Ganzen wissen 
wir, dass das Außen, zu dem wir geworden sind, ein äußerlich gewordenes ehe-
maliges Innen ist. Erst darüber, in der Erinnerung an den, der ich nicht mehr bin, 
›habe‹ ich mich überhaupt als innerliches Wesen.22  

Von daher ist auch die Suche nach der vergangenen Zeit nicht auf die Ver-
gangenheit, sondern auf die Zukunft gerichtet. Sich zu erinnern heißt zu lernen: 
aus einem Vorgefühl heraus leben – sein eigenes Leben ›darleben‹ – zu lernen.23

Mir selbst voraus, mir selbst nachfolgend, auf mich selber zurückblickend, greife 
ich, aus mir herausgehend, meiner eigenen Zukunft vor, um mich im Fortgang 
von der ersten Person in die dritte und wieder zurück in die erste zu verwandeln. 
Zu mir zurückkehrend, merke ich, dass ich nicht mehr derselbe bin; die Welt, in 
der ich lebe, ist nicht mehr dieselbe. Ich habe meinen Weg durch die Differenz 
von Innen und Außen und mich dabei selbst neu in Empfang genommen; ich 
verändere mich, altere und bleibe doch im Innersten wie ungeboren.  

Nach Freud bleiben wir lebenslang zu einem Drittel ungeboren, demselben 
Drittel, das uns zu schlafen zwingt: Allnächtlich wenden wir uns von der Au-
ßenwelt ab, die wir in Kontinuität gar nicht ertragen könnten. So ungern wir zur 

                                                
22  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 112ff. und 116. 
23  Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 7 und 55. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 131

Welt gekommen sind, so schwer fällt uns, gleich einer Geburt, unser allmor-
gendliches Erwachen.24 Es ist dieses Gefühl bleibender Ungeborenheit, worüber 
ich in Kontakt zu meinem inneren Akosmismus trete. So wie ich mich genötigt 
sehe, immer neu zur Welt zu kommen, so nötigt mich der Akosmismus meines 
Inneren, zu denken, d.h. mein Unterschiedensein vom Außen als mich bestim-
mende Differenz noch einmal in meinem Inneren durchzugehen. Sich denkend 
voraus zu sein, aus sich herauszugehen und sich zur Welt zu bringen – sich ihr 
hinzuzufügen –, ist ein und derselbe Vorgang.  

Teilhabe durch Selbstabstand 

Wo jemand Abstand zu sich gewinnt, entsteht Zeit; mit ihr entfaltet sich ein 
Selbstwerden. Mein Denken steuert dieses Werden, während es selber, transzen-
dental, als angewandte Weltlosigkeit, diesem Werden entzogen ist. Denken voll-
bringt sich jäh: Es hält einen Anfang wach, zu dem es selbst nie gelangt. Es ant-
wortet immer nur auf eine Differenz von Innen und Außen, angesichts derer es 
seiner eigenen Verspätung gegenüber dem zu Denkenden innewird. Komme ich 
auch denkend zu keinem Ersten und Letzten, kommt doch mein Denken, akos-
misch, gewisserweise davon her. Anders könnte ich nichts lernen – von mir sel-
ber am allerwenigsten. Ich wäre bar aller philosophischen Intuition. Ich würde 
denken, was ich denken will bzw. was andere wollen, dass ich es denke. Das 
aber ist wie nicht zu denken. Denken ist, im Gegenteil, freiwillige Selbstdezen-
trierung, Abstandnahme vom eigenen Wollen, Brechung des Zwangs zu Egozen-
trik und Rechthaberei.  

Innerlich handelnd, mich dezentrierend, enteigne ich mich meines eigenen 
Inneren: Ich gehe mittels des Denkens aus mir heraus. Ich nehme mich dabei 
noch mit, derweil ich in meinem Mir-voraus-Sein auf einen unerreichbaren Fix-
punkt ausgerichtet bin; von ihm her beziehen mein Denken seine Richtung und 
ich meine Einheit mit mir. Solange ich lebe, erhält sich dieser Bezug. Aus ihm 
heraus verbinde ich traumwandlerisch, was mich von außen anspricht, mit der 
Artikulation meiner selbst. So haftet noch dem klarsten Denken, von einer Intui-
tion geleitet, etwas Träumerisches an. Hieraus bezieht es sowohl seine Kraft zum 
Selbstabstand als auch zu seinem Streben nach Objektivität. Auf diese Weise 
bleibe ich durch alle Veränderungen hindurch mir selbst als Selbst wiederer-
kennbar. Im gleichen Maße bleibe ich mir aber auch wie ungeboren. Eine Erfah-

                                                
24  Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einführung in die Psychoanalyse. 5. Vorle-

sung: Schwierigkeiten und erste Annäherungen. A.a.O., S. 106. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


132 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

rung, die mir einerseits das Zutrauen verleiht, jederzeit ich selbst zu sein, ande-
rerseits mir abverlangt, mir und den Anderen das Versprechen meiner Integrität 
zu geben. Mein Versprechen, inmitten aller Veränderungen ich selbst zu bleiben, 
gibt mir, unter den Bedingungen der Endlichkeit, einen Begriff vom Unendli-
chen. Jede zu durchlaufende Innen-Außen-Differenz gibt mir hierzu neuerlichen 
Anlass. Je weiter ich mir durch die sich mir bietenden Differenzen folge, desto 
anonymer werde ich mir – aber auch ichstärker. Ich werde meiner in dem Maße 
sicherer, wie ich mich infrage zu stellen vermag, ohne fürchten zu müssen, mir 
dabei verloren zu gehen.  

Ich finde mich von etwas in Bewegung gesetzt, das früher ist als mein Ich, 
früher als alles Handeln, Wollen und Denken. Gäbe es nicht dieses Vorher, mein 
Handeln, Wollen oder Denken hätte buchstäblich keinen Sinn. Alles wäre glei-
chermaßen erlaubt und vergeblich. Die natürliche Bewegung, der ich je schon 
unterstehe, heißt in platonischer Tradition »Eros«. Indem ich mich handelnd, 
wollend und denkend dem gleichmache, was früher ist als ich selber, überant-
worte ich mich der Teilhabe alles Lebendigen daran, dass es gut ist zu leben. Ein 
Name für unsere Selbstüberantwortung an jene Teilhabe ist »Liebe«. Liebend 
mache ich mein Leben einem Lebens- und Liebenswerten wert. Es ist dieses un-
willkürliche Streben nach Teilhabe an etwas, das uns, so wenig es uns zum Ei-
gentum wird (wir das Leben nie ganz ermessen und ausschöpfen), wir uns viel-
mehr ihm verdanken, uns in all unserer Verschiedenheit miteinander kreatürlich 
verbindet.25  

Um ich selbst zu sein, muss ich dem folgen, was mich mehr als nur mich 
selbst, über allen Selbsterhalt hinaus, lieben lässt. Liebend mache ich mich jener 
Selbstüberschreitung gleich, die allen natürlichen, sich selbst organisierenden 
Prozessen eigen ist: Indem ich mich meiner selbst freue, freue ich mich des Le-
bens überhaupt – um in nichts als dieser über alles hinausgehenden Freude den 
Sinn von Leben zu sehen.26  

                                                
25  Vgl. Platon: Das Gastmahl (Symposion) 204A-208B. 
26  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


IX  Transzendenz der Selbstwahl 

Ich gehöre mir, aber ich verdanke mich nicht mir. Noch als selbstständiges, in 
sich stehendes, aus sich handelndes Wesen verfüge ich nicht über die erste Initia-
tive – über mich selbst schon gar nicht. Ich bin, wie Jaspers sagt, mir selbst ge-
schenkt.1 Ich existiere im Wissen um Transzendenz als diejenige Macht, durch 
die ich erst »ich« bin.2  

Freies Wollen und transzendentes Müssen 

Ich finde mich vor, aber ich ›habe‹ mich nicht schon: Ich muss erst in ein Ver-
hältnis zu mir finden. Ich muss, um ich selbst zu sein, mich als dieses Selbst 
wählen, als diesen bestimmten Menschen, der ich einerseits (als objektives 
Selbst) schon bin, zu dem ich andererseits erst werde (der sein subjektives Selbst 
seinem objektiven annähert). Aber wähle ich mich denn wirklich, explizit? Ich 
wähle mich, indem ich überhaupt, irgendetwas, wähle, immer schon als Wählen-
den mit.  

Mein subjektives Selbst steht, auch wenn es nicht ausdrücklich weiß oder 
will, in Beziehung zu meinem objektives Selbst. Diese Beziehung heißt »Frei-
heit«. Frei bin ich mir selbst voraus. Das Mir-voraus-Sein hat die Struktur einer 
aufgeschobenen Selbstbegegnung, einer vorzeitlichen Wiedererinnerung; es 
bringt das Dunkel meines Woher in die Helle dieser Welt, der Verhältnisse, in 
denen ich hier und heute lebe. Frei, verfüge ich über einen mir innerlichen – aus 
dem Akosmismus meines Inneren rührenden – Grundabstand zu den Verhältnis-
sen, in denen ich lebe, inklusive zu mir selber. Dies macht und hält mich frei 
noch inmitten realer Unfreiheit. Nur ein freies Wesen weiß um seine Unfreiheit. 

                                                
1  Vgl. Karl Jaspers: Einführung in die Philosophie. München 1973, S. 36. 
2  Vgl. ders.: Von der Wahrheit, S. 79. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


134 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Ich sehe mich, vom Außen bedrängt, von ihm auf die Differenz von Innen und 
Außen gestoßen, die mich nicht nur von außen, sondern ebenso von innen her 
bestimmt. Das Verhältnis, das ich zur äußeren Wirklichkeit einnehme, ist in 
meinem Verhältnis zu mir selber vorgebildet, und umgekehrt. So finde ich mich 
anlässlich des mich bedrängenden Außen umso klarer vor mich selbst gestellt, 
vor die Notwendigkeit, mich als dieses Selbst zu wählen. 

Mit jeder Wahl, die ich treffe, so alltäglich und banal sie auch sei, entscheide 
ich über mich als Wählenden, darüber, wer ich sein will. Mit jeder bewussten 
Wahl meiner selbst spiele ich die Kontingenz meiner schieren Existenz durch, 
um mich im Rücklauf, in Annahme des Geschenks meiner selbst, immer wieder 
neu als selbstständiges, selbstverantwortliches, entscheidungsfähiges Wesen zu 
gewinnen. Jede Wahl ist solch eine implizite Selbstwahl und als diese transzen-
dent, d.h. durch meine Freiheit bestimmt. Zugleich kann ich niemals jemand an-
deres sein als ich selbst. Dabei verbleibe ich stets in den von meinem objektiven 
Selbst gezogenen Grenzen; hinter ihm bleibe ich einerseits, als subjektives 
Selbst, lebenslang zurück, während ich mich andererseits auf mein objektives 
Selbst hinbewegen, meine Grenzen aufsuchen muss, um zu werden, der ich bin.  

Ich weiß nicht, was früher ist: ich oder mein Wille zu mir. Weil ich es nicht 
weiß, muss ich mich selbst wollen: Nichtwissen heißt Wollenmüssen3, freies 
Wollen ist transzendentes Müssen4. Der Freie hat seine Wahlfreiheit nicht selbst 
gewählt; sie ist ihm, als Integral seines Sich-selbst-Habens, mit seinem Sich-
geschenkt-Sein mitgegeben. Ich verfüge über mich als freien Menschen, nicht 
aber über die Tatsache, dass ich frei bin. Indem ich mich als so Wählenden wäh-
le, mache ich der Transzendenz, durch die ich bin, das Gegengeschenk meiner 
Selbstverantwortlichkeit. Auch wenn ich nicht über die erste Initiative verfüge, 
bin ich doch für mein Leben verantwortlich. Verantwortung für mich überneh-
mend, gebe ich mich zur Antwort auf mein ungefragtes Dasein. Ich mache mich 
zum Gegengeschenk, indem ich der Welt mit Selbstausdruck begegne, so lange, 
bis mich mir der Tod wieder wegnimmt.  

Bevor ich mich für mich selbst verantwortlich weiß, weiß ich mich bereits 
vor etwas verantwortlich, das früher als mein Selbst ist und auch noch nach ihm 
sein wird.5 Ich kann nicht Verantwortung für mich übernehmen, ohne meiner an-
fänglichen Verspätung gegenüber dem Rechnung zu tragen, wodurch ich über-
haupt bin. Gäbe es kein Wovor der Verantwortung, könnte ich mich genauso gut 

                                                
3  Vgl. ders.: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 191. 
4  Vgl. ders.: Der philosophische Glaube, S. 135. 
5  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O.,         

S. 111. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 135

von jeglicher Verantwortung entbunden glauben. Beziehungsweise: Meine 
Selbstverantwortlichkeit wäre meinen ichgebundenen Interessen, Leidenschaften 
und Idealen kongruent. Sie wären ohne die höhere Instanz eines Wovor meiner 
Verantwortung zugleich unüberwindbar.6 Meine Selbstverantwortung ablehnend, 
würde ich mich selbst ablehnen. Ich würde ablehnen, zu mir werden, mich – 
mein subjektives Selbst – in Übereinstimmung mit mir – meinem objektiven 
Selbst – bringen zu wollen. Mit mir in Übereinstimmung zu sein, ist nicht meine 
Privatsache. Es ist von über mich hinausgehender, auch die Anderen betreffen-
der, ethischer Bedeutung. 

Im Selbstdurchgang zur Zeitgenossenschaft 

Indem der Einzelne sich selbst wählt, isoliert er sich, um sich damit, paradoxer-
weise, umso mehr in das hineinzubegeben, womit er unvordenklich-vorgeburt-
lich verbunden ist. Er gewinnt sich als Zeitgenosse, indem er sich der Transzen-
denz öffnet, durch die er sich in seinem Selbst-geschenkt-Sein annimmt. 
Kierkegaard nennt den Vorgang dieser Selbstannahme »Reue«. Um Kontakt zu 
sich selbst – seinem objektiven Selbst – zu finden (um dessentwillen er ja wählt, 
wählend sich als Wählenden mitwählt), muss er gleichsam die Transzendenz 
seines Sich-geschenkt-Seins zurückverfolgen, eben ›bereuen‹: »in sich selbst zu-
rück, zurück in die Familie, zurück in das Geschlecht, bis er sich selbst findet in 
Gott«7. Der Einzelne hat das Ganze der Geschichte, in der er steht, nur im 
Selbstdurchgang seiner transzendenten Selbstannahme, kraft seiner Fähigkeit zur 
Reue als Scharnier aller zukünftigen Umkehr: Indem ich umkehre, nehme ich 
Abschied von meinem naturwüchsig-strukturdeterminierten Gewordensein in 
Hinblick auf ein freies, selbstbestimmtes Werden. Die Reue lässt mich mein 
Verstricktsein in mich selbst als so Gewordenen eingestehen und in mir das Ver-
langen entstehen, aus ihm auszubrechen, mit mir selber neu anzufangen. Jede 
mit einer Umkehr verbundene Selbstwahl ist ein solcher Ausbruchsversuch und 
Neuanfang – eine Wiedergeburt.8  

Indem ich in die mich hier und jetzt bestimmenden Differenz von Innen und 
Außen hinein-, durch sie hindurchgehe, werde ich meiner selbst zugleich in sei-

                                                
6  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 105f. 
7  Sören Kierkegaard: Das Gleichgewicht zwischen dem Ästhetischen und dem Ethi-

schen in der Herausbildung der Persönlichkeit. In: Entweder-Oder. München 1980,   
S. 774. 

8  Vgl. ders.: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, S. 28f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


136 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ner Verbundenheit mit dem Ganzen der Gattung Mensch inne, als ein Individu-
um, das, so sehr es ein eigenständiges Selbst herauszubilden bzw. sich selbst zu 
verfehlen imstande ist, allgemein Menschsein vertritt.9 Jede und jeder von uns ist 
der erste Mensch – ›Adam‹. Meine anfängliche Verspätung hat ihr Urbild in der 
durch Adam auf uns gekommenen Erbsünde. Er repräsentiert den immerwähren-
den Anfang in der Geschichte, seine ›Sünde‹ die menschliche Freiheit, die zu 
treffende Selbstwahl eines jeden. Ich gewinne mich als autonom Handelnder und 
Denkender, indem ich jene Erbsünde als meine anfängliche Verspätung gegen-
über der Transzendenz, durch die ich überhaupt bin, annehme.  

Die Reue macht Ernst mit dem Eingeständnis meiner anfänglichen Verspä-
tung. Mich meiner Verspätung stellend, mache ich sie zum Material meiner 
Selbstwahl. Indem ich mich in der Reue, ausgehend von der mich hier und heute 
bestimmenden Innen-Außen-Differenz, im Rückgang auf meine Determinanten 
loskaufe, öffne ich mich mir selbst als sich selbst entwerfendes, geschichtliches 
Wesen. Die in der Selbstwahl erlangte Freiheit gründet auf nichts als diesem 
Loskauf: Ich wähle mich, meinem inneren Akosmismus entsprechend, aus der 
Welt heraus in diese, mich in ihr hinzufügend, zurück.10  

Mich selbst wählend, nehme ich mich mithin als noch ungeboren, als jeman-
den, der sich erst zu sich selbst und zur Welt bringen muss. Selbstwahl ist inso-
fern immer auch Selbstentwurf. Der frühe Jean-Paul Sartre* fasst den Menschen 
komplett, d.h. jenseits des ihm eignenden geistig-körperlichen Doppelaspekts, als 
den Entwurf seiner selbst auf. Der Mensch ist demnach zur Freiheit verurteilt. 
Da er keiner Natur angehört, sondern ganz und gar Freiheit ›ist‹, ist er stets au-
ßerhalb seiner selbst. Um sich nicht zu verlieren, muss er transzendente Ziele 
verfolgen: Er ›hat‹ sich und die Welt immer nur in Form seiner und ihrer (da er 
auch in seiner Beziehung zur Welt nicht festgelegt ist) Überschreitung.11

Freiheit besteht nach diesem Verständnis in nichts als der Überschreitung, zu 
der ich gezwungen bin, um ich selbst zu sein. Mein Selbstentwurf ist erinne-
rungslos – nach Kierkegaard: reuelos – wie solipsistisch. Überschreitung in Per-
manenz führt mich nicht dahin, mich belastbar zu entwerfen, auf ein Fernziel hin 

                                                
9  Vgl. ders.: Der Begriff Angst. Frankfurt/M. 1984, S. 72. 
10  Vgl. ders.: Das Gleichgewicht zwischen dem Ästhetischen und dem Ethischen in der 

Herausbildung der Persönlichkeit. A.a.O., S. 814. 
*  Jean-Paul Sartre (1905-1980), französischer Philosoph und Dramatiker. Hauptvertre-

ter des französischen Existenzialismus, in dessen Mittelpunkt der kontrafaktische 
Selbstentwurf des Einzelnen steht. 

11  Vgl. Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus? In: ders.: Drei Es-
says. Frankfurt/M. – Berlin – Wien 1977, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 137

zu evolvieren, da es ja nichts gibt, was sich evolvieren ließe, womit ich in meiner 
Selbstwahl koevolvieren könnte. Selbstwahl, in diesem Sinne, ist bloße Flucht 
nach vorne, in der nichts mitgenommen, nichts realisiert, nichts verändert wird.  

Ich bin so wenig zur Freiheit verurteilt, wie ich die Bedingungen meiner 
Existenz selbst festlege. Ich bin nicht schon frei, wenn ich frei sein will. Mein 
Wille zur Freiheit gehört, im Gegenteil, vom Bewusstsein meiner Unfreiheit, 
mein Denken von der Einsicht in seine anfängliche Verspätung informiert. Ich 
verfüge zu keiner Zeit über die erste Initiative. Um mich selbst entwerfen zu 
können, muss ich mich in irgendeiner Weise schon vorfinden. Ich kann mich 
nicht zur Gänze entwerfen. Ich entwerfe mich lediglich nach Maßgabe des Gan-
zen, das ich für mich selber bin, weiter. Ich tue dies, indem ich mich der mich 
hier und jetzt bestimmenden Innen-Außen-Differenz konfrontiere, in sie hinein-, 
durch sie hindurchgehe, um mir so, in struktureller Kopplung an die jeweiligen 
Verhältnisse, in Koevolution mit dem, was mich determiniert, den Spalt meines 
eigenen Spielraums weiter zu öffnen.  

Freiheit ist, bevor sie eine Frage des Wollens ist, eine der Wahrnehmung und 
Selbsterkenntnis. Sie besteht darin, mich in Bedingungen vorzufinden, über die 
ich nicht verfüge und sie als diese anzunehmen. Sie anzunehmen heißt bereits, 
eine Differenz von Innen und Außen wahr-, sie zum Anlass, Ort und Material 
meiner inneren Freiheit zu nehmen, um sogleich einen Ausweg aus der aktuellen 
Umklammerung von Innen und Außen zu suchen und diesen dann auch zu neh-

men. Indem ich meine anfängliche Verspätung, mein Mir-geschenkt-Sein an-
nehme, sinne ich meinem Selbstentwurf unwillkürlich einen Kontext an. Nicht, 
dass ich diesen Kontext klar überblickte; ich erspüre ihn vielmehr aus dem Wi-
derspruch, in dem ich mich jeweils befinde, nämlich dem Gebot, ich selbst zu 
sein, mich aus meinem Unterschiedensein von allem, noch von mir selber, be-
greifen zu lernen, bei gleichzeitigem Wissen um mein Verbundensein mit einem 
Ganzen, woran ich mit meinem Denken anzuschließen suche, wo ich doch weiß, 
dass jeder Anschluss wieder eine neuerliche Lücke reißen wird. Ich finde mich 
in meinem Innern von jeher von diesem Widerspruch in Bewegung gesetzt: als 
Aufgabe an mich, das Schicksal meiner Individuation mit der Lösung dieses Wi-
derspruchs zu verknüpfen.12

Meine Selbstwahl ist mein Innerpersönlichstes und doch keine Privatsache. 
Die Selbstentfaltung des Einzelnen steht in koevolutionärem Zusammenhang mit 
den Bedingungen seiner Existenz, die historisch vorentschieden sind. Indem ich 
mich als mir geschenkt annehme, nehme ich die Bedingtheit meiner Existenz mit 
an. Mich als Selbst entfaltend, engagiere ich mich nicht nur innerhalb der raum-

                                                
12  Vgl. Sören Kierkegaard: Der Begriff Angst, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


138 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zeitlichen Strukturen meiner Gegenwart, sondern nehme teil an der Evolution 
eben dieser Strukturen.13

Individuation und Unendlichkeit: Ordo Amoris 

Mich selbst wählend, wähle ich nicht zwischen mehreren Möglichkeiten, ich 
selbst zu sein. Vielmehr geht mir die Vielzahl der Möglichkeiten, ich selbst zu 
sein, erst auf, nachdem ich gewählt habe. Das Nachdem ist ein Immer-schon; die 
Bedingungen meiner Selbstwahl sind mir mit meiner Existenz als vorentschieden 
mitgegeben. Meine Selbstwahl besteht darin, die Vorentschiedenheit ihrer Be-
dingungen zu bestätigen, um mich dann, in Annahme und Durchgang der mich 
hier und heute bestimmenden Innen-Außen-Differenz, als von allem, noch von 
mir selber, Unterschiedenen zu wählen. Oder es eben zu lassen: Ich kann ebenso 
bewusst an mir vorbei leben. Und doch entgehe ich mir nicht: Ich werde mich 
nur nicht entfaltet haben.  

Dieselbe Transzendenz, durch die ich mich mir geschenkt weiß, lässt mich 
im Herausgang aus mir noch bei mir bleiben. Sie erhält mich mir in meiner inne-
ren Ungeborenheit, meinem unausgesetzten Zur-Welt-kommen-Wollen, Mich-
der-Welt-Hinzufügen. Was mich dazu bringt, zur Welt kommen, mich ihr hinzu-
fügen zu wollen, entzieht sich mir im selben Maße, wie mein subjektives Selbst 
nicht schon an sich selber, seinem strukturdeterminierten Gewordensein, Genüge 
findet. Es hört nicht auf, auf sein objektives Selbst hinzuzielen, ohne dass es je 
bei ihm – bei sich selbst – ankäme. Ich erfahre und erschöpfe meine Möglichkei-
ten nie zur Gänze. Eher erfahre ich mich und meine Möglichkeiten von den 
Grenzen her, an die ich, innen wie außen, stoße: Jeder Anstoß an sie lässt in mir 
den Gedanken entstehen, aus mir herausgehen wollen – auch wenn ich es dann 
nicht tue.  

Befinde ich mich, nach Kierkegaard, in dem Widerspruch, einerseits ich 
selbst sein zu sollen, um gerade darüber, über die Gleichzeitigkeit von Vorwärts-
entfaltung und rückwirkender Reue, mich mit dem Ganzen verbunden zu wissen, 
so bin ich nach Descartes in den Widerspruch versetzt, als endlicher Geist Un-
endliches denken zu sollen. Gleich dem kierkegaardschen Paradox bleibt das zu 
denkende Unendliche dem Denken des Unendlichen unerreichbar. Um aus die-
sem Widerspruch herauszukommen, muss ich diese Unerreichbarkeit mit beden-
ken. Ich muss den Gedanken des Unendlichen auf mich selbst als den, der ihn 
denkt, anwenden. In dem Augenblick erführe ich ihn als für meine Selbstgenese 

                                                
13  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 348. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 139

konstitutiv; ich würde mich in meiner Fähigkeit begreifen, mich selber als be-
grenzt zu begreifen.14

Eben diese Fähigkeit ist, Descartes zufolge, Indiz des in mir wirksamen Un-
endlichen. Nur aus der Perspektive eines gedachten Unendlichen und Vollkom-
menen nämlich kann ich mich selber überhaupt erst als endliches, mangelbehaf-
tetes, zweifelndes Wesen begreifen. Trüge ich nicht die Idee solch eines Unendl-
ichen und Vollkommenen in mir, könnte ich nicht einmal zweifeln. Mein Zwei-
fel hätte keine Funktion. Diese erhält er erst von jener Idee, von der her ich 
meinen eigenen Abstand zu ihr durchspiele. Wie aber ist diese Idee in meinen 
Kopf gekommen? Gott selbst hat mir, so Descartes, seine Idee von ihm einge-
pflanzt, auf dass ich meiner als Bewusstseinswesen bewusst werde. Bewusstsein 
ist Bewusstsein einer Spaltung – der Diskrepanz von Idealem und Realem, Be-
griff und Wirklichkeit. Was mich zweifeln lässt, lässt mich zugleich meinen 
Zweifel reflektieren. Die Fähigkeit zu denken beinhaltet bereits die Fähigkeit, 
mich als Denkenden zu bedenken. An diesem weltlosen Vermögen erkenne ich 
mich als Person wieder. Die Fähigkeit, durch die ich die Idee des Unendlichen 
und mich selbst erfasse, ist nach Descartes dabei ein und dieselbe. 

Dabei finde ich mich bereits mit Neigungen und Talenten ausgestattet vor. 
Erst mit meiner Selbstwahl entscheide ich jedoch darüber, ob ich zu dem, der ich 
bin, auch werden möchte. Mich dafür oder dagegen zu entscheiden, bietet mir 
die mich hier und jetzt bestimmende Differenz von Innen und Außen, vor die ich 
mich gestellt sehe, jedes Mal Anlass. Ich bin frei, die Differenz, die ich vorfinde, 
auf meine Weise zu bewältigen und mich in ihrer Bewältigung, in Koevolution 
mit den mich tragend-bremsenden Strukturen, zu entfalten. Wie ich sie bewälti-
ge, resultiert daraus, wie ich sie vordem bewältigt habe. Will ich lernen, sie zu-
künftig besser, selbstbestimmter zu bewältigen, so muss ich meine früheren Be-
wältigungen bereuen lernen, d.h. in ihnen wiederum eine Innen-Außen-Differenz 
auszumachen verstehen. Sie erst mir gibt einen Anhalt, worin mein Lernbedarf 
bestehen soll, um hieraus denn Mut und Kraft zu zukünftigen freiwilligen Selbst-
dezentrierungen zu schöpfen. 

Mich selbst wählend, entscheide ich mich unter Bedingungen realer Unfrei-
heit für mein Freisein. Ich entscheide mich, aus der erfahrenen Nichtüberein-
stimmung mit dem Außen heraus, gegen die Nötigung, mich ihm kongruent zu 
machen. Ich nutze die erfahrene Nichtübereinstimmung mit dem Außen zur Af-
firmation meines Inneren; ich beginne, in mir Dominanz über das mich Domi-
nierende herzustellen. Indem ich die sich mir je auftuende Differenz von Innen 

                                                
14  Vgl. René Descartes: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie. Dritte Medi-

tation: Über das Dasein Gottes. Hamburg 1993, S. 47. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


140 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

und Außen durchlaufe, bietet sich mir jederzeit die Gelegenheit, mich für mein 
Freisein zu entscheiden, selbst dann noch, wenn ich mir meine Unterlegenheit 
gegenüber den mich bestimmenden Verhältnissen eingestehen muss. Ich ent-
scheide mich für meine Freiheit auf der Grundlage, dass ich frei bin, dem Um-
stand, dass ich, solange ich lebe, zu keinem Zeitpunkt mit dem Außen kongruent 
bin. Nur sofern ich frei bin, d.h. eine Differenz zwischen Innen und Außen vor-
finde, kann ich überhaupt Unfreiheit empfinden. Meine Freiheit bringt mich, so 
verstanden, zuallererst in ein Verhältnis zu meiner Unfreiheit. Es ist nichts als 
dieses Verhältnis, das ich mit dem Moment der Selbstwahl zum Gegenstand 
meiner Freiheit mache. Nicht nur, dass ich mich in mir mit Neigungen und Ta-
lenten ausgestattet vorfinde; ich sehe mich ebenso immer schon von etwas au-
ßerhalb meiner in Erregung versetzt. In welcher Beziehung steht das eine zum 
anderen? Max Scheler zufolge existiert mit uns eine je schon uns bestimmende 
Ordnung unserer Regungen und unseres Liebens, ein »ordo amoris«. Er sagt et-
was darüber aus, wie ich mit der Welt und mit mir selber koevolviere, wie ich 
mich und sie ›habe‹. Der Ordo Amoris spricht sich in meinen Vorlieben und Ab-
neigungen aus; ich selber bin, als Gesamt meines Liebens und Hassens, sein Re-
sultat.15

Strukturdeterminiert, wie ich bin, bin ich doch auch derjenige, der seine 
Strukturdeterminiertheit aufzubrechen, d.h. zu lernen vermag. Ich vermag dies 
aufgrund meiner inneren Freiheit, meiner Nichtübereinstimmung mit dem Au-
ßen, das mich bestimmt. Niemand, nicht einmal ich selber, kann meine innere 
Freiheit ermessen; genauso wenig kann ich mein aus ihr folgendes Handeln und 
Verhalten prognostizieren. Es ist in dem Maße unvorhersehbar, wie es nicht kau-
sal erklärbar sein wird. Heinz von Foerster geht noch einen Schritt weiter. Da-
nach haben wir, wenn wir es mit freiem Handeln und Verhalten zu tun haben, 
mit inneren Entscheidungen über prinzipiell unentscheidbare Fragen zu tun, Fra-
gen, über die nur wir entscheiden, und zwar im Maße ihrer äußeren Unentscheid-
barkeit.16 Die Frage, was und wer ich sein will, ist so unentscheidbar, wie sie 
vorentschieden ist – wie ich mich als den, der ich bin, bereits vorfinde. In der 
von Wissenschaft geprägten Welt von Foersters heißt dies, mich entweder als 
»Entdecker« oder als »Erfinder« vorzufinden. Meine Freiheit besteht dann nur 
mehr darin, mit meiner Entscheidung, was und wer ich sein will, ihre Vorent-
schiedenheit zu bekräftigen: Immer wenn von Foerster mit Wissenschaftlern 

                                                
15  Vgl. Max Scheler: Ordo amoris. In: Schriften aus dem Nachlaß. Band 1: Zur Ethik 

und Erkenntnislehre. Herausgegeben von Manfred S. Frings. Bonn 1986, S. 347ff. 
16  Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. In: KybernEthik,    

S. 74. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 141

sprach, die sich entweder als Entdecker oder als Erfinder empfanden, war er 
immer wieder über die Tatsache verblüfft, dass keiner von ihnen davon wusste, 
jemals eine Entscheidung darüber getroffen zu haben.17

Darüber entscheidend, was und wer ich sein will, bestätige ich nur, was ich 
schon bin – dass ich mich mir selbst gegenüber verspäte. Und doch muss ich 
noch werden, der ich bin; ich komme mir erst auf die Spur, indem ich mir zu-
nächst voraus gewesen bin, d.h. mich aus einem Vorgefühl für mein zu lebendes 
Leben heraus nach vorne hin entworfen habe. Eben dafür aber brauche ich, als 
Anlass, etwas Äußeres, das mich anspricht oder abstößt. Ich brauche die Erfah-
rung eines Widerstands, eine erlebte Innen-Außen-Differenz, die ich zu bewälti-
gen habe, um eben deren Bewältigung mit meiner Selbstwahl zu verbinden.  

Die notwendige Illusion der Wahlfreiheit 

Von allem, noch von mir selber, unterschieden, erfahre ich Freiheit als innere 
Freiheit, als Akosmismus meines Inneren. Auf der anderen Seite stellt sich mei-
ne Freiheit äußerlich als Wahlfreiheit dar. Die Frage ist nun: Wähle ich jemals 
wirklich etwas oder wähle ich mit diesem Etwas immer nur mich? Dann: Kom-
me ich wählend je an ein Ziel, mit dem sich meine Selbstwahl erfüllte, oder wäh-
le ich bloß, um weiterhin zu wählen? Wenn Freiheit die äußere Gestalt der 
Wahlfreiheit hat, so nur, damit ich Anlass habe, aus mir herauszugehen. Der 
Herausgang aus mir fände Sinn und Erfüllung darin, dass ich mich im Gewählten 
wiedererkennte. Ich würde erkennen, dass ich so wählen musste. Ich hätte auf ein 
Neues mich selbst in meinen Neigungen und Abneigungen kennengelernt, die 
mich Sachen und Menschen anderen vorziehen bzw. hintanstellen lassen.  

Über den Umweg der Wahl hätte ich ein weiteres Mal meine Verspätung ge-
genüber dem, was mich bestimmt, erfahren: Wählend hätte ich schon gewählt. 
Etwas hat in mir gewählt, bevor ich selber wähle. Ich habe nur vordergründig die 
Wahl ›zwischen‹ etwas; meine Wahl führt, was mich von jeher, von innen her, in 
Bewegung setzt, bloß weiter, nach außen hin. Was und warum ich wähle, kann 
ich im Augenblick der Wahl gar nicht ermessen. Weil ich es nicht ermesse, muss 
ich immer wieder neu wählen. Meine Wahl ist Teil der Innen-Außen-Differenz, 
die ich durchlaufe/die mich bestimmt: Mit jeder Wahl wird die verschwiegene 
Verbindung von Wählendem und Gewähltem aktiviert, in deren Verlauf Innen 
und Außen die Plätze tauschen. Es braucht die Illusion der Wahlfreiheit, damit 
ich diese Verbindung erfahre und begreife. Es braucht sie, damit ich, indem ich 

                                                
17  Vgl. ebd., S. 75. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


142 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

nach Äußerem greife, aus mir herausgehe. Derselbe Griff nach Äußerem offen-
bart mir zugleich die Illusion meiner Wahlfreiheit. Er offenbart sie mir an der 
Enttäuschung, zu der jegliches Haben von etwas führt. Er weist über mein 
Enttäuschtsein an ihm einen Umweg zu mir selber zurück: Enttäuscht von mei-
ner – jeder – Wahl, kehre ich zu mir zurück, um, erneut wählend, aus mir heraus-
zugehen und enttäuscht zu mir zurückzukehren usw. 

Wählend wähle ich mich als den mit, zu dem ich keine Alternative besitze. 
Genauso wenig habe ich eine Wahl bezüglich der Welt, in die ich hineingeboren 
bin. Ich habe aber die Wahl, mich wie die Welt, die ich vorfinde, nicht nur hin-, 
sondern anzunehmen: mich zu ihr zu verhalten. Indem ich mich zu ihr verhalte, 
verhalte ich mich, umweghaft übers Außen, zu mir selber. Über dieses doppelte 
Verhältnis bringe ich mich zur Welt, füge ich mich ihr hinzu. Ich setze einen 
Bruch mit dem Außen und mit mir einen Anfang: Ich gehe in die mich hier und 
jetzt bestimmende Innen-Außen-Differenz hinein, durch sie hindurch. Damit 
verändert sich mir die Welt und mit ihr ich selber. Ich trete ein in die Wiederho-
lungsschlaufen unabsehbarer Rückkopplungsprozesse von Innen und Außen.18

Ich bringe diese Prozesse allein schon darüber in Gang, dass ich draußen nach 
Bestätigungen dafür suche, was mich in meinem Inneren bewegt. Was mich in 
mir bewegt, bewegt mich dazu, aus mir herauszugehen. Würde ich nicht bereits 
– mir selbst voraus – von der Möglichkeit einer solchen externen Bestätigung 
ausgehen, hätte ich nicht gewagt, jemals aus mir herauszugehen. Andererseits 
muss ich selber den ersten Schritt tun, um ein Feedback zu provozieren, das 
mich ermutigt, in Koevolution mit dem Außen zu evolvieren. 

Meine Selbstwahl betrifft nicht nur mich. Sie betrifft meine Welt in ihrer 
Ganzheit, deren Zentrum ich bin. Als dieses bin ich aufgerufen, mich immer 
wieder freiwillig zu dezentrieren, d.h. zu lernen. Die Anlässe hierzu halten die 
jeweilig erfahrenen Innen-Außen-Differenzen bereit. Die Verantwortung für 
meine Freiheit liegt darin, mich diesen Anlässen nicht zu verschließen, d.h. zu 
kommunizieren. Kommunizierend trete ich ein in eine bereits stattfindende 
Kommunikation wirklicher Einzelwesen. Philosophie, als Medium unserer 
Selbstvermittlung nach außen wie nach innen, stellt da ein Kommunikationsge-
schehen in Form eines übergeschichtlichen Gespräches in und aus ihrer Zeit her-
aus denkender Einzelner dar.19 Unmerklich gehen wir in unserem eigenen Den-
ken überzeitliche Bündnisse ein. Denkend entfalten wir mit unserer Selbstent-
faltung diese Bündnisse. In dem Augenblick, da mir die Nähe zu einem vergan-

                                                
18  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 239. 
19  Vgl. Karl Jaspers: Philosophische Autobiographie. In: Philosophie und Welt. Reden 

und Aufsätze. München 1958, S. 384. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 143

genen Denken aufgeht, ist der historische Abstand zwischen mir und ihm wie 
eingezogen. Ich nehme diesen äußerlich gegebenen Abstand in mein eigenes 
Denken hinein, verinnerliche ihn zu einer von meinem eigenen Denken aufge-
nommenen Differenz von Innen und Außen.  

Woher die von mir empfundene Nähe rührt und wohin, durch welche Innen-
Außen-Differenzen, diese Empfindung mich noch tragen wird, dies herauszube-
kommen ist nicht zuletzt Aufgabe meines Denkens. Denken ist Vergegenwärti-
gung eines Nicht-Gegenwärtigen, eines Werdens, das bei keiner Gegenwart 
haltmacht. Indem mein Denken die spezifische Differenz meiner Gegenwart zur 
Vergangenheit auf ein so noch nicht Gedachtes und Gesagtes hin entfaltet, eröff-
net es Zukunft: einen Raum künftiger, unausdenklicher Kommunikation.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


X   Die Freiheit angesichts ihrer Grenzen   
und Selbstmissverständnisse 

Stets bleibt etwas zu denken und zu sagen übrig. Was übrig bleibt, konstituiert 
eine neuerliche Differenz von Innen und Außen. Diese gibt Anlass zu neuem 
Denken und Sprechen. Ein neues Denken und Sprechen lässt sich nicht antizipie-
ren; es lässt sich nicht von außen vorhersehen und -sagen. Vielmehr wird es erst 
im Durchgang der mich hier und jetzt bestimmenden Innen-Außen-Differenz 
ermittelt, in Hinblick darauf, inwieweit es mich aus deren aktueller Umklamme-
rung heraus-, einem Dritten von Innen und Außen, eben: Neuem, zuführt. 

Wirklichkeit als Widerstand 3 

Denkend und sprechend komme ich zu keinem endgültigen Gedanken, keiner 
solchen Aussage. Gäbe es nicht immer wieder Neues für mich zu denken und zu 
sagen, ich würde nicht nur aufhören, ein denkendes, sprachmächtiges Wesen zu 
sein; ich wäre nie eines gewesen. Was ich denke und sage, ist weniger, was ich
denke und sage, als vielmehr meine Art, mit etwas befasst zu sein, auf das hin 
ich aus mir selbst herausgehe. Kierkegaard hat es, wie gesehen, als Paradox des 
Denkens aufgefasst, mit etwas befasst zu sein, das es gar nicht zu fassen vermag. 
Das Denken kommt nie beim zu Denkenden an. Deswegen muss es – ich – wei-
terdenken. Ich muss immer wieder neu aus mir herausgehen. Ich muss, und sei 
es stumm, mein Denken aussprechen, damit es mir zu einem Gedanken wird, der 
mich in meinem Herausgang aus mir trägt. Jeder ausgesprochene Gedanke stellt 
ein nach außen gewendetes, ehemaliges Innen dar. Ausgesprochen ist er schon 
nicht mehr mein eigener. Das von mir Ausgesprochene wirkt vielmehr auf mich 
selbst zurück. So mache ich von mir her eine neue Differenz von Innen und Au-
ßen auf, setze mit mir einen Anfang und darüber einen Rückkoppelungsprozess 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


146 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

von Innen und Außen in Gang. Im Zuge dieses Prozesses nötige ich mich selber 
zum Weiter- und Umdenken nötigt. 

Ich stehe vor einem Wall ausgesprochener Gedanken, sei es in Form der auf 
mich gekommenen Kultur, sei es über das Gedächtnis, das ich anderen und mir 
selbst mit dem von mir bereits Ausgesprochenen bereite. Immer neu muss ich, 
will ich nicht am schon Gedachten und Gesagten verstummen und erstarren, die-
sen Wall denkend und sprechend durchbrechen. ›Muss‹: Ich werde von meiner 
eigenen Nichtübereinstimmung mit dem Außen dazu gezwungen, mich denkend 
und sprechend immer neu zur Welt zu bringen, mich ihr hinzuzufügen. Für einen 
Augenblick finde ich mich von dem, was ich denkend zu fassen versuche und 
doch nicht zu fassen bekomme, aus der Fassung gebracht. Eine Frustration, die 
ich mir in freiwilliger Selbstdezentrierung zu eigen machen muss, um nicht end-
gültig den Anschluss – nicht zuletzt an mich selbst – zu verlieren. Ich verarbeite 
die erlebte Frustration dahin gehend, dass ich an meinem eigenen Denken eine 
Innen-Außen-Differenz ausmache. Frustriert erfahre ich die Grenze, an die mich 
mein spontanes Denken, die Intentio recta, führt. Mit der Erfahrung der Selbst-
frustration – denkend das zu Denkende nicht zu erreichen – wandelt sich mein 
Denken zu einem auf sich selbst zurückgebogenen, sich selbst bedenkenden 
Denken, zur Intentio obliqua. 

Jede erfahrene Grenze ist die Außenseite einer noch unentfalteten Innen-
Außen-Differenz. Ich selbst stelle eine solche unentfaltete Differenz dar. Ich bin 
Teil der Grenze, die ich erfahre. Mit jeder erlebten Frustration bringt sich die In-
nen-Außen-Differenz als Grenze aller Grenzen in Erinnerung. Sie veranlasst 
mich, will ich nicht an ihr resignieren, weiter zu denken, weiter zu lernen, weiter 
zu werden. Ich komme meiner endgültigen Destabilisierung und Entropie, von 
der ich weiß, dass sie das Ende meines Lebens bedeuten, dadurch zuvor, dass ich 
meine aktuell erfahrene Nichtübereinstimmung sowohl mit dem Außen als auch 
mit mir selber nicht nur als Quelle von Frustration, sondern als Chance meines 
Freiseins, zum Nadelöhr meiner Selbstentfaltung nehme. 

Auf der Grenze von Innen und Außen stehend, erfahre ich Wirklichkeit als 
Widerstand. Von ihm werde ich an mein Grundwissen erinnert, dass Wirklich-
keit erscheinende Wirklichkeit, mir erscheinende Wirklichkeit ist. Der Wider-
stand, den mir Wirklichkeit bietet, verhält sich transzendent zu ihrem Erschei-
nen. Die mich hier und jetzt bestimmende Differenz von Innen und Außen 
vermittelt mir Wirklichkeit einerseits als meine, konkrete Umwelt, mit der meine 
eigene Existenz strukturell verkoppelt ist, andererseits als unabgeschlossen und 
offen, wie ich es selber bin. Niemand weiß, was Wirklichkeit ist, während nie-
mand ihrem Widerstand entgeht. Jede und jeder ist schon einmal auf ihn gesto-
ßen, von ihm frustriert worden. Quelle aller Enttäuschbarkeit ist die Differenz 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 147

von Wirklichkeit und erscheinender Wirklichkeit. Enttäuscht bin ich gezwungen, 
meine Enttäuschungen in Beziehung zu meinen Erwartungen zu setzen, meine 
Erwartungen im Licht meiner Enttäuschungen zu überprüfen. Ich bin gezwun-
gen, meine Bedürfnisse an die äußere Wirklichkeit samt ihrem unaufhellbaren 
Grundwiderstand zu akkommodieren, um das Ergebnis meiner äußeren Anpas-
sung wiederum meinen Bedürfnissen anzupassen. So erst mache ich mich bereit 
und fähig, die je erfahrene Innen-Außen-Differenz, als welche sich der Wider-
stand der Wirklichkeit präsentiert, in der ich stehe, auf selbstbestimmte Art zu 
absolvieren.  

Wenn ich auch in Bezug aufs Außen weiterhin mit Enttäuschungen rechnen 
muss, kann ich doch in Bezug auf mich selbst lernen, die Verarbeitungen meiner 
Enttäuschungen immer enger entlang der Grunderfahrung der mich bestimmen-
den Innen-Außen-Differenz zu leisten. Ich lerne, die im und am Außen erfahre-
nen Enttäuschungen zunehmend als etwas aufzufassen, das noch als Fremdbe-
stimmendes zu meinem Leben gehört, insofern es mich zur Selbstbestimmung 
unter Bedingungen der Innen-Außen-Differenz zwingt. Darüber, dass ich dem 
Außen, um es zu verstehen, mein Inneres leihe, weitet sich mein Inneres um das 
Außen, dem es sich öffnet. Auf die Art wächst mein Verständnis für Wirklich-
keit als fremdes, anonymes Selbstsein, ohne jemals zu wissen, ob ich es ganz – 
in seinem Sinne – verstanden habe. Umgekehrt werde ich von dem Anderen, der 
als wirkliches Einzelwesen mir verschlossen bleibt (wie ich ihm), an mich selber 
erinnert. Ich werde zu mir selbst aufgefordert, sei es auch nur, dass ich mich ge-
gen Einflussnahmen und Übergriffe seitens der Anderen zu verwahren lerne. Die 
Beziehung zum Anderen lässt mir meine eigenen Züge umso deutlicher hervor-
treten. Über den Umweg meiner Beziehung zu ihm gehe ich meine Beziehung zu 
mir selber durch. Im Umkehrschluss heißt dies: In dem Maße, wie ich mich der 
Beziehung zu Anderen entziehe, werde ich mir selbst zum Anderen. Mein 
Selbstverschluss nach außen hin lässt mich mir ebenso sehr nach innen hin ab-
handenkommen.1

Ich suche um meiner selbst willen den äußeren Widerstand als Widerlager, 
als Gewähr eigenen Wirklichseins. Ich will den Anderen für mich als ihn selber. 
Ich will ihn, perverserweise, noch dann, ja, umso mehr als ihn selber, wenn ich 
ihn brechen wollte; ich erführe meine Macht an dem von mir gebrochenen Wi-
derstand. Macht über andere anzustreben, ist insofern Ausdruck einer unglückli-
chen Beziehung zur Wirklichkeit: Als ob mir ihre letztliche Unverfügbarkeit (die 
Enttäuschungen, die sie mir bereitet) in dem Bewusstsein erträglicher würde, 
dass ich, statt fremdes Selbstsein verstehen zu lernen, es verletze. 

                                                
1  Vgl. Jean Starobinski: Montaigne, S. 54, 151 und 156. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


148 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Grenzen der Viabilität – Perspektiven der Enge 

Wie gesehen, steht hinter jeder Wahl, die ich im Außen treffe, eine Selbstwahl, 
in der ich mich als so Wählenden bekräftige. Ich erschließe mich mir selbst über 
den Umweg des Außen; jede meiner Wahlen untersteht dem verschwiegenen 
Gebot einer solchen Selbstbegegnung. Um ihretwillen gehe ich aus mir heraus, 
suche ich außerhalb meiner Bestätigung für das, was mich in meinem Inneren 
bewegt. So wähle ich nicht irgendeinen Partner, irgendeine Aufgabe, sondern ei-
nen bestimmten Partner, eine bestimmte Aufgabe. Ich wähle etwas und jeman-
den, das und der zu mir, meiner Selbstbewegung, passt. Gleichzeitig muss ich – 
vor dem Hintergrund meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber – 
mich dem Anderen und mit ihm mir selber passend machen. Dafür gehe ich aus 
mir heraus.  

Von der Notwendigkeit, aus sich herauszugehen – vorgebildet in unserer Fä-
higkeit, uns aus freien Stücken innerlich zu dezentrieren –, meint sich Ernst von 
Glasersfelds Konzept der Viabilität entbunden. In dem Maße, wie es für ihn kei-
ne von unserer Subjektivität unabhängige Wirklichkeit gibt, diese vielmehr 
komplett deren, d.h. unser Werk ist, stoße ich weniger auf Mitmenschen, denen 
ich mich in Hinblick auf Koexistenz und –evolution anpasse, als dass ich sie im 
Zusammenhang meines eigenen Welt- und Selbstaufbaus gleichsam mit erschaf-
fe. Ich erschaffe sie um des Gelingens meines Lebens willen, das wiederum in 
nichts als meinem eigenen Durchkommen besteht: Ich modelliere meine Mit-
menschen daraufhin, dass sie meiner subjektiven Erfahrungswirklichkeit best-
möglich entsprechen und nützen.2 Meine Mitmenschen sind, so verstanden, mei-
ne Mitmenschen. Sie sind für mich nicht sie selbst im Sinne fremden, mir wider-
stehenden Selbstseins. Nicht nur, dass mich nicht interessiert, wer und was sie 
selber sind; es darf mich aus Gründen meines eigenen Durchkommens gar nicht 
interessieren. Sie würden, als fremdes Selbstsein, mich und meine Viabilitätsan-
sprüche nur behindern. So geht sich meine Subjektivität selbst in die Falle. Zu 
Ende gedacht vertieft von Glasersfelds Konzept der Viabilität nur meine Ein-
samkeit. Anstatt mir dabei zu helfen, aus mir herauszugehen, um meiner selbst 
willen von mir abzusehen, Abstand zu mir herzustellen, schließt es mich umso 
hoffnungsloser in mich selbst ein, überantwortet mich meiner Strukturdetermi-
niertheit.  

Mag mir mein Mitmensch auch darin helfen durchzukommen, so hat er doch 
seinerseits Anteil hat an der Innen-Außen-Differenz, die ich dabei durchlaufe. 
Noch als Mitmensch widersteht er mir wie ich ihm. In der Logik der strukturel-

                                                
2  Vgl. Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus, S. 210. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 149

len Kopplung meines zu lebenden Lebens an die es umgebenden Verhältnisse 
dient mein Mitmensch meiner Viabilität, indem er sie behindert und meine 
Selbstzentriertheit aufstört. Es ist ja gerade die Störung, welche ich durch den 
Anderen erfahre, die ich, autopoietisch, für meinen Selbstauf- und -umbau nutze. 
Statt den Anderen zur Geisel meiner Subjektivität zu nehmen bzw. mich zuguns-
ten seiner zu verleugnen, nehme ich ihn zum Anlass, über mein Verhältnis zu 
ihm mein Verhältnis zu mir zu überdenken – und umgekehrt. Mein autopoieti-
sches Vermögen verdankt sich Früherem als einem Ich, das durchkommen will. 
Wenn ich einen Partner, eine Aufgabe wähle, so nicht nur aus Gründen egoisti-
schen Durchkommens, sondern einer Selbstentfaltung, die so sehr der Reibung 
an einem Widerlager bedarf, wie ich selber nicht schon auf der Höhe meiner 
selbst – meines objektiven Selbst – bin.  

So wenig wir mit dem Außen übereinstimmen, so wenig sind Erfolg und 
Glückseligkeit kongruent. Sie stehen für gegenläufig gelungene Arten ein, die 
Innen-Außen-Differenz zu absolvieren. Den Erfolg suchend, wäre ich gezwun-
gen, mich am Außen zu orientieren, um ihm die Regeln des eigenen Handelns 
abzuschauen. Ich müsste meine Anpassung ans Außen in selbstbestimmter 
Selbstferne bewerkstelligen. Weiteren Erfolg suchend, würde ich die Selbstferne 
nur vergrößern; persönlicher Erfolg und persönliches Unglück würden ununter-
scheidbar. Was als spezifische Bewältigung einer Innen-Außen-Differenz be-
gann, nämlich die eigene Differenz zum Außen akkommodativ, nach der Regel 
dieses Außen, zu bewältigen, hätte dahin geführt, meine eigenen Bedürfnisse je-
nen Regeln unterzuordnen und schließlich zu vergraben. Meine Akkommodatio-
nen ans Außen führten nicht deren Assimilation an meine eigenen Bedürfnisse. 
Ich verlöre mich mir, hörte auf, die Differenz meines Inneren zum Außen über-
haupt noch zu empfinden. Ich verlöre damit nicht nur mich selbst, sondern 
schließlich auch den Sinn für Wirklichkeit als etwas, das mir, meinem Denken 
und meinen Initiativen, widersteht und kraft seines Widerstandes mich auf mich 
zurückwirft. 

Nach Glückseligkeit strebend, wäre ich dagegen versucht, meine inneren Be-
dürfnisse vom Außen, die Bindung meines zu lebenden Lebens an die es fremd-
bestimmenden Verhältnisse zu lösen. Während ich meine äußeren Beziehungen 
meinen inneren Bedürfnissen kongruent zu machen suchte, vertiefte sich mir nur 
umso mehr die Kluft zwischen Innen und Außen. Bei jeder sich anbahnenden 
Inkongruenz sähe ich mich gezwungen, meine Beziehungen nach außen abzu-
brechen bzw. mich neu zu orientieren. So oder so hätte aus meiner Sicht die Au-
ßenwelt für die Befriedigung meiner inneren Bedürfnisse zu sorgen. Ich wäre 
versucht, den natürlichen Widerstand dessen, was ich nicht schon selber bin, als 
meinem Glück illoyal zu empfinden. Meine innere Glückseligkeit beruhte auf 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


150 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

immer lückenlosere Kontrolle und Manipulation des Außen. Indem ich es kon-
trollierte und manipulierte, würde ich aufhören, die Differenz von Innen und Au-
ßen überhaupt noch als bewältigbar zu erfahren. Ich zöge mich nur weiter vom 
Außen zurück: Glückseligkeit würde zunehmend eins mit Einsamkeit.  

Ich ringe meine Selbstübereinstimmung meiner Unterschiedenheit von allem, 
noch von mir selber, ab. Umgekehrt bestimmt mein Selbstverhältnis mein Ver-
hältnis zu den Anderen. Die Verlorenheit des Anderen rührt mich an; seine rührt 
an meine. Mein Berührtsein verbindet mich mehr mit ihm als das Kalkül der 
Goldenen Regel: Dem Anderen nicht anzutun, wovon ich selbst nicht will, dass 
es mir angetan werde, leuchtet zwar meinem Denken ein, bewegt aber nicht 
schon mein Handeln und Empfinden. Meine Empfindungen regulieren zunächst 
auf passive Weise mein Selbstverhältnis und damit auch mein Verhältnis zu den 
Anderen. Meine Handlungen dagegen sind Ausdruck von Aktivität und Selbst-
mächtigkeit; sie sind eher an Vorstellungen eigener Expansion als an Geboten 
der Gerechtigkeit orientiert. Bevor ich meine Handlungen moralisch reflektiere, 
bejahe ich meine Handlungsfähigkeit stellvertretend für mich als sich selbst be-
sitzende Person. Im Maße dieser sich handelnd herstellenden Selbstmächtigkeit 
sind meine Handlungen nicht-altruistisch, ›ungerecht‹.  

Indem ich lerne, meine Handlungen (nicht zuletzt um ihres Erfolgs willen) 
auf die Koexistenz mit den Anderen und ihren Handlungen abzustimmen, rechne 
ich sie auf mein Freiheitsstreben herunter, das mit demjenigen der Anderen kon-
kurriert. So erfahre ich Freiheit weniger als mein Recht und Eigentum denn als 
Medium unserer aller Selbstentfaltung. Ich besitze sie einzig als geteilte und zu 
teilende. Ich beginne, meine Freiheit aus Tieferem herzuleiten als meinem blin-
den Willen zu ihr, bzw. mein blinder Wille zu ihr erfährt sich selbst als noch un-
frei.  

Wie mein Werden an die Expansion meines Inneren, so bleibt diese an die 
Erfahrung einer Grenze, eines Grundwiderstandes, gebunden. Ich erlebe diesen 
Widerstand als zu durchschreitende Innen-Außen-Differenz. Ich stoße auf ihn 
schon in mir selber als ein inneres Außen. Im Zusammenhang seiner frühen Stu-
dien über Hysterie beschreibt Sigmund Freud das Ich als ein Gebilde konzent-
risch um einen unnahbaren Ich-Kern angeordneter Erinnerungsschichten.3 Je 
weiter diese vom Kern entfernt sind, desto stärker wirken die Abstoßungskräfte 
in ihnen gegen jenen. Durch sie verlaufen, gegenläufig zum Kern hin, Liniensys-
teme partieller Bewusstheit, die in Fäden zusammenlaufen, sich verknoten, sich 
neu verzweigen usw. So sehr sich nun die Erinnerungsschichten um den Kern 

                                                
3  Vgl. im Folgenden Sigmund Freud: Zur Psychotherapie der Hysterie. A.a.O., Ergän-

zungsband, S. 81ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 151

herum von diesem abstoßen, so sehr suchen und halten die Fäden – auf Umwe-
gen – Nähe zu ihm. Stellen also die um den Ichkern kreisenden Erinnerungs-
schichten einen nach außen wachsenden Widerstand gegen ihn dar, so stellt jeder 
dieser Widerstände zugleich einen möglichen Kontaktpunkt zu ihm bereit. Von 
innen her betrachtet, ist also noch der Widerstand gegen den Kern ein Werk des 
Kerns: eine Art Filter. Alles, was wir von unserem eigenen Inneren zu erfahren 
bekommen, muss durch diesen Filter – einen erfahrenen Widerstand, einen 
Schmerz – hindurch. Freud verwendet in diesem Zusammenhang das Bild vom 
Kamel und dem Nadelöhr. Er spricht von einem Engpass, einer Spalte, durch die 
das von außen unzugängliche Innere bruchstückhaft nach außen drängt. Nie aber 
gelangen wir zum Inneren selbst. Im Gegenteil: Um mit ihm in Kontakt zu sein, 
müssen wir uns weiterhin an den in uns vorgefundenen Widerstand halten. 

Ich werde folglich ›ich selbst‹ weniger darüber, dass ich den Weg nach innen 
antrete, als dass ich in einen Raum ausgreife, der sich mir erst über die Bewälti-
gung der mich bestimmenden Differenz von Innen und Außen, d.h. des in mir 
selber wirkenden Widerstandes, erschließt. Ich erfahre Weite und Enge dieses 
Raumes als Erfolg dort, Scheitern hier. Jedoch: Ein Scheitern muss kein Schei-
tern bleiben. Es birgt seinerseits eine wieder zu durchlaufende Innen-Außen-
Differenz, die Möglichkeit, die erfahrene Enge zu erleben: als Intensität, die 
mich jetzt schon für mein Scheitern entschädigt4. Das Erleben von Intensität ver-
tieft die Differenzerfahrung und mit ihr das Bewusstsein meines Unterschieden-
seins von allem. Darüber finde ich denn auch wieder Handlungsspielraum zu-
rück: Das Erleben des Scheiterns wandelt sich zum Bewusstsein einer wahrzu-
nehmenden Chance. Ich fange an, statt mein Scheitern von außen her als ein 
solches zu beglaubigen, es mir als begriffenen Widerstand anzueignen. Aus die-
ser Perspektive heraus beginne ich nun, die Differenz von Innen und Außen, auf 
die mich mein Scheitern gestoßen hat, neu zu durchlaufen. Indem ich sie neu 
durchlaufe, interpretiere ich mein vormaliges Scheitern dahin gehend um, dass 
Innen und Außen die Plätze wechseln: Mein Verhältnis zu mir selber beginnt, 
sich zu verändern, während sich im Außen bereits neue Perspektiven auftun.  

Der Mythos der Macht und der Ernstfall der Freiheit 

Ich weiß nicht schon, wofür meine Freiheit gut ist. Ich weiß nur, dass es gut ist, 
frei zu sein. Es ist gut, frei zu sein, wie es gut ist, man selbst zu sein. Mein Selbst 
in seiner objektiven Gegebenheit beruht auf einer mir selbst nicht erklärlichen 

                                                
4  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 217. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


152 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

inneren Unabhängigkeit. Von ihr macht mein Selbstempfinden blinden, akosmi-
schen Gebrauch – was mir erlaubt, mich noch in unfreien Verhältnissen frei zu 
wissen. Ich wähle aus Freiheit, nicht sie selbst. Die Freiheit ist nicht Gegenstand 
einer Wahl. Ich wähle die Freiheit so wenig, wie ich mir selbst entgehe. Ich bin 
nicht nur frei, über mein Leben zu bestimmen, sondern dazu gezwungen. An-
dernfalls überließe ich es Anderen, über mich zu bestimmen. Vom Akosmismus 
meiner Innerlichkeit her gedacht, sind meine Unterwerfungen noch Werke mei-
ner Einwilligung. Die Macht des Anderen über mich wird ihm von mir verlie-
hen. Humberto Maturana kehrt das Verhältnis von Macht und Unterwerfung in-
sofern um, als er Unterwerfung nicht als Folge, sondern als Ursache von Macht 
begreift.5 In derselben Logik unterwerfen wir uns, nach Gregory Bateson, weni-
ger einer konkreten Macht als ihrer Idee.6 Es ist der Mythos der Macht selber, 
der uns gefangen hält und korrumpiert – mehr als alle erfahrene Ohnmacht.  

Niemand ist je wirklich mächtig gewesen, während jede und jeder Ohnmacht 
kennt. Die Erfahrung von Ohnmacht ist meiner anfänglichen Verspätung gegen-
über meinem eigenen Leben, dem Umstand, dass ich zu keiner Zeit über die ers-
te Initiative verfüge, eingeschrieben. Indem ich diesen Umstand als Conditio 
humana annehme, käme ich mir dabei zuvor, dem Anderen genau die Macht zu-
zugestehen, derer ich selber ermangele. Statt ihm Macht über mich zu geben, 
brächte ich mich in einen Zustand präzis empfundener Unterschiedenheit von 
ihm. Zu dieser Empfindung kann noch gehören, dass ich dem Anderen Überle-
genheit – in diesem Sinne: Macht – zugestehe, in derselben Weise, wie ich über-
haupt mein Leben von Verhältnissen, die ich nicht beeinflussen kann, bestimmt 
weiß. So sehr ich darum weiß, so sehr verschaffe ich mir kraft dieses Wissens 
Zeit, mich gegenüber Übermächtigem zu bewahren; ich würde in meinem Inne-
ren bereits auf die Veränderung der mich aktuell bedrängenden Situation hinar-
beiten, d.h. in ihr eine zu absolvierende Innen-Außen-Differenz ausmachen.  

Der Mythos der Macht ist an die Fantasie geknüpft, über die erste Initiative 
zu verfügen. Die Reflexion auf die Differenz von Innen und Außen dient nicht 
zuletzt deren Entmythisierung. Sie entmythisieren heißt, den Erscheinungscha-
rakter von Macht zu Bewusstsein zu bringen. Statt uns dunklen Mächten unter-
worfen zu glauben, erfahren wir Macht als rekonstruierbares Politikum: als Kon-
vention, die politisch-soziale Stabilität über die Installierung eines bestimmten 
herrschenden Scheins – des Scheins einer notwendigen Herrschaft – realisiert. 
Noch wo wir, im Großen, einer nur zum Schein notwendige, illegitime Herr-

                                                
5  Vgl. Humberto Maturana im Gespräch mit Bernhard Pörksen: »Wir produzieren die 

Diktatoren«. In: Die Tageszeitung vom 23.04.2001. 
6  Vgl. Gregory Bateson: Geist und Natur, S. 272. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 153

schaft anprangern, während wir uns unsererseits, im Kleinen, um Aufrichtigkeit 
bemühen, entraten wir selber nicht der Konvention des Scheins. Wir werden ihn 
umso mehr zu wahren wissen, als wir über ihn mit unserem Umfeld erschei-
nungshaft verbunden sind. Aufrichtigkeit meint mithin weniger regressive, 
scheinzerstörende Selbstentblößung, sondern die Herausbildung von Ichstärke: 
darüber, dass ich mich als Ich zeige, mich gleichermaßen zum Außen wie zu mir 
selber in Differenz setzt. Die Differenzsetzung ist dabei noch ein Tribut an den 
mich mit den Anderen verbindenden Schein. Ichstark erinnere ich mich nämlich 
selber an mein Grundwissen, dass Wirklichkeit erscheinende, mir erscheinende 
Wirklichkeit ist. Ich mache mich zunehmend immun gegen die Illusion, die 
Wirklichkeit als solche, jenseits ihres Erscheinens, zu fassen zu bekommen. Da-
mit mache ich mich ebenso immun gegen den Mythos der Macht als der Fantasie 
der ersten Initiative, der Vorstellung eines direkten – überwirklichen, der Innen-
Außen-Differenz entzogenen – Zugriffs auf die Wirklichkeit.  

Ich kann mich aber nicht im gleichen Maße gegen mein Gefühl der Ohn-
macht immunisieren. Das hieße, mich von meiner eigenen Differenz zum Außen 
zu emanzipieren. Gewahr, dass ich selber zu keinem Zeitpunkt über die erste Ini-
tiative verfüge, sehe ich mich von der schieren Tatsache eines Außen wie von 
einer Übermacht bedrängt. Angesichts seiner drohe ich mir gleichsam von An-
fang an als freies Wesen abhandenzukommen. Gegenläufig hierzu werde ich auf 
mein Unterschiedensein von allem, noch von mir selber, gestoßen: auf mein in-
neres, akosmisches Freisein. Angesichts der mich determinierenden äußeren 
Wirklichkeit beginne ich, für mich selbst gewissermaßen nur noch als innerli-
ches Wesen zu existieren. Je deutlicher und schmerzhafter ich dies empfinde, 
desto weniger hat das mich bedrängende Außen darüber Macht, mich mit mir zu 
entzweien. Es ist, als ob mich mein Schmerz zugleich schützte: Mögen mich äu-
ßere Mächte in ihrer Gewalt haben, so bleibe ich ihnen doch kraft der empfun-
denen Differenz meiner selbst zum Außen (zu dem ich, in meinem Doppelas-
pekt, ja selber noch gehöre) im Letzten entzogen – und sei es als Bereitschaft, 
mich selbst zu töten. Für Montaigne heißt, unter Rückgriff auf Cicero*, sich auf 
den Tod zu besinnen, sich auf seine Freiheit zu besinnen: Wir lernen zu sterben, 
um immer mehr das Gehorchen zu verlernen.7

Unsere Freiheit ist von Gewicht, weil wir in realen Zwängen leben. Karl Jas-
pers unterscheidet, wie gesehen, zwischen Grund- und Grenzsituationen. Grund-
situationen sind diejenigen Bedingtheiten, die ein Mensch unbeeinflussbar vor-
findet: Leiblichkeit, Zeitlichkeit, Endlichkeit. Grenzsituationen dagegen stellen 

                                                
*  Cicero (106-43 v. Chr.), römischer Politiker und Philosoph. 
7  Vgl. Michel de Montaigne: Philosophieren heißt sterben lernen. A.a.O., S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


154 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Selbstbegegnungen unsrer selbst als Freie in Erfahrung unseres Herausgefordert-
seins durch Letztes wie Tod, Schuld und Schicksal dar.8 Sie bieten sich uns als 
Nötigung an, die Differenz von Innen und Außen als Grundbedingung anzuneh-
men, auf dass wir uns von ihr her, auf unser eigenes Bestimmtsein antwortend, 
in Besitz – d.h. Abstand zu uns selber – nehmen. Die Erfahrung von Ohnmacht 
ist, so verstanden, kein Dementi meiner Freiheit. Es tritt, im Gegenteil, nur mehr 
deutlicher ihr Akosmismus hervor. Meine Freiheit, als innere Freiheit, resultiert 
aus meiner Einsicht in meine Unfreiheit. Jene ist die Antwort auf diese: Ich ver-
lange nach Freiheit im Maße erfahrener Unfreiheit, wie ich auf der anderen Seite 
fähig bin, um meiner inneren Freiheit willen reale Unfreiheit in Kauf zu nehmen.  

Der Ernstfall der inneren Freiheit ist der Selbstmord. Mit ihm mache ich von 
meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, auf absolute, endgül-
tige Weise Gebrauch: Ich behaupte mich als innerliches Wesen noch gegen mei-
nen eigenen Selbsterhalt. Darüber, dass ich Ernst mache mit meiner Inkongruenz 
mit allem, trete in eine letzte Asymmetrie ein. Mich selbst tötend, gebe ich das 
Geschenk meiner selbst zurück – aber wem? Ich weiß es nicht. Ich weiß nur, 
dass mich niemand besitzt außer ich selbst, es sei denn, ich überlasse mich ihm 
freiwillig.  

Erhellte Unfreiheit oder Das Eingesetztsein der Freiheit 

Wo ich mich von äußeren Zwängen befreite, wäre ich um keinen Deut freier, 
vertiefte sich mir damit nicht zugleich die Einsicht in meine Bestimmtheit. Diese 
führt mich nicht zuletzt vor die Unhintergehbarkeit der Innen-Außen-Differenz, 
die mich jederzeit und allerorten bestimmt, vor das Bewusstsein der Erschei-
nungshaftigkeit der Wirklichkeit, die mich kraft ihres Erscheinens von ihr aus-
schließt, und schließlich vor die Erfahrung eigenen Unterschiedenseins von al-
lem, inklusive mir selber. Jede Befreiung bringt somit eine Klärung meiner 
Verhältnisse, der äußeren wie der inneren. Ich kann mich jedoch nicht davon be-
freien, überhaupt in Verhältnissen zu leben, so wenig ich mich von mir selber 
befreien kann, ohne im Ganzen aufzuhören zu existieren. Genauso wenig kann 
ich alle Konsequenzen meines Handelns absehen, da dieses neuerliche Innen-
Außen-Differenzen schaffen wird, denen ich jemals gegenüberstehen werde. Als 
jemand, der zu keinem Augenblick über die erste Initiative verfügt, kann ich 
immer bloß Einsicht nehmen in die sich augenblicklich auftuende Differenz von 

                                                
8  Vgl. Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. München 

1962, S. 318f.; sowie: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 155

Innen und Außen. Ich kann immer nur auf das antworten, demgegenüber ich 
mich verspäte. Was ich aber sehr wohl kann, ist, mich im Licht meiner Verspä-
tungen als Wesen zu reflektieren, das sich selbst voraus ist: als ein seiner eige-
nen Bedingtheit überlegenes Wesen. 

Keine Befreiung, die nicht in Unfreiheit umgeschlagen wäre: Freiheit muss 
auf Unfreiheit bezogen bleiben, will sie sich nicht an diese verlieren. Jenseits der 
Erfahrung von Unfreiheit bleibt Freiheit Illusion. Diese besteht in einer Illusion 
über mich selbst, die mich von mir trennt. Entsprechend bleibt mein Einfluss auf 
äußere Dinge immer auf deren Erhellung in meinem Inneren begrenzt: Was sich 
in mir erhellt, erhellt mich mir selbst. Meine Freiheit reicht so weit, wie sich 
mein Selbst seiner selbst klarer wird, d.h. in seiner Selbstunterschiedenheit, der 
Differenz von subjektivem und objektivem Selbst, innewird. Ich weiß nicht, wie 
weit mein Selbst und mit ihm meine Freiheit reicht, solange ich nicht auf einen 
Widerstand stoße, der mich mit mir selber konfrontiert, als jemandem, der in 
sich Antworten auf das finden muss, das ihn von außen her bestimmt. Indem ich 
die mich jeweils bestimmende Differenz von Innen und Außen auf eigene, in-
nengesteuerte Weise zu durchlaufen lernte, würde ich mich zunehmend selber 
zur Antwort geben. Wo bloße, blinde Selbstbehauptung mich mir selbst zum 
Außen machte, mich nur umso mehr in die mich bestimmenden Verhältnisse 
verstricken ließe, fügte ich mich dem Außen – im Durchgang meiner Differenz 
zu ihm – umso deutlicher hinzu: Der Spielraum, den ich draußen gewönne, hätte 
ich längst in mir – als Abstand zu mir selber – gewonnen.  

Der Ertrag meiner inneren Freiheit wird, gemessen an den Üppigkeiten illu-
sionärer Wahlfreiheit, immer nur bescheiden sein – dafür bleibt er mir noch in 
meinem Scheitern erhalten. Im Scheitern spricht sich die Differenz von Innen 
und Außen in aller Härte aus: Verfehlung, Nichtankommen, Verlassenheit. Es 
zeigt mir, dass Freiheit nie total wird: dass sie an die Erfahrung meiner anfängli-
chen Verspätung gebunden bleibt, daran, dass ich als freies, innerliches, akos-
misches Wesen immer nur Antworten auf etwas schon Bestehendes, mich Be-
dingendes geben kann. Totale Freiheit käme meiner Selbstexekution gleich: Ich 
hätte mich mit ihr aller Grenzen und Kontexte enthoben. Vollkommen frei wäre 
ich alles und nichts, nur nicht ich. Ich bin immer nur in Differenz zu mir ›ich‹. 
Mich total frei zu glauben, hieße, mich aus meinem Umgang mit mir zu entlas-
sen und damit aus der Notwendigkeit, schon an mir selber eine in mir wirkende 
Innen-Außen-Differenz durchlaufen zu müssen. Total frei könnte ich weder an 
irgendetwas scheitern noch irgendetwas bewirken. Die Möglichkeit zu scheitern 
hält mich dagegen in Kontakt mit meinem Bestimmtsein durch eine spezifische 
Innen-Außen-Differenz. Diese zwingt mich, immer wieder neu zu einer – meta-
stabilen – Balance zu finden, in Richtung eines Dritten von Innen und Außen, 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


156 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

das ich in denkendem Mir-voraus-Sein zu ermitteln habe. So erfahre ich zeitver-
setzt, von der wiedergefundenen – immer bloß vorläufigen – Balance her, mein 
Scheitern als Nötigung zum Lernen, zu komplexerer Selbstmächtigkeit und Ich-
stärke. Indem ich die Gründe meines Scheiterns einsähe, würde ich neu zu mei-
ner inneren Freiheit finden, um mich im Licht dieser Gründe neu zu erfinden. 

Das Gefühl für mein Freisein ist dem für mein Selbst analog: Ich kenne we-
der den Grund meiner Freiheit noch den Sinn meines Selbst. Ich weiß nur, dass 
es gut ist, frei zu sein, wie es gut ist, jemand zu sein. So sehr ich imstande bin, 
um meiner inneren Freiheit willen äußere Unfreiheit in Kauf zu nehmen, so sehr 
fordern die erfahrenen Unfreiheiten mein inneres Freisein heraus. Weder bin ich 
je frei in dem Sinne, dass ich nicht-determiniert wäre, noch verfüge ich, gott-
gleich, über die erste Initiative über mich und meinesgleichen. Ich bin immer nur 
frei, frei zu werden, d.h. meine Freiheiten unter Determinationsdruck zu finden, 
darüber, dass ich, statt die eine, ungeteilte Freiheit zu suchen, mich zu vielen, 
begrenzten, endlichen Freiheiten bereit mache.9 Diese pluralen Freiheiten wären 
weniger anspruchs- als anlassgebunden, eben im Sinne einer in Richtung Freiheit 
(eines zu findenden Dritten von Innen und Außen) zu absolvierenden Innen-
Außen-Differenz. 

Anders als für Sartre ist für Emmanuel Lévinas* unsere Existenz weniger zur 
Freiheit erhoben oder verdammt, als dass, umgekehrt, die Freiheit in unsere 
Existenz eingesetzt ist: Sie realisiert sich nicht voluntativ, als Selbstentwurf, 
sondern ethisch, als antwortendes, sich selbst verantwortendes Leben.10 Wir ver-
gewissern uns ihrer über die Frage an uns selbst, wofür unsere Freiheit gut sein 
soll. Eine Frage, die utilitaristisch anhebt und ontologisch endet: Ich kann etwas 
nur als gut für irgendetwas begreifen, wenn ich voraussetze, dass es überhaupt 
Gutes, ein Gutes an sich, gibt. Wenn es gut ist, frei zu sein, wie es gut ist, je-
mand zu sein, dann muss die Freiheit ihrerseits von einem Guten beauftragt wor-
den sein. Das Gute wäre dann früher als meine Freiheit. Mit Lévinas zu spre-
chen: Das Gute hat mich gewählt, bevor ich es selbst wählen konnte – nicht 

                                                
9  Vgl. Odo Marquard: Apologie des Zufälligen. Philosophische Überlegungen zum 

Menschen. In: Apologie des Zufälligen. Philosophische Studien. Stuttgart 2001,        
S. 134. 

* Emmanuel Lévinas (1906-1995), litauisch-französischer Philosoph.  
10  Vgl. Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie 

und Sozialphilosophie. Freiburg i. Br. und München 1992, S. 204. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTÄNDNISSE | 157

zuletzt daran ablesbar, dass niemand aus freien Stücken gütig ist, sondern immer 
dazu irgendwie gedrängt werden muss. 11

So wenig ich zur Freiheit verurteilt bin, so wenig muss ich mich von einem 
moralisch vorentschiedenen Guten gängeln lassen. Meine Freiheit wird, im Ge-
genteil, nur von dem Guten her, von dem sie sich beauftragt weiß (von dem ich 
die Kraft hernehme, ein Selbst – Ichstärke – herauszubilden), sich selbst erst ver-
ständlich. Andererseits weiß ich nicht schon, worin dieses Gute besteht. Um das 
herauszufinden, bin ich ja frei bzw. muss es werden: Ich muss zu dem werden, 
der ich bin. Das Gute meiner Freiheit besteht in meiner schieren Handlungsfä-
higkeit. Ich würde an der Nötigung, selbstständig zu handeln, zerbrechen, wüsste 
ich mich als in sich stehende Person, die aus sich selbst heraus zu handeln in der 
Lage ist, gerechtfertigt. Ich hätte nicht die Kraft, irgendetwas Gutes zu tun, dürf-
te ich nicht schon mein Handelnkönnen als etwas Gutes empfinden. Andererseits 
handle ich nie voraussetzungslos; noch wo ich auf eigene Faust handle, antwor-
tet mein Handeln auf etwas, das mich zum Handeln bewegt, ehe ich um meine 
eigenen Beweggründe wüsste. Umgekehrt ist auch Nichthandeln ein Handeln, 
nämlich Einwilligung ins Behandeltwerden durch jemanden. Genauso kann ich 
falsch handeln, mich in meinen besseren Möglichkeiten verfehlen, an mir vor-
beileben. Aber selbst meine Selbstverfehlung untersteht noch meinem Selbstbe-
sitz, dem Vorbehalt meiner Fähigkeit zur Einsicht, konkret: in die Differenz von 
subjektivem und objektivem Selbst. Von daher höre ich auch nicht auf, ein prin-
zipiell handlungsfähiges Wesen zu sein, selbst wenn ich von außen daran gehin-
dert würde.  

Selbstübereinstimmung ist abgewendeter Selbstverlust. Die Kraft, ihn abzu-
wenden, entnehme ich der Erfahrung erfolgreich durchlaufener Innen-Außen-
Differenzen. Dazu gehört noch das Bewusstsein, scheitern zu können. Ich kann 
an der Härte meiner Differenz zum Außen zerbrechen, wie ich mein Inneres da-
für einsetzen kann, gemeinsame Sache mit der Übermacht des Außen noch ge-
gen mich selber zu machen. Selbst in meinen Niederlagen bleibe ich mir selbst 
voraus. Die Würde meines Personseins ist mir nicht von außen zu rauben, wo-
möglich nicht einmal von mir selbst. Von daher auch verbleibe ich noch in mei-
ner Ohnmacht in Verantwortlichkeit für mich. Auch wenn ich nicht wissen und 
sagen kann, wer ich bin, kann ich doch – unter Bedingungen meines Unterschie-
denseins von allem, noch von mir selber – jemand sein wollen, der mit sich in 
Übereinstimmung leben will. Ich kann nicht mit mir in Übereinstimmung sein 
wollen, ohne mich der Gefahr auszusetzen zu scheitern. Mein Gefühl für jene 

                                                
11  Vgl. ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg i. Br. und Mün-

chen 1992, S. 41. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


158 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Gefahr reguliert das Maß meiner Herausgänge aus mir. Ich weiß nicht schon, ob 
und wie ich die mich hier und jetzt bestimmende Innen-Außen-Differenz meis-
tern werde. Ich weiß nur, woher auch immer, dass ich frei bin. Wüsste ich mich 
nicht schon frei, könnte ich nicht frei sein wollen; ich hätte nicht die Kraft, auf 
dem Weg zur Freiheit auch nur das kleinste Hindernis zu überwinden. ›Zur‹ 
Freiheit? Gibt es ein Ankommen bei ihr, außer dass ich auf bessere Weise bei 
mir selbst wäre?  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


XI  Diskrepanzbewusstsein 

Von allem unterschieden, bin ich wie verloren. Meine Verlorenheit ist Quelle 
und Gefährdung meiner Freiheit in einem. Ich bin ja nicht nur von der Welt und 
den Anderen unterschieden, sondern noch von mir selber. Ich bin die Lücke, die 
ich mit mir selbst schließen muss. Ich erfahre sie als Differenz von subjektivem 
und objektivem Selbst. Um mich, von jenem her, diesem anzunähern, muss ich 
aus mir herausgehen. 

Das nicht selbstverständliche Selbstverständliche 

Meine Verlorenheit verbindet mich mit der der Anderen. Hierauf baut die Welt 
des Moralischen auf – aber eben nur implizite: Ein expliziter Moralismus, etwa 
in Form der Goldenen Regel, verunklart uns nur unsere Verlorenheit. Er wiegt 
uns in der trügerischen Sicherheit einer direkt wiss-, aussag- und herstellbaren 
Ordnung menschlichen Zusammenlebens. Damit ruiniert er gerade unser Emp-
finden für die Asymmetrien unserer Verbundenheiten. Hierin liegt, nach Carl 
Friedrich von Weizsäcker*, denn auch das moralische Problem von Moral: Sie 
kann sich selbst nie letzter Grund sein. Wo sie dies tut, tut sie uns Gewalt an.1  

Was uns miteinander verbindet, verbindet uns mit uns selbst: Von allem, 
noch von uns selber, unterschieden, bedürfen wir eines uns bereits Einenden. 
Was uns, als menschliche Welt, je schon eint, ist die schiere Kontextualität unse-
res Lebens. Aus ihr heraus evolvieren wir in Koevolution mit den Verhältnissen, 

                                                
*  Carl Friedrich von Weizsäcker (1912-2007), deutscher Physiker, Philosoph und Frie-

densforscher. 
1  Vgl. Carl Friedrich von Weizsäcker: Das moralische Problem der Linken und das mo-

ralische Problem der Moral. In: Der Garten des Menschlichen. Beiträge zur geschicht-
lichen Anthropologie. Frankfurt/M. 1980, S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


160 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

die uns bestimmen. Wir gehen nicht nur äußerlich, notgedrungen und taktisch, 
Bündnisse mit unserem Außen ein, sondern aus uns selbst heraus, in Koevoluti-
on mit uns selber, deren Dasein mit den Verhältnissen, die es bestimmen, struk-
turell verkoppelt ist. Aus Gründen unserer eigenen Verbundenheit mit dem Le-
ben, dem, was uns sowohl in uns als auch von außen her umgreift, richten wir 
unser Leben und Erleben auf einen Horizont aus, der, mit den Worten Erik H. 
Eriksons, »mit dem nebelhaften Bild einer Mutter anfängt und mit der Mensch-
heit endet«2. 

Was uns von jeher eint, ist die Idee eines Selbstverständlichen: dass wir in 
aller Unterschiedenheit Gleiche und als diese dem Gebot der Gegenseitigkeit un-
terworfen sind. Was die Idee des Selbstverständlichen von der Goldenen Regel 
unterscheidet, ist, dass sie nicht operationalisierbar ist. Sie stellt weniger eine 
auswendig wiss- und sagbare Regel als einen inwendigen Appell an unsere Ur-
teilskraft dar. Bevor sich das Moralische als das zu Tuende und zu Lassende prä-
sentieren kann, muss es uns für die Geltung eines Selbstverständlichen sensibili-
siert haben, dem noch die Idee einer Moral untersteht. In dem Maße, wie wir uns 
als je schon moralische Wesen, als zu moralischem Handeln Fähige vorfinden, 
finden wir unsere Moralen bereits der Idee eines Selbstverständlichen unterstellt, 
worüber wir uns, in aller Unterschiedenheit, als Gleiche, unterschiedslos der 
Conditio humana Unterstellte, wissen. Unsere konkrete moralische Erfahrung 
besteht nun aber gerade darin, dass das Selbstverständliche nicht ebenso selbst-
verständlich gegeben ist, dass wir einander eben nicht als Gleiche ansehen und 
behandeln. Die Diskrepanz von Realem und Idealem, vor die ich mich gestellt 
sehe, stellt mich in mir vor eine Forderung an mich selbst: dass, soll Gleichheit 
und Gerechtigkeit in die Welt einziehen, ich von mir selber mehr fordern muss 
als von den Anderen3. Ich erweise mich als moralisches Wesen, indem ich in 
moralische Vorleistung gehe. Dieser Leistung, jener Forderung wegen ist es 
denn auch moralisch problematisch, das Selbstverständliche auszusprechen. 
Ausgesprochen dementiert sich das Selbstverständliche selber.  

                                                
2  Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 58. 
3  Vgl. Emmanuel Lévinas: Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum. Frank-

furt/M. 1992, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 161

Die Moral angesichts der Innen-Außen-Differenz 

Nach Heinz von Foerster werden moralische Sätze mit »Du sollst« / »Du sollst 
nicht«, ethische mit »Ich soll« / »Ich soll nicht« gebildet.4 Anders als eine Moral 
macht Ethik keine Vorschriften. Mit Wittgenstein verweist von Foerster auf das 
Unaussprechliche, Indirekte, Implizite aller Ethik. Sie drückt sich nicht prak-
tisch/theoretisch, sondern gestisch/habituell aus. Ethik kennt denn auch weder 
Strafe noch Lohn. Ihr Lohn, ihre Strafe liegt in unserem Handeln, unserem Ver-
halten selbst.5  

So wenig sich eine Ethik aussprechen lässt, so sehr hat Sprache schon ethi-
sche Implikationen. Von Foerster unterscheidet zwischen zwei Strängen der 
Sprache, dem ihrer Erscheinung und dem ihrer Funktion.6 Auf dem Strang der 
Erscheinung tritt uns Sprache als grammatikalisch-syntaktische Ganzheit entge-
gen. Als diese ist sie ganzheitlich-selbstbezüglicher Natur: Das Wort für Sprache 
heißt hier wiederum »Sprache«, das Wort für Wort »Wort«. Damit ist sie ge-
schützt gegen Erklärungen ihrer selbst, die von außerhalb kämen. Auf diese 
Weise firmiert jede Sprache als eine monologische Ganzheit neben den monolo-
gischen Ganzheiten anderer Sprachen. Sie stellt nicht nur eine in sich stimmige 
Welt dar, sondern bestimmt noch unsere Beziehungen zum Außen: Das Wort 
»Stuhl« repräsentiert den Gegenstand »Stuhl«. Derart überprägt Sprache noch 
die Intentionalität meines Bewusstseins auf eine außersprachliche Wirklichkeit 
hin. Auf dem Strang ihrer Funktionalität dagegen ist Sprache von jeher Dialog. 
Miteinander sprechend, sprechen wir auf mitmenschlich-kommunikative Spra-
che miteinander, d.h. wir wenden Sprache nicht umständlich-deskriptiv an, in-
dem sie sich einander auswendig, vermittels sprachlich feststehender Bedeutun-
gen über eine feststehende Wirklichkeit, austauschen. Miteinander sprechend 
machen vielmehr, ohne es ausdrücklich zu wissen oder zu wollen, konstruktiv-
poetischen Gebrauch von Sprache: Wir schaffen kraft eines uns bereits Verbin-
denden auf unsere Weise dieses uns Verbindende nach. Auf diese Weise spricht 
sich im dialogischen Gebrauch von Sprache Ethisches auf unsichtbare Weise 
aus. 

In dem Maße, wie das allem Moralischen zugrunde liegende Gebot der Ge-
genseitigkeit abstrakt – das Selbstverständliche eine Idee – bleibt, sind wir ge-

                                                
4  Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. A.a.O., S. 66. 
5  Vgl. Ludwig Wittgenstein: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-

philosophicus. Satz 6.422. 
6  Vgl. im Folgenden Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. 

A.a.O., S. 81f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


162 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

halten, es antifaktisch – unter Bedingungen realer Ungleichheit – zu realisieren. 
Dafür aber muss ich mich zuvor selber den Maßstäben der Gegenseitigkeit un-
terworfen sehen: Ich muss aus mir herausgegangen sein, mich innerlich dezen-
triert, perspektivisch zu einer azentrischen Weltauffassung durchgerungen ha-
ben. Von dorther erst erführe ich, dass ich, bevor ich mir, meinem Personsein, 
unerlässlich wäre, einer zu wahrenden Gerechtigkeit unerlässlich bin.7 Dem for-
malen Prinzip der Gegenseitigkeit reale Geltung zu verschaffen, heißt nicht, Ge-
rechtigkeit herzustellen. Wir können sie nur wiederherstellen. Dafür gehen wir 
in moralische Vorleistung. Auch hierin werden wir uns immer schon verspäten, 
können wir immer nur Antwortende, Korrigierende sein. So bleibt auch unser 
innerer Sinn fürs eigentlich Selbstverständliche an unsere aktuellen Lebensver-
hältnisse gebunden, mithin an die jeweils geltende Moral. Moralische Wahr-
nehmung schult sich am erfahrenen Ungenügen der jetzt gültigen Moral. Um sie 
zu korrigieren, müssen wir von ihr, unserer Teilhabe am Jetzt, ausgehen. Es gibt 
keinen letzten, objektiven moralischen Standpunkt über allen Standpunkten. Die-
ser wäre, als übermoralischer Standpunkt, zugleich ein vormoralischer Stand-
punkt: der Standpunkt eines Zuschauers, der sich, da unbeteiligt, eine göttliche – 
der Innen-Außen-Differenz enthobene – Perspektive anmaßt. 

Um meiner Verbundenheit mit den Anderen willen gehe ich aus mir heraus, 
dezentriere ich mich innerlich, mache mich zu einer azentrischen Weltsicht be-
reit. Ich unterwerfe mich freiwillig dem Prinzip der Gegenseitigkeit, wissend, 
dass ich, was ich, auf mich bezogen, als ungerecht empfinde, Anderen nicht an-
tun kann, ohne meine eigene Menschlichkeit zu verletzen. Statt uns in prinzipiel-
len moralischen Dingen immer erst verständlich machen zu müssen, brauchen 
wir einander nur an Selbstverständliches zu erinnern. So, wenn ich einen Mäch-
tigeren um Fairness bitte: Bestünde, allem Machtgefälle zum Trotz, nicht etwas, 
das uns in der Tiefe unserer selbst miteinander verbindet, mein Appell an seine 
Fairness wäre nicht nur vergeblich, sondern unverständlich, geradezu unsinnig.  

Und doch ist das Selbstverständliche nie so selbstverständlich gegeben, dass 
wir nicht für seine Geltung eintreten, so auch aussprechen müssten, was nicht 
ausgesprochen werden sollte. Die Idee eines Selbstverständlichen bleibt von da-
her das am wenigsten Gesicherte, am leichtesten zu Leugnende, tagtäglich Lü-
gen Gestrafte. Zugleich macht die Erfahrung dieser Kluft es erst nötig, dass wir 
uns überhaupt eine Moral geben. Keine Moral wiederum vermag, die ihrer eige-
nen Notwendigkeit zugrunde liegenden Differenzerfahrung zu schließen, ohne 
uns sogleich als ethische Wesen, die sich aufgrund ihrer Erfahrung mit sich und 
den Anderen eine Moral geben müssen, mit abzuschaffen. Insofern unterliegen 

                                                
7  Vgl. Emmanuel Lévinas: Schwierige Freiheit, S. 164. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 163

noch unsere Moralvorstellungen der uns bestimmenden Differenz von Innen und 
Außen. Moralisches Bewusstsein besteht denn auch im Durchleiden der Diskre-
panz zwischen den moralischen Geltungen einerseits und meinen moralischen 
Erfahrungen andererseits. Wie mir, nach Jaspers, das Gegebensein von Bewusst-
sein vermittelt, dass mir alles immer nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung 
gegeben ist, so bewahre ich mir mein moralisches Bewusstsein in meiner Sensi-
bilität für die Diskrepanz von Geltendem und Erfahrenem.  

Je vertiefter dieses Bewusstsein, desto fragwürdiger wird alle Moral, nicht 
zuletzt angesichts neuer, drängender Anforderungen an uns, uns in einer Welt 
der Ungerechtigkeiten gerecht zu verhalten. Indem ich etwa einem Kind Recht 
und Unrecht auseinandersetze, bin ich versucht, mein eigenes Bewusstsein der 
Diskrepanz von moralisch Gebotenem und real Gegebenem vor ihm zu verber-
gen. Das setzt mich der weitergehenden Versuchung aus, meine Zweifel durch 
eine umso rigidere moralische Grundsätzlichkeit niederzuhalten. Auf die Art 
glaube ich, dem Kind gegenüber in meinem Unglauben unerkannt bleiben zu 
können. Ich entkomme mir aber selbst nicht: Der unwissende Blick des Kindes 
konfrontiert mich mit meiner Selbstwahrnehmung als Heuchler. Ich beginne, 
mich zu schämen. Ich fühle mich der Autorität, die ich für das Kind darstelle, 
nicht würdig. Ich sehe mich sie nur spielen. Der kindliche Blick erteilt mir eine 
Lektion darin, was uns verbindet und was ich untergrabe: Vertrauen. An seinem 
Blick erfahre ich, dass ich mir selbst nicht vertrauen kann. Um mich mir selbst 
wieder vertrauenswürdig zu machen, müsste ich mich meiner Scham öffnen. Mit 
ihr erführe ich das mich mit dem Kind – seiner und meiner Verlorenheit – Ver-
bindende. Indem ich in mein Diskrepanzbewusstsein zurückgefunden hätte, hätte 
ich meinen Zweifel in den größeren Zusammenhang eines antifaktischen Ver-
trauens in die bleibende Idee eines Selbstverständlichen, vor allem Verstehen 
Verständlichen, gestellt. Die moralische Autorität, die ich mir angemaßt, die mo-
ralische Überzeugung, die ich mir selbst eingeredet habe, wären überholt von ei-
ner Glaubwürdigkeit, die in nichts als meiner vor den Augen des Kindes absol-
vierten Differenz von Innen und Außen besteht. Das Kind sieht nicht die Passage 
– niemand sieht sie –, sehr wohl aber meine Bezogenheit auf es in meinem Rin-
gen mit mir. 

Das abwesende Gute und das sich wiederfindende Vertrauen 

Von moralistischem Autoritarismus eingeschüchtert und verwirrt, verdunkelt 
sich uns die uns bestimmende Innen-Außen-Differenz zum undurchdringlichen 
Außen: Der Moralismus verlangt uns einen Glauben ab, der uns davon abhält, 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


164 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

unsere eigene Diskrepanzerfahrung zu verstehen. Wir werden von unserem Vor-
verständnis eines Selbstverständlichen, dem Vertrauen in seine zwanglose Gel-
tung, getrennt; wir werden genötigt, Gutes zu wollen und zu tun, ohne es bei uns 
selber schon, kontrafaktisch, als Gutheit selbstverantwortlichen Personseins, vor-
aussetzen zu dürfen. Je fanatischer eine Moral auf sich selbst pocht, desto syste-
matischer untergräbt sie unsere ethische Kompetenz, desto gründlicher muss sie 
die Spuren des ihr selber zugrunde liegenden ethischen Unglaubens verwischen.  

Mein Diskrepanzbewusstsein ist Zeichen gewahrter innerer Freiheit. Sie ver-
weist mich zurück auf meine Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, 
die mich mit allen Anderen verbindet, wie es den Bezug zu mir selber wachhält. 
Dasselbe Bewusstsein setzt mich in den Stand, mich in mir zu dezentrieren und 
von äußeren Fixierungen und Identifikationen zu lösen. Was hat mich aber denn 
zu meinen Fixierungen und Identifikationen geführt, wenn nicht die Selbstver-
bergung meines Diskrepanzbewusstseins, die Angst, dass mir die Welt und ich 
ihr, ja, ich mir selbst darin abhandenkommen könnte? Viktor E. Frankls Metho-
de der »paradoxen Intention« sucht an ebendieser Stelle einen Einstellungswan-
del herbeizuführen, der mir den Zugang zu meinem eigenen Vertrauen über den 
Umweg einer Konfrontation mit meiner Angst bahnt. Er vollzieht sich über die 
Veränderung meines Verhältnisses zur Symptomatik seiner Angst: Ich werde 
genötigt, mir meine Ängste vor Augen zu stellen, sie darüber in Furcht vor etwas 
Konkretem zu verwandeln und so, in aktiver Konfrontation mit ihnen, sich von 
ihnen zu distanzieren.8 Indem ich das Symptom der Angst annähme, nähme all-
mählich auch der Gegenstand der Angst ab – bis schließlich das Symptom ver-
schwindet. Ich verlöre nicht meine Angst überhaupt, aber das Wovor meiner 
Angst.9 Damit löse ich mich von einer Fixierung, die mich von meinem inneren 
Freisein und, darüber vermittelt, von meiner Fähigkeit zu vertrauen – als einer 
Variante meines Muts zum Sein – fernhält.  

Inneres Freisein, als Gefühl, resultiert aus einer ausgehaltenen Innen-Außen-
Differenz. Ausgehalten hält diese. Auf dieselbe Weise erhält mir mein Diskre-
panzbewusstsein meine Fähigkeit zu vertrauen, Beziehung zum Guten noch in 
seiner Abwesenheit aufrechtzuerhalten. Im Schmerz darüber, dass Selbstver-
ständliches nicht schon ebenso selbstverständlich gegeben ist, schließe ich die im 
Außen erfahrene Lücke mit mir selber, indem ich das Gute, das mir fehlt, aus 
mir heraus tue. So verstanden kommt dem Guten, wie Thomas von Aquin sagt, 

                                                
8  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O.,         

S. 164f. und 172. 
9  Vgl. ders.: Die Begegnung der Individualpsychologie mit der Logotherapie. A.a.O.,  

S. 254. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 165

nicht nur die Qualität des Vollendeten, sondern die Potenz eines Vollendenden 
zu.10 Von daher auch hält keine noch so schlechte Erfahrung der Hoffnung aufs 
Gute stand – dass sie ›für‹ etwas gut sein kann. Das Gute ist da, aber nicht hier. 
Gebrochen durch die Differenz von Innen und Außen, in der ich stehe, ist meine 
Perspektive aufs Gute die eines auf es Hoffenden. Meine Hoffnung auf es vali-
diert seine Voranwesenheit: Die Erfahrung der Abwesenheit des Guten wird, um 
überhaupt erfahren werden zu können, noch vom Guten informiert. So zeigt mir 
denn auch die Erfahrung, dass selbst Schlechtes noch für etwas gut sein kann, 
dass das Gute noch meinem Willen zu ihm vorausliegt. Dies setzt mich in den 
Stand, seine Abwesenheit überhaupt als etwas Schlechtes erleben zu können. 
Etwas Schlechtes zu erleben, von dem ich weiß, dass es etwas Schlechtes ist, 
heißt, es in seinem Erleben bereits zu distanzieren: es als durchlaufene Innen-
Außen-Differenz zu erfahren. 

Wir vertrauen jemandem, der sich als nicht vertrauenswürdig zeigt; wir miss-
trauen jemandem, der sich vertrauenswürdig erweist: Beide Male fühlen wir uns 
schlecht. Ein Schmerz, der so tief gehen kann, dass er unsere Einstellung zum 
Leben, zu uns selber verändert. Verletzungen von Vertrauen ziehen Einstellungs-
veränderungen nicht nur im Individuellen, sondern im Kollektiven nach sich: Im 
Friedensvertrag von Versailles 1918 sieht Gregory Bateson ein solches folgen-
reiches Ereignis der Demütigung, das die Weichen für spätere umfassendere 
Verheerungen gestellt hat.11

Bateson zieht in Fragen von Ethik und Moral Parallelen zum Funktionieren 
eines Thermostats. Um zu Werten zu kommen, braucht es zuvor die nötigen Ein-
stellungen: Wenn sich draußen das Wetter ändert, die Temperatur steigt oder 
sinkt, setzt je nach getroffener Soll-Einstellung der Schalter des Thermometers 
die Heizung drinnen in Gang, bis die gewünschte Temperatur erreicht werden 
wird, bei der sich die Heizung wieder abschaltet. So sehr das System einen intern 
geschlossenen Kreislauf darstellt, so werden doch die Kriterien, nach denen es 
abläuft, extern – hier am Thermostat – eingestellt. Die externe Einstellung gibt 
die interne Funktionsweise des Systems vor. Entsprechend bewirkt der Vater, 
der seinem Kind etwas verspricht (einen Soll-Wert vorgibt), das er nicht hält 
(das nie zum Ist-Wert wird), im Innern des Kindes eine systemische Dysfunkti-
on, die sich als Enttäuschung, Trauer und Wut ausspricht. Dieselbe Dysfunktion 
wird im Kind, gemäß den internen Gesetzen seiner Erfahrungsverarbeitungen, 

                                                
10  Vgl. Thomas von Aquin: Über die Wahrheit, quaestio 21. 
11  Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Von Versailles zur Kybernetik. In: Ökologie des 

Geistes, S. 604ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


166 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

auf die Dauer einen Einstellungswandel, eine Herabsetzung des Soll-Werts in 
Bezug auf bestimmte moralische Werte (etwa Versprechen zu halten), initiieren.  

Habe ich auch keinen direkten Einfluss auf die Einstellung des Anderen zu 
sich und der Welt, so doch negativ, indem ich ihn enttäusche und verletze. Es 
liegt indes in meiner eigenen Macht, erlittene Verletzungen auf ein abwesendes 
Gutes hin verarbeiten zu wollen. Dafür müsste ich, statt eine schlechte Erfahrung 
bloß weiterzugeben, zuvor den Schmerz des abwesenden Guten auf mich ge-
nommen haben: Zwischen mir und dem als abwesend erfahrenen Guten läge der 
in Annahme des Schmerzes zu absolvierende Durchgang der mich hier und jetzt 
bestimmenden Innen-Außen-Differenz. Jede Frustration ist ein Aufruf zu diesem 
Durchgang. Jeder Durchgang wiederum ist ein Ringen um die Bewahrung und 
Wiedererlangung von Vertrauen. Ohne diesen Aufwand wäre ich meinen Enttäu-
schungen längst erlegen. Ich könnte nicht einmal enttäuscht werden: Die erste 
Enttäuschung wäre die letzte gewesen.  

Das mir selbst gegebene Versprechen und das Gefühl       
von Kohärenz 

Moralische Forderungen setzen mich als ethisches Wesen voraus, das an sich 
selbst moralische Forderungen zu stellen in der Lage ist. Sobald ich dies einsehe, 
hören sie auf, Forderungen zu sein, und werden zum Inhalt meines eigenen Wil-
lens. Nur im Maße dieser Anverwandlung können wir überhaupt von morali-
schem Verhalten sprechen. Mich moralisch verhaltend, wende ich keine Moral 
›an‹, die mir zuvor beigebracht worden wäre, sondern handle bereits ethisch, aus 
mir selbst, meinem inneren Freisein, heraus: Ich gehe vom »Du sollst« zum »Ich 
soll« und von diesem »Ich kann« über.  

Der Übergang von den Forderungen der Moral zu eigenem ethischen Han-
deln stellt so sehr einen Akt der Freiheit dar, wie ich mir damit selber ein Ver-
sprechen gebe. Es das Versprechen meiner Integrität. Bevor ich es anderen gebe, 
gebe ich es mir selbst. Ich verspreche, als Ich, in welcher Zukunft auch immer, 
wiedererkennbar zu sein. Ich kann dies – mich – nur versprechen, sofern ich sel-
ber auf etwas vertrauen kann, das mich, durch alle Veränderungen hindurch, als 
Ich durchhalten lässt. Dasselbe Vertrauen, das mir den Mut zum Sein verleiht, 
gibt mir die Kraft zu versprechen. Aus dieser Kraft, jenem Mut heraus entwerfe
ich mich: Ich trete in Koevolution mit mir selber ein, nehme mich mir zum Part-

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 167

ner, der, ohne dass ich mich (mein objektives Selbst) schon kennte, mich zu mir 
hin begleitet.12  

Das Kontinuum, als welches ich mich selbst erfahre, ist das, was ich mir zu-
gleich immer neu versprechen muss, dass ich es auch sei. Versprechen heißt 
nicht voraussagen; ich verspreche, als Ganzes verstehbar zu sein, nicht, zu einem 
bestimmten Zeitpunkt jemand Bestimmtes zu sein. Nach Gabriel Marcel bezieht 
die Treue ihr Gewicht gerade aus der Unkenntnis der Zukunft. Die Treue trans-
zendiert die Antizipierbarkeit von Zeit auf etwas hin bzw. von etwas her, was 
mich hier und heute, auf absolute Weise, bindet.13 Was mich bindet, ist, was 
mich je schon bewegt, mich mir selbst voraus sein lässt, meinem heutigen Den-
ken und Handeln bereits als Zweckursache zugrunde liegt. Es gibt meinem 
Selbstentwurf Richtung und Gewicht. Ich selbst wiederum gebe ihm sittlichen 
Gehalt, indem ich meine Identität mit ihm verbinde, d.h. mich dem Gebot meiner 
eigenen Glaubwürdigkeit unterstelle und mich so mir und den Anderen verläss-
lich mache.14  

Versprechungen sind nach außen hin deklarativ. Sie formulieren einen Soll- 
als Ist-Wert. Nach innen hin haben sie eine integrative Funktion. Über sie mache 
ich mich sprachlich-ethisch meinem Voraussein gleich; ich bediene mich meiner 
Worte als etwas, das mir in meinem Selbstentwurf Halt gibt. Sie geben mir Halt, 
indem sie mich mit dem mich absolut Bindenden, von jeher Bewegenden in 
Verbindung halten. Kraft dieser Verbindung, jenes Halts mache ich mich dazu 
bereit, in meinem inneren Handeln die Oberhand darüber zu behalten, was mir 
von außen zustößt. Die Fähigkeit zu versprechen weist mich als jemanden aus, 
der, indem er etwas verspricht, sich verspricht.15 Ich knüpfe meine Integrität an 
etwas mir Äußeres, zu dem ich handelnd einen Zusammenhang herstelle. Über 
die Herstellung dieses Zusammenhangs stelle ich, unter Bedingungen der Diffe-
renz von Innen und Außen, einen Zusammenhang mit mir selbst her. Der Bruch 
eines Versprechens ist ein Scheitern dieses zweifachen Zusammenhangs, über 
den ich mich Anderen wie mir selbst gegenüber als verlässlich (v)erhalte.  

                                                
12  Vgl. Hinderk M. Emrich: Das Selbstbild des Menschen, der Konstruktivismus und 

seine Kritik. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Die Wirklichkeit des Konstruktivismus,     
S. 90. 

13  Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. In: Haben und Sein. Paderborn 1954, 
S. 50. 

14  Vgl. Hans Bernhard Schmid: Moralische Integrität. Kritik eines Konstrukts. Berlin 
2011, S. 39. 

15  Vgl. im Folgenden Robert Spaemann: Personen, S. 235-251. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


168 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Um meiner eigenen Integrität willen bin ich gehalten, immer wieder neu 
meine innere Unabhängigkeit gegenüber allem äußerlich Veränderlichen unter 
Beweis zu stellen. Jedes gebrochene Versprechen liefert da den Gegenbeweis der 
Hinfälligkeit und entropischen Tendenz des Lebens. Indem ich, mir voraus, mein 
Leben führe, fechte ich deren Gültigkeit im Ethischen an. Unter Auspizien der 
Entropie, der Todgeweihtheit allen Lebens, ist das Leben komplett sinnlos. Dar-
über jedoch, dass jedes Leben von innen gelebt wird, wird der Gedanke der 
Sinnlosigkeit seinerseits sinnlos16 – Anlass genug, Mut zum Sein, ein Selbst zu 
sein, zu fassen. 

Ein Versprechen haltend, halte ich mich im Durchgang einer Innen-Außen-
Differenz als Ich durch. Ich erweise mich noch, ja, gerade in meiner Unterschie-
denheit von allem, noch von mir selber, als ganzer Mensch. Paradoxerweise er-
öffnet mir erst meine Ganzheit meine Differenz zu mir, dieselbe Differenz, die 
mich denn auch daran hindert, mich selber integer zu nennen. Denn es ist eben-
diese Differenz zu mir, die mich aus mir herausgehen lässt, um darüber, ortho-
genetisch, jenen Selbstzusammenhang zu realisieren, der Integrität ausmacht. Im 
Maße meiner guten Erfahrung mit mir selber in den Durchgängen der mich be-
stimmenden Innen-Außen-Differenzen einerseits wachse ich andererseits an den 
Feedbacks, die ich mit meinen – meine Wiedererkennbarkeit validierenden – 
Handlungen hervorrufe. Darin besteht, nach innen und außen, das Gefühl von 
Kohärenz. Aaron Antonovsky* hat dieses Gefühl als ein Kontinuum beschrieben, 
das sich aus drei Komponenten zusammensetzt: Verstehbarkeit, Handhabbarkeit 
und Sinnhaftigkeit.17 Verstehe ich, was mich belastet, wird es mir leichter fallen, 
ihm strukturiert-lösungsorientiert zu begegnen. Verfüge ich über innere Ressour-
cen, auf die ich in äußerer Bedrängnis zurückgreifen kann, um mir Hilfen und 
Auswege zu ersinnen, wird sich statt eines allgemeinen Ohnmachtsgefühls die 
punktuelle Genugtuung eigenen Lern- und Kompetenzzuwachses einstellen. 
Verbinde ich überhaupt mit der Lösung von Problemen Sinnhaftigkeit, werde ich 
für deren Lösung denn auch die nötige Kraft und Ausdauer aufbringen. Immer 
geht es darum, meine Problembewältigungsstrategien den äußeren Stressoren 
anzupassen: mich von ihnen in einen Zustand innerer Spannung versetzen zu las-
sen, um aus dieser Spannung heraus feedbackgeleitet zu handeln.  

                                                
16  Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivität, S. 100. 
*  Aaron Antonovsky (1923-1994), amerikanisch-israelischer Medizinsoziologe. Begrün-

der der Salutogenese, der Theorie von den Bedingungen von Gesundheit. 
17  Vgl. im Folgenden Aaron Antonovsky: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Ge-

sundheit. Tübingen 1997, S. 30, 34, 42, 116 und 125. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 169

Es geht darum, in einer Mischung fester Regeln und flexibler Strategien ei-
nen Zustand der Meta-Balance, eines lebbaren Ungleichgewichts, zu finden: an-
gesichts von außen eindringender Entropie innen nach Quellen negativer Entro-
pie Ausschau zu halten, Chaos in Ordnung zu verwandeln. Versprechen einer-
seits, Verzeihen andererseits sind solche negentropischen Akte, zu denen wir als 
Personen nicht nur fähig, sondern aufgerufen sind, um mit uns und den Anderen 
immer neu in ein Gleichgewicht zu kommen. Dies erst lässt uns Bündnisse mit 
dem Außen eingehen, konsensuelle Zusammenhänge mit den Anderen herstel-
len, die wiederum unsere innere Kohärenz verstärken, aus der heraus wir uns 
draußen um sozialen Ausgleich und politische Stabilität zu bemühen die Kraft 
nehmen.  

Die Lehre der Empfindung und das Korrektiv des Gewissens 

Bevor ich wollen kann, ich selbst zu sein, muss ich mich als ein Ich empfunden 
haben können. Andererseits ist mir kein Ich vorgegeben; es sind vielmehr meine 
Empfindungen, die mein Ich erst bilden.18 Meine Empfindungen informieren 
meinen Willen zu mir über mich. Sie informieren mich über meine Differenz zu 
mir selber, d.h. über das von meinem Willen zu mir unterschiedene, eigenständi-
ge Eigenleben jeder einzelnen Empfindung. Andererseits binden mich meine 
Empfindungen an mich; meine Empfindungen zielen auf mich als den sie Emp-
findenden, damit ich sie empfinde. ich erlebe mich als Zweckursache meiner 
Empfindungen, um derentwillen ich mich überhaupt als eigenständiges Subjekt 
erlebe.19 So sehr meine Empfindungen den Inhalt meines Erlebens vorgeben so 
wenig lassen sie mich mein Leben schon führen. Es ist die Aufgabe meines Ge-
wissens, dafür zu sorgen, dass ich mit meinen Empfindungen übereinstimme. Zu 
jedem Augenblick, in jeder Situation vertritt es die Einheit meiner Person, die 
sich selber doch immer nur in der Differenz zu sich – sich an sich erinnernd, sich 
zum Versprechen gebend – ›hat‹. Die Einheit der Person ›ist‹ ihre übers Gewis-
sen vermittelte Distanz zu sich.20 Durch mein Gewissen spricht niemand als ich 
selbst zu mir – ich selbst als niemand, d.h. als jemand, der nicht schon identisch 
mit sich selbst ist, der zeitlebens werden muss, der er schon ist.  

                                                
18  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 19. 
19  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 406. 
20  Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 268. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


170 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Einerseits bin ich dafür verantwortlich, mit meinen Empfindungen überein-
zustimmen, andererseits beziehe ich die Kraft zum Einssein mit mir von woan-
dersher als mir. Ich beziehe sie aus dem, was mich umgreift. Denkend verbinde 
ich, was mich umgreift, mit meinen Empfindungen. Ich bin in Bezug auf das, 
was ich denke und empfinde, also nicht frei. Ich finde mich als so Denkenden 
und Empfindenden schon vor; ich verspäte mich gegenüber meinem eigenen 
Denken und Empfinden. Zugleich ist mein Denken und Fühlen mein Denken und 
Empfinden, Ausdruck meines Selbstbesitzes. Andererseits wiederum ›habe‹ ich 
mich nicht schon, sondern bin nur in Vorleistung, im Mir-voraus-Sein, ›ich‹: 
Denkend und empfindend lerne ich mein Denken und Empfinden immer erst 
noch kennen.  

Denken und Empfinden sind Modi inneren Werdens. Werden ist ein koevo-
lutionäres Geschehen, der Prozess einer durchlaufenen Innen-Außen-Differenz. 
Ich bin mir selbst, aufgrund des mir eignenden Doppelaspekts, ein Leib zu sein 
und einen Körper zu haben, gleichzeitig ein Innen und Außen. Zu mir werdend, 
nehme ich mich mir selber zum Partner; ich koevolviere mit mir, indem ich mein 
Denken darauf verwende, mich mit meinen Empfindungen in Übereinstimmung 
zu bringen. Auf diese Weise führe ich mein Leben. Ich führe es, indem ich mich 
einem mich von innen – meinen Empfindungen – und von außen – den gegebe-
nen Verhältnissen – her Umgreifenden öffne, lerne, um meiner selbst willen von 
mir abzusehen. Mein Leben führend, merke ich, dass ich meinerseits bereits ge-
führt werde; je schon folge ich etwas, das mich im Innern bewegt. Nach Viktor 
E. Frankl besteht die Aufgabe des Gewissens denn darin, dem Einzelnen aus sei-
ner Selbstbewegung heraus sein individuelles Seinsollen (sein Bezogensein auf 
sein objektives Selbst) zu erschließen: das individuelle Sein der jeweiligen Per-
son mit einem, durch alle Verschieden- und Verlorenheit hindurch, uns allesamt 
Verbindenden zu synchronisieren.21

Das Gewissen ist kein Wissen; es hält mir vielmehr die Grenzen meines 
Wissens bewusst. Das unterscheidet es von der Gewissheit. Nichts ist weiter ent-
fernt von Gewissheit und ihr zugleich so ähnlich wie das Gewissen, aufgrund 
seiner Funktion, für die Einheit der Person zu sorgen. Das Gewissen sorgt dafür 
jedoch nur in negativ-korrigierender Weise, über eine verstärkte Aufmerksam-
keit gegenüber dem, was ich nicht schon selber bin. Es hält mein Ich offen für 
das, was es ›stört‹. Es lässt mich zu mir werden, indem es mich an die Grenzen 
meines Ichs führt, darüber, dass ich mir den Selbstwertgehalt der mir widerste-
henden Wirklichkeit erschließen lerne. 

                                                
21  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O., S. 78. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 171

Thomas von Aquin unterscheidet zwei Aspekte des Gewissens, »synderesis« 
und »conscientia«.22 Die Synderesis stellt meine prinzipielle, qua Vernunft mit-
gegebene Teilhabe am Selbstverständlichen als dem »natürlichen Sittengesetz« 
dar. Die Conscientia bezeichnet dagegen meine Fähigkeit, etwas aus eigener Ur-
teilskraft heraus als gut oder schlecht zu erfassen. Die Synderesis gibt mein 
Geneigtsein zur Wahrheit (»habitus«) als Grundeinstellung meines Geistes zum 
Ewigen Gesetz wieder. Aufgrund dieser Grundeinstellung bin ich auf Wahrheit 
ausgerichtet, ohne sie kennen zu müssen. Weil ich die Wahrheit nicht kenne, 
muss ich denken. Ich kann aber nur denken, sofern mein Geist prinzipiell wahr-
heitsfähig ist. Er erweist seine Wahrheitsfähigkeit darüber, dass ich nicht nur 
denke, was ich denken will, sondern was mir zu denken gibt. Dass es überhaupt 
etwas zu denken gibt, hat damit zu tun, dass ich mit Bewusstheit ausgestattet bin; 
dass mir alles immer nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung gegeben ist. Von 
daher verfüge ich, bevor ich irgendetwas weiß, über das Grundwissen, dass die 
Welt erscheinende, mir erscheinende Welt ist. Auch wenn ich nicht viel von der 
Welt weiß, so weiß ich mich doch in ihr, inmitten von Erscheinungen, die verge-
hen und im Vergehen schon von anderen abgelöst werden.  

Während die Synderesis also meine grundsätzliche Teilhabe an der Wahrheit 
des mich mit den anderen Verbindenden verbürgt, wendet die Conscientia meine 
Fähigkeit zur Vernunft auf den je konkreten Fall an (»actus«). Der Gewissensakt 
der Conscientia unterliegt damit zugleich meiner Irrtumsfähigkeit, meiner mit 
der Vernunft mitgegebenen Fähigkeit zu Selbstkorrektur und Umkehr. Sie ist es 
denn auch, die mich durch die mich aktuell bestimmende Innen-Außen-Diffe-
renz führt. Leistet die Conscientia der Standortgebundenheit und Geschichtlich-
keit meiner Existenz Tribut und mit ihr der Lösung zeitgenössischer Probleme, 
so richtet die Synderesis meine denkende Zeitgenossenschaft auf etwas Überge-
schichtliches aus. Von dorther erfahre ich mich als Mitmensch nicht nur in Hin-
blick aufs Hier und Heute, sondern im universalgeschichtlichen Sinne über die 
Zeiten und Kulturen hinweg. Kraft der Synderesis erfahren wir in moralischen 
Dingen denn auch nichts, wovon wir nicht schon irgendwie wüssten. So brau-
chen wir weder eine völlig neue Moral zu erfinden, noch müssen wir befürchten, 
unser moralisches Wissen je vollständig zu vergessen. Noch wo wir uns eigen-
ständig Normen und Gesetze geben bzw. gegen geltende Normen und Gesetze 
rebellieren, hören wir nicht auf, dem natürlichen Gesetz unseres Wesens, der 
Conditio humana, zu unterstehen. Es sind nicht wir, besagt dieses Gesetz, die ei-
ne moralische Ordnung schaffen; vielmehr sind wir nur angehalten, innerhalb 
unserer Gesetzgebungen und Handlungen dem transzendentalen Gesetz der uns 

                                                
22  Vgl. im Folgenden Thomas von Aquin: Über die Wahrheit, quaestio 17. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


172 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

einenden Menschlichkeit zu entsprechen. Deren Maßstäbe sind uns aufgrund un-
serer bloßen Vernunftbegabtheit prinzipiell zugänglich. Die Maßstäblichkeit des 
natürlichen Sittengesetzes gilt überall, unabhängig von Kultur und Geschichte, 
wenn es von uns fordert, nach dem Prinzip der Gegenseitigkeit – unserer Gleich-
heit innerhalb unserer Unterschiedenheit – zu leben und zu handeln. 

Thomas von Aquin versteht das natürliche Sittengesetz als Teilhabe am Ewi-
gen Gesetz, nicht als das Ewige Gesetz selbst. Hierzu haben wir keinen Erkennt-
niszugang. Weil wir ihn nicht haben, haben wir eine Moral nötig. Wir haben eine 
Moral gleichwohl als bereits ethische Wesen nötig, die, aufgrund ihrer grund-
sätzlichen Zugeneigtheit zur Wahrheit, aufgerufen sind, sich selbst eine Moral zu 
geben. Danach kann es nach Jacques Maritain* auch nicht darum gehen, gleich-
sam mit dem Lineal in der Hand das eigene Handeln an einer vorgegebenen Re-
gel zu messen, sondern zu lernen, unter Beachtung einer eingesehenen Regel zu 
handeln: frei und vernunftgeleitet.23 Frei handelnd bin ich, so verstanden, noch 
ein Antwortender, an sein Gewissen Gebundener. Freies Handeln ist Frei-han-
deln-Müssen, eben: gewissensgebundenes Handeln. Indem ich mich in meinem 
Handeln dieser Bindung – der Bereitschaft zur Beachtung der eingesehenen Re-
gel – entziehe, handle ich selbstzentriert, ›böse‹: Ich mache mich, nach innen wie 
nach außen, einer willentlichen Geistesabwesenheit schuldig.  

Als ethische Wesen, die nicht über die erste Initiative verfügen (welche uns 
in den Stand setzen würde, nicht nur Gutes zu tun, sondern das Gute selbst zu er-
schaffen), kommen wir nicht umhin, handelnd zugleich aufs Glücken unserer 
Handlung hoffen zu müssen. Um richtiges Handeln bemüht, kann ich doch nicht 
mehr, als darauf zu hoffen, dass ich recht gehandelt haben werde. Sind wir auch 
nicht Schöpfer unserer selbst, so sind wir doch Konstrukteure unseres Selbst-
seins: Uns selbst voraus, sind wir fähig, die Rechtheit unseres Lebens und Han-
delns im Futur II – der Zeitform sich erfüllt habender Versprechungen – zu re-
flektieren. 

Doppelte Kontingenz 

Ich ringe meine Integrität meiner Verlorenheit, meiner Unterschiedenheit von al-
lem, auch von mir selber, ab. Meine Verlorenheit führt mir mein Bedürfnis nach 

                                                
*  Jacques Maritain (1882-1973), französischer Philosoph. Einer der führenden Vertre-

ter der Neuscholastik.  
23  Vgl. Jacques Maritain: Von Bergson zu Thomas von Aquin. Cambridge (Massachu-

setts) 1945, S. 258. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 173

einem Halt außerhalb meiner vor Augen, wie sie mich selber zu Mitgefühl befä-
higt. Ich weiß, dass ich den Anderen in seiner Andersheit nicht erreichen, seine 
Verlorenheit nie ermessen werde – und er nicht die meine. Vor dem Hintergrund 
dieses Wissens zirkuliert jeder, operational geschlossen, monadisch, in sich 
selbst: Niemand ermisst jemanden, wie jemand sich selbst auffasst, weil nie-
mand jemandem die Bewältigung seiner ihn bestimmenden Innen-Außen-
Differenz abnehmen kann. 

Wir sind nicht in der Lage zu erkennen, was den Anderen im Inneren be-
stimmt. Wir können bloß, gemäß Niklas Luhmanns* Theorem der »doppelten 
Kontingenz«, mit seinem Eigensinn rechnen.24 Danach ist jeder jedem eine 
Blackbox, die innerhalb ihrer selbst selbstreferenziell operiert. Was uns mitein-
ander verbindet, ist ironischerweise das Wissen um unsere gegenseitige Unzu-
gänglichkeit. Nur vermittels dieser Reduktion wird der Andere dem Anderen als 
Anderer zugänglich. Im Maße unserer gegenseitigen Undurchsichtigkeit, darü-
ber, dass ich, um ihn zu verstehen, verstehen muss, dass ich ihn gar nicht verste-
hen kann, sondern immer nur von mir auf ihn schließe, ist er mir voraus. Er ist 
immer ›schneller‹ als ich und somit mir nie berechenbar.  

Jeder bleibt nicht nur jedem Anderen unberechenbar, sondern auch sich 
selbst: Das Innen des Anderen ist mir so unzugänglich, wie ich mein eigenes erst 
im Durchgang der mich bestimmenden Differenz von Innen und Außen ermittle. 
Niemandes Innen ist sich selbst unmittelbar zugänglich; es ist von sich selber ge-
trennt durch jeweils zu absolvierende Innen-Außen-Differenz, die es bestimmt. 
Eigensinnig gebe ich mich den Anderen als innerliches Wesen zu erkennen, das 
sein eigenes Inneres gar nicht kennt, geschweige denn damit hausieren geht. Wo 
der Egozentriker verstanden will, wie er sich selbst versteht, zeigt sich der Ei-
gensinnige in einer Ichstärke, die noch ein Wissen um die eigene Unzugänglich-
keit beinhaltet. Mit Kierkegaard können wir den Eigensinn als Beieinander von 
Stolz und Demut im Verhältnis des Einzelnen zu sich selbst auffassen.25 Stolz 
und demütig zugleich, bin ich ein Ich auf sichtbar exzentrische, mutige Weise, 
auf eine Weise, die die Möglichkeit eigenen Scheiterns mit zeigt. So bewahre ich 
mich mit den Mitteln der Extraversion als innerliches Wesen. Demgegenüber 
braucht Egozentrik äußeren Erfolg; so wenig sie sich in ihrer Bedürftigkeit zu 

                                                
*  Niklas Luhmann (1927-1998), deutscher Soziologe. Führte maßgeblich die System-

theorie in der Soziologie ein. 
24  Vgl. im Folgenden Niklas Luhmann: Soziale Systeme. Frankfurt/M. 1987, S. 156. 
25  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-

schrift., S. 20. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


174 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

zeigen wagt, so sehr ist sie um ihres Erfolges willen bereit, ihr Inneres preiszu-
geben.  

Egozentriker bleiben einander inkommunikabel: Selbstbehauptungen, wel-
cher Art auch immer, lassen nicht mit sich reden. Eigensinnige hingegen erken-
nen im Anderen die Unhintergehbarkeit von dessen Eigensinn an: Ich verstehe 
ihn, auch wenn ich ihn nicht, wie er sich selber versteht, verstehe. Ich verstehe 
ihn so weit, wie ich um die Unumgänglichkeit meiner eigenen Subjektivität 
weiß. Unumgänglich muss ich sie mir gleichwohl selbst immer erst noch er-
schließen. Indem ich mit dem Eigensinn des Anderen rechne, lasse ich mich von 
ihm dazu ermutigen, unter Bedingungen meiner Unterschiedenheit von allem, 
noch von mir selber, »ich« zu sein. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


XIV  Metaphysischer und trivialer Realismus 

Ich komme nicht heraus aus meinem Bestimmtsein durch die Differenz von In-
nen und Außen; es sei denn, ich gehe in sie hinein. Genau dies leistet Denken. 
Denkenderweise befreie ich mich aus der Umklammerung von Innen und Außen, 
indem ich deren Differenz auf ein Drittes von beidem hin durchschreitend entfal-
te.  

Selbstausdruck und -begegnung 

Denkend bahne ich mir einen Herausgang aus mir. Aus mir herausgehend, neh-
me ich mein Innen mit; ich drücke mich aus. Zu mir zurückkehrend, wird sich 
mein Inneres um das Maß meines Herausgangs geweitet haben. Umgekehrt be-
gegne ich mir in meinen Wahrnehmungen: Ich versuche zu verstehen, was mich 
draußen affiziert, was dazu geführt hat, dass ich es wahrnehme. Indem ich es zu 
verstehen versuche, mache ich mir, was mir zustößt, zu eigen. Selbst wenn ich es 
ablehnte, weil es mich abstößt oder verletzt, stehe ich dennoch in einer Bezie-
hung zu ihm. Unwillkürlich rechne ich die Unfreiwilligkeit dieser Beziehung in 
mein Selbstverhältnis ein; ich kann längst nicht mehr unterscheiden zwischen 
dem Ereignis und seiner Verarbeitung durch mich. Längst haben Innen und Au-
ßen die Plätze getauscht. Selbst wenn ich, was mir zustößt, ›Zufall‹ nenne, so hat 
er doch von mir den Sinn eines Zufalls verliehen bekommen. Damit hört er auf, 
ein Zufall zu sein.  

Ich begegne der Welt mit Selbstausdruck. Indem ich mich ausdrücke, zeige 
ich mich mir und den Anderen in meiner Unterschiedenheit von allem. Indem 
ich mich in meiner Unterschiedenheit zeige, füge ich sie – mich – dem Außen 
hinzu, schließe mich darüber an es an. So wenig ich weiß, warum ich wahrneh-
me, was ich wahrnehme, weiß ich schon, was ich auszudrücken habe. Wüsste ich 
es, brauchte ich mich nicht auszudrücken bzw. mein Selbstausdruck wäre bloße 
Schauspielerei. Mein Selbstausdruck überprägt eine Grundunsicherheit in Bezug 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


176 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

auf mich selber: die mir eigene Gedoppeltheit und Differenz zu mir – dass ich 
nicht nur Körper bin, sondern einen Körper habe. Ich stelle für mich selbst einen 
Bruch in der Wirklichkeit dar, den ich unaufhörlich mit mir überbrücken muss. 
Immer neu bin ich genötigt, aus mir herauszugehen, mich darüber, dass ich mich 
den Anderen zeige, meiner selbst zu vergewissern. Exzentrisch exponiere ich 
meine Exzentrizität noch einmal vor mir selber. Ich mache Gebrauch von ihr – 
mir –, indem ich mir per Selbstausdruck zur dritten Person werde, um mich im-
mer wieder neu in die erste Person zu verwandeln. Kein Wissen um mich kann 
mir diesen Umweg der Selbstvergewisserung ersparen. Auch Wissen ist ja an 
Selbstausdruck gebunden; es gibt kein Wissen ohne Wissenwollen, Um-Wissen-
Ringen. Anders wäre Wissen so anonym wie endgültig. Es würde mich von mei-
ner Selbstbewegung trennen, mein Bemühen lahmlegen, mein Leben einerseits 
auf wache, aufmerksame, andererseits auf selbstbestimmte, innengeleitete Weise 
zu führen. 

Im Versuch, mich auszudrücken, habe ich nicht nur mit dem äußeren Wider-
stand der Anderen, ihrer Blicke zu tun, sondern auch mit einem inneren Wider-
stand. Was es mir schwer macht, mich auszudrücken, ist meine Differenz zu mir 
selber. Irritiert in meiner Selbstfremdheit, verwandelt sich mein Innenbezug in 
einen Außenbezug auf mich, in die Angst, in meiner Unterschiedenheit von al-
lem, inklusive mir selber, unverständlich zu bleiben. So erlebe ich jeden Heraus-
gang aus mir als Risiko, mich im Unverständnis der Anderen zu verlieren. Un-
verstanden, wäre ich mir selbst unverständlich, sei es, dass ich verstummte, sei 
es, dass ich mich in der Anpassung an die unterstellten Erwartungen der Anderen 
vernehmlich verbergen würde. Meine Anpassung würde das Gefühl meiner Un-
terschiedenheit nach außen und nach innen nur besiegeln, ohne Hoffnung, dass 
ich sie – mich – per Selbstausdruck dem Außen hinzufügen, die gefühlte Lücke 
in mir mit mir je überbrücken könnte. Ich erlebte die mich hier und jetzt bestim-
mende Differenz von Innen und Außen als unpassierbar, mit der Konsequenz, 
dass ich mit der Zeit das Gefühl für sie als Differenz, für Differenzen überhaupt, 
verlöre.  

Um Ausdruck ringend, durchlebe ich meine Nichtübereinstimmung mit dem 
Außen gleichsam vor den Augen aller. Aber auch dies ist wiederum eine innere 
Vorstellung, die ich dem Außen leihe: Ich statte die Augen aller mit meiner eige-
nen Sehkraft aus. Mich mit ihren Augen sehend, verurteile ich mich als inner-
liches Wesen; ich gebe mich in mir dem Außen preis; ich schäme mich. Meine 
Scham vermittelt mir mein Unterschiedensein von allem nicht als Quelle meiner 
Freiheit, sondern als Wunde einer Verhöhnung. Ich fühle mich, sobald ich mich 
zeigen will, klein, gleich dem Kleinkind, das just mit dem Moment, da es sich 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 177

aufzurichten anschickt, der realen Größen- und Kraftverhältnisse, in denen es 
steht, innewird.1

Wenn mich die Augen aller zu durchschauen drohen, so bin ich es, wie ge-
sagt, doch selbst, der sich durchschaut. Innen und Außen tauschen in mir die 
Plätze; ich beginne, in mir gemeinsame Sache mit dem Außen gegen mich selber 
zu machen. Überschwemmt von unverständigen, verurteilenden Blicken, ist, 
mich meiner Differenz zum Außen wieder zu erinnern, das Äußerste, das ich 
leisten vermag, um mich als Selbst zu bewahren. Wäre ich, unter Zuhilfenahme 
guter Erfahrungen und Feedbacks, in der Lage, mich in meinem Unterschieden-
sein von allem, noch von mir selber, anzunehmen, allmählich Mut zum Selbst-
sein fassend, so würde sich ebenso allmählich die Scham in Eigensinn verkeh-
ren. Das Gewicht des von mir Auszudrückenden, das mir die Scham als inneres 
Außen auferlegt, wandelte sich mir gleichsam zur Selbstgewissheit zweiten Gra-
des: zur Selbstironie. Sie lehrt mich, so sehr ich mich nur in Distanz zu mir sel-
ber ›habe‹, mich Anderen als innerliches Wesen stets nur von meiner Außenseite 
zu zeigen.2

Zweierlei Haltung, zweierlei Wirklichkeit 

Gabriel Marcel unterscheidet zwischen zwei Reserven gegenüber der äußeren 
Welt: der des Zuschauers und der des Heiligen. Ihnen entsprechen zwei Auffas-
sungen von der Wirklichkeit. So vollzieht sich die Loslösung des Heiligen vom 
Außen in Form einer Entsagung, die der Wirklichkeit gleichsam den Vortritt 
lässt; sie zollt dem schöpferischen Prinzip dieser Wirklichkeit, ihrem Selbstsein, 
Tribut.3 Die Selbstentsagung des Heiligen ist insofern ein Akt der Ichstärke. Sie 
vollzieht sich zugunsten eines, mit Gregory Bateson zu sprechen, umfassenderen 
»Versuch-und-Irrtum-Systems«4, von dem unser Selbst ein Teil ist. Die Distanz 
des Zuschauers dagegen resultiert aus einer Fluchtbewegung, die dessen Selbst-
erhaltung geschuldet ist. Der Zuschauende hält nicht nur sein Selbstsein aus der 
Wirklichkeit um ihn herum heraus, sondern negiert damit ein ihm entgegenste-

                                                
1  Vgl. Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 79f. 
2  Nach Kierkegaard besteht die Leistung der Ironie darin, Schmerz nicht direkt auszu-

drücken, sondern sich in seinem Ausdruck gegen das Zuviel seines Ausbruches in 
Form einer spöttischen Replik auf den Schmerz selbst zu verwahren. Vgl. Sören Kier-
kegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, S. 632. 

3  Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 21f. 
4  Gregory Bateson: Die Kybernetik des »Selbst«. A.a.O., S. 428. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


178 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

hendes Selbstsein der Wirklichkeit. Seiner Selbstisolierung entspricht ein film-
hafter Realismus, der als reines Außen ›abläuft‹. Ihm ist insofern je schon eine 
Sinnentleerung inhärent, als aus ihm von vornherein jegliche Innenperspektive, 
jegliche subjektive Erfahrung verbannt ist.  

Es gibt, nach Thomas Nagel, drei Weisen, die objektive Wirklichkeit von 
Subjektivität zu säubern: Reduktion, Eliminierung und Annexion.5 Sie stellen 
zugleich Varianten unserer Selbstverneinung dar. Es ist die Verachtung meiner 
selbst, die mich mir selbst zum Außen macht und mich zu umso wilderer Selbst-
behauptung nötigt. Aus ihr heraus reiße ich die Welt gleichermaßen an mich, wie 
ich sie verwerfe. In beiden Fällen verhalte ich mich beziehungslos zu ihr. Ich 
überantworte mich der äußerlich-objekthafen Struktur einer gleichermaßen sinn-
losen und aufdringlichen Welt, deren Flüchtigkeit und Härte geradezu einladen 
zu Entwertung und Treulosigkeit.6 Heinz von Foerster sieht überhaupt in Begrif-
fen wie »Wirklichkeit«, »Wahrheit«, »Objektivität« und »Sein« Indifferenz und 
Defätismus am Werk, worüber ich mich aus dem, was ich draußen wahrnehme, 
selbst ausschließe. Demgegenüber scheint im englischen Wort für Wahrheit, 
»truth«, diese nicht nur als Objektbeziehung im Sinne von Richtigkeit, sondern 
als Moment des Vertrauens von Mensch zu Mensch, jenseits aller externen Refe-
renz, auf.7 Es ist diese Abwesenheit einer externen Referenz, die das Verhältnis 
wirklicher Einzelwesen – Personen – zur Wirklichkeit, zueinander und zu sich 
selber bestimmt. Robert Spaemann nennt dies »metaphysischen Realismus«. 
»Wirklichkeit« ist danach, ehe sie zur erkenntnistheoretischen Frage wird, ak-
zeptiertes fremdes Selbstsein. Sie ist angewandtes Grundwissen im Sinne Jas-
pers‘: zu wissen, dass Wirklichkeit – mir – erscheinende Wirklichkeit ist; dass, 
was erscheint, sich in seinem Erscheinen zugleich verbirgt; dass, dies zu wissen, 
unser Verhältnis zur Wirklichkeit als von uns als Personen bestimmt erweist, die 
über ihr Verhältnis zum Außen hinaus noch zu sich selber in einem Verhältnis 
stehen.8  

Was unser Verhältnis zur Wirklichkeit in eins zu uns selber ausmacht, ist die 
von uns an sie herangetragene Hoffnung auf deren Integrität. Demgemäß sieht 
Gabriel Marcel uns je schon jenen spirituellen Realismus der Heiligen praktizie-
ren, sobald wir, als Zeugen ihrer tagtäglichen Verletzung, auf die »Wiederher-

                                                
5  Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivität, S. 123. 
6  Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 22. 
7  Vgl. Heinz von Foerster im Gespräch mit Bernhard Pörksen: Wahrheit ist die Erfin-

dung eines Lügners, S. 34 und 157. 
8  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 76 und 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 179

stellung einer bestimmten lebenden Ordnung in ihrer Integrität«9 hoffen. Sobald 
wir dies tun, verknüpfen wir unser Schicksal mit der Integrität eines Umfassen-
deren, als wir selber sind. Dieser Integrität spüre ich denkend nach, während ich 
ihrer offenen Auges entbehre. Ich beginne, gegen die Entmutigungen meines ei-
genen Augenscheins anzuarbeiten. Hierfür gehe ich in die Differenz von Innen 
und Außen, die mich bestimmt, hinein. Ich löse mich von den Suggestionen des 
Außen, indem ich sie ins Licht meines Grundwissens halte: dass Wissen Wissen 
von Erscheinendem ist, während Denken sich mit der Differenz zwischen Er-
scheinung und dem, wovon es Erscheinung ist, befasst – dem, was selber nicht 
erscheint, sondern macht, dass etwas erscheint.  

Bevor ich bewusstermaßen denke, denke ich schon. Ich denke alleine da-
durch, dass ich existiere. Schon mein Lidschlag legt die äußere Differenz von 
Innen und Außen frei, meine Atmung die innere. Ich stehe die mich bestimmen-
de Differenz von Innen und Außen, innen wie außen, nur durch, weil ich mir 
selbst schon voraus bin. Wäre ich nicht – nach vorne stolpernd, mein Stolpern 
immer schon in ein Schreiten verwandelnd – bereits auf ein Drittes von Innen 
und Außen hin unterwegs, ich würde augenblicklich dissoziieren. Ich würde 
mich an der kleinsten Veränderung verlieren. Ich wäre außerstande, irgendetwas, 
mich inbegriffen, wiederzuerkennen. Wie mein Voraussein Wiedererkennung 
initiiert, so weiß ich (ohne zu wissen, woher), dass die äußere Wirklichkeit nicht 
letzte Realität ist. Indiz hierfür ist, dass ich mich, allen äußeren und inneren Ver-
änderungen zum Trotz, als die Person, die ich bin, nicht loswerde. Dass ich mich 
nicht loswerde, zeigt mich mir in meinem Geschenktsein. Im Geschenktsein 
meiner selbst ist das Versprechen eines Umfassenderen enthalten, umfassender 
als mein Ich, als alles, was ich mir vorstellen kann. Es ist dieses Umfassendere, 
das mir das Gefühl eigener Ganzheit gibt, die Kraft, mich mir erst selbst zum 
Versprechen eines – aller Selbstunterschiedenheit zum Trotz – Integren zu ge-
ben, das Vertrauen, durch alle Veränderungen, inneren wie äußeren, hindurch 
mit mir eins zu sein. 

Ich weiß, was ein integrer Mensch ist, nicht aber schon, was ihn – mich – da-
zu befähigt. Was uns dazu befähigt, entnehmen wir nicht der Welt der Erschei-
nungen. Denn diese wechseln ja gerade. Nicht nur, dass wir die Kraft zu unserer 
Integrität von woanders her nehmen, als wir mit unseren Sinnen wahrnehmen; 
wir müssen bisweilen gegen unsere eigenen Sinneseindrücke angehen: hoffen. 
Der Integre hält Kräften stand, die stärker sind als er – so wie er Kraft und Sinn 

                                                
9  Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 80. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


180 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

seines Standhaltens, nach Josef Pieper*, aus Größerem, als er selbst ist, bezieht.10

So berichtet Viktor E. Frankl von zwei Umgangsweisen mit sich selber, die ihm 
im KZ halfen, in aller Aussichtslosigkeit die Hoffnung nicht zu verlieren: Er 
stellte sich einen unsichtbaren Dritten vor, vor dessen Augen er am Leben fest-
hielt, um, in einem weiteren Schritt, eine Zukunft zu imaginieren, in der er von 
seinem Überleben erzählen würde.11

Die Gefahr der schönen Empfindung 

Die Rückhaltlosigkeit, mit der der Integre Übermächtigem trotzt, wird von ihm 
selbst womöglich gar nicht empfunden, schon gar nicht als Trotz. Trotz ist ein 
äußeres Bild, das wir uns von einer inneren Unbeugsamkeit machen. Was wie 
Trotz aussieht, ist die uns zugewandte Seite eines uns unzugänglichen Schmer-
zes, den jemand im Hinblick auf sein eigenes Einssein durchmacht, während er 
mit Kräften der Zerstörung ringt. Zu Recht empfinden wir diesen Trotz als schön 
– so wie wir es als schön empfinden, Gedemütigte aufstehen, Ungerechte fallen 
zu sehen. Die Empfindung dieser Schönheit schulden wir unserer Integrität in 
eins mit dem Gefühl unserer Gleichheit voreinander. Mit dem Augenblick, da 
diese Empfindung in moralische Genugtuung übergeht, ohne dass wir den 
Schmerz der Unbeugsamkeit mitempfänden, beginnt die Empfindung der Schön-
heit, sich in eine schöne Empfindung zu verwandeln: Wir glauben, kraft dieser 
Empfindung schon zu wissen, was Integrität sei; mehr noch, wir meinen uns an 
der Seite dessen, dessen Integrität wir bewundern. 

Hier liegt der Nerv unserer vorschnellen Einigkeit über Integrität. Indem ich 
nämlich jemandes integres Verhalten bewundere, bin ich versucht, statt ihn mir 
zum Beispiel eigenen Verhaltens als Beweis für Integrität zu nehmen. Die 
Schönheit meiner Empfindung beschwichtigt mein Diskrepanzbewusstsein, den 
Zweifel an meiner eigenen Fähigkeit und Bereitschaft, mich Kräften, die mich 
brechen können, meinerseits ungebrochen entgegenzustellen. Ist es aber nicht 
gerade umgekehrt, dass mich die Furcht vor meiner eigenen Brechbarkeit um 
meine Integrität – um Integrität überhaupt – lässt?  

                                                
*  Josef Pieper (1904-1997), deutscher Philosoph in der Tradition einer an Thomas von 

Aquin orientierten Neuscholastik. Erhielt 1981 den Balzan-Preis für Philosophie. 
10  Vgl. Josef Pieper: Tapferkeit. In: Das Viergespann. München 1991, S. 168 und 171. 
11  Vgl. Viktor E. Frankl: Grundriß der Existenzanalyse und Logotherapie; und: Psycho-

logie und Psychiatrie des Konzentrationslagers. A.a.O., 144f. und 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 181

In der »Antigone« des Sophokles verfügt Kreon, Herrscher von Theben, 
nachdem er einen Putsch gegen ihn hat niederschlagen lassen, die getöteten Auf-
ständischen aus – als Staatsräson ausgegebene – Rache nicht zu beerdigen. Anti-
gone, Schwester des Polyneikes, eines der Getöteten, widersetzt sich dem Ver-
bot. Unter Berufung auf das Gebot, die Toten in jedem Fall zu achten, wird sie 
ihren Bruder des Nachts heimlich bestatten, um den Preis ihrer späteren Ächtung 
und schließlichen Todes. Schiere Wehrlosigkeit steht hier gegen schiere Macht 
an. Nicht nur, dass die trauernde Schwester machtlos ist; der Leichnam selbst ist 
Inbild der Wehrlosigkeit: Der Tote als solcher scheint aller Rechte bar. Kreon in-
szeniert eigens die Wehrlosigkeit des getöteten Feindes, indem er den Leichnam 
willentlich entehrt. Er inszeniert sie nicht bloß als einen Akt persönlicher Rache, 
sondern als Statuierung eines politischen Exempels. Er überantwortet den toten 
Polyneikes dabei nicht nur einem unehrenhaften politischen Angedenken; den 
Toten als diesen, in seiner Wehrlosigkeit entehrend, verletzt er das Leben selbst. 
Politische Macht wird zu Hybris. 

Indem Antigone dennoch ihren Bruder bestattet, widerstrebt sie in ihrer 
Machtlosigkeit dieser Vermessenheit. Machtlos, die sie ist, bleibt Antigone ge-
genüber Kreons Willkürhandeln nur ein symbolischer Akt, eben das Ritual der 
Bestattung. Den Bruder nach altem Recht und guter Sitte zu bestatten, ist nicht 
nur ein Akt politischen, sondern eines ontologischen Widerstands gegen die Er-
niedrigung des Lebens. Ihr Handeln ist, ihr aufgezwungen, ein passives, ein Op-
ferhandeln. Als dieses ist gerade nicht Ausdruck ihres Opferseins. Es ist, im Ge-
genteil, Manifestation handelnder Aufrechterhaltung ihrer Differenz zum Außen, 
ihrer inneren Freiheit, ihrer Ichstärke.12 Daran, dass Antigones Handeln ein Un-
recht sichtbar werden lässt, wird ihr apolitisches Handeln zum Politikum. Wäh-
rend ausgewiesener politischer Widerstand auf derjenigen semantischen Ebene 
stattfindet, die ›die Macht‹ vorgibt, entkoppelt die Opferhandlung indes die 
Rechts- bzw. Unrechtsfrage vollständig von der Machtfrage. Sie wird zu einer 
ethischen – einer schönen – Handlung. 

Was wir den Toten schulden, ist, was wir ihnen am leichtesten vorenthalten 
können. Die Wehrlosigkeit eines Toten spiegelt mir im Letzten die Verlorenheit 
von allem; was ich ihm schulde, schulde ich mir selbst in meiner Verlorenheit. 
Vor ihr kann uns nichts bewahren, keine Zivilisation, kein Humanismus, keine 
Kultur. Denn nichts kann uns davor bewahren, von allem unterschieden zu sein, 
letztlich sogar von uns selber. Darin gründet, tragischerweise-schmerzgeleitet, 
unsere innere Freiheit. Insofern stellt unsere Freiheit selbst gar kein Kulturgut 

                                                
12  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 360. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


182 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

dar.13 Es kann mithin keine Kultur der Freiheit und der Menschlichkeit geben, 
wo Menschen sie nicht schon von sich, von innen her, gegen die bestehende Kul-
tur, leisten. Und doch strotzen die Kulturen vor Erzählungen menschlicher Integ-
rität. Damit zeigen sie, dass sie selbst auf etwas Vorkulturellem beruhen. Eine 
jegliche Kultur stellt ein selbstreferenzielles Wertesystem dar, das auf ihm vor-
ausliegenden, externen Einstellungen beruht. Im gleichen Maße bleibt es ›störan-
fällig‹ für noch unabgegoltene Ansprüche der Gegenseitigkeit und Gerechtigkeit. 
Wie die Freiheit zu Unrecht als Kulturgut gehandelt wird, gerät die äußerliche 
Darstellung von Integrität zu moralischem Kitsch. Diese aber ist, als Stilllegung 
unseres eigenen Diskrepanzbewusstseins – dass Selbstverständliches nicht eben-
so selbstverständlich gegeben ist –, kultivierte moralische Desensibilisierung: 
halb Moralismus, halb Ästhetizismus. Jerzy Grotowski* verweist denn auch dar-
auf, dass in dem Augenblick, da im Theater »Antigone« gegeben wird, die Zu-
schauer Mitleid mit Antigone und Abscheu vor Kreon verspüren. Sie glauben 
sich moralisch auf gleicher Höhe mit ihr; was sie nicht davon abhalten wird, 
sich, sobald sie das Theater wieder verlassen, wie lauter Kreons zu verhalten.14

Wir beschäftigen uns mit den Toten, weil wir als Lebende das Leben gar 
nicht zu ermessen vermögen. Wir ermessen es so wenig, so wenig wir einander, 
ja, nicht einmal uns selber gerecht werden. Deswegen können wir auch nicht 
aufhören zu denken. Denkend sind wir damit befasst, Lücken, die sich außen und 
innen auftun, zu schließen, nach Auswegen aus der uns jeweils bestimmenden 
Differenz von Innen und Außen zu suchen. Denkend lernen wir, uns jederzeit ei-
nem Neuen in Gestalt eines Dritten von Innen und Außen zu öffnen. Auf diese 
Weise lernen wir, gleichsam mit dem Leben selbst zu kommunizieren. Wenn 
Denken heißt, immer schon zu denken, während wir immer schon weiterdenken, 
dann heißt das nicht zuletzt, die Kommunikation mit dem Leben insgesamt auf-
rechtzuerhalten, selbst dann, wenn uns ein Abbruch von außen aufgenötigt wird.  

Ich würde an der schieren Veränderlichkeit der äußeren Welt irre, wüsste ich 
mich nicht kraft meines Denkens mit etwas latent Stabilem verbunden. Allzu 
leicht vergesse ich offenen Auges, was ich kraft meiner Innerlichkeit schon 
weiß. Indem ich mich denkend in die Differenz von Innen und Außen, die mich 
bestimmt, hineinbegebe, gewinne ich es – mich – zurück. Denken ist wie Augen-
schließen, eine Weise, mit Abwesendem in Kontakt zu treten, äußere Abwesen-
heit in innere Anwesenheit zu übersetzen. Im Umkehrschluss heißt dies: »Nur 

                                                
13  Vgl. Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., S. 226. 
*  Jerzy Grotowski (1933-1999), polnischer Regisseur und Theatertheoretiker.  
14  Vgl. Jerzy Grotowski: Für ein armes Theater. Berlin 1999, S. 29. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 183

für den trivialen Realismus sind die Toten tot.«15 Die Trivialität meines Realis-
mus korrespondiert meiner Selbstverschlossenheit, dem Prinzip meines flüchti-
gen, treulosen Selbsterhalts. Diese drückt sich noch in der Selbstgenügsamkeit 
eines ›Wissens‹ aus, das sich von dem Grundwissen um die Erscheinungs-
vermitteltheit von allem, mithin auch unseres Wissens in seiner Kontingenz und 
Konstruiertheit, emanzipiert. Mit dem Bewusstsein um die Erscheinungshaftig-
keit und damit Vergänglichkeit von allem – meinem Wissen, meiner Person, der 
Welt im Ganzen – öffnete ich mich jenem Dritten, das sich mit der Innen-
Außen-Differenz, indem ich denkend in sie hineingehe, öffnet: letztlich mir 
selbst. Daher kommt auch, dass ich im Tiefsten nicht zu leben vermag, wenn ich 
die Toten tot sein lasse. Derselbe Realismus, für den die Toten bloß tot sind, 
macht, dass ich die Kraft verliere, mir selbst gegenüber treu bleiben zu wollen. 
Er trennt mich von mir als innerlichem Wesen, das sich selbst voraus ist. Meine 
Bewunderung für die Integren dieser Welt hält bestenfalls die Scham über meine 
eigene Mutlosigkeit wach. Moralischer Kitsch hält dagegen diese Scham nieder; 
er hält mich gefangen in meinem eigenen filmhaften Realismus, der mich von 
der mich umgebenden Wirklichkeit gerade ausschließt. Je leichter mir mein Ein-
verständnis in die Bewunderungswürdigkeit integren Verhaltens fällt, desto mehr 
verbirgt es mir den Schmerz, den es kostet, unter Bedingungen der Innen-Außen-
Differenz mit sich selbst eins zu sein.  

Unser natürlich gegebener naive Realismus ist das reine Gegenteil solch tri-
vialen Realismus, eben weil er nicht, wie dieser, unser Erkennen der Realität von 
unserer Teilhabe an ihr abspaltet. Der metaphysische Realismus im Sinne Spae-
manns steht noch in der Logik unseres gleichsam naturgegebenen naiven Realis-
mus: als begründete – in unserem Grundwissen um die wahrnehmungsvermittel-
te Erscheinungshaftigkeit der Wirklichkeit gründende – Ahnung, dass die Wirk-
lichkeit in keiner Erkenntnis von ihr aufgeht. Wir ahnen, dass die Wirklichkeit, 
wie wir sie mit unseren Sinnen und gemäß unseren Zwecksetzungen auffassen, 
von etwas umgriffen ist, das unsere Sinne und Zwecksetzungen prinzipiell über-
steigt. Nicht, dass unsere Sinne und Zwecksetzungen damit dementiert würden; 
sie bedürfen bloß einer Korrektur durch etwas, das ihnen – uns – strukturell wi-
dersteht: Wirklichkeit. 

                                                
15  Karl Jaspers: Weltgeschichte der Philosophie. Aus dem Nachlaß herausgegeben von 

Hans Saner, München 1982, S. 65. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


184 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

In der Welt sein: in Sprache sein  

Mein Denken zielt auf ein Drittes von Innen und Außen ab, deren Differenz 
mich hier und jetzt bestimmt. Es nimmt mich, als vollzogenes Voraussein, auf 
dieses Dritte hin mit. Was ich denke, bekomme ich als Feedback an mir selber 
zu spüren, an dem Gefühl, meine innere Selbstbewegung mit einer äußeren Sa-
che, die mich anspricht, verbunden zu haben, über den Umweg dieser Sache mir 
selber verständlicher geworden zu sein. Auf diese Weise deliriere ich denkend 
mein In-der-Welt-Sein, dem analog, dass ich kraft meines Existierens denke. 
Montaigne fasst sein Denken als »Träumerei«16 auf, als Gratwanderung zwi-
schen Wachen und Träumen, eine Art Vagieren zwischen der Illusionsanfällig-
keit der Sinne einerseits und den weltlosen Visionen der Vernunft andererseits.17

Im Zuge dieses Mittelganges klärt und erklärt sich das denkende Delirium unse-
res In-der-Welt-Seins aus sich selbst heraus, allein schon darüber, dass es durch 
und durch sprachvermittelt ist: kein Wort, das sich nicht schon auf ein anderes 
bezöge, keines, das sich nicht von einem anderem unterschiede. In nichts als die-
sen Unterscheidungen, jenen Verbindungen vollzieht und erneuert sich Sprache. 
Wie überhaupt die Dinge, die wir wahrnehmen, für uns sind, was sie sind, weil 
sie sprachlich von anderen Dingen unterschieden, in ihrem Unterschiedensein 
miteinander verbunden sind.  

Dinge sind immer bestimmte Dinge, die nach ihrer Bestimmtheit benannt
sind. Zugleich verschleiern die Namen der Dinge ihre eigene Genese. All die 
Unterscheidungshandlungen, die die Bedeutung eines Wortes hervorgebracht 
haben, werden von diesem kassiert: Wenn wir »Tisch« denken und sagen, haben 
wir weniger Geschichte und Bedeutung des Wortes »Tisch« im Sinn als einen 
Gegenstand vor Augen, von dem wir glauben, er sei ein Tisch.18 Und das aus gu-
tem, teleologischem Grund: Sprache macht sich selbst vergessen, um auf etwas 
zu verweisen, das nicht schon wieder Sprache ist, gemäß der Intentionalität unse-
res Bewusstseins, der wir noch als Sprechende, in Sprache Denkende unterlie-
gen. Sprechend finden wir nicht schon Genüge an unserer Sprache; im Gegenteil 
versuchen wir, im Akt des Sprechens aus ihr – uns selber – herauszutreten, um 
uns mit dem Außen sowohl zu verbinden, als auch uns ihm hinzuzufügen. Wir 
suchen den Widerstand von Wirklichkeit, ohne je bei ihr selbst anzukommen. So 
kehren wir immer wieder um; wir kehren erneut ein in uns, in unsere Sprache, in 

                                                
16  Vgl. Michel de Montaigne: Apologie des Raimund Sebundus. A.a.O., S. 481f. 
17  Vgl. Jean Starobinski: Montaigne, S. 137f. 
18  Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,        

S. 227. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 185

die geschlossene Welt all jener Dinge, deren Bedeutung für uns durch Worte 
festgelegt ist, um letztlich auch an ihnen kein Genügen zu finden und erneut aus 
all unseren Sprachen und Welten, wenn auch nur für Momente, herauszutreten. 

Analog zu meiner Innerlichkeit als einem meinem Verhältnis zur Welt vor-
gelagerten Selbstverhältnis vollbringe ich mein In-der-Welt-Sein als ein In-Spra-
che-Sein. Ich komme zur Welt nur über die Sprache, und dies wiederum umweg-
haft, darüber, dass ich sprechend aus der Sprache, meinem Umhülltsein von ihr, 
heraustrete, mich vor mir und den Anderen exponiere. Ich nutze die Unterschei-
dungen, die ich in Form von Worten, Namen und Begriffen vorfinde, zu eigenem 
Unterscheidungshandeln. Indem ich in meiner Sprache sprechenderweise, aktiv, 
Unterscheidungen vornehme, nehme ich meinen Weg in ihr und sie dabei in mei-
nem Selbstwerden mit: Ich befinde mich in ko-ontogenetischer Strukturkopplung 
mit dem Werden der Sprache, die ich spreche.19  

Wenn ich denkend mein In-der-Welt-Sein deliriere, dann stellt mein In-Spra-
che-Sein das Medium bereit, innerhalb dessen ich sowohl mein Verhältnis zu 
mir und zur Welt kläre, als auch mich neu in sie verstricke. Ich kläre meine Ver-
hältnisse, derweil ich mich bereits auf ein Neues in sie verstricke, kraft der Un-
unterscheidbarkeit meines Sprach- und Denkvermögens – der Fähigkeit, an den 
auf mich gekommenen worthaften Unterscheidungen meinerseits Unterscheidun-
gen vorzunehmen. Das heißt, ich füge diese jenen hinzu, um mich so auf eine 
Position festzulegen, über die ich mich mir und der Welt als ein Selbst zeige. 
Auf diese Weise forme ich in und durch Sprache mein In-der-Welt-Sein. Die 
Sprache, in der ich bin, ist im Werden wie ich selbst. Sie ist lebendig nur, sofern 
sie auf zu Sprache Kommendes und nicht bloß auf schon Versprachlichtes bezo-
gen ist – sofern ich sprechenderweise ein Jenseits von Sprache anziele, im Her-
ausgang aus ihr – mir – den Widerstand von Wirklichkeit suche. Als sprachfähi-
ges Wesen, das zugleich um die Differenz von Wort und Sache, Erscheinung 
und Erscheinendem weiß, bin ich innerhalb meines sprachvermittelten Selbst-
werdens Ko-Akteur des Werdens meiner Sprache, worüber ich mich denn der 
Welt in meinem Unterschiedensein von ihr hinzufüge. 

Durchdrungenheit und Differenzverkleinerung 

Jeder Weltkontakt wie -verlust gibt Anlass zu denken. Denken vollbringt sich als 
Versuch, eine gestörte Balance auf vorläufig-metastabile Weise wiederherzustel-
len. Es gibt sich selbst zur Antwort auf die ihm zugrunde liegende Innen-Außen-

                                                
19  Vgl. ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


186 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Differenz, welche sich als Gleichgewichtsstörung im Denkenden selber bemerk-
bar macht. Um seines wiederzufindenden Gleichgewichts willen sucht sich der 
Denkende von der ihn zum Denken bringenden Differenz von Innen und Außen 
auf den Ausweg eines Dritten von beidem hin zu befreien. Denken entspricht 
nichts Realem; es bildet keine Realität ab. Es ist, paradoxerweise, real nur in sei-
ner Weltlosigkeit, seinem Akosmismus. Es lässt sich selber auch nicht zu einem 
›richtigen‹ Denken objektivieren. Gäbe es ein solches, brauchte nicht mehr ge-
dacht, d.h. weitergedacht werden. Ich bräuchte, ja, dürfte nicht selber denken; 
mein Denken würde die gedachte Richtigkeit des Denkens nur verwirren. Um-
gekehrt können wir das Denken noch in seiner Sachgeleitetheit, seinem Streben 
nach Objektivität, nicht von der Subjektivität des Denkenden, seiner individuel-
len Intuition, entwirren. Es macht, laut Leibniz, sogar die vollkommene Erkennt-
nis aus, dass sie sachgerecht und intuitiv in einem ist.20  

Für Gregory Bateson steht hierfür die jeweils zu findende Verbindung von 
Lockerheit und Strenge im Denken ein.21 Batesons eigenes Denken führt ihn zu-
nächst zu »wilden« Ahnungen, um ihn in einem nächsten Schritt zum formalen 
Nachdenken darüber zu bringen. So frei sich Batesons Denken einerseits entwi-
ckelt, so verpflichtetet ihn dieselbe Freiheit schon darauf, das Gedachte einer 
strengen Prüfung auf seinen konkreten Gehalt zu unterziehen. Das Maß der 
Wildheit der ersten Ahnung gibt dabei dasjenige der Strenge in ihrer Selbstklä-
rung vor, während, umgekehrt, auch die Strenge nicht zum Selbstzweck wird, 
sondern an den Bereich jener ersten Ahnung gebunden bleibt. Aufgrund dieses 
locker-strengen Selbstaufbaus des Denkens im Zuge seines prozessoralen Ge-
dachtwerdens misstraut Bateson denn auch Grund- und Einheitsworten wie 
»Ethos« oder »Logos« – einfach weil sie zu kurz sind. Sie verbergen ihre Genese 
innerhalb eines in einer bestimmten Subjektivität fundierten denkenden Selbst-
verhältnisses. Danach sind Begriffe nicht nur als Kristallisationen eines auf Ob-
jektivität gehenden Denkens aufzufassen, sondern als flüssige Verhaltenskatego-
rien eines sich immer schon und immer erst subjektiv herausbildenden, dabei nie 
zum letzten, objektiven Abschluss kommenden Denkens zu lesen. 

Denken realisiert freies Selbstsein; bevor ein Denken Allgemeingültigkeit er-
langt, muss es die Subjektivität des Denkenden durchlaufen haben. Ich bringe 
mit einem Gedachten nicht nur einen Gedanken, sondern mich selbst zum Aus-
druck. Ich drücke dabei weniger mein denkendes Ich als meinen Gang als Den-

                                                
20  Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Betrachtungen über die Erkenntnis, die Wahrheit und 

die Ideen. In: Fünf Schriften zur Logik und Metaphysik. Stuttgart 1982, S. 9. 
21  Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Spekulationen über ethnologisches Beobach-

tungsmaterial. A.a.O., S. 117 und 126. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 187

kender durch die Innen-Außen-Differenz, die mich bestimmt, aus. Meine Sub-
jektivität durchschreitend, suche ich schon, sie hinter mir zu lassen; aus mir her-
ausgehend, exponiere ich sie, mache sie zu etwas Exemplarischem, gleichsam 
von außen Anschaubarem. Ich suche einen Weg aus meiner Selbstumschlossen-
heit heraus, um mich mir selber verständlich und jenen Anderen, an die ich, als 
meine Umwelt, strukturell gekoppelt bin, nachvollziehbar zu machen. Indem ich 
denkend einem Dritten von Innen und Außen folge, deren Differenz mich be-
stimmt, öffne ich mich einem mich von innen wie von außen her Umgreifenden. 
Mein Denken sucht sprachlich zu fassen, was es nicht zu fassen bekommt. Mein 
Denken kann sich selbst gar nicht fassen: So sehr im Denkprozess Innen und 
Außen die Plätze tauschen, forciere ich meinerseits denkenderweise deren Ro-
chaden. So wenig ich mich in meinem eigenen Denken einzuholen vermag, er-
weist sich mein Denken als ein Modus des mich Umgreifenden, der mich mir 
voraus sein lässt. Nach Maßgabe dieses Umgreifenden durchzieht die Differenz 
von Innen und Außen noch einmal Innen und Außen. So kann ich auch nicht di-
rekt und endgültig, per Erkenntnis, zu deren Drittem gelangen, sondern nur, in-
dem ich in die Differenz von Innen und Außen, die mich aktuell bestimmt, hin-
ein-, durch sie hindurchgehe: mich von dem, das ich zu durchdringen suche, 
selbst durchdringen lasse.  

Wenn Aristoteles* sagt, die Seele sei gewissermaßen alles22, dann ist alles 
Durchdrungensein. Mein Inneres ist an den Operationen meines Geistes sowohl 
beteiligt, als auch selbst von ihnen betroffen. Ich realisiere mein eigenes Durch-
drungenwerden daran, wie ich durch meine Wahrnehmung umgewandelt wer-
de23, an der Weise, wie ich mich, indem ich mich dem mich Umgreifenden öff-
ne, mich mir selber öffne, mich aus mir selbst heraus verändere. In ähnlicher 
Weise begreift A.N. Whitehead die wirkliche Welt als einen Nexus, innerhalb 
dessen jedes wirkliche Einzelwesen auf seine Art die ganze Welt durchzieht. Die 
Einheit des Universums evolviert danach über seine innere Vielheit – über den 
Durchlauf der Verschiedenheit all der wirklichen Einzelwesen.24 Die Welt als 
Ganzes ist bestimmt von den Subjektivitäten der voneinander unterschiedenen – 
füreinander als Umwelten dienenden – wirklichen Einzelwesen. Was die Welt 
pulsierend zusammenhält, ist die Weise, wie die wirklichen Einzelwesen emp-
finden, wovon ihre Empfindungen rühren und wohin sie sich kraft ihrer Empfin-
dungen entwickeln. Das Durchdrungensein von allem ist Indiz der Unausge-

                                                
*  Aristoteles (384-322 v. Chr.), griechischer Philosoph. Schüler von Platon. 
22  Vgl. Aristoteles: Über die Seele, Buch III 8. 
23  Vgl. ebd., Buch II 4. 
24  Vgl. Alfred North Whitehead: Prozeß und Realität, S. 74f. und 417. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


188 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

schöpftheit des Ganzen. Statt je restlos zu verstehen, kann ich nur den Grad mei-
ner eigenen Durchdrungenheit steigern.25 Um derentwillen gehe ich in die Diffe-
renz von Innen und Außen, die mich hier und heute bestimmt, hinein – um zu 
merken, dass es einen klar sortierenden Unterschied zwischen Innen und Außen 
gar nicht gibt, da beide unaufhörlich die Seiten tauschen, derweil ich selber, mir 
voraus, über ihren Unterschied hinaus, auf ein Drittes von beidem unterwegs bin.  

Mit jeder Differenz, die ich erfahre, verkleinert sich mir diese. Würde die 
Differenz ins Große gehen, ginge auch ihre Erfahrung ins Unendliche, Ziellose, 
Indifferente und hörte damit auf, überhaupt eine Erfahrung zu sein.26 Es würde 
keine Erfahrung sein, die jemand macht. Mit jeder Erfahrung, die ich mache, dif-
ferenziert sich mir die erfahrene Differenz selbst. So auch bewahren wir unsere 
prekären Identitäten im Zusammenleben miteinander über den »Narzissmus der 
kleinen Differenzen«27, jenes paradoxerweise Verbindenden unserer Reibungen 
aneinander. Kraft unserer Unterschiedlichkeiten machen wir die Erfahrung eines 
unsere Unterschiede je schon hinter sich lassenden Dritten – von dem her wir 
andererseits unsere Unterschiedlichkeiten als Ferment des uns Verbindenden er-
fahren. Vor dem Hintergrund unseres Unterschiedenseins nehmen wir überhaupt 
erst Ähnlichkeiten zwischen uns wahr. Wären wir uns nicht ähnlich, würde man 
uns, Montaigne zufolge, nicht vom Tier, und wären wir uns alle ähnlich, uns 
voneinander nicht unterscheiden können.28  

Selbstdistante Rationalität 

Eine Erfahrung machen heißt, Differentes auf höherem Niveau als einander ähn-
lich zu erfahren. Auf diese Weise wird die erfahrene Differenz der Ganzheit des 
Subjekts eingefügt, das eben diese Erfahrung macht. Das Subjekt macht, nach 
Hermann Schmidt, die Erfahrung der »unendlichen Nähe«29 zum Objekt seiner 
Selbsterfahrung, mithin des von ihm selbst initiierten Seitentauschs von Innen 
und Außen. Nicht nur nämlich, dass ich denkend zu durchdringen suche, was 
mich durchdringt; ich durchdringe mich selber noch mal mit dem, was ich den-

                                                
25  Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 91.
26  Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 

zum Psychischen, S. 287. 
27  Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., S. 243.  
28  Vgl. Michel de Montaigne: Von der Erfahrung. München 2009, S. 14. 
29  Vgl. Hermann Schmidt: Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des 

Menschen. In: Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 282. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 189

ke. Ich nehme den mich bestimmenden Kontext in mich auf, lasse ihn durch 
mich hindurchgehen, um mich von ihm umdrehen, d.h. zum Material meines 
Herausgangs aus mir machen zu lassen. Es ist diese Doppelbewegung, die die 
piagetsche innere Dezentrierung hier, die Objektivität meiner Erfahrung dort 
ausmacht, kurz, das immer neu zu findende Dritte von Innen und Außen. Indem 
ich mich in mir dezentriere, finde ich im Verfolg dieses Dritten in eine meta-
stabile Mitte, als die ich mein Ich empfinde. Ich bilde in mir Strukturen heraus, 
kraft deren ich meine Handlungen und mein Denken auf ein neues, komplexeres 
Gleichgewicht hin koordiniere, das ich selber ›bin‹.30

Robert Spaemann begreift Philosophie, wie gesehen, als institutionalisierte 
Naivität. Denkend situiere ich mich in einem Status Nascendi, bringe mich im-
mer neu zur Welt, d.h. vor die Erscheinungshaftigkeit von allem, vor die Diffe-
renz von Erscheinung und dem, wovon sie Erscheinung ist, das selbst nicht er-
scheint, sondern macht, dass immer Neues erscheint, dass immer eine Differenz 
von Innen und Außen bestehen wird. Indem ich mich denkend in eine bleibende 
Ungeborenheit versetze, halte ich mich mittels meines Denkens in Abstand zu 
mir als Denkendem. Ich kenne so wenig schon mein eigenes Denken, so wenig 
ich mich selbst kenne. Aber ich habe ein Vorgefühl von mir, aus dem heraus ich 
mein Leben lebe, mit dem Effekt, dass ich im Maße meines Mir-voraus-Seins 
mir selbst hinterherhinke. Denkend mache ich mich der Zeitschleife gleich, in 
der ich als jemand, der sich sowohl selbst voraus ist, als auch sich selbst gegen-
über verspätet, gefangen bin. Ich bin, paradoxerweise, frei, indem ich mich mei-
nem Gefangensein konfrontiere. Jeder Eintritt in die Innen-Außen-Differenz, die 
mich bestimmt, konfrontiert mich damit neu und vertieft damit mein Gefühl für 
meine innere Freiheit, eben: mich aus freien Stücken der Zeitschleife, in die ich 
eingeschlossen bin, gleichmachen zu wollen. Ich komme damit meinem Vorge-
fühl von meinem Leben ein klein wenig näher. Ich nähere mein subjektives mei-
nem objektiven Selbst an. Diese Annäherung hat zugleich den Charakter eines 
sich vertiefenden Differenzbewusstseins: So sehr ich mein subjektives Selbst 
meinem objektivem annähere, erfahre ich mich erst recht unendlich getrennt von 
mir. Ich komme nie bei mir an – ich komme mir bloß ›unendlich nahe‹.  

Nicht nur, dass mir mein Denken keine Gewissheiten liefert; es stellt mich – 
sich – eher zunehmend infrage. Ich komme nicht über das Grundwissen hinaus, 
stets nur mit Erscheinendem, mir Erscheinendem, zu tun zu haben. Ich komme 
nicht hinter die Differenz von Innen und Außen, die mich zum Denken bringt. 
Ich kann mich immer nur aufs Neue in sie hineinbegeben, sie auf meine Weise 
durchlaufen, um, aus ihr herausfindend, schon eine neue Innen-Außen-Differenz 

                                                
30  Vgl. Jean Piaget: Abriß der genetischen Epistemologie, S. 129. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


190 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

vorzufinden, die mich zum Weiterdenken nötigt. Wenn also alles, was ist, Er-
scheinung von etwas ist, das selbst nie erscheint, dann heißt Denken, negativ, die 
Möglichkeit jemandes Anspruch auf Wahrheit aktiv zu bestreiten. Dies jedoch 
nicht auf indifferent-relativistische Weise, nach der Art des Rücken zukehrenden 
»Was ist Wahrheit?« des Pontius Pilatus.31 Denken ist in dem Maße von der 
Wahrheit getrennt, wie es ihr weiterhin als regulativer Idee untersteht. Über den 
Umweg unserer freiwilligen –  durch Denken induzierten – inneren Selbstdezen-
trierung bewahren wir uns das Regulative ihrer Idee in Form von Selbstdistanz, 
die wir zugunsten unseres Lernens und Werdens in unserem Denken austragen.  

Es ist diese Selbstdistanz, kraft derer wir denkend nicht bloß unserer Selbst-
erhaltung dienen, sondern etwas über uns selbst Hinausgehendes anzielen. In de-
ren Logik stellt Karl Jaspers fünf Grundsätze einer selbstdistanten Rationalität 
auf: 1. Jede Wahrheit impliziert bereits ihre Alternativen; es gibt keine erste und 
letzte Wahrheit. 2. Wir kennen uns selbst nicht schon, sondern lernen uns unend-
lich kennen. 3. Wir verhandeln unser Freisein, nicht das Sein. 4. Wahrheit geht 
in keinem Wissen von ihr auf. 5. Transzendenz verkörpert sich nirgends; Gott ist 
niemals Mensch geworden.32

Asynchrone Verbundenheit 

Existenzphilosophisch gesehen hat Philosophie ihren Gegenstand einzig daran, 
herauszufinden, warum ich denke, wie ich denke. Ich reflektiere mich als immer 
schon Denkenden, immer schon so Denkenden. Im Zuge dieser Selbstreflexion 
dezentriere ich mich in meinem Inneren, gehe aus mir heraus, stelle meine Sub-
jektivität zur Disposition. Ich versuche, sie – mich – Anderen nachvollziehbar zu 
machen. Dabei orientiere ich mich an dem sich augenblicklich öffnenden Dritten 
von Innen und Außen, deren Differenz mich hier und heute bestimmt. Anders 
bliebe ich Gefangener meiner Egozentrik hier, einer als unveränderlich gedach-
ten Realität dort. Würde sich nicht immer neu ein Drittes von Innen und Außen 
öffnen, niemand könnte jemals etwas oder jemanden verstehen. Weil jeder von 
allem, noch von sich selber, unterschieden ist, stellt jeder gegenüber jedem, noch 
gegen sich selber, einen Widerstand gegen sein Verstandenwerden dar. Ich sel-
ber halte dem Anderen noch stand, wenn ich ihn in seinem Selbstsein nachzu-
vollziehen suche, indem ich ihm mein Inneres leihe. Ich halte ihm kraft meiner 

                                                
31  Vgl. Joh. 18: 38. 
32  Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens, S. 101f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 191

Differenz zu mir selber stand. Umgekehrt ist es die Distanz, die ich zu mir selber 
herzustellen vermag, die in mir die Distanz zum Anderen überbrückt.  

Wir sind einander in dem Maße nachvollziehbar, wie jeder mittels seiner 
Subjektivität aus sich herausgeht, wie jeder, sich selbst voraus, dem Dritten von 
Innen und Außen, dessen Differenz ihn bestimmt, auf der Spur ist. Jeder ist je-
dem, wie gesagt, eine Blackbox. Als solche wissen wir uns im Bewusstsein dop-
pelter Kontingenz miteinander verbunden. Ich kann meine Verbundenheit mit 
dem Anderen nicht direkt, als soziale Synchronizität, denken. Ich bin ja nicht 
einmal mit mir selber gleichzeitig. Genau diese Ungleichzeitigkeit ruft mich zum 
Verstehensollen und -wollen auf: Ich soll – will – das verstehen, was verstanden 
zu werden, mir zugleich widersteht. Ich muss den Widerstand, den der Andere 
meinem Verstehen bietet, überwinden – nicht, indem ich ihn breche (dann bliebe 
zu verstehen nichts mehr übrig), sondern indem ich seine ›Störung‹ zum Anlass 
nehme, Abstand zu mir selber zu nehmen. Aus diesem Abstand heraus nähere 
ich mich ihm; ich leihe ihm, um ihn zu verstehen, mein Inneres. In dem Maße, 
wie sich mein Inneres noch zu sich selbst different verhält, bleibt meine Leihga-
be vorläufiger Natur: Ich werde nie ganz verstehen. Zugleich verstehe ich immer 
besser, insofern ich übers Nicht-verstehen-Können an mein Grundwissen erin-
nert werde, dass Wirklichkeit (mir) erscheinende Wirklichkeit ist, dass sie von 
daher nie ›eine‹ ist.   

Es ist unser Unterschiedensein von allem, noch von uns selber, das uns mit-
einander verbindet. Indiz dieser Verbundenheit ist, dass mich die Verlorenheit 
des Anderen zu berühren vermag, weil sie an meine eigene rührt. So kommuni-
zieren wir miteinander auch weniger, um uns miteinander zu verbünden, als uns 
unserer Verbundenheit, aller Unterschiedenheit zum Trotz, zu vergewissern. Als 
autopoietische Wesen existieren wir einerseits in monadischer Einsamkeit, wäh-
rend wir genau darüber, jeder für sich, mit unserer Umwelt (als Außenseite eines 
uns verschlossenen Innen) miteinander strukturell verkoppelt sind. Wie ich die 
Umwelt, mit der ich interagiere, meiner internen Struktur gemäß wahrnehme und 
handhabe, ihr, um sie zu verstehen, mein Inneres leihe, könnte ich mich, im Um-
kehrschluss, selber gar nicht von außen sehen, sähe ich mich nicht je schon in In-
teraktion mit Anderen: Ich erfahre die Anderen als Spiegelungen meiner selbst 
wie mich als deren Spiegel.33

Die Rationalität meines äußeren Umgangs mit mir selber im Zuge der Kom-
munikation mit Anderen ist noch Leistung meiner Innerlichkeit, ihrer Differenz 
zu sich – mir – selber. Genauso ist der soziale Akt meiner Selbstrücknahme vor 

                                                
33  Vgl. Humberto R. Maturana: Kognition. In: Siegfried J. Schmidt (Hg.): Der Diskurs 

des Radikalen Konstruktivismus. Frankfurt/M. 1996, S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


192 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

dem Anderen noch das Werk meines Herausgangs aus mir. Vom Anderen ›ge-
stört‹, weiß ich mich bereits aus meiner Selbstzentrierung gebracht. Mich in mir 
von mir lösend, unterstelle ich meine Subjektivität dem höher stehenden Gebot 
unserer Gegenseitigkeit, meine Existenz unserer Koexistenz. Was eine abstrakte 
moralische Fragestellung ist, ist zugleich ein Tatbestand unserer Wahrnehmung: 
Zur Selbstdezentrierung genötigt, nehme ich den Anderen überhaupt erst als 
Selbstsein, als mir widerstehendes wirkliches Einzelwesen, zur Kenntnis. Auf 
diese Weise, im Maße ihres Herausgangs aus sich, rechnet meine Subjektivität 
mit der Subjektivität des Anderen. Ich muss die Subjektivität des Anderen nicht 
als solche nachvollziehen können, um zu verstehen. Es ist zuerst und zuletzt 
meine Fähigkeit zur Selbstreflexion und -distanz, die mich dem Anderen nahe 
sein lässt. Genauso bleibt noch meine Subjektivität der Ort, wo Sachlichkeit und 
Objektivität errungen werden. Sie werden über die Distanz einer Subjektivität zu 
sich selber errungen, darüber, dass sie einem Dritten von Innen und Außen folgt, 
in deren Differenz sie sich platziert findet. 

Der Weg aufs Dritte von Innen und Außen hin ist der zwischen Erkennen 
(Außen) und Verstehen (Innen). So kann ich, wie gesagt, jemand nur verstehen, 
wenn ich seinen Widerstand gegen mein Verstehen mit verstehe; nur so erkenne 
ich ihn als wirklich. Während ich mich im Erkennen zu Objektivität disziplinie-
re, dazu, dem Anderen in seinem Wirklichsein gerecht werden zu wollen, ver-
stehe ich mit meiner ganzen Person. Vom zu Verstehenden getrennt, leihe ich 
ihm mein Inneres; ich nähere mich ihm in seiner Unterschiedenheit von allem 
über meine eigene. Bei seinem Widerstand gegen mein Verstehen angekommen, 
erkenne ich ihn als wirklich, als fremdes Selbstsein, an. Ich gebe ihn in seinem 
Nicht-verstanden-werden-Können frei, um ebenso frei die Leihgabe meines In-
neren zurückzunehmen: Ich mache mich davon frei, alles und jeden verstehen zu 
müssen. 

Erkenntnis verlangt den willentlichen Selbstausschluss des Erkennenden aus 
dem Erkannten per Akkommodation ans zu Erkennende. Verstehen dagegen re-
sultiert aus dem Selbstverständnis dessen, der etwas Erkanntes verstehen will –  
der das Bedürfnis und die Fähigkeit verspürt, es in sich aufzunehmen, d.h. ihm 
sein Innen zu leihen. Niemand kann jemanden oder etwas direkt verstehen, 
schon deswegen nicht, weil er als verstehen Wollender nicht nur in einem Ver-
hältnis zum zu Verstehenden, sondern zu sich selber steht, durch das mein Ver-
stehenwollen ›hindurch‹ muss. Andererseits bin ich, aufgrund der Differenz zu 
mir selber, die ich als Denkender unwillkürlich durchspiele, in der Lage, mir ein 
anderes Selbstverständnis vorzustellen, von dem ich doch weiß, dass es meinem 
eigenen Selbstverständnis prinzipiell entzogen bleibt. Der Abgleich dessen, was 
ich intuitiv verstehe, mit dem, was ich als Grenze eigenen Verstehenkönnens zu 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 193

erkennen genötigt bin, macht, dass ich mich in meinem Denken weiterentwickle. 
Mein Denken wird so nie ganz meines; noch zu ihm befinde ich mich, wie zu 
mir selber, in ›unendlicher Nähe‹. Ich kenne nicht schon die Antwort meines 
Denkens auf die ihm augenblicklich zugrunde liegende Differenz von Innen und 
Außen. Niemand kennt sie – sich – schon, insofern sich jeder ihr – sich – gegen-
über verspätet. Wie niemand sein eigenes Denken auswendig kennen kann, ohne 
sich mit sich selbst zu langweilen.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


XIII  Einsamkeit und Kommunikation 

Wahrnehmen heißt immer schon mehr wahrnehmen: Wahrnehmend füge ich 
dem Wahrgenommenen meine Wahrnehmungsweise hinzu. Ich kann nicht tren-
nen zwischen dem Wahrgenommenen und der Art meiner Wahrnehmung – und 
muss es doch. Daher denke ich; ich wende mein Grundwissen, dass Wirklichkeit 
erscheinende Wirklichkeit ist – dass Erscheinung und das, wovon es Erschei-
nung ist, nicht identisch sind , aufs von mir Wahrgenommene an. 

Sich Sinn öffnen: sich Zeit verschaffen 

Während ich, etwas wahrnehmend, nicht zwischen dem Wahrgenommenen und 
mir als Wahrnehmenden unterscheiden kann, trete ich denkend bereits den Ge-
genbeweis an. Ich weiß nämlich, woher auch immer, dass, was erscheint, mir er-
scheint, dass ich es bin, der etwas wahrnimmt. Weiterdenkend wende ich mein 
Grundwissen sowohl auf meine Wahrnehmungen als auch auf mich als Wahr-
nehmenden an. Vor die Erscheinungshaftigkeit der Wirklichkeit gestellt, sehe ich 
mich selber wie von außen. Ich nehme an mir wahr, wie ich etwas oder jeman-
den wahrnehme. Meine Wahrnehmungen reflektierend, öffnet sich mir mit der 
mit wahrgenommenen Differenz zwischen mir als Wahrnehmenden und dem 
von mir Wahrgenommenen etwas mich unsichtbar mit ihm Verbindendes. Die-
ses trennend-verbindende Dritte von Innen (Wahrnehmung) und Außen (Wahr-
genommenem) erfahre ich als Sinn. Ihm unterstelle ich mein heutiges Empfin-
den, Denken und Handeln. Dieser Sinn ist offen, in dem Maße, wie er sich über 
die Öffnung eines Dritten von Innen und Außen erst herausbildet. Auf ihn hin 
nehme ich zu gleichen Teilen Abstand zu meinen Wahrnehmungen und mir als 
Wahrnehmendem, um von dorther in Koevolution mit dem mich umgebenden 
Außen wie mit mir selber zu treten. 

Sinn erschließt sich über die Abstandnahme des ihn Suchenden zu sich. Er 
erfüllt sich nicht über eine Suche, sondern als ein jähes Gefundenhaben, als 
neue, überraschende Sicht auf die Dinge und mich selber. Sinn ist insofern nicht 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


196 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

konstruierbar. Dafür führt er mich in meiner Selbstkonstruktion: als Vorausbild 
einer bewältigten Innen-Außen-Differenz in Hinblick auf ein Drittes von Innen 
und Außen, das mich aus deren Umklammerung herausführt. Nichts ist leichter, 
als Sinn trivialrealistisch zu bestreiten; er zeigt sich ja nirgends, weder innen 
noch außen. Er kündet einzig und allein von der Meisterbarkeit der Differenz 
von Innen und Außen, von der wir jeweils bestimmt sind, davon, dass wir in der 
Lage sind, in uns Dominanz über ein uns Dominierendes herzustellen. Die Meis-
terbarkeit der uns hier und heute bestimmenden, in die Enge treibenden, uns die 
Enge zugleich perspektivisch erschließen lassende Differenz von Innen und Au-
ßen ist Ausweis des autopoietischen Vermögens unseres Inneren. Wir werden 
nie an dessen Grund gelangen, weil es gerade darin besteht, dass sich unser Inne-
res in Differenz zu sich selber befindet und immer neu bringt, sich gleichsam 
teilt und kraft dieser Teilung in ein Verhältnis zu sich selber bringt.  

Dass ich Abstand zu mir herstellen kann, ist im jaspersschen »Bewusstsein 
überhaupt« vorgebildet: Alles, was sich ihm – mir – zeigt, zeigt sich in Form ei-
ner Subjekt-Objekt-Spaltung. Das Bewusstsein dieser primären Spaltung ver-
schafft mir Einlass in die weitergehende – sich auf Subjekt- und Objektseite fort-
setzende – Differenz von Innen und Außen. Sie durchlaufend, entfalte ich sie; 
ich entfalte sie in und mit mir. Im Durchgang der mich hier und jetzt bestim-
menden Differenz von Innen und Außen gewinne ich mit dem Abstand zu mir 
den für meine Individuation nötigen Spielraum: Zeit. Bewusstsein haben heißt, 
nach Lévinas, Zeit haben.1 Ich gewinne hier und heute Abstand zum Hier und 
Heute. Je rückhaltloser ich mich in die gegebene Differenz von Innen und Außen 
begebe, desto mehr wird sich mein Sinn für Mögliches weiten. Im Maße dieser 
Weitung feie ich mich gegen die Versuchung, mir für die Zukunft Notwendig-
keiten auszuklügeln, die doch nur mein heutiges Eingeklemmtsein in einer In-
nen-Außen-Differenz extrapoliert. So halte ich mich noch in meinen Antizipati-
onen einem Nichtantizipierbaren, nicht zuletzt der Überraschbarkeit von mir 
selber, offen. Von der Überraschbarkeit von mir kaum mehr überraschbar, werde 
ich gegenüber meinen Verspätungen mir selbst gegenüber zunehmend gelasse-
ner; im Gegenteil, sie werden mir zum Kapital meiner Selbstverantwortung, die 
sich als Absolvenz der von mir selbst induzierten Zeitschleifen aus Erinnerung 
und Versprechen vollbringt.  

So sehr dem trivialen Realismus die Wirklichkeit etwas Geschlossenes, 
Wiss- und Aussagbares ist, identifiziert er Sinn mit der Bedeutsamkeit, die ich 
als jeweils Wahrnehmender dem von mir Wahrgenommenen zumesse. Ich messe 

                                                
1  Vgl. Emmanuel Lévinas: Totalität und Unendliches. Versuch über die Exteriorität. 

Freiburg i. Br. und München 1987, S. 348. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 197

ihm in dem Maße eine feste Bedeutung zu, wie ich versäume, mich als Wahr-
nehmenden mit wahrzunehmen und auf ein Drittes von Wahrgenommenem und 
Wahrnehmendem – also mich – zu reflektieren. So wenig ich mich reflektiere, so 
wenig gibt es einen von meinem Willen nach Sinn unabhängigen Sinn, genauso 
wenig wie es eine von meinen Wahrnehmungen unabhängige Wirklichkeit gibt, 
fremdes Selbstsein, das meinem widersteht. Abzüglich der von mir der äußeren 
Wirklichkeit zugemessenen Bedeutsamkeit, über die ich mich jener gegenüber 
sozusagen über Wasser halte, ist Wirklichkeit bloße, entmutigende Faktizität. Ihr 
Entmutigendes besteht in der Verletzung meines Grundwissens, dass die Wirk-
lichkeit, wie sie mir erscheint, nicht in ihren Erscheinungen aufgeht. Es besteht 
darin, dass schiere Faktizität die Idee realen Selbstseins, eines Bevölkertseins der 
Wirklichkeit von wirklichen Einzelwesen, die als diese verstanden werden wol-
len, radikal ausschließt.  

Damit verschließe ich mich gleichzeitig in mir selber. Ich beraube mich eines 
Anlasses zu lernen, mich über den Umweg des Außen selbst kennenzulernen. Ich 
beraube mich eines mir Widerstand bietenden Gegenübers, an dem ich meine 
Fähigkeit, eine sich mir bietende Innen-Außen-Differenz auf eigene, innengelei-
tete Weise zu durchlaufen, erprobe. Statt mich selber der Wirklichkeit als einem 
mir entgegenstehenden Selbstsein näherzubringen, an das ich mich, ihm mein In-
neres leihend, aktiv vergäße, generiert bloße, trivialrealistische Faktizität Pseu-
donotwendigkeiten, mit denen ich mich ebenso pseudosouverän selber aufspiele: 
Wo sich die Gelegenheit böte, mich für etwas, das ich nicht schon selber bin, zu 
öffnen, d.h. mich auf eine bestehende Innen-Außen-Differenz einzulassen, sehe 
ich mich bemüßigt, ein mich herausforderndes fremdes Wirkliches, sei es abzu-
wehren, sei es zu überwältigen. 

Realismus der »wirklichen Variationen« 2 

Für Piaget stellt Wirklichkeit, vor aller Faktizität, ein funktionelles Zusammen-
spiel von Möglichkeit und Notwendigkeit dar. Jedes reale Phänomen ist danach 
als Aktualisierung eines Möglichen zu denken. Zugleich erweist es sich als so 
notwendig, wie es bereits Bestandteil der Gesamtheit möglicher Variationen ge-
wesen sein muss. Wirklichkeit, wie wir sie jetzt und hier vorfinden, stellt die ak-
tuelle Überschneidung von Möglichem und Notwendigem dar.2 Es ist diese 
Überschneidung, die das jeweilige Erscheinen von Wirklichkeit bewirkt. Indem 
der triviale Realismus, faktizistisch, unseren Sinn für Wirklichkeit von unserem 

                                                
2  Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget – ein Selbstporträt in Gesprächen, S. 212. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


198 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Grundwissen um ihre Erscheinungshaftigkeit, die Differenz von Erscheinung 
und dem, wovon es Erscheinung ist, entkoppelt, tut es uns – tun wir uns selbst – 
Gewalt an. Er wird uns zur Quelle gleichermaßen unserer Selbstüberschätzung 
wie -erniedrigung.  

Die uns trivialrealistisch suggerierten ›Notwendigkeiten‹ bedrängen uns so 
sehr, wie wir uns als Zuschauer einer filmhaft ablaufenden äußerlichen Wirk-
lichkeit aus dem allgemeinen koevolvierenden Werden heraushalten und darüber 
letztlich den Kontakt zu uns selbst verlieren. Wollen wir dies vermeiden, müssen 
wir uns von den Suggestionen eines Pseudonotwendigen einerseits, vom Zwang 
zur Pseudosouveränität andererseits befreien. Wir brauchen uns lediglich der uns 
hier und jetzt bestimmenden Differenz von Innen und Außen auszusetzen, um 
uns inmitten jener wirklichen Variationen vorzufinden, deren Bestandteil wir 
nicht nur selber sind, sondern die wir als Teilnehmer der Wirklichkeit mit der 
Entfaltung unserer selbst mitschaffen, d.h. Mögliches wirklich werden lassen. 
Jede mich bestimmende Differenz von Innen und Außen konkretisiert sich, von 
mir durchlaufen, zu einer wirklichen Variation. Ihr muss ich mich, um ›durchzu-
kommen‹, akkommodieren. Ich passe mich damit nicht nur den mich bestim-
menden Bedingungen meiner Existenz an, sondern ihnen ein: Ich mache mich 
zum Agenten der Überschneidung von Möglichem und Wirklichem, indem ich 
die vorgefundenen Verhältnisse meinen mitgebrachten Intentionen und Bedürf-
nissen assimiliere. 

Um nichts als meines eigenen Durchkommens willen gehe ich in die mich 
aktuell bestimmende Innen-Außen-Differenz hinein. Im Zuge ihrer Absolvenz 
assimiliere ich die sich herausbildenden wirklichen Variationen meinen Bedürf-
nissen und Vorhaben, wie ich zuvor meine Bedürfnisse und Vorhaben an die be-
stehenden wirklichen Variationen akkommodiert habe. Innen und Außen wech-
seln dabei mehrmals die Plätze: Ich mache das Außen, dem ich mich viabel 
mache, mir selber viabel; ich verinnerliche es, um wiederum aus mir herauszuge-
hen, das mir Eingeprägte zu entfalten, das Entfaltete – mich als Werdenden – 
dem Außen hinzuzufügen. Ich ›konstruiere‹ mich auf diese doppelte Weise mei-
ner Selbstentfaltung einerseits, meiner Selbsthinzufügung andererseits. Kon-
struktionen sind Herstellungen von Selbstverhältnissen inmitten vorgefundener 
wirklicher Variationen. Selbstverhältnisse wiederum sind Entfaltungen absol-
vierter Innen-Außen-Differenzen; durch sie hindurchgehend, individuieren wir 
uns. Medium unserer Individuationen ist unsere Freiheit, die uns, inmitten von 
Unfreiheit, als innere Freiheit gegeben ist. Sie bewirkt in uns zugleich ein sich 
vertiefendes Gefühl unseres Unterschiedenseins von allem, noch von uns selber. 
Es ist dieses Gefühl, das uns in unserer Verlorenheit für das uns Verbindende 
sensibilisiert.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 199

»Wahrheit ist«, sagt Jaspers, »was uns verbindet – und: in der Kommunikati-
on hat Wahrheit ihren Ursprung.«3 Auch wenn wir die Wahrheit niemals er-
kenntnismäßig werden ermitteln können, können wir sie doch ethisch, an unserer 
Lebensführung, erweisen. Wir können als in uns stehende, aus uns handelnde 
Wesen, die von ihrer Umwelt unterschieden und darüber mit ihr strukturell ver-
koppelt sind, in all unserer Verlorenheit unsere Verbundenheit miteinander reali-
sieren, indem wir unsere akosmische Vernunftbegabtheit dafür einsetzen, einen 
antifaktischen Bereich der Verbundenheit zu schaffen, durch unseren einfachen 
guten Willen zu einvernehmlichem Verhalten, der bereits unsere Fähigkeit zu 
ihm bekräftigt.4  

In uns selbst bereits haben wir an einem Umfassenderen als uns selber teil. 
Wir haben teil an ihm in unserem Sinn für ein Selbstverständliches, noch dann, 
wenn es alltäglich dementiert wird. Wir verhalten uns zueinander, wie wir zu uns 
selber stehen – im Positiven wie im Negativen. Was wir für uns selber erreichen 
wollen, können wir nur mit den Anderen erreichen5, in Kopplung an die Verhält-
nisse, die uns umgeben und bestimmen. In gleicher Weise wirkt mein kommuni-
katives Vermögen von innen nach außen und von dorther zurück auf mein Inne-
res. Um mich auszudrücken, muss ich aus mir herausgehen; im Herausgang aus 
mir nehme ich mein Inneres nach draußen mit. Damit exponiere ich mich nicht 
nur vor den Anderen, sondern auch vor mir selber. Nicht nur, dass ich nach au-
ßen trete und mein Inneres dorthin mitnehme; ich beginne, mich und mein Inne-
res meinerseits wie von außen zu sehen, um von dorther, mit den Augen der An-
deren (die ich mit meiner Sicht auf mich ausstatte), das Maß meines Heraus-
gangs aus mir zu regulieren.  

Kommunizierend trete ich aus meiner Selbstumschlossenheit heraus, gehe 
auf den Anderen in der Hoffnung zu, mich ihm – und über ihn mir selber – ver-
ständlich machen zu können. Ich sende Zeichen des Michzeigens aus, die die 
semiotische Ebene der Kommunikation vorgeben, auf der ich vom Anderen ge-
sehen und verstanden werden will. Ich schaffe einen immateriellen Kontext, in-
nerhalb dessen ich als innerliches Wesen mit anderen innerlichen Wesen auf äu-
ßerliche Weise verkehre, auf eine Weise, die ihn und mich als innerliche Wesen 
bewahrt. Ich schaffe einen mich mit dem Anderen verbindenden Kontext, indem 
ich mich mit Worten und Gesten verständlich zu machen, aus mir, meiner 

                                                
3  Karl Jaspers: Der philosophische Glaube, S. 46. 
4  Vgl. Humberto R. Maturana: Erkennen: Die Organisation und Verkörperung von 

Wirklichkeit. Ausgewählte Arbeiten zur biologischen Epistemologie. Braunschweig 
und Wiesbaden 1985, S. 29f. 

5  Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 57. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


200 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Selbstumschlossenheit, meinem In-Sprache-Sein sprechend herauszutreten su-
che, um mich so dem Außen als von ihm Unterschiedenen hinzuzufügen. 

Um meiner eigenen Verstehbarkeit willen öffne ich mich dem Anderen. Ich 
lasse mich von ihm gleichsam aus der Fassung bringen, d.h. ich nehme ihn zum 
Anlass, mich in mir zu dezentrieren. Aus der Fassung gebracht, werde ich mir – 
in meiner Unterschiedenheit von mir selber – näher gebracht. Es ist ein Ausweis 
von Identität, von sich selbst abzusehen, sich für anderes als sich selber zu inter-
essieren und zu engagieren.6 Von daher halte ich dem Anderen gerade darüber 
stand, dass ich die durch ihn ausgelöste Destabilisierung mit freiwilliger Selbst-
dezentrierung kontere: ihn zum Anlass eines Lernens nehme. Auf diese Weise 
wende ich an mir selber die Erfahrung doppelter Kontingenz als Regel unseres 
von Ungleichzeitigkeit bestimmten Miteinanders an. Ich lerne, mich im eigenen 
Handeln als innerliches Wesen zu bewahren und darüber dem Anderen Platz für 
die Achtung seiner Andersheit zu machen. 

Kritik der Intersubjektivität 

Es ist noch ein Akt meiner Innerlichkeit, aus mir heraus-, auf den Anderen zuzu-
gehen, mit ihm zu kommunizieren. Die Kommunikation, d.h. der äußerliche 
Verkehr mit den Anderen, kann mich nicht davon entlasten, auf meine eigene, 
einsame Weise durch die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen zu 
gehen. Jaspers bringt den Gedanken in eine Kreisform: Um ich selbst zu sein, 
brauche ich die Kommunikation mit den Anderen, während ich erst aus meiner 
Einsamkeit in Kommunikation mit ihnen trete.7 Das jeweilige Dritte von Innen 
und Außen, woraufhin jeder Einzelne in Absolvenz der ihn bestimmenden Diffe-
renz von Innen und Außen unterwegs ist, ist nicht schon unser gemeinsames 
Drittes. Aber es macht uns bereit zu ihm. Was uns zu ihm bereit macht, ist das 
Wissen, dass uns gerade das, was uns voneinander unterscheidet, miteinander 
verbindet. Wir erkennen einander in unserer eigenen Unterschiedenheit von al-
lem, noch von uns selber, wieder: Die Verlorenheit des einen rührt an die des 
anderen.  

Zu Recht wendet sich Ernst von Glasersfeld gegen das Konzept eines auf der 
Vorstellung eines intersubjektiven Wissens beruhenden sozialen Konstruktivis-
mus. Wir können ein gemeinsames, intersubjektives Drittes lediglich praktisch 
wollen, nicht aber theoretisch voraussetzen. Wäre es voraussetzbar, brauchten 

                                                
6  Vgl. Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 157. 
7  Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 201

wir es nicht mehr praktisch zu wollen. Soziales Wissen stellt sich immer nur in 
Erfahrung des Abgrunds zwischen Einzelnem und Einzelnem her, wo jeder je-
dem eine Blackbox ist, wo jeder jedem nur über die Äußerlichkeit seines Han-
delns und die Zeichen, die er aussendet, nachvollziehbar ist, nicht aber als er sel-
ber.8 Es gibt mithin kein Wissen des Sozialen, nur das der doppelten Kontingenz: 
nie schon zu wissen, was der Andere gerade denkt und zu tun beabsichtigt. Wir 
können den sozialen Zusammenhalt so wenig konstruieren wie den Sinn, den wir 
suchen. Wir können ihn bestenfalls aus der erfahrenen doppelten Kontingenz, 
die zwischen uns waltet, rekonstruieren. Wir können ihn aus den wirklichen Va-
riationen, in deren Mitte wir uns jeweils vorfinden, extrahieren, derweil jeder für 
sich einen Ausweg aus der aktuellen Umklammerung von Innen und Außen, ein 
Drittes von beidem, das aus ihr herausführt, sucht. Entscheidend ist die Indirekt-
heit, über die sich ein sozialer Zusammenhang herstellt. Er ist das Ergebnis unse-
rer koevolutionären Individuationen auf ein sich immer erst noch öffnendes Drit-
tes hin, von dem her wir uns in aller Unterschiedenheit voneinander miteinander 
verbunden erfahren. Erich Jantsch erblickt denn auch nur dort einen »echten 
Dialog«, wo zwei Wesen weniger intersubjektive Unterstellungen austauschen, 
als dass sie aus dem Moment ihrer Begegnung heraus, interaktiv, ein ihnen be-
reits gemeinsames Drittes entbergen und somit etwas Sichtbares zu konstituie-
ren.9

Während ich, vor ein konkretes Problem gestellt, auf ein sich mir öffnendes 
Drittes von Innen und Außen hoffe, das mir einen Ausweg bietet, weiß ich nicht, 
wovon die Anderen bedrängt sind. Ich weiß nur, dass unsere Probleme wie deren 
Bewältigungen eine vergleichbare Struktur aufweisen: Jeder muss seine Antwort 
auf die ihn bedingende Differenz von Innen und Außen finden; jeder muss die 
Differenz auf seine Weise durchlaufen, um sich, auf ein Drittes von Innen und 
Außen bezogen, von deren Bedrängung zu befreien; jeder muss aus sich heraus-, 
auf die Anderen zugehen, sich aus seiner Selbstzentriertheit lösen, um sich, 
wenn auch stolpernd, immer wieder aufs Neue in eine vorlaufend-vorläufige Ba-
lance zu bringen. Um meiner eigenen Balance willen muss ich eine umfassende-
re Balance im Blick haben. Von dieser her bringe ich überhaupt erst die Kraft zu 
jener auf. Um mit mir, nach innen hin, im Gleichgewicht zu sein, bedarf es des 
Ausgleichs nach außen hin, mit den Anderen. Dieser Ausgleich untersteht dem 

                                                
8  Vgl. Drittes Siegener Gespräch über Radikalen Konstruktivismus. Ernst von Glasers-

feld im Gespräch mit Lumis. In: Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus, 
S. 344. 

9  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 282. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


202 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Gebot eines uns verbindenden Selbstverständlichen, materialisiert sich dieses 
auch nirgends.  

Es ist die Aufgabe der Vernunft, dieses Selbstverständliche – vor allem Ver-
stehen Verständliche – antifaktisch zu vertreten. Sie vertritt es, so Jaspers, in 
Form »universellen Mitlebens« und »totalen Kommunikationswillens«.10 Auch 
wenn uns allen Vernunft gegeben ist, so einigt sie uns nicht schon, sondern erst 
unser Wille, von ihr Gebrauch zu machen: uns freiwillig in unserem Inneren auf 
ein zu Lernendes – und uns miteinander Verbindendes – hin zu dezentrieren. 
Dabei hilft uns unser Sinn fürs Selbstverständliche, das Verbindende der Wahr-
heit selbst. Wir kommunizieren, als zu Kommunikation Fähige, aus einem uns 
bereits Verbindenden heraus, als, in all unserer Irrtumsfähigkeit, habituell auf 
Wahrheit Bezogene, die aus der Erfahrung ihrer Verbundenheit heraus aus eige-
nen Kräften ein Verbindendes zu schaffen versuchen. Per Kommunikation er-
weisen wir aneinander unsere Friedensfähigkeit zu, indem wir die Erwartung des 
Normalfalls eines uns in aller Unterschiedlichkeit zum Trotz Verbindenden an 
uns und unseresgleichen herantragen, auf dass wir diesen Normalfall mit unse-
rem eigenen Handeln beglaubigen.  

Wo Sprache nicht verbindet: Wahn und Totalisierung 

Jaspers kontrastiert die Normalität dieser Erwartung am Gegenbeispiel ihres psy-
chopathologischen Ausfalls. So existiert keine den Schizophrenen gemeinsame 
Welt, in der Schizophrene einander als Schizophrene erkennen und sich darüber 
verständigen könnten. Es kann so wenig eine ihnen gemeinsame Welt geben, wie 
die Differenz von Innen und Außen in der Schizophrenie als nicht bewältigbar 
erlebt wird: sei es, dass sich die Betroffenen komplett mit der äußeren Welt iden-
tifizieren, sei es, dass sie sich selbst wie auf einen Punkt zusammengezogen er-
leben, sei es, dass sie glauben, alle Welt könne in ihr Innerstes blicken.11

Wo ich dagegen die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen als 
absolvierbar erfahre, um sie aus dieser Erfahrung heraus auf zunehmend selbst-
bestimmte, innengeleitete Weise zu durchlaufen, erfahre ich Wirklichkeit als 
Widerstand gegen mich. An ihm erfahre ich mich als von ihr, von allem, noch 
von mir selber, unterschieden. Über den Umweg der Wirklichkeit, kraft meines 
Bezugs zu dem, was vor mir schon da ist, demgegenüber ich mich von allem An-

                                                
10  Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 115 und 967. 
11  Vgl. ders.: Allgemeine Psychopathologie. 8. unveränderte Auflage. Berlin – Heidel-

berg – New York 1965, S. 105f. und 237. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 203

fang an verspäte, in Erinnerung an mich, der ich schon nicht mehr bin, stoße ich 
auf ›mich‹. Ich stoße auf mich als ein Bewusstseinswesen, dem alles, die Welt, 
es selbst, nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung gegeben ist, während er in 
der Lage ist, sich mit dem, wovon er getrennt ist, immateriell, über Sprache, zu 
verbinden. Ich erlebe Sprache, aller Verschiedenheit, ja, Unübersetzbarkeit der 
Sprachen zum Trotz, als etwas mich immer schon mit den Anderen Verbinden-
des. Vor dem Hintergrund des prinzipiell Verbindenden unseres In-Sprache-
Seins können wir es uns leisten, aus uns herauszugehen, ohne uns verloren zu 
gehen. Wie erst aufgrund unserer Fähigkeit, uns von außen zu sehen, uns in den 
Anderen hineinzuversetzen, Moralität möglich ist, arbeitet unser Sprachvermö-
gen dieser Fähigkeit vor. So antizipiere ich sprechend je schon den Standpunkt 
des Anderen, insofern er mich hören soll und ich mich ihm verständlich machen 
will. Ich setze, bevor ich etwas Bestimmtes sage, einen Kontext struktureller ge-
genseitiger Verstehbarkeit voraus, der mich darauf vertrauen lässt, mit dem, was 
ich sage, grundsätzlich nachvollziehbar zu sein.12

Dieses Grundvertrauen scheint wiederum in der Psychose auszufallen. Wäh-
rend wir im Normalfall, d.h. im Fall einer als bewältigbar erlebten Differenz von 
Innen und Außen, zwischen Selbst- und Fremdbeobachtung changierend, uns der 
Zeichensysteme unserer Sprachen bedienen, um uns einander mit- und nachvoll-
ziehbar zu machen, machen Psychotiker selbstabschließend-privaten Gebrauch 
von Sprache, in einer Weise, die Sprache als Kommunikationsmedium ad absur-
dum führt, so, als solle Sprache trennen und nicht verbinden.13 Dementsprechend 
beschreibt Karl Jaspers genuin philosophische Positionen wie Nihilismus und 
Skeptizismus in ihren Extremen als psychotische Zustände.14 Sie sind in dem 
Maße psychotisch, wie sie einen endgültigen Rückzug von der Außenwelt, den 
Selbstausschluss aus der mich bestimmenden Innen-Außen-Differenz, exekutie-
ren. Diesen Selbstausschluss, jenen Rückzug bezahlt der Kranke mit Wahnfanta-
sien: Mit ihnen muss er die Welt, die ihm untergegangen ist und immer neu un-
tergeht, immer neu aufbauen.15 So wenig ich in diesen Fällen denkenderweise 
auf etwas vertrauen kann, wovon mein Denken bereits getragen wäre (um auf-
grund dessen aus mir heraus-, in Kommunikation mit Anderen zu treten), werde 

                                                
12  Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 23. 
13  Vgl. Fritz B. Simon: Psychopathologische Konstruktionen. In: Gebhard Rusch und 

Siegfried J. Schmidt (Hg.): Konstruktivismus in Psychiatrie und Psychologie. 
Frankfurt/M. 2000, S. 96. 

14  Vgl. Karl Jaspers: Allgemeine Psychopathologie, S. 247. 
15  Vgl. Sigmund Freud: Über einen autobiographisch beschriebenen Fall von Paranoia. 

A.a.O., Bd. VII, S. 192f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


204 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

ich im Denken Totalität anstreben: eben die, derer ich real entbehre. Anstatt 
meine Idee von Ganzheit (die ich als Person bereits mitbringe) an die äußere 
Wirklichkeit heranzutragen und daran meine bleibende Unterschiedenheit von 
allem – mich in meiner exzentrischen Position – sowohl zu erfahren als auch 
auszudrücken, fühle ich mich gezwungen, das Ganze als solches, totalisierend, in 
Ausschluss meiner selbst, zu denken.  

Das Gefühl eigenen Ganzseins, von Selbstkohärenz im Sinne Antonovskys, 
stellt sich über gelungene Integrationen von Begrenzendem, Verschiedenarti-
gem, Widerstrebendem bei gleichzeitigem Loslassen innerer Fixierungen, Ängs-
ten wie Erwartungen, her. Es nimmt ab und verhärtet sich zu Zwanghaftigkeit 
mit Abnahme der Bereitschaft, mich mit der mich augenblicklich bestimmenden 
Innen-Außen-Differenz zu konfrontieren. So beginnt sich mein Denken nicht als 
antwortend, sondern als vorgebend misszuverstehen. Erik H. Erikson unterschei-
det zweierlei Gestalten des Ganzen: »Ganzheit« und »Totalität«.16 Erfahre ich 
Ganzheit bereits an mir selber, als organisches Zusammenwirken von Heteroge-
nem bei fortschreitender Wechselbeziehung zwischen Funktionen und Teilen 
meiner selbst als lebendigen Organismus, so stellt Totalität ein konturiertes Gan-
zes dar, wo Innen und Außen geschieden sind, wo, was innen ist, nicht draußen 
bleiben darf, während Äußeres drinnen nicht geduldet wird, kurz, das in gleich 
absoluter Weise aus- wie einschließt.  

Aufs Ganze vertrauend, überlasse ich mich der Selbstorganisation dieses 
Ganzen analog zu der sich autopoietisch herstellenden Ganzheit meiner eigenen 
Person. Noch, ja, gerade dort, wo ich mich von allem unterschieden weiß, mache 
ich die Erfahrung eines mich latent Haltenden. Zugleich muss ich mich zu dieser 
Erfahrung erst bereit machen, mich diesbezüglich selber konditionieren, etwa in-
dem ich mich bereit mache, mich der mich hier und heute bestimmenden Diffe-
renz von Innen und Außen zu konfrontieren, in einem nächsten Schritt in sie 
hineinzugehen, um mich in einem weiteren Schritt einem sich mir draußen un-
verhofft Öffnenden innerlich zu öffnen. Die daran geknüpfte Erfahrung, selber 
immer nur antworten, nichts erschaffen zu können, das nicht der Möglichkeit 
nach schon da wäre, also nie über die erste Initiative zu verfügen, verdichtet sich 
mir zum Gedanken einer mich mit dem Anderen verbindenden Conditio humana. 
Er verbindet uns, wie er uns an unsere Unterschiedenheit von allem, noch von 
uns selbst, erinnert. Überall dort, wo ich den Gedanken einer unserer Macht und 
Intelligenz grundsätzlichen entzogenen menschlichen Bedingtheit herunterspiele, 
bin ich gezwungen, um meiner selbst sicher zu sein, einerseits mein Umfeld kon-
trollieren und zu manipulieren und andererseits mich selber immer neu erfinden 

                                                
16  Vgl. im Folgenden Erik H. Erikson: Identität und Lebenszyklus, S. 168 (Anm.). 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 205

zu müssen, ohne jemals der sein zu dürfen, der ich bin. Ich muss, nach innen wie 
nach außen hin, permanent konstruktive Leistung aufwenden: totalisieren.  

Auf die Dauer meines eigenen Lebens wird hierzu meine Kraft und Intelli-
genz nicht ausreichen. Es wird meinem Denken nicht gelingen, einen Zustand 
innerer Sicherheit herzustellen, der nicht wieder von meinem Weiterdenken de-
mentiert würde. Genauso werde ich meine Umwelt nicht dauerhaft unter Kon-
trolle halten oder manipulieren können, ohne dass ich das Selbstsein meiner 
Umwelt als Widerstand zu spüren bekäme. In dem einen wie dem anderen Fall 
werde ich unablässig damit beschäftigt sein, Lücken, die sich mir auftun, zu 
schließen, ohne dass sich je eine Geschlossenheit des Ganzen herstellen würde, 
in und an dem ich endgültige Sicherheit fände.  

Der Existenzialismus des radikalen Konstruktivismus und der 
radikale Konstruktivismus des Existenzialismus 

Kierkegaard nennt es, wie gesehen, das »Ärgernis« des Verstandes, etwas den-
ken zu müssen, das er gar nicht denken kann. Er kann es insofern nicht denken, 
als unser Denken immer nur auf die ihm zugrunde liegende Differenz von Innen 
und Außen antworten kann. Das Ärgernis des Verstandes – die Gewaltbereit-
schaft totalisierenden Denkens – geht, so Kierkegaard, aus einer »akustischen 
Täuschung« hervor, der Verkennung dieses jetzigen Augenblicks, demgegenüber 
sich der Verstand im Maße seines Veranlasstseins durch ihn verspätet.17  

Wo ich Vertrauen in ein vorexistentes Ganzes, ein sich immer wieder neu 
öffnendes Drittes von Innen und Außen, durch gedachte Totalität ersetze (mit all 
den vorweggenommenen Pseudonotwendigkeiten im Schlepptau), beginne ich, 
nicht nur diesen Augenblick, sondern alle noch kommenden Augenblicke nie-
derzuhalten. Ich beginne, mit der Wirklichkeit selbst zu konkurrieren. Dabei 
kann ich nur verlieren. So im Fall des radikalen Konstruktivismus Ernst von 
Glasersfelds, wenn dieser seine fugenlose Leugnung einer objektiven Wirklich-
keit durch seine Theorie einer komplett selbstbezüglichen Subjektivität überaus-
gleicht. Wobei sich sein erkenntnistheoretischer Radikalismus bei Nachfrage als 
lebenspraktische Selbstbehauptung eines Einzelnen zu erkennen gibt, der keine 
Muttersprache sein eigen nennen kann: Von Glasersfeld beschreibt seine Hin-
wendung zum Konstruktivismus als für ihn, der er als Kind gleichermaßen im 
Italienischen, Französischen und Deutschen aufwuchs, als einzig gangbaren 

                                                
17  Vgl. Sören Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-

schrift, S. 61. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


206 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Weg, aus dieser Differenzerfahrung heraus sich (s)eine Welt(en) zu konstruie-
ren.18 Was die Radikalität seines Konstruktivismus mit einem Schlag nachvoll-
ziehbar macht – allerdings weniger nach Maßgabe der in seiner Theorie ausge-
sprochenen epistemologischen Verwerfungen als eines dieser Theorie impliziten 
Existenzialismus: eines Denkens der Verlorenheit par excellence.  

Umgekehrt ist der Existenzialismus Jean-Paul Sartres seinerseits eine Art ra-
dikaler Konstruktivismus, verknüpft er doch die freie Selbstwahl des Einzelnen 
mit dem epistemologischen Dogma, wonach das Subjekt seine eigene Subjekti-
vität zu keinem Zeitpunkt überschreiten könne.19 Weder Sartre noch von Gla-
sersfeld sind denn auch mit ihren theoretischen Mitteln zu einem tragfähigen 
Begriff des Politischen gekommen. Gerade dafür hätte es eines Rests an naivem 
Realismus bedurft. Unter politischem Gesichtspunkt nämlich ist ein solcher alles 
andere als naiv, nämlich alternativlos. Er geht aus unserem natürlichen Weltbe-
griff, dem zufolge uns die Sonne, allem besseren Wissen zum Trotz, immer neu 
›unter‹- und ›aufgeht‹ und die Erde ein bewohnbar zu machendes Haus und eben 
kein nur sich im Weltraum drehender und irgendwann verglühender Planet sei. 

Das Politische des naiven Realismus besteht darin, dass voneinander Unter-
schiedene sich nicht nur eine Welt des Gemeinsamen ersehnen, sondern antifak-
tisch-alltagstauglich konstruieren. Wir konstruieren ein Gemeinsame notwendi-
gerweise äußerliche Art, auf dass wir als an einem Gemeinwesen Beteiligte das 
Gemeinsame eben dieses Gemeinwesens nachvollziehbar erhalten und, darauf 
aufbauend, die Möglichkeit gemeinsamen Handelns begründen. In seiner Selbst-
konstitution durch gemeinschaftliches Handeln kommt dem Politischen, so Ernst 
Vollrath*, strukturell Sichtbarkeit zu: Wir müssen uns im politischen Umgang 
mit der Welt und miteinander auf die Zeichen, die wir einander geben, verlassen 
können.20 Das Politische drängt in dem Maße zur Sichtbarkeit, wie es auf Viel-
heit beruht. Vielheit wiederum konstituiert und erhält sich über Oberflächig-
Meinungshaftes. In diesem Sinne ist das Politische nicht nur anti-ontologischer, 
sondern nicht-theoretischer Natur. Es lässt sich weder auf weltanschauliche 
Treue noch auf wissenschaftliche Erkenntnisse verpflichten. Politische Urteils-
kraft bewahrt uns, im Gegenteil, unseren Sinn für das ›Uneigentliche‹, Zeichen-
hafte, äußerlich Vermittelnde unseres Zusammenlebens, indem sie ihre Grund-

                                                
18  Vgl. Drittes Siegener Gespräch über Radikalen Konstruktivismus. A.a.O., S. 345. 
19  Vgl. Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus? A.a.O., S. 12. 
*  Ernst Vollrath (1932-2003), deutscher Philosoph des Politischen in der Nachfolge 

Hannah Arendts (1906-1975). 
20  Vgl. im Folgenden Ernst Vollrath: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. 

Stuttgart 1977, S. 35. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 207

sätze weniger aus einem Denken ableitet, als dem Meinen und Handeln der 
Menschen selbst abschaut. 

Es ist gerade das erkenntnistheoretische Defizit politischen Common-Sense-
Denkens, das seine Nachvollziehbarkeit und Verlässlichkeit ausmacht. So ist 
beispielsweise Maturana, unbeschadet seines selbstbezüglich-konstruktivisti-
schen Denkansatzes, in Fragen der Ethik und Politik durchaus ›naiv‹. Ja, sein 
bewusst eingegangener Widerspruch zu seiner eigenen wissenschaftlichen Theo-
rie macht seine ethisch-politischen Aussagen überhaupt als solche erkenn- und 
sympathetisch nachvollziehbar.21 – Während Sartres politisch-soziales Denken 
nicht grundlos22 zeitlebens geirrlichtert hat, hat von Glasersfeld das in ethisch-
politischer Hinsicht Unbefriedigende seines theoretischen Ansatzes offen einge-
standen. Dass er nichtsdestotrotz an seiner philosophischen Intuition festgehalten 
hat, macht seine Theorie so angreifbar wie sein Denken in seinem akosmischen 
Eigensinn kenntlich. Nicht zuletzt dies offenbart das implizit Existenzialistische 
seines radikalen Konstruktivismus. 

                                                
21  Vgl. Hella Exner und Franz Reithmayr: Anmerkungen zu Maturanas Versuch einer 

Ethik. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Autopoiesis. Eine Theorie im Brennpunkt der Kri-
tik. Heidelberg 1991, S. 137ff. 

22  So wirft Jean Piaget Sartres Existentialismus vor, alle Werte durcheinandergebracht 
und den Menschen erniedrigt zu haben, »indem er Freiheit auf Willkür und Denken 
auf Selbstbestätigung reduziert«. Jean Piaget: Weisheit und Illusionen der Philoso-
phie. Frankfurt/M. 1974, S. 269. – Demgegenüber stand Piaget dem existenzphiloso-
phischen Denken Jaspers' prinzipiell zustimmend gegenüber. Vgl. ebd., S. 259ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


XIV  Die Lektion der Differenz 

Denkend fangen wir nicht erst zu denken an; wir denken immer schon. Genauso 
wenig hören wir mit dem Denken eines Gedankens zu denken auf; wir denken 
immer schon weiter. Jean-Fran�ois Lyotard fasst das Denken als ein sich selbst 
begehrendes Begehren auf. Geht mein Begehren von etwas auf etwas aus, was 
mir fehlt, so heißt, mein Begehren zu begehren, zu wollen, dass es mir fehle. 
Nichts anderes will Philosophie: dass meine Suche nach Wahrheit bei keiner 
Wahrheit, keinem Wissen, keiner Weisheit haltmache.1  

Der Zwang zum Denken 

Philosophie bringt kein Wissen hervor. Eher erinnert sie mich an etwas, was ich 
schon weiß: dass Wirklichkeit erscheint – mir erscheint –; dass Erscheinung und 
das, wovon es Erscheinung ist, nicht eins sind. Kraft dieses Grundwissens bleibt 
mein Wissen dem Bewusstsein eines Nichtwissbaren geöffnet. Dies lässt mich 
weiterdenken. Was mich weiterdenken lässt, legt meine innere Freiheit frei, wie 
diese mich überhaupt erst denken lässt. Denken ist nichts Freiwilliges. Ich werde 
zum Denken gezwungen, wie ich meine innere Freiheit meiner Nichtüberein-
stimmung mit allem, noch mit mir selber, abringe. In diesem Sinne auch hat die 
philosophische Suche nach Wahrheit, nach Gilles Deleuze, nichts mit einer ver-
meintlichen Liebe der Philosophen zu ihr zu tun. Niemand sucht die Wahrheit 
aus eigener Willigkeit und Sympathie mit ihr, sondern weil er der Suche nach ihr 
gar nicht entraten kann – gleich dem Eifersüchtigen, der unter dem Leidensdruck 
der von ihm unfreiwillig wahrgenommenen Zeichen der Verstellung seiner Ge-
liebten einer Wahrheit nachspürt, die er zugleich fürchtet.2  

                                                
1  Vgl. Jean-François Lyotard: Wozu philosophieren?, S. 21 und 32. 
2  Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 16.  

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


210 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Es gibt keine Methode, die zur Wahrheit führt; eher trifft mich die Wahrheit 
in meinem eigenen Angewiesensein auf sie an. Äußere Anlässe – situative Nöti-
gungen, Begegnungen, Zufälle –, aber auch innere – Erinnerungen, Wünsche, 
Ängste – zwingen mich zum Denken. Ich bin gezwungen, mich in dem von mir 
Wahrgenommenen als Wahrnehmenden zu reflektieren: meine Petites Percep-
tions auf das mich und sie Umgreifende hin zu verlängern. Es ist, als ob im Au-
ßen etwas steckte, das schon in mir selber haust, als ob etwas in mir nach seiner 
Beglaubigung durch die äußere Wirklichkeit verlangte. In beiden Fällen ermittelt 
mein Denken ein Innen und Außen Verbindendes, eben jenes Dritte, das mir ei-
nen Weg weist durch die Innen-Außen-Differenz, die mich hier und jetzt be-
stimmt. 

Denkend gelange ich über das eine (Außen) zum anderen (Innen), indem ich 
das eine im Licht des anderen reflektierend ›breche‹, d.h. jeweils die Differenz 
des einen zum anderen hineinrechne. So werde ich beispielsweise in der Begeg-
nung mit etwas oder jemandem an etwas oder jemand anderes erinnert. So un-
willkürlich der Prozess der Wiedererinnerung vonstattengeht und mich im In-
nersten aufwühlt, so bin ich doch derjenige, der ihn in der Tiefe steuert. Es ist 
die Intentionalität meines Bewusstseins, mein Mir-voraus-Sein, das die Richtung 
meiner memorierenden Verarbeitung des augenblicklich Erlebten vorgibt: Ich er-
innere weniger etwas als auf etwas hin wieder. Ich erinnere auf ein Drittes hin, 
das Gestern und Heute zugunsten eines Morgen verbindet. Ich erinnere gleich-
sam nach vorwärts, um einen Ausweg aus meinen Erinnerungen samt ihren Kon-
texten zu finden, um einen Sprung zu tun, der mich in der Wiedererinnerung 
vom Erinnerten befreit: mich neuen Kontexten öffnet.  

Meine Wiedererinnerungen geben meinem Voraussein, meinen denkenden 
Verspätungen erst Inhalt. Während ich mein heutiges Stolpern dem Lehr-Gang 
meiner Wiedererinnerungen akkommodiere, assimiliere ich diese bereits dem 
nächsten Schritt, zu dem ich ansetze: Mich wiedererinnernd, schreibe ich meine 
Vergangenheit auf diejenige Erkenntnis hin um, die mich augenblicklich leitet in 
Richtung eines Dritten von Innen und Außen. Wie mir denkend aufgeht, dass ich 
immer schon denke, um im Fortgang des Denkens die Spontaneität meines Den-
kens (Intentio recta) wiederum zu bedenken und insofern zu bremsen (Intentio 
obliqua), sind meine Wahrnehmungen von Mitwahrnehmungen begleitet, die die 
Kürze meiner Wahrnehmungen auf wirkliche Erkenntnisse zu verlängern versu-
chen. Was nicht heißt, dass diese wahr sein müssen. Es handelt sich zunächst nur 
um einen (nicht minder spontanen) Vorgang der Kontextualisierung, wenn ich 
dem Wahrgenommenen immer schon ich etwas von mir hinzufüge, ihm einen 
Kontext ansinne, von dem her es für mich seine Bedeutsamkeit bezieht. Es ist für 
mich bedeutsam in Hinblick auf das Ganze meiner Welt, das sich immer neu zu-

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 211

sammensetzt. Es setzt sich nach Maßgabe meiner eigenen Strukturdeterminier-
theit, die meine Wahrnehmungen lenkt, zusammen, aber auch demgemäß, was 
ich zu lernen imstande war, gemäß den bis dato von mir absolvierten Innen-
Außen-Differenzen, deren Durchgänge kommenden Durchgängen vorarbeiten. 
So verstanden ist das sich immer neu formierende Ganze meiner Welt das Kom-
plement meiner eigenen, metastabilen – sich über mein Denken und Handeln 
operational immer neu herstellenden – Ganzheit als Person. Meine Ganzheit ist 
so vorläufig, wie sie auf meiner Unterschiedenheit nicht nur zum Außen, son-
dern auch zu mir selber, der Differenz meines subjektiven zu meinem objektiven 
Selbst, beruht. 

Das von mir Wahrgenommene ist allein schon darüber bedeutsam für mich, 
dass ich ihm überhaupt Aufmerksamkeit zolle. Als Organ meines unwillkürli-
chen Vorausseins entzieht sich meine Aufmerksamkeit meiner rationalen Kon-
trolle. Meine Aufmerksamkeit führt, im Gegenteil, meine Ratio bei ihrer Suche 
nach Auswegen aus meiner Umklammerung durch die Differenz von Innen und 
Außen. Auch wenn ich also nicht Souverän meiner Aufmerksamkeit bin, so weiß 
ich doch um die innengeleiteten Steuerungen meiner Wahrnehmungen. Ich weiß 
darum in dem Maße, wie ich, mir voraus, schon potenziell über die mich aktuell 
bedrängende Differenz von Innen und Außen hinaus bin, vermöge eines sich mir 
jäh öffnenden Metastandpunkts, jenes nagelschen Blicks von ›nirgendwo‹, der 
sich mit jeder Kontextualisierung, die ich momentan leiste, in mir selbst auftut. 

Ich sehe mich in meinem Verhältnis zu mir selber, meiner Nichtüberein-
stimmung mit mir. Es ist diese Nichtübereinstimmung, die mich im Werden er-
hält, die mich immer neu aus meinem strukturdeterminierten Gewordensein 
heraustreibt, mich dazu bringt, aus mir herauszugehen, mich in meinem Inneren 
zu dezentrieren – zu lernen. Lernend hefte ich mein Voraussein an ein Außen, an 
das ich mich akkommodiere, derweil ich mich um eben das Maß meiner Destabi-
lisierung, die meine Akkommodation ans Äußere in meinem Inneren auslöst, 
mich bereits aufs für mich nächst erreichbare metastabile Niveau neu zu zentrie-
ren beginne. Nicht nur, dass übers Lernen das von mir Wahrgenommene seine 
Bedeutsamkeit für mich verändert; meine Wahrnehmungsweise insgesamt wan-
delt sich und mit ihm ich selber. Darüber, dass mir der Automatismus der von 
mir geleisteten Bedeutungszuweisungen und Kontextualisierungen aufgeht, be-
komme ich eine Ahnung von meiner eigenen Strukturdeterminiertheit, der Diffe-
renz meines subjektiven zu meinem objektiven Selbst: Ich finde in eine Distanz 
zu mir, womit sich mir sogleich neue, ungeahnte Kontexte eröffnen.  

In Bezug auf das, was ich wahrnehme, habe ich keine Wahl. Ich habe aber 
sehr wohl eine Wahl in Bezug darauf, wie und woraufhin ich durch die je vorge-
fundene Differenz von Innen und Außen hindurchgehe, mitsamt den daraus re-

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


212 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

sultierenden Veränderungen meiner Wahrnehmungsweise und Erwartung. Wä-
ren meine Wahrnehmungen und Erwartungen vollständig interessegeleitet, rest-
los strukturdeterminiert, wäre ich zu keinem Zeitpunkt dazu gekommen, mich 
als Wahrnehmenden wahrzunehmen, meine Erwartungen im Licht ihrer Enttäu-
schungen zu überprüfen. Ich würde nie dazu kommen, über mich, mein Verhält-
nis zur Welt und zu mir selber, nachzudenken. Ich hätte zu keinem Zeitpunkt ein 
Gefühl für Wirklichkeit entwickelt, dafür, dass meinen Wahrnehmungen ein 
Wahrzunehmendes entgegensteht, das meinen Wahrnehmungen Widerstand leis-
tet, d.h. mir im Letzten verschlossen bleibt. Ich wäre vollkommen verloren, voll-
ständig in der Irre, unfähig, mir selbst Irrtumsfähigkeit ein- und zuzugestehen, 
weil ich gar nicht wüsste, was ein Irrtum ist.  

Fremd- und Selbsterkenntnis 

Wir können nicht dauerhaft nur interessegeleitet wahrnehmen, ohne dass wir auf 
Wirkliches stoßen bzw. dieses uns zustößt. Es sind diejenigen Anlässe, die uns 
aus unserer Selbstzentriertheit herausreißen und uns zum Denken zwingen. In-
nerlich frei – uns selbst voraus –, zwingen wir uns selbst dazu; wir dezentieren 
uns freiwillig. Im selben Augenblick erfahren wir Wirklichkeit als einen unend-
lich vor uns zurückweichenden Widerstand. Es ist dieser Widerstand, der mich 
dazu nötigt, mich zu mir zu verhalten, mich in mir von außen zu sehen, mich von 
mir selber unterschieden zu erfahren: Ich nehme mich als so – strukturdetermi-
niert – Wahrnehmenden wahr, um mich für diesen Moment von meinen eigenen 
Wahrnehmungen zu lösen. Umgekehrt beginnt das von mir Wahrgenommene, 
eine über meine eigene Interessiertheit hinausgehende Bedeutsamkeit zu bekom-
men, um mir in sein für mich unerreichbares Selbstsein zu entgleiten. Es wird, 
als wirkliches Einzelwesen, zum Statthalter einer von mir unabhängigen Wirk-
lichkeit – während ich einmal mehr meines eigenen Unterschiedenseins von al-
lem, noch von mir selber, innewerde.  

Damit sehe ich mich auf die Unvertretbarkeit meines selbst zu lebenden Le-
bens verwiesen, auf die von mir zu leistende Absolvenz der mich augenblicklich 
bestimmenden Differenz von Innen und Außen. Um ihretwillen dezentriere ich 
mich innerlich (indem ich aus mir herausgehe), um mich umso tiefer, wenn auch 
nur vorläufig, neu zu zentrieren (verändert zu mir zurückzukehren). Im Verlauf 
meiner inneren Dezentrierung, meines Herausgangs aus mir, verliert das im Au-
ßen Wahrgenommene seine eindeutige, meine Selbstzentriertheit stützende Be-
deutsamkeit und gewinnt eine Ambiguität, durch welche sich mir der Widerstand 
der Wirklichkeit – das mir verschlossen bleibende Selbstsein der meine Umwelt 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 213

bildenden anderen wirklichen Einzelwesen – mitteilt. Der Widerstand der Wirk-
lichkeit, das verschlossene Selbstsein der wirklichen Einzelwesen, vermittelt 
sich mir als Differenz von Erscheinung und dem Wovon der Erscheinung, das 
nicht erscheint. Nicht nur, dass ich das von mir Wahrgenommene, um es zu be-
greifen, auf diesen Unterschied hin zu interpretieren habe; ich wende ihn auf 
mich selber an, indem ich Einsicht in die Differenz meines subjektiven und mei-
nes objektiven Selbst nehme und mich hieraus peu à peu von den Beschränkun-
gen meines strukturdeterminierten Denkens, Handelns und Verhaltens emanzi-
piere.  

Mit jedem dieser Lernschritte (er)klärt sich mir etwas im Außen wie in mir 
selber. Die Fremderkenntnis eines äußeren Datums findet denn auch, so Her-
mann Schmidt (jenes, neben Norbert Wiener, Mitbegründers der Kybernetik), 
keinen objektiven Abschluss in der Erklärung dieses Datums in seiner äußerli-
chen Realität, sondern wirkt weiter, noch auf die Selbsterkenntnis des nach au-
ßen hin – intentional – Erkennenden.3 Selbsterkenntnis heißt Veränderung des 
Erkennenden durchs Erkannte: zu erkennen, dass Erkennen weniger eine souve-
räne Leistung als Vollzug einer Teilhabe ist. Sie ist die selbstbestimmte Weise 
eines Einzelnen, an dem ihn Umgreifenden innerlich zu partizipieren. Als geis-
tig-körperliche Doppelwesen vollziehen wir lernenderweise an uns selber die 
Verflochtenheit von Erkenntnis und Individuation.  

Im Durchgang der es von innen wie von außen her bestimmenden Differenz 
von Innen und Außen ist sich erkennendes (transzendentales) und sich indivi-
duierendes (organisches) Leben ›unendlich nah‹. Schmidt zeigt damit nicht zu-
letzt den Sitz des kybernetischen Gedankens der Selbstregelung alles Lebendi-
gen in unserem eigenen Leben auf. Der Sitz im Leben bezeichnet ebenso sehr 
unsere Grunddifferenz zu uns und unserem Leben: Objektiviert sich am isolier-
ten technischen Regelkreis modellhaft die selbstbezügliche Funktionsweise von 
Lebendigem, so nehmen wir als Erkennende kraft dieses Modells, jener Objekti-
vierung zugleich Distanz zum Leben als solchem.4 Andererseits können wir, als 
Lebewesen, gar nicht Distanz zu ihm herstellen; selber Teil dieses Lebens, sind 
dem Leben gegenüber nie souverän, einfach deswegen, weil wir nicht über die 
erste Initiative verfügen. Als geistig-körperliche Doppelwesen, die sowohl einen 
Körper haben, als auch dieser sind, die, allgemein geistbegabt, von ihrem Geist 
persönlich-zwecksetzenden Gebrauch machen, finden wir uns in einem Verhält-
nis der ›unendlichen Nähe‹ zum Leben um uns herum und zu uns selbst wieder.

                                                
3  Vgl. Hermann Schmidt: Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des 

Menschen. In: Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 282. 
4  Vgl. im Folgenden ebd., S. 281. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


214 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG 

 

 

Wir sind dem Leben nah und fern zugleich. Im Versuch, das Leben zu den-
ken, isolieren wir es notwendigerweise vor uns, nehmen Abstand zu ihm, zu uns 
selber als Lebewesen. Der ›das Leben‹ objektivierende Gedanke löst sich von 
dem ab, der ihn denkt – der Denkende bleibt hinter seinem eigenen Gedanken 
zurück. Zurückgelassen beginnt der Denkende, über sein Denken nachzudenken. 
An diesem Punkt enthüllt sich ihm eine unüberwindliche Asymmetrie: Einerseits 
bleibt das erkennende Subjekt selbst hinter dem von ihm Gedachten zurück; an-
dererseits vermag es, sein eigenes Denken zum Gegenstand des Nachdenkens zu 
machen, d.h. sich erneut an die Spitze seines Denkens zu setzen. Bei alldem ist 
das erkennende Subjekt weder mit sich noch mit dem Erkannten zu irgendeinem 
Zeitpunkt gleichzeitig. Es verbleibt mit jedem Augenblick in der Klammer, wel-
che die Differenz von Innen und Außen bildet. So sehr sich auch das erkennende 
Subjekt, gleichsam von nirgendwoher, akosmisch, das Leben objektivierend vor 
Augen stellt, so wenig kann es, von diesem umgriffen, sich selbst als souveränes 
Erkenntnissubjekt durchhalten. 

Der von Schmidt geprägte Begriff der »unendlichen Nähe« taugt als Bild 
sowohl für unser Bestimmtsein durch die Differenz von Innen und Außen als 
auch für den Spielraum unserer Freiheit, der über die Absolvenz jener Differenz, 
als Drittes von Innen und Außen, ermittelt wird. Die unendliche Nähe, die uns 
gleichermaßen von dem Leben um uns herum trennt, wie es uns mit ihm verbin-
det, macht die Schwierigkeit, aber auch unser Vorvertrautsein mit unserem zu le-
benden Leben aus. In seiner Montaigne-Exegese verwendet Jean Starobinski das 
komplementäre Bild der »nahen Ferne«.5 Danach heißt, sein Leben zu leben, es 
›darzuleben‹, es vor sich selber zu exponieren, es als sein eigenes zu konstruie-
rendes Meisterstück anzusehen: Ich lerne, es im Licht meines Mir-voraus-Seins 
zu ermessen, im Hineingang in die Diskrepanz des Ist-Zustands meines Selbst 
zum Soll-Zustand jener Idealvorstellungen, deren ich mich würdig machen will, 
zu sehen – um zugleich einzusehen, dass ich ihnen, d.h mir selbst, unendlich fern 
bleibe.  

Die Ferne seiner Idealvorstellungen ist ihm, Montaigne, jedoch zugleich nah; 
es sind ja seine Vorstellungen. Um nun sein eigenes Leben zu leben, sprich: sein 
persönliches Meisterstück zu konstruieren, geht es um nichts als darum, sich die-
se nahe Ferne als Höhe des eigenen Selbst zu erschließen. Es geht darum, unser 
Leben, das uns mit uns geschenkt ist, zu unserem eigenen zu machen. Indem wir 
es zu unserem Leben machen, gehen wir bereits aus uns heraus: Wir drücken uns 
als innerliche Wesen aus, fügen uns als diese dem Außen hinzu. Damit geben 
wir das Geschenk unserer selbst gleichsam an unbekannt zurück, an die Instanz 

                                                 
5  Vgl. im Folgenden Jean Starobinski: Montaigne, S. 363. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 215

jener Höhe, von der wir aufgrund unserer eigenen Fallhöhe, unserer Differenz zu 
uns selber, nur eine Ahnung haben. Unser Leben ist die uns mit uns, in den 
Grenzen unseres Selbst, zugewiesene unendliche Aufgabe, die, die wir sind, 
auch zu werden.  

Unser Leben ist der Rohstoff unseres autopoietischen Vermögens, etwas mit 
uns selber anzufangen, das ohne uns nie angefangen hätte. Es lebt sich gleich-
wohl nicht von selbst, sondern braucht den transitiven Umgang mit uns selber. 
Nicht nur, dass wir nicht schon wissen, wer wir sind; wir können es gar nicht. 
Dafür gehen wir ja aus uns heraus, um im Rückgang zu uns, statt eine feste Iden-
tität vorzufinden, bloß unser persönliches, akosmisches Ich zu stärken. Ich stärke 
es, indem ich mich in meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, 
zu affirmieren, mir selbst zu folgen lerne. Jede Innen-Außen-Differenz, die ich 
in mir wie außerhalb meiner vorfinde, bietet Anlass hierzu. Um mich zu affir-
mieren, muss ich meine Begehrensfähigkeit begehren: mich selbst auf ein mir 
›unendlich nahes‹ Ziel erschließen wollen, für das ich jetzt bereits, mir selber vo-
raus, im Akt der Selbstaffirmation, mein Inneres hergebe. 

Schmerz und Koexistenz 

Nach Montaigne führt uns jeder Schmerz, den wir empfinden, vor die Entschei-
dung, entweder dem Willen zu unserem Glück oder dem Trott zu folgen, den die 
Trägheit der Verhältnisse und unsere hinfälligen Körper vorgeben.6 Hier genü-
gen wir dem allgemeinen Gesetz der Entropie, dort dem orthogenetisch-negen-
tropischen Gegen-Agens unserer inneren Freiheit: So wie sich die Seele jeder 
Wandlung fähig macht, indem sie sich den wechselnden äußeren Umständen an-
passt, sich ihnen hinzufügt, mit ihren Hinzufügungen ausfüllt, macht sie uns fä-
hig, unser Leben in jedem Augenblick, noch in Momenten der Unfreiheit, auf 
tragische Weise, in der eigenen Hand zu haben.  

Der Schmerz, den wir erfahren, bewahrt uns vor den Routinen unserer 
Selbstvergessenheit. Anlässlich der Dinge, die wir nicht ändern können, nötigt er 
uns, uns selber zu ändern – zu lernen. Dazu müssen wir uns erst einmal in ein 
Verhältnis zu uns selber setzen. Dies tun wir, indem wir uns mit der uns bestim-
menden Differenz von Innen und Außen konfrontieren, indem wir lernen, sie 
auszuhalten. Sie aushaltend, stoßen wir, nach Montaigne, auf eine Art Grund-
form unserer selbst. Von deren Erfahrung her vermögen wir, uns den gegebenen 

                                                
6  Vgl. Michel de Montaigne: Daß unsere Empfindung des Guten und Bösen großenteils 

von der Meinung abhängt, die wir davon haben. A.a.O. S. 100f. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


216 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Veränderungen einzupassen, ohne uns an diese zu verlieren. Wie wir uns an der 
erfahrenen Grundform als wirkliche, in ihrem Wirklichsein als durch und durch 
subjektive Wesen erleben, erfahren wir in unserem Inneren ebenso deutlich die 
uns durch unser objektives Selbst gesetzten Grenzen. Über sie kommen wir nicht 
hinaus; wir können ihre Erfahrung bloß weiter vertiefen und verfeinern, eben in-
dem wir auf immer selbstbestimmtere, eigensinnigere Weise die uns bestimmen-
de Differenz von Innen und Außen passieren lernen.  

So bitter es ist, in Not zu leben, schreibt Montaigne weiter, so sind wir doch 
nicht dazu genötigt, in Not zu leben.7 Mit jedem Augenblick stehen wir vor einer 
Wahl. Die Not der Wahl, auf die uns der Schmerz stößt, wenn er uns nicht völlig 
zerbricht, lässt uns, so C.S. Lewis*, im Innersten unserer selbst eine Veränderung 
an uns selber vornehmen.8 Es ist der bleibende Status Nascendi unserer selbst 
und unseres Denkens, der bewirkt, dass wir in der Lage bleiben, in uns ›den 
Schalter umzulegen‹, von uns selber innerlich freien, transitiven Gebrauch zu 
machen. Während uns unser Denken vordergründig zur Erkenntnis äußerer Din-
ge führt, klärt es bereits unser Verhältnis zu uns selbst und, darüber vermittelt, 
zur Welt um uns herum. Nie werden wir irgendetwas endgültig verstanden ha-
ben; immer wird ein Rest bleiben, der uns weiterdenken lässt. Die Suche nach 
Wahrheit findet in der Zeit statt, derselben Zeit, innerhalb derer wir uns zu uns 
individuieren. Wie sich Wahrheit immer nur als zeitliche, als erscheinende ent-
birgt, sind wir selbst vergängliche, von der Zeit tingierte, irrende Wesen. Auch 
wenn wir nirgends, bei keiner letzten Wahrheit ankommen, irren wir doch nicht 
komplett. Davor bewahren uns die Anlässe, die uns zum Denken zwingen, allem 
voran die Differenz von Innen und Außen, in der wir gerade stehen – zum Ärger 
unseres eigenen Verstandes.  

Unser Verstand versteht sich selbst nie ganz, schon deswegen nicht, weil er 
sich strukturell gegenüber dem zu Verstehenden verspätet. Uns selbst voraus, 
werden wir denkenderweise dieser anfänglichen Verspätung inne: dass wir als 
Denkende immer nur Antwortende sind, zuvorderst der uns jeweils bestimmen-
den Differenz von Innen und Außen. Daher auch lassen sich jeweils neue Er-
kenntnisse nicht einfach bereits gewonnenen hinzufügen. Jede neue Erkenntnis 
verändert das Innen-Außen-Gefüge, während wir in unserem Denken die Verän-
derungen dieses Gefüges nachvollziehen. Der Denkende vollzieht es an sich 

                                                
7  Vgl. ebd., S. 114. 
*  Clive Staples Lewis (1898-1963), nordirischer Schriftsteller und Laientheologe. Ver-

fasser der »Narnia«-Romane. 
8  Vgl. C.S. Lewis: Pardon, ich bin Christ. Meine Argumente für den Glauben. Basel 

und Gießen 1992, S. 89. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 217

selbst nach, daran, wie er sich denkend von seinem eigenen Wissen, sein Erinne-
rungsvermögen von seinem Gedächtnis, sein Ich aus seiner Selbstzentriertheit 
löst. Der Denkende wird vom Status Nascendi seines eigenen Denkens an ein 
Unabgegoltenes, Offengebliebenes erinnert. Er wird aus dem Schlummer seiner 
Rationalisierungen, die ihn bislang haben ›durchkommen‹ lassen, geweckt, auf 
dass er mittels seines Denkens einen Ausweg aus den Verstrickungen seines ei-
genen, strukturdeterminierten Gewordenseins finde.  

Denkend weiß ich, dass ich es selbst bin, der den Gedanken eines Ganzen, 
als welches ich mich selber empfinde, an die äußere Wirklichkeit herantrage: 
dass die Vorstellung einer ›Wirklichkeit im Ganzen‹ eben eine Vorstellung, eine 
– meine – Idee ist. Dies wissend, weiß ich, dass es eine Wirklichkeit unabhängig 
von mir gibt. Ich weiß um die Wirklichkeit als Widerstand fremden Selbstseins 
gegen mein eigenes Selbstsein mitsamt meinen Wahrnehmungen, meinem Den-
ken. Als ob die Wirklichkeit, auf die ich wahrnehmend und denkend bezogen 
bin, unendlich vor mir zurückwiche, während ich je deutlicher, umso schmerz-
hafter meines Unterschiedenseins von allem, noch von mir selber, innewerde. 
Denken führt, anstatt zur Wirklichkeit, an diesen Widerstand heran. Realismus 
ist Wissen um den Widerstand von Wirklichem, nicht um die Wirklichkeit 
selbst. Der Nutzen von Denken liegt in unserer Selbstöffnung gegenüber dem, 
was wir nicht schon selber sind. Erst darüber erfahren wir uns selbst als wirklich. 
Mit jedem gelungenen Gang durchs Nadelöhr der Differenz von Innen und Au-
ßen, die uns aktuell bedrängt, individuieren wir uns am Widerstand einer erfah-
renen Andersheit zu uns selbst.  

Jean-Fran�ois Lyotard hat, wie gesehen, Denken als »Begehren zu begehren« 
aufgefasst. Denken findet an keinem Gedachten, keinem Wissen Genüge. Es ist 
immer nur Weiterdenken, weniger im Sinne sukzessiven Fortschreitens als viel-
mehr eines sich immer wieder neu Öffnens, Korrigierens, Umschreibens. Wenn 
das Denken zu keinem Wissen führt, so deshalb, weil es selber gar nicht über das 
Grundwissen hinauskommt, dass die Welt erscheint, dass Erscheinung und das, 
wovon sie Erscheinung ist, nicht identisch sind – wie wir selber mit uns nicht 
identisch sind, sondern erst werden müssen, die wir sind, und dabei doch Wer-
dende bleiben werden. Überall und jederzeit finden wir uns denn vor die Diffe-
renz von Innen und Außen gestellt, um, durch sie hindurchgegangen, schon nicht 
mehr dieselben zu sein. Würden wir nicht denken, d.h. einen Ausweg aus unse-
rer Beklemmung suchen, wir würden an der erstbesten Erfahrung von Differenz 
und Veränderung verzweifeln. Wir wären nie dazu gekommen, ein Ich heraus-
zubilden. Wir würden von einer Enttäuschung zur nächsten taumeln, ohne je 
zum Subjekt dieser Enttäuschung zu werden. Das sind wir nur, sofern wir aus 
dem Kontinuum unserer Enttäuschungen herauszutreten, an einem Dritten von 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


218 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Erscheinung und Enttäuschung Halt zu finden suchen. Indem ich denkend nach 
einem Ausweg aus meiner Umklammerung durch eine aktuelle Differenz von 
Innen und Außen fahnde, finde ich an meinem eigenen Voraussein diesen zeit-
weiligen Halt: Permanent verwandle ich mein Stolpern in ein Gehen, meine Irr-
tümer in Lernbereitschaft. 

Ich könnte weder die erfahrenen Differenzen aus-, noch mein Begehren zu 
begehren durchhalten, wäre nicht mein Denken von einem meinem Leben bereits 
innewohnenden Grundimpuls, einem Begehren, getragen, das mich nicht aufhö-
ren lässt, meine eigene Ganzheit zu suchen, derer ich, paradoxerweise, in dem 
Maße ermangele, wie ich sie mit meiner Person bereits mitbringe – wie ich ein 
bipolares Halb- und Doppelwesen bin.9 Es ist dieses Begehren, jener Grundim-
puls, der uns immer wieder neu einen Ausweg aus den Bedrängnissen jeweils 
gegebener Innen-Außen-Differenzen suchen, uns einem sich öffnenden Dritten, 
Neuem öffnen, uns weiter und weiter denken, weiter und weiter lernen, weiter 
und weiter werden lässt. Dass wir weiter-, über uns hinausdenken, ist nicht zu-
letzt ein Indiz dafür, dass unser Leben weniger auf Konkurrenz als auf Koexis-
tenz ausgerichtet ist. Unsere Fähigkeit, Schmerz zu empfinden, in seiner Emp-
findung Aufschluss über unser Leben inmitten eines Größeren, uns Umgreifen-
den, zu suchen, ist nur ein weiterer, vertiefender Hinweis darauf. Koexistenz ist 
die logische Folge der strukturellen Kopplungen unserer individuellen Existen-
zen an die uns bestimmenden Verhältnisse. Koexistierend sind wir gleichsam da-
rauf geeicht, das Dritte von Innen und Außen, auf das wir für uns selbst denkend 
aus sind, auch im Großen zu suchen. Indem wir, jeder für sich, aus uns heraus-
gehen, uns ausdrückend der Welt hinzufügen, finden wir zusammen im gemein-
sam Dritten der einen Welt, die wir miteinander hervorbringen.10  

Die uns gemeinsame Welt ist, so naiv wie politisch, von äußerer Nachvoll-
ziehbarkeit, von Sichtbarkeit, mithin von unserer Enttäuschbarkeit bestimmt. Je-
der von uns vollzieht sie in seinem eigenen Inneren nach, um dies, per Selbst-
ausdruck, wiederum zu zeigen. Indem wir uns in unserer Unterschiedenheit von 
allem, noch von uns selber, ausdrücken, fügen wir uns schon dem Außen hinzu, 
verändern wir es mit uns: Noch in unserem Eigensinn determinieren wir uns so 
zur Koexistenz. 

                                                
9  Siehe auch Platon: Symposion 189C-191D 
10  Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,        

S. 264. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 219

Das Visionäre der Liebe 

Liebe, als Denkform, setzt hinter der Vielheit der Erscheinungen eine Einheit der 
Wirklichkeit voraus, in der alle Wesen auf sie selber undurchschaubare Weise 
miteinander verbunden sind.11 Erst aufgrund einer tieferen Verbundenheit in al-
ler erfahrenen Unterschiedenheit erscheint dem Blick des Liebenden das Gelieb-
te in seiner unerschöpflichen Vielfalt.12 Einheit und Vielfalt verbünden sich in 
der Selbsttranszendenz des zu Liebe Bereiten, der sich ein begrenztes Wesen zu 
unbegrenzter Bejahung fähig macht. Es ist dieselbe Bejahungskraft, die uns noch 
als einsam in uns kreisende, monadisch-autopoietische Wesen der Gemeinsam-
keit und Verständigung mit anderen aufschließbar erhält.  

Das Visionäre der Liebe kommt daher, dass sie, was sie liebt, im Ganzen ak-
zeptiert.13 Der Liebende liebt das Geliebte in seiner Ganzheit aus der Kraft seiner 
eigenen, darüber, dass er seine Ganzheit nicht für sich behält, sondern sie dem 
Anderem gibt, sich ihm hingibt. Es ist diese Hingabe, die mich selber sozusagen 
der Liebe wert macht und mich ihr offen hält. Ihr geöffnet, finde ich mich, wäh-
rend ich jemanden oder etwas liebe, mich selbst von Liebe abhängig vor. Dass 
wir nicht aufhören können zu lieben und geliebt werden zu wollen, ohne unsere 
Lebendigkeit und Güte zu verlieren, macht das eigentliche Geheimnis unseres 
inneren Lebens aus. Hierfür haben wir vielleicht keine Worte (diese wären, nach 
Bateson, ›zu kurz‹), wohl aber eine interne Schwingungsbereitschaft, an die, 
mehr als alles Denken, alle Worte, vielleicht nur Musik heranführt.  

In Prousts »Suche nach der verlorenen Zeit« identifiziert Charles Swann sei-
ne Liebe für Odette unwillkürlich mit einem Thema aus einer Klaviersonate, die 
diese das eine oder andere Mal in seinem Beisein gespielt hat. Nicht nur, dass 
sich Swanns musikalische Empfindungen engstens mit denen für Odette verbin-
den; sie lösen sich kraft der Enge dieser Verbindung von ihrem Auslöser: Die 
Empfindungen, die das Musikstück in ihm auslöst, gehen über Swanns von 
Zweifeln und Eifersucht bestimmte Fixierung auf Odette hinaus – hinein ins In-
nerste von Swanns Liebesfähigkeit selbst. Was sein Innerstes, von außen ange-
stoßen, bewegt, macht sich sein Inneres autopoietisch zu eigen, weg vom äuße-
ren Objekt seiner Liebe hin zur Liebensregung selbst, die ihn überhaupt zum 
Liebenden, weiter Liebenden, macht:  

                                                
11  Vgl. Josef Pieper: Über die Liebe. In: Lieben, hoffen, glauben. München 1986, S. 39. 
12  Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 245. 
13  Vgl. Humberto R. Maturana: Kognition. A.a.O., S. 117. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


220 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

»Er fühlte ganz genau, daß diese Liebe etwas war, was keiner objektiv vorhandenen, von 
anderen als ihm feststellbaren Sache entsprach […]. […] Aber sobald er das kleine Thema 
hörte, wußte es sich in ihm den nötigen Platz zu schaffen, die Proportionen seiner Seele 
verwandelten sich; ein breiter Raum entstand darin für einen Genuß, der gleichfalls keiner 
äußeren Gegebenheit entsprach, der sich aber, anstatt völlig individuell zu sein wie der der 
Liebe, für Swann als eine den konkreten Dingen überlegene Art von Wirklichkeit darstell-
te.«14

Die Weitung seines Inneren ist das Pendant für die überlegene Art von Wirklich-
keit, die das Visionäre seiner eigenen Liebe in seinem Inneren bewirkt. Innen 
und Außen wechseln hier andauernd die Plätze. Die Sonate ist ihm mithin nicht 
nur Auslöser von Liebesreminiszenzen, sondern selber schon eine Denk- und 
Empfindungsform, mittels derer Swann die Differenz von Innen (seine Sehn-
sucht nach Odette) und Außen (Odettes Entzug) auf das Dritte seiner ihm selbst 
nie transparent werdenden Emanzipation von seinen eigenen, egoistischen Fixie-
rungen hin meistert.  

»Da er aber in dem kleinen Thema einen Sinn suchte, in den seine Intelligenz nicht einzu-
dringen vermochte, fand er einen seltsamen Rausch darin, seiner innersten Seele alle Hil-
fen vernunftbestimmten Denkens zu entziehen und sie einzig durch den engen Weg, den 
dunkeln Filter des Klanges hindurchpassieren zu lassen.«15

Was mich mit dem Anderen verbindet, verbindet mich mit mir selber, und um-
gekehrt. Das Verbindende selbst materialisiert sich nirgends. Ich muss es immer 
neu ermitteln, indem ich die mich bestimmende Differenz von Innen und Außen 
passiere. Walter Benjamin* erinnert an die Kindeswahrnehmung, der das 
Strumpfknäuel ein Wahrzeichen der Welt ist.16 In ihm verschränken sich Innen 
und Außen, es ist sowohl ›Tasche‹ als auch ›Mitgebrachtes‹. Zugleich bedarf es 
nur eines Ruckes, um es in ein Drittes, eben den Strumpf, zurück zu verwandeln. 
Damit ist das Strumpfknäuel nicht minder Wahrzeichen des eigenen Denkens. 
Benjamin münzt diese Metapher auf Marcel Prousts Verfahren, sein Ich zuguns-
ten seines Sicherinnerns zu entleeren. Kraft dieser aktiven Selbstentleerung, ver-

                                                
14  Marcel Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Band 1: In Swanns Welt.      

2. Teil: Eine Liebe von Swann, S. 314. 
15  Ebd., S. 315. 
*  Walter Benjamin (1882-1940), deutscher Philosoph und Literaturwissenschaftler. 
16  Vgl. im Folgenden Walter Benjamin: Zum Bilde Prousts. In: Gesammelte Schriften 

II/1. Frankfurt/M. 1980, S. 314 und 320. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 221

gleichbar der freiwilligen Selbstdezentrierung Piagets, erhascht der die verlorene 
Zeit suchende Melancholiker das überpersönliche Dritte jenes Erinnerungsbil-
des, das seine Melancholie zugleich erfüllt und besänftigt. Es ist das nur für die-
sen Augenblick des Denkens anwesende Dritte von Innen und Außen, deren Dif-
ferenz mich bestimmt, das mir, der ich inmitten dieses Lebens stehe, das ich 
nicht überblicke und zugleich zu meinem machen muss, eine Idee von meiner 
Verantwortung vor ihm, seiner Unumkehr- wie Unvertretbarkeit, meinem eige-
nen Mir-geschenkt-Sein, gibt.  

Aller Melancholie zum Trotz erfahre ich, vermittelt übers jeweils gefundene 
Dritte von Innen und Außen, die bleibende Jungheit meines Inneren. In allen 
meinen Wandlungen bleibe ich doch derselbe. Daran, dass ich für mich selbst in 
meinem Inneren nicht altere, sich meine Subjektivität ihre eigene Vergänglich-
keit nicht vorstellen kann, bekomme ich eine Ahnung von der Objektivität mei-
nes Selbst, dem mein subjektives Selbst immer nur ›unendlich nah‹ sein kann. 

Die verschlossene Pforte: Entropieverzögerung und Futur II 

Unsere Erinnerungen steuern unsere Erwartungen. Wir deuten, wie Jean Piaget 
mit Erik H. Erikson sagt, die Gegenwart durch die Vergangenheit, während wir 
die Vergangenheit auf die Gegenwart hin rekonstruieren.17 Was aber ist mit der 
Zukunft? Wir können sie weder schon deuten, noch aus Vorhandenem konstruie-
ren. Sie wird immer nur eine bewältigte Innen-Außen-Differenz sein. Unsere Zu-
kunft von unserer Gegenwart her entwerfend, rechnen wir unser eigenes Voraus-
sein vorbehaltlich der uns widerstehenden Wirklichkeit hoch. Der Widerstand 
des Wirklichen betrifft uns nicht bloß nach vorne hin, als Grenze des Denkbaren, 
sondern bereits als dasjenige, das uns zum Denken zwingt: So sehr ich denkend 
das Ganze meines Denkens konstruiere, so wenig kann ich die Genese dieses 
meines Denkens als Mitgift meines Mir-geschenkt-Seins, als Talent, rekonstruie-
ren; ich denke ja immer schon, immer schon so, bevor mir überhaupt aufgeht, 
dass ich denke.  

Unser Denken antwortet auf die es – uns – bestimmende Innen-Außen-Diffe-
renz, um uns einen Ausweg nach einem Dritten von Innen und Außen suchen zu 
lassen. Erst über den Umweg eines Außen, von dem wir uns angesprochen füh-
len, das wir mithin als bedeutsam empfinden, bekommen wir als bereits Den-
kende zunehmend einen Begriff von unserem eigenen Denken. Es ist zugleich 
der Augenblick, da wir merken, dass wir uns uns selbst gegenüber verspäten, 

                                                
17  Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget – ein Selbstporträt in Gesprächen, S. 181. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


222 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

dass unser Denken dem Gesetz einer unvordenklichen Wiedererinnerung unter-
steht, dem Geschenktsein unserer selbst als die Person, als welche wir uns – in 
der Differenz unseres subjektiven und unseres objektiven Selbst – nun einmal 
vorfinden.  

Wir können nicht die Zukunft denken. Wie wir gesehen haben, besteht Rea-
lismus nicht darin, Notwendigkeiten vorwegzunehmen, sondern gegebene Innen-
Außen-Differenzen anzunehmen, durch sie hindurchzugehen. Erst über deren 
Annahme, in deren Durchgang – und nicht schon über die Vorwegnahme eines 
aus dem Heute hochgerechneten Pseudonotwendigen – erschließen sich uns neue 
Möglichkeiten. Es kann sogar sein, dass allein schon die Annahme einer uns be-
stimmenden Innen-Außen-Differenz uns vor lähmend-fehlleitenden Vorweg-
nahmen bewahrt. In vorwegnehmender Manier schließt Karl Jaspers von der 
Unmöglichkeit, Zukunft zu denken, auf die Unmöglichkeit einer Zukunft über-
haupt. Danach sei unser unerhörtes technologisches Können nur die Vorderseite 
eines zukunftslos gewordenen Lebens, das sich vor eine verschlossene Pforte ge-
stellt sieht.18 War aber die Pforte je offen? Ist die geschlossene Pforte nicht viel-
mehr eine Metapher für die immer erst noch zu passierende Differenz von Innen 
und Außen, die die Zukunft von der Gegenwart trennt? Ist nicht, umgekehrt, die 
Geschlossenheit der Pforte, die Unfähigkeit, in die Zukunft zu sehen, Anlass 
zum Denken, Anlass, Gebrauch von unserer inneren Freiheit und Weltlosigkeit 
zu machen, um uns als Wesen, die von allem, noch von sich selber, unterschie-
den sind, dem Außen hinzufügen?  

In Anbetracht der alles in den Schatten stellenden Gefahren der Atombombe 
widerstreitet Karl Jaspers dem Transzendenzvorbehalt seines eigenen Denkens, 
indem er dekretiert, dass es kein Draußen mehr gebe, die Welt sich geschlossen 
habe, die Einheit der Erde gekommen sei.19 Gerade wenn aber diese Diagnose 
zuträfe, käme dem Gedanken eines uns unvordenklich Umgreifenden besonderes 
Gewicht zu. Ist nicht in einer augenscheinlich geschlossenen Welt umso mehr 
ein Denken vonnöten, das sich Selbstdistanz und aus dieser Distanz heraus das 
Gebot, weiterzudenken, auferlegt? In vergleichbar (auto-)suggestiver Weise for-
dert Heinz von Foerster angesichts der bedrückenden Probleme der Menschheit 
und des Erdballs, dass die Menschheit sich selber als ein geschlossenes System 
behandeln solle. Anders gelänge es uns nicht, die Risiken der Überbevölkerung 
und der damit einhergehenden Wirtschafts- und Versorgungskrisen zu bewälti-
gen.20 Auch hier: Gerade wenn diese Einschätzung zuträfe, so bleibt doch die 

                                                
18  Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens, S. 39. 
19  Vgl. ders.: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. München 1949, S. 163. 
20  Vgl. Heinz von Foerster: Kompetenz und Verantwortung. A.a.O., S. 172. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 223

Frage, von woher wir das System »Menschheit« schließen wollen. Tun wir dies 
nicht letztlich immer schon von ›nirgendwoher‹, aus unserem akosmischen Inne-
ren heraus? Wie soll sich zudem die Idee einer systemischen Geschlossenheit, 
das wir zusammen darstellen, mit derjenigen eines offenen menschlichen Wer-
dens, wie es von Foerster für jeden von uns postuliert, vertragen?  

Philosophie ist gewusstes Nicht-Wissen. Nicht nur, dass ich durch die mich 
augenblicklich bestimmende Differenz von Innen und Außen hindurch muss; 
durch sie hindurchgegangen, stehe ich schon vor der nächsten. Ich überschaue 
nicht die kommenden Innen-Außen-Differenzen; ich weiß bloß, dass ich durch 
sie hindurch muss. Denkend entziehe ich mich folglich nicht nur der Suggestion 
des Erscheinenden, sondern noch der meines eigenen Wissens: Um der Bewälti-
gung meiner eigenen Zukunft willen sollte ich sie mir nicht vorstellen wollen. 
Dafür denke ich. Denken ist wie ein kurzes Augenschließen. Indem es für diesen 
Moment das Kontinuum meiner Erinnerungen und Erwartungen unterbricht, 
suspendiert es mein vermeintliches Wissen darum, was gemäß meiner Erinne-
rungen und Erwartungen kommen muss. Darüber, dass sich mein Denken ganz 
und gar auf die Gegenwart – auf die mich aktuell bestimmende Differenz von 
Innen und Außen – einlässt, vertagt es gleichsam die Zukunft selbst. Hierin be-
steht die Lektion der Differenz: den Katastrophen, die wir uns offenen Auges 
ausmalen, denkenden Widerstand entgegenzusetzen, in der bewussten Nicht-
Vorwegnahme der Katastrophe uns dem Visionären unserer eigenen Liebesfä-
higkeit offenzuhalten – gegen den trivialen Realismus unserer Ängste und die 
Pseudonotwendigkeiten unserer Vernünftigkeiten.  

So wie meine Treue an meine Unkenntnis des Kommenden gebunden ist, er-
schaffe ich mich als selbstverantwortliches Wesen erst in meiner eingesehenen 
Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, dank meiner grundsätzlichen, 
akosmischen Reserve gegenüber dem, was mich von außen her als ›wirklich‹ 
bedrängt. Ich antworte mit mir selber auf etwas, das vor mir da war und nach mir 
sein wird. Ich lasse, was mich bestimmt, an mich heran, in mich hinein, durch 
mich hindurch, wie ich selber, im Wechsel von Innen und Außen, durch es hin-
durchgehe. Indem ich es in mich hinein lasse, während ich es meinerseits passie-
re, verwandle ich es schon dem an, was ich, aus Quellen, die ich selbst nicht 
kenne, mit meiner eigenen Person mitbringe. Die innere Anverwandlung dessen, 
was mich von außen bestimmt, demgegenüber ich immer nur die zweite, antwor-
tende Initiative habe, ist schon Werk meines Selbstentwurfs, Konstituens meiner 
Ichstärke. Mein Werden als Person stellt ein Gegen-Agens zum Verfall der vor-
handenen äußeren Ordnung im Sinne A.N. Whiteheads und eine Entropieverzö-

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


224 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

gerung im Sinne Heinz von Foersters dar21: Indem ich Äußeres nach innen neh-
me, Inneres nach außen abgebe, meine Unterschiedenheit vom Außen diesem 
hinzufüge, gewinne, ja, schaffe ich Zeit.  

Was ich heute denke und tue, wird real gedacht und getan worden sein, auch 
wenn ich die Zukunft selbst nicht kenne. Hierin, als heute vollendete Zukunft, 
besteht die bleibende Wirklichkeit von Gegenwart.22 Darüber, dass wir unsere ei-
gene Zeitlichkeit dem Universum beifügen, zeigt sich, so Sartre in Anschluss an 
Kierkegaard, dass jeder von uns, im Maße seiner inneren Freiheit, Grundlage 
von Geschichte ist.23 In jedem Augenblick treffen wir, auch wenn wir es nicht 
merken, eine Wahl; unsere Freiheit, als innere, besteht in nichts als dem Grade 
unseres Bewusstseins von deren Unumgänglichkeiten. Mit jeder Wahl wählen 
wir, wie und was wir selbst sein wollen. Nicht nur, dass wir uns als Wählende, 
die zu wählen genötigt sind, in der Zeit bewegen; wir kommen nicht umhin, uns 
zu der Zeit, in der wir leben, zu verhalten. Von daher auch würde jeder Versuch, 
das Ganze anders als durch die Linse unserer Zeitgenossenschaft, aus der Per-
spektive unserer Irrtumsfähigkeit zu sehen, das Besondere unserer Freiheit zer-
stören.24

Indem wir unsere eingesehene Bedingtheit in unsere Selbstbestimmung auf-
nehmen, gehen wir durchs Nadelöhr der uns heute bestimmenden Differenz von 
Innen und Außen. Mit ihr entfalten wir uns nicht nur selber, sondern verändern 
unwillkürlich die Verhältnisse, an die wir strukturell gekoppelt sind, mit. Wir 
sind im doppelten Sinne Wandler der Zeit: ihre Passagiere und Transformatoren. 

                                                
21  Vgl. Alfred North Whitehead: Die Funktion der Vernunft, S. 74; sowie: Heinz von 

Foerster: Kompetenz und Verantwortung. A.a.O., S. 166. 
22  Vgl. Robert Spaemann: Der letzte Gottesbeweis. München 2009, S. 31. 
23  Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das singulare Universale. In: Mai '68 und die Folgen 2. Reden, 

Interviews, Aufsätze. Reinbek 1975, S. 142. 
24  C.S. Lewis: Die große Scheidung oder Zwischen Himmel und Hölle. Einsiedeln und 

Freiburg 1992, S. 133. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Literatur 

Améry, Jean: Unmeisterliche Wanderjahre. Stuttgart 1985. 
Antonovsky, Aaron: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit. Deut-

sche erweiterte Herausgabe von Alexa Franke. Aus dem Amerikanischen 
übersetzt von Alexa Franke und Nicola Schulte. Tübingen 1997. 

Aquin, Thomas von: Über die Wahrheit. Quaestiones Disputatae de Veritate. In 
der Übersetzung von Edith Stein. Wiesbaden 2013. 

Aristoteles: Über die Seele. Übersetzt und mit Erläuterungen, Gliederung und 
Literaturhinweisen herausgegeben von Willy Theiler. Reinbek 1968. 

Avenarius, Richard: Der menschliche Weltbegriff. Mit einem Vorwort von Her-
mann Schmitz. Herausgegeben von Wolfgang Sohst. Vollständig durchgese-
hene und verbesserte Ausgabe der 3. Auflage 1912, einschließlich des Offe-
nen Briefes von Wilhelm Schuppe an Richard Avenarius über die »Bestäti-
gung des naiven Realismus« und der »Bemerkungen zum Begriff des Gegen-
standes der Psychologie« von Richard Avenarius. Berlin 2014. 

Bateson, Gregory: Geist und Natur. Eine notwendige Einheit. Übersetzt von 
Hans Günter Holl. Frankfurt/M. 1984.

Ders: Ökologie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und 
epistemologische Perspektiven. Übersetzt von Hans Günter Holl. Frank-
furt/M 1983. 

Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften II/1. Frankfurt/M. 1980. 
Bringuier, Jean-Claude: Jean Piaget – ein Selbstporträt in Gesprächen. Aus dem 

Französischen von Enrico Heinemann und Reinhard Tiffert. Mit einem Vor-
wort zur deutschen Ausgabe von May Widmer-Perrenoud. Weinheim und 
Basel 2004. 

Chardin, Pierre Teilhard de: Der Mensch im Kosmos. Aus dem Französischen 
übersetzt von Othon Marbach. München 1981. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


226 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Cocteau, Jean: Werkausgabe in zwölf Bänden. Herausgegeben von Reinhard 
Schmidt. Band 11: Kritische Poesie III. Aus dem Französischen von Fried-
rich Hagen. Frankfurt/M. 1988. 

Cube, Felix von: Was ist Kybernetik? Grundbegriffe, Methoden, Anwendungen. 
München 1975. 

Deleuze, Gilles: Logik des Sinns. Aus dem Französischen von Bernhard Dieck-
mann. Frankfurt/M. 1993. 

Ders.: Proust und die Zeichen. Aus dem Französischen von Henriette Beese. 
Berlin – Wien 1978. 

Descartes, René: Meditationen über die Grundlagen der Philosophie. Übersetzt 
und herausgegeben von Artur Buchenau. Hamburg 1993.

Die Bibel. Einheitsübersetzung der Heiligen Schrift. Jubiläumsausgabe. Psalmen 
und Neues Testament. Ökumenischer Text. Stuttgart 1980. 

Eckoldt, Matthias: Kann das Gehirn das Gehirn verstehen? Gespräche über Hirn-
forschung und die Grenzen unserer Erkenntnis. Heidelberg 2013. 

Erikson, Erik H.: Identität und Lebenszyklus. Drei Aufsätze. Aus dem Amerika-
nischen von Käte Hügel. Frankfurt/M. 1973. 

Fischer, Hans Rudi (Hg.): Autopoiesis. Eine Theorie im Brennpunkt der Kritik. 
Heidelberg 1991. 

Ders. (Hg.): Die Wirklichkeit des Konstruktivismus. Zur Auseinandersetzung 
um ein neues Paradigma. Heidelberg 1998. 

Foerster, Heinz von: KybernEthik. Berlin 1993. 
Ders.: Wissen und Gewissen. Versuch einer Brücke. Herausgegeben von Sieg-

fried J. Schmidt. Frankfurt/M. 1993. 
Ders. / Glasersfeld, Ernst von: Wie wir uns erfinden. Eine Autobiographie des 

radikalen Konstruktivismus. Heidelberg 1999. 
Ders. / Pörksen, Bernhard: Wahrheit ist die Erfindung eines Lügners. Gespräche 

für Skeptiker. Heidelberg 1998. 
Frankl, Viktor E.: Logotherapie und Existenzanalyse. Texte aus fünf Jahrzehn-

ten. München – Zürich 1987. 
Freud, Sigmund: Studienausgabe. Herausgegeben von Alexander Mitscherlich, 

Angela Richards und James Strachey. Mitherausgeber des Ergänzungsban-
des: Ilse Grubrich-Simitis. 10 Bände und ein Ergänzungsband. Frankfurt/M. 
2000. 

Glasersfeld, Ernst von: Radikaler Konstruktivismus. Idee, Ergebnisse, Probleme. 
Frankfurt/M. 1996. 

Grotowski, Jerzy: Für ein armes Theater. Mit einem Vorwort von Peter Brook. 
Aus dem Englischen von Frank Heibert. Berlin 1999. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LITERATUR | 227

Heinrich, Klaus: Versuch über die Schwierigkeit nein zu sagen. Basel und 
Frankfurt/M. 1982. 

Jantsch, Erich: Die Selbstorganisation des Universums. Vom Urknall zum 
menschlichen Geist. Vorwort von Paul Feyerabend. München – Wien 1979. 

Jaspers, Karl: Vernunft und Existenz. Fünf Vorlesungen. Bremen 1947. 
Ders.: Von der Wahrheit. München 1947. 
Ders.: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. München 1949. 
Ders.: Philosophie und Welt. Reden und Aufsätze. München 1958. 
Ders.: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. München 1962. 
Ders.: Der philosophische Glaube. München 1963. 
Ders.: Allgemeine Psychopathologie. 8. unveränderte Auflage. Berlin – Heidel-

berg – New York 1965. 
Ders.: Einführung in die Philosophie. München 1973. 
Ders.: Kleine Schule des philosophischen Denkens. München 1974. 
Ders.: Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin, Heidelberg und New York 

1973. 
Ders.: Weltgeschichte der Philosophie. Aus dem Nachlaß herausgegeben von 

Hans Saner, München 1982. 
Ders.: Die großen Philosophen. München 2007. 
Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Werkausgabe Band VI. Herausge-

geben von Wilhelm Weischedel. Frankfurt/M. 1981. 
Kierkegaard, Sören: Furcht und Zittern. Übersetzt und mit einem Glossar, Bi-    

bliographie sowie einem Essay »Zum Verständnis des Werkes« herausgege-
ben von Liselotte Richter. Reinbek 1961. 

Ders.: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift. Unter 
Mitwirkung von Niels Thulstrup und der Kopenhagener Kierkegaard-Ge-
sellschaft herausgegeben von Hermann Diem und Walter Rest. Deutsch von 
B. und S. Diderichsen. München 1976. 

Ders.: Entweder-Oder. Unter Mitwirkung von Niels Thulstrup und der Kopenha-
gener Kierkegaard-Gesellschaft herausgegeben von Hermann Diem und 
Walter Rest. Deutsche Übersetzung von Heinrich Fauteck. München 1980. 

Ders.: Der Begriff Angst. Übersetzt und mit einem Glossar, Bibliographie sowie 
einem Essay »Zum Verständnis des Werkes« herausgegeben von Liselotte 
Richter. Frankfurt/M. 1984. 

Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Aus dem Ame-
rikanischen von Kurt Simon. Frankfurt/M. 1973. 

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Monadologie. Neu übersetzt, eingeleitet und erläu-
tert von Hermann Glockner. Stuttgart 1979. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


228 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Ders.: Betrachtungen über die Erkenntnis, die Wahrheit und die Ideen. In: Fünf 
Schriften zur Logik und Metaphysik. Übersetzt und herausgegeben von Her-
bert Herring. Stuttgart 1982. 

Lévinas, Emmanuel: Totalität und Unendliches. Versuch über die Exteriorität. 
Übersetzt von Wolfgang Nikolaus Krewani. Freiburg i. Br. und München 
1987. 

Ders.: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phänomenologie und Sozial-
philosophie. Übersetzt, herausgegeben und eingeleitet von Wolfgang Niko-
laus Krewani. Freiburg i. Br. und München 1992. 

Ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Aus dem Französischen 
übersetzt von Thomas Wiemer. Freiburg i. Br. und München 1992. 

Ders: Schwierige Freiheit. Versuch über das Judentum. Aus dem Französischen 
von Eva Moldenhauer. Frankfurt/M. 1992. 

Lewis, Clive Staples: Die große Scheidung oder Zwischen Himmel und Hölle. 
Übertragen und mit einem Nachwort versehen von Helmut Kuhn. Einsiedeln 
und Freiburg 1992. 

Ders.: Pardon, ich bin Christ. Meine Argumente für den Glauben. [Ohne Über-
setzerangabe.] Basel und Gießen 1992. 

Ders.: Über den Schmerz. Ins Deutsche übertragen von Hildegard und Josef Pie-
per. Gießen 1995. 

Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Frankfurt/M. 1987.
Lyotard, Jean-François: Wozu philosophieren? Mit einer Einleitung von Corinne 

Enaudeau. Aus dem Französischen von Thomas Laugstien. Zürich – Berlin 
2013. 

Mach, Ernst: Die Analyse der Empfindungen und das Verhältnis des Physischen 
zum Psychischen. Darmstadt 2005 (druckgleich mit Jena 1922).  

Marcel, Gabriel: Haben und Sein. Übersetzung und Nachwort Ernst Behler. Pa-
derborn 1954. 

Marcel, Gabriel: Die Erniedrigung des Menschen. Ins Deutsche übertragen von 
Herbert Peter Maria Schaad. Frankfurt/M. 1957. 

Maritain, Jacques: Von Bergson zu Thomas von Aquin. Übersetzung von Ed-
ward E. Morris. Cambridge (Massachusetts) 1945. 

Marquard, Odo: Apologie des Zufälligen. Philosophische Studien. Stuttgart 
2001. 

Ders.: Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilosophie. Herausgegeben von 
Franz Josef Wetz. Stuttgart 2013. 

Maturana, Humberto R.: Erkennen: Die Organisation und Verkörperung von 
Wirklichkeit. Ausgewählte Arbeiten zur biologischen Epistemologie. Autori-
sierte deutsche Fassung von Wolfram K. Köck. Herausgegeben von Prof. Dr. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LITERATUR | 229

Siegfried J. Schmidt und Prof. Dr. Peter Finke. Braunschweig und Wiesba-
den 1985. 

Ders. / Varela, Francisco J.: Der Baum der Erkenntnis. Die biologischen Wur-
zeln menschlichen Erkennens. Einzig berechtigte Übersetzung aus dem Spa-
nischen von Karl Ludewig in Zusammenarbeit mit dem Institut für systema-
tische Studien e.V., Hamburg. München 1987. 

Montaigne, Michel de: Essais. Auswahl und Übersetzung von Herbert Lüthy. 
Zürich 2000. 

Ders.: Von der Erfahrung. Montaignes letzter Essai. Aus dem Französischen von 
Helmut Knufmann. Mit einem Nachwort von Jürgen von Stackelberg. Mün-
chen 2009. 

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Roman. Herausgegeben von 
Adolf Frisé. Reinbek 1981. 

Nagel, Thomas: Die Grenzen der Objektivität. Philosophische Vorlesungen. 
Übersetzt und herausgegeben von Michael Gebauer. Stuttgart 1991. 

Ders.: Der Blick von Nirgendwo. Aus dem Amerikanischen von Michael Ge-
bauer. Frankfurt/M. 2012. 

Ders.: Letzte Fragen / Mortal Questions. Herausgegeben und mit einem Schrif-
tenverzeichnis versehen von Michel Gebauer. Aus dem Amerikanischen von 
Karl-Ernst Prankel. Hamburg 2008. 

Piaget, Jean: Weisheit und Illusionen der Philosophie. Aus dem Französischen 
übersetzt von Friedhelm Herborth. Frankfurt/M. 1974.

Ders.: Abriß der genetischen Epistemologie. Mit einer Einführung von Fritz 
Kubli und einer Bibliographie der Werke von Piaget. Deutsch von Fritz 
Kubli. Freiburg im Breisgau 1980. 

Ders.: Meine Theorie der geistigen Entwicklung. Herausgegeben von Reinhard 
Fatke. Aus dem Amerikanischen von Hainer Kober. Frankfurt/M. 1988. 

Ders.: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Autorisierte Übersetzung nach 
der dritten Auflage mit einer Einführung von Hans Aebli. Aus dem Französi-
schen übersetzt von Bernhard Seiler. Stuttgart 2003. 

Pieper, Josef: Lieben, hoffen, glauben. München 1986. 
Ders.: Das Viergespann. München 1991. 
Platon: Sämtliche Werke. Herausgegeben von Erich Loewenthal. Band I und II. 

Heidelberg 1982. 
Plessner, Hellmuth: Gesammelte Schriften IV: Die Stufen des Organischen und 

der Mensch. Frankfurt/M. 1981. 
Ders.: Gesammelte Schriften VII: Ausdruck und menschliche Natur. Frank-

furt/M. 1982. 
Ders.: Gesammelte Schriften IX: Schriften zur Philosophie. Frankfurt/M. 1985. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


230 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFÜHRUNG

Prigogine, Ilya / Stengers, Isabelle: Dialog mit der Natur. Übersetzung nach dem 
englischen und französischen (Vorwort, Anhänge I und II) Manuskript von 
Friedrich Giese. Frankfurt/M. – Olten – Wien 1987. 

Proust, Marcel: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Deutsch von Eva Re-
chel-Mertens. Frankfurt/M. 1980. 

Rusch, Gebhard / Schmidt, Siegfried J. (Hg.): Konstruktivismus in Psychiatrie 
und Psychologie. Frankfurt/M. 2000. 

Sartre, Jean-Paul: Mai '68 und die Folgen 2. Reden, Interviews, Aufsätze. 
Deutsch von Dietrich Leube. Reinbek 1975. 

Ders.: Drei Essays. Mit einem Nachwort von Walter Schmiele. [Ohne Überset-
zerangabe.] Frankfurt/M. – Berlin – Wien 1977. 

Scheler, Max: Schriften aus dem Nachlaß. Band 1: Zur Ethik und Erkenntnisleh-
re. Herausgegeben von Manfred S. Frings. Bonn 1986. 

Schmid, Hans Bernhard: Moralische Integrität. Kritik eines Konstrukts. Berlin 
2011. 

Schmidt, Siegfried J. (Hg.): Der Diskurs des Radikalen Konstruktivismus. 
Frankfurt/M. 1996. 

Schrödinger, Erwin: Was ist Leben? Die lebende Zelle mit den Augen des Physi-
kers betrachtet. Aus dem Englischen von L. Mazurcak. Einführung von Ernst 
Peter Fischer. München – Zürich 1999. 

Spaemann, Robert: Personen. Versuche über den Unterschied zwischen ›etwas‹ 
und ›jemand‹. Stuttgart 1996. 

Ders.: Der letzte Gottesbeweis. München 2009. 
Ders.: Schritte über uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsätze I. Stuttgart 

2010. 
Ders.: Schritte über uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsätze II. Stuttgart 

2011. 
Ders. / Löw, Reinhard: Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentdeckung des 

teleologischen Denkens. München – Zürich 1985. 
Starobinski, Jean: Montaigne. Denken und Existenz. Aus dem Französischen 

von Hans-Horst Henschen. Frankfurt/M. 1989. 
Tillich, Paul: Die verlorene Dimension. Not und Hoffnung unserer Zeit. Ham-

burg 1962. 
Ders.: Der Mut zum Sein. Hamburg 1968. 
Tillich-Auswahl. Hrsg. v. Manfred Baumotte. 3 Bände. Gütersloh 1980. 
Vollrath, Ernst: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. Stuttgart 1977. 
Watzlawick, Paul (Hg.): Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu 

wissen glauben? Beiträge zum Konstruktivismus. München – Zürich 1994. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


LITERATUR | 231

Weizsäcker, Carl Friedrich von: Der Garten des Menschlichen. Beiträge zur ge-
schichtlichen Anthropologie. Frankfurt/M. 1980. 

Whitehead, Alfred North: Die Funktion der Vernunft. Aus dem Englischen über-
setzt und herausgegeben von Eberhard Bubser. Stuttgart 1974. 

Ders.: Prozeß und Realität. Entwurf einer Kosmologie. Übersetzt und mit einem 
Nachwort versehen von Hans Günter Holl. Frankfurt/M. 1987. 

Ders.: Denkweisen. Herausgegeben, übersetzt und eingeleitet von Stascha Roh-
mer. Frankfurt/M. 2001. 

Wiener, Norbert: Futurum Exactum. Ausgewählte Schriften zur Kybernetik und 
Kommunikationstheorie. Hrsg. von Bernhard Dotzler. Wien – New York 
2002. 

Wittgenstein, Ludwig: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-
philosophicus. Frankfurt/M. 1998. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Danksagung 

Für seine beratende Begleitung dieses Projekts über all die Jahre hinweg bin ich 
meinen Freund und Kollegen Matthias Eckoldt von Herzen dankbar; wie auch 
meinem langjährigen Freund Bruno Küppers, der mir, nach Fertigstellung des 
Manuskripts, bei der schlussendlichen Realisierung dieses Buches so großzügig 
unter die Arme griff. Ich danke meinem Vater, Diethelm Weiland, dafür, dass er 
in jungen Jahren mein Interesse an Geschriebenem und am Schreiben weckte, 
sowie meinem Sohn Marian, dessen kindliches Beieinander von Loyalität und 
Indifferenz gegenüber dem Tun seines Vaters diesem Inspiration und Korrektiv 
in einem war. Vor allem aber danke ich meiner Lebensgefährtin, Christiane 
Stern, für ihre liebende Gegenwart. Ihr eigne ich dieses Buch zu. 

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Eine Ethik der Biodiversität

Dezember 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)
Innen – Außen – Anders
Körper im Werk von Gilles Deleuze
und Michel Foucault

November 2016, ca. 400 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3575-1

Harald Lemke
Ethik des Essens
Einführung in die Gastrosophie

Mai 2016, 592 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3436-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Claus Dierksmeier
Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbürgerlicher
Verantwortung

Mai 2016, 456 Seiten, kart., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3477-8

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Für eine Philosophie der Verdauung

2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Karl Hepfer
Verschwörungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/


Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines
Situierte Kritik
Modelle kritischer Praxis in
Hermeneutik, Poststrukturalismus
und Pragmatismus
Mai 2017, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Hilge Landweer,
Isabella Marcinski (Hg.)
Dem Erleben auf der Spur
Feminismus und die Philosophie
des Leibes
November 2016, ca. 370 Seiten, kart., 32,99 €,
ISBN 978-3-8376-3639-0

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivität
Wittgenstein und die moderne Kultur
November 2016, ca. 300 Seiten,
kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Richard Blättel
Das Geheimnis der Wiederholung
Sören Kierkegaard passiert
jüdisches Denken
Oktober 2016, 308 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3613-0

Yushin Ra
Der Unernst des Kitsches
Die Ästhetik des laxen Blicks
auf die Welt
September 2016, 220 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3551-5

Tobias Holischka
CyberPlaces – Philosophische
Annäherungen an den virtuellen Ort
Mai 2016, 212 Seiten,
kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3463-1

Leseproben, weitere Informationen und Bestellmöglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

Dirk Braunstein
Adornos Kritik
der politischen Ökonomie
2015, 450 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3443-3

Ralf Krüger
Quanten und die Wirklichkeit
des Geistes
Eine Untersuchung zum
Leib-Seele-Problem
2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade
Zur Differenzierung
praktischer Freiheit
2015, 304 Seiten, kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin
Anerkennen als Erfahrungsprozess
Überlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie
2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik – wozu und wie weiter?
2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Marc Rölli (Hg.)
Fines Hominis?
Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik
2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2956-9

https://doi.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung: Das Nadelöhr-Prinzip
	Innen und Außen
	Wirklichkeit als Widerstand
	Ichstärke
	Essayismus als Methode

	I Eine Kybernetik menschlichen Werdens?
	Regel und Regler
	Von der Maschinen-Metapher zur Sprache der Existenz
	Doppelaspekt und objektives Selbst
	Innere Freiheit
	Selbstorganisation als existenzielle Haltung

	II Denken und Lernen
	Vorzeitigkeit des Denkens und Verspätung des Denkenden
	Doppelte Anpassung
	Unfreiwillige Freiwilligkeit
	Die Lücke und der natürliche Weltbegriff

	III Das Dritte des Denkens
	Selbstkontinuität und Differenzverarbeitung
	Erkennen und Verstehen
	Autopoiesis oder Die offene Frage der Wirklichkeit

	IV Die Gunst der Störung und die Einheit der Person
	Strukturelle Kopplung, natürliches Driften und die spekulative Funktion des Denkens
	Die Suche nach der wahren Physik
	Negative Entropie
	Freies Handeln und Einheit des Bewusstseins

	V Verspätung des Denkens und philosophische Radikalität
	Das existenzphilosophische Paradigma
	Vor der Grenze, nach dem Sprung
	Lebensform und Selbstausdruck
	Identität und Kontextualisierung
	Augenblick und Paradox
	Wir Monaden: Selbstkonstruktion aus der Selbstunterscheidung
	Eine Echtzeittheorie des Gehirns?
	Das radikalkonstruktivistische Paradigma und die Naivität der Philosophie

	VI Der Gedanke des Ganzen und das Bewusstsein der Spaltung
	Das hinzugedachte Ganze und das Umgreifende
	Zweckrationalität und Metakontext
	Wirklichkeit als Widerstand 2
	Das sich selbst unterbrechende Denken und Sprache als Verbindendes von Innen und Außen
	Inneres und kommunikatives Handeln

	VII Objektivität der Erfahrung und Unumgänglichkeit des Irrtums
	Bipolarität
	Wahrnehmende Selbstverantwortung, »Objektivität der Erfahrung« und »Schlüssel ohne Schloss«
	Realismus der »wirklichen Variationen«
	Exzentrizität und Integrität
	Mitwahrnehmung und innere Dezentrierung
	Sich – dem Umgreifenden – öffnen
	Zwang in Bedürfnis verwandeln

	VIII Denken als angewandte Weltlosigkeit
	Empirisches und philosophisches Ich
	Philosophische Intuition 1: Diskrepanz und Grundform
	Philosophische Intuition 2: Pseudophilosophie
	Bedeutung und Ausdruck
	Unterschied: Information; Identität: Zeit
	Teilhabe durch Selbstabstand

	IX Transzendenz der Selbstwahl
	Freies Wollen und transzendentes Müssen
	Im Selbstdurchgang zur Zeitgenossenschaft
	Individuation und Unendlichkeit: Ordo Amoris
	Die notwendige Illusion der Wahlfreiheit

	X Die Freiheit angesichts ihrer Grenzen und Selbstmissverständnisse
	Wirklichkeit als Widerstand 3
	Grenzen der Viabilität – Perspektiven der Enge | 148Der Mythos der Macht und der Ernstfall der Freiheit
	Erhellte Unfreiheit oder Das Eingesetztsein der Freiheit

	XI Diskrepanzbewusstsein
	Das nicht selbstverständliche Selbstverständliche
	Die Moral angesichts der Innen-Außen-Differenz
	Das abwesende Gute und das sich wiederfindende Vertrauen
	Das mir selbst gegebene Versprechen und das Gefühl von Kohärenz
	Die Lehre der Empfindung und das Korrektiv des Gewissens
	Doppelte Kontingenz

	XII Metaphysischer und trivialer Realismus
	Selbstausdruck und -begegnung
	Zweierlei Haltung, zweierlei Wirklichkeit
	Die Gefahr der schönen Empfindung
	In der Welt sein: in Sprache sein
	Durchdrungenheit und Differenzverkleinerung
	Selbstdistante Rationalität
	Asynchrone Verbundenheit

	XIII Einsamkeit und Kommunikation
	Sich Sinn öffnen: sich Zeit verschaffen
	Realismus der »wirklichen Variationen« 2
	Kritik der Intersubjektivität
	Wo Sprache nicht verbindet: Wahn und Totalisierung
	Der Existenzialismus des radikalen Konstruktivismus und der radikale Konstruktivismus des Existenzialismus

	XIV Die Lektion der Differenz
	Der Zwang zum Denken
	Fremd- und Selbsterkenntnis
	Schmerz und Koexistenz
	Das Visionäre der Liebe
	Die verschlossene Pforte: Entropieverzögerung und Futur II

	Literatur
	Danksagung

