PHILOSOPHIE .
DER LEBENSFUHRUNG


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

René Weiland
Philosophie der Lebensfithrung

Edition Moderne Postmoderne

https://dol.org/10:14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

René Weiland, geb. 1957, studierte Germanistik, Theaterwissenschaft und Philo-
sophie in Berlin. Als freier Autor publiziert er zu Existenzphilosophie, Philoso-
phischer Anthropologie, Philosophie des Politischen sowie Ethik.

Er lebt in Berlin.

https://dol.org/10:14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

RENE WEILAND

Philosophie der Lebensfithrung
Ethisches Denken zwischen Existenzphilosophie und

Konstruktivismus

[transcript]

https://dol.org/10:14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Die freie Verfiigbarkeit der E-Book-Ausgabe dieser Publikation wurde ermdglicht
durch den Fachinformationsdienst Philosophie.

FACHINFORMATIONSDIENST
PHILOSOPHIE

Bibliografische Information der Deutschen Nationalbibliothek

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in der Deutschen
Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische Daten sind im Internet iiber
http://dnb.d-nb.de abrufbar.

Dieses Werk ist lizenziert unter der Creative Commons Attribution-NoDerivatives 4.0
Lizenz (BY-ND). Diese Lizenz erlaubt unter Voraussetzung der Namensnennung des Ur-
hebers die Vervielfiltigung und Verbreitung des Materials in jedem Format oder Medium
fiir beliebige Zwecke, auch kommerziell, gestattet aber keine Bearbeitung.

(Lizenztext: https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/deed.de)

Um Genehmigungen fiir Adaptionen, Ubersetzungen oder Derivate einzuholen, wenden
Sie sich bitte an rights@transcript-publishing.com

Die Bedingungen der Creative-Commons-Lizenz gelten nur fiir Originalmaterial. Die
Wiederverwendung von Material aus anderen Quellen (gekennzeichnet mit Quellenan-
gabe) wie z.B. Schaubilder, Abbildungen, Fotos und Textausziige erfordert ggf. weitere
Nutzungsgenehmigungen durch den jeweiligen Rechteinhaber.

Erschienen 2016 im transcript Verlag, Bielefeld
© René Weiland

Umschlagkonzept: Kordula Réckenhaus, Bielefeld
Druck: Majuskel Medienproduktion GmbH, Wetzlar
Print-ISBN 978-3-8376-3632-1

PDF-ISBN 978-3-8394-3632-5
https://doi.org/10.14361/9783839436325
Buchreihen-ISSN: 2702-900X

Buchreihen-eISSN: 2702-9018

Gedruckt auf alterungsbestindigem Papier mit chlorfrei gebleichtem Zellstoff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Inhalt

Einleitung: Das Nadel6hr-Prinzip |9
Innen und AuBlen |9

Wirklichkeit als Widerstand | 11
Ichstarke |12

Essayismus als Methode | 14

I Eine Kybernetik menschlichen Werdens? | 17

Regel und Regler | 17

Von der Maschinen-Metapher zur Sprache der Existenz | 20
Doppelaspekt und objektives Selbst |23

Innere Freiheit |27

Selbstorganisation als existenzielle Haltung |29

Il Denken und Lernen |33

Vorzeitigkeit des Denkens und Verspitung des Denkenden | 33
Doppelte Anpassung |36

Unfreiwillige Freiwilligkeit | 38

Die Liicke und der natiirliche Weltbegriff | 41

Il Das Dritte des Denkens |45

Selbstkontinuitit und Differenzverarbeitung | 45
Erkennen und Verstehen |48

Autopoiesis oder Die offene Frage der Wirklichkeit |51

IV Die Gunst der Stérung und die Einheit der Person |55
Strukturelle Kopplung, natiirliches Driften und die spekulative Funktion des
Denkens |55

Die Suche nach der wahren Physik |57

Negative Entropie | 60

Freies Handeln und Einheit des Bewusstseins | 62

V Verspétung des Denkens und philosophische Radikalitat | 65
Das existenzphilosophische Paradigma | 65

Vor der Grenze, nach dem Sprung | 67

Lebensform und Selbstausdruck | 70

Identitédt und Kontextualisierung | 72

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Augenblick und Paradox |75

Wir Monaden: Selbstkonstruktion aus der Selbstunterscheidung | 76

Eine Echtzeittheorie des Gehirns? | 78

Das radikalkonstruktivistische Paradigma und die Naivitit der Philosophie | 81

VI Der Gedanke des Ganzen und das Bewusstsein der Spaltung | 85
Das hinzugedachte Ganze und das Umgreifende | 85

Zweckrationalitidt und Metakontext | 88

Wirklichkeit als Widerstand 2 | 91

Das sich selbst unterbrechende Denken und Sprache als Verbindendes von Innen
und Auflen |93

Inneres und kommunikatives Handeln | 96

VIl Objektivitat der Erfahrung und Unumganglichkeit des Irrtums | 99
Bipolaritit | 99

Wahrnehmende Selbstverantwortung, »Objektivitit der Erfahrung« und
»Schliissel ohne Schloss« | 102

Realismus der »wirklichen Variationen« | 105

Exzentrizitdt und Integritat | 107

Mitwahrnehmung und innere Dezentrierung | 110

Sich — dem Umgreifenden — 6ffnen | 113

Zwang in Bediirfnis verwandeln | 116

VIlI Denken als angewandte Weltlosigkeit | 119
Empirisches und philosophisches Ich | 119

Philosophische Intuition 1: Diskrepanz und Grundform | 122
Philosophische Intuition 2: Pseudophilosophie | 125
Bedeutung und Ausdruck | 127

Unterschied: Information; Identitit: Zeit | 129

Teilhabe durch Selbstabstand | 131

IX Transzendenz der Selbstwahl | 133

Freies Wollen und transzendentes Miissen | 133

Im Selbstdurchgang zur Zeitgenossenschaft | 135
Individuation und Unendlichkeit: Ordo Amoris | 138
Die notwendige Illusion der Wahlfreiheit | 141

X Die Freiheit angesichts ihrer Grenzen und Selbstmissverstandnisse | 145

Wirklichkeit als Widerstand 3 | 145
Grenzen der Viabilitdt — Perspektiven der Enge | 148

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Der Mythos der Macht und der Ernstfall der Freiheit | 151
Erhellte Unfreiheit oder Das Eingesetztsein der Freiheit | 154

Xl Diskrepanzbewusstsein | 159

Das nicht selbstverstéindliche Selbstverstdndliche | 159

Die Moral angesichts der Innen-Aufen-Differenz | 161

Das abwesende Gute und das sich wiederfindende Vertrauen | 163

Das mir selbst gegebene Versprechen und das Gefiihl von Kohédrenz | 166
Die Lehre der Empfindung und das Korrektiv des Gewissens | 169
Doppelte Kontingenz | 172

Xl Metaphysischer und trivialer Realismus | 175
Selbstausdruck und -begegnung | 175

Zweierlei Haltung, zweierlei Wirklichkeit | 177

Die Gefahr der schénen Empfindung | 180

In der Welt sein: in Sprache sein | 184
Durchdrungenheit und Differenzverkleinerung | 185
Selbstdistante Rationalitit | 188

Asynchrone Verbundenheit | 190

XllII Einsamkeit und Kommunikation | 195

Sich Sinn 6ffnen: sich Zeit verschaffen | 195

Realismus der »wirklichen Variationen« 2 | 197

Kritik der Intersubjektivitdt | 200

Wo Sprache nicht verbindet: Wahn und Totalisierung | 202

Der Existenzialismus des radikalen Konstruktivismus und der radikale
Konstruktivismus des Existenzialismus | 205

XIV Die Lektion der Differenz | 209

Der Zwang zum Denken | 209

Fremd- und Selbsterkenntnis | 212

Schmerz und Koexistenz | 215

Das Visionire der Liebe |219

Die verschlossene Pforte: Entropieverzégerung und Futur I | 221

Literatur |225

Danksagung | 233

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 -

M 14.02.2028, 14:05:56. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Einleitung: Das Nadel6hr-Prinzip

»Nadelohr« ist eine weit bekannte Metapher fiir einen Engpass; aber auch dafiir,
dass sich mit der Enge etwas auftut. Aber was? Um das zu erfahren, miissen wir
durch eben diesen Engpass hindurch. Um hindurchzukommen, miissen wir uns
dem anpassen, was sich mit ihm auftut. Anpassen heif3t, uns in zwei Richtungen
zu 6ffnen: umsichtig nach auBen, lernbereit im Inneren. Offneten wir uns nicht,
erschlosse sich uns nichts. So wenig wir uns jedoch auf unkontrollierte, komplet-
te Weise 6ffnen, so wenig erschlieft sich uns alles auf einmal. Wir sind lediglich
— dafiir aber mit jedem Augenblick — aufgerufen, unseren Sinn fiir Unterschiede
wach zu halten. Nichts anderes ist Denken.

Innen und AuB3en

Der Unterschied aller Unterschiede, auf den wir gestolen werden, ist der zwi-
schen Innen und Auflen. Um ihn herum ist alles, die Welt, wir selber gebaut. Er
bedriangt und frustriert uns, iiberrascht uns mit uns selbst. Wir werden so weit
mit uns iiberrascht, wie wir uns als von allem unterschieden erleben. Dies erst
lasst uns denken. Dabei ist, paradoxerweise, mein Unterschiedensein von allem
zugleich meine Briicke zu allem: Alles erweist sich im Mafle seiner Unterschie-
denheit voneinander miteinander verbunden. Nur kraft unseres Unterschieden-
seins existieren wir {iberhaupt als Einzelwesen; darin koexistieren wir mit den
Anderen.

Es ist unser Inneres, das uns unseren Sinn fiir Unterschiede eingibt, so wie es
selber aus einer Unterscheidung von einem Aufen hervorgegangen ist. Innerli-
che Wesen, die wir sind, sind wir sozusagen noch von uns selber unterschieden.
So kommt es, dass wir, nach Montaigne*, letztlich nie bei uns selbst sind. Angst,

*  Michel de Montaigne (1533-1592), franzosischer Schriftsteller und Biirgermeister von

Bordeaux.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

10 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Hoffnung, Begehren lassen uns immer auBerhalb von uns sein.' Positiv gedeutet
sind wir uns selbst immer schon voraus. Wir miissen aus uns herausgehen, kom-
munizieren, Erfahrungen mit Anderen, mit anderem als uns selbst machen, um in
unsere eigene Ndhe zu kommen. Dass wir dauerhaft bei uns wiren, da ist der
Unterschied zwischen Innen und Auflen vor. Zu jedem Augenblick und iiberall
beherrscht er unser Leben: Jede Unterscheidung, die ich treffe, um ihr zu folgen,
ist nur ein Vorhof weiterer sich verzweigender Unterschiede, vor die ich mich
gestellt sehe, durch die ich hindurchzugehen habe. Ich gelange dabei weder zum
Innen noch zum AufBen selbst. Dorthin gelangt zu sein, kime, im Gegenteil, dem
Ende meiner Existenz gleich.

Immer wieder dndert sich aufs Neue unser Blick auf uns und die Welt. Ist es
der Blick auf uns und die Welt, der sich verdndert hat, oder tatsichlich die Welt,
wir selber? Dass wir es nicht wissen, dass wir das eine nicht vom anderen tren-
nen konnen, ist Zeichen unseres Lebendigseins; aber auch Fallstrick unserer
Freiheit: Mit ihr nehmen wir die Differenz von Innen und Auflen als Bedingung
unseres Lebens an. Das heifit, wir erfahren uns nur insoweit als frei, wie wir uns
in unfreien Verhéltnissen wissen. Erst unsere Freiheit 6ffnet unsere Augen fiir
unsere Unfreiheiten, ldsst uns diese angehen. Das neutestamentarische Gleichnis
vom Kamel und dem Nadelohr formuliert dieses Negative der Freiheit positiv,
als Versprechen und Trost.” Danach ist es das Schicksal der Reichen (und mit
ihnen der Stolzen und Maichtigen), die ihre Freiheit auskosten, statt sie einzuset-
zen, sich in ihrer eigenen Freiheit zu verlieren. Sie verlieren sich, genauer ge-
sagt, weniger in ihrer Freiheit als in der undurchschauten Innen-AufBen-Diffe-
renz, die sie beherrscht. Umgekehrt kénnen wir guten heilsgeschichtlichen
Mutes sein, den Schwierigkeiten, in denen wir augenblicklich stecken, einen tie-
feren Sinn abzuringen, der sie uns nicht nur duBerlich-pragmatisch bewiéltigen,
sondern in ihrer Bewiltigung uns unserem Leben ndherkommen ldsst.

Dazu gehort, dass wir uns unserer Bewéltigungen immer nur nachtréglich in-
newerden, eben nachdem wir durch die Differenz von Innen und Auflen hin-
durchgegangen sind. Worin aber sollte unsere Erkenntnis bestehen, wenn nicht
in einem sich vertiefenden Gefiihl fiir die Offenheit des Wirklichen? Ihm korre-
liert ein immer deutlicher werdendes Gefiihl fiir unsere innere Freiheit. Sie
macht in allem, allem voran in uns selber, einen Spalt und Spielraum aus, wo-
durch wir durch die jeweiligen Bedrdngnisse kommen. Umgekehrt verstetigt sich

1 Vgl. Michel de Montaigne: Unsere Angste und Hoffnungen versteigen sich iiber uns
selber hinaus. In: Essais. Ziirich 2000, S. 63.
2 Vgl Matthaus 19. 23, 24.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG: DAS NADELOHR-PRINZIP | 11

mit jedem gelungenen Hindurchgang unser Gefiihl fiir unsere innere Freiheit zu
ihrer Gewissheit.

Es ist diese erfahrene Offenheit des Wirklichen bei gleichzeitig sich vertie-
fendem Bewusstsein unserer eigenen Freiheit, die die Denkform des Konstrukti-
vismus hat denkbar werden lassen. Danach gibt es weder eine vorgegebene Rea-
litat, die sich per Denken und Sprache abbilden lieBe, noch sind wir selber auf
ein Wesen festgelegt. Vielmehr bauen wir in unserem Denken, Sprechen und
Handeln Wirklichkeiten auf, die es ohne uns gar nicht gédbe. Mehr noch: Indem
wir denkend, sprechend und handelnd unsere eigene Wirklichkeit erschaffen, er-
schaffen wir gewisserweise uns selber. Die Radikalen unter den Konstruktivisten
gehen noch einen Schritt weiter. Sie geben den Begriff der Wirklichkeit {iber-
haupt auf. An diese Entscheidung kniipft sich eine weitreichende Frage: Geben
wir, indem wir die Idee einer von uns unabhingig existierenden Wirklichkeit
aufgeben, nicht aber auch unsere innere Freiheit dran? Verlieren wir dariiber,
dass wir aufhoren, uns von einem Auflen unterschieden zu wissen, nicht notwen-
dig den Kontakt zu uns selbst?

Wirklichkeit als Widerstand

Hier setzt das vorliegende Buch an. Es fasst Wirklichkeit als Widerstand gegen
uns und unser Erkennen auf. Es ist, paradoxerweise, gerade die Offenheit des
Wirklichen, die unserem Wollen und Denken widersteht. Wir selber bediirfen ih-
res Widerstands, um uns unseres eigenen Wirklichseins zu vergewissern. Als
Wesen, die sich ihre eigenen Wirklichkeiten schaffen, bediirfen wir umso mehr
des Begriffs unserer eigenen Grenzen — vor allem dann, wenn wir sie verschie-
ben und iiberwinden wollen. Wir miissen uns gerade dann mit ihnen befassen,
wenn wir, wenigstens anndherungsweise, auf der Hohe unserer eigenen Moglich-
und Fahigkeiten sein wollen. Ist unser Freisein, als inneres Freisein, an die Ein-
sicht in unser Unterschiedensein von allem gebunden, so benétigen wir eben-
deswegen eine Wirklichkeit, die wir nicht schon selbst geschaffen haben. Wir
miissen, um uns selbst in irgendeiner Form erklérbar zu werden, aufsuchen, was
wir nicht schon selber sind. Dabei konnen wir immer nur Umwege gehen. Fiir
deren Unumginglichkeit steht seit jeher die Philosophie ein. Als erste Einsicht
vermittelt sie uns die Inkongruenz von Wirklichkeit einerseits und dem, wie sie
uns erscheint, andererseits. Die eingesehene Differenz von Wirklichkeit und ih-
rer Erscheinung stellt dabei nicht nur eine erkenntnistheoretische, sondern eine
ethische Problematik dar. Sie nétigt mich zur Reflexion meines Wissens von und
meines Tuns in dieser Welt. Was fiir mich selber wirklich sei, erweist sich weni-

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

12 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

ger an den dufleren Daten des von mir Wahrgenommenen als an meinem eigenen
Handeln, meiner eigenen Lebensfithrung.

Ich verhalte mich nicht nur nach aulen zum Wahrgenommenen hin, sondern
zu mir als Wahrnehmenden. Mein Selbst aktualisiert sich in seinem Verhéltnis
zu sich, ohne dass ich wiisste, worin es selbst, in seiner Substanz, besteht. Mich
zu mir verhaltend, bin ich gewissermaflen erst fiir mich selber da: Ich erfahre
und zeige mich mir als aktuell existierend. Ich erfahre und zeige mich mir dabei
nicht nur als etwas duBerlich Daseiendes, das neben anderem Raum einnimmit,
sondern als Mdglichkeit meiner selbst, mich zu mir zu entwickeln. Ich bin nie
ausentwickelt; ich verharre in einer Art bleibenden Unfertigkeit, einem fortwih-
renden Status Nascendi. Nicht nur, dass genau dies die Besonderheit, den
Charme, aber auch das Krisenhafte unserer Persénlichkeiten ausmacht; wir ma-
chen uns diesen Umstand zu eigen und zunutze, wenn wir denken.

Denkend treten wir in ein reflektorisches Verhéltnis zur Wirklichkeit wie zu
uns selber ein. Wie mein Selbstverhiltnis noch mein Verhéltnis zur dulleren
Wirklichkeit bestimmt, gibt mein Begriff von Wirklichkeit einen Reflex meiner
Erwartungen an sie wider. Wie wir denken, nehmen wir wahr, und umgekehrt.
Andererseits konnen wir uns als Wahrnehmende bedenken; wir kdnnen Abstand
zu unseren Wahrnehmungen, zu uns selber, nehmen. Genauso kdnnen wir die
Spontaneitit unserer Gedankengéinge und -ketten selbstreflexiv brechen; wir
kénnen unser Denken iiberdenken, es einem Weiterdenken iiberantworten, in-
dem wir unsere aktuelle Selbst- und Weltwahrnehmung hinterfragen. Zugleich
ist Denken nichts nur ErkenntnisméBiges. Unser Nach- und Weiterdenken tiber
uns und die Welt dient unmittelbar unserer Existenz: Wir lernen, uns auf immer
realistischere, gleichwohl eigensinnigere Weise den Engpéssen unserer Lebens-
wirklichkeiten einerseits anzupassen, andererseits mit uns selbst zu fiillen, d.h. in
unseren Anpassungen unsere innere Freiheit zu erproben.

Ichstéarke

Liest man den Konstruktivismus mit den Augen eines Existenzphilosophen’, so
steht jener wie kein zweiter fiir zu erlangende Ichstirke philosophisch ein. Ist
gelingende menschliche Individuation Kernthema aller Existenzphilosophie —
und dies sowohl im engeren, philosophischen Sinne als auch in dem weiteren
eines jeden Diskurses, dem es um das erst noch zu fithrende Leben jedes Einzel-

3 Ich verwende, um seine Ungerechtigkeit wissend, aus Griinden der besseren Lesbar-

keit und stilistischen Engfligung das generische Maskulinum.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG: DAS NADELOHR-PRINZIP | 13

nen geht: Philosophische Anthropologie, Psychoanalyse, Ethik —, so macht ge-
wisserweise erst das konstruktivistische Paradigma damit ernst. Und doch stehen
kaum zwei Denkweisen einander unverstidndiger gegeniiber als diese. Abgesehen
von Bezeigungen personlich-kollegialer Wertschitzung (so Heinz von Foersters
gegeniiber Viktor E. Frankl und Jean Piagets gegeniiber Karl Jaspers'), nehmen
deren jeweilige Vertreter voneinander bis heute kaum Notiz. Dabei wire genau
dies lohnenswert, erfithren doch beide Denkrichtungen einander als heilsames
Korrektiv ihrer jeweiligen methodischen Verengungen und Uberdehnungen.

Zumal sich beide in ihrer gleicherweise radikal subjektiven Welt- und Wirk-
lichkeitsauffassung durchaus nah sind. Es ist denn auch diese Nihe, die das Gra-
vitationszentrum dieses Buches bildet in seinem Versuch, die Komplementaritit
von konstruktivistischem und existenzphilosophischem Denken auf ein Drittes
hin zu denken. Dieses Dritte stellt schlicht das Gebot dar, dem jeder von uns
untersteht: zu dem erst werden zu miissen, der er schon ist. Hierbei lasse ich
mich von der Innen-Auflen-Differenz als eines Schaltbegriffs gelingender Indivi-
duation leiten, eines Begriffs, der die Denkweisen des Konstruktivismus wie der
Existenzphilosophie in ihrem Inneren bestimmt und miteinander verbindet. Ich
konnte nicht den Nachweis einer wechselseitigen Ubersetzbarkeit konstruktivis-
tischer und existenzphilosophischer Fragestellungen erbringen wollen, wéren
nicht in beiden Denkweisen bereits Spuren auszumachen, die zur jeweils anderen
fiihren. So koénnte man Jaspers® Theorem des uns »Umgreifenden« als ein allem
Systemischen zugrunde liegendes transzendentes Geschehen ansehen. Umge-
kehrt stellt Heinz von Foersters Konzept eines unabschlieBbaren menschlichen
Werdens einen {iber die epistemologischen Grenzen des Konstruktivismus hin-
ausreichenden existenzphilosophischen Vektor dar.

Was am konstruktivistischen Denken existenzphilosophisch von Belang ist,
ist sein Lernbegriff. Nach dessen Logik bauen sich Ich und Welt des Lernenden

*  Heinz von Foerster (1911-2002), osterreichisch-amerikanischer Physiker und Kyber-
netiker. Zusammen mit dem irisch-amerikanischen Philosophen sterreichischer Her-
kunft Ernst von Glasersfeld (1917-2010) Begriinder des Radikalen Konstruktivismus.
Viktor F. Frankl (1905-1997), 6sterreichischer Psychiater und Psychotherapeut. Ent-
wickelte, nicht zuletzt aus der eigenen Erfahrung des Holocaust heraus, Methoden ei-
ner an Kategorien wie »Sinn« und »Existenz« orientierten Psychotherapie und -
analyse. Jean Piaget (1896-1980), Schweizer Entwicklungspsychologe und Lernfor-
scher. Erhielt 1979 den Balzan-Preis. Karl Jaspers (1883-1969) Philosoph und Psy-
chiater. Neben Martin Heidegger (1889-1976), von dem er sich — wie auch von der
Psychoanalyse Sigmund Freuds (1856—-1939) — zeitlebens abgrenzte, einflussreichster
Vertreter der Existenzphilosophie in Deutschland.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

14 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

wechselseitig auf- und um. Paradebeispiel hierfiir ist Piagets Konzept der
doppelten Anpassung. Danach passen wir uns zundchst objektiverseits ans zu
Lernende an (»Akkommodation«), um dann das Ergebnis dieser Anpassung uns
subjektiv, unseren eigenen Bediirfnissen, Féhigkeiten und Vorhaben, anzupassen
(»Assimilation«). Auf diese Weise kreuzen sich Innen und Auflen, durchdringen
sie sich, tauschen die Plétze.

Indem wir lernenderweise unsere eigene Wirklichkeit auf- und umbauen,
werden wir sozusagen immer mehr wir selbst. Paradox genug, da wir lernend ja
gerade von uns selber abzusehen lernen. Andererseits, nicht minder paradox, be-
wirkt die Reflexion meiner selbst einen Abstand zu mir, der mich aus mir her-
ausgehen ldsst: Sie verschafft meinem Denken den nétigen Raum, sich operativ
zu entfalten, auf dass ich, mir folgend, mich selbst darauthin entfalte. Entfalten
heif3t, nach Piaget, dass sich das denkend-lernende Ich freiwillig in seinem Inne-
ren dezentriert, um sich dann neuerlich zu orientieren, zu sortieren und aufzu-
bauen.’ Denken und Lernen sind so nicht von der Krise des Denkend-Lernenden
zu trennen, kommt er doch weder je bei einem endgiiltig Begriffenen und Ge-
lernten noch bei einem haltend-haltbaren Ich an.

Essayismus als Methode

Angesichts der unumgénglichen Krisen unseren Lebens und Denkens betrachtete
es Montaigne als unsere vornechmste Aufgabe, unser Leben zu »fithren«. Ihr
korrespondiert das Grof3te, was wir iiberhaupt zu erreichen vermogen: uns selber
zu gehoren.® Auf dieses Ziel, jene Aufgabe hin begriindete er die Gattung des
»Essays« (bzw. »Essais«). Dieser ist, als ein Versuch, Text- und Denkform in
einem. Montaigne versucht sich an allem Moglichen, was ihm zu- und auffallt,
Hauptsache, es beriihrt ihn. Er fingt mittendrin an, so wie er selbst irgendwo

4 Wenn ich mir selbst Selbstzuriickhaltung auferlege, gehe ich ebenso aus mir heraus:
nur eben nach innen.

5 Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart 2003, S. 370. —
Mit dem Titel des 1937 erschienenen Buches »Der Aufbau der Wirklichkeit beim
Kinde« ist er Heinz von Foerster zufolge als eigentlicher Begriinder der konstruktivis-
tischen Denkform anzusehen. Vgl. Heinz von Foerster: Verstehen verstehen. In: ders.:
Wissen und Gewissen. Versuch einer Briicke. Herausgegeben von Siegfried J.
Schmidt. Frankfurt/M. 1993, S. 292.

6 Vgl. Michel de Montaigne: Von der Einsamkeit; und: Von der Schonung des Willens.
A.a.0., S. 262 und 789f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINLEITUNG: DAS NADELOHR-PRINZIP | 15

mittendrin steht und ihm, tiber seine eigene Person vermittelt, alles in irgendei-
ner Weise miteinander verkniipft vorkommt.” In Tradition dieser Text- und
Denkform beschreibt in unseren Tagen Jean Améry, wie er, noch bevor er
Essays zu schreiben begann, schon essayistisch empfand und dachte: Ganz auf
sich gestellt, hélt er das ihm Zufallende fest; bar einer eigenen Philosophie, sieht
er sich und sein Denken durch eine Vielzahl von Philosophien zusammengehal-
ten, die ihrerseits durch ein vieldeutiges Ich zusammengehalten werden.®

Montaigne bildet, wie er sagt, nicht das Sein von etwas ab, sondern zieht
lediglich den Ubergang von einer Wahrnehmung und Empfindung zur néichsten
nach. Aus der Mitte heraus, in die er sich einerseits bereits vorfindet, in die er
sich andererseits erst denkend hineinbegibt, beschreibt er (ohne mitunter die pas-
senden Uberschriften dafiir zu finden) Prozesse der Entfaltung und des Verge-
hens in einem.” Auf diese Weise folgt der Essayist gleichermafien einem sachge-
leiteten Erkenntniswillen wie einem ganz subjektiven Bediirfnis. Er sucht nach
dem Ausdruck eines erst noch zu findenden Dritten, im selben Mal3e, wie der
Denkend-Lernend-Schreibende tiber den Umweg einer Sache sich selbst aus-
driickt.

Sich auszudriicken heifit, sich immer nur miihsam, in Uberwindung einer
Scham, ausdriicken zu konnen. Es ist eher das Gefiihl eines Mangels als einer
Fiille, eben ein Bediirfnis, das uns zum Selbstausdruck driangt. So ist es auch
weniger philosophische Bildung als eher ihre Liickenhaftigkeit, die uns zum
Denken bringt. Es braucht Liicken, damit wir Urteilskraft herausbilden. Um
ihretwegen kann sich fiir einen philosophisch Gebildeten seine philosophische
Bildung als fiir sein eigenes Denken sekundér, wenn nicht als hinderlich erwei-
sen. Das Besondere essayistischen Denkens besteht darin, dass es aus dem
Gefiihl eigenen Ungeniigens heraus Allianzen mit dem AufBlen eingeht. Jedoch
nicht, um an AuBerem wiederum Geniige zu finden, sondern indem es sich im
gleichen Maf3e zu ihm hinbewegt, wie es es zu sich heranzieht. Der Selbstaus-
druck essayistischen Denkens besteht in dieser doppelten Bewegung der Selbst-
enteignung ans Auflen und der darauf folgenden Neuaneignung des eigenen
Inneren. So zeigt der Essay als Text- wie Denkform seine versuchten Querungen

Vegl. ders.: Uber Verse des Vergil. A.a.0., S. 702.

Jean Améry (1912-1978), 6sterreichischer Essayist. Verfolgter des Nationalsozialis-
mus.

Vgl. Jean Améry: Unmeisterliche Wanderjahre. Stuttgart 1985, S. 22f.

Vgl. Michel de Montaigne: Von der Reue; und: Von der Eitelkeit. A.a.O., S. 623, 642
und 775.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

16 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

und Verkniipfungen als Nihte eines sich begegnenden Inneren und AuBeren aus-
driicklich her.

Robert Musil” nennt die Essayisten »Meister des innerlich schwebenden Le-
bens«'’. »Schweben« heift, das Eigene immer nur im Durchgang fremden Mate-
rials formulieren zu kénnen, diesem jenes abzupressen. Was zunéchst Gefiihl
von Mangel, von Bediirfnis war, wandelt sich zu einem Begehren, die sich mir
auftuenden Liicken zum Anlass und Ort einer Selbstverwandlung zu nehmen.
Wo es dem Essayisten an dem Gefiihl mangelt, gebildet zu sein, sieht er sich le-
benslang, iiber die schwierige Notwendigkeit, sich auszudriicken (sich tiber den
Umweg des Auflen selber kennenzulernen), zunehmend freudiger, d.h. selbstbe-
stimmter, zur Selbstbildung genotigt.

In allem, was wir denken, wissen, sagen und tun, unterliegen wir dem ver-
schwiegenen Gebot unserer Selbstwerdung. Thr dient, paradoxerweise, unser
bleibendes Gefiihl fiir die Unverfiigbarkeit der Wirklichkeit. Gerade als aus frei-
en Stiicken Lernende, die sich, ichstark, fiir sich und ihre Lebenswirklichkeit
verantwortlich wissen, stehen wir in der bosen alten Gefahr der Hybris. Hier
setzt die existenzphilosophische Reflexion auf die Conditio humana, die Be-
dingtheit menschlichen Lebens, ein. Diese besteht allem voran in unserem Be-
stimmtsein durch die Differenz von Innen und Auflen. Mit ihr bringt sich die
Begrenztheit menschlicher Freiheit, zugleich aber auch deren Unverlierbarkeit,
in Erinnerung. Hierauf st68t uns nicht zuletzt der Anblick unseres Bauchnabels:
Er ist das fritheste, bleibende Mal unseres Bestimmtseins durch die Innen-Au-
Ben-Differenz, unserer Geburt als unseres ersten Gangs durch ihr NadelShr.
Wenn wir denken, treten wir ihn in gewisser Weise aufs Neue an.

*  Robert Musil (1880-1942), dsterreichischer Schriftsteller. Sein Hauptwerk, der Roman
»Der Mann ohne Eigenschaften«, blieb Fragment.
10 Robert Musil: Der Mann ohne Eigenschaften. Roman. Reinbek 1981, S. 253.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

| Eine Kybernetik menschlichen Werdens?

Was regelt unsere Lebensfithrung? Wir kénnen die Frage nicht theoretisch, ab-
ziiglich des Lebens, das wir aktuell fithren, beantworten. Wir wissen ja nicht
einmal, was Subjekt und Objekt unseres Fragesatzes ist. Was, wenn unser Leben
in nichts als dem Vollzug der Ununterscheidbarkeit unseres Subjekt- und Ob-
jektseins fiir uns selbst bestiinde? Zur Antwort erhielten wir zwei neue Fragen:
Bedeutet deren Ununterscheidbarkeit den Verlust unserer selbst? Oder bekom-
men wir, im Gegenteil, uns nur tber diesen Verlust, indem wir ihn bewusst
durchlaufen, tiberhaupt erst in die Hand?

Regel und Regler

Unser Leben fithrend, miissen wir unserer eigenen Fithrung folgen: Wir sind uns
so sehr voraus, wie wir uns selbst gegeniiber verspaten. Nicht nur, dass unser
Geist willig, unser Korper aber schwach ist'; wir sind zu keinem Zeitpunkt
gleichzeitig mit uns. Im Bewusstsein dieser Ungleichzeitigkeit erfahren wir uns
erst als lebendig, als Subjekt und Objekt unseres Lebens. Wir konnen das eine
nicht vom anderen trennen und miissen es dennoch tagtéglich. Weder kennen wir
unser Leben schon, noch kann uns irgendjemand dieses lehren. Es wiirde uns
auch nicht viel niitzen; was wir auch immer, woher auch immer, wissen mogen,
so miissen wir unser Leben doch im Unwissen um das, was kommt, leben. Das
heif3t nicht, dass unser Leben keiner Regel unterworfen wire. Wir kennen sie
bloB nicht schon. Wir kdnnen sie erst nachtraglich ermitteln. Die Frage, was un-
sere Lebensfiihrung regelt, stellt sich uns in der Zeitform des Futur II: Was wird
meine Lebensfithrung geregelt haben? Es ist dieser Vorgriff auf die Nachtréig-

1 Vgl Matthius 26: 41.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

18 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

lichkeit meines Wissens, welcher die Fithrung meines Lebens strukturell aus-,
d.h. mich bereit macht, zu meinen eigenen Gunsten von mir selber abzusehen.

»Regelung« ist ein kybernetischer, der antiken Schifffahrt entlehnter Begriff.
Etwas regeln heif3t, einen gegebenen Ist-Wert mit einem gewollten Soll-Wert ab-
zugleichen: Ein Regler geht an, bis der gewiinschte Wert erreicht ist, um dann
wieder auszugehen. Schifffahrtstechnisch gesprochen gibt der Kapitin das Ziel
der Fahrt vor. Der Lotse hat auf seinem Hochsitz den augenblicklichen Stand zur
See auf jenes Ziel hin im Blick; er gibt den Kurs an den Steuermann weiter. Die-
ser setzt die erhaltenen Informationen durch Korrekturen am Steuer um, indem
er die Ruderer im Maschinenraum anweist, die Fahrt des Schiffs durch Wind
und Wetter per Muskel- und Hebelkraft zu gewéhrleisten.”

Sprechen wir, wenn wir uns zu etwas entschlossen haben, nicht davon, >den
Schalter umgelegt« zu haben? Wie Technisch-Maschinelles menschlichem Han-
deln abgeschaut ist, fassen wir gelingendes, regelhaftes Handeln wiederum als
Technik auf, die wir »beherrschen<. Als Norbert Wiener™ in den 1940er Jahren
den Begriff der Kybernetik einfiihrte, hatte er einerseits maschinelle Kommuni-
kations- und Steuerungssysteme im Blick, andererseits Parallelen zu unseren ei-
genen Handlungen im Sinn. So wird unser alltéigliches zweckrationales Handeln
und Verhalten von verstirkenden bzw. korrigierenden Riickkopplungen be-
stimmt. Um unsere Vorhaben durchzuhalten, bené6tigen wir Bestitigung und Be-
starkung; jeder Fehlschlag dagegen ist Anlass zum Lernen. So oder so wird un-
ser jetziges Handeln und Verhalten von in der Zukunft liegenden Zwecken und
Zielen geleitet. Und nicht nur bei uns Menschen: Wie der Steinzeitmensch das
Wild zu erbeuten vermochte, indem er binnen Sekunden die Flugbahn des Stei-
nes oder WurfspieBBes und die Fluchtbahn des Tieres auf ihren Konvergenzpunkt
hochrechnete und dementsprechend zielte, extrapoliert die Méuse jagende Katze
den Weg ihrer Beute auf jenen Kreuzungspunkt hin, wo sie sich selber hinbege-
ben wird, um die Maus zu stellen.’

Es ist unser Ausgerichtetsein auf Zukiinftiges, das uns als Subjekte ausweist:
Indem wir Wille und Wahrnehmung auf Kommendes hin ausrichten, machen wir
uns selbsttitig zu Verdnderungen bereit. Wir treten in Prozesse ein, die uns nicht

2 Vgl Felix von Cube: Was ist Kybernetik? Grundbegriffe, Methoden, Anwendungen.
Miinchen 1975, S. 23ff.

#  Norbert Wiener (1894-1964), amerikanischer Mathematiker. Neben dem Deutschen
Hermann Schmidt (1894-1968) Begriinder der Kybernetik.

3 Vgl. Norbert Wiener: Verhalten, Absicht und Teleologie. In: Futurum Exactum. Aus-
gewidhlte Schriften zur Kybernetik und Kommunikationstheorie. Hrsg. v. Bernhard
Dotzler. Wien — New York 2002, S. 65 und 69.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 19

nur mit Verdnderungen duflerer, ereignishafter Natur konfrontieren, sondern uns
von innen her, freiwillig, umwilzen lassen. Von dorther beginnen wir, die Re-
geln, die unser bisheriges Leben und Wissen geleitet haben, infrage zu stellen.’
Indem wir sie aktiv infrage stellen, entwerfen wir uns. Wir entwerfen uns von ei-
ner vorweggenommenen Zukunft her, indem wir in deren Vorwegnahme uns
selber Griinde geben, die uns determinieren. Das heif3t, wir fithren in unser Le-
ben eine nicht-kausale, kontrafaktische Transformationsregel ein, iiber die wir
uns gegeniiber den Verhéltnissen, in denen wir leben, ja, noch uns selbst gegen-
iiber, als freie Menschen erweisen.’

Verdnderung wahrnehmend, bestitige ich die Verédnderung des Wahrgenom-
menen durch die Mitbewegung meiner Augen. Ich gehe mit dem Wahrgenom-
menen mit. Ich nehme dabei nicht nur ein duBleres Datum auf, sondern bereits
inneren Anteil an ihm. Umgekehrt versage ich, wenn ich etwas nicht wahrneh-
me, dem Wahrzunehmenden meine Bestdtigung. Da sich meine Pupillen unwill-
kiirlich weiten oder verengen, um die mich umgebende Helligkeit konstant zu
halten bzw. den Lichteinfall in mein Inneres zu regulieren, kann der Grund fiir
Nicht-Wahrnehmung von Verdnderung, wie von Foerster zu bedenken gibt, nicht
in meiner Sehfdhigkeit liegen. Er liegt vielmehr in meiner fehlenden Bereit-
schaft, mich einem Wahrzunehmenden zu 6ffnen und meiner eigenen Wahrneh-
mung zu folgen — mich hier und jetzt einer Zukunft bereit zu machen, die mich
Vergangenes und Heutiges neu denken lieBe. Andererseits konnen wir uns nicht
allem und jedem jederzeit und tiberall 6ffnen. Von Foerster spricht von einer Art
internem Regler, der unsere Wahrnehmungsbereitschaft an- und abschaltet und
dariiber unser Gefiihl fiir Identitit — sagen wir: das Verhiltnis von Verdnderung
und Wiedererkennung — in einer sich wandelnden Welt regelt.®

Was aber, wenn >Identitét« eigens in einem Wahrnehmungsboykott, der Ab-
lehnung von Verdnderung, besteht? Wovon wird dann unsere Lebensfithrung be-
stimmt? Oder ist hier nicht vielmehr der interne Regler defekt, unsere Wahr-
nehmungsbereitschaft im Ganzen und mit ihr unser Wille, selber, aktiv, Verdn-
derungsprozesse in Gang zu setzen?

4 Vgl. Heinz von Foerster: Zukunft der Wahrnehmung: Wahrnehmung der Zukunft. In:
Wissen und Gewissen, S. 194 und 203.

5 Vgl. ders. im Gesprich mit Bernhard Porksen: Wahrheit ist die Erfindung eines Liig-
ners. Gespréche fiir Skeptiker. Heidelberg 1998, S. 56.

6 Vgl ders.: Zukunft der Wahrnehmung: Wahrnehmung der Zukunft. A.a.O., S. 205.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

20 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Von der Maschinen-Metapher zur Sprache der Existenz

Hier spétestens endet die Parallele zwischen maschinellen Funktionsweisen und
menschlichem Handeln. Als Kybernetiker hilt von Foerster gleichwohl an ihrer
Parallele fest, unterscheidet jedoch zwischen »trivialen« und »nicht-trivialen«
Maschinen.” Eine triviale Maschine, egal ob Toaster oder Diisenjet, untersteht
dem Ursache-Folge-Prinzip: Eine Signaleingabe (Input) veranlasst eine be-
stimmte Funktion (Output), die interne Regelkreise er6ffnet, in denen sich das
Ursache-Folge-Prinzip weiter verzweigt. Die Funktionsweise trivialer Maschi-
nen ist werksseitig festgelegt und nur im Malle dieser Vorfestlegung fiir uns
tiberhaupt von Nutzen. Sie sind sinnvoll nur, sofern sie einem vorgegebenen
Zweck gehorchen, d.h. von auen vorausseh- und steuerbar bleiben.

Nicht so bei nicht-trivialen Maschinen wie uns Menschen. Zwar funktionie-
ren auch wir physisch nach internen Regelkreisen, etwa eines konstanten Tempe-
ratur-Solls oder eines aufrechtzuerhaltenen Wasser-, Stoffwechsel- und Hor-
monhaushalts. Psychologisch jedoch unterliegt die Verarbeitung du3erer Einfliis-
se den Gesetzen unserer mitgebrachten Eigenbewegung: Anstof3e von auflen ver-
binden sich je schon mit unserem Inneren. Noch wo es von aulen angestoflen
wird, wandelt sich unser Inneres intrinsisch, geméf der von ihm selbst geleiste-
ten, unwillkiirlichen Assoziationen. Hierin sieht Ernst Mach™ einen Grundzug
psychischen Lebens.® So ruft ein von irgendeinem #uBeren Reiz ausgeloster Be-
wusstseinsinhalt immer schon einen anderen hervor, welcher wiederum einen
anderen Bewusstseinsinhalt hervorruft und derart eine assoziative Kette bildet.
Diese kann, je nach Intensitdt des Erlebens, unterschiedlich lang sein und eine
Person, sei es kurz aufmerken lassen, sei es im Tiefsten aufwiihlen. Uber diesen
assoziativen Mechanismus macht sich die Psyche von dufleren Verursachungen,
einem bloBen Reiz-Reaktions-Verhéltnis zum Auflen, unabhéngig; wéhrend es
eine einmal gemachte AuBlenerfahrung bereits auf eine Weise verarbeitet, die ein
Bewiltigungsmuster noch fiir kiinftige, ganz anders geartete Ereignisse entstehen
lasst.

7 Vgl ebd, S. 205f.
Ernst Mach (1838-1916), osterreichischer Physiker und Philosoph. Zusammen mit
dem deutschen Philosophen Richard Avenarius (1843-1896) Hauptvertreter des Empi-
riokritizismus. Danach werden wir stets von Empfindungen, die gleichzeitig physi-
scher und psychischer Natur sind, erfahrungsmifBig bestimmt.

8 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen. Darmstadt 2005, S. 195.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 21

So beginnt unser Inneres, sich selbst zu determinieren. Die Selbstdetermina-
tion bewirkt in uns eine Umkehrung des Ursache-Folge-Prinzips: Das entstande-
ne Verarbeitungsmuster legt den Grund fiir entsprechende — negative oder posi-
tive — Erwartungen. So bereiten wir uns unser eigenes Schicksal, wenn wir denn
nicht bewusst gegen unsere Erwartungen und Gewohnheiten anarbeiten und die
Regel unseres Handelns hinterfragen. Wir erfahren uns als frei, entwickelte
Denk- und Handlungsmuster entweder fortzuschreiben oder zu durchbrechen.
Wir mogen noch so sehr von Auerem bestimmt sein; innerlich unterliegen wir
keiner festen Kausalitit, sondern bestimmen unsererseits, was uns bestimmen
soll. Wir sind lernféhig. So hat sich Sigmund Freud in seiner psychoanalytischen
Methode des Mittels der bewusstes Nachdenken ausdriicklich ausschlieBenden
freien Assoziation bedient, um seine Patienten selbsttétig, aus ihrem Inneren her-
aus, hinter ihre Phobien und Zwangshandlungen bringen zu lassen.’

Wenn wir lernen, lernen wir nicht nur etwas, sondern etwas iiber uns selber.
Lernend lernen wir uns selbst erst kennen. Noch wenn wir zum Lernen gezwun-
gen werden, lernen wir doch immer aus uns selbst heraus. Von auflen herausge-
fordert, bilden wir uns selbst tiberraschende Féhigkeiten heraus, mit uns und der
Welt zunechmend auswegorientiert umzugehen.'® Nicht nur, dass wir angesichts
von Problemen und Bedrangungen, von denen wir uns gestellt sehen, Erfinder-
und Entdeckergeist entwickeln; erfindend erfinden, entdeckend entdecken wir
uns selbst mit: Wir werden unserer als Werdende inne. Heinz von Foerster er-
setzt denn auch menschlichen »Wesen« konsequent durch menschliches »Wer-
den«'' — womit er seine eigene Maschinen-Metaphorik verldsst und in die Spra-
che des Existenziellen hiniiberwechselt. Was aber driickt sich in diesem
Sprachwechsel aus, wenn nicht, dass auch kybernetisches Denken, vor die Frage
gestellt, was unsere Lebensfithrung als Kapitine unseres eigenen Lebens regelt,

9 Vgl Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. 6. Vorle-
sung: Voraussetzung und Technik der Deutung. In: Studienausgabe. Herausgegeben
von Alexander Mitscherlich, Angela Richards und James Strachey. Bd. I. Frank-
furt/M. 2000, S. 122.

10 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhiltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 206f. — Sowie: Heinz von Foerster: Lethologie. Eine Theorie des
Lernens und Wissens angesichts von Unbestimmbarkeiten, Unentscheidbarkeiten,
UngewiBheiten. In: Ders.: KybernEthik. Berlin 1993, S. 144f.

11 Vgl. Heinz von Foerster: Epistemologie und Kybernetik. A.a.O., S. 104. — In diesem
Zusammenhang erweist er existenzphilosophischen Autoren wie Viktor F. Frankl,
Jean-Paul Sartre und Karl Jaspers seine ausdriickliche Reverenz als Sachwalter einer

Anthropologie menschlichen Werdens.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

22 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

an die Grenzen der Conditio humana st6Bt? Kapitine unserer selbst, sind wir
nicht schon Kapitine unsere Seelen.'”

Forum fiir die von Norbert Wiener aus der Taufe gehobenen Kybernetik wa-
ren die ab 1946 jihrlich in New York abgehaltenen Macy-Konferenzen. Unter
der Schirmherrschaft der Josua-Macy-Stiftung, geleitet vom Neurologen Warren
McCulloch, traf sich die amerikanische Wissenschaftselite, um sich zu Themen
wie Geddchtnis, Wahrnehmung, Kommunikation und Sprache unter dem Aspekt
von Regelkreis und Riickkopplungsgeschehen in biologischen wie gesellschaftli-
chen Zusammenhingen auszutauschen. Heinz von Foerster, als junger Emigrant,
wurde mit der Aufgabe betraut, die Protokolle der Zusammenkiinfte (deren letzte
1953 stattfand) zu redigieren und herauszugeben — nicht zuletzt, damit er Gele-
genheit erhielte, sein rudimentires Englisch aufzubessern."

Verschafften diese Treffen der Kybernetik den Durchbruch als universalwis-
senschaftliche »Briicke der Wissenschaften«, so fungierte das rund zehn Jahre
spéter von Heinz von Foerster an der Universitét von Illinois ins Leben gerufene
»Biological Computer Laboratory« als Keimzelle einer weiterfithrenden Kyber-
netik zweiter Ordnung, einer selbstreflexiven »Kybernetik der Kybernetik«. Hier
ging es nicht mehr nur um &uflerlich beschreibbare Steuerungs- und Riickkopp-
lungsprozesse, sondern um Vorgdnge, die sich intrinsisch steuern und organisie-
ren. Auf sie wird der Wissenschaftler gestof3en, sobald er in seinen Beobachtun-
gen sich als Beobachtenden mit einschlieit. Der Beobachter ist sonach angehal-
ten, seinen Beobachterstatus in seinen Beobachtungen mit zu reflektieren, um
von dorther der Selbst- und Riickbeziiglichkeit seiner eigenen mentalen Opera-
tionen inne zu werden, mitsamt dem blinden Fleck, der jeder Wahrnehmung als
das Nicht-Wahrnehmbare des Wahrnehmungsprozesses eigen ist. Vor diesem
Hintergrund erscheint das wissenschaftliche Ideal der Objektivitit als ein uns
selbst auferlegtes Verbot, uns in dem, was wir wahrnehmen, als Wahrnehmende
mit wahrzunehmen." »Objektivitdt« wird zum Instrument eines Reduktionismus,
tiber den wir uns selbst von unserer Teilhabe am Wahrgenommenen ausschlie-
Ben, um uns stattdessen auf die hohe Warte einer autoritiren, gottgleichen Per-
spektive zuriickzuziehen.

12 Vgl. Gregory Bateson: Kybernetische Erklirung. In: Okologie des Geistes. Anthropo-
logische, psychologische, biologische und epistemologische Perspektiven. Frank-
furt/M. 1983, S. 564.

13 Vgl. Heinz von Foerster und Ernst von Glasersfeld: Wie wir uns erfinden. Eine Auto-
biographie des radikalen Konstruktivismus. Heidelberg 1999, S. 96.

14 Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. In: KybernEthik,
S. 63.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 23

An seinem Institut, das bis 1976 bestehen sollte, entwickelten Forscher ver-
schiedenster Disziplinen — Biologie, Linguistik, Soziologie, Logik etc. — ihre
spezifischen Konzepte der Selbstbeziiglichkeit und -organisation. Heinz von
Foerster selber hat aus der Entdeckung der Rekursivitdt aller Lebens- und Be-
wusstseinsvorgénge heraus Idee und Begriff des »Radikalen Konstruktivismus«
gezogen. Dessen Radikalitdt besteht darin, dass er die Existenz einer dufleren
Wirklichkeit, von der wir naiverweise meinen, dass wir denkend auf sie referie-
ren, dass unsere Sprachen sie abbilden wiirden, negiert. Eine andere Frage ist,
inwiefern hinter dieser Negation wiederum ein reduktionistisches Verstandnis
von Wirklichkeit steht. Geht letztlich damit der Radikale Konstruktivismus nicht
in dieselbe Falle wie die von ihm als naiv distanzierten Vertreter eines >objekti-
ven« Wirklichkeitsbegriffs, diesmal nur in der komplementédren Form von dessen
kompletter Negation? Das eine wie das andere {iberfordert uns, nur mit eben ent-
gegengesetztem Vorzeichen.

Damit, dass wir in unsere Uberforderung einwilligen, machen wir uns wehr-
los gegeniiber theorieférmiger Selbstiiberhebung. Dieser Uberhebung, jener
Uberforderung gegeniiber stellt das existenzphilosophische Paradigma ein theo-
retisches Antidot dar. Es erinnert uns daran, dass wir uns nicht selbst geschaffen
haben. Wir verfiigen immer nur, selbst in unseren Theorien, iiber die zweite Ini-
tiative.

Doppelaspekt und objektives Selbst

Bevor ich nur anfangen kann zu denken, finde ich mich schon denkend vor. Ich
finde mich denkend vor, wie ich mich als existierend vorfinde. Zugleich gehe ich
denkend tiber mein schieres Dasein, mich selber, hinaus. Ich bin in einem Zirkel
gefangen: Ich bin zugleich Subjekt und Objekt meiner Erkenntnis. Ich bin im
empirischen Sinne Subjekt, als diese leibhaftige Person; aber auch im transzen-
dentalen Sinne, als jemand, der fahig ist zu wissen, dass er denkt. Aber woher
nur? Und: WeiB} ich denn immer schon, auf welcher Seite ich mich gerade befin-
de, ob ich im Augenblick des Nachdenkens iiber mich Subjekt oder Objekt mei-
ner Erkenntnis bin? Habe ich jederzeit ein Bewusstsein von meinem jeweiligen
Bewusstseinsstatus, konstruktivistisch gesprochen: meinem Beobachterstandort?
Kann ich géinzlich vermeiden, dass sich mir meine Bewusstseinslage eintriibt
und verwischt, mein Beobachterstandort auf einen mir selber nicht ganz klaren,
gleichwohl unumgénglichen Metastandpunkt hin verrutscht?

Ich kann gar nicht anders, als einen solchen Standpunkt iiber allen Stand-
punkten einzunehmen. Ich bin ja nicht nur in einer empirisch-punktuellen Weise

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

24 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Subjekt, sondern in einem mir selber nicht fassbaren, transzendentalen Sinne,
demgemil ich zu meiner eigenen Verbliiffung vermag, entgegen meinem Inte-
resse an meinem Selbsterhalt Abstand zu mir herzustellen. Nichts anderes ist,
sich selbst voraus zu sein. Bin ich es einmal nicht, so ist es, als ob ich mir ent-
gleiten wiirde. Ohne dass ich wiisste, woher, besitze ich einen inneren Sinn da-
fiir, wie ich unter widrigen Bedingungen >durchkomme«. Was heiflt Durchkom-
men aber anderes, als auf meine Weise durchzukommen, auf eine Weise, die
mich, bei aller Unfreiheit, mich selbst als frei erleben 1dsst?

Mein Leben fiihrend, navigiere ich durch die Differenz von Innen und Au-
Ben. Nicht nur in Bezug auf die dulere Wirklichkeit, sondern auch in Hinblick
auf mich selber. So ist die Realisierung meines Selbstseins an einen Korper ge-
bunden, dessen Materialitdt und Schwere mich auf mich begrenzt. Nach dem
Wort Hellmuth Plessners” »>bin¢ ich so sehr mein Korper, wie ich einen Kérper
»habe<.”” Ich bin mein Kérper als diese von aufien identifizierbare Person, mit
dem, von innen her gesehen, mein Ich assoziiert ist. Gleichermallen habe ich ei-
nen Korper, insofern ich ihn instrumentell einsetze und derart zum Objekt ma-
che, zu einem Fremdkorper, den ich sowohl stolz herzeige, wie ich unter ihm
leiden kann. Es ist diese Differenz von Kérpersein und Korperhaben, die mein
Selbstgefiihl nicht minder als die Verhéltnisse, in denen ich lebe, bestimmt: Ich
bin nicht nur von meiner Umgebung, sondern noch einmal von mir selbst unter-
schieden.

Mein Korper stellt einen Ort sich durchkreuzender duBlerer und innerer
Wahrmehmung dar. So komme ich, Schmerz empfindend, gleichsam tiber meine
Peripherie zur Vorstellung meines Inneren und dariiber meiner selbst.'® Was sich
als »Ich< empfindet, bleibt zugleich unklar abgegrenzt gegen seine Umwelt. Von

*  Hellmuth Plessner (1892-1985), neben Max Scheler (1874-1928) und Arnold Gehlen
(1904-1976) Hauptvertreter der Philosophischen Anthropologie in Deutschland. Diese
stellte, auch zeitlich, eine mehr naturwissenschaftlich ausgerichtete Konkurrenzdiszi-
plin zur Existenzphilosophie dar. An die Stelle von »Existenz« setzte sie »Leben«.
Die Conditio humana ist fiir sie, in der Tradition des deutschen Schriftstellers und
Theologen Johann Gottfried Herder (1744-1803), bestimmt durch die einerseits bio-
logische Invarianz des Menschen als eines instinktarmen »Méangelwesens«, das sich,
um zu Uberleben, organverstirkende Werkzeuge schaffen muss, andererseits durch
seine umweltunabhingige, weltoffene Anpassungsfihigkeit.

15 Vgl. Hellmuth Plessner: Lachen und Weinen. Eine Untersuchung menschlichen Ver-
haltens. In: Gesammelte Schriften VII: Ausdruck und menschliche Natur. Frank-
furt/M. 1982, S. 249.

16 Vgl. Sigmund Freud: Das Ich und das Es. A.a.O., Bd. 111, S. 294.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 25

daher zieht denn auch das Ich bisweilen seine eigenen Grenzen falsch, indem es
etwa Teile seiner selbst, korperliche wie seelische, als fremd und nicht zu sich
gehorig empfindet, wihrend es sich auf der anderen Seite mit etwas ihm AuBer-
liches zu identifizieren Vermag.17

Ich bin nicht schon eins mit mir; ich muss es immer erst werden. Daraufhin
bin ich mir selbst voraus. Wire ich es nicht, hitte ich mich langst verloren. Aus
unerfindlichen Griinden bin ich aber in der Lage, jederzeit eine Metaperspektive
auf mich einzunehmen. Als ob mir eine H6he innerlich wire, die mich bereit und
fahig erhilt, iiber mich hinauszugehen. Mein Selbst ist diese Hohe, auf die hin
ich mich selbst tibersteige: Aus mir herausgehend, schliee ich mich in mir ei-
nem mich Ubersteigenden an. Nach Thomas von Aquin~ wissen wir uns gerade
als in sich selbst Stehende, kraft unseres Gewissens, einem Hoheren als uns sel-
ber verpflichtet."® Montaigne beschreibt, wie seiner Seele ein bestindiges wie
unklares Bild vorschwebt. Von ihm weil er sich, in aller Undeutlichkeit, in sei-
nem Denken geleitet. Zugleich kommt er, gleich einem inneren Horizont, nie an
es heran. Mehr noch, das ihn leitende Idealbild fithrt ihm unbarmherzig seinen
eigenen Abstand zu ihm, seine Defizite als Denker und Schriftsteller, vor Augen.
Statt ihn jedoch zu entmutigen, sensibilisiert ihn seine Einsicht nur umso mehr
fur die GroBe, derer er sich wiirdig machen will. Die Messlatte geben da die von
ihm bewunderten — zumeist lateinischen — Autoren vor, aus deren Werken er zi-
tiert."” Sie sind es, die ihn von auBen her zur Reflexion seiner inneren Unruhe
wie Trégheit herausfordern und dabei nach innen hin Halt und Orientierung bie-
ten.

Die eingesehene Diskrepanz seiner eigenen Féhigkeiten gegeniiber dem ihm
vorschwebenden Ideal st68t ihn auf eine »Grundform, die er in sich selbst vor-
findet. Sie wird ihn fortan gleichermaflen gegen die nivellierenden Einfliisse von
auBen wie, von innen, gegen die Gefihrdungen der Selbstablehnung schiitzen.”’
Thomas Nagel* hat auf dieses Beieinander von innerlicher Hohe einerseits, inne-

17 Vgl. ders.: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., Bd. IX, S. 199.

*  Thomas von Aquin (ca. 1225-1274), italienischer Philosoph der Hochscholastik. Wan-
delte die Philosophie des Aristoteles (384-322 v. Chr.) dem christlichen Denken an
und begriindete dieses dariiber neu.

18 Vgl. Thomas von Aquin: Uber die Wahrheit. Quaestiones Disputatae de Veritate.
Wiesbaden 2013, quaestio 24, 8 ad 4.

19 Vgl. Michel de Montaigne: Uber den Diinkel. A.a.0., S. 508.

20 Vgl. ders.: Uber die Reue. A.a.0., S. 632.

*  Thomas Nagel (geb. 1937), amerikanischer Philosoph. Erhielt 2008 den Balzan-Preis
fiir Praktische Philosophie.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

26 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

rer Grundform andererseits den Begriff des »objektiven Selbst« gemiinzt. Es
stellt das Gesamt unserer Moglichkeiten dar, uns weiterzuentwickeln.”' Das
Selbst ist mehr als es selbst; es ist Platzhalter von Selbsttranszendenz. Ich weil3
nicht schon, von woher und worauthin ich meine ichgebundene Perspektive je-
weils tliberschreite. Wiisste ich es, tite ich es nicht. Ich tue es, weil meinem Ich
keine beliebige Moglichkeit der Selbstentwicklung offensteht, sondern eine in
mir in nuce >eingewickelte¢, die ich anldsslich der je zu absolvierenden Innen-
Aulen-Differenz >auswicklex.

Ich habe nicht die Wahl, ich selbst oder es nicht zu sein. Ich kann mich nur
entweder nach vorne hin, ins Offene, Ungeschaffene entfalten wollen oder eben
vor der mich aktuell bestimmenden Differenz von Innen und Auflen als einer
mich beschrankenden Schranke stehen bleiben. Woher ich die Kraft und das Zu-
trauen zur Selbstentfaltung nehme, weill ich nicht. Wiisste ich es, wiirde ich
mich schwerlich ins fiir mich Ungewisse entwickeln wollen. Es ist gleichsam ein
Nirgendwo, von dem her ich mich von meiner mich blockierenden Ichzentriert-
heit 16se, mich mir als subjektivem Wesen 6ffne, das in all seiner gebotenen
Selbsterhaltung ein Korrektiv seiner Ichzentriertheit sucht und braucht. Ich 6ffne
mich damit zunehmend einer azentrischen Weltauffassung, in der ich mein Ich
neben anderen vorfinde und mich selber wie von aullen sehen lerne, wo ich ler-
ne, mich als den, der ich bin, plus meiner Fahigkeit zur Selbstdistanz zu sehen.

Auf diese Weise erfahre ich mich gleichermaflen in und auBlerhalb dieser
Welt. Die Gleichzeitigkeit dieses In- und AuBlenseins in unserem zu lebenden
Leben zu bewerkstelligen, ist, mit Nagel zu sprechen, die von uns jeweils zu
leistende philosophische Aufgabe. Sie besteht darin, die Anspriiche des in uns
eingewickelten objektiven mit denen unseres bereits entfalteten subjektiven
Selbst immer neu auszubalancieren: iiber uns hinauszugehen, ohne uns dabei
selbst zu missachten. Wir konnen weder permanent noch ins Unendliche aus uns
herausgehen. Unser Streben ins Azentrische bedarf bei alledem unseres Gehal-
tenseins durch unsere Subjektivitat als Trégerin. Andererseits ist unserer Vorstel-
lung, uns weiterzuentwickeln, damit nicht schon Grenzen gesetzt, so wenig wir
uns unsere eigene Subjektivitit als vergénglich vorstellen kénnen.*

21 Vgl. Thomas Nagel: Das objektive Selbst. In: Letzte Fragen / Mortal Questions. Ham-
burg 2008, S. 329.
22 Vgl. ders.: Der Blick von Nirgendwo. Frankfurt/M. 2012, S. 111, 116f., 321 und 393.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 27

Innere Freiheit

Unser objektives Selbst gibt also die Steig- und Fallhohe unseres Freiseins vor,
wihrend uns unser subjektives Selbst in Ichgebundenheit hilt. Wir sind und
bleiben egozentrische Wesen, deren Bediirftigkeit nach Bestitigung uns dazu
bringt, Dinge zu tun, die uns vor uns selbst herabsetzen. Noch bei aller narzissti-
schen Selbstentwiirdigung bleiben wir dabei nicht ohne inneren Beobachter, der
uns dazu bringt, uns vor uns selbst zu schidmen, und sei es, dass wir noch unsere
Scham vor uns verbergen.

Selbsterniedrigung wie Scham représentieren unser Bestimmtsein durch die
Differenz von Innen und AuBen. Wir verkdrpern sie selber, kraft des uns eignen-
den Doppelaspekts, wonach wir einerseits sind, die wir sind, andererseits Ab-
stand zu uns herstellen kénnen. Das Konnen ist ein Sollen: Wir haben< uns nur,
indem wir die Differenz zu uns selber annehmen. Sie tritt uns entgegen, wenn
wir uns auf Fotos sehen, unsere aufgezeichnete Stimme horen oder alte Auf-
zeichnungen von uns lesen. Unsere Féhigkeit zur Selbstbefremdung verweist auf
eine tiefer liegende Irritierbarkeit in Bezug auf uns selbst, darauf, dass »>Identitét«
kein Zustand, sondern ein Tun ist. Dieses Tun ist wiederum weniger souverénes
Handeln als eine antwortende Geste auf die Differenz von Innen und Aullen, vor
die wir uns augenblicklich gestellt sehen.

Wir kommen weder je eigens beim Auflen — bei der Realitdt — noch beim In-
nen — bei uns selbst — an. Wie die Realitét bleibt uns unser eigenes Inneres ein
Ausland.” Wir stehen immer nur am Kreuzungspunkt von Innen und AuBen; wir
selber sind deren Kreuzungspunkt. Im selben Maf3e »sind«< wir Freiheit, aller-
dings in einem spezifischen, von dem uns eignenden konkreten Doppelaspekt
bestimmten Sinne. Danach sind wir gerade in unserer Freiheit auf uns selbst als
diese Menschen, die wir nun einmal sind, begrenzt, wihrend wir unsere Selbst-
begrenztheit zugleich als variabel und weiter gestaltbar, eben: als Innen-Auf3en-
Differenz an uns selber, erleben. In dieser Logik fasst Paul Tillich” den Men-
schen als »endliche Freiheit« auf, als in seiner Endlichkeit frei. Freiheit meint
innere Freiheit. Sie besteht darin, dass wir uns selbst zu determinieren, selbstti-
tig ein Selbst herauszubilden vermdgen.™

23 Vgl. Sigmund Freud: Neue Folge der Vorlesungen zur Einfiithrung in die Psychoana-
lyse. 31. Vorlesung: Die Zerlegung der psychischen Personlichkeit. A.a.O., Bd. I,
S. 496.

*  Paul Tillich (1886-1965), deutsch-amerikanischer protestantischer Theologe und Re-
ligionsphilosoph.

24 Vgl. Paul Tillich: Der Mut zum Sein. Hamburg 1968, S. 56.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

28 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Weder werde ich jemals bei meinem objektiven Selbst ankommen (meine ei-
genen Moglichkeiten ganz ausschopfen), noch mich als subjektives Selbst je
loswerden (meine Neigungen und Vorlieben ganz abstreifen). Ich gehe aus mir
heraus, um immer wieder zu mir zuriickzukehren, und umgekehrt. Unmerklich
wird sich dabei mein Denken verdndern wie mein Denken mich. Es sind diese
Verdnderungen, die mir das Gefiihl geben, lebendig und autonom zu sein. Tillich
sieht hier eine der Zweideutigkeit des Lebens geschuldete doppelte Bewegung
am Werk. So streben wir fortgesetzt iiber uns hinaus. Zugleich dridngt uns etwas,
schon wihrend wir tiber uns hinausgehen, zu uns zuriick; jederzeit, in allen Ver-
anderungen, suchen wir uns als uns selbst wiederzuerkennen. Wir durchlaufen
hierbei drei Phasen: die der Selbst-Integration (indem wir dafiir sorgen, dass wir
uns im Hinausgang aus uns nicht verlieren), der Selbst-Produktion (innerhalb de-
rer wir uns als verdndert wiedererkennen) und der Selbst-Sublimation (wo wir,
uns selbst voraus, uns schon wieder hinter uns lassen). In jedem Augenblick sind
wir es selber, die unser Leben in diesem Dreischritt, von innen her, fithren. Auf
diese Weise nechmen wir am Leben im Ganzen teil, ndmlich indem wir uns zu
uns selbst individuieren, sozusagen von uns selber transitiven Gebrauch machen
gegen die Krifte der Desintegration einerseits, der Erstarrung andererseits.”

Die Differenz von Innen und Aufen stellt hierbei sowohl die Einlassstelle al-
ler zu machenden Erfahrung von Verinderung dar als auch den Ausgangspunkt,
von dem aus wir aus unserem Umschlossensein von uns, der Trigheit unseres
Gewordenseins, heraustreten. Wir treten allein schon dariiber aus uns heraus,
dass wir denken. Dazu gehort, dass wir fiir Momente den Gegenstand unseres
Denkens aus den Augen verlieren, Momente, in denen Innen und Auflen die
Plitze tauschen, ununterscheidbar werden. Wir selbst durchlaufen eine Wand-
lung. Es ist, als ob wir die Kontrolle iiber uns selber verloren, wihrend unser
Denken schon ldngst jener Wandlung folgt. Indem es uns dem hingeben lésst,
was uns den Uberblick verlieren lieB, dirigiert es diese Wandlung.

Was unsere Lebensfithrung regelt, ist, paradoxerweise, zugleich, was ihr —
uns — hinderlich ist. Es sind gerade die Hindernisse, die, bewiltigt, uns erst zu
denen machen, die wir sein konnen. Worauf aber greifen wir zuriick, um sie zu
iiberwinden, wenn nicht wiederum und immer nur auf uns selbst? Selbstorgani-
sation ist eine notwendige, aber nicht hinreichende Bedingung unserer Lebens-
fithrung. Solange wir leben, kénnen wir nicht schon wissen, was unsere Lebens-
fuhrung regelt. Was wir wissen, ist etwas Negatives: dass nichts, nicht einmal
unsere Selbstorganisation, sich von selbst macht. Es gibt kein Perpetuum mobile.

25 Vgl. ders.: Die verlorene Dimension. Not und Hoffnung unserer Zeit. Hamburg 1962,
S. 86ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 29

So bedarf noch unsere Selbstorganisation eines Anstofles, sei es von aullen, sei
es von innen. Was aber ist gerade Innen, was Auflen? Dies herauszufinden, treibt
unser Denken an. Was aber, wenn es zu keinem letzten Ergebnis kommen kann,
weil es selbst bereits eine Bewéltigungsform der Differenz von Innen und Auflen
darstellt?

Ich lebe nicht nur mein Leben. Ich lebe, in alter Ausdrucksweise, mein Le-
ben »dar«: Ich entfalte mich auf etwas hin, das mehr ist als ich selbst. Im Zuge
dieser Entfaltung erfahre ich mich von allem unterschieden und darin mit allem
verbunden. Ich individuiere mich zu »mir< um den Preis des sich vertiefenden
Gefiihls meiner Verlassenheit von allem. So sehr ich mich als unteilbares Gan-
zes, als Individuum, weiB, so sehr weil} ich, dass ich in keinem Ganzen aufgehe.
Bewusster Vollzug dieses Nichtaufgehens ist Denken. Es ist kein Wissen von
etwas, kein Entsprechen, sondern »inneres Handeln«’. Dieses geht, als ein »pro-
beweises Handeln mit kleinen Energiemengen«’’, realem, duBeren Handeln vor-
aus.

Selbstorganisation als existenzielle Haltung

Es ist mein Denken, das mich imstande erhilt, aus mir selbst heraus, frei, zu
handeln. Es hilft mir dabei, die Differenz von Innen und AuBlen auszuhalten,
iibers Aushalten der Differenz in mir selbst Halt zu finden. Als einerseits in sich
selbst kreisendes, monadisches, andererseits aus sich herausgehendes, transzen-
denzfihiges Wesen suche ich mein Gleichgewicht auf immer nur metastabile
Weise. Ja, es ist gerade mein Entferntbleiben von einem endgiiltigen Gleichge-
wicht, das, nach Ilya Prigogine und Isabelle Stengers’, meine Fihigkeit zur
Selbstorganisation antreibt, das andererseits nicht zu grof3, nicht absolut werden
darf.”® So muss ich mich in irgendeiner Form noch auBerhalb meiner als Ich spii-
ren, will ich mir selber nicht verloren gehen. Ohne ein Mindestmal} an duBerer
Stabilitdt — und sei es nur in Aussicht auf sie — wiirde ich meiner Kraft zur

26 Karl Jaspers: Von der Wahrheit. Miinchen 1947, S. 352.

27 Sigmund Freud: Neue Folge der Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse.
32. Vorlesung: Angst und Triebleben. A.a.O., S. 524.

* Ilya Prigogine (1917-2003), russisch-belgischer Chemiker und Philosoph. Nobelpreis
fiir Chemie 1977. Isabelle Stengers (*1949), belgische Philosophin.

28 Vgl. im Folgenden Ilya Prigogine und Isabelle Stengers: Dialog mit der Natur. Frank-
furt/M. — Olten — Wien 1987, S. 150, 170f. und 291.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

30 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Selbstorganisation als der Fahigkeit beraubt, mich aus dem Gefiihl meines Un-
terschiedenseins von allem heraus zu individuieren.

So sehr jede Person auf eigene, unverwechselbare Weise die sie bestimmen-
de Differenz von Innen und Auflen durchliuft, so sehr braucht es, nach Paul Til-
lich, Mut, ein Selbst herauszubilden.” Umgekehrt ist der Mut, wir selbst zu sein,
unser Schliissel zum Sein. Wir schlieen es uns nicht direkt auf, sondern darii-
ber, dass wir im Sein ein Nicht-Sein ausmachen, aus dem heraus jenes >wird< —
und wir mit ihm. Dies erst macht Sein zum Da-Sein. Wir erfahren es zunéchst
negativ, als Angst vor dem Tod. Dieselbe Angst dringt uns aber auch zur Selbst-
werdung. Selbstwerdung ist abgewendeter Selbstverlust. Wo uns die Angst nicht
ldahmt, schirft sie nur unseren Sinn fiir die Conditio humana, fiir uns selber als
prekidre endliche Freiheiten.

Begreifen wir Freiheit als innere Freiheit, so scheint dieses Freiheitsver-
standnis nur mehr hohere Hindernisse fiir unser Freisein aufzutiirmen. Danach
miissen wir gerade um unserer Autonomie willen uns unserer Fremdbestimmt-
heit bewusst bleiben. Diese besteht, anfanglich und letztlich, in unserer Be-
stimmtheit durch die Differenz von Innen und Auflen. Unser Autonomiestreben
stellt nichts als eine iiberausgleichende Bewiltigungsform eben dieses Be-
stimmtseins dar. Indem es Ernst mit dem Gebot zu erlangender Ichstirke macht
(und sei es um die Gefahr der Selbstiiberschidtzung, ohne die wir nie mit unserer
Freiheit wahr machten), leistet das konstruktivistische Paradigma etwas fiir unse-
re Individuation Unverzichtbares. Eine andere Frage ist, inwieweit unsere Frei-
heit an unserer Ichstéirke selbst Schaden nimmt. Was ndmlich, wenn wir im Zuge
unseres Selbstaufbaus und -erhalts eine von uns unabhéngige Wirklichkeit zu
leugnen beginnen, um sie stattdessen unserem Willen zu uns selber zu unterwer-
fen? Wir wiirden damit die Existenz der Differenz von Innen und AuBlen mit
leugnen. In dem Malle, wie unser Autonomiestreben ein tieferes Genétigtsein
iiberausgleicht, bedarf es auch weiterhin der Innen-Auflen-Differenz als seines
AnstoBes. Auch die konstruktivistische Theorie bezieht ja ihren »Stoff< nicht aus
sich selber. Keine Theorie tut dies. Theorien sind metaperspektivische Vollziige
unseres In-der-Welt-Seins. Sie stellen Antworten auf etwas dar, das uns zum
Denken bringt, noch bevor wir wissen, was {iberhaupt Denken ist.

So wenig sich die Organisation unserer selbst schon von selbst macht, so
sehr ist sie, existenziell gesehen — unter dem Gesichtspunkt einer sowohl frei zu
erlangenden als auch frei zu verspielenden Individuation —, etwas Dramatisches.
Es ist das Drama eines offenen, lebendigen Systems, das sich gerade in seiner
anfechtbar bleibenden Stabilitit seiner selbst und der Welt, in der es lebt, verge-

29 Vgl. im Folgenden Paul Tillich: Der Mut zum Sein, S. 7, 37, 40 und 47.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINE KYBERNETIK MENSCHLICHEN WERDENS? | 31

wissert. Auf der Suche nach unserem Gleichgewicht haben wir teil an einem
universalen Lernprozess. Dessen Regeln ermitteln wir immer erst in praxi, darii-
ber, dass wir das, was uns bestimmend umfingt, iiberschreiten. Erich Jantsch”
sieht in dieser Uberschreitung eine Freude am Werk, die die Freude des Lebens
an sich selber darstellt. Indem wir von uns selbst transitiven Gebrauch machen,
freuen wir uns sozusagen mit. So gesehen misst Jantsch dem konstruktivisti-
schen Begriff der Selbstorganisation eine existenzielle Haltung in globalem Aus-
mal} bei — womit der Begriff der Selbstorganisation aufhort, ein auf wissen-
schaftliche Gleichgewichtsstrukturen ausgerichteter akademischer Selbstldufer
zu sein.”’

Ob unsere Individuationen gliicken oder scheitern, ist offen. Ohne diese Of-
fenheit bleibt Freiheit ohne Gewicht. Einzig unserem Selbstaufbau und -erhalt
verpflichtet, blieben wir in und um uns kreisende, freud- wie trauerlose Inseln,
denen es im buchstiblichen Sinne um nichts geht, was sie nicht schon selber
sind. Damit aber entgingen wir uns erst recht. Kénnen wir das jedoch im Letz-
ten? Da ist die Differenz von Innen und Auflen vor. Sie nétigt uns, uns unter
Druck aufzurichten. Dazu gehért, dass wir in der Lage sind, Theorien {iber uns
und die Welt verfassen, Theorien, die uns und der Welt eine gewisse Schliissig-
keit geben, derweil, was unsere eigene Existenz angeht, unsere Sorge um uns
und die Welt, deren Schliissigkeiten, immer neu aufstort.

*  Erich Jantsch (1929-1980), in Berkeley lehrender Osterreichischer Astrophysiker.
Mitbegriinder der internationalen und —diszplindren Expertengruppe »Club of Romex,
die 1972 mit ihrem Bericht »Die Grenzen des Wachstums« weltweites Aufsehen er-
regte.

30 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums. Vom Urknall zum
menschlichen Geist. Miinchen — Wien 1979, S. 34f. und 274.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 -

M 14.02.2028, 14:05:56. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

I Denken und Lernen

Denken ist, wie wir selber, ein Doppeltes. Einerseits stellt es das begriffliche In-
strumentarium bereit, dessen wir uns bedienen, um im Austausch mit unserer
Umwelt einen Ausgleich zwischen inneren Antrieben und &uleren Anspriichen
zu ermitteln. Andererseits ist es das Organ unserer Selbstentfaltung, welches uns
den Weg durch unser Leben weist. Welchen Weg wir nehmen werden, wird ab-
héngen von unserer Art und Weise, die Differenz von Innen und Auflen zu ab-
solvieren. Der Weg, den wir nehmen werden, ist unser Weg ihrer Bewéltigung.

Vorzeitigkeit des Denkens und Verspatung des Denkenden

Jedes Denken gibt sich zur Antwort auf die Innen-Auflen-Differenz, die ihm als
Anlass zugrunde liegt. Denken ist der metaperspektivische Vollzug des In-der-
Welt-Seins des jeweils Denkenden. Wie er denkt, fiihrt der Denkende sein Le-
ben. Fiihrt er es aber auch bei vollem Bewusstsein so? Sucht er tiberhaupt die
Kongruenz von Leben und Bewusstheit? Folgt der Denkende den Antworten
seines eigenen Denkens, bereit, von sich selber zu lernen? Wir kénnen nicht sa-
gen, warum wir denken, wie wir denken; dies, paradoxerweise, umso weniger, je
ndher wir unserem Denken kommen. Wir vermdgen nicht, denkenderweise die
Bedingung der Moglichkeit unseres eigenen Denkens zu erfassen und auszusa-
gen. Versuchten wir es, kimen wir gar nicht erst zum Denken. Auf der Suche
nach der Bedingung der Moglichkeit unseres Denkens gerieten wir in einen un-
endlichen Regress, in dem wir uns als schon Denkende vergéfen.

Ich finde mein Denken bereits mit mir vor. Gleichzeitig stellt mein Denken
eine Entscheidung dar: Ich muss jerzt denken. Denkend entscheide ich augen-
blicklich, wie ich mit meinem Wissen, seinen Festlegungen und Liicken, umge-
hen soll. Ich entscheide iiber mein Verhiltnis zu mir selber, dariiber, was in mei-
nem Leben einen Wert darstellen, was ihm Gewicht geben soll. Unter diesem
Entscheidungsdruck kommt mein Denken nicht dazu, seinen eigenen Grund ken-

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

34 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

nenzulernen. Es gelangt nicht zu seinem ersten Satz. Es sucht ihn vielmehr, hier,
jetzt, in und hinter der Diirftigkeit meines Wissens. Denkend verorte ich den
Grund meines Denkens zunehmend auBlerhalb dieses Wissens, hinter den sich
mir bietenden Erscheinungen. Nicht nur, dass sich mein Denken selbst nicht auf
den Grund kommt; es kommt auch zu keinem Ende bzw. dieses wire willkiir-
lich. Denken ist Weiterdenken. Denkend schiebe ich den letzten Satz meines
Denkens unendlich hinaus. Der vorgebliche Abschlusssatz verwandelt sich er-
neut in einen ersten Satz, das Ende in einen Anfang.

Denken ist jemandes Denken. Wie der Denkende sein Denken bereits mit
sich selber vorfindet, geht zugleich das Denken iiber den Denkenden hinaus; die-
ser folgt jenem. Andererseits denkt der jeweils Denkende immer schon so. Er ist
mit einem zu Denkenden befasst, das ihm gegeben ist, damit er es denkend ver-
gegenwartige. Ich erfahre mich, bevor ich zu denken anfange, zum Denken ge-
noétigt. Ich kann mich so wenig dieser N&tigung entziehen, wie ich eine Wahl
habe beziiglich der Art und Weise, wie ich denke. So wenig wir auf den Grund
unseres eigenen Denkens kommen, so wenig hort die Geschichte eines Gedan-
kens mit dem, der ihn denkt, auf. Sie fangt nicht einmal mit ihm an: Der Den-
kende verspitet sich je schon gegeniiber dem zu Denkenden. Im Mafle dieser
Verspatung muss er, soll das Gedachte fiir ihn und sein eigenes Leben Relevanz
haben, seinem eigenen Denken folgen. Andererseits liegen Gedanken, als offen-
gebliebene Fragen, liegen gelassene Probleme, bereits »in der Luftc. Sie werden
kontextuell vorgefunden, aktualisierend aufgegriffen und ins eigene, innere Re-
flexionsgeschehen hineingenommen; kurz, sie werden weitergedacht, d.h. in
neue Kontexte gestellt, um im besten Fall ihrerseits spiterhin von Anderen vor-
gefunden, aufgegriffen und weitergedacht zu werden.

Noch wo sich in einem Denken Neues artikuliert, ist dieses doch nur eine
Antwort auf etwas, das, unausgesprochen, schon da ist. Etwas ist latent spiirbar
und dréngt; etwas ist »an der Zeits, reif, von jemandem ausgedriickt zu werden.
Zugleich wird es auf dessen eigene, unverwechselbare, unvertretbare Weise aus-
gedriickt. Einerseits haben wir es nie mit einem komplett neuen, isolierten Ge-
danken zu tun, sondern immer schon mit einem Kontext, in dem er auftaucht und
aus dem heraus er von dem ihn Denkenden entfaltet wird. Andererseits wird sei-
ne Entfaltung von einem Individuum, und zwar auf dessen personliche, innerli-
che Weise geleistet.

Wie ist der Zusammenhang von Gedanke und dem, der ihn denkt, zu den-
ken? Als Teil des Gedankens, so, als fiihrte die Lebensgeschichte des Denkenden
zwangsldufig zu ihm? Da ist der Einwand des Psychologismus vor. Oder ist der
Gedanke von dem, der ihn denkt, strikt zu trennen, im Sinne eines von der Bio-
grafie des Denkenden abgelosten und abzulosenden Transzendentalen? Hier lédsst

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 35

uns ein philosophischer Formalismus eingeschiichtert und unbefriedigt zurtick.
Konnen wir die menschliche Herkunftsspur eines Gedankens vollstindig von
ihm abwaschen, ohne dass er seine Nachvollzieh- und Handhabbarkeit verliert?
Ist dann, umgekehrt, alles Gedachte im Letzten blo subjektiv, ja, selbst unser
Bemiihen um Sachlichkeit und Selbstabstandnahme?

Denken ist nicht nur ein logisches, sondern auch ein psychisches Geschehen.
Entscheidend sind weniger Grundsatzfragen und die entsprechenden grundsétzli-
chen Antworten, sondern die individuellen Nuancen, Mischverhiltnisse und
Temperierungen, die jeder einerseits Denkende mitbringt, andererseits auszudrii-
cken sich bemiiht. Existenzphilosophen etwa wiirden dazu neigen, Gedanken als
EntduBerungen eines unfreiwillig zu lebenden, darin jedoch frei zu fithrenden
Lebens zu nehmen. In dieser Klammer spriche sich unsere eigene menschliche
Grundbefindlichkeit aus. Denken hieBe, unsere Zweifel und Angste, Hoffnungen
und Ambitionen bezogen auf unser eigenes Dasein durchzuarbeiten — dieselben
Emotionen und Affekte, die uns iiberhaupt erst zum Denken bringen.

Wir bewegen uns, wieder, in einem Zirkel: Denkend wird uns klar, dass wir
uns gegeniiber dem, was uns zum Denken bringt, von Anfang an verspiten. Eben
diese Verspitung ist der Moment der Philosophie: eine Enttduschung. Dies er-
klart denn auch das prominente Vorkommen von Topoi wie »Scheitern« und
»Tragik« in den verschiedenen Existenzphilosophien. Philosophie, als Erkennt-
nistheorie und -kritik genommen, hélt nicht minder Erniichterung bereit. Fiir sie
stellt ein Gedanke eine Anndherung an etwas dar, das uns nah und fern zugleich
ist. Danach wird uns unser Nachdenken iiber uns und die Welt sie und uns eher
fremder als vertrauter machen. Wir stoen auf Dinge wie »ldeen«, die das We-
sen der erscheinenden Wirklichkeit bestimmen, ohne selbst zu erscheinen; auf
ein »Ding an sich«, zu dem wir nie gelangten, so nah wir auch der Wirklichkeit
kommen mdogen; oder auf ein »Unbewusstes«, welches wir, als unser Innerstes,
nie ganz mit Bewusstsein werden ausfiillen konnen.

Nicht nur, dass wir, was uns selbst angeht, durchaus gut mit der von uns ini-
tiierten Unvertrautheit fahren; wir werden zunehmend freier in Bezug auf uns
selbst und die Welt, ndmlich entgegen noch unseren ureigensten Neigungen und
Vorbehalten, etwas iiber unser Selbst- und Weltverhéltnis zu lernen. Und den-
noch: Die unterschiedlichen Akzentuierungen, was Denken sei, geben Einstel-
lungen und Haltungen des jeweils Denkenden zu sich und der Wirklichkeit wie-
der, die bei aller erkenntniskritischen Methodik, deren er sich im Fortgang seines
Denkens bedient, in irgendeiner Form bereits in der Person des Denkenden be-
griindet sein muss. Aller gebotenen Objektivitit zum Trotz neigen wir aus uns
selbst nie ganz durchsichtigen Griinden mehr zur einen als zur anderen Frage-
stellung. Letztlich handelt es sich auch bei der paradigmatischen Differenz von

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

36 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

einer existenzphilosophischen Herangehensweise hier, die das Personale im
Denken in den Vordergrund stellt, und einer erkenntnistheoretischen bzw. -kriti-
schen dort, die gerade die personlichen Routinen in unserem Denken distanziert,
um komplementére Blickrichtungen auf die Welt und uns selber: hier von auen
nach innen, dort von innen nach auflen.

Doppelte Anpassung

Was beide Perspektiven eint, sind ihre blinden Flecken. Niemand sieht sein ei-
genes Sehen; niemand aber auch, und vor allem, was er nicht sieht. Es ist, so
Humberto Maturana und Francisco Varela', wie vor einem Spiegel zu stehen, wo
wir auf eine Weise uns selber sehen, wie wir es natiirlicherweise nie konnten,
nimlich als reflektierende Wesen.'

Wir reflektieren uns als schon und weiter Reflektierende. Wir kommen uns
selber dabei gar nicht nach. Was bleibt, ist zu erkennen, dass wir zum einen auf
immer nur vorldufige, zum anderen auf stets bestimmte — »strukturdeterminier-
te« — Weise erkennen; dass wir es sind, die erkennen. Wir erkennen, dass wir,
indem wir aus uns heraus, mit den Mitteln unserer Strukturdeterminiertheit, er-
kennen, die »operationale Geschlossenheit« unserer selbst als Erkennende reali-
sieren. Insofern ist auch Erkennen ein Handeln: das Hervorbringen einer Ganz-
heit — des Ganzen unserer selbst und Welt — in »struktureller Kopplung« an die
dulleren Verhiltnisse, in denen wir realiter leben. Als Erkennende sind wir
gleichwohl auch dariiber schon wieder hinaus. Wir sehen uns immer wieder neu
vor den Spiegel unserer selbst gestellt, um im Angesicht unseres Spiegelbilds
aufs Neue in uns auf uns selbst hin aufzubrechen.

Die philosophische Bemiihung zielt auf die eingesehene Vorldufigkeit allen
Wissens und damit auf seine Positivitit: Erst dem Denkenden wird Wissen zu
einem Wissen von etwas Konkretem, einem auf dieses konkrete Etwas begrenz-
ten Wissen. Umgekehrt weif3 sich auch das Denken als sich selbst nicht genug.
Es bleibt auf positiv Wissbares — Wahrnehmungen, Erfahrungen, Gelerntes — als
Anlass und Korrektiv angewiesen. Wissen gibt dem Denken Halt, wihrend uns
das Denken schon aus der vornehmlich wissensgeleiteten Bindung an uns und

*  Humberto R. Maturana (geb. 1928) und Francisco J. Varela (1946-2001), chilenische
Biologen und Philosophen.

1 Vgl. im Folgenden Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Er-
kenntnis. Die biologischen Wurzeln menschlichen Erkennens. Miinchen 1987, S. 29,
36, 100 und 107.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 37

die Wirklichkeit herauszulosen beginnt. In dem Schwindelgefiihl, das das Den-
ken im Denkenden damit ausldst, sieht Platon’ den Anfang von Philosophie
iiberhaupt.®

Es ist geradezu die Aufgabe der Philosophie, uns in unserem Wissen und
Meinen zu destabilisieren, um uns auf eine sowohl umfassendere als auch subti-
lere Weise neu zu stabilisieren. Anders konnten wir nicht von Denken als einem
Lernprozess sprechen. Wir selbst, als geistbegabte, innengeleitete Wesen, noti-
gen uns diesen Prozess auf. In Schwindel geraten, geraten wir nicht blof3 aus un-
serer Bahn, sondern beginnen, in uns auf etwas auBerhalb von uns hinzubewe-
gen: zu werden. Subjektivitidt und Objektivitét, Innen und Auflen werden fiir den
Moment des Schwindels ununterscheidbar: Ich 6ffne mich etwas, das sich, in-
dem es sich mir 6ffnet, mich mir selbst 6ffnet.

Was uns destabilisiert, bereitet uns darauf vor, uns auf hoherer Ebene, ler-
nend, zu stabilisieren. Es bringt uns dahin, weiter, iiber dieses Jetzt hinaus, zu
denken. Was uns weiterdenken ldsst, ist unser Denken auf seiner Suche nach ei-
nem Ausweg aus dem Schwindel, von dem es in Gang gesetzt worden ist. Wei-
terdenkend kldrt und erklért sich unser eigenes Denken auf das nichst zu errei-
chende Niveau hin bzw. von diesem her. Wir kldren und erkldren uns uns selber
als lernfahige Wesen, die, weiterdenkend, sich selbst immer schon voraus sind;
die in der Lage sind, sich selber — konditioniert von einer vorgefundenen Innen-
AuBen-Differenz — in Hinblick auf ihre eigene Weiterentwicklung zu destabili-
sieren.

Jean Piaget, der mit langem empirischen Atem bei Kindern dem Werden
menschlicher Intelligenz nachforschte, nennt diese Fahigkeit »freiwillige Selbst-
dezentrierung«’. Freiwillig ist die Selbstdezentrierung insoweit, als wir, von au-
Ben angestoBen, uns dazu bereitfinden, uns zugunsten des jeweils zu Lernenden
aus unserer selbstzentrierten Perspektive zu 16sen. Um einer aktuellen Problem-
losung willen suchen wir einem auen Wahrgenommenen innerlich gerecht zu
werden. Im Verlauf unserer inneren Anpassung daran vergessen wir uns als
Wahrnehmende ans Wahrgenommene. Einerseits lernen wir >etwas¢; anderer-
seits bekommen wir lernenderweise einen Begriff von der Beschrénktheit unse-
rer Wahrnehmungsweise, unserer Irrtumsféhigkeit, die durch kein Lernen getilgt
werden kann, da sie uns, im Gegenteil, erst zu lernen nétigt.

*  Platon (427-347 v. Chr.), griechischer Philosoph. Schiiler des Sokrates (469-399).

2 Vgl. Platon: Theaitetos 155D. — Siehe auch: Humberto R. Maturana und Francisco J.
Varela: Der Baum der Erkenntnis, S. 258f.

3 Vgl. im Folgenden Jean Piaget: Abrifl der genetischen Epistemologie. Freiburg im
Breisgau 1980, S. 129.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

38 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Lernend ndhern wir uns einer Objektivitdt an, die in ihrer Unerreichbarkeit
einen Horizontwert darstellt, dem auf unserer Seite ein Prozesswert — eben das
Lernen — gegeniibersteht. Es handelt sich hierbei um einen doppelwertigen An-
passungsvorgang: nach auflen ans zu begreifende Objekt (Akkommodation) so-
wie nach innen, wo das lernende Subjekt das Begriffene seinen eigenen Bediirf-
nissen angleicht (Assimilation). Das Subjekt nahert sich der Wirklichkeit sowohl
per Wahrnehmung, sensorisch, als auch motorisch, kraft der von ihm selber aus-
gehenden Einstellungen, Handlungen und Bewegungen. Beides zusammen
macht den Prozess permanenten Versuch-und-Irrtums, einer Art Dauerstolpern
und Wiederaufstehen, aus.

Unfreiwillige Freiwilligkeit

Selbstdezentrierungen sind freiwillig und unumgénglich zugleich. Das zeigt sich
am Ubergang vom kindlichen zum erwachsenen Denken (der gewisserweise nie
abgeschlossen ist) wie, im Groflen, an der Geschichte der Astronomie. Diese
stellt das Paradigma eines menschheitlichen Lernprozesses schlechthin dar, der
in der sukzessiven Aufgabe geo- und anthropozentrischer — im weitesten Sinne
egozentrischer — Positionen besteht. Was uns nicht davon abhélt, immer wieder
neu in einen gleichsam natiirlichen naiven Realismus zuriickzufallen. So bleibt
nichts néchstliegender, als die Erde als fest und die Sonne als auf- und unterge-
hend zu erleben; so wie unser Ich, selbst wenn wir um seine Illusion wissen, fiir
uns selber notwendig und Halt gebend ist. Auch wenn wir, um zu lernen, nicht
umhin koénnen, uns denkenderweise infrage zu stellen, so gibt doch dasselbe
Denken Mittel und Weg unserer Anpassungen an die uns bestimmenden Le-
bensbedingungen vor. Dies allein erklért und rechtfertigt unseren naiven Alltags-
realismus: Um unseres eigenen Selbsterhalts willen dreht sich die Welt, alles, um
uns selbst. Demgegentiber stellt jegliche philosophische (Selbst-)Hinterfragung
ein fiir unsere Weiterentwicklung und Fortbestand einerseits notwendiges, ande-
rerseits kiinstlich bleibendes Korrektiv dar.*

Das lernende Subjekt kann sich nur insoweit selbstverlustfrei dezentrieren,
wie seine senso-motorischen Lernhandlungen mit der Bildung tragfdhiger inne-
rer — mit Piaget zu sprechen: operativer — Strukturen einhergeht, die sein Ich bil-
den und stirken. In dem Mafe, wie sich in und dank der Herausbildung dieser
Strukturen Gelerntes festigt, wird unser Inneres zunehmend aufnahmebereiter

4 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 26, 30 und 290f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 39

und -fdhiger. Lernen erweist sich als Grenzerfahrung und -verarbeitung in ei-
nem: Das Subjekt umkreist das zu erkennende Objekt, indem es sich selber de-
zentriert, wiahrenddessen sich im Zuge seines Erkennens im Subjekt ein neues
Wirklichkeitsbild aufbaut und mit ihm ein an seiner eigenen Lernfahigkeit ge-
stirktes Ich. Objektivitdt, als Ideal zu erkennender Wirklichkeit, ist nach Piaget
nur in Form »approximierender Rekonstruktion«, zangenhaft — als Beieinander
von objektzugewandter Selbstdezentrierung und subjektstabilisierender Ichbil-
dung —, zu denken.

Denkend — wiederum in Piagets Begrifflichkeit: operativ agierend — begeben
wir uns auf die exzentrische Suche nach der uns bestimmenden Wirklichkeit, um
uns dariiber neu zu zentrieren. Wir nidhern uns von der Grenze her, an die wir in
uns stoBen: die Differenz von Innen und AuBlen. Egal, in welche Richtung wir
gehen, ob nach innen, ob nach auflen, wir bleiben von ihr bestimmt. Denkend
konfrontieren wir uns mit dem uns Bestimmenden, wihrend wir nach einem
Dritten von Innen und Auflen fahnden, das uns einen Ausweg aus deren Bedrin-
gung bietet. Denkend suchen wir nichts als nach Auswegen. Deswegen auch
denken wir weiter, iiber das bereits Gedachte hinaus. Deswegen auch ist Denken
Lernen. Wir lernen, indem wir per Dezentrierung iiberstindige Uberzeugungen
ab- und neue, angemessenere Operationsstrukturen aufbauen. Wir arbeiten der
Angemessenheit durch Selbstreflexion, approximativ, vor. Dabei hilft uns Philo-
sophie, indem sie uns nicht nur etwas, eine Sache, lehrt, sondern uns von unse-
rem eigenen Denken, unserer schieren Lernfahigkeit lernen 1ésst.

Wir werden zum Lernen genétigt — notigen uns selbst dazu. Allzu gerne
blieben wir die, die wir sind. Dass uns dies nicht gegeben ist, dafiir ist gerade
unser Wunsch nach Beharrung ein Zeichen: Etwas in uns weill um das Unhaltba-
re dieses Wunsches. Insofern sind wir uns noch in unseren Erstarrungen voraus.
Wenn wir uns, sei es aufgrund eines dulleren Widerstands, sei es einer inneren
Unzufriedenheit, zu lernen gezwungen sehen, so greifen wir auf eben dieses Vo-
raussein zuriick. Wir finden in einen Abstand zu uns, der uns bereit macht, aus
uns herauszugehen. Wir machen uns den Zwang zum Lernen zu eigen, nehmen
von ihm — uns selber — alle Fremdbestimmtheit weg: Wir verwandeln Zwang in
Bediirfnis, nehmen, was uns bestimmt, zum Material unserer Selbstreflexion.

Was uns lernen lisst, sind letztlich wir selbst. Wir sind keine unbeschriebe-
nen Blitter. Genau deswegen ist das Reiz-Reaktions-Schema ein nicht nur fiir
das Lernen, sondern fiir die Erklarung jeglichen Verhaltens untaugliches Modell.
Unser Verhalten stellt niemals einen absoluten Neuanfang dar, sondern nimmt
immer schon auf bestehende Assimilationsstrukturen unseres Organismus Be-
zug. Diese stellen immer schon die Norm bereit, innerhalb deren Grenzen unser
Lernen auf spezifische, unsere je eigene Weise vonstattengeht — wie es, umge-

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

40 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

kehrt, dabei hilft, unsere zur Verfiigung stehenden Assimilationsstrukturen zu
wahren.’

Von AuBerem angestoBen, beginnen wir, uns in unserem Inneren zu bewe-
gen. Aus dieser Bewegung heraus entwickeln wir uns weiter. Wer und wo wir
am Ende dieser Entwicklung sein werden, wissen wir nicht. Was wir wissen, ist,
dass alle Entwicklung in den Grenzen unseres objektiven Selbst (die wir nicht
kennen) stattfindet. Auf dem Weg unserer freiwilligen Selbstdezentrierungen
konnen wir nicht komplett in die Irre, uns im Ganzen verloren gehen. Unsere
Angste und Zweifel in Hinblick auf unser Werden erinnern uns nur daran, dass
es kein Werden ohne Lernen, kein Lernen ohne Selbstdezentrierung, keine
Selbstzentrierung ohne Grenzerfahrung, duere wie innere, gibt. So vermogen
wir uns Uberhaupt nur dariiber zu erhalten, dass wir Verédnderungen im Aufen
innerlich vorwegnehmen. Wir finden, nach Teilhard de Chardin*, nur Halt in
uns, sofern wir in uns in neue Rdume vordringen, daran, dass wir auf immer
komplexere Weise wir selbst werden. Vertiefte Selbstzentrierung besteht aber
gerade nicht in einer sich verengenden Egozentrik, sondern darin, dass wir uns
mehr und mehr dem, was wir nicht schon selber sind, 6ffnen. Wir zentrieren uns,
indem wir nach drauflen schauen, uns in unserer Schau mit unserer Umwelt ver-
einen, in unserer Vereinigung mit ihr an ihrer Selbstbewegung partizipieren.’

In zunehmender Einsicht darin, was uns vonseiten der Wirklichkeit — inner-
lich wie duBerlich — bestimmt, lernen wir, uns aus eigener Kraft, aus der uns je
schon eigenen Selbstbewegung heraus, zu verdndern. Zuerst mgen wir uns aus
Angst oder Bequemlichkeit dagegen wehren; die antizipierten Konsequenzen
unseres Beharrens lassen uns jedoch den kleineren Schmerz der freiwilligen
Selbstdezentrierung jenen vorziehen. Indem wir aus uns heraus-, iber uns hin-
ausgegangen wiren, wiirden wir im Riickblick nicht nur kliiger geworden, son-
dern bereits klug gewesen sein: Wir hitten zum Lernen weniger einen dufleren
Anlass gebraucht, als dass wir bereits nach der Logik unserer inneren Weiter-
entwicklung gehandelt haben.

Es ist dieser Aspekt eines zwar von aullen angestoenen, letztlich aber frei-
willigen Lernens, vor dem die Unterschiede zwischen existenzphilosophischen
Fragestellungen einerseits und erkenntnistheoretischen andererseits sich zuse-

5 Vgl. Jean Piaget: Meine Theorie der geistigen Entwicklung. Frankfurt/M. 1988,
S. 32ff.

*  Pierre Teilhard de Chardin (1881-1955), franzosischer Jesuitenpater. Geologe und
Paldontologe, war mitbeteiligt an den Ausgrabungen, bei denen der sog. Peking-
mensch entdeckt wurde.

6 Vgl Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos. Miinchen 1981, S. 173f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 41

hends verwischen. Das existenzphilosophische Ideal eines auf freie, authentische
Weise zu fithrenden Lebens kann nicht umhin, sich mit Fragen nach einer Wirk-
lichkeit zu befassen, die unserer Freiheit gerade Widerstand bietet. Die Selbstbe-
stimmtheit unseres individuellen Lebens hat sich stets in den Grenzen des Gege-
ben- und Bestimmtseins dieses Lebens durch Faktoren zu vollbringen, die unse-
rem Einfluss entzogen sind. Karl Jaspers nennt sie »Grund-« bzw. »Grenzsituati-
onen«.” Sie umschreiben unsere schiere biologische Bedingtheit wie unser histo-
risches Bestimmtsein, wie auch unser bleibendes Unterworfensein von Zufall
und Schuld. Sie bieten uns Gelegenheit, uns aus unserer Differenz zum uns de-
terminierenden Auflen selbst in Besitz zu nehmen, uns gerade an den uns gesetz-
ten Grenzen als innerlich indeterminiert zu erleben — woraus wir denn tiberhaupt
erst die Kraft beziehen, um unsere Freiheit, gegebenenfalls um unser Leben zu
kédmpfen.

Auf der anderen Seite sieht sich noch derjenige, der, rein sachlich, einer von
ihm selber unterschiedenen Wirklichkeit nachzuforschen sucht, auf die subjekti-
ven Antriebe eines Erkenntniswillens verwiesen. So sehr er sich auch am Er-
kenntnisideal der Objektivitit orientiert, entgeht er doch nicht seiner eigenen
Subjektivitdt. Auch der sich von Subjektivitit versuchsweise freimachende Wis-
senschaftler bleibt in irgendeiner Hinsicht ein von Sehnsucht, Ehrgeiz und Sorge
geleiteter Mensch. Wiirden wir nicht unsere Antriebe und Ziele in unsere ins
Uberpersonliche gehenden Unternehmungen einrechnen und reflektieren, geriete
uns dies wohl oder iibel zum Nachteil des Gliickens unseres eigenen Lebens.

Die Liicke und der natiirliche Weltbegriff

Alles, noch die luzideste Welt-, die riickhaltloseste Innenschau, bleibt Stiickwerk
gemessen an dem, worauf sie schaut. In welche Richtung ich auch blicke, immer
hinke ich als Erkennender hinter dem zu Erkennenden her. Dies zu wissen,
macht Soren Kierkegaard™ zufolge Leidenschaft und Paradox des Denkens aus:

7 Vgl. im Folgenden Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin — Heidel-
berg — New York 1973, S. 201ff.

*  Soren Kierkegaard (1813-1855), danischer Theologe und Philosoph, auf den Begriff
und Sache moderner Existenzphilosophie zuriickgeht. Mit seiner Hervorhebung der
einzelnen Existenz ist er Gegner aller systematischen Philosophie, insbesondere der
dialektischen Georg Friedrich Wilhelm Hegels (1770-1831).

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

42 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Denkend stofle ich auf ein Nichtdenkbares, wihrend ich denkend schon iiber
mich als Denkenden hinausgehe.®

Selbst wenn ich, konstruktivistisch gedacht, die Wirklichkeit, die ich drau3en
zu erkennen meine, in meinem Gehirn erzeuge, so bleibe ich doch einer Wirk-
lichkeit tiberantwortet, die mich zu eben dieser Erzeugung beféhigt, indem sie
mich etwa mit einem Gehirn ausgestattet hat. Sie ist eben bloB nicht eine eindeu-
tig dupfere Wirklichkeit. Oder andersherum: Noch die Theorie von einer Wirk-
lichkeit, welcher auch immer, ist ein Reflex dieser Wirklichkeit. Subjekt und
Objekt der Erkenntnis sind so wenig voneinander zu trennen, wie sie ineinander
aufgehen. Beide sind vielmehr sowohl iiber die sie bestimmende Innen-Auflen-
Differenz miteinander verbunden als auch voneinander getrennt. Die Liicke zwi-
schen Theorie und der Wirklichkeit, von der die Theorie erzihlt (sei es auch, um
die Annahme einer Wirklichkeit im Ganzen radikalkonstruktivistisch durchzu-
streichen), ist theoretisch nicht zu schlieBen. Wiirde sie geschlossen, verlore die
Theorie ihren Gegenstand und wiirde aufhoren, tiberhaupt eine Theorie von ir-
gendetwas zu sein.

Gewisserweise ist jedes einzelne zu lebende Leben eine solche Liicke, die es
mit sich selbst — in Absolvenz der es bestimmenden Innen-Auflen-Differenz —
iiberbriickt. Eine solche Uberbriickung par excellence stellt »Denken« dar. Freud
unterscheidet zwischen ontogenetisch primdren und sekundidren Denkvorgiangen
— wobei erstere weniger schon Denk- als zunidchst nur Wahrnehmungsvorgénge
darstellen.” So zappelt und schreit der Séugling, bis er die Mutterbrust oder die
Flasche bekommt. Den direkten, wenn auch zeitlich versetzten Zusammenhang
des einen — des eigenen Zappelns und Schreiens — mit dem anderen — der erfah-
renen Zuwendung und Befriedigung von aulen — erlebt der Sdugling als » Wahr-
nehmungsidentitit« von Innerem (Durst, Schreien) und AuBerem (Milch, Zu-
wendung). Im Mafle seines inneren und duferen Wachstums in eins mit der
erfahrenen Verzogerung oder gar Versagung der ersehnten Befriedigung lernt er
immer besser, die Differenz von Wunsch und Befriedigung zu ertragen. Er lernt,
die Erfiillungen seiner Wiinsche zunehmend mit Verzogerungen und Umwegen,
wenn nicht sogar mit deren realen Begrabungen, in Verbindung zu bringen. An
die Stelle der friihkindlichen Wahrnehmungsidentitdt von Innen und Auflen im
Augenblick der oralen Wunscherfiillung wird die »Denkidentitét« der erfahrenen
Differenz von Innen und AuBen in eins mit der Erfahrung ihrer geleisteten Uber-

8 Vgl. Soren Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-
schrift. Miinchen 1976, S. 48f.

9 Vgl. im Folgenden Sigmund Freud: Die Traumdeutung. A.a.O., Bd. II, S. 539f. und
571f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN UND LERNEN | 43

briickungen treten. Damit geht eine energetische ErmaBigung und Verlagerung
der erlebten Intensitédt der Differenz von Wunsch in und durchs Denken einher —
bis sich schlieBlich das Denken als rationalisierender Sekundirprozess von sei-
nem symbiotisch-bediirftigen Urbild im Ganzen emanzipiert. Das Denken be-
ginnt, sich selbst genug zu sein, um den Preis, dass es mehr und mehr seine
Uberbriickungsfunktion — die kierkegaardsche »Leidenschaft« — einbiiBt. So
wird das Denken, in seiner Perfektionierung, zwanghaft; der Denkakt selber er-
fahrt gleichsam eine Sexualisierung: Das anfangs probeweise Handeln mit ge-
ringer energetischer Besetzung wird buchstéblich zur Ersatzhandlung — mit den
verdrangungsbedingten Begleiterscheinungen von Systematisierung und Recht-
haberei."

Im Interesse ihres eigenen Wirklichkeitsbezuges, nach aulen wie nach innen,
kann es also nicht Aufgabe von Theorie sein, etwas >zu< dieser Theorie abzu-
schlieen. Dies wire, als ob wir zu denken aufhorten. Wir horten auf, Liicken —
Wirkliches — zu erleben. Daran aber hindern uns Leidenschaft und Paradox des
Denkens. Denken heiflt weiter-, tiber die eigenen Resultate hinausdenken, den-
kend das soeben Gedachte iiberschreiten, korrigieren. Denkend komme ich we-
der bei der Wirklichkeit noch bei mir selbst an. Ich habe aber die Moglichkeit,
mich gedanklich etwas anzuschlieen, das ich nicht schon selber bin, auf das hin
ich mich selbst zuallererst entfalten muss. Denken ist eine Weise, an dem, was
Innen und AuBlen — in mir wie auBerhalb meiner — in ihrer Differenz zusammen-
hilt, teilzuhaben. Wir haben am Ganzen nur soweit teil, wie wir an der uns je-
weils begegnenden Differenz von Innen und Aufen teilhaben, sie in unserem In-
neren durchlaufen.

Richard Avenarius hat die gegebene Natiirlichkeit unseres Weltbegriffs dar-
an festgemacht, dass wir uns, komplementdr zur Liickenhaftigkeit der — inneren
wie der duBeren — Wirklichkeit, immer schon in einer Umgebung vorfinden, sei
es einer Gegend, sei es von Mitmenschen mitsamt dem, was sie ausdriicken. Die
bloBe Tatsache unseres Umgebenseins von etwas oder jemandem stellt etwas Si-
cheres vor allem Denken dar.'' So sicher einerseits unser Umgebensein von et-
was ist, so dynamisch und unsicher ist unser Verhéltnis zu ihm: Der Horizont,
der das uns Umgebende umgibt, entzieht sich uns unendlich. Wir lernen, uns im
sich uns Entziehenden zu halten, eben indem wir uns in die uns hier und heute
bestimmende Differenz von Innen und Auflen begeben.

10 Vgl. Sigmund Freud: Bemerkungen iiber einen Fall von Zwangsneurose. A.a.O., Bd.
VIIL, S. 100f.
11 Vgl Richard Avenarius: Der menschliche Weltbegriff. Berlin 2014, S. 23.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

44 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Wir finden Halt, ohne einen letzten, festen Standpunkt einnehmen zu kon-
nen. Kein Standpunkt erlaubt uns, jenseits der uns aktuell bestimmenden Diffe-
renz von Innen und Auflen das Ganze zu tiberblicken. Jeder Standpunkt ist sei-
nerseits von einem Horizont umsdumt, wie jeder weitere Standpunkt von einem
weiteren Horizont umsdumt wird, der jenen ablost. Fiir eben diese — der kierke-
gaardschen Leidenschaft des Denkens analogen — Erfahrung von Unendlichkeit
steht Jaspers® Theorem eines uns »Umgreifenden« ein.'

Was fiir das Ganze gilt, gilt ebenso sehr fiir uns selbst: Zu fragen, was und
wer wir sind, heilt, uns unserer selbst aus dem, was uns haltend umgreift, was
wir also nicht schon selber sind, zu vergewissern. Zu diesem Zweck nehmen wir,
von einem metaperspektivischen Nirgendwo her, zugleich eine Innen- und Au-
Benperspektive auf uns selber ein; wir blicken gleichsam in uns auf uns. Wir
konnen in Bezug auf uns nur so weit objektiv sein, wie wir gleichzeitig unser
subjektives Erleben hineinrechnen. Anders wiirden wir uns Gewalt antun. Ande-
rerseits wiirden wir uns, wenn wir uns ausschlieSlich aus unserer Innenperspek-
tive begriffen, als fiir uns selbst Verantwortliche verfehlen: Wir wiirden weder
zum Du noch zu einem Wir kommen. Wir kdnnten, so wenig wir uns selber ver-
standlich wiirden, irgendjemanden verstehen, d.h. ihn als ein Selbst zu nehmen
wissen, vor dem wir uns selbst zuriickndhmen.

12 Vgl. Karl Jaspers: Vernunft und Existenz. Fiinf Vorlesungen. Bremen 1947, S. 34f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Il Das Dritte des Denkens

Hat Denken einen Gegenstand, in dem wir nicht schon selbst steckten und er in
uns? Wir kénnen uns als Denkende nicht aus dem Gedachten heraushalten. Zu-
gleich ist das Gedachte nur ein Provisorium in Hinblick darauf, was immer noch
zu denken bleibt. Auf diesen Rest hin denken wir weiter — sind wir uns selbst
kraft unseres Denkens voraus. Umgekehrt heifit dies, dass wir unserem eigenen
Denken nachzufolgen haben. Nicht nur, dass wir in dem Mafe uns voraus sind,
wie wir uns selbst gegeniiber verspiten; wir stehen bei uns selbst yim Wort«.

Selbstkontinuitat und Differenzverarbeitung

Denkend vergesse ich mich ans zu Denkende. Ich sehe offenen Auges von mir
ab und gehe dabei doch umso tiefer in mich. Je bewusster ich mich der Selbst-
vergessenheit {iberlasse, desto eigensinniger, unverwechselbarer wird mein Den-
ken. Zugleich bekommt das Eigene fremde, anonyme Ziige: Ich iiberrasche mich
mit mir selbst. Ich hitte in diesem Augenblick von mir selber gelernt. Ich wire,
mir voraus, mir selbst gefolgt.

Denkend vollziehe ich auf selbstbestimmte Weise eine mich bestimmende
Innen-AuBen-Differenz. Indem ich sie vollziehe, lasse ich in meiner Person In-
nen und Auflen sich durchdringen. Damit vertiefe ich die empfundene Innen-
AuBen-Differenz noch. Je deutlicher ich sie spiire, desto schmerzhafter erfahre
ich sie; desto mehr aber auch weil3 ich mich vom Schmerz — als einem Mittler
zwischen Innerem und AuBerem, Vorstellungen und Wahrnehmungen' — gehal-
ten. Eine Sicherheit, aus der heraus ich beginnen kann, mich dem jeweils zu Ler-
nenden zu 6ffnen: zu denken. Ich beginne, was mir von auflen her zu denken
gibt, einerseits mit dem, was mich von dorther anspricht oder abst6t, anderer-
seits mit dem, was ich selber an Angsten und Hoffnungen mitbringe, abzuglei-

1 Vgl Sigmund Freud: Das Ich und das Es. A.a.O., S. 291.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

46 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

chen und in der Folge auszutragen. Mein Denkvermdgen stellt hierbei ein Instru-
ment der beidseitigen Distanzierung bereit, das mir erlaubt, das, was mit mir ge-
schieht, und das, was von mir ausgeht, auseinanderzuhalten. Indem ich es aus-
einanderhalte, verstrebe ich es in mir. Dies erlaubt mir, mich gegeniiber den Ver-
héltnissen, von denen ich bestimmt werde, als souverdn zu erweisen: Ich syn-
chronisiere meine mitgebrachten Angste, Wiinsche und Erinnerungen mit den
Uberraschungen und Anspriichen des duBeren Lebens.

Die von uns geleisteten Synchronisierungen von Innerem und AuBerem, Ei-
genem und Zugefallenem regeln unsere Individuationen. Damit entsprechen wir,
und mit uns alles Lebende, dem Prinzip von Selbstkontinuitét einerseits und zu-
reichender Differenzierung andererseits. So weil sich der Affe in seiner in-
stinktgeleiteten Jagd auf alles schwirrend Fliegende gleichwohl von der ihm ge-
fihrlichen Wespe fernzuhalten.” Auch wir miissen unsere Selbsteinheit auf die-
ses Dritte von Selbstkontinuitit und Differenzverarbeitung hin immer neu
gewinnen. Wie wir es schaffen, die uns jeweils bestimmende Differenz von inne-
rem Antrieb und dulerer Anforderung zu erfassen, auszudriicken und zu bewil-
tigen, wird unseren je eigenen Selbstumgang und Stil, eben unsere Individualitét,
ausmachen.

Denken ist nicht Sache von »Denkern<. Wir alle sind Philosophen unseres ei-
genen Lebens. Beziehungsweise: Die Philosophen sind blof3 Protagonisten unser
aller Vermogen zu denken. Denken ist vom Einzelnen zu leisten und als diese
Leistung Allgemeingut. Es vereinzelt und verbindet gleichermaflen. Was uns
voreinander vereinzelt, ist unser Inneres, aus dem heraus wir denken; was uns
miteinander verbindet, ist unser aller Notigung, denkend aus uns herauszugehen,
als aus sich Herausgehende mit anderen aus sich Herausgehenden zu koexistie-
ren. Per Denken entfalten wir uns zu den Personen, die wir der M6glichkeit nach
fiir uns selber sind. Wiirde ich nicht denken, wiirde ich nie erfahren, wer ich bin
bzw. sein konnte. Ich bliebe von allem Anfang an hinter meinem objektiven
Selbst zuriick in den aktuellen Grenzen meines subjektiven Selbst. Denkend ent-
berge und entwickle ich Moglichkeiten der Weiterentwicklung nach innen wie
nach auflen, sowohl in meinen Empfindungsweisen als auch in der Entdeckung
neuer dullerer Welten. Ich kann jene Empfindungen gar nicht von diesen Entde-
ckungen trennen — und umgekehrt: sei es auch negativ, dass meine Empfin-
dungsweise gerade davon bestimmt ist, dass ich mich neuen Welten verschlief3e.
Ich hitte mich mir selbst, meinem Drang, aus mir herauszugehen, mich drauflen

2 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhiltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 260f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS DRITTE DES DENKENS | 47

zu erproben, verschlossen. Ich hitte damit in gewisser Weise auch aufgehort zu
denken.

Kann ich tiberhaupt aufthéren zu denken? Ich miisste es wollen. Selbst wenn
ich aber authoren wollte zu denken, um mich spontanen, regellosen Vorstellun-
gen hinzugeben — also frei zu assoziieren —, so sind doch diese Vorstellungen
und Assoziationen nicht ziellos. Worauf wir verzichten, sind blo3 unsere be-
wussten und gewollten Zielvorstellungen. Wir kommen aber nicht umhin, Ziele
iiberhaupt zu verfolgen, und seien sie unbewusster Natur. Mithin ist auch unser
Traumen — die » Traumarbeit«, wie Freud es nennt — schon eine Art Denken: eine
Weise, uns selbst iiber Raum und Zeit hinweg voraus zu sein.” So sehr Denken
Schon- und Weiterdenken ist, heif3t, aufhoren wollen zu denken, sich an diesem
Willen aktiv zu verausgaben und schlielich zu erschopfen. Ironischerweise ist
noch meine Erschopfung Indiz eines Weiterdenkens, nur dass ich eben auf
riickwértige Weise, gegen mich selber, weiterdenke, »>griible«. Statt aus mir her-
auszugehen und mich etwas auBlerhalb meiner zu 6ffnen, schliee ich mich in
meinem Denken ein. Ich finde in meinem Selbsteinschluss gleichwohl keine Ru-
he; ich rotiere nur umso heftiger in meinem Inneren. Was aber treibt das Kreisen
in mir an, wenn nicht Selbstverurteilung? Im Malle meines Selbsteinschlusses
verberge ich sie vor mir selbst; in der Logik meiner Verschlossenheit gegeniiber
dem Auflen wende ich sie in eine Anklage der Anderen, der Welt im Ganzen.

So wenig ich zu denken aufhéren kann, so wenig kann ich auf Dauer mich,
die Anderen, dic Welt im Ganzen verurteilen. Ich miisste auch dies wollen. So
sehr ich es wollen muss, so sehr kénnte ich auch verzeihen. Dass ich verzeihen
kann, zeichnet mich als freie — innerlich freie — Person aus. Meine Féhigkeit, zu
verzeihen, entspricht derjenigen, zu versprechen. Verzeihen wie Versprechen
setzen uns in ein Differenzverhéltnis sowohl zur dufleren Wirklichkeit als auch
zu uns selber. Indem wir etwas versprechen, machen wir uns und unseren
Selbstbegriff von unserem Ausgeliefertsein an die faktische Welt unabhéngig.
Dariiber, dass wir im gleichen Maf3e verzeihen konnen, stellen wir eben diese
Unabhéngigkeit vom Auflen, wie sehr wir auch verstrickt in sie sein mogen, in
uns wieder her. Nach Robert Spaemann’ stellt der kontrafaktische Akt des Ver-

3 Vgl. Sigmund Freud: Die Traumdeutung. A.a.O., S. 86 und 504.

*  Robert Spaemann (geb. 1927), deutscher Philosoph. Vertreter eines naturrechtlich-
teleologischen Denkens und als dieser Kritiker des Szientismus. Schiiler von Joachim
Ritter (1903-1974). Erhielt 2001 den Karl-Jaspers-Preis der Stadt Heidelberg.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

48 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zeihens einen freien, schopferischen Akt dar, tiber den wir uns immer wieder
aufs Neue unsere innere Freiheit erschlieBen.”

Der schopferische Akt ist zugleich ein Akt der Hingabe. Wir sind nur so weit
schopferisch, wie wir uns selber 6ffnen. Uns etwas 6ffnend, bejahen wir dies
Etwas; wir bejahen es als bejahenswerz: andere Menschen, die Welt, das Leben,
uns selbst. So 1dhmend und destruktiv griibelndes Im-Kreis-denken ist, so kon-
struktiv und poetisch ist ein Denken, das sich der ihm selber zugrunde liegenden
Differenz von Innen und Auflen offenhilt. Indem es sich ihr offenhilt, erfdhrt
das Denken die Differenz als etwas Halt Gebendes. Von der erfahrenen Innen-
AuBlen-Differenz gehalten, 6ffnet sich das Denken sich selbst in Form einer sich
auftuenden Distanz zu sich. Gilles Deleuze” zeigt, dass Denken in eben dem Ma-
fe ein Modus der Bejahung ist, wie es Mittler einer Distanzierung ist.” Umge-
kehrt kann es denn auch kein >positives Denken« geben. Dies wire schlieSend-
identifizierend statt 6ffnend-distanzierend. Es handelt sich hierbei im strengen
Sinne um gar kein Denken. Eher stellt es eine willentliche Beschrinkung des ei-
genen Denkens an die Gebote von Egozentrik und Selbstbehauptung dar. Dies
jedoch fiihrt weniger zu Selbstentfaltung als zur Erschopfung an einem Negati-
ven, von dem sich »positives Denken« glaubt absetzen zu miissen.

Erkennen und Verstehen

Denken, als Weiterdenken, ist nicht erschoptbar. Es ist Mittel unserer Welt- und
Weg unserer SelbsterschlieBung in einem. Es begleitet uns wie unsere Atmung,
wie unser Lidschlag. Thm folgend, folge ich einem Dritten von Innen und Auf3en,
das mich aus meiner Bestimmtheit durch dessen Differenz hinausfiihrt. Dieses
Dritte stellt einerseits das Unerschlossene der Welt um mich herum dar, anderer-
seits mein eigenes Nicht-angekommen-, Nicht-fertig-Sein. Denkend entbirgt sich
mir so ein zweiwertiges Werden, nach innen wie nach aufen hin, in welchem
sich Inneres und AuBeres auf immer neue, unvorhersehbare Weise durchdringen.
Ich werde deren Durchdringung immer erst nachtréglich erfassen, d.h. mich den-
kend verspiten. Zugleich nehme ich die Durchdringung von Innerem und AufB3e-
rem an mir selbst vorweg, indem ich das, was mich von innen her antreibt bzw.

4 Vgl Robert Spaemann: Personen. Versuche tiber den Unterschied zwischen >etwas<
und »jemand«. Stuttgart 1996, S. 251.

*  Gilles Deleuze (1925-1995), franzosischer Philosoph des Wunsches und der Bewe-
gung. Verfasste zusammen mit Félix Guattari (1930-1992) den »Anti-Odipus«.

5 Vgl Gilles Deleuze: Logik des Sinns. Frankfurt/M. 1993, S. 216.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAS DRITTE DES DENKENS | 49

blockiert, aulerhalb meiner, im Umgang mit Anderen und der duBeren Wirk-
lichkeit, durchexerziere.

Das Beieinander von Vorwegsein und Verspitung beschreibt das Verfloch-
tensein von Denken und Lernen, Lernen und Werden. Das Dritte von Innen und
AuBen, dem mein Denken folgt — das es in seiner Artikulation an sich selber ent-
faltet —, ist das je zu Lernende und zu Bewiltigende im Zuge und zum Zweck
der eigenen Individuation. Es stellt sowohl die jeweils nachste Herausforderung
als auch den jeweils néchsten sich 6ffnenden Ausweg dar. So auch sind Erkennt-
nisse begriffene — begriffliche — Auswege. Freud hat, wie gesehen, schon unser
Traumen als eine Art Denken aufgefasst, das statt mit Rationalem und Bewusst-
heit mit Wiinschen in Form halluzinativer Umsetzungen von vorbewusst Ge-
dachtem befasst ist.° Mit jeder Wunscherfiillung stellt sich heraus, dass sie mit
dem Wunsch eines Anderen kollidiert. Im MaBle dieses ZusammenstoBles kann
die Erfiillung von Wiinschen fiir den Wiinschenden durchaus geféhrlich sein: Er
muss mit der Missbilligung dessen rechnen, dessen eigene Wunscherfiillung da-
durch beschnitten und verletzt wird. Jeder Wunsch tritt im Tandem eines gegne-
rischen Wunsches auf, dessen Erfiillung fiir den jeweils Anderen ein Argernis
darstellen kann.

Freud verweist auf Johann Peter Hebels  Mirchen von den drei Wiinschen
als Paradebeispiel einer Wunschkollision und deren Auflosung.” Danach ver-
spricht eine gute Fee einem jungen, armen Ehepaar die Erfiillung dreier Wiin-
sche. Das Paar plant zunéchst, sie sorgfiltig zu erwégen. Da weht abends ein Ge-
ruch von Bratwiirsten von den Nachbarn heriiber. Gedankenlos wiinscht sich die
Frau selber welche; schon bekommt sie sie. Uber diesen Egoismus ist wiederum
der Mann veridrgert, der, nicht minder gedankenlos und egoistisch, seiner Frau
als Strafe Bratwiirste an deren Nase wiinscht. Als dritten Wunsch haben sie nur
mehr iibrig, den angerichteten Schaden zu beseitigen, d.h. die Wiirste von der
Nase der Frau wieder wegzubekommen. Die Aufgabe besteht mithin darin, die
unmittelbare, egozentrische Wunscherfiillung zugunsten eines Dritten — im Mir-
chen zugunsten des Gliicks des Paares — aufzugeben. So genommen ist der je-
weils noch verbleibende dritte Wunsch, der iiber das egoistische Wiinschen hin-
ausgeht, Sinnbild jenes Ausweges, den jederzeit das Denken bietet.

Denken fiihrt iibers Erkennen zum Verstehen. Beides zusammen ergibt Wis-
sen. Wissen ist vorldufiges Wissen, bis es neuerlich von einem Denken, d.h.

6 Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. 14. Vorle-
sung: Die Wunscherfiillung. A.a.O., S. 217.

*  Johann Peter Hebel (1760-1826), deutscher Schriftsteller und Mundartdichter.

7 Vgl im Folgenden ebd., S. 219f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

50 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Weiterdenken, suspendiert wird. Erkenntnis er6ffnet uns etwas, wéihrend wir
iibers Verstehen uns ihm 6ffnen, es in uns eindringen, mit unserem Inneren ver-
binden lassen. Erkenntnis geht auf AuBeres, Objektives, wihrend ich nur aus mir
selbst heraus, subjektiv, irgendetwas verstehen kann. Erkenntnis ist ausschnitt-
hafte, punktuelle Erkenntnis. Ich verstehe dagegen immer ganzheitlich, kraft der
Ganzheit meines Verstandes, meiner Person. Meine eigene Ganzheit wird mir
jedoch nie deutlich, nie duflerlich. Im Mafe dieser Undeutlichkeit suche ich sie
augenblicklich herzustellen bzw. wiederherzustellen, sobald ich mich etwa durch
eine spezifische Erkenntnis infrage gestellt finde.

So sehr ich aufgerufen bin zu erkennen, erkennenderweise jemandem oder
etwas gerecht zu werden, so wenig kann es meine Aufgabe sein, jemanden zu
verstehen, wie dieser sich selbst versteht. Ich kann ihn immer nur auf meine
Weise verstehen, sei es auch, dass ich, was ich zu verstehen suche, missverstehe.
Ich verstehe auf eine Weise, die mich in die Lage bringt, Kohérenz in und au-
Berhalb von mir herzustellen. Wenn ich gezwungen werde, mein Verstehen zu
korrigieren, so deswegen, weil ich auf Dauer mit einem falschen Verstindnis
von etwas oder jemandem nicht >durchkdme«. Nicht zuletzt um meiner sich im-
mer wieder neu herzustellenden Selbsteinheit willen bin ich gezwungen, mein
Verstiandnis von etwas oder jemanden von einer Erkenntnis aufstéren zu lassen:
etwa eine Erkenntnis iiber die Art meines Verstehens zu erlangen und so einen
Prozess des Weiterdenkens in Gang zu setzen. Wen oder was ich auf meine Wei-
se verstanden zu haben meine, wird sich ohnehin einem totalen Verstehen ent-
ziehen. Und zwar strukturell: Jemand oder etwas bietet kraft seines Selbstseins
meinem Verstehen Widerstand. Er ist dieser Widerstand, der mich zum Erken-
nen (auch meiner selbst) zwingt, und nicht etwa ich selber.

Das Dritte, woraufhin das Denken uns ihm zu 6ffnen uns bereit macht, wird
uns nie zum Besitz eines Wissens. Es ist Offenheit, Transzendenz. IThm folgend,
nehmen wir iiber den Umweg einer Sache, die wir begreifen, uns selber in Be-
sitz: Wir koevolvieren als Denkende mit dem von uns Gedachten. Die begriffene
Sache geht Hand in Hand mit dem Begreifen meiner selbst als so Denkenden.
Beide fiihren zu einer neuerlichen Durchdringung dessen, was mich einerseits
von innen antreibt bzw. blockiert, andererseits von auen her anspricht bzw. ab-
stoB3t. Um aus dieser Spannung herauszukommen, muss ich zunichst in sie hin-
eingehen; ich muss sie als diese begreifen und zur Sprache bringen. Uber ihren
Begriff und Ausdruck lerne ich, mich selber zu begreifen und auszudriicken.

Im Vollzug meines Denkens, dariiber, dass ich mich dem sich jeweils 6ff-
nenden Dritten von Innen und Auf3en 6ffne, tauschen Innen und Auf3en in mir
die Plitze. Denkend mache ich mich zum Medium ihrer wechselseitigen Durch-
dringung. Im Maf3e ihrer Durchdringung werde ich. Ich beginne, auf mich selber

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAs DRITTE DES DENKENS | 51

zuriickzublicken, darauf, wie ich vorher war, dachte und empfand. Indem ich
mein bis jetzt gelebtes Leben transzendiere, fithre ich es erst: Ich folge dem Vor-
aussein meines objektiven Selbst, indem ich denkend-lernend den sich jeweils
bietenden Ausweg nehme. Ich nehme ihn aus meinem Bestimmtsein von einer
Innen-AuBen-Differenz heraus auf die je herzustellende Einheit meines eigenen
Lebens hin.

Autopoiesis oder Die offene Frage der Wirklichkeit

Erkennen ist nicht Verstehen, Denken nicht Wissen. Denken, als Weiterdenken,
enteignet mich vielmehr meines Wissens, durchbricht dessen temporire Kohi-
renz. Darin besteht sowohl das Beunruhigende als auch Trostende des Denkens.
Wiirden wir nicht denken, nicht weiterdenken, wiirden wir uns nicht immer neu
dem sich 6ffnenden Dritten von Innen und Auflen 6ffnen. Wir wiirden am Ab-
schlusshaften unseres eigenen Wissens erstarren: Immer schon wissend wiirden
wir nichts mehr erwarten; nichts mehr konnte uns iiberraschen. Es bliebe buch-
stéblich nichts mehr zu lernen ibrig. Es gibe keinen Anlass, uns weiterzuentwi-
ckeln. Wir wiren eins mit unserem Gewordensein geworden.

Denken fiihrt uns an unsere Grenzen und mit ihnen vor die Relativitdt unse-
res Wissens. Relativiert, verunklart sich dessen Klarheit; wir verlieren den Uber-
blick. Der Verlust wissenden Uberblicks bringt indes, ausgehalten, ein Mehr an
Differenziert- und Durchdrungenheit, an Ichstirke. Ich beginne, mich zuneh-
mend sicherer im Ungewissen zu bewegen, dem sich gerade Offnenden von In-
nen und AuBlen zu folgen. Ich trete aus meinem Umschlossensein von meinen
inneren Antrieben und Blockaden einerseits, meinen dufleren Beanspruchungen
und Festlegungen andererseits heraus. Im Herausgang aus mir bildet sich mein
Ich als Instanz und Struktur bewiltigter Innen-AuBlen-Differenzen — Bewiltigun-
gen, deren ichstarkes Kriterium es ist, dass sie innerlich-selbstbestimmt absol-
viert worden sind.

Um der, in diesem Sinne, erfolgreichen Bewiltigung der mich bestimmenden
Innen-AuBen-Differenz willen kann es nicht darum gehen, mit meinem Denken
Recht zu behalten, sondern etwas, das ich nicht schon selber bin, gerecht zu wer-
den. Denken hilft uns, einer Wirklichkeit ndherzukommen, von der wir gleich-
zeitig wissen, dass wir nie bei ihr ankommen. Es erweitert unser Wissen um das
Bewusstsein seiner — unserer — Grenzen. Im gleichen Mafle hort Wirklichkeit
auf, ein Referenzbegriff fiir unser Wissen zu sein, auf den wir uns berufen zu
kénnen meinen, anstatt bereits weiter, iiber unser Wissen hinaus, zu denken. Sie
hort auf, eine triviale Tatsache zu sein, und wird selbst zu einer offenen Frage.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

52 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Wie aber der Offenheit dieser Frage gerecht werden, ohne zugleich das Ge-
spiir fiir das Widerstandige von Wirklichkeit zu verlieren? Einfach, indem wir
uns auf die Differenz von Innen und Aufen einlassen, die uns augenblicklich be-
stimmt. Wir wiirden die Frage unserer Lebensfithrung mit der Entdeckung des
aktuellen Dritten von Innen und Aullen verbinden. Nicht nur, dass wir so unse-
ren Weg durchs Leben nehmen; wir individuieren uns, indem wir ihn gehen.
Eben hierfir aber braucht es das Denken — bedarf es unserer freiwilligen
Selbstdezentrierung, um uns aus den Erstarrungen unserer Ichzentriertheit, der
Kohirenz unseres Wissens, zu 16sen. Was aber ist der Inbegriff des Losenden,
wenn nicht die — und sei es irritierende — Erfahrung von Wirklichkeit? »Wirk-
lichkeit< ist, so verstanden, weniger eine erkenntnistheoretische als die prakti-
sche Frage gelebten Versuch-und-Irrtums.”

Denkend 6ffnen wir uns innerlich einem sich drauBen Offnenden. Uns ihm
o6ffnend, werden wir: Wir verdndern uns auf selbstbestimmte, lernende Weise.
Zugleich sind wir auf spezifische, unsere eigene Weise offen; wir denken, nach
Maturana und Varela, strukturdeterminiert, als diejenigen Wesen, die wir nun
einmal sind. Indem wir auf unsere Weise denken, stellen wir denkend die opera-
tionale Geschlossenheit unserer selbst als denkende Personen her. Zugleich sind
wir an unsere Umwelt, d.h. aneinander, strukturell gekoppelt: Wie wir fiir uns
selber Einheiten darstellen, stellen wir fiireinander Umwelten dar. Wer und wo
wir sind, sind wir dank des Zusammenspiels unserer personlichen Strukturde-
terminiertheit einerseits mit unserer strukturellen Kopplung aneinander anderer-
seits.

Wir kénnen uns, was drauflen ist, was und wer wir selber sind, nie vollstin-
dig erklaren. Wir wissen nur, dass, was ist, aus Griinden seiner Strukturdetermi-
niertheit so ist, wie es ist: dass ihm — uns allen — etwas Eigenes eignet, das von
sich aus auf etwas ihm AuBerliches bezogen ist. Umgekehrt ist dem, worauf et-
was bezogen ist, wiederum etwas Eigenes, Innerliches eigen, das seinerseits auf
etwas bezogen ist, das von ihm selber unterschieden ist usw. Aller strukturellen
Kopplung ans Auflen zum Trotz ist alles, was ist, aus sich heraus, was es ist.
Woraus aber bezieht es die Kraft dazu — zu sich? Maturana und Varela nennen es
»Autopoiesis«.” Sie haben diesen Begriff streng biologisch, aus der selbstrepro-

8  Wie wir noch sehen werden, ist dies der Ansatz von Ernst von Glasersfelds Konzept
der »Viabilitit« — mit (wie wir ebenfalls sehen werden) problematischen, ndmlich
neuerlich abschlieenden Folgen fiir unseren Begriff von Wirklichkeit insgesamt: ih-
rer Leugnung.

9 Vgl. im Folgenden Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Er-
kenntnis, S. 50ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DAs DRITTE DES DENKENS | 53

duktiven Funktionsweise der lebenden Zelle, hergeleitet. So ist die Zelle in der
Lage, aus sich heraus Bestandteile zu erzeugen, die sie im Fortgang in ein kom-
plexes Netz von Verwandlungen integriert, das sie in einem generiert und selber
durchlduft. Sie schafft sich nicht nur ein inneres Netzwerk, sondern auch schon
seinen Rand mit, der es nach auflen wie nach innen begrenzt: Indem sich die Zel-
le nach innen hin teilt, bildet sie ihr eigenes Auflen mit heraus, wihrend sie kraft
ihrer selbst erzeugten Selbstbegrenzungen ein weitverzweigtes Innen aufbaut
und vertieft.

Jeder lebende Organismus funktioniert nach diesem autopoietischen Prinzip.
Er zieht sich, wie Maturana und Varela schon sagen, an seinen eigenen Schniir-
senkeln empor. Im Mal3e dieses Sichemporziehens unterscheidet er sich progres-
siv von dem ihn umgebenden Milieu, an das er zugleich strukturell gekoppelt
bleibt. Selbstunterscheidung und -konstitution sind ein und derselbe Vorgang.
Was lebt, lebt auf einer Grenze, die es bereits selber darstellt. Ein mit Innerlich-
keit ausgestattetes Wesen zu sein, meint nicht, irgendwo drinnen zu sein, son-
dern sich auf der Innenseite einer Grenze aufzuhalten, die man selbst ist.”?

10 Vgl. Gilbert Simondon: L’Individu et sa genése physico-biologique. Paris 1964. Zi-
tiert nach Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 136.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 -

M 14.02.2028, 14:05:56. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IV Die Gunst der Storung und die Einheit
der Person

Was bedeutet Offenheit des Denkens unter Bedingungen unserer Strukturdeter-
miniertheit? Es bedeutet, dass wir bei uns selbst nur unter der paradoxen Bedin-
gung sind, dass wir uns »storen« lassen: dass wir die Begegnungen mit dem Au-
fen zum Anlass inneren Lernens und Werdens nehmen.

Strukturelle Kopplung, natiirliches Driften und die spekulative
Funktion des Denkens

Maturana und Varela weisen darauf hin, dass die Umwelt eines Organismus in
diesem zwar Veriinderungen auslost, ihn aber nicht determiniert.' Organismus
und Milieu stehen zueinander in keinem Verhiltnis direkter Einflussnahme, son-
dern ihrer strukturellen Kopplung aneinander. Die ontogenetischen Wandlungen
eines Organismus folgen dabei stets, nach MaB3gabe seiner in jedem Augenblick
gegebenen operationalen Geschlossenheit als Ein- und Ganzheit, den ihm eige-
nen internen Strukturprinzipien, noch dann, wenn ihm eine Verénderung von au-
Ben aufgezwungen wird. Die von auflen ausgelosten Strukturverdnderungen
werden von dem betreffenden Organismus in seinem Vermdgen, sich aus sich
selbst heraus — autopoietisch — zu (re)organisieren, je schon aufgegriffen und in
der Logik seines bis dato gelebten Lebens verarbeitet. Marcel Prousts” beriihmte
Evokation eines Erinnerungsvorganges, ausgelost von der dufleren »Storunge ei-

1 Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,
S. 106
*  Marcel Proust (1871-1922), franzgsischer Schriftsteller. Verfasser des siebenbéndigen

Romans »Auf der Suche nach der verlorenen Zeit«.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

56 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

nes in Tee getrankten Stiick Kuchens, das der Protagonist verzehrt, gibt hierfiir
das literarische Paradebeispiel:

»Woher stromte diese méchtige Freude mir zu? Ich fithlte, daB sie mit dem Geschmack
des Tees und des Kuchens in Verbindung stand, aber dariiber hinausging und von ganz
anderer Wesensart war. Woher kam sie mir? Was bedeutete sie? Wo konnte ich sie fas-
sen? Ich trinke einen zweiten Schluck und finde nichts anderes darin als im ersten, dann
einen dritten, der mir sogar etwas weniger davon schenkt als der vorige. Ich muf3 aufho-
ren, denn die geheime Kraft des Trankes scheint nachzulassen. Es ist ganz offenbar, daf3

die Wabhrheit, die ich suche, nicht in ihm ist, sondern in mir.«

Die Wahrheit ist niemals woanders zu finden; aber sie ist nicht dort zu suchen.
Um Wirkliches zu ermitteln, muss ich einerseits von mir selber ausgehen, wih-
rend ich, um mich selbst zu erkennen, von mir selber gerade absehen konnen
muss. Erst in Auseinandersetzung mit dem Auflen bekomme ich Gelegenheit,
mein Inneres zu entdecken, ein Inneres, das ich zugleich vor jenem Auflen, das
mich darauf stoBt, zu schiitzen habe. Lebenslang greife ich auf mein Inneres als
Ressource meiner Realitdtstiichtigkeit zu, ohne doch je an deren Quelle zu ge-
langen. Ich weill so wenig iiber die Herkunft meiner Fahigkeit, mich, unter den
Bedingungen meiner Strukturdeterminiertheit, nach den autopoietischen Geset-
zen meines Inneren zu organisieren, so sehr ich weiterhin der Stérung von auf3en
bedarf, um mich selbst zu spiiren, zu regen und weiterzuentwickeln.

Alles agiert miteinander, alles stort einander. Wenn sich auch auf lange phy-
logenetische Sicht das Ganze verdndern wird, so doch immer unter den konser-
vativen Bedingungen der Strukturdeterminiertheit und autopoietischen Potenz
jedes einzelnen Wesens, das sich dem Druck von auflen zugleich widersetzt und
anpasst. Maturana und Varela bezeichnen das Beieinander von Selbsterhalt und
Strukturwandel, Autopoiesis und Anpassung, als »natiirliches Driften«’. Wir
sind, ohne dass wir es merkten, je schon in dieser Drift begriffen, indem wir die
uns augenblicklich bestimmende Differenz von Innen und Auflen durchlaufen,
d.h. dem sich jeweilig 6ffnendem Dritten von Innen und Auf3en folgen. Dariiber,
dass ich den Ausweg dieses Dritten von Innen und Auflen nehme, fiihire ich mein
Leben. Mein Denken navigiert mich durch eine sich jih auftuende Offnung. Es
lasst mich Neues erfassen, lernen. Es weist mir einen Weg durchs Aufen, ent-

2 Marcel Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Band 1: In Swanns Welt.
1. Teil: Combray. Frankfurt/M. 1980, S. 64.

3 Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,
S. 129.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE GUNST DER STORUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 57

lang seiner Verlockungen und Zumutungen, indem es mich zwingt, mich mei-
nerseits dem sich drauBen Offnenden zu 6ffnen, meine Blockaden zu lockern
und meine Antriebe zu kanalisieren. In dieser doppelten Regulierung besteht die
spekulative Funktion des Denkens. Ohne sie bliebe der innere Lotse meiner Ur-
teilskraft ohne Kapitdnsweisung, meine Lebensfithrung ohne jede — den Ist-
Werten meiner Strukturdeterminiertheit abgerungene — sollwerthafte Zielbe-
stimmung.

Nach Alfred North Whitehead ist es Aufgabe der Vernunft, uns kraft Speku-
lation von methodischen Beschrianktheiten wie weltanschaulichen Fixierungen
freizumachen. In dieser Lockerung spricht sich der Anspruch philosophischen
Denkens auf allgemeine Geltung aus. Der Spekulation Grenzen zu setzen, heif3t
nicht nur, unsere personliche Freiheit, ins Offene zu denken, zu behindern, son-
dern Verrat an der Offenheit der Zukunft zu begehen.* Vor diesem Hintergrund
hilt uns die Sorge um die »Richtigkeit< unseres Denkens nur vom Denken ab. Sie
lasst uns der wichtigeren Frage ausweichen, was uns iiberhaupt zum Denken
bringt: was uns aus uns selber herausgehen, uns tiberhaupt erst selbsttitig bewe-
gen lédsst, ndmlich uns zu dem, was wir innerlich, der Moglichkeit nach, schon
sind, nach auflen hin entwickeln zu wollen. Was tautologisch anmutet, bezeich-
net ein unvermeidliches Paradox. Danach ist es fiir unsere Selbstentfaltung uner-
lasslich, uns fiir etwas oder jemanden zu engagieren, der oder das wir gerade
nicht selber sind. Erst tiber diesen Umweg kommen wir mit uns selbst voran
bzw. uns niher. Niemand ist und bleibt, der er ist. Um zu sein, der ich bin, muss
ich mich zu mir entwickeln. Das aber heiflit, mich weiterzuentwickeln. Dafiir
muss ich Allianzen eingehen mit Personen, Dingen und Gelegenheiten, die mir
gerade zur Verfligung stehen, so auch mit meinem gegenwirtigen Wiinschen und
Angsten, Talenten und Schwierigkeiten.

Die Suche nach der wahren Physik

Das Weiter ist ein Hoher: Wahrend sich alles, was mich umgibt, in seiner End-
lich- und Vergénglichkeit darbietet, gefirbt vom Wissen um meine eigene, neh-
me ich in mir selber ein gegenldufiges, aufwértsgerichtetes Streben wahr. Teil-
hard de Chardin nennt es »Orthogenese«: das Aufstiegs-Prinzip des Lebens in

*  Alfred North Whitehead (1861-1947), britischer Mathematiker und Philosoph, Vertre-
ter eines »organischen« — nach kantischem Verstdndnis »vorkritischen« — Denkens.

4 Vgl. Alfred North Whitehead: Die Funktion der Vernunft. Stuttgart 1974, S. 53 und
62.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

58 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Richtung sich vertiefender Selbstzentriertheit des jeweiligen Individuums wie
dessen immer komplexer werdenden Verflechtung mit seiner Umwelt. Ohne die-
se Doppelwertigkeit brachte lebendiger Komplexititszuwachs nicht schon Struk-
turgewinn — Fortschritt —, sondern blofe, regellose Ausbreitung.’

In Hinblick auf mein eigenes Leben meint Strukturgewinn sich herausbilden-
de Ichstérke. Ich stiarke mein Ich weniger dariiber, dass ich mich tiefer und tiefer
in die Reflexzonen meines Selbsterhalts begebe, als dass ich das mich bestim-
mende Lustprinzip durchs Realitdtsprinzip ersetze und so erst sichere. Ich finde
in ein differenzielles Verhiltnis zum Auflen, woriiber ich meine eigene Unzu-
friedenheit mit der mich bestimmenden Wirklichkeit als etwas ebenso Wirkli-
ches begreifen lerne. So erst erhalte ich die Handhabe, aus mir herausgehend ins
Aufen verindernd eingreifen zu wollen.® Im Mafe dieses Bewusstseins ermutige
ich mich zur Setzung duBlerer Zwecke. Kraft ihrer gehe ich tiber die gegebene,
sichtbare Welt hinaus — aus mir selbst heraus. Indem ich mich zunehmend von
meinen autonom gesetzten Zwecken bestimmen lasse, entkopple ich das Gefiihl
fiir die eigene Freiheit mehr und mehr vom Zwang zur Selbstbehauptung. Ich
lerne zunehmend, zwischen &uBeren Wahrnehmungen und inneren Vorstellun-
gen zu unterscheiden: zwischen etwas, das mich von auflen her bestimmt, woge-
gen ich mich muskuldr-motorisch zur Wehr zu setzen vermag (es bekdmpfend
oder flichend), und etwas, das ich in mir selber vorfinde — das ich weder einfach
wegschaffen kann, noch dass ich selber vor ihm ReiBaus nehmen konnte.”

Damit begrenzt und erweitert sich in einem mein Begriff der Freiheit. Ich
beginne, nicht blof frei sein zu wollen, sondern mich schon frei zu wissen, selbst
unter unfreien Bedingungen. Mit dem Wissen um die Situiertheit meiner Freiheit
im Kontext von Unfreiheit wéichst nicht nur meine Sensibilitdt fiir die Grenzen
meiner Freiheit, sondern auch mein Respekt vor der Freiheit der Anderen, die
meine Umwelt bilden und an die meine eigene Freiheit strukturell gekoppelt ist.
Damit mache ich mich fiirs »gute Leben« bereit: mich im Mafle meiner eigenen
freien Individuierung solidarisch mit der Freiheit der Anderen zu erweisen, in
Koexistenz mit ihnen existierend.

Im Ersten und Letzten ist Freiheit innere Freiheit. Es ist die Freiheit, sich
dem AufBlen entgegenzusetzen, sei es noch so uniiberwindlich, die eigene Ohn-
macht noch so schlagend. Inbegriff des uniiberwindlichen Aufen ist der physika-
lische Wirkzusammenhang in und auBerhalb unserer, die in uns wirkende, auf

Vgl. Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, S. 37 und 104.

6 Vgl. Sigmund Freud: Formulierungen iiber zwei Prinzipien des psychischen Gesche-
hens. A.a.O., Bd. III, S. 22f.

7 Vgl ders.: Metapsychologische Erginzungen zur Traumlehre. A.a.O., S. 188f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE GUNST DER STORUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 59

uns lastende Materie. Freiheit ist Freiheit von materiellem Bestimmtsein inner-
halb dieses selbst. Anders hitte es zu keinem Zeitpunkt selbstbestimmtes indivi-
duelles Leben gegeben. Gleichwohl sind wir zu keiner Zeit von der Materie ent-
bunden. Wir bleiben einer Realitit unterworfen, von der wir wissen, dass es sie
gibt, auch wenn wir nicht wissen, was sie im Letzten ist. Wir kennen ja nicht
einmal uns selbst, wihrend wir doch, strukturdeterminiert, spiirbar ganz und gar
die sind, die wir sind. Dabei ist unsere Freiheit, als innere, so endlich wie abso-
lut. Sie ist endlich, wie wir selber endliche Wesen sind, und absolut in ihrer
Unableitbarkeit von etwas uns AuBerem. So kommt es, dass wir in unserem frei-
en Handeln von den Kréften der Materie gleichermaflen abhéngig und unabhén-
gig sind.® In welchem Verhiltnis nun steht die Einsicht ins Paradox unserer Frei-
heit zum Begriff des physikalischen Wirkzusammenhangs selbst, als welchen
wir uns das Ganze der Wirklichkeit vorstellen? Inwieweit konnen wir unser Ver-
héltnis zum Ganzen wie zu uns selber ins Ganze der Wirklichkeit einrechnen?
Wir kénnen es nicht. Wir verfiigen, nach Thomas Nagel’, so wenig iiber eine ko-
hirente Theorie bewusster Wesen als materieller Organismen, so sehr wir je
schon mit uns selber eine Perspektive auf die Welt, in die wir geworfen sind,
mitbringen, die uns in einen Grundabstand zu eben dieser Welt versetzt. Wie
wollen wir uns andererseits erkldren, dass wir als biologisch erzeugte, struktur-
determiniert existierende Wesen zugleich iiber Eigenschaften verfligen, die uns,
iiber alle Materialitdt hinaus, als in sich stehende, aus sich handelnde, freie,
akosmische Personen qualifizieren? Solange wir uns dies nicht erkléren kénnen,
bleibt unsere Gesamtauffassung der Realitét liickenhaft. Wiirde es uns dagegen
gelingen, diese Liicke irgendwann in einer fernen Zukunft theoretisch zu schlie-
Ben, so wiirde dies, Nagel zufolge, unsere Auffassung vom Universum tiefer
umwdlzen als jede Erkenntnis zuvor.

Eine andere Frage ist es, ob dies wiinschenswert wére: Theorie und Leben,
Freiheit und Natur wiirden ununterscheidbar, womit Freiheit, als innere Freiheit,
als Unterschiedensein vom Auflen, mit verschwinde. Solange wir jedoch keine
Aussicht haben, je tiber eine solche Theorie zu verfiigen, solange konnen und
diirfen wir denken — auf unsere eigene Weise, der Weise unserer Strukturdeter-
miniertheit, iber die wir zugleich mit dem, was wir nicht sind, mit der von uns
unterschiedenen Umwelt, verbunden sind. Denkend erleben wir das ungemaife
Verhiltnis unserer inneren Freiheit zum Ganzen des physikalischen Wirkzusam-
menhangs als uniiberbriickbare Differenz unseres Denkens zu dem, was es
denkt. Denken spiegelt nicht die Wirklichkeit wider; im Gegenteil, es agiert eine

8 Vgl ebd, S. 52.
9 Vgl im Folgenden Thomas Nagel: Der Blick von Nirgendwo, S. 92f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

60 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

UngemaiBheit in meinem Verhéltnis zu ihr aus. Es ist eine Weise, sich zu Undar-
stell- und -wissbarkeit von Wirklichkeit noch einmal, reflektorisch — selbstrefle-
xiv —, zu verhalten. Denkend nehmen wir einen Anstol von aullen in unser
Selbstverhiltnis auf und so zum Anlass eigenen Lernens. Wir erkunden unseren
Spielraum innerhalb unseres Bestimmtseins durch Faktoren, auf die wir keinen
direkten Einfluss haben. Unseren Spielraum nutzend, setzen wir uns der Wirk-
lichkeit ebenso sehr entgegen, wie wir uns ihr hinzufiigen. Wir fiigen der Wirk-
lichkeit unsere Distanz zu ihr hinzu, eine Distanz, die auf der Distanz zu uns sel-
ber beruht, die wir lernenderweise durchspielen und im Durchspielen weiten.

In dem MaB3e, wie wir einer Theorie der Wirklichkeit ermangeln, die unseren
Abstand zu ihr (wie zu uns selber) in sich einbegreift, bleibt unsere Suche nach
der »wahren Physik¢, die nicht nur die duere Wirklichkeit, sondern zugleich die
Innenseite der Dinge im Blick hitte, illusionér. Mit ihr wiirde unsere uns bislang
unerkldrliche — in unserem eigenen Inneren verortete — Freiheit erkldrbar und
damit iiberfliissig. Die Suche nach der wahren Physik ist miiig, sofern sie sich
selbst wortlich, d.h. szientifisch, nimmt. Sie kann bestenfalls Metapher fiir unser
Denken sein, das der dufleren Wirklichkeit ein Inneres — in Analogie zum Inne-
ren des Denkenden — ansinnt.

Negative Entropie

In der Sprache und den Topoi der von ihm imaginierten wahren Physik — ver-
gleichbar der Maschinen-Metaphorik kybernetischen Denkens — begreift de
Chardin unser Vermogen, uns sowohl zu zentrieren als auch aus uns herauszu-
gehen, aus der »radialen Energie« unseres Inneren. lhr steht die »tangentiale
Energie« der duBeren Wirklichkeit entgegen als die Kraft, die die voneinander
unterschiedenen, einander nur ihre AuBenseiten zeigenden Einzelwesen bei-
einander halt. »Wirklichkeit« wird, rein duflerlich, als ein heterogenes Gebilde di-
vergierender Erscheinungen, mithin als ein sich immer neu Zusammensetzendes,
aufgefasst. Weiter-, iiber die AuBerlichkeit der erscheinungsvermittelten Wirk-
lichkeit hinausgedacht, heif3t dies, in der Logik der wahren Physik, dass sich In-
nen- und Auflenperspektive je schon zu einem Dritten verschranken.

Im Vorgriff auf dieses Dritte fasst de Chardin die Materie bereits dreiseitig
auf: als »System« (Vielheit), »Totum« (Einheit) und »Quantum« (Energie); drei
Seiten, die — nicht unéhnlich dem jaspersschen Umgreifenden — zueinander in
einem Verhiltnis »unbegrenzter Umfassung« stehen.'’ Wir selber stellen aus

10 Vgl. Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, S. 28, 31f. und 54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE GUNST DER STORUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 61

Vielheit, Einheit und Energie zusammengesetzte Wesen dar. Jeder von uns um-
fasst und entfaltet auf seine Weise diese drei Seiten. De Chardin beschreibt unse-
re Psychen als »Umwandlungsherde« der von uns ausgehenden radialen und der
von auflen auf uns wirkenden tangentialen Energie. Zugleich warnt er vor der
Verfithrungskraft dieser Vorstellung: Endlich-geschaffene Wesen, die wir sind,
vermogen wir nicht, beide Energien, direkt, per eigenem Willen umzuwandeln.
Im gleichen Mafle vermogen wir nicht, der Wirklichkeit selbst, in ihrer Ganzheit,
habhaft zu werden. Wir kommen nicht hinter die Differenz von Innen und Au-
Ben. Wir miissen, im Gegenteil, immer neu durch sie hindurch. Anders ausge-
driickt: Die Synthese von Innen und AuBen, die ich, auf deren Drittes hin, den-
kend leiste, kostet ihrerseits Energie — meine eigene, innere.'' Innerlich frei,
bleibe ich doch ein determiniertes Wesen, das, erschopfbar und sterblich, nicht
dem Zweiten Hauptsatz der Thermodynamik entrdt. Danach muss ich, was im-
mer ich aufbaue und hinzugewinne, mit dem Abbau und Verlust von etwas ande-
rem bezahlen, bis ich schlieBlich selber vergangen, ins Ganze der Wirklichkeit
wieder eingegangen sein werde.

In etwa zeitgleich mit von Teilhard de Chardins im fernen China verfassten
Ausfithrungen'” — 1943 — hat sich Erwin Schrodinger” in seinem Dubliner Exil
als Physiker die Frage vorgelegt, worin, unter Bedingungen des Zweiten Haupt-
satzes der Thermodynamik, iiberhaupt individuelles Leben bestehen kann. Alles
ist ja dazu verurteilt, ins Gleichgewicht mit seiner Umwelt zu kommen und eben
darin zu vergehen. Jede auf Unterschiedenheit von ihrer Umgebung basierende
Ordnung gibt, sich selber tiberlassen, somit diese Ordnung wieder her. Schrodin-
ger nimmt als Beispiel zwei Gléser, eines mit klarem Wasser, das andere mit Zu-
ckerwasser gefiillt, die in einem luftdicht verschlossenen Behilter bei gleichblei-
bender Temperatur nebeneinander stehen gelassen werden. Nach einem Tag
wird das klare Wasser langsam verdunstet sein und sich oben auf der Zuckerls-
sung als Kondensat abgesetzt haben, bis schlieflich das Wasser vollstéindig ver-
schwunden sein und der Zucker sich gleichmifig auf beide Gldser ausgebreitet
haben wird."

11 Vgl ebd., S. 39f. und 53.

12 Ihm wurde zu Lebzeiten die kirchliche Druckerlaubnis dafiir verweigert. »Der Mensch
im Kosmos« (frz. »Le phénoméne humain«) erschien erst nach seinem Tod, 1955.

*  Erwin Schrodinger (1887-1961), osterreichischer Physiker. Nobelpreis fir Physik
1933.

13 Vgl. Erwin Schrodinger: Was ist Leben? Die lebende Zelle mit den Augen des Physi-
kers betrachtet. Miinchen — Ziirich 1999, S. 124.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

62 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Lebendiges befindet sich per definitionem in einem Zustand des Ungleich-
gewichts gegeniiber seiner Umwelt. Das Ungleichgewicht darf andererseits, wie
schon gesagt, nicht zu groB, nicht grundstiirzend sein, sonst wire die Lebensfi-
higkeit des jeweiligen Organismus geféhrdet. Seine Lebensfdhigkeit besteht ja
gerade im Austausch mit seiner Umwelt, der Féhigkeit, das eigene Gestortwer-
den von auBen zum Anlass innerer Verarbeitungen zu nehmen, in deren Verlauf
sich das Innere weiter nach innen verzweigt, vertieft und so zentriert. Auf diese
Weise entzieht der lebende Organismus zeitlebens den auf ihn einwirkenden
Kréften fur sich selber Energie. Schrodinger nennt sie »negative Entropie« bzw.,
zu einem Kunstwort verkiirzt, »Negentropie«. Wéhrend nun der lebende Orga-
nismus unablissig Fremdenergie in sich aufsaugt, mit der er seine eigene, innere
Ordnung aufbaut, produziert er im Laufe dieses Austauschprozesses seinerseits
Entropie; er verbraucht Energie, wie er, was er fiir seinen Selbstaufbau nicht ge-
brauchen kann, als Abfall wieder an die AuBenwelt abgibt."*

Wihrend sich gemi3 dem Zweiten Hauptsatz der Thermodynamik der Ver-
lauf der Verteilung der Molekiile in Richtung abnehmender Ordnung vollzieht,
vollbringt sich menschliches Werden, orthogenetisch-negentropisch, in entge-
gengesetzter Richtung: als Lernen. Der lernend-werdende Mensch nimmt die fiir
ihn noch ungeordneten Daten der AuBlenwelt, den Informationsiiberschuss, mit
dem sie ihn, unverstanden, iiberschwemmt, in einer Form in sich auf, die seiner
eigenen Strukturdeterminiertheit entspricht. Die ihn tiberflutenden &uferen In-
formationen werden tber die inneren Muster, die seine vorigen Verarbeitungen
dullerer Informationen hinterlassen haben, kanalisiert. Damit nimmt der Informa-
tionsgehalt sukzessive ab. Im Mafe dieses Abbaus wird informationelle Redun-
danz — Verstandlichkeit — erzeugt, die dem Lernenden erlaubt, den gegebenen In-
formationsgehalt den eigenen Bediirfnissen und Kapazititen anzupassen und in
seine innere Ordnung ein- bzw. diese selber behutsam umzubauen."

Freies Handeln und Einheit des Bewusstseins

Dariiber, dass der Lernende das Zuviel an duBlerer Information von dem trennt,
was er in sich aufzunehmen féhig und bereit ist, absolviert er die Differenz von
Innen und AuBen in Hinblick auf das Dritte der fiir ihn augenblicklich leist- und
erreichbaren Selbsteinheit hin. Er macht Auflen- und Innenwelt beiderseits in-
formationsdrmer und so fiir ihn erst iiberschau- und beherrschbar. Umgekehrt

14 Vgl. ebd., S. 125f.
15 Vgl. Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 150 und 214.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE GUNST DER STORUNG UND DIE EINHEIT DER PERSON | 63

passt er sich dariiber, auf eben seine Weise, der Welt, die ihn umgibt, ein.'® Kraft
dieser Einpassung konstituiert sich iiberhaupt erst ein Einzelwesen als dieses; es
vollzieht sein Unterschiedensein vom Auflen, indem es von sich selber Abstand
nimmt. Damit emanzipiert es sich von seinen dufleren Bedrangungen, wihrend
es aus seiner eigenen Selbstumschlossenheit heraustritt. Uber diesen doppelten
Vorgang absolviert es die ihn bestimmende Differenz von Innen und Auflen auf
gleichermafien selbstbestimmte und realititstiichtige Weise.

Nicht nur, dass ich mich von meiner Umgebung unterscheide; ich unter-
scheide mich noch von mir selber, wenn ich mich an mich erinnere, daran, wie
ich einmal war, wie ich gedacht und gehandelt habe usw. Ich bewahre mir meine
Freiheit aus dieser meiner Selbstunterschiedenheit. Kraft ihrer vermag ich, mir
Zwecke zu setzen, die iiber die sichtbare Wirklichkeit einerseits, meinen blofen
Selbsterhalt andererseits hinausgehen. Indem ich diesen Zwecken folge, werden
sie mir zu Ursachen weiteren freien Handelns.

Der Spalt, den mein Herausgang aus mir, d.h. meine Einpassung ins Auf3en,
freilegt, 6ffnet mein »>bloBes¢, biologisches Leben auf die Moglichkeit »guten,
selbstbestimmten Lebens hin. Mein Wunsch, mein Leben auf selbstbestimmte
Weise zu fiihren, stellt mich vor die Dialektik meiner Freiheit als eines Prozesses
uniiberschaubar wechselnder Rochaden von Innen und Auflen. Zu dieser Dialek-
tik gehort, dass ich, um mich weiterhin als frei zu erweisen, immer neu aus mir
herausgehen, mich dem, wovon ich mich bestimmt sehe, konfrontieren muss.
Hiertiber baue ich orthogenetisch-negentropische Strukturen anhaltender Lernbe-
reitschaft in mir auf. Um dieser Strukturen willen lerne ich, sowohl meine per-
sonliche Freiheit freiwillig einzuschrénken, als auch kommenden Widerstanden
— inneren (Trigheit, Furcht) und duBeren (Zeitknappheit, Mangel an Gelegen-
heit) — zum Trotz, an von mir gesetzten Zielen festzuhalten. Dazu kann gehoren,
dass ich Verfolg und Realisierung meiner Zwecksetzungen vertagen bzw. den
Gegebenheiten anpassen muss. Dabei werde ich es nur selbst wissen kénnen, ob
ich meine innere Freiheit dazu verwandt habe, Spielrdume im Auflen zu nutzen
und zu weiten, oder nicht.

Es wird auch in der Zukunft immer nur unsere innere Freiheit sein, aus der
heraus wir das Auflen gestalten. So, wenn wir orthogenetisch-negentropische
Strukturen in Form von politischen, rechtlichen und sozialen Institutionen auf-
bauen, die uns dabei helfen, unsere innere Freiheit auf dullere Weise zu sichern,
d.h. gegeneinander nach Maf3gabe der Gerechtigkeit abzugleichen und zu balan-
cieren. Dazu gehort jedoch auch, dass wir uns nicht auf diese dufleren Strukturen
werden vollends verlassen kénnen und diirfen. Um das »gute Leben< auf Dauer

16 Vgl. ebd., S. 54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

64 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zu stellen, miissen wir, wie gesehen, weiterhin aus uns herausgehen und uns dem
uns Bestimmenden aussetzen, um uns von dorther auf unser Freisein hin immer
neu zu hinterfragen.

Wir selber verkorpern eine Verschrankung von Innen und AuBen, die wir
nicht ins Letzte durchschauen kénnen. Strukturdeterminiert stellt jeder von uns
eine spezifische Innen-Auflen-Verschrinkung dar. Dieser unserer Spezifik ge-
méf haben wir eine uns konkret bestimmende Differenz von Innen und Auflen
ebenso konkret zu durchlaufen. Wir konnen sie nicht nicht durchlaufen; wir
konnen sie nur auf mehr oder weniger selbstbestimmte Weise durchlaufen. Wir
sind, mit anderen Worten, fiir unsere eigene Ganz- und Heilheit selbst verant-
wortlich. Daher auch Schrodingers leidenschaftliches Plddoyer fiir die Einheit
der menschlichen Person zum Ende seiner Dubliner Vorlesungen.'” Erleben wir
die duBere Wirklichkeit, erscheinungsvermittelt, als Vielheit, so erfahren wir uns
doch selber, bewusstseinsvermittelt, stets als Einheit. Die Einheit der Person ist
allein schon durch die Singularitit seines Bewusstseins gegeben, dariiber, dass
sich Bewusstsein notwendigerweise in der Einzahl erlebt. Das gilt selbst in Fil-
len von Bewusstseins- und Personlichkeitsspaltung, da sich zwei Personen und
Bewusstseine nie gleichzeitig in einer Person offenbaren. So auch im Traum,
wenn wir zur gleichen Zeit die Rollen verschiedener Personen spielen: Auch hier
sind wir immer eine Person, die wie ein Puppenspieler das Reden und Handeln
der anderen Personen in der Hand behiilt.

Nicht erst unser Denken, sondern bereits unser Empfinden fiir uns realisiert
die jeweilige operationale Geschlossenheit unserer selbst als Ein- und Ganzheit.
Von unserer eigenen — immer prekéren, eben: operativen — Ein- und Ganzheit
her schlieen wir auf eine Ein- und Ganzheit der Wirklichkeit hinter der Vielheit
ihrer Erscheinungen.' Vor diesem Hintergrund sieht Teilhard de Chardin in der
aufdringlichen Augenfilligkeit der verschiedenen Rassen, Nationen und Kultu-
ren denn auch eine »unschone und unniitze Regellosigkeit«'® am Werk, die in
dem Augenblick verschwindet, da wir, von uns selber ausgehend, dem Innen und
dem Auflen der Dinge seinen ihm jeweils zustehenden Platz geben.

17 Vgl. im Folgenden Erwin Schrodinger: Was ist Leben?, S. 150ff.
18 Vgl. ebd., S. 152.
19 Pierre Teilhard de Chardin: Der Mensch im Kosmos, S. 176.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

V Verspatung des Denkens und
philosophische Radikalitat

Existenzphilosophisch denken heift, dem Denken weniger eine erkenntnistheo-
retisch-wissensfordernde als eine integrierend-wegweisende Funktion fiir unser
eigenes Dasein zuzuschreiben: unser Leben im Unwissen ums Ganze der Wirk-
lichkeit fithren zu lernen, einzig geleitet von dem unverlierbaren Gefiihl unserer
inneren Freiheit.

Das existenzphilosophische Paradigma

Existenzphilosophisches Denken schaut nicht, wie etwa praktische Philosophie
und philosophische Ethik, darauf, wie gerechterweise zu leben wire. Gleichsam
unterhalb der Normen und Maximen eines guten und gerechten Lebens verblei-
bend, formuliert es lediglich die Regel, nach der der Einzelne sein Leben zu le-
ben hat, will er es als sein eigenes wiedererkennen. Nach unserem Verstindnis
lautet die Regel, darauf zu achten, die uns hier und heute bestimmende Differenz
von Innen und AufBlen innengeleitet, auf ein sich 6ffnendes Drittes von Innen und
AuBen hin, zu durchlaufen, woriiber wir denn einen Ausweg aus deren Um-
klammerung ndhmen. Auf nichts als diesen Ausweg ist unser Denken ausgerich-
tet — wie es uns dazu bereit macht, uns in unserem Inneren einem sich Offnenden
zu 6ftnen.

Nach existenzphilosophischem Verstdndnis hilft uns Denken dabei, unter
Bedingungen realer Unfreiheit und Entfremdung uns sowohl innerlich frei als
auch jederzeit mit uns eins — operational geschlossen — zu wissen. Es ist die exis-
tenzielle Funktion von Denken, die Ein- und Freiheit der Person in allen Lebens-
situationen zu erweisen, entgegen allen jrealistischen< Dementis, ja, noch unse-
rem eigenen Scheitern. Der existenzphilosophisch Denkende zeigt sein Denken
dabei gleichsam her. Statt auf eine einem inneren »Wissen< korrespondierende
duflere »Wirklichkeit< zu referieren, die seinem Denken erst Legitimitdt gibe, ex-

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

66 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

poniert er sich, antifaktisch, als dieser denkende Einzelne. Er weil3 sich als einen
vom Ganzen absolut Unterschiedenen, der kraft seines Denkens sein Unterschie-
densein dem Ganzen, in dem er selber steht, hinzufiigt. Sich hinzufiigend, ent-
spricht er, laut von Foerster, dem unausgesprochenen Imperativ aller Ethik: die
Anzahl der Moglichkeiten in der Welt zu vermehren.'

So sehr wir uns denkend — und danach handelnd — exponieren, so nah sind
wir, dabei zu scheitern. Im Scheitern schldgt ein von uns ausgehendes Antifakti-
sches faktisch als Enttduschung, Niederlage, Leiden zuriick: Riickschlige, in de-
nen sich die Differenz unseres Inneren zum Auflen zu unseren Lasten nieder-
schlédgt. Zugleich sind ebendiese Gefiihle, durchlebt, Schaltstellen unserer Verar-
beitung der Innen-AuBen-Differenz selbst. Sie sind sogar die iiblichen Modi
ihrer Absolvenz, in deren Verlauf wir tiberhaupt erst zu Lernenden werden: Aus
Enttduschung erwiéchst Einsicht, aus Niederlagen Selbstiiberwindung, aus Lei-
den Ichstérke.

Indem wir jetzt bereits die Differenz von Innen und Aufen als Ort unserer
Existenz annehmen, nehmen wir unser Frustriertwerden als Teil der Conditio hu-
mana mit an: Wir stellen uns darauf ein, dass Innen und AuBlen unabldssig und
unabsehbar die Plitze tauschen werden. So auch wandeln sich die Wertigkeiten
von Scheitern und Erfolg, um sich in der Zeit womdglich in ihr Gegenteil zu
verkehren. Auf der Suche nach einem Dritten von Innen und Auflen, das uns hier
und jetzt aus deren Umklammerung herausfiihrt, hilft uns das Denken jetzt be-
reits, das eine gegen das andere auf das Gelingen der eigenen Individuation hin
abzugleichen.

Ein systematisch erkenntnistheoretisch vorgehendes Denken sucht uns gegen
die Differenzerfahrung, die uns hier und jetzt bestimmt, gleichsam zu immuni-
sieren: Der Weg des Denkens geht hier weniger in das hinein, was den Denken-
den konkret bestimmt, sondern weg davon, hin zum Gleichgewicht eines in sich
Schliissigen, durch Schliissigkeit sich gegen das AuBlen AbschlieBenden. Mit
dem Ergebnis, dass der Denkende selber in seinem eigenen Gedankengebaude
gar nicht mehr vorkommt: Der Systematiker baut, so Karl Jaspers in Anschluss
an Kierkegaard®, ein Schloss, wihrend er selber nebenan im Schuppen wohnt.
Der existenziell Denkende dagegen weil3, dass er, soll das Gedachte nicht inso-
fern verkehrt sein, als er denkend an seinem eigenen Leben vorbeidenkt, selber
in dem, was er denkt, vorkommen muss. »Existenz« meint, in diesem Sinne, ein
allem Denken bereits Vorausgehendes, den Denkenden erst zum Denken Drin-
gendes. Danach denken wir, auch existenzphilosophisch, weniger aufs Dasein

1 Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. A.a.O., S. 78.
2 Vgl Karl Jaspers: Vernunft und Existenz, S. 12f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VERSPATUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITAT | 67

hin, als von diesem her’: Ich denke, indem ich aus mir heraus denke, aus einer
grundsétzlicheren Integritdt heraus, die ich denkend gar nicht zu fassen bekom-
me.

Vor der Grenze, nach dem Sprung

Wird mir also einerseits nicht durchsichtig, woraus ich denke, wenn ich denke,
so stehe ich doch umso spiirbarer in einer Schwerkraft, die macht, dass ich nicht
anders kann, als so zu denken, wie ich denke. Ich kann, nach Maligabe der ope-
rationalen Geschlossenheit, die denkenderweise herstelle, nicht anders, als im
Denken mit mir selbst eins sein zu wollen. Das heifit nicht, dass ich mich nicht in
und durch mein Denken mit mir entzweien, mir denkend Gewalt antun kénnte;
aber noch dann wire dies der Weg zu einer fiir mich nicht anders als eben iiber
den Weg des Selbstzweifels zu habenden Einheit mit mir.

Denkend arbeite ich, iiber dullere Sachverhalte vermittelt, mein Verhiltnis zu
mir selber immer neu durch. Mein Selbstverhiltnis begleitet mein Denken, wie
mein Denken dieses formt. Noch ein rein operationelles »Denken< wie das eines
Computers stellt Einheiten her, indem es Heterogenes zusammenrechnet.* Der
Terminologie de Chardins folgend, hilt sich der Computer indes nur an die dufle-
ren, die wahrnehm- und errechenbaren Dinge in ihrer Heterogenitit zusammen-
haltenden tangentialen Daten, wéhrend sich unser existenziell geleitetes Denken
dem zu denkenden AuBeren von unserem eigenen Inneren her, radial, annihert.
Unausgesprochen formulieren wir dariiber unsere Selbsteinheit in Hinblick auf
einen dufleren, unsere Aufmerksamkeit affizierenden Gegenstand in Form einer
iiber ihn vermittelten Anndherung an uns selbst. Auf etwas auflerhalb meiner
selbst hin denkend, lasse ich mich von meinem Denken ins Offene fiihren, auf
dass dieses mich ihm und dariiber, umweghaft, mir selber 6ffne.

So verliere ich mich denkend ans Gedachte, wiahrend ich denkenderweise
meinen Selbstverlust durchspiele. Indem ich weiterhin meinen Blick nach auflen
auf einen Gegenstand und Sachverhalt auflerhalb meiner gerichtet halte, spicle
ich ihn zugleich auf immer kontrolliertere, selbstbestimmte — von der mich au-
genblicklich bestimmenden Innen-AufBen-Differenz gehaltene — Weise durch.
Ich befasse mich mit etwas, von dem ich mich selber getrennt weifl, um mich,
mich daraufhin dezentrierend, in mir von mir sowohl zu 16sen, als auch tiefer zu

3 Vgl. Soren Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-
schrift, S. 51f.
4 Vgl Heinz von Foerster und Ernst und Glasersfeld: Wie wir uns erfinden, S. 116f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

68 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zentrieren. Unmerklich schreite ich so mein objektives Selbst aus. Ich beginne,
aus mir heraus eine zunehmend neutralere, distanziertere Auffassung von mir
und der Welt zu entwickeln. In der Folge geht es darum, den erlangten Abstand
zu mir und der Welt in mein eigenes, problematisches Leben zu reintegrieren.
Dies gelingt mir in dem Mafe, wie ich meine Strukturdeterminiertheit erkenne;
wie ich erkenne, dass ich nun einmal der bin, der ich bin und als dieser in einer
Welt zu leben habe, die so ist, wie sie ist; dass ich bei aller Distanz zu ihr und
mir in ihr und mit mir weiterleben muss.’

Auf mich selbst begrenzt, nehme ich mich, aus mir herausgehend, von mei-
nen Grenzen her in Besitz. Damit verschiebe ich sie schon. Mein Denken macht,
dass ich, indem ich ihm — mir selbst — folge, gewandelt zu mir zuriickkehre. Es
macht mich mir selber komplex: Indem es mich mich selbst in meiner Selbst-
fremdheit erschlieBen lédsst, ndhert es mein subjektives Selbst meinem objektiven
an. Denkenderweise finde ich mich dabei als jemanden vor, der bereits denkt.
Das Ritsel meines Denkens ist der Eigenheit meines Personseins synonym; ich
bin mir selbst in meinen Neigungen und Talenten nie ganz erkldrlich. Noch fiir
einen bedichtigen Empiriker wie Jean Piaget ist das schlichte Faktum personli-
cher Begabung ein unauslotbares Geheimnis geblieben, das eine theoretisch
nicht zu schlieBende Liicke darstellt.” Denkend habe ich diese immer schon iiber-
sprungen. In meinem Denken nach der Bedingung der Moglichkeit meines eige-
nen Denkens fahndend, entdecke ich immer nur weitere Bedingtheiten, die mir
mein Denken selbst nicht enthiillen.

Wenn das Staunen der Anfang der Philosophie ist, so fithrt auch ihr Fort-
schritt zu keinem Zuwachs an Wissen, sondern blof3 zu wissenderer Unwissen-
heit. Denken ist, mit Helmuth Plessner zu sprechen, auf nichts gewagt.” Es baut
weniger auf Gedachtem auf, als dass es dieses schon wieder neu durchdenkt, und
sei es um den Preis einer Missdeutung. Was Philosophie sei, ist nicht durch de-
ren Geschichte entschieden. Wir entscheiden es selbst, mit unserem eigenen
Denken, jetzt. (Weiter unten werden wir mit Heinz von Foerster sehen, dass im-
mer dann, wenn wir etwas entscheiden, wir etwas objektiv Unentscheidbares
entscheiden.) Denkend springen wir aus der Geschichte der Philosophie heraus,
um aus dem Jetzt unseres Denkens heraus unseren je eigenen Zugang zu ihr zu

Vgl. Thomas Nagel: Der Blick von Nirgendwo, S. 20.

6 Vgl Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget — ein Selbstportrit in Gesprachen. Weinheim
und Basel 2004, S. 196.

7 Vgl. im Folgenden Hellmuth Plessner: Die Frage nach dem Wesen der Philosophie.
In: Gesammelte Schriften IX: Schriften zur Philosophie. Frankfurt/M. 1985, S. 97, 99
und 117.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VERSPATUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITAT | 69

finden. Mit meiner Festlegung, was Philosophie sei, entspreche ich je nur dem
Festgelegtsein meines eigenen Denkens: dass ich, sobald ich denke, mich schon
als denkend vorfinde.

Aus dem heraus, was und wie ich selber denke, ergeben sich sogleich Affini-
taten und Gegnerschaften zu dem, was Andere denken und gedacht haben. Vor
dem Hintergrund dieses Gefiiges von Nédhe und Kontrast zum Denken Anderer
bilde ich mein eigenes Denken, indem ich es, von jenem Gefiige getragen, vor
mir selber herausbringe, weiter. Im Gegenzug zwinge ich die Geschichte der
Philosophie auf die Gegenwart meines Denkens hin, schmelze die vorgefundene
philosophische Uberlieferung meinem eigenen Beginnen ein. So macht, Plessner
zufolge, gerade die Unmoglichkeit, mich denkend einer philosophischen Traditi-
on zu vergewissern, die mich in meinem Denken hielte, das Getragensein von
Philosophie aus, dergestalt, dass ich mich nur iiber den Sprung, den ich selber
tue, der Philosophie im Ganzen angeschlossen weif3.

Denkend entscheide ich dariiber, was und wer ich sein will. Andererseits fin-
de ich mich bereits vor. Woriiber ich entscheide, ist also nur, wie und als wen ich
mich annehmen will. Ich verspéte mich zun4chst mir selbst gegeniiber, um dann,
in der Entscheidung tiber meine Selbstannahme, sozusagen mit mir in Vorleis-
tung zu gehen. Dariiber, dass ich denkend mir selbst voraus bin, ziehe ich im
Denken eine transzendente Schlaufe, die mir dabei hilft, mich immer neu aus der
Umklammerung meines Bestimmtseins von der Differenz von Innen und Auflen
auf ein sich 6ffnendes Drittes von beidem hin zu 16sen. Auf diese Weise lerne
ich mich in meiner Selbstfremdheit kennen, gehalten in der Spur meines mir ei-
nerseits vorvertrauten, andererseits uneinholbaren objektiven Selbst.

So auch komme ich nicht an den Punkt, von dem aus sich mir mein eigenes
Denken erschlieBen wiirde. Dafiir miisste ich mich auflerhalb der Zeit, meines
eigenen Lebens und Werdens, befinden. Ich miisste denkend bereits aufgehort
haben zu denken, d.h. weiterzudenken. Ich hitte mich mittels der >Technik< des
Denkens von mir als bereits und immer schon weiter Denkenden getrennt. Ich
hitte mich tiber meine eigene Existenz, aus der heraus ich auf sie hin denke,
hinweggesetzt. Dass ich aus ihr heraus auf sie hin denke, ist daran abzulesen,
dass ich im Denken unwillkiirlich von der objektiven in die subjektive Perspek-
tive und zuriickgleite, ohne dass ich den Ubergang als solchen denkend zu fassen
bekime.® Ist dieser Ubergang nicht bereits Denken — ein Denken, das sich indes
als solches gar nicht wahrnimmt?

8 So, nachdenklich, der Kognitions- und Biopsychologe Frank Rosler in: Matthias
Eckoldt: Kann das Gehirn das Gehirn verstehen? Gespriche iiber Hirnforschung und

die Grenzen unserer Erkenntnis. Heidelberg 2013, S. 238. — Wihrend, an gleicher

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

70 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Lebensform und Selbstausdruck

Es unterscheidet Immanuel Kant” von etlichen seiner erkenntniskritischen Nach-
folger, dass er nicht Erkenntniskritik gegen Metaphysik ausspielt. Er kritisiert
bloB metaphysische Aussagen als Erst- und Letztaussagen, als Pseudoerkenntnis.
Fragen dagegen, die unser Leben als Personen betreffen — Was konnen wir wis-
sen? Was sollen wir tun? Was diirfen wir hoffen?’ —, sind und bleiben transzen-
dent. Nur als solche auch beriihren sie uns in unserem Inneren. Sie betreffen un-
ser Verhéltnis zu uns selber, unsere Entscheidung, unser Leben auf uns gemifle
Weise, auf die Weise freier — in sich stehender, aus sich handelnder — Personen
zu fithren. Als transzendente Fragen konnen wir sie nicht an irgendeine Wissen-
schaft delegieren, ohne uns tiberhaupt abzugewo6hnen, sie (uns) zu stellen. Indem
ich aufhorte, sie zu stellen, bliebe ich unterhalb meiner Moglichkeiten als den-
kendes Wesen. Mein Denken hitte nichts mehr mit mir, meinem Verhiltnis zu
mir selber, zu tun. Denken wire eine Form szientifischer Selbstkonditionierung,
worliber ich denkend meine Integritit als immer schon, immer schon weiter
Denkender verletze. Verwissenschaftlicht, entfremdete es mich nicht nur mir
selbst, sondern meiner mir mitgegebenen Umwelt, jenem Aufien, das — komple-
mentdr zur Selbstbewegung meines Inneren — meine Wahrnehmung unwillkiir-
lich affiziert.

Was mich im AuBen affiziert, 14sst mich gleichsam auBerhalb meiner bei mir
sein. Ubers AuBen regelt sich mein Verhéltnis zu mir, wiahrend, umgekehrt, mein
Selbstverhéltnis mein Verhiltnis zu meiner Umwelt bestimmt. So setzt Toleranz
im sozialen Miteinander sowohl Ichstirke voraus, wie ich diese erst im Akt des
Gewihrenlassens von Andersheit aufbaue. Andererseits werde ich immer nur aus
meinem eigenen Erleben mein Wissen um Wert und Gleichwertigkeit individuel-
ler Lebensweisen beziehen. Dementsprechend fithle mich im Innersten bedroht,

Stelle, der Physiologische Psychologe Hans J. Markowitsch derlei Gedanken als »bel-
letristisch« abtut. Vgl. ebd., S. 42.

*  Immanuel Kant (1724-1804), deutscher Philosoph der Aufkldrung, auf den die »ko-
pernikanische Wende« in der Philosophie zuriickgeht. Danach passen wir uns in unse-
rem Denken nicht einer zu erkennenden Wirklichkeit an, sondern fassen diese, umge-
kehrt, gemdfl den Grundprinzipien unseres Denkens, den sog. reinen Anschauungen a
priori (wie Raum, Zeit und Kausalitit), auf.

9 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Transzendentale Methodenlehre:
Von dem Ideal des hochsten Guts, als einem Bestimmungsgrunde des letzten Zwecks
der reinen Vernunft. Werkausgabe Band VI. Herausgegeben von Wilhelm Weische-
del. Frankfurt/M. 1981, S. 677.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VERSPATUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITAT | 71

wenn man meine eigene Lebensform infrage stellt: Ich wiirde, so Erik H. Erik-
son’, mein Recht auf meine eigene Lebensform sogar gegen zu erwartende mate-
rielle Einbuflen, wenn nicht um den Preis meines Selbsterhalts tiberhaupt, vertei-
digen.10 Was irrational erscheint, ist meinem Streben nach Gliickseligkeit ge-
schuldet. Diese wiederum ist an meinen Selbstausdruck gebunden. Ohne mich
als mich auszudriicken, wire ich niemand — noch vor mir selbst. Um jemand zu
sein, muss ich mich — mir — als solchen zeigen. Ich weil3 nicht schon, wer ich
bin; eben darum muss ich mich ausdriicken. Indem ich mich ausdriicke, gehe ich
mit mir in Vorleistung: an meine Grenzen. Ich konfrontierte mich mit der Diffe-
renz von Innen und Auflen, die mich hier und jetzt bestimmt. Mich ausdriickend,
driicke ich die Selbstbestimmtheit dieser Konfrontation aus, meinen, mit Tillich
zu sprechen, Mut zum eigenen Sein.

Dies betrifft den Auflenaspekt meines Selbstausdrucks. Was seine Wirkung
auf mein Inneres angeht, so stellt er ein Versprechen dar, das ich, nach auflen ge-
richtet, mir selbst gebe. Ich beginne, in eine Koevolution mit mir selber einzu-
steigen, mit meinen bisherigen Handlungen, den mich leitenden Hoffnungen,
den mich zuriickhaltenden Angsten, meiner Biografie im Ganzen.'" Weil ich
nicht schon weiB, was und wer ich bin, was an mir Inneres, was AuBeres ist,
muss ich immer neu in die Differenz von Innen und AuBlen, wie ich sie gerade
vorfinde, hineingehen. Immer neu muss ich meine Unwissenheit in Bezug auf
mich selber durchleben. Ebendeswegen gehe ich ja aus mir heraus. An meine
jeweiligen Grenzen stoflend, blicke ich auf mich zuriick als jemanden, der ich
schon nicht mehr bin. Meine Identitét ist nichts dieser Riickblick, diese Erinne-
rung an mich. Uber sie — meinen Herausgang aus mir — wird mir meine eigene
Innerlichkeit duBerlich: Ich hole mein vergangenes Selbst ins Hier meines Mir-
voraus-Seins zuriick und verbinde es, im MaBe seines AuBerlichwerdens, mit
meinem aktuellen Grenzgang. Es ist dieser Zusammenschluss, nur er, der mein
Selbstsein ausmacht.'”

*  Erik H. Erikson (1902-1994), deutsch-amerikanischer Psychoanalytiker.

10 Vgl. Erik H. Erikson: Identitdt und Lebenszyklus. Drei Aufsétze. Frankfurt/M. 1973,
S. 119.

11 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 343.

12 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 113f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

72 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Identitat und Kontextualisierung

Eine Identitdt herauszubilden, heif}t, (etwas) mit mir anzufangen, handelnderwei-
se Erstmaligkeit, Irreversibilitdt herzustellen. Handelnd erdffne ich ein Raum-
Zeit-Kontinuum, in welchem sich mein Leben zu meinem kristallisiert.”> Wie
mein Leben auf dieses Kontinuum hin sich sein eigenes Umfeld sucht und
schafft, ist »Identitdt« ein gleichermallen distinkter wie ibergéngiger Begriff. Er
beschreibt die Selbstorganisation des Selbst als einen Vorgang der Entfaltung
durch Kontextualisierung. Dieser vollzieht sich einerseits nach auflen hin, als
Suche nach Bestitigung und Bestdrkung, aber auch nach Selbstbegrenzung; an-
dererseits nach innen, in Exploration der jeweils vorgefundenen Innen-Auflen-
Differenz zur Gewinnung freier, das Selbst aufbauender, orthogenetisch-
negentropischer Energie. Ich gewinne innere Ordnung, wie gesehen, immer nur
im Austausch mit meiner Umgebung: Ich wende innere Energie auf, wie ich &u-
Bere aufnehme; mich als Selbst aufbauend, gebe ich nach auBen ab, was ich nicht
(mehr) sein will. Kraft dieses Austauschs, meiner eigenen Entropieproduktion,
erhalte ich mich am Leben, d.h. in einem Zustand relativen, balancierfdhigen
Ungleichgewichts.

Ich bewahre mich, indem ich evolviere: Identitdt ist, komplementér zum Zu-
sammenschluss des heutigen Selbst mit seiner Erinnerung an sich selbst, ein vor-
wirtsgerichteter, metastabiler Zustand, gleich einem Stolpernden, der, um nicht
zu fallen, weiter stolpert.' Sie ist weder aufwands- noch schmerzfrei zu haben.
Ich erlebe sie — mich — immer nur von meinen Réndern her, dariiber, dass ich aus
mir herausgehe: sei es, dass ich jdh meiner innewerde, sozusagen meine eigene —
nicht notwendigerweise angenehme — Bekanntschaft mache; sei es, dass ich auf
eine Krise zusteuere, in der ich mir selber verloren zu gehen drohe." Mir selbst
voraus, bin ich allzeit gehalten, mir selbst zu folgen — und tue es doch oft genug
nicht. Ich zaudere, zweifle und bereue nicht selten im Nachhinein meine Mutlo-
sigkeit. Ohne Mut zu mir, zu meinem Sein, gibt es mich gewisserweise gar nicht.
Ich bin mir selber nur in meinem Voraussein, in vorausgreifendem Handeln ge-
genwirtig. Die Erstmaligkeit, die ich handelnd setze, fithrt mich mir als Poten-
zialitdat vor Augen; diese geht mir aber erst nach vollzogener Handlung, riickbli-
ckend, auf. Thre Erkenntnis gibt mir die Kraft und das Zutrauen, weiter nach
vorne zu gehen. Nie aber werde ich bei einer letztgiiltigen Identitit angekommen

13 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 303.

14 Vgl. ebd., S. 63. — Siehe auch Soren Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Un-
wissenschaftliche Nachschrift, S. 49.

15 Vgl. Erik H. Erikson: Identitét und Lebenszyklus, S. 147.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VERSPATUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITAT | 73

sein: Ins Offene tretend, sammle ich mich zu mir in meiner Erinnerung an mich
als jemanden, der ich schon nicht mehr bin.

Von auflen gesehen bin ich nur ein Punkt neben anderen Punkten in einer
azentrischen Welt. Als ein solcher habe ich zunéchst nur fiir mich selber Bedeu-
tung. Die Bedeutung, die ich fiir mich besitze, bedarf jedoch, um sich durchzu-
halten, ihrer Bestédtigung durch Andere. Ich weil3, dass ich blo8 fiir mich, in rei-
ner Erst- und Einmaligkeit, gar nicht leben konnte; ich wiirde mich erst gar nicht
als Ich erfahren. Weil ich dies weil3, suche ich nach einem Feedback aullerhalb
meiner. Ebendeswegen erschaffe ich den mir gemiflen Kontext, der mich mir
selber erkldrt und rechtfertigt. Um der Herausbildung dieses Kontextes willen
gehe ich aus mir heraus. Dafiir aber muss ich zunéchst in die mich hier und jetzt
bestimmende Differenz von Innen und Auf3en hineingehen. Ihr entnehme ich das
»Material« meiner Kontextualisierungen, mit dem ich mir das Raum-Zeit-Konti-
nuum meiner Welt auf- und umbaue. Ich baue sie auf und um in prézis der Wei-
se, wie ich die vorgefundene Innen-Auflen-Differenz bewiltige.

Der Standpunkt, der sich mit mir ausspricht, stellt keine individuelle Willkiir
dar, sondern hat seine eigene notwendige Genese. Er ist strukturdeterminiert wie
ich selber — wie die ganze Welt. So sehr ich jedoch, frei, mein Gewordensein
immer neu zu durchbrechen aufgefordert und fahig bin, stellt mein jeweiliger
Standpunkt zugleich eine Selbstschépfung dar. Paul Tillich fasst ihn als »Schop-
fung des Kreises«'® auf, in dem ich einerseits als dieser Einzelne stehe, den ich
andererseits, als in sich stehendes, aus sich heraus handelndes Individuum mir
selbststéndig zu erschlieen und zu entfalten aufgerufen bin. Indem ich ihn mir
erschliefe und entfalte, erschliefe und entfalte ich mich selber. Mit meiner Ent-
faltung trete ich aus mir heraus: Ich sehe mich und meinen engeren Umkreis von
weiteren Kreisen umfasst, in die ich eintrete, indem aus mir heraustrete. Mein
eigener Standpunkt stellt nicht nur einen duBerlichen Schnittpunkt all der mich
umfassenden Kreise dar, sondern ich selber bin es, der seinen Standpunkt nach
innen hin zu einem eigensténdigen Kreisen weitet und vertieft. So unwillkiirlich
ich dabei vorgefundene duBlere und innere Innen-Auflen-Differenzen durchquere,
habe ich, indem ich meinen Standpunkt entfalte, an einem mich Umgreifenden
teil. Thm entnehme ich im Riicklauf zu mir den Inhalt meines Standpunktes; zu-
gleich findet dieser am mich Umgreifenden seine konkrete Begrenzung. Beides
zusammen macht die existenzielle Tiefe meines Standpunkts aus und, dariiber
vermittelt, die schopferische Selbstsetzung meines sich artikulierenden Ichs als

16 Paul Tillich: Uber die Idee einer Theologie der Kultur. In: Tillich-Auswahl. Hrsg. v.
Manfred Baumotte. Band 2: Die Zweideutigkeit des Lebens. Giitersloh 1980, S. 70.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

74 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

»neue individuelle und unvergleichbare Synthese von allgemeiner Form und
konkretem Inhalt«'”.

Weniger also aus Griinden eines sich selbst geniigenden Individualismus als
des kreisend-entfaltenden Aufbaus seiner eigenen Welt aus der bestehenden her-
aus ist jeder Einzelne, so Karl Jaspers im Riickgriff auf Kierkegaard und Nietz-
sche*, angehalten, sein Leben als »Ausnahme« zu realisieren.”® Nicht als Aus-
nahme von irgendeiner Regel, als auf sich selber beharrende Abweichung, son-
dern als Explikation seiner spezifischen Unterschiedenheit von allem, noch von
sich selber. Nach Odo Marquard ist Existenzphilosophie in emphatischer Weise
Philosophie des Einzelnen. Als »Ernststétte« menschlichen Lebens ist der Ein-
zelne nicht schon iiber seine Gattungszugehorigkeit, gemafl den Gesetzen ihrer
und seiner Selbsterhaltung, erklarbar, sondern bleibt alleingelassen mit der Auf-
gabe, der zu werden, der er ist.”

Aus meiner eigenen Unterschiedenheit heraus entfalte ich das Ganze meiner
Welt als Raum-Zeit-Kontinuum, das ich selber handelnderweise ertffne. Ich
konstituiere mein Selbst, so aktiv wie fliichtig, dariiber, dass ich immer wieder
aus mir herausgehen muss, um mich an meinen Grenzen selbst zu erfahren, und,
zu mir zuriickkehrend, mich vertiefend zu zentrieren. Bin ich auch nur ein Punkt
neben anderen Punkten in einer azentrischen Welt, so realisiere ich mich doch
als die Ausnahme, die ich bin, iiber die Erstmaligkeiten, die ich handelnd setze.
Was ich sein werde, werde ich meiner Unterschiedenheit von allem, sie entfal-
tend, abgerungen haben: Weil ich in keinem Ganzen aufgehe, muss ich kontextu-
alisieren, d.h. den Kreisen, in denen ich stehe, mein In-mir-Kreisen hinzufiigen.

17 Ebd, S.71.

*  Friedrich Nietzsche (1844-1900), deutscher Philosoph des »Willens zur Macht« und
der »Ewigen Wiederkunft des Gleichen«.

18 Vgl. Karl Jaspers: Vernunft und Existenz, S. 25.

*  Odo Marquard (1928-2015), deutscher Philosoph. Wie Robert Spaemann Angehori-
ger der sog. Ritter-Schule.

19 Vgl. Odo Marquard: Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilosophie. Herausge-
geben von Franz Josef Wetz. Stuttgart 2013, S. 12, 15 und 94. — Bemerkenswert, dass
Marquard in seinen vielféltigen Bezugnahmen auf Existenzphilosophien und

-philosophen Karl Jaspers nicht erwihnt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VERSPATUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITAT | 75

Augenblick und Paradox

Kierkegaards Begriff fiir die mich bestimmende Differenz von Innen und Auflen
ist »Augenblick«. Seiner gewahr, finde ich mich als schon existierend vor, bevor
ich mich und meine Existenz iiberhaupt begreifen kann. Im Gewahrwerden des
Augenblicks steckt die Erfahrung eines Paradoxes: Indem ich meine Existenz
bedenke, verspite ich mich ihr — mir selbst — gegeniiber.” Mein Denken reicht
nicht an das heran, wodurch es veranlasst wird; es erreicht nicht, was es zu den-
ken sucht. Was das Denken sucht, liegt aulerhalb des Denkens. Und doch kann
es nicht davon lassen, es denken zu wollen. Es kann nicht anders, als weiter,
iiber sich hinaus zu denken. So sucht der Verstand gleichsam seinen eigenen Un-
tergang: Es begniigt sich nicht mit dem Denkbaren, sondern denkt aufs Undenk-
bare hin.

Wir konnen tibers Denken das Paradox des Denkens nicht auflosen. Wir kon-
nen es nur annehmen, d.h. unseren Verstand von seinen eingesehenen Verspi-
tungen belehren lassen. Wo er seiner Belehrung ausweicht und auf seine Souve-
rinitit pocht, wird ihm das Paradox des Denkens zum Argernis. Mehr noch, sein
Arger wird ihm zum — malignen — Antrieb. Gegen das vorgefundene Paradox
angehend, wonach der Verstand das zu Verstehende nie einholt, verschmilzt er
mit seinem Arger. Er wird, als Jagender, zum Gejagten seines eigenen Argers.
Oder, nach einem Bild Gabriel Marcels': Der Verstand glaubt, ein Scheinwerfer
zu sein, wihrend er doch nur ein Bildschirm ist.! Der Name dieses Missver-
standnisses ist »Rationalismus«. Als Ausdruck des Selbstmissverstdndnisses des
Verstandes ist der Rationalismus, so Kierkegaard, ein Reflex einer ihm zugrunde
liegenden »akustischen Tauschung«. In genau dem MaBe namlich, wie der Ver-
stand, statt seiner eigenen Verdrgerung auf die Spur kommen zu wollen, sich von
diesem nur mehr antreiben lésst, gibt der Rationalismus sich selbst zum Echo je-
ner ihm unbegriffen bleibenden akustischen Tduschung. Der Rationalist spricht
insofern nicht aus sich selbst, sondern antwortet immer schon und immer nur auf
das ihm bereitete Argernis. So wird er nolens volens zum Beweistriger seines
Gegenteils, jenes Undenkbaren und Unwahrscheinlichen, demgegeniiber der
Verstand sich seiner Klar- und Selbstbestimmtheit rithmt, wihrend dieselbe
Klar- und Selbstbestimmtheit doch nur das Fallobst seiner Verspatungen ist.

20 Vgl. im Folgenden Soren Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissen-
schaftliche Nachschrift, S. 61ff.

*  Gabriel Marcel (1889-1973), franzosischer Philosoph und Dramatiker. Vertreter eines
christlichen Existenzialismus.

21 Vgl. Gabriel Marcel: Die Erniedrigung des Menschen. Frankfurt/M. 1957, S. 290.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

76 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Das Paradox des Denkens konfrontiert den Verstand weniger mit dem Ande-
ren einer ihm duflerlichen »Wirklichkeit¢ als einer ihm innerlichen Grenze: dass
er immer nur bzw. schon auf etwas reagiert, das frither ist als er selber. Dort hin-
gegen, wo er sich seine Verspatungen selbst zuzurechnen lernt, macht er sich zur
Konfrontation mit dem ihm zugrunde liegenden Paradox bereit. Nicht nur ndm-
lich, dass ihm diese Konfrontation ein Verstindnis von der Inkongruenz von
Verstand und erfahrenen Paradox bringt; nicht nur auch, dass im Maf3e dieses
Verstindnisses der Arger des Verstandes verfliegt, die Begegnung mit dem Pa-
radox wird ihm zum Gliicksfall einer — heiklen, da immer neu aufwiihlenden —
Liebesaffdre geraten.

Einerseits setze ich mit mir selber einen Anfang. Zugleich wird mir bewusst,
dass ich zu keiner Zeit liber die erste Initiative verfiige; ich habe mich ja nicht
selbst geschaffen, sondern finde mich als den, der ich bin, bereits vor. Es liegt
indessen an mir, das Vorgefundene so oder so anzunehmen bzw. abzulehnen.
Dariiber, dass ich es bin, der iiber das Ob und Wie seiner Selbstannahme ent-
scheidet, handle ich. Indem ich handle, bringe ich Erstmaligkeit ins Spiel. Genau
dartiber aber verspéte ich mich schon: Ich evolviere etwas an und in mir, das
frither ist als mein Ich. Andererseits braucht dieses Etwas mich als Subjekt, um
realisiert zu werden. Es braucht mich in meinem Mir-voraus-Sein. Mir voraus,
skandiere ich mein Werden: Ich tanze, was mich vertikal determiniert, horizontal

22
aus.

Wir Monaden: Selbstkonstruktion aus der Selbstunterscheidung

Von einem Nirgendwo her gesehen, stelle ich, rein duBlerlich, einen Punkt neben
anderen Punkten in einer azentrischen Welt dar. Jeder dieser Punkte stellt ein
nach auflen hin verschlossenes Innen dar. Es bleibt mir verschlossen, so sehr es
mir erscheint: Erscheinend halt es kraft seines Erscheinens dasjenige, was mit
ihm erscheint, gerade zuriick; mir erscheinend schlieft es mich von ihm aus. Fiir
sich selbst indessen ist es, wie wir alle, nach innen hin offen: gemaf der Innen-
AuBen-Differenz, die spezifischerweise an und in ihm wirkt. In Rickgriff auf
Aristoteles*” Begriff der »Entelechie« — im Sinne einer jedem Organismus inne-
wohnenden, richtungsgebenden Kraft, als sein individual-seelisches Formprinzip

22 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 324.
*  Aristoteles (384-322 v. Chr.), griechischer Philosoph, Schiiler von Platon.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VERSPATUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITAT | 77

— begreift Gottfried Wilhelm Leibniz  das Innenleben intelligenten organischen
Lebens als »monadisch«.”> Monaden sind fensterlos; nichts kommt von auBen in
sie hinein, was nicht schon in ihnen wére. Sie verindern sich nicht iiber dul3ere
Anstofe, sondern in der Logik der ihnen innerlichen Antriebskrifte, derselben
Krifte, die ihre — unsere — unwillkiirlichen, zunéchst verworrenen Aul3enwahr-
nehmungen leiten. Leibniz nennt sie »petites perceptions« (kleine Wahrnehmun-
gen). Erst tiber die allmidhliche ErschlieBung von Zusammenhéngen innerhalb
des Wahrgenommenen selber ordnen, d.h. verldngern sich die Perzeptionen zu
Erkenntnissen, zu » Apperzeptionen«.

Uber ihre Verlingerung biegen sich unsere Wahrnehmungen zu Selbstwahr-
nehmungen um: Wir beginnen, uns als Wahrnehmende wahrzunehmen und dar-
iiber als Vernunftwesen innezuwerden. Als solche sehen wir uns vor die Frage
unseres eigenen Daseins gestellt und damit, als ndchsten Umkreis, vor die des
Seins iiberhaupt. Leibniz beschreibt die Monaden — uns — als einerseits in sich
kreisende, sich voneinander unterschieden wissende Mikrokosmen, andererseits
als vielzdhlige Spiegel eines nicht direkt erkennbaren Ganzen. Die Vielzahl aller
moglichen Perspektiven aufs Ganze sind ein Attribut ebendieses Ganzen. Leib-
niz begreift diese Polyperspektivik als »préstabilierte Harmonie«, in der all die
aufeinanderstof3enden, auseinanderstrebenden Individualitdten in einer unvor-
denklichen Balance gehalten sind. Leibniz® Monadologie ist insofern System-
und Individuationstheorie in einem. Danach sind die Monaden, in ihrer ge-
schopflichen Begrenztheit und Einzigartigkeit, nicht nur disparate Spiegel der
einen, sie verbindenden Welt; sie schaffen iiber die Entfaltung des ihnen Innerli-
chen ihre eigene Welt, eine Welt, die es ohne sie — uns — nicht gébe.

Das Spezifikum der mich bestimmenden Differenz von Innen und Auf3en un-
terscheidet mich von allen Anderen; sie unterscheidet mich sogar noch von mir
selber, dem »Ich¢, von dem meine, dass ich es habe oder sei. Dabei stelle ich es
doch immer erst her bzw. erkenne mich als mich wieder, indem ich mich jetzt
mit der Erinnerung an mich, der ich schon nicht mehr bin, verbinde. Meine Dif-
ferenz zu mir ist frither als mein Ich: Dieses bildet sich erst aus der Absolvenz
jener heraus. Ich bin mir selbst das Nadelohr, durch das ich, konfrontiert mit der
mich hier und jetzt bestimmenden Innen-AuBlen-Differenz, hindurch muss. Jeder
Gedanke, den ich denke, stellt ein Mandala dieses Nadelohrs dar, ein logisches

Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716), deutscher Mathematiker, Diplomat und Philo-
soph. Neben dem Franzosen René Descartes (1596-1650) und dem Niederldnder Ba-
ruch de Spinoza (1632-1677) Hauptvertreter des neuzeitlichen Rationalismus.

23 Vgl. im Folgenden Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie. Stuttgart 1979, S. 14ff.,
19f. und 26.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

78 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Ensemble von Innen-AuBlen-Differenzen, die sich immer neu ins Offene eines
Dritten von Innen und AuBlen zusammenfideln und so »mich« ergeben.

Ich gruppiere mich gleichsam in meinem Inneren permanent um. Denkend
realisiere ich meine innere Neuordnung, indem ich sie sowohl vorwegnehme, als
auch nachvollziehe. Jeder Gedanke, den ich denke, gibt Anlass, auf mich selbst
als den ihn Denkenden zu schliefen, von mir etwas iiber mich zu lernen. Den-
kend verdndere ich mich, tue einen Schritt ins Offene meiner selbst, ziche mich
mir, meinem Mir-voraus-Sein, nach. Es ist dieser Riickschluss auf mich selber,
der das Jetzt dieses Gedankens zum Momentum meiner gedanklichen Selbstkon-
struktion macht: Ich folge mir dorthin nach, wo ich denkend schon bin. Mir fol-
gend lerne ich von mir; lernend werde ich; werdend baue ich mich selbst auf;
mich aufbauend, schaffe ich meine eigene Strukturbedingtheit um; sie umschaf-
fend, gebire ich sozusagen meinen eigenen Vater’. Meine Bedingtheit als sol-
che, die Tatsache, dass ich nicht mein eigener Schopfer bin (sondern blof3 so
handle), bleibt dabei unangetastet. Sie tritt mir sogar jetzt erst eigentlich vor Au-
gen: Dariiber, dass ich den Gedanken meines Geschopftseins denke, erschaffe
ich mir, so Jean-Francois Lyotard", gedanklich meinen Schépfer.”

Der Gedanke meiner Genese ist insofern bereits ein epigenetischer. Ich kann
den Gedanken meiner selbst nicht denken, ohne denkend einen Sprung zu tun,
iiber den ich mich aus meiner eigenen Zukunft, dem Vektor meines objektiven
Selbst, her erfasse. Der Sprung, den das Denken eines Gedankens darstellt, kann
von diesem Gedanken selbst nicht abgebildet werden: Er ist und bleibt Resultat
einer anfinglichen Verspédtung: Denken und Gedanke bleiben voneinander ge-
spalten. Aus diesem Spalt heraus denke ich weiter, ibers soeben Gedachte hin-
aus. Der Gedanke ist ein Zwischenschritt des Denkens, Landeplatz und Sprung-
brett in einem. Das Denken selbst, in dem Sinne, dass wir immer schon denken
und ebenso unwillkiirlich weiterdenken, hat weder Anfang noch Ende bzw. nur
dasjenige unserer Existenz.

Eine Echtzeittheorie des Gehirns?

Radikalitdt im Philosophischen bedeutet, an die Wurzel der Ungleichzeitigkeiten
des Denkens zu gehen. Dazu gehort, dass ich sie, indem ich sie zu denken versu-

24 Vgl. Soren Kierkegaard: Furcht und Zittern. Reinbek 1961, S. 23.

*  Jean-Frangois Lyotard (1924-1998), franzosischer Philosoph. Theoretiker einer Oko-
nomie des Libidindsen und einer philosophischen Postmoderne.

25 Vgl. Jean-Frangois Lyotard: Wozu philosophieren? Ziirich — Berlin 2013, S. 54.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VERSPATUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITAT | 79

che, erfahre, sie nicht addquat denken zu kénnen. Wenn ich denke, gehe ich im-
mer nur diesen Abstand von Denken und Gedanke, Denken und zu Denkendem
durch. Der Denkprozess ist dieser Durchgang — aber wodurch? Wir wissen es
nicht. Ebendeswegen denken wir ja. Denkend erfahre ich Wirklichkeit als einen
Widerstand, der vor meinem Denken zuriickweicht. Ich erlebe ihn an mir selber
als anfingliche Verspatung meines Denkens, als Ungleichzeitigkeit mir selbst
gegeniiber. Sie zeigt sich mir als Unmoglichkeit, die Wirklichkeit meines eige-
nen Denkens zeitgleich mit dem Aufbau meiner subjektiven Wirklichkeit in und
durch mein Denken zu erfassen.

Ebensolche Zeitgleichheit jedoch suggeriert der radikale Konstruktivismus.
In kantischer Tradition befragt er unsere kognitiven Méglichkeiten a priori. An-
ders als Kant jedoch ermittelt er sie nicht subjektiv, an der Art, wie wir unwill-
kiirlich Denkformen wie Raum und Zeit, Eigenschaft und Substanz, Ursache und
Wirkung ans Wahrgenommene herantragen. Er macht sie direkt an etwas objek-
tiv Vorfindlichen dingfest: am menschlichen Gehirn. Das Gehirn ist danach nicht
nur dasjenige, das mich zum operativen Akt des Denkens, mithin zum selbst-
stindigen Lernen, befdhigt. Es bildet die Fahigkeit, die es mir verleiht, an sich
selber plastisch ab, indem es parallel zu meinen kognitiven Fertigkeiten seine ei-
gene neuronale Infrastruktur, die mich zu ihnen beféhigt, immer neu umschafft.
Dies qualifiziert das Gehirn zum Zentrum meines denkenden Selbstseins, wih-
rend es andererseits doch ein Organ bleibt, dessen ich mich bediene, um zu den-
ken. Ich bediene mich des Habens eines Gehirns, um mich als denkend-
lernendes Wesen zu realisieren. Ebenso gut kann ich aber auch nicht lernen: Ha-
ben und Sein, Konnen und Tun fallen nicht zusammen. Ich bin nicht mein Ge-
hirn, sowenig das Gehirn, das ich habe, schon mein Ich ist. Aber ich wire nicht
ich ohne mein Gehirn: Mein Gehirn ist derjenige Teil an mir, dessen Zerstérung
die Zerstorung meiner selbst bedeutet.** So wenig Gehirn und Ich identisch zu
setzen sind, wihrend andererseits das eine nicht ohne das andere wére, so wenig
kann ich mein Ichbewusstsein irgendwo materiell verorten. Vielmehr stellt es
selber bereits einen Blick von »nirgendwo< auf ein Drittes von Innen und Auflen
dar: Mein Ichbewusstsein ist zugleich dieses Dritte und jener Blick. Es ist das
mir selbst tiberlegene Bewusstsein des mich ausmachenden Doppelaspekts von
Bewusstsein und Korpersein, Subjektivitidt und Selbstvergegenwirtigung, Inner-
lich- und AuBerlichkeit.

In dem Mafe, wie das menschliche Gehirn die physiologische Bedingung der
Moglichkeit darstellt, dass wir denken, muss eine Theorie des Gehirns, nach
Heinz von Foerster, tiber eine blo physikalisch-chemische Theorie hinausge-

26 Vgl. Thomas Nagel: Der Blick von Nirgendwo, S. 74.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

80 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

hen.”” Anders bliebe sie unterhalb des Niveaus, das ein Gehirn sowohl fiir uns,
unsere Fdhigkeit zu denken — denkend iiber uns hinauszugehen —, préijudiziert,
als auch an sich selber, seiner sich selbst umbildenden Plastizitit, darstellt. Wie
das Gehirn, autopoietisch, die Bedingung seiner selbst als Organ des Denkens
und Lernens vorgibt, miisste eine Theorie des Gehirns, weitergedacht, jenem ky-
bernetischen Umstand zweiter Ordnung Rechnung tragen, wonach eine Theorie
des Gehirns nicht nur wiederum mittels eines Gehirns geschrieben wird, sondern
diese Theorie selber, in Echtzeit, artikulieren kénnen miisste.

Genau genommen wiirde es sich hierbei um gar keine Theorie handeln. Eine
Theorie ist eine Theorie von etwas, das friiher ist als sie selber. Wessen Gehirn
wire es, dessen Theorie wir in einer solchen Echtzeittheorie zur Kenntnis ge-
bracht bekdmen? Erstens, angenommen, es wire unser eigenes: Heif3t nicht, in
Kenntnis versetzt zu werden, das uns zur Kenntnis Gebrachte zu empfangen?
Heif3t nicht, zu empfangen, mich gegeniiber einer Gabe als sie Entgegenneh-
menden zu verhalten, mich also in einer zeitlich-riumlichen Differenz zu ihm zu
befinden? Noch als Rezipient der Theorie meines eigenen Gehirns wiirde ich
mich gegentiber dieser Theorie/meinem eigenen Gehirn verspéten: Sie/es gibt,
indem sie/es sich als Theorie kundgibt, die Bedingung ihrer/seiner eigenen
Nachvollziehbarkeit vor. Entweder bin ich also mein Gehirn, das sich seine ei-
gene Theorie schreibt, oder ich nehme die Theorie, die mein Gehirn iiber sich
selber verfasst, zur Kenntnis. Beides kann nicht zur selben Zeit stattfinden — und
muss es doch, um eine Echtzeittheorie zu sein.

Zweitens: Sollte ich die Theorie meines eigenen Gehirns, von ihm selbst ver-
fasst, als fiir meine eigene auffassend-kreative Kognitionsfihigkeit représentativ
ansehen, miisste ich mich selbst als von einem korperlich-geistigen Doppelas-
pekt bestimmten Wesen vergessen machen, das nicht vollstdndig und ausschlie3-
lich Bewusstheit ist. Aber selbst, wenn es mir geldnge, vermag ich es nicht, es
durchzuhalten, da es immer ich wire, der sich vergidBe. Noch meine Selbstver-
gessenheit wird von mir vollzogen. Ich kann sie nicht vollziehen, ohne meinen
Selbstverlust zu empfinden: ohne von seiner Empfindung an den mich bestim-
mend-begrenzenden Doppelaspekt erinnert zu werden.

27 Vgl. im Folgenden Heinz von Foerster: Kompetenz und Verantwortung. In: Kybern-
Ethik, S. 169f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VERSPATUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITAT | 81

Das radikalkonstruktivistische Paradigma und die Naivitét
der Philosophie

Das radikalkonstruktivistische Paradigma suggeriert, dass wir in unserem Den-
ken unsere eigene Wirklichkeit aufbauen, in genau dem Mafle, wie wir die dufle-
re Wirklichkeit, auf die unser Denken referieren zu konnen meint, als Illusion
eben unseres Denkens begreifen zu lernen hitten. Weitergedacht hiele das, dass
wir selber das Zeug dazu hitten, den Spalt zwischen Denken und zu Denkendem
zu schliefen. Alles wire in operationale Selbstbeziiglichkeit aufgelost und das
radikalkonstruktivistische Paradigma das letzte philosophische Paradigma {iber-
haupt. Mit ihm wiirde Philosophie authoren. Es géibe keine Notwendigkeit mehr
fur sie; das Denken hitte und wére nicht nur seine eigene, sondern die ganze
Wirklichkeit.

Aber auch dann bliebe ein Rest: die Differenz von Innen und Aufen. In ihrer
Reflexion auf die Verginglichkeit von allem, auf unsere eigene Endlichkeit,
nimmt sich Existenzphilosophie seit jeher dieses Rests an. Aus der Frustration
heraus, dass unser Denken nie, was es zu denken versucht, erreicht, bezieht es
seinen akosmischen Begriff von Denken. Der wiederum entspricht dem Akos-
mismus’ unserer Innerlichkeit, wonach niemand Tiefe und Hohe seines eigenen
Selbst ermisst. Aus diesem strukturellen Missverhéltnis zu mir selber heraus er-
neuert sich mein Selbstbild, analog zu dem gegeniiber meiner eigenen Struktur-
bedingtheit freien, transzendenten Sinn meines Lebens. So sehr mich dieser Sinn
an mein Selbstbild in eins mit meiner Selbstunterschiedenheit erinnert, so wenig
habe ich in Bezug auf mich die Wahl, jemand anderes zu sein, als ich bin. Zu-
gleich bin ich gehalten, drauen einen Pluralismus der Selbstbilder und Wertig-
keiten als gegeben zu respektieren. Im Gebot der Toleranz nach auflen, der
Selbstbindung nach innen hin zeigt sich auf ein Weiteres, dass ich in und aus der
Differenz von Innen und Auflen lebe. Indem ich, um meiner eigenen Lebensfiih-
rung willen, die Rivalitdt von Innen- und AuBensicht auf die Dinge ernst neh-
me®, tue ich das eine, ohne das andere lassen zu miissen. So gehe ich bereits
meinen Weg auf ein Drittes von Innen und Auflen zu.

Diesen Weg weist von jeher das Denken. Denken ist ein transzendenter Akt,
tiber den wir eine Einheit mit uns in Form operationaler Geschlossenheit unserer

*  Akosmismus: Die Vorstellung, dass unser Denkvermdgen und unsere Seelenkrifte ei-
nem der Welt entzogenen, dem von ihr nicht ableitbaren Bereich unserer Innerlichkeit
angehoren.

28 Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivitdt. Philosophische Vorlesungen.
Stuttgart 1991, S. 69.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

82 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

selbst in struktureller Kopplung an die uns umgebenden Verhiltnisse realisieren.
Nur mittels Transzendenz, indem wir in uns iiber uns und die Welt hinausgehen,
sind wir tiberhaupt erst wir, d.h. da. Wir bediirfen der Transzendenz unseres
Denkens um des Erhalts unserer inneren Unabhingigkeit, der Offenheit unseres
Selbstbezugs willen.

Robert Spaemann fasst Philosophie als »institutionalisierte Naivitit« auf. In
ihrem Vornichtshaltmachen und Alleshinterfragen représentiert sie eine nicht en-
den wollende Pubertidt auf Menschheitsniveau, indem sie auf universalistische
Weise unser aller unldsbares Identititsproblem artikuliert.” Es ist die Begeh-
rensstruktur unseres zu lebenden Lebens, unseres Strebens nach Gliick und
Selbsterfiillung, das uns vor nichts Endlichem — noch vor uns selber in unserem
strukturdeterminierten Sosein — Halt finden ldsst. Im MaBe dieses Begehrens ist
unser Wille frei. Die Kraft zu unserer Freiheit entnehmen wir dabei nicht zuletzt
den Wunschbildern unserer Kindheit und Jugend. Mit ihnen ist gleichsam eine
Vorentscheidung iiber das Endziel unseres Lebens gefallen. Auf sie kommen wir
immer dann zuriick, wenn wir uns in einer Krise befinden und uns auf uns selbst
besinnen miissen.

In ihrer Naivitdt hilt uns die Philosophie in Kontakt zu jener Vorentschei-
dung. Sie hélt uns in Kontakt zu unserem objektiven Selbst, dem, was in uns von
uns trennt. Dahin gehend ist alles, was wir zu denken und zu sagen haben, immer
neu zu denken und zu sagen. Was zu denken und zu sagen ist, muss auf einer
Reflexionsstufe gedacht und gesagt werden, die das schon Gedachte und Gesagte
ins jetzt zu Denkende und zu Sagende integriert. In dieser Integration, jener Ver-
gegenwartigung duflert sich der Universalitdtsanspruch von Philosophie. Der
Anspruch auf Universalitit von Philosophie ist dabei nicht vom Eigensinn des
Denkenden zu trennen. Philosophie ist nicht Wissenschaft; sie ist Diskurs, Praxis
der Selbstverstindigung, nach innen wie nach aufien. Als solche ist sie Sache ei-
nes jeden.

Wenn Freud sagt, dass die Philosophie sich von Wissenschaft in der Illusion
entfernt, ein kohirentes Weltbild liefern zu k('jnnen30, so ist doch diese Illusion
unabdingbar fiir den Selbstbezug des Denkenden: Wir konnen denkend der Illu-
sion des Denkens nicht entgehen, in eben dem Mafle, wie wir denkend fiir die
operationale Geschlossenheit unserer selbst, so illusionér auch diese sei, sorgen.
Wir konnen nicht anders, als mit uns selbst eins sein zu wollen. Nur so sind wir

29 Vgl. Robert Spaemann: Philosophie als institutionalisierte Naivitdt. In: Schritte tiber
uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsitze II. Stuttgart 2011, S. 31.

30 Vgl. Sigmund Freud: Neue Folge der Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoana-
lyse. 35. Vorlesung: Uber eine Weltanschauung. A.a.0., S. 588.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VERSPATUNG DES DENKENS UND PHILOSOPHISCHE RADIKALITAT | 83

geriistet, uns immer wieder neu vor die duBlere Wirklichkeit, aber auch vor unse-
re eigene Selbstfremdheit zu begeben — uns beidem aus unserer Differenz zu
beidem zu konfrontieren. Eine Form dieser Konfrontation ist »Wissenschaft<:
nach auBen hin als Natur-, nach innen hin als Seelenkunde®'. Wissenschaft ver-
mag sich selbst weder zu begriinden noch durchzuhalten, wenn wir als Wissen-
schaftler nicht auch Denkende sind, die weiter, noch iiber unser Wissen hinaus,
denken, denkend sich der Selbstdistanz fahig machen.

31 Vgl ebd., S. 606.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 -

M 14.02.2028, 14:05:56. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VI Der Gedanke des Ganzen und das
Bewusstsein der Spaltung

Folgen wir Heinz von Foerster, wissen wir im Augenblick der Wahrnehmung
zwar, dass wir etwas wahrnehmen, nicht aber, was." Fiir Gregory Bateson’ gilt
genau das Umgekehrte: Wir wissen einzig, was wir wahrnehmen, wéhrend uns
das Wie unserer Wahrnehmung verschlossen bleibt.” Wie man es auch wendet:
Wir sind wahrnehmenderweise entweder auf der Seite des Subjekts oder des Ob-
jekts — nie auf beiden zugleich.

Das hinzugedachte Ganze und das Umgreifende

Mit Kant sieht Karl Jaspers die Spaltung in Subjekt und Objekt als fiir unsere
Wahrmehmung und unser Denken bestimmend an. In der Subjekt-Objekt-Spal-
tung besteht die Grundstruktur des »Bewusstseins tiberhaupt«: Alles, was unse-
rem wahrnehmenden Bewusstsein vorkommt, erscheint uns in und kraft dieser
Spaltung. Unterscheiden wir uns auch in unserer Subjektivitit, so stimmen wir
doch als denkende Wesen strukturell in jener Spaltung iiberein.’ Wir wissen,
dass wir immer nur Erscheinendes wahrnehmen, uns Erscheinendes. Jaspers

1 Vgl. Heinz von Foerster im Gesprich mit Bernhard Porksen: Wahrheit ist die Erfin-
dung eines Liuigners, S. 21.

*  Gregory Bateson (1904-1980), anglo-amerikanischer Anthropologe, Linguist und
Psychologe.

2 Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst. In: Oko-
logie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und epistemologi-
sche Perspektiven. Frankfurt/M 1983, S. 193.

3 Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens. Miinchen 1974, S. 46;
sowie ders.: Die grolen Philosophen. Miinchen 2007, S. 433.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

86 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

nennt es das »Grundwissen«. Wie mir klar ist, dass die mir erscheinende Wirk-
lichkeit nicht die Wirklichkeit im Ganzen sein kann, sehe ich mich selber wie
von auflen in die Welt gestellt. Die Einsicht in die Differenz von Erscheinung
und Wirklichkeit heifit »Metaphysik«, das Offenbarwerden meines In-der-Welt-
Seins »Existenz«. Diese ist die Erlebenswirklichkeit jener. Im Prozess des Den-
kens durchdringt das eine das andere.

Sobald ich mein Grundwissen um den Unterschied von Erscheinung und
Wirklichkeit auf meine eigene Wahrnehmung anzuwenden beginne, sehe ich
mich als Wahrnehmender vom Wahrgenommenen geschieden. Das Bewusstsein,
dass ich, wenn ich wahrnehme, Erscheinendes — mir Erscheinendes — wahrneh-
me, bringt mich, in einem néchsten Schritt, in eine Distanz zu mir selber: Ich be-
ginne, mich von »nirgendwog, in meiner Gedoppelt- bzw. Gespaltenheit, als kor-
perlich-geistig gemischtes Wesen, zu sehen. Und doch empfinde ich mich bei
allem als Ein- und Ganzheit, in dem Malle, wie ich, schon denkend, meine
Wahrmehmung lenke und in jedem Moment die operationale Geschlossenheit
meiner selbst sichere. Unwillkiirlich komplettiere ich das von mir Wahrgenom-
mene auf ein von mir hinzugedachtes Ganzes hin; ich kontextualisiere. Wenn
Denken heif3t, immer schon zu denken, so konstruiert jedes Denken bereits ein
Ganzes — derselben Ganzheit gemiB, als welche ich mich selber denkenderweise
vorfinde.

Wie jede neu erfahrene, von auBlen kommende Tatsache die Notwendigkeit
meiner eigenen Anpassung an sie in meinem Denken nach sich zieht, so erginze
ich das im und als Auflen Erfahrene je schon durch die inneren Vorstellungen,
die ich mitbringe.* Denkend fiige ich der Welt, in die ich mich gestellt finde, das
Ganze meines eigenen Denkens hinzu, das mich selbst in meiner Ganzheit, mei-
nem objektiven Selbst, vertritt. Mit seinem Begriff der »reinen Apperzeption«
zeigt Kant den Zusammenhang der Einheit eines Gedankens mit der Einheit der
ihn denkenden Person auf’ Da ich es bin, der denkt, und dieses Ich eine Ganz-
heit darstellt, kann ich gar nicht anders, als denkend aufs Ganze zu gehen. Ich
habe zum Ganzen meiner selbst gleichwohl keinen Erkenntniszugang. Genauso
wenig kann ich die Wirklichkeit im Ganzen erfassen. Das Ganze gibt es fiir mich
mithin nur in Form seines Gedachtseins durch mich, als eine innere Vorstellung,
der nichts AuBeres korreliert. Mit anderen Worten: Das Ganze, das ich denke, ist
immer nur das Ganze meines Denkens, das die Ganzheit meiner selbst in seiner

4 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 258f.

5 Vgl. Immanuel Kant: Kritik der reinen Vernunft. Transzendentale Asthetik § 16.
Werkausgabe Band 111, S. 136.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 87

operationalen Geschlossenheit vorldufig-vorlaufend vertritt. Von daher auch
kann mir die Welt als Ganzes nicht zum Gegenstand des Denkens werden. Ich
weill mich und die Dinge, die ich wahrnehme, immer nur in der Welt. Die Welt
als Einheit ihres Gegenstands, als zu denkende Ganzheit, ist und bleibt eine —
meine — Idee.’

Unauthorlich denke ich den Gedanken des Ganzen und komme doch den-
kend nie bei ihm an. Genauso wenig reicht mein subjektives je an mein objekti-
ves Selbst — ich selber an die Moglichkeiten meiner selbst — heran. Ich denke auf
etwas hin, von dem ich weil}, dass ihm nichts Reales entspricht, wihrend es mir
doch zugleich das Allerwirklichste ist. So nimmt mich der Gedanke des Ganzen
vollkommen in Anspruch. Er bestimmt, als von mir ausgehende Kontextualisie-
rung, mein Gefiihl fiir die Heilheit meiner Welt und meines Lebens, sodass ich,
wo ich nicht auf die Integritdt des von mir gedachten Ganzen vertrauen kann,
mich als denkende und fithlende Person demoralisiert fithlen muss.

Was dem Denken ein Integral ist meiner Wahrnehmung ein Nichts. Ich weil,
dass ich denkend ein Ganzes voraussetze, das meine Sinne nie und nirgends zu
Gesicht bekommen. Dieser Widerspruch bestimmt mein Verhéltnis zur Welt:
Inmitten des Erscheinenden, das mich bedréngt, bleibe ich in der Tiefe unberiihrt
von ihm. Das kann so weit gehen, dass mir die erscheinende Welt {iberhaupt als
null und nichtig erscheint. Es ist der Akosmismus der mir eigenen Innerlichkeit,
der die Wirklichkeit um mich herum zu entwirklichen vermag, wie er mich dazu
befdhigt, per Blick von »nirgendwo« auf die Welt und mich selber zu schauen,
d.h. mir mein eigenes In-der-Welt-Sein wie fremd vor Augen zu stellen; eine
Selbst- und Weltbefremdung zugleich, die mich gleichsam natiirlicherweise exis-
tenzphilosophisch — mit Richard Avenarius zu sprechen: »prinzipialkoordina-
tiv’ — denken lasst, auf eine Weise, woriiber ich mein In-der-Welt-Sein sowohl
innerlich »fiille«, als auch duflerlich »durchziehe«.

»Denken« ist eine Operation, die aus dem akosmischen Vorbehalt meines
Inneren gegeniiber dem duBerlich Erscheinenden hervorgeht. Ein Vorbehalt, der
grundlegend ist fiir meinen Selbstbegriff als Person. So ist mein Personsein dar-
iiber definiert, dass ich mich von allem unterschieden weil3, noch von mir selber.
Denkend wende ich mein Unterschiedensein von allem auf alles, was mir begeg-
net, operativ an; ich suche das Erscheinende, von dem ich mich getrennt weiB,
auf jenes Ganze hin zu tiberbriicken, das ich von mir aus, kontextualisierend, an
die Welt herantrage. Was aber befahigt mich dazu? Es muss, so sagt mir die In-
tuition meines Denkens, dasselbe sein, das macht, dass es mir etwas erscheint.

6 Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 48.
7 Vgl Richard Avenarius: Der menschliche Weltbegriff, S. 92f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

88 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Eben darin besteht der jasperssche Gedanke des »Umgreifenden«. Nicht nur,
dass dieses die Erscheinungen auf ein unsichtbares, undenkbares Ganzes hin zu-
sammenhilt; es hilt mich selber zusammen. Mein eigenes Denken ist bereits ei-
ne Weise, wie sich das mich Umgreifende in mir zutrdgt. Mein Denken umgreift,
wovon es selbst umgriffen ist, nimmt seine Fahigkeit zu umgreifen als Symptom
eigenen Umgriffenseins.’ Das Umgreifende ist, so verstanden, Bedingung der
Moglichkeit von Denken iiberhaupt. Danach vollzieht das Denken, wovon es
umgriffen ist, nur nach: Meinen denkenden Ausgang von der mich bestimmen-
den Differenz von Innen und Aulen nehmend, folge ich dem mich Umgreifen-
den in meiner Suche nach dem Dritten von Innen und Aufen.

So wenig ich das mich Umgreifende irgendwo antréfe, so wenig kann ich
mich als Denkender vom Erscheinenden und meinen eigenen Wahrnehmungen
16sen. Auch wenn ich weil}, dass die Erscheinungen nicht das sind, wovon sie
Erscheinungen sind, komme ich doch nicht aus der Subjekt-Objekt-Spaltung als
Grundstruktur meiner Bewusstheit heraus. Ich muss weiter mit dem vorliebneh-
men, was meine Wahrnehmungen hier, die Erscheinungen dort meinem Denken
als »Material< bieten. Wéhrend ich denkend aufs Ganze gehe, sehe ich mich bei
alldem in der Subjekt-Objekt-Spaltung meiner Bewusstheit gefangen. Immer
aufs Neue entwirklicht mein Denken die mir gegebene duere Wirklichkeit, in-
dem es mir die Welt als erscheinende, mir erscheinende, wie fremd vor Augen
fuhrt. Zugleich gewinne ich dariiber die Welt zuriick, in der Einsicht, dass sie
zwar Erscheinung, aber nicht Schein, sondern in ihrem Erscheinen unerkennbare
Realitiit ist.” Ebenso gilt das Umgekehrte: Ich kann nicht anders, als mein Be-
wusstsein als eines, mich selbst als Einheit zu erfahren, wihrend ich gleichzeitig
weil3, dass sich diese, dass sich jede Einheit erst im Durchlauf einer Spaltung,
die allem, auch mir selber, unvordenklich zugrunde liegt, systemisch herstellt.

Zweckrationalitat und Metakontext

Gregory Bateson fasst den Geist als ein integriertes Netzwerk auf, in dem das
einzelne Bewusstsein einen Bogen (eine »kurze Wahrnehmung« im Sinne Leib-
niz') beschreibt, der auf einen groBeren Kreislauf verweist. Weder konnen wir di-
rekt dieses Netzwerk denken, ohne unter der Hand seinen integrativen Charakter
zu leugnen, noch kénnen wir uns bloB auf unsere eigene Zweckrationalitit zu-

8 Vgl. Karl Jaspers: Der philosophische Glaube. Miinchen 1963, S. 21.
9 Vgl . ebd, S.47.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 89

riickziehen.'” Wir kommen nicht umhin, ein unser eigenen Rationalitit voraus-
gehendes Sinn-Ganzes vorauszusetzen. Sinn voraussetzend schaffe ich ihn ge-
wisserweise erst. Aber ich erschaffe nicht den Sinn von Sinn; den setze ich ge-
nauso voraus, wie ich denkend bereits denke. Schon indem ich zu reden beginne,
setze ich eine Sinnhaftigkeit des zu Sagenden unausgesprochen voraus. Ohne ihn
vorauszusetzen, wiirde ich gar nicht beginnen kénnen zu reden. Auf der anderen
Seite heiit dies: Was ich sage, ist nie der Sinn selbst, weswegen ich etwas sage.
Der Sinn, weswegen ich etwas sage, liegt meiner Aussage, als Konstituens, un-
ausgesprochen zugrunde. Um diesen zugrunde liegenden Sinn auszusagen,
brauchte es einen neuen Satz, der wiederum, warum er gesagt wird, nicht sagt.
Jeder Satz schiebt auf, zu sagen, warum er gesagt worden ist. So wird immer et-
was zu sagen iibrig bleiben."

Insofern dem Sinn des von mir Gedachten und Gesagten seinerseits ein Sinn
vorausgeht, der sich nicht schon im Gedacht- und Gesagtwerden erschlieft, ist
bloBe Zweckrationalitit ein Ding der Unmdglichkeit, d.h. zerstorerisch. Sie ent-
fremdet mich meines mir eigenen Vorausseins, der Ahnung umfénglicherer,
mich umgreifender Kreisldufe, aus der ich meine Zwecke herausschneide und
vom Ganzen zu meinem Nutzen isoliere.” Ebendies aber charakterisiert, so De-
leuze, den sogenannten gesunden Menschenverstand. In seiner einbahnstraflen-
haften Ausrichtung auf einen pragmatischen — der schieren Selbstbehauptung des
jeweils Denkenden geschuldeten — Zweck, seinem Reduktionismus des Komple-
xen aufs willentlich Vereinfachte, erweist er sich gleichsam als entropisches Ge-
schehen im Denken selbst.”’ Zweckrational denkend erniedrige ich denkend das
Denken, indem ich mich dem mich Umgreifenden, das mich tiberhaupt erst den-
ken ldsst, aktiv verschlie3e.

Andererseits kénnen wir nicht vermeiden, uns Zwecke zu setzen. Anders
wiirden wir nie zum Handeln kommen. Auch im Denken koénnen wir uns nie
ganz von unserem Selbsterhaltungswillen freimachen; noch wo wir uns unserem
objektiven Selbst anzundhern suchen, machen wir dies doch mithilfe unseres
subjektiven, strukturdeterminierten Selbst. Menschliche Individualitét stellt, so
verstanden, eine unumgéngliche Verdrehung der systemischen Natur des Men-
schen als lebenden Organismus dar.'* Zweckrationales Denken triigt diese Ver-

10 Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst. A.a.O.,
S. 203.

11 Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 48.

12 Vgl. Gregory Bateson: Stil, Grazie und Information in der primitiven Kunst, S. 204.

13 Vgl. Gilles Deleuze: Logik des Sinns, S. 101ff.

14 Vgl. Gregory Bateson: Kybernetische Erklarung. A.a.O., S. 559.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

90 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

drehung indes eigenméchtig in unsere Umwelt hinein, zwingt ihr eine kiinstliche,
von uns selbst intendierte, manipulative Geradlinigkeit auf. Nicht nur also, dass
sich unsere Aufmerksamkeit von dem uns Umgreifenden 16st; nicht nur auch,
dass sich unser Denken von der Bedingung seiner eigenen Moglichkeit trennt'” —
wir trennen uns im Denken von uns selber als schon, d.h. schon so Denkende.

Zweckgerichtetes Denken und Handeln teilen wir mit allen Lebewesen. Nur
eben, dass wir einerseits diese Zwecke selber kreieren, uns andererseits von ih-
nen zu distanzieren vermdgen: Wir konnen unsere partikularen Zwecke noch
einmal, zweckfrei, vor dem Horizont eines allgemein Zweckdienlichen, reflek-
tieren. Verdreht, wie wir sind, konnen wir uns dem, was wir zweckrationell aus-
blenden, im Nachgang wieder zuwenden; wir konnen umkehren, lernen. Wider-
streiten wir auch als Teil eines GroBleren noch diesem, so konnen wir doch
diesen Widerspruch unserem Bewusstsein zugénglich machen. Kraft dieses Be-
wusstseins sind wir mehr als jedes Ganze, dessen Teil wir auch sein mogen. Wir
sind Personen, die als solche in kein Ganzes integrierbar sind. Wir sind fiir uns
selber Ganzheiten — wenn auch auf die eigensinnig-verdrehte Weise endlicher
Individuen.'®

So vermogen wir uns immer wieder denkend von den Deformationen unseres
zweckrationalen Denkens freizumachen. Wie ein Triaumer, der weil3, dass er
traumt, bereits seinem Erwachen entgegentrdumt, finden wir in jedem Kontext,
in dem wir uns gerade vorfinden (und den wir uns in unserer Zweckrationalitét
kinstlich einengen), zugleich einen Metakontext vor, der den augenblicklichen
Kontext umgreift. Mit jedem ausgemachten Metakontext tut sich eine unendliche
Reihe moglicher Kontexte auf. Wobei durchaus Inkonsistenz und Widerspruch
zwischen Kontext und Metakontext herrschen kann — was wiederum ein neuerli-
cher Anlass zu denken, zu lernen ist.” Im Alltag zeigt sich dies an unserer
schlichten Fahigkeit, Mitteilungen, die uns erreichen, intuitiv zu deuten, d.h. das
jeweilige Verhiltnis von Ausgesprochenem und Unausgesprochenem, Konkre-
tem und Metaphorischem, kommunikativem Pragma und metakommunikativem
Rahmen zu erspﬁren.18

15 Vgl. ders.: Auswirkungen bewusster Zwecksetzung auf die menschliche Anpassung.
A.a.0.,S. 572

16 Vgl. Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 47 und 108.

17 Vgl. Gregory Bateson: Minimalanforderungen fiir eine Theorie der Schizophrenie.
A.a.O,S.322.

18 Vgl. ders. (zusammen mit Don D. Jackson, Jay Haley und John H. Weakland): Vor-

studien zu einer Theorie der Schizophrenie. A.a.O., S. 273.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 91

Wirklichkeit als Widerstand 2

Denkend geht mir auf, dass ich bereits denke. Ich verspite mich gegeniiber mei-
nem eigenen Denken, folge meinem Voraussein. Wer bin »ich< nun: der sich vor-
aus ist oder der sich folgt? Genau hier, in dieser Differenz, hat Denken statt.
Denken ist wie AugenschlieBen — Selbstvergessenheit in Vollzug. So auch
kommt es, dass ich, wenn ich denke, vergesse, dass ich denke. Denken, als Wei-
se, dem eigenen Voraussein nachzufolgen, stellt nicht nur ein inneres Handeln,
sondern einen Modus der Existenz dar. Existierend verbinde ich mein Jetzt mit
der Erinnerung an das, was ich bis jetzt war, und konstruiere so, aus der Diffe-
renz zu mir selber, mein Ich. Umgekehrt verbinde ich dasselbe Jetzt mit meiner
eigenen Zukunft, dem, was ich noch nicht bin, aber wohin ich mich wiinsche. Ich
6ffne mein Ich auf sein — mein — eigenes Voraussein hin. Ich tue das eine wie
das andere in jedem Augenblick. Die Aufgabe philosophischer Reflexion besteht
darin, mir aus der Blindheit dieses Vorgangs herauszuhelfen, mir selber zu erkla-
ren, was ich je schon, unaufhorlich und notwendigerweise, tue."’

So sehr Denken nicht nur inneres Handeln, sondern, nach Avinarius, prinzi-
pialkoordinativer Modus meines (denkenden) Existenzvollzuges ist, so leite und
forme ich nicht nur mein Inneres, sondern werde meiner, meta-reflexiv, als Teil-
habender eines mich Umgreifenden inne. Kraft dieser Teilhabe koordiniere ich
den Zeit-Raum meiner Existenz. Ich entwerfe mich in meiner eigenen Zukiinftig-
keit. Wéhrend ich, mir nachfolgend, mit meinen eigenen Entwiirfen Schritt zu
halten versuche, stoB3e ich statt ins Unbegrenzte auf einen absoluten Widerstand:
Wirklichkeit. Gerade mein Sinn fir Mogliches fiihrt mir die Spezifik meiner
Existenz, die Endlichkeit aller Dinge, meine eigene Sterblichkeit vor Augen —
dass ich nicht unendlich Zeit habe.

Meine Lebenszeit: Das sind die Innen-AuBlen-Differenzen, die zu bewéltigen
vor mir liegen. Das ist der eine, existenzielle Aspekt der mir widerstehenden
Wirklichkeit. Der andere ist transzendentaler Natur. Danach vermittelt sich mir
der absolute Widerstand der Wirklichkeit tiber die von mir grundsitzlich ge-
wusste Differenz von Wirklichkeit und erscheinender Wirklichkeit. Was fiir die
duflere Wirklichkeit gilt, gilt auch fiir unsere innere. So geht es, nach Freud,
nicht darum, was uns ein Traum zu >sagen< hat; er isz ja nicht das gesuchte Un-
bewusste. Die Funktion des Traumgeschehens besteht, im Gegenteil, darin, uns
von diesem wegzufithren. Um den Traum auf das im Traumgeschehen versteckte
Unbewusste hinzudeuten, miissen wir hinter seine Erzéhlung kommen, zu dem
Warum, um dessentwillen der Traum geschieht und zugleich von diesem ver-

19 Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen. Frankfurt/M. 2001, S. 198.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

92 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

deckt wird. Um dahinterzukommen, miissen wir uns in den Unterschied zwi-
schen dem manifesten Trauminhalt (Auflen) und den latenten Traumgedanken
(Innen) hineinbegeben.* Dasselbe gilt von den Phobien, deren Funktion ja gera-
de in ihren Gegenbesetzungen liegt, darin, dass sich der neurotisch Angstliche
iiber eine punktuelle Furcht, auf die er fixiert ist, vor einem wahrhaft Gefiirchte-
ten verschanzt. Die Phobie lenkt von diesem gerade ab — wie die Fassade des
Traumgeschehens von den ihm zugrunde liegenden Traumgedanken.”'

So sehr die Welt erscheint, so wenig zeigt sie sich als sie selbst: Das Er-
scheinende verbirgt sich in seinem Erscheinen. Das Phanomen der Erscheinung
selbst bleibt unbegreifbar.” In gleicher Weise bleibe ich wahrnehmend vom
Wahrgenommenen ausgeschlossen. Was ist weil3, ist nur, dass, wie mir die Welt
erscheint, der Art entspricht, wie ich sie wahrnehme. Ich weil3 aber nicht, wovon
die Erscheinungen Erscheinungen sind. Und doch muss ich vom je Erscheinen-
den ausgehen, mich an meine Wahrnehmungen halten, wéihrend ich, was ich
wahrnehme, nicht schon fiir wahr, was mir erscheint, nicht fiir die Wirklichkeit
selbst nehmen kann. Wie soll ich aber dann Wirklichkeit begreifen? Eben: als
Widerstand gegen mich, angesichts dessen ich mich gezwungen sehe, tiber mei-
ne eigenen Wahrnehmungen hinaus-, in mich selbst hineinzugehen, zu denken.
Denkend richte ich meinen Fokus, aus dem Akosmismus meines Inneren heraus,
auf ein Jenseits der erscheinenden Wirklichkeit. Ich selbst sinne ihr, analog zu
meinem inneren Akosmismus, dieses Jenseits in Form ihrer Unfassbarkeit fiir
mich an. Aber noch dabei gehe ich von Erscheinendem, meiner eigenen Wahr-
nehmung aus — um wieder neu hinter sie kommen zu wollen. Schon um meiner
eigenen Selbstiibereinstimmung willen konfrontiere ich mich dem Unfassbar-
Widerstindigen von Wirklichkeit. Auf der anderen Seite entwickle ich an dem,
was mir widersteht, mein Gefiihl fiir seine Bedeutsamkeit fiir mich als etwas,
von dem ich mich selber getrennt weif3.

In dem, was mir drauflen als bedeutsam erscheint, begegne ich der Vorent-
schiedenheit meiner Aufmerksamkeit: Warum nehme ich wahr, wie ich wahr-
nehme, warum dieses und nicht anderes? Ich kann es nicht sagen, genauso we-
nig, wie ich sagen kann, warum ich dieser bin und kein anderer. Meine Wahr-
nehmung ist strukturdeterminiert wie ich selber. Ich erlebe mich in den Grenzen
meiner Strukturdeterminiertheit, aber nicht diese selbst; daran hindert mich mein

20 Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einfiihrung in die Psychoanalyse. 7. Vorle-
sung: Manifester Trauminhalt und latente Traumgedanken. A.a.O., S. 129 und 134.

21 Vgl. ders.: 25. Vorlesung: Die Angst. A.a.O., S. 396.

22 Vgl. Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. In: Gesammelte
Schriften IV. Frankfurt/M. 1981, S. 81.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 93

Selbsterleben als Ein- und Ganzheit. Alles, was ich au3erhalb meiner zu verste-
hen suchen werde, werde ich im Zusammenhang des gedachten und empfunde-
nen Ganzen, das ich fiir mich selber bin, zu verstehen versuchen. Zugleich stort
mich etwas, das ich drauflen als bedeutsam wahrnehme, aus diesem Gefiihl der
Ganzheit auf. Es zeigt mir, dass ich nie ganz verstehe, dass ich selber, wiewohl
ich mich als ganz, ldngst nicht als fertig empfinde: Ich bin nicht das Ich, das ich
zu haben meine.

Das sich selbst unterbrechende Denken und Sprache als
Verbindendes von Innen und AuBen

Alles Wissen beruht auf dem Grundwissen um das Erscheinen der Wirklichkeit.
Dieses Grundwissen wiederum beruht auf der Subjekt-Objekt-Spaltung als Kon-
stituens des Bewusstseins tiberhaupt. Wissen ist, wie Denken, ein Modus der
Existenz: Meine Art zu wissen ist nicht zu trennen von meiner Art zu sein, ich
selbst zu sein. Ich sehe mich mit einer Wirklichkeit konfrontiert, von der ich
weil3, dass, in dem Mal3e, wie ich von ihr unterschieden bin, sic meinem Ver-
stindnis von ihr widersteht. Aus diesem doppelten Wissen heraus kooperiere ich
mit ihr. Indem ich die sich mir hier und jetzt bietende Differenz von Innen und
Aul3en absolviere, leiste ich dem Widerstand der Wirklichkeit Tribut.

Mein Streben nach Objektivitit stellt eine Form dieser Absolvenz dar. Es ist
jedoch selbst nichts Objektives, sondern in meiner Subjektivitdt fundiert; ihm
liegt die Entscheidung eines Subjekts zugrunde, von sich selber abzusehen: Ich
ziele eine Metaebene an, von der her ich sowohl meine Fixierung aufs unmittel-
bar Wahrnehmbare als auch meinen Zweifel an meiner eigenen Wahrnehmung
tiberwinde, mich mithin in einen doppelten Abstand zur bedachten Sache und
mir selber bringe. Ist einerseits meine Art, die Dinge zu sehen, an mich und mei-
ne Weise, ich selbst zu sein, gebunden, so ist andererseits noch das personlichste
Wissen Wissen von etwas; es ist relationales Wissen. Dieses wird mir als Wis-
sendem nie zum Eigentum — es sei denn im Wahn. Damit aber horte es auf, Wis-
sen von etwas zu sein, von dem ich, als Bewusstseinswesen, strukturell getrennt
bin.

Selbst mein Wissen von mir ist relationaler Art, woriiber ich in mir von mir
weg zu mir zuriickstrebe. So lerne ich mich selber immer erst noch kennen. Den
Weg weist mein Denken, das zum einen meine Wahrnehmungen regelt (den von
mir und meiner Strukturdeterminiertheit vorgegebenen Soll-Wert meiner Wiin-
sche und Zwecksetzungen vorgibt), wihrend es bereits von meinen Wahrneh-
mungen >geflittert« wird (von ihnen die gegebenen Ist-Werte empfingt). Derart

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

94 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

folge ich denkend meinem mir selbst nicht durchsichtigen Voraussein: Ich denke
auf ein Ganzes hin, das ich mit mir selbst schon mitbringe. Das Ganze, auf das
ich hindenke, ist in seiner monadischen Spezifik strukturdeterminiert wie ich
selber. Dies wissend, finde ich nicht einmal an meinem eigenen Denken Gentige.
Damit hort mein Denken auf, »meines¢, d.h. Ausfluss und Reflex meiner Struk-
turdeterminiertheit zu sein, und wird zu Selbstreflexion, woriiber sich mein Den-
ken selbst ins Wort fallt.

Scholastisches Denken unterscheidet zwischen »intentio recta« und »intentio
obliqua, intuitiv-spontanem und sich selbst bedenkendem Denken.” Wie ich je
schon auf meine eigene, strukturdeterminierte Weise denke, gewinne ich erst
dartiber, dass ich mein eigenes Denken reflektiere, als Denkender Distanz zu
mir. Bewerkstelligt mein Denken auch die operationale Geschlossenheit meiner
selbst als so Denkender, so sieht sich mein Denken zugleich, sich selbst reflek-
tierend, von diesem Dienst korrumpiert: Es gebart Selbsttauschungen, die, gera-
de in dem Malle, wie sie mich mit mir eins sein lassen, auf Dauer meinen Selbst-
erhalt hintertreiben.

Ich merke, dass ich aus einem Inneren heraus agiere, ohne zu hinterfragen,
was mich eigentlich zum Agieren bringt. So wird mir die Fraglosigkeit meines
Inneren selber fragwiirdig. Dass es mir fragwiirdig wird, ist ein Zeichen dafiir,
dass ich aus mir herausgegangen sein muss. Aber ich bin nicht aulerhalb meiner;
das AuBerhalb, in das ich mich begebe, ist meinem Inneren als Sich-voraus-Sein
immanent. So verstanden kann ich mich im Herausgang aus mir auch nicht ver-
lieren. Lebende Systeme verfiigen tiber ein Systemgedéchtnis ihrer Ausgangsbe-
dingungen. Aus Griinden unserer Fortentwicklung, gerade dann, wenn diese von
auflen behindert wird, wenden wir uns immer neu unseren Urspriingen zu. Wir
krebsen nicht blof3 zuriick, sondern bewahren noch in unserem Scheitern ein
Wissen um den von uns gegangenen Weg.>* So kénnen wir ihn unter giinstigeren
Bedingungen neu gehen — sei es auch Generationen spéter.

Noch wo wir aus uns herausgehen, nehmen wir also unser Inneres mit. Da-
von zeugt unser Selbstausdruck als Manifestation unseres individuellen Geistes,
der nicht durch unsere eigene Haut begrenzt ist, sondern mit unseren Entdufle-
rungen mitgeht, ihnen innerlich bleibt.” Triger des Geistes ist Sprache: Mich
ausdriickend, spreche ich Inneres aus, bringe es vors Auflen. Ich arbeite dem be-
reits vor, wenn ich in mir einen Denkprozess zum Abschluss eines aussagbaren
Gedankens bringe; indem ich ihn ausspreche, exponiere ich, was ich denke, nicht

23 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 113 und 215.
24 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 38 und 86.
25 Vgl. Gregory Bateson: Form, Substanz und Differenz. A.a.O., S. 583 und 593.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 95

nur vor den Anderen, sondern ebenso vor mir selber. Am Ausgesprochenen fin-
det mein denkendes Voraussein sowohl Halt als auch sein Korrektiv; der ausge-
sagte Gedanke setzt dem Denken eine vorldufige Grenze, an der er sich sammelt,
um neuerlich anzuheben.

Etwas dréingt, iibers Aulen vermittelt, in mir. Bevor ich mich selbst artikulie-
ren kann, fithle ich mich schon von etwas oder jemandem angesprochen. Ich be-
ginne, was in mir dringt, mit dem, was mich auflen anspricht, zu verbinden. Die
Verbundenheit des einen mit dem anderen legt jeweils fest, was ich zu sagen ha-
be. Nach Ausdruck suchend, suche ich, durch die mich bestimmende Differenz
von Innen und AufBlen hindurchgehend, ein Verbindendes von Auflen und Innen
zu ermitteln, das mich aus meiner UmschlieBung durch sie herausfiihrt. Die Er-
mittlung findet in und als Sprache statt; diese umfasst und durchdringt mich,
tragt mein Denken, begleitet mein Fiihlen, hdlt mich als Person zusammen. Ich
kann mich mir nicht au8erhalb meiner Sprache vorstellen. Ich wére wie aus der
Welt gefallen. Nicht nur, dass Sprache mich umfasst und durchdringt; sie biirgt
im Letzten fiir die Einheit der Wirklichkeit, die Verbundenheit von Innen und
Auflen in deren Differenz. Wire mein Inneres nicht schon sprachformig, konnte
es sich mit nichts, keinem Auflen, verbinden. Keine Wahrnehmung bliebe haf-
ten; es gidbe keine Wahrnehmung — nur Reizungen meiner Sinne, die keinerlei
Eindriicke hinterlassen. Ich wire vollstindig dem Erscheinen der Wirklichkeit
ausgeliefert: Eine Erscheinung 16ste blo die vorige ab. Es gidbe keine Vergan-
genheit, keine Zukunft; ich wiirde nichts erinnern, nichts erahnen, nichts vermis-
sen.

Ich verstehe AuBeres nur vermittels meines Selbstverhiltnisses; umgekehrt
verstehe ich selbst mich nur tiber den Umweg des Aullen. Wéhrend ich, um es zu
verstehen, ihm sozusagen mein Inneres leihen muss®®, transformiert die Sprach-
formigkeit meines Inneren das im Auflen Wahrgenommene in etwas mich >An-
sprechendes<. Wenn ich meinerseits etwas ausspreche: Spreche ich nun etwas
oder mich aus? So oder so vermittelt das ausgesprochene Wort zwischen der Sa-
che, die ich ausspreche, und mir, der ich sie ausspreche; es vermittelt zwischen
beidem anlésslich etwas, das mich von auflen her anspricht, wihrend ich schon
selbst, mir voraus, aus mir herausdriange.

Mit jedem Wort, das ich auf etwas oder jemanden hin ausspreche, erhellen
sich mir die Beziige und Determinationen, in denen ich stehe. Ich habe nicht die
Wahl, dies oder jenes auszusagen. Ich gehe Verbindungen ein, die auf Wahlen
beruhen, die ich ldngst aufgrund meiner strukturdeterminierten Wahrnehmungen

26 Siehe in diesem Zusammenhang auch Richard Avenarius: Der menschliche Weltbe-
griff, S. 44f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

96 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

getroffen habe. Auf der anderen Seite kann ich mich nicht auf mein Sosein mit-
samt seinen Wahrnehmungsreflexen — meinen Petites Perceptions — zuriickzie-
hen. Ich muss lernen, meine (kurzen) Wahrnehmungen auf mich als Wahrneh-
menden hin zu reflektieren, d.h. zu verldngern. Folglich ist, was ich ausspreche,
nicht bloB eine Reaktion auf ein Angesprochenwerden von auflen; es ist eine von
mir selbst ausgehende Aktion, woriiber ich mir und den Anderen verspreche, mir
selber nachzufolgen: zu tun, was ich sage, Wort zu halten. Erst dariiber erweise
ich mich Anderen wie mir selbst gegeniiber als integer, als jemand, der im
Durchgang der ihn bestimmenden Innen-Aufen-Differenz in dem MalBe als er
selbst wiedererkennbar ist, wie er die Differenz auf selbstbestimmte Weise
durchlauft.

Inneres und kommunikatives Handeln

Als Wesen, die sich unaufhérlich ausdriicken — dann noch, wenn sie achselzu-
ckend oder kopfschiittelnd signalisieren, sich nicht duflern zu wollen —, setzen
wir uns ebenso unaufhdrlich der Wahrnehmung der Anderen aus, und sei es,
dass wir, auch wenn wir von niemandem gesehen werden, uns dennoch gesehen
fiihlen. Wir sind nicht nur in der Lage, sondern auch in der Gefahr, uns mit den
Augen der Anderen zu sehen. Gewissermaflen sehen wir uns mit deren Augen,
bevor sie es selbst tun, ja, bevor wir uns mit unseren eigenen Augen zu sehen
lernen: Nicht nur, dass das Du dem Ich vorausgeht, sich dieses erst an jenem,
ihm antwortend, herausbildet; es ist im Ich selbst, als Differenz zu sich selber,
voranwesend.

Einander unsere Gedanken duflernd, zeigen wir uns in unserem Angewie-
sensein aufeinander. Kommunizierend erdffnen wir Zwischenrdume erwarteter
Feedbacks, tiber die wir bewusst oder unbewusst, konsensual oder polemisch,
am Anderen Halt suchen. Per Kommunikation erschaffen wir aus dem Moment
heraus einen Kontext, der uns soziale An- und Eingebundenheit sichert. Dieses
jedoch immer nur unausgesprochen bzw. indirekt: Soziale Bediirftigkeit demen-
tiert zugleich jedwede Kommunikation. Letztlich geht es in der Kommunikation
nicht um Ich und Du, sondern um ein Drittes, das Ich und Du verbindet. Dieses
Verbindende wird weniger durch Kommunikation hergestellt, als dass diese je-
nes in seiner Voranwesenheit beglaubigt. Um der Erfahrung eben dieses voran-
wesend Verbindenden willen gehen wir aus uns heraus. Jeder gelangt dorthin in-
des nur im Selbstdurchgang — im Durchgang der ihn, innen wie auflen,
bestimmenden Differenz von Innen und AuBlen. Nur dartiber und eben nicht blof3

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DER GEDANKE DES GANZEN UND DAS BEWUSSTSEIN DER SPALTUNG | 97

qua gegenseitiger Abhéngigkeit mache ich mich dem Anderen annehm- und
nachvollziehbar.

Was mich anhéilt, mich den Anderen und dariiber mir verstindlich zu ma-
chen, ist, mich — akosmisch — von allem, noch von mir selber, unterschieden zu
wissen. Es ist dieses Wissen, das mich nach auflen wie nach innen kommunizie-
ren ldsst: nach auflen, indem ich die Bestitigung einhole, dass ich mich tiber alle
Vereinzelung hinweg dem Anderen verstindlich machen kann; nach innen, in-
dem ich selber nach Anlédssen zu Selbstzweifeln suche, ohne fiirchten zu miissen,
mir in ihnen — mir selber — verloren zu gehen. Am Beispiel Prousts beschreibt
Deleuze diese Art Wissen als Wirken einer absoluten Differenz in uns, die die
Essenz unserer selbst darstellt’” — insofern, als sie das Vermogen bereitstellt, mit
dem Ausdruck unserer selbst die Welt, die wir vorfinden, darin einzubezichen,
wie sie uns selbst, umgekehrt, nur iiber den Umweg einer Beziehung zu etwas,
das wir nicht schon selber sind, haben< 14sst.

Ich selber stelle, als objektives Selbst, nicht nur eine Perspektive auf diese
Welt, sondern eine Perspektive dieser Welt selbst dar. Ich »binc¢ ihre Perspektive,
wie sie meine Perspektive »ist« — eine Monade, die in sich die ganze Welt ein-
schliet, wahrend sich dieselbe Welt in der einen, in sich begrenzten, individuel-
len Monade, die ich bin, auf ebenso einzigartige Weise perspektivisch kundtut.”®
Wir driicken die Welt von einem Blickpunkt auflerhalb ihrer aus, der zugleich
ganz und gar unser Inneres ausfiillt. So verstanden stellt die Essenz, die wir in
Gestalt unserer Unterschiedenheit von allem, noch von uns selber, verkorpern,
nicht nur unser jeweiliges individuelles Vermogen dar. Sie macht vielmehr, dass
wir uns — weiter — individuieren.

Von allem, noch von mir selber, unterschieden, trete ich aus mir heraus vor
die Augen der Anderen. Mich ihnen gegeniiber als Ich duBlernd, setze ich meine
aktuelle Selbsteinheit zur Disposition: Seht, das denke ich, seht, der bin ich. Ich
setze mich dem Blick der Anderen im Vertrauen darauf aus, prinzipiell versteh-
bar zu sein. Ich vertraue auf deren Breitschaft und Fahigkeit, mich zu verstehen.
Dafiir miissen sie wiederum mir vertrauen kénnen, dass ich sie nicht mit mir tdu-
sche. In unserem Vertrauen aufeinander geht jeder jeweils in Vorleistung. Selber
vertrauend machen wir uns erst des Vertrauens der Anderen wiirdig: Im Mal3e
meiner eigenen Integritdt unterstelle ich diese auch Anderen. Wiirden wir einan-
der nicht Integritit unterstellen, wiirden wir uns kaum fiireinander interessieren,
es sei denn aus Eigennutz. Dann aber hitte ich den Anderen nicht als ihn, son-

27 Vgl. im Folgenden Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen. Berlin — Wien 1978,
S. 36ff.
28 Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, S. 26.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

98 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

dern fiir mich genommen. Wiére der Andere nicht potenziell eins mit sich, was
hitte er mir zu sagen, was ich ihm? Erst indem ich voraussetze, dass der Andere
eine Einheit mit sich anstrebt, wihrend er so sehr an sich selber zweifeln mag
wie ich an mir, haben seine Worte iiberhaupt eine Bedeutung fiir mich. Anderer-
seits kann ich nicht auf jemandes Integritdt hoffen, ohne selber integer sein zu
wollen. Zugleich kann ich mich schwerlich selbst integer nennen; ich wiirde
mich lacherlich machen oder sonstwie Zweifel an mir aufkommen lassen.

Integritit ist mir, als ein Versprechen, mit meinem Personsein gegeben. »Per-
son« meint nichts Isoliert-Solitdres. Mit ihr ist vielmehr je schon eine gemein-
same Welt gegeben, in der wir einander als Personen, als Ganzheiten fiir sich
selbst, anerkennen.”” In einer solchen Welt nihern wir uns im MaBe unserer
Selbstdistanz: Integritét lebt aus der Bereitschaft, Differenzen zu ertragen wie
auszutragen. Niemand kann fiir sich beanspruchen, integer zu sein, niemand aber
auch aufgeben, es sein zu wollen. Bei aller Unméglichkeit, ganz und gar eins mit
mir zu sein, sagt doch die Idee der Integritdt nichts anderes, als dass sich nichts
zu wiinschen und zu tun lohnt, was mich auf Dauer mit mir selbst entzweite.

29 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 67.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VIl Objektivitat der Erfahrung und
Unumganglichkeit des Irrtums

Der Ort meiner Existenz ist der Kreuzungspunkt von Innen und Auflen. Ich be-
finde mich nicht nur in Differenz zur dulleren Wirklichkeit, sondern noch zu mir
selber. So wenig ich schon wei}, was in mir steckt, so wenig gehe ich in den
Verhiltnissen, in denen ich stehe, auf. Im gleichen Malle gehoren, umgekehrt,
Ich und seine Umstinde zusammen': Ich koevolviere mit den Verhiltnissen wie
mit mir selber.

Bipolaritat

Die Differenz von Innen und Auflen setzt sich innen wie auflen fort. Ich komme
weder beim Innen noch beim Auflen selbst »an«. Ich treffe nur auf Wechselbdlger
eines inneren Auflen und dufleren Innen — auf das, was A.N. Whitehead »wirkli-
che Einzelwesen« nennt. Diese — wir alle — sind zugleich Objekt und Subjekt ih-
res bzw. unseres Wirklichseins.” Als Subjekte sind wirkliche Einzelwesen Ak-
teure ihrer Selbstrealisierung. Als Objekte werden sie von anderen wirklichen
Einzelwesen als ihnen duBerlich erlebt und wahrgenommen. Jedes wirkliche Ein-
zelwesen ist auf diese Weise bipolar; es hat einen physisch-objektives und ein
psychisch-subjektives Ende. Derart vereinigt es Identitdt und Verschiedenheit in
sich. Es wird zu sich selbst, indem es den Bruch, den es in sich selber vorfindet,

1 Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin, Heidelberg und New
York 1973, S. 218.

2 Vgl. im Folgenden Alfred North Whitehead: Prozefl und Realitdt. Entwurf einer Kos-
mologie. Frankfurt/M. 1987, S. 691.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

100 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

in eine ihm nichstmogliche Selbstiiberbriickung, in temporire Kohédrenz, trans-
formiert.

Fiir Whitehead und seine organistische Philosophie ist die Wirklichkeit inso-
fern von innen her belebt, als sie aus nichts als Empfindungen besteht. Thre Emp-
findungen veranlassen die wirklichen Einzelwesen, den objektiven Gehalt ihrer
Empfindungen zu ermitteln. Seiner Selbsterfiillung zustrebend, trigt jedes wirk-
liche Einzelwesen Verantwortung fiir seine Empfindungen, in dem Mafle, wie es
kraft seiner Empfindungen, in Erkundung deren objektiven Gehalts, teil an ei-
nem groferen Subjekt, einem »Superjekt«, hat. Dieses stellt — gleich der gottli-
chen Urmonade Leibniz‘, in der sich die einzelnen Monaden, sie auf ihre be-
grenzte Weise wiedergebend, aufgehoben finden® — die Bedingung der Moglich-
keit bereit, dass das jeweilige wirkliche Einzelwesen ein Gefiihl fiir sich selbst
als ein Selbst hat. Ein Selbst ist, was sich aus sich selbst heraus auf etwas be-
zieht, was umfinglicher als es selber ist. Dieser Bezug erst ldsst die wirklichen
Einzelwesen sich als lebendig empfinden. Aus eben dieser Empfindung heraus
koevolvieren sie mit jener groBeren Wirklichkeit, die sie notigt, um zu werden,
was sie sind, tiber sich selber hinauszugehen. Auf diese Weise evolvieren die
subjektiven Empfindungen der wirklichen Einzelwesen die Wirklichkeit von in-
nen her: Die Kreativitdt des einen Universums lebt aus der Selbstwerdung der
vielen Einzelwesen."

Man konnte A.N. Whitehead als Wiedergénger Leibniz* auffassen. Auch er
begreift die Welt als monadologische, hier eben von wirklichen Einzelwesen be-
volkerte, deren hochstes, vollkommenes, alle Einzelwesen einbegreifendes We-
sen Gott ist. Die Welt ist immer die Welt einer bestimmten Subjektivitit eines
bestimmten wirklichen Einzelwesens. Sie kann es aber nur sein kraft seiner ver-
niinftigen Teilhabe am Ganzen der Wirklichkeit, der, nach Leibniz, »prastabilier-
ten Harmonie« aller Monaden zueinander. Die Bedingung der Moglichkeit unse-
res Ichbewusstseins stellt Gott als Urmonade dar, der die Vielzahl der Ichs und
Subjektivititen in einem Verhiltnis unvordenklichen Gleichgewichts hélt, aus
dem heraus alle Monaden bzw. wirklichen Einzelwesen ihren Platz und Recht-
fertigung erhalten.

Die Konkretheit des Wirklichen, als bipolare Einheit von Subjekt und Ob-
jekt, ldsst sich nicht denken, ohne dass wir sie bereits an uns selber erfahren ha-
ben. Wir erfahren sie an der Differenz von Innen und Auflen, die uns bestimmt —
die wir zugleich selbstbestimmt zu durchlaufen haben. Was wir in doppelwerti-
ger Weise an uns selber erfahren, tragen wir an die uns umgebende Wirklichkeit

3 Vgl Gottfried Wilhelm Leibniz: Monadologie, S. 24.
4 Vgl. Alfred North Whitehead: Prozef3 und Realitit, S. 406, 438 und 450.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

OBJEKTIVITAT DER ERFAHRUNG UND UNUMGANGLICHKEIT DES IRRTUMS | 101

heran, um es — uns — ihr hinzuzufiigen. Was sich mir als Auflen prisentiert, be-
sitzt ein mir verschlossenes Fiir-sich-Sein, mit der ich in aller Unerkennbarkeit
rechnen muss. Auf nichts anderes als auf dessen versuchsweise Erschliefung hin
sind denn auch Erzdhler und Protagonisten der »Suche nach der verlorenen Zeit«
unterwegs: in dem, was ihnen begegnet — Gesichtern, Landschaften, Dingen,
Namen —, eine gefangene Seele wie aus einem geschlossenen Gefid3 zu befreien,
dessen Verschluss sie selbst schon von innen her zu 6ffnen sich bemiiht.”

Wihrend ich Wirklichkeit aus selbstzentriert-zweckrationaler Perspektive als
bloBen Widerstand und Hemmnis erfahre, wird sie mir aus der Erfahrung der Bi-
polaritét alles Wirklichen, meiner selbst als gedoppelt-gemischtes Wesen, zum
Anlass eines Anthropomorphismus: Ich beginne, die duBlere Wirklichkeit nach
Malgabe meines eigenen Inneren, der Empfindung meines eigenen Wirklich-
seins, zu begreifen. Ich erweitere meinen Begriff von Wirklichkeit um ein sie
und mich Verbindendes — um ein Drittes, das mir erlaubt, mich, aller unumgéng-
lichen (meinem Selbsterhalt geschuldeten) Naturbeherrschung zum Trotz, in ihr
zu beheimaten.® An allem, was ich tue, ist in diesem Sinne schon sein Gegenteil
mitbeteiligt. So muss ich mich allein schon um meiner Selbsterhaltung willen
mit dem, was mir zuwider ist und lduft, befassen. Anders wiirde ich, selbstzen-
triert und zweckrational, zum Opfer meiner selbst.

Ich sehe mich einer Wirklichkeit gegeniiber, die so undurchdringlich ist wie
ich mir. Sicher, ich nehme die Welt um mich herum genau wahr. Nehme ich aber
auch ebenso genau wahr, wie ich sie wahrnehme? Dazu brauchte ich einen Be-
griff von meiner eigenen Wahrnehmung, davon, warum ich wahrnehme, wie ich
wahmehme. Dafiir wiederum braucht es das Denken. Uber das Wie und Warum
meiner Wahrnehmung nachdenkend, stoe ich auf meine eigene Strukturdeter-
miniertheit, die mich so wahrnehmen l4sst, wie ich eben wahrnehme, d.h. die
mich nicht wahrnehmen ldsst, was ich nicht wahrnehme. Denkend wiirde ich
gleichwohl nichts Neues erfahren. Ich gelangte blof dahin, nur mehr deutlicher
zu wissen, was ich ohnehin schon weil}: dass Wirklichkeit erscheinende, mir er-
scheinende Wirklichkeit, nicht die Wirklichkeit selbst ist.

Genauso weil} ich, dass mein Bewusstsein die es selbst konstituierende Sub-
jekt-Objekt-Spaltung an die Welt herantrégt und so erst macht, dass die Welt mir
erscheint. So stot mich die duBere Wirklichkeit auf mich selbst. Angesichts ih-
rer nehme ich an mir etwas wahr, das, der erscheinenden Welt vorgelagert, in

Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 74.

Vgl. Robert Spaemann: Whitehead oder: Welche Erfahrungen lehren uns die Welt
verstehen? In: Schritte {iber uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsdtze 1. Stuttgart
2010, S. 181f. und 217f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

102 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

mir selber haust. Ich finde nicht heraus, was es ist, ehe ich es — mich — nicht aus-
driicke, d.h. mit den Mitteln meines Inneren nach auBlen gehe. Im Gegenzug
komme ich ihm — mir — nur in dem Mal3e niher, wie ich Abstand zu mir finde.
Meine Innerlichkeit bewahrt sich, so Kierkegaard, tiber ihr Gegenteil, iiber Form
— wihrend sie, je unmittelbarer sie sich kundtut, sich verunklart und verliert.”

Individuation bezeichnet die Weise, mit der ein Organismus, indem er die
ihm aufgenétigte Differenz von Innen und Auflen meistert, ein Selbst herausbil-
det. Wir bilden die Differenz in Form von deren Meisterung an uns selber ab.
Die Autopoiesis unseres Inneren stellt die Selbstméchtigkeit unserer selbst ange-
sichts der je zu bewiltigenden Innen-Auflen-Differenz her wie dar. Nur sofern
wir uns als selbstméchtig erfahren, erfahren wir uns aus unserem Innen heraus
als lebendig: Die Individuation eines wirklichen Einzelwesens vollzieht sich als
Einheit von Selbstintegration und Realititstiichtigkeit. Wo sie gelingt, hat Stil,
im AuBersten Grazie — als Inbegriff psychischer Integrationsleistung — statt.®
Jean Cocteau’ bezeichnet sie als »Linie«, die den Lebenden leitet, sobald er sich
entschlieBt, sein eigenes Leben zu fithren. Die Linie, der er folgt, zeugt sowohl
von einer zwanglos lenkenden Kraft in seinem Inneren als auch, nach aufen,
vom Beharrungsvermogen seiner Personlichkeit, der akosmischen — nach de
Chardin: radialen — Kraft, mit der sich etwa ein Kiinstler dazu entschlief3t, mit
der sichtbaren Welt zu brechen, um sich ihr, durch den Bruch hindurch, hinzuzu-
fiigen.”

Wahrnehmende Selbstverantwortung, » Objektivitat der Erfahrung«
und » Schliissel ohne Schloss«

Ich passe mich ins AuBlen ein. Ich finde meinen Weg durch es hindurch, indem
ich, selbstbestimmt und innengeleitet, die sich mir aktuell bietende Differenz
von Innen und Aullen durchlaufe. Dabei >hélt< mich die Differenz, wie ich mich,
wiirde ich mich ihrem Durchgang verschlielen, selbst verlore. Eine Weise, mich

7 Vgl. Soren Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-
schrift, S. 391.

8 Vgl. Gregory Bateson: Spekulationen iiber ethnologisches Beobachtungsmaterial.
A.a.0,S. 183.

*  Jean Cocteau (1889-1963), franzosischer Schriftsteller, Maler und Filmemacher.

9 Vgl. Jean Cocteau: Die Schwierigkeit zu sein. In: Werkausgabe in zwolf Bénden.
Herausgegeben von Reinhard Schmidt. Band 11: Kritische Poesie III. Frankfurt/M.
1988, S. 206ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

OBJEKTIVITAT DER ERFAHRUNG UND UNUMGANGLICHKEIT DES IRRTUMS | 103

(und mit mir meine Welt) zu verlieren, ist, mich einer Objektivitit zu beugen,
die mich von meiner eigenen Subjektivitit, meinen Wahrnehmungen und Emp-
findungen, abschnitte. Sobald und solange ich dagegen meine Wahrnehmungen
ernst nehme, tibernehme ich Verantwortung fiir mich als Wahrnehmenden. Aus
dieser Verantwortung heraus wird mir, was wirklich sei, zur offenen Frage: zur
Frage meiner eigenen Teilhabe an ihr.'” Im MaBe dieser Teilhabe ist es an mir,
meinen Sinn fiir die Erzeugung und Erfindung von Wirklichkeiten als Ausfluss
meiner Verantwortung fiir mich selbst zu schirfen. Die szientifisch-unverséhnli-
che Entgegensetzung von Subjektivitit und Objektivitit wire demgegeniiber In-
diz meiner Selbstflucht, wenn nicht meiner Selbstzerstorung.

Ich konnte nicht Verantwortung fiir mich als so — strukturdeterminiert —
Wahrnehmenden {ibernehmen, wire ich nicht innerlich frei selbst demgegen-
iiber, was mich determiniert. Meine innere Freiheit entspringt meinem Bewusst-
sein, von allem, noch von mir selber, unterschieden zu sein. Weil ich mich prin-
zipiell vom AuBlen unterschieden weil}, vermag ich meinen Wahrnehmungen
nicht nur Reaktionen aufs Wahrgenommene, sondern innere Handlungen folgen
zu lassen, die einer Wandlung meiner Wahrnehmungsweise, einem Umdenken in
Bezug auf meine Weise, die Welt zu sehen, vorarbeiten. Innerlich frei folge ich
dem Vektor meines objektiven Selbst; ich bin ins Offene meiner selbst unter-
wegs. Es ist dieselbe Offenheit, die ich als Person in meinem Unterschiedensein
von allem, noch von mir selber, bereits mitbringe. Meine innere Freiheit unter-
stellt die Bedingungen, unter denen ich lebe, dieser Offenheit. Von ihr mache ich
Gebrauch, wenn ich die mich bestimmende Innen-Auflen-Differenz auf meine
eigene Art zu meistern suche. Sie meisternd weif3 ich schon nicht mehr, ob ich
mich dem Auflen oder das AuBlen mir passend gemacht habe. Dafiir miisste ich
wissen, wo das Innen anfangt und das Auflen aufhort. Weil ich es nicht weiB,
muss ich denken. Denkenderweise nehme ich — um den Preis des eigenen Uber-
blicks — teil daran, wie Innen und Auflen die Plétze tauschen.

Jean Piaget begreift, wie gesehen, unser Denken als einen operativen Vor-
gang, worliber wir uns in einem Zug der Wirklichkeit und die Wirklichkeit uns
anpassen: per Akkommodation ans Auflen, per Assimilation ans eigene Innere.
Indem sich das Denken den Dingen und die Dinge sich anpasst, strukturiert es
sich und mit ihm die Dinge um es herum."" Indem ich die mich bestimmende In-
nen-Auflen-Differenz nicht nur opportunistisch, in Verleugnung meiner Bediirf-
nisse, meistere, sondern auf selbstbestimmte, auf mich zugeschnittene und weiter

10 Vgl. Heinz von Foerster im Gesprich mit Bernhard Porksen: Wahrheit ist die Erfin-
dung eines Luigners, S. 28 u. 42.
11 Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Stuttgart 2003, S. 18.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

104 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zuschneidende Weise zu bewiltigen suche, weite ich mit dem Spalt Wirklich-
keit, durch den ich hindurchzugehen suche, meinen inneren Spielraum. Aus ihm
heraus konstruiere ich >meine< Wirklichkeit, ringe sie der Unfassbarkeit der
Wirklichkeit im Ganzen ab. Ich konstruiere meine Wirklichkeit, indem ich mich
sowohl aktiv in die duBere Wirklichkeit, kraft meines Getrenntseins von ihr, ein-
passe, als auch mich ihr hinzufiige. So erlebe ich Realitdtsgewinn als Freiheits-
zuwachs.

So ingenieurshaft der Begriff der Konstruktion anmutet, so unwillkiirlich ist
ihr Akt. Der Begriff der Konstruktion suggeriert nur vordergriindig etwas Plan-
volles, Gewolltes, Souverines; alles, was ich plane, will und bin, bleibt indes der
Absolvenz der mich hier und jetzt bestimmenden Innen-AuBen-Differenz unter-
worfen. Indem ich denkend meinem Voraussein folge, absolviere ich sie gleich-
sam blind, auf die Gefahr hin, dass ich mir in meinem eigenen Denken verloren
gehe. In Wirklichkeit geschieht das Gegenteil. Mein denkender Selbstverlust
bringt mich mir, dem Gefiihl eigenen Wirklichseins, nur niher. Ich erobere mich
in der Loslosung meines Ichs von seiner Egozentrik. Ich gewinne, was Piaget die
»Objektivitit der Erfahrung« nennt."

Unter Berufung auf Piaget begreift Ernst von Glasersfeld Anpassung als
Wahrnehmungs- und Wissensbildungsvorgang in einem. Meine Wahrnehmung
richtet die wahrgenommenen Dinge demzufolge bereits so zu, dass sie zu den
begrifflichen Strukturen meines wahrnehmenden Organismus passen. Damit hal-
biert von Glasersfeld jedoch den per Wahrnehmung geleisteten Anpassungsvor-
gang. Er bezieht ihn nicht auf die duflere Realitit eines zu Lernenden, sondern
beschreibt ihn als einen Akt, kraft dessen sich der wahrnehmende Organismus
immer nur selbst bestitigt und reproduziert. Indem von Glasersfeld, anders als
Piaget, eine von uns unabhingige Objektivitdt insgesamt in Abrede stellt, entbin-
det er die Assimilation des Subjekts von seiner Akkommodation an etwas ihm
AuBerliches.” Damit nimmt er dem Vorgang der Anpassung allen Realismus.
Sowohl wenn wir zu wissen glauben, was Wirklichkeit ist, als auch wenn wir,
wie es von Glasersfeld tut, die Geltung einer von uns unabhéngige Wirklichkeit
insgesamt leugnen, brauchten wir uns ohnehin an nichts mehr anzupassen. So
besagt sein Konzept der »Viabilitit« ja auch, dass wir uns unsere Wirklichkeit
gemil unserem Vermogen, durch sie hindurchzukommen, je schon selbst er-
schaffen. Wir schmieden, so verstanden, nicht Schliissel fiir schon bestehende

12 Vgl. ebd., S. 370.
13 Vgl. Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus. Idee, Ergebnisse, Probleme.
Frankfurt/M. 1996, S. 114.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

OBJEKTIVITAT DER ERFAHRUNG UND UNUMGANGLICHKEIT DES IRRTUMS | 105

Schldsser, sondern bauen uns selbst die Schlosser, deren Schliissel wir, wer ihn
auch immer uns gegeben haben mag, bereits in Héinden halten."

Die Wirklichkeit, die wir erschaffen, ist also zugleich diejenige, in die wir
uns erst einpassen miissen — und umgekehrt. So einleuchtend dies einerseits sein
mag, so wenig zwingend wird daraus andererseits auf die Nicht-Existenz einer
Wirklichkeit geschlossen, die unseren Initiativen Widerstand béte. Zumal von
Glasersfeld noch in seiner Bestreitung einer Wirklichkeit nicht auf das Wort
Wirklichkeit verzichten kann. Auf sein Konzept der halbierten Anpassung hitte
er dagegen sehr wohl verzichten kénnen, da es ja nichts gibt, woran wir uns an-
zupassen hitten. Was aber bliebe iibrig vom Verstdndnis einer von uns konstru-
ierten Wirklichkeit, wenn man den Anpassungsgedanken an sie génzlich von ihr
abzoge? Einsamkeit, Selbstbehauptung, Existenzialismus.

Realismus der » wirklichen Variationen«

Etwas geht nicht auf; etwas bewegt mich, bevor ich mich selbst bewege. Etwas
in mir ldasst mich mir voraus sein, wéihrend ich mich, mir nachfolgend, mir selbst
gegeniiber bereits verspite. In dieser Liicke, sie iiberbriickend, mit ihrer Uber-
briickung neue Liicken schaffend, vollzieht sich meine Individuation. Ich bin
sowohl meine eigene Liicke als auch der, der sie ausfiillt. Ein Selbst herausbil-
dend, trage ich die Ganzheit, die ich selber bin, im Zuge des Vollzugs meiner ei-
genen operationalen Geschlossenheit ans Ganze der Wirklichkeit, mit der ich, als
Teil von ihr, strukturell verbunden bin, heran. Zugleich muss ich mir die Un-
denkbarkeit des Ganzen — meiner selbst — eingestehen. Aus der Liicke heraus,
die sich innen wie auflen auftut, expandiere ich, d.h. greife ich auf mich selbst —
vektoriell auf mein objektives Selbst — aus, um mich im Mafle meines Selbstaus-
griffs dem AuBlen hinzuzufiigen.

So wie mich die Differenz von Innen und Auf3en, von der ich bestimmt bin,
»hilt¢, macht sich just in den innen und aufien erfahrenen Liicken ein mich in mir
und auBlerhalb meiner Umgreifendes bemerkbar. Was mich umgreift, 1dsst mich,
im Gefiihl, iber mich selbst hinauszugehen, nur tiefer in die mich bestimmende
Differenz von Innen und AuBlen hineingehen. Hiermit wiederum geht, vermittels
sich verschridnkender Akkommodations- und Assimilationsprozesse — Rochaden
von Innen und AuBlen —, ein sich vertiefender Realismus einher. Dessen Tiefe

14 Vgl. ders.: Einfithrung in den radikalen Konstruktivismus. In: Paul Watzlawick (Hg.):
Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu wissen glauben? Beitrige
zum Konstruktivismus. Miinchen — Ziirich 1994, S. 30f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

106 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

besteht darin, dass jede Notwendigkeit, die wir in Form einer sich uns bietenden
Innen-AuBen-Differenz annehmen, Moglichkeiten eréffnet, die nicht schon als
sreal< antizipierbar sind. Wir kénnen sie in dem Maf3e nicht antizipieren, wie wir
die aktuell gegebene Innen-AufBlen-Differenz erst durchlaufen miissen. Ein
reflexhafter, trivialer Realismus dagegen nimmt Pseudonotwendigkeiten imagi-
nativ vorweg. Unsere eigenen Vorwegnahmen stoppen unseren Impuls, aus un-
serem Inneren, dem Gefiihl eigenen Ungeniigens am Auflen und an uns selber,
heraus, indem wir vektoriell auf unser objektives Selbst ausgreifen, das Gegebe-
ne gedanklich zu tiberschreiten. Wenn das Notwendige stets mit einem Mogli-
chen verbunden ist, dann heiflit, neue Wirklichkeiten zu erdffnen, sich von den
eigenen imaginativen Vorwegnahmen eines notwendig Gedachten zu befreien,
um sich stattdessen selbst, blind, folgen zu lernen. Nur so erreichen wir die
»wirklichen Variationen«'”: im Hindurchgang der uns hier und jetzt bestimmen-
den Differenz von Innen und Auflen, dariiber, dass wir uns im Denken von der
Selbstzentriertheit unseres Denkens 16sen, um uns einem sich 6ffnenden Dritten
von Innen und Auflen unsererseits zu 6ffnen.

Indem ich mich in mir von mir 16se, situiere ich mich neu in der dufleren
Welt; ich fiige mich ihr hinzu. Wihrenddessen bilden sich in meinem Inneren
Strukturen heraus, deren gewachsene Komplexitdt mir ein neues Gleichgewicht
bietet. Piaget sieht in unseren wachsenden operationellen Fahigkeiten nicht nur
deren — biologisch rekonstruierbare — stabilisierende Funktion fiir unseren Orga-
nismus; er nimmt sie, selten genug bei ihm, als Hinweis auf Transzendenz. Da-
nach gehen unsere der dufleren, physikalischen Welt verhafteten Denkinstrumen-
te immer schon iiber das »nur Wirkliche¢, d.h. ihr Erscheinen, hinaus: Sie
konstruieren mit den Mitteln des Gegebenen eine gleichsam iiberzeitliche Welt.'
Indem ich denke, entspreche ich einem nicht-abbildenden Realismus der »wirk-
lichen Variationen«. Ich entspreche ihm, indem ich mich eigener imaginativer
Vorwegnahmen eines fiir die Zukunft als notwendig Gedachten bewusst enthal-
te: wo ich geschlossenen Auges durch die mich hier und jetzt bedringende Dif-
ferenz von Innen und Aufen auf ein Drittes von beidem zugehe.

Denkend mache ich gleichsam schlafwandelnden Gebrauch von meiner
Nichtiibereinstimmung mit dem Auflen, dem Akosmismus meines Inneren: Ich
wende das Wissen, von allem, noch von mir selber, unterschieden zu sein, auf
mich selbst an. Dies befdhigt mich, mich zu dem mich Determinierenden mei-

15 Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget — ein Selbstportrét in Gesprachen, S. 211.
16 Vgl. Jean Piaget: AbriB} der genetischen Epistemologie, S. 132.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

OBJEKTIVITAT DER ERFAHRUNG UND UNUMGANGLICHKEIT DES IRRTUMS | 107

nerseits — zustimmend oder distanzierend — zu verhalten.'” In dieser Fahigkeit
griindet die Idee der Wiirde der Person. Vom Auflen bedriangt, unter unfreien Be-
dingungen, werde ich umso deutlicher zur Empfindung meines Unterschieden-
seins vom Auf3en und, dariiber vermittelt, zur Distanz zu mir selber gebracht. Ich
werde, paradoxerweise, erst dariiber zum Gefiihl eigenen Freiseins gebracht. Es
besteht darin, unter allen Umstinden mit mir in Ubereinstimmung sein zu wol-
len. Hierin konkretisiert sich die Wiirde meines Personseins. Ich kann dieses Ge-
fiihls, jener Wiirde nicht von auflen beraubt werden. Ich kann mich nur selbst
entwiirdigen, indem ich mich diesem Gefiihl verschliefe und gemeinsame Sache
mit dem zu machen beginne, was mich mit mir entzweit.'®

Exzentrizitit und Integritét

Helmuth Plessner beschreibt den Menschen als ein sich selbst verborgenes We-
sen, als »homo absconditus«. Uber den Menschen nachzudenken, heit danach,
seinen Begriff offen zu halten. Als Konstante l4sst Plessner einzig das Gebot
(und unser Vermogen) gelten, uns auszudriicken. Sie ist unserer spezifischen
Stellung in Kosmos und Natur geschuldet, dem, was Plessner die »Exzentrizitét
des Menschen« nennt. Der Mensch weif3 sich als Bruch in der Natur. W&hrend
das Tier aus seiner Mitte heraus und in sie hinein lebt, muss er immer neu aus
sich herausgehen und sich erneut finden — sei es wieder-, sei es erfinden.

Immer wieder neu miissen wir unsere Selbstzentriertheit aufgeben, Rollen
ein-, Funktionen iibernehmen. Als »dargelebte Einheit von erster und dritter Per-
son«'’ gehen wir gleichzeitig in unseren Rollen und Funktionen nie auf. Darii-
ber, dass wir unaufhorlich unserer Selbstzentriertheit verlustig gehen, miissen
wir etwas dafiir tun, unsere Mitte wiederzufinden und zu halten. Unentwegt ge-
hen wir dafiir Umwege. Plessner statuiert diesbeziiglich drei anthropologische
Grundgesetze— allesamt Paradoxa: die »vermittelte Unmittelbarkeit«, die »natiir-
liche Kiinstlichkeit« und den »utopischen Standort«. Jeweils verschieden akzen-

17 Vgl. Robert Spaemann: Sein und Gewordensein. Was erklért die Evolutionstheorie?
In: Schritte iiber uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsitze 11, S. 76.

18 So ist auch, nach Freud, eine duflere Versagung solange nicht pathogen, wie sich ihr
nicht eine innere hinzugesellt, die diese als solche beglaubigt. Vgl. Sigmund Freud:
Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse. 22. Vorlesung: Gesichtspunkte der
Entwicklung und Regression. Atiologie. A.a.0., S. 343; sowie: Einige Charaktertypen
aus der psychoanalytischen Arbeit. A.a.O., Bd. X, S. 237.

19 Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. A.a.O., S. 89.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

108 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

tuiert geben diese Grundgesetze unsere gebrochene Stellung zur Welt und zu uns
selber wieder. Was mein Selbstverhiltnis bestimmt, bestimmt auch mein Ver-
hiltnis zur dueren Welt, und umgekehrt. Plessner zeigt, inwieweit unser Leib
und seine Umgebung bereits eine unsichtbare Ganzheit um die Achse seiner Dif-
ferenz zu ihr herum bilden. Diese liegt noch der geringsten Wahrnehmung und
Handlung als »psychophysisch neutrale Schicht des Verhaltens« zugrunde. So
lernt ein Kind, das zu laufen beginnt, nicht nur seine Glieder koordiniert zu be-
wegen, sondern seinen Leib in ein spannungshaftes, durch Gegensinnigkeit be-
stimmtes Verhiltnis zu seiner Umgebung zu bringen. Plessner differenziert die-
ses Verhiltnis in zwei Grundrichtungen: die einer sukzessiven Handlungsbewe-
gung und die einer gestalthaften Ausdrucksbewegung. Danach beziehen wir uns
in unserem Handeln nicht nur duBerlich auf unsere Umwelt als Hintergrund und
Widerstand, sondern driicken diese Bezogenheit an uns selber aus.”’

Der im Handeln waltende und am Handelnden unwillkiirlich mit ausgedriick-
te Richtungszug auf seinen — unseren — jeweiligen Kontext hin vermittelt sich als
diskrete, immer nur indirekt (verspitet) wahrnehmbare — eben: psychophysisch
neutrale — Spur einer absolvierten Innen-AuBlen-Differenz. Die im Herbst nach
dem Siiden ziehende Schwalbe, das nestbauende Radspinnchen, das kleinkindli-
che Tapsen und Greifen — in all dem scheint eine unsichtbare Welt anwesend, in
der die Lebewesen mitsamt ihrer Umgebung wie von einem Dritten gehalten
werden.”’ Unsere Handlungen und Wahrnehmungen sind sinnvoll nur, wie sie
sich auf einen unsichtbar mitgegebenen Kontext beziehen. Dadurch, dass ich
mich auf ihn beziehe, habe ich dem Wahrgenommenen unwillkiirlich einen iiber
es selber hinausgehenden Sinn angesonnen. Ich schaffe gewissermaflen diesen
Sinn, allein dariiber, dass ich kontextualisiere. Das heif3t, ich entnehme den Sinn,
den ich mit wahrnehme, dem von mir gedachten Ganzen, das ich je schon ans
AuBlen herangetragen habe. So auch frage ich, wenn ich nach jemandes Integritéit
frage, tiber diesen Jemand, wie er mir hier und jetzt erscheint, hinaus: Ich frage
auf das Ganze hin, von dem der Andere wie ich ein Teil ist.

Teil eines Ganzen, in dem wir stehen, sind wir gleichwohl selber Ganzheiten:
spezifische Ganzheiten, Individuen. Nach jemandes Integritit fragend, frage ich

20 Vgl. Hellmuth Plessner: Die Deutung des mimischen Ausdrucks. Ein Beitrag zur Leh-
re vom Bewultsein des anderen Ichs. In: Gesammelte Schriften VII. Frankfurt/M.
1982, S. 114.

21 Vgl. ders.: Die Deutung des mimischen Ausdrucks. A.a.O., S. 75. — Was Plessner
»psychophysisch neutrale Schicht« nennt, heifit bei Piaget »Beriihrungszone zwischen
dem eigenen Korper und den umgebenden Dingen«. Vgl. Jean Piaget: Abrif} der gene-

tischen Epistemologie, S. 32.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

OBJEKTIVITAT DER ERFAHRUNG UND UNUMGANGLICHKEIT DES IRRTUMS | 109

zugleich in jenes Offene hinein, dem dieser Jemand seine individuelle Selbstein-
heit abringt. Umgekehrt bringt jedes Individuum in seinem Streben nach eigener
Kohirenz diejenige Offenheit mit, auf die hin es seine Selbsteinheit immer neu
in freiwilliger Selbstdezentrierung erprobt. Die Erprobung realisiert sich als ab-
solvierte Innen-AufBen-Differenz. Wenn wir jemanden Integritit zusprechen,
dann trauen wir ihm zu, deren Absolvenz auf dhnliche Weise zu meistern (oder
auch nicht) wie wir selbst. Ich vollziehe jemandes Aussagen und Handlungen in-
soweit als integer nach, als ich bereit bin, mir vorzustellen, dass er auf einen
Kontext antwortet, der ihn bestimmt, wie ich es tue: als ein vom Leben her Be-
fragter, der seine eigene Existenz als Beantwortung ihrer Fragen an ihn darlebt™.

Die Frage nach jemandes Integritét vertritt die Frage nach dem Ganzen in ih-
rer Unbeantwortbarkeit. Ich wei3 nicht, was im Ganzen gut und richtig ist, aber
ich weiB, stellvertretend fiirs Ganze, was ein integrer Mensch ist: jemand, dessen
Selbsteinheit mit einer Idee konvergiert, die er vor sich selbst als »gut« vertritt.
So wendet ein gerechter Mensch nicht bloB eine allgemeine Idee von Gerechtig-
keit an, sondern exemplifiziert sie an sich selber auf aktuelle, eigenstdndige,
eben: seine Weise.” Erst die funktionale Einheit von jemandes Selbsteinheit mit
einer sich in ihm realisierenden Idee, die dieser sowohl fiir sich selber hat, wie
diese in ihrer Allgemeinheit iiber diesen Jemand zugleich hinausgeht, macht,
dass jemand als vertrauenswiirdig erscheint. Die unbeantwortbare Frage nach der
Wissbarkeit des Guten und Richtigen im Ganzen verendlicht sich zur Frage des
Vertrauens. Vertrauen vertritt hier Wissen, wie vordem die Frage nach der per-
sonlichen Integritét die unbeantwortbare Frage nach dem Ganzen in moralischer
Hinsicht vertreten hat.

Dazu gehort, dass ich die Frage nach der Vertrauenswiirdigkeit von jeman-
dem nicht explizit stellen kann, ohne sie implizit infrage zu stellen. Genauso we-
nig kann ich die Frage nach jemandes Integritit beantworten. Ich kann nur wie-
derum fiir sie mit meiner eigenen Integritét, darauf vertrauend, dass man sie mir
zutraut, biirgen. Die Frage nach der Integritét von jemandem richtet sich, als of-
fene Frage, an mich selbst. Sie wirft mich auf mich zuriick, auf den Anspruch,
mit mir eins zu sein, in und trotz meines Unterschiedenseins nicht nur von allem
AuBeren, sondern noch von mir selber. Kann ich auch nicht um die Integritit von
jemandem wissen, so habe ich doch, im Negativen, eine Empfindung fiir die ge-
storte Einheit einer Person, allem voran meiner eigenen. Ich kann sie nicht fiir
den Anderen empfinden, wenn ich sie nicht fiir mich selbst empfinden kann. Ich

22 Vgl. Viktor E. Frankl: Grundrif} der Existenzanalyse und Logotherapie. In: Logothera-
pie und Existenzanalyse. Texte aus fiinf Jahrzehnten. Miinchen — Ziirich 1987, S. 141.
23 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 28f. und 47.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

110 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

wiirde die Gestortheit von jemandes Einheit mit sich selbst an der Scham bemer-
ken, die ich fiir ihn empfinde.

Die Integritétsfrage verkiirzt sich auf die Frage der Selbstméchtigkeit eines
jeden unter Bedingungen der Differenz von Innen und Auf3en als Symbol unserer
Uberdeterminiertheit. Die Differenz von Innen und AuBen, in der ich stehe, er-
schopft sich nicht in der Spaltung von Ich und Welt, Subjektivitit und Objektivi-
tit, sondern setzt sich hier wie dort, ins Kleinste und Grofite, fort. Ich erlebe mei-
ne Unterschiedenheit von allem zunéchst, nach innen hin, als Zweifel und, aufs
AuBlen bezogen, als Angst. Ich iiberwinde den Zweifel durch EntschlieBung, die
Angst durch Mut zu mir selbst. Sofern ich nicht an der erfahrenen Unterschie-
denheit von allem, noch von mir selber, resigniere oder zerbreche, weitet und
vertieft sich mein Innen am Aufen. In seiner Weitung und Vertiefung »leihe« ich
dem AuBlen mein Inneres. Ich leihe es ihm, um es zu verstehen, es mir verste-
hend zu assimilieren, mich selbst iiber seine Assimilation besser verstehen zu
lernen. Auf diese Weise fiige ich mich, in meinem Unterschiedensein von ihm,
dem Auflen hinzu. Ich weifl mich in meinem Inneren dem Auflen iiberlegen —
frei.

Die erfahrene Unterschiedenheit des wahrnehmenden Subjekts vom wahrge-
nommenen Objekt, die Erfahrung, wahrnehmenderweise bei dem Wahrgenom-
menen nicht anzukommen, bringt das Subjekt dazu, sich selbst aufs wahrge-
nommene Objekt zu projizieren, es mit sich selbst zu fiillen, es — mit dem Wort
Piagets — zu »substanzivieren«. Dies fiihrt zu einem Perspektivwechsel, der dem
Subjekt erlaubt, sich dem Auflen hinzuzufiigen und so auf es einzuwirken.”* Was
ich drauBlen wahrnehme, habe ich lingst mein Inneres geliehen. Anders wiirde
ich nicht verstehen, was ich wahrnehme. Insofern bin ich verantwortlich fiir mei-
ne Wahrnehmungen. So wenig es nackte Tatsachen gibt, so sehr legen sie mit ih-
rem schieren Wahrgenommenwerden schon den Grund fiir unser Gefiihl von ih-
rer Bedeutsamkeit.” Es ist dieses Gefiihl, nur dieses, das uns auf die uns bedrin-
genden Tatsachen konzentrieren, deren vermeintliche Nacktheit mit unserem
Sinn fiir ihre Bedeutsamkeit bekleiden ldsst.

Mitwahrnehmung und innere Dezentrierung

Was ist frither: die Tatsachen oder unser Gefiihl ihrer Bedeutsamkeit fiir uns?
Die Frage ist so unbeantwortbar, wie der eine Begriff den anderen erklirt. Thre

24 Vgl. Jean Piaget: Abrifl der genetischen Epistemologie, S. 36.
25 Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 48f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

OBJEKTIVITAT DER ERFAHRUNG UND UNUMGANGLICHKEIT DES IRRTUMS | 111

Unbeantwortbarkeit reflektiert noch die Kiinstlichkeit einer Unterscheidung von
Entdecktem und Erfundenem in der Geschichte der Wissenschaften. So stellt,
nach Thomas Kuhn', die Entdeckung einer >nackten< Tatsache nur die Entde-
ckung einer Anomalie aus der Perspektive einer ausbleibenden Erwartung dar.”®
Die erwartete Wahrnehmung speist sich aus bestitigten fritheren Wahrnehmun-
gen, formalisiert zu einer Geltung beanspruchenden Theorie, einem »Paradig-
ma«. Was, wenn das entdeckte Datum sich nicht mehr in jene Theorie einfiigen
lasst, wenn die theoretische Akkommodation ans Beobachtete die Theorie
sprengt? Theoretische Assimilation des Anormalen hiele dann, eine neue Theo-
rie erfinden zu missen, die bereits auf der Entdeckung eines neuen Paradigmas
beruhte. Wissenschaft folgt insofern einer von uns »absichtlich« — metatheore-
tisch — geleisteten »Gedankenanpassung«’’, kraft derer wir je schon begonnen
haben, die wahrgenommene Abweichung einer neuartigen Regel zu subsumieren
und so einem neuen Begriff von Normalitit zuzufiihren.

Jede Wahrnehmung, die nicht einer Erwartung entspricht, stort uns aus einer
Vertrautheit auf. Sie lasst uns »Warum?« fragen, bis wir eine Antwort gefunden
und mit der Antwort unsere Vertrautheit und mit ihr einen Zustand neuer Fraglo-
sigkeit erlangt haben.”® Wir hitten eine Anpassung an das uns eben noch Versts-
rende vollzogen und somit einen neuen Begriff von Normalitit gefunden, d.h.
das bis dato Unverstindliche einem komplexeren Verstehen iiberfithrt — und uns
selbst durch die absolvierte Passage einer Innen-Auflen-Differenz in unserem In-
neren stabilisiert.

Fiir Gregory Bateson sind Wahrnehmungen abduktive Erkenntnisse.”” Da-
nach machen wir jedes beobachtete Ereignis von jeher den uns gerade zur Ver-
fugung stehenden Regeln unserer spontanen Erkenntnisfihigkeit passend. Schon
unser eigenes Korperschema stellt ein solches abduktives System dar, das auf die

*  Thomas S. Kuhn (1922-1996), amerikanischer Wissenschaftshistoriker und -philo-
soph.

26 Vgl. im Folgenden Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen.
Frankfurt/M. 1973, S. 79f. — Siehe auch Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz im
Kinde, S. 420.

27 Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhiltnis des Physischen zum
Psychischen, S. 261.

28 Vgl. im Folgenden Robert Spaemann und Reinhard Léw: Die Frage Wozu? Geschich-
te und Wiederentdeckung des teleologischen Denkens. Miinchen — Ziirich 1985, S. 16
und 19.

29 Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Geist und Natur. Eine notwendige Einheit.
Frankfurt/M. 1984, S. 178ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

112 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Herstellung innerer Kohérenz ausgelegt ist. Auch der Kontext, in dem wir uns
jeweils aufhalten, stellt ein auf innere Kohdrenz ausgelegtes System dar. Jede
Verdnderung, die wir durchleben, fordert von uns somit ein Doppeltes ab: unsere
Umgebung zu verstehen, ihr einen kohérenten Sinn anzusinnen und damit, tiber
den Umweg der Auflenwahrnehmung, fiir unsere eigene Selbsteinheit zu sorgen.
Das Gebot unseres Selbsterhalts verlangt, wie gesagt, dass die Verdnderung un-
serer Umgebung nicht zu stark, zu grundstiirzend sein darf. Wir miissen uns in
irgendeiner Form in den Verhéltnissen, mit denen wir strukturell verkoppelt
sind, wiederfinden koénnen. Andererseits darf unsere Umgebung Lernfdhigkeit
von uns erwarten, dass wir in der Lage sind, immer wieder aufs Neue unseren
Konservatismus in Wahrnehmungs- und Erkenntnisdingen zu tiberwinden.

Alle AuBenwahrnehmung ist mit innerem Aufwand verbunden. Ich weifl
nicht, ob die Welt es braucht, dass ich ihr mein Inneres leihe, ihr mein Unter-
schiedensein von ihr hinzufiige. Ich weil3 nur, dass ich es brauche — dass es nur
fur innerliche Wesen tiberhaupt eine Welt gibt. Ich kann keine Aussagen iiber
die duBere Wirklichkeit treffen, die nicht aus meiner Beziehung zu ihr hervorge-
gangen wéren. Meine Beziehung zu ihr ist iber meine Beziehung zu mir selber
vermittelt; in die Differenz von Innen und Auflen gestellt, bin ich genatigt, fort-
wihrend die eine Beziehung mit der anderen abzugleichen. Jede Wahrnehmung
wird mir so zum Anlass, mich sowohl zum Wahrgenommenen als auch zu mir
als Wahrnehmenden zu verhalten. Ich nehme dabei immer schon mehr wabhr.
Was ich wahrnehme, ist von einem Hof an Unsichtbarem umgeben, den ich un-
willkiirlich mit wahrnehme. Ich sinne dem Wahrgenommenen einen Kontext an,
der sich aus jenem Ganzen speist, das ich selbst bin und unwillkiirlich ans Auflen
herantrage. Ich bin selbst dieses Ganze, das sich operational, iiber das mich in
mir und aufBerhalb meiner Umgreifende, tiber mein Unterschiedensein von mir
selber, der bleibenden Differenz zwischen subjektivem und objektivem Selbst,
der Liicke, die ich sowohl selber bin, als auch mit mir {iberbriicke, herstellt.
Freud sieht hierin einen so primitiven wie fiir unseren Weltumgang unumgéngli-
chen Mechanismus am Werk. Danach wenden wir unwillkiirlich unsere inneren
Vorstellungen auf die Aulenwelt an, bis wir schlieBlich das eine nicht mehr vom
anderen trennen konnen.® An diesem Punkt angelangt, iibersetzen wir per er-
starkter Bewusstheit unser Bild der Welt in unsere eigene Psyche zuriick.”’ Mein
Denken findet letztlich an der entdeckten Differenz zwischen meinen Wahrneh-

30 Vgl. Sigmund Freud: Totem und Tabu. Einige Ubereinstimmungen im Seelenleben
der Wilden und der Neurotiker. A.a.O., Bd. IX, S. 354.
31 Vgl Gregory Bateson: Geist und Natur, S. 355.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

OBJEKTIVITAT DER ERFAHRUNG UND UNUMGANGLICHKEIT DES IRRTUMS | 113

mungen einerseits und dem von mir unwillkiirlich hinzugedachten Ganzen ande-
rerseits seinen gewissermafien einzigen Gegenstand.

So gedankenlos ich auf ein gedachtes Ganze hindenke, so sehr etwas in mir
dafiir sorgt, dass alles aufgehe, alles sinnerfiillt sei, so sehr stéren mich meine
Wahrnehmungen, eine sich mir augenblicklich auftuende Bedeutsamkeit von ir-
gendetwas, auf. In diesem Moment 16st sich fiir einen kurzen Augenblick ein
Wahrgenommenes von meiner Wahrnehmungsweise. Meine Wahrnehmung ent-
koppelt mich fiir einen Lidschlag von meinen Mitwahrnehmungen: Ich erfahre
mich als irrtumsfihig. Ich beginne, mein Denken gleichermaflen von Sinnstif-
tung inspiriert und korrumpiert zu sehen. Aus dem Spalt der erfahrenen eigenen
Irrtumsféhigkeit heraus reflektiere ich auf mein Denken in seiner doppelten
Funktion, darauthin, dass es fiir die operationale Geschlossenheit meiner selbst
wie meines Weltbildes sorgt; indem es nach Wiedererkennbarem, mich Bestiti-
gendem fahndet; aber auch dahin gehend, dass es mich, indem ich weiterdenke,
von den Automatismen meines eigenen strukturdeterminierten Denkens abbringt
und mich zwingt, mich von meinen Wahrnehmungen stéren, von meiner eigenen
Irrtumsféhigkeit belehren zu lassen.

Sich — dem Umgreifenden — 6ffnen

Gregory Bateson zufolge gibt es keine objektive Erfahrung; alle Erfahrung ist
subjektiv. Demgegeniiber betont Jean Piaget die Objektivitit aller Erfahrung.
Beides widerspricht sich nur scheinbar. Piaget leitet seinen Begriff der Objekti-
vitit seinerseits abduktiv her — vom Kontext eines Lernens her, das in seiner
Tendenz metasubjektiv ist: Erfahrung geht hier je schon in die Metaebene frei-
williger Selbstdezentrierung iiber, kraft unserer Fihigkeit, zugunsten von Er-
kenntnis von uns selber abzusehen. Demgegeniiber stellt fiir Bateson der — eben-
falls per Abduktion — von uns erzeugte Metakontext den Inbegriff von Lernen
dar: als von uns selber, in Form aus dem Stand geleisteter Kontextualisierungen,
in Gang gesetzte Koevolution mit dem uns zum Lernen ndtigenden AuBen.’

Ich erkenne, dass ich, was ich wahrnehme, aus Griinden meiner Selbstkonsti-
tution und -erhaltung so wahrnehme, wie ich es wahrnehme. Was ich wahrneh-
me, ist durch das Ganze, das ich ihm beiordne, sozusagen als »wahr¢ vorent-
schieden — bis ich durch eine plotzlich wahrgenommene Bedeutsamkeit aus dem
Gefiihl dieser Wahrheit wieder herausgerissen werde. Dies an meiner eigenen
Wahrnehmung wahrzunehmen, ist ein erster Schritt heraus aus der Routine mei-

32 Vgl ebd., S. 42 und 63.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

114 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

ner Mitwahrnehmungen hinein ins Bewusstsein meiner eigenen Irrtumsfahigkeit:
Mir geht die Differenz von Wahrnehmung und Erkenntnis auf. Von ihr her neh-
me ich mich als auf spezifische Weise Wahrnehmenden wahr, mich meines
Grundwissens erinnernd, dass ich immer nur Erscheinendes, mir Erscheinendes
wahrnehme.

Denken ist in einem Reflexion auf das Erscheinende der Wirklichkeit und
mich als es Wahrnehmenden. Weiterdenkend zeigt sich mir, dass sich mein Be-
wusstsein {iber dieselbe Subjekt-Objekt-Spaltung konstituiert, mit der es mich
die Welt wahrnehmen ldsst. Es bildet nicht etwas ab, sondern zielt etwas an; es
ist intentionales, auf etwas auflerhalb seiner bezogenes Bewusstsein. Bewusst-
seinswesen, die wir sind, wenden wir unser Bewusstsein auf etwas, das wir nicht
schon selber sind, »an<. Dazu gehort noch, dass wir es uns auf uns selber anwen-
den und uns so selbst fremd machen. Als Bewusstseinswesen stehen wir — und
stellen uns immer wieder neu — in Differenz zu unserem eigenen Wesen. Es ist
diese Differenz zu unserem Wesen, nicht unser Wesen selbst, die Selbstreflexion
erm(iglicht.33 Bewusstheit ist die intensivste Form, zu erleben, dass ich mir je
schon voraus bin. Intentionalitét — auf etwas aus, von etwas losgeschickt zu sein
— ist, bevor sie meinen Willen und meine Motorik erreicht, meinem Geist als die-
jenige Tendenz eingeschrieben, die mich mir sowohl néhert, als auch in Selbst-
distanz hilt. Die spontane Intentionalitit meines Bewusstseins im Sinne der
Intentio recta ist gebrochen vom Bewusstsein meiner selbst als Bewusstseinswe-
sen im Sinne der Intentio obliqua. Mein Bewusstsein ist mit dem, wovon es Be-
wusstsein ist, iiber meine Selbstreflexivitdt mit mir selbst verbunden, wie ich
mich wiederum im Mafe meines — strukturdeterminierten — Lebendigseins aus
meiner Selbstreflexivitit losrei3e, mein Leben — transitiv — »darlebex.

Von allem unterschieden, verbinde ich mich mit dem, was ich selber nicht
bin, iiber den Abstand, den ich denkend zu mir finde. So sehr ich bereits denke,
finde ich diesen Abstand je schon in mir vor. Anders wiirde ich nichts und nie-
manden als es — ihn — selbst verstehen wollen kénnen. Um etwas oder jemanden
zu verstehen, muss ich ithm gleichsam in mir Raum geben, ihm mein Inneres zur
Verfiigung stellen. Mit der Unauflosbarkeit meiner Bindung an mich selbst er-
fahre ich die Begrenztheit dessen, was ich iiberhaupt zu verstehen in der Lage
bin. Andererseits verstirkt, was sich meinem Verstehen entzieht, nur meinen
Sinn fiir das mir verborgene Fiir-sich-Sein von etwas oder jemandem, meinen
Impuls, aus mir herauszugehen. In dem Versuch zu verstehen sowie der Erfah-
rung, dass ich nie ganz verstehe, durchlaufe ich die mich bestimmende Differenz
von Innen und AuBen. Ich durchlaufe sie immer schon — mir selbst voraus — in

33 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 23.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

OBJEKTIVITAT DER ERFAHRUNG UND UNUMGANGLICHKEIT DES IRRTUMS | 115

Hinblick auf ein Drittes von Innen und Aullen, das mich aus deren aktueller
Umklammerung herausfiihrt. Wie ich aus ihr herausfinde, begebe ich mich so-
gleich in eine neuerliche Innen-AuBlen-Differenz. So wenig ich, an der Grenze
meines Verstehenkonnens angelangt, verstehen zu wollen authéren kann (und
sei es, dass ich verstehen will, warum ich nicht verstehe), so wenig hore ich zu
denken auf, wenn ich zum Abschluss eines Gedankens gefunden habe: Denken
ist Weiterdenken. Nicht nur, dass es nirgendwo ankommt; es vermag, so Lyo-
tard, sein eigenes Nichtankommen zu wollen.”*

Alles, was ich wahrnehme, erlebe und erkenne, unterliegt dem Regime einer
Innen-AuBen-Differenz. Wo die Differenz konkret verlduft, entzieht sich mir im
MaBe meines Bestimmtseins von ihr. Erkennend verspdte ich mich gegeniiber
dem zu Erkennenden. Weiterdenkend antizipiere ich meine Verspédtungen; mir
selbst voraus, iberantworte ich mich der Vorldufigkeit meines Wissens, immer
auf der Spur eines Dritten von Innen und Auflen, das mich aus deren aktueller
Umklammerung heraus- und einer neuerlichen Innen-AuBen-Differenz zufiihrt,
die zu durchlaufen ich mich erst einmal bereit machen muss. Die Kraft hierzu
und das Vertrauen, mich in ihrem Durchlauf nicht zu verlieren, beziehe ich aus
den von mir unwillkiirlich vorgenommenen Kontextualisierungen. So unwillkiir-
lich ich kontextualisiere, so weill ich doch, dass ich das Ganze, das ich — um
meiner eigenen Ganzheit willen — denke, gar nicht denken kann; wie ich gleich-
zeitig weil3, dass ich nicht anders kann, als Ganzheiten zu imaginieren, die es
nicht gibt bzw. nur gibt, weil es mich gibt. Ist mein Denken deswegen irreal?
Eher ist es meta-real, insofern es mit dem zu denkenden Dritten von Innen und
Aul3en befasst ist, um sich — mich — aus seiner — meiner— Determiniertheit durch
deren Differenz zu befreien. Denken fragt iiber die wahrnehmbare Wirklichkeit
hinaus, nach dem, wovon die Welt der Erscheinungen — und ich mit ihr — um-
griffen ist.

Mein Denken ist eine Weise des mich Umgreifenden selbst, mich ihm zu
offnen. Ich 6ffne mich ihm, indem ich mich der mich hier und jetzt bestimmen-
den Differenz von Innen und AuBlen konfrontiere. Indem ich mich ihr konfron-
tiere, 6ffne ich mich einem mich in mir und auBlerhalb meiner Umgreifenden,
von welchem ich mich, durch alle je noch zu passierenden Differenzen hindurch,
als »erste und letzte Vorgabe«” angetrieben wie gehalten weiB. Denkend 6ffne
ich mich einem sich 6ffnenden Dritten; ich durchdringe, was mich umschlief3t,

34 Vgl. Jean-Frangois Lyotard: Wozu philosophieren?, S. 33.
35 Alfred Locker: Metatheoretische Kritik des Radikalen Konstruktivismus und der
Autopoiesis-Theorie. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Die Wirklichkeit des Konstrukti-

vismus. Zur Auseinandersetzung um ein neues Paradigma. Heidelberg 1998, S. 336.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

116 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

im MafBe dieser Selbstoffnung. Ich verbinde mich von mir her, in freiwilliger
Selbstzentrierung, mit dem mich Umgreifenden. Ich verbinde mich mit ihm in
dem Bewusstsein, gleichzeitig von ihm gehalten und getrennt zu sein. Ich muss
mich ihm, aus mir selbst heraus, immer neu verbinden. Eben deswegen gehe ich
in die mich bestimmende Differenz von Innen und Auflen hinein, durch sie hin-
durch.

Zwang in Bediirfnis verwandeln

Immer wieder kehre ich zurlick in meine innere Reserve gegeniiber der erschei-
nenden Welt. Die Reserve speist und erneuert sich aus dem Akosmismus meines
Inneren, dariiber, dass ich mich von allem, noch von mir selber, unterschieden
weill. Wie ich mich erst an der erscheinenden Welt als innerliches Wesen erlebe,
rechne ich mein Inneres dem von mir Wahrgenommenen hinzu, wissend, dass
ich wahrnehme, dass die Welt mir erscheint. Zugleich ist, dass die Wirklichkeit
mir erscheint, nicht eigentlich ein Wissen. Es ist ein Grundwissen: die Grundle-
gung zu der Moglichkeit von Wissen. Stets bleibt ein Rest, der, tiber alles Wis-
sen hinaus, weiter zu denken gibt. Wissen ist, so kohdrent es auch sei, in seinem
Entstehen kontingent: etwa wenn wir Neues und Anderes an vermeintlich Be-
kanntem entdecken, wenn, wo die etablierte Wissenschaft blo3 Abweichungen
vom Erwarteten wahrnimmt, sich vor dem unverbrauchten Blick nachriickender,
zumeist junger Wissenschaftler bzw. wissenschaftlicher Aullenseiter bereits ein
wie durch nichts vorbereiteter Gestaltwandel abzeichnet.*

Indem ich dem Dritten von Innen und Auf3en, deren Differenz mich hier und
heute bestimmt, folge, nehme ich meine unwillkiirlichen Mitwahrnehmungen,
die sich zu einem mehr oder minder kohdrenten Wissen zusammensetzen, zum
Anlass von Selbstreflexion. Jene stellen das Material fiir diese bereit: Ich lerne,
was ich zu wissen meine, von aufen, in seiner Kontingenz, zu sehen. Ich lerne,
mich selbst als ein Wesen zu sehen, das, indem es zu wissen glaubt, nur den
Routinen seiner undurchschauten Strukturdeterminiertheit entspricht, d.h. aus
Griinden seines Selbsterhalts glauben muss, es wiirde wissen. So sehe ich mich,
wieder und wieder, in meiner Irrtumsanfélligkeit. Wie ich den Irrtum einerseits
nicht vermeiden kann, verfehle ich doch andererseits nicht komplett die Wahr-
heit. Sie ist es, umgekehrt, die mich in meiner Irrtumsféhigkeit erhilt. Nicht nur,
dass Irrtum unvermeidbar ist; er notigt uns zur Selbstdezentrierung, bevor wir

36 Vgl. Thomas S. Kuhn: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen, S. 125, 151 und
165.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

OBJEKTIVITAT DER ERFAHRUNG UND UNUMGANGLICHKEIT DES IRRTUMS | 117

uns vollkommen verloren gingen: Wir lernen aus unseren Irrtiimern, um nicht an
ihnen zugrunde zu gehen.”’

Mein Denken antwortet auf das, was es umgreift, was ihm selbst als zu
durchlaufende Innen-AuBlen-Differenz zugrunde liegt. Wenn sich die Anfillig-
keit meiner Wahrnehmungen fiir den Irrtum von der Interessiert- und Korrum-
piertheit meiner Mitwahrnehmungen herleitet, so erklért sich dies aus dem struk-
turdeterminierten Bediirfnis- bzw. Begehrenscharakter meiner Assimilationen.
Es ist das Eigentiimliche aller Assimilationen, dass sie objektiven Zwang in sub-
jektives Bediirfnis verwandeln, mit dem Effekt, dass schlichtweg alles zur Mate-
rie meiner Assimilationen werden kann.*® Die Anpassungsleistung, die mein ei-
genes Denken darstellt, verdankt sich dabei meiner Selbstunterschiedenheit, der
Fahigkeit, Abstand zu mir herzustellen. Thn herstellend, stelle ich ihn doch im-
mer nur wieder her. Bin ich auch genétigt, mich aus einem Irrtum herausarbei-
tend an die mich bestimmenden Verhéltnisse neu anzupassen, so leiste ich doch
die dafiir notige innere Dezentrierung aus freien Stiicken. Ich passe mich in der
Hoffnung an, meine augenblickliche — irrtumsvermittelte — Selbstiibereinstim-
mung, die ich im Moment der inneren Dezentrierung drangebe, auf ndchsthohe-
rem Niveau, auf komplexere — durch Lernen vermittelte — Weise wiederzuge-
winnen. Ich vermag dies, weil mein Denken, das meine Dezentrierung leitet,
selbst schon eine Weise des mich Umgreifenden ist, das mich lernen /ldsst. Als
inneres Handeln, das auf ein dufleres Gendtigtsein antwortet, ist Denken Agens
eines autopoietischen Geschehens, das es im Mafle seiner Teilhabe — seiner akti-
ven Selbstvergessenheit — selbst nicht erfasst.

Jaspers vergleicht das Umgreifende, wie gesehen, mit dem mitlaufenden Ho-
rizont, der mir einen Ausblick iiber ihn versagt. Ich denke in den Grenzen, die
der Horizont mir zieht. Auf ihn hin denkend, spekulierend, sehe ich mich umso
mehr auf mich zuriickverwiesen. In diesem Riicklauf erst »sehe« ich die Wirk-
lichkeit in ihrem Erscheinen und mit ihm mich selber in einer von Schatten
durchzogenen Hohle sitzen.*® Ich weil}, sofern ich grundsétzlich weil, dass er-
scheinende Wirklichkeit und Wirklichkeit zweierlei sind, dass ich nie aus dem
Irrtum — der Gebundenheit an mich selber samt meiner Strukturdeterminiertheit
— ganz herauskommen werde. Und doch hore ich nicht auf, meinen Ausbruch
aus meiner Strukturdeterminiertheit zu fantasieren. Ich kann nicht authéren, wei-
terzudenken, zu kontextualisieren, die mir erscheinende Wirklichkeit auf ein
nichtsichtbares, nicht einmal denkbares Ganzes hin zu komplettieren, ein Gan-

37 Vgl. Alfred North Whitehead: Prozef3 und Realitit, S. 315.
38 Vgl. Jean Piaget: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde, S. 410.
39 Vgl. Platon: Politeia 514A-540D.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

118 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zes, von dem ich ja weil, dass ich es bin, der es im Zuge der Herstellung der ei-
genen operationalen Geschlossenheit immer wieder aufs Neue an sie herantrégt.

Ich suche mit dem Mittel meiner Vorstellungen zum Nichtvorstellbaren vor-
zudringen, das mir meine eigenen Mitwahrnehmungen erklirte. Ich kann mich
dabei nur irren. An der Unumginglichkeit meines Irrtums erfahre ich den Vor-
rang des zu Denkenden vor allem Denken. Ich erfahre, dass ich denkend nur
konstruieren kann, was mir zu konstruieren »gegebenc« ist. Diese scheinbare Tau-
tologie zeigt die anfingliche Verspitung, den Antwortcharakter meines Denkens
demgegeniiber, was mich zu denken nétigt. Denkend kann ich mich nicht von
der Bedingung der Moglichkeit emanzipieren, iiberhaupt ein denkendes Wesen
zu sein.*’ So auch verweist Robert Spaemann auf den dem Begriff der Selbstor-
ganisation (an dem ja das Denken operativ teilhat) inhdrenten logischen Wider-
spruch. Danach kann sich etwas nur selbst organisieren, sofern ihm etwas voran-
geht, was es sich selbst organisieren ldsst. Was sich selbst organisiert, leistet dies
durch Krifte, die nicht seine eigenen sind.*' Ich verfiige zu keiner Zeit iiber die
erste Initiative. Indem ich mir dies eingestehe, bin ich mir schon selbst voraus,
zur Dezentrierung meiner selbst, zum Herausgang aus mir bereit.

40 Vgl. Alfred Locker: Metatheoretische Kritik des Radikalen Konstruktivismus und der
Autopoiesis-Theorie. A.a.O., S. 332.

41 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 164. — Insofern kann das Gehirn (worauf der Ti-
tel von Matthias Eckoldts bereits erwéhntem Buch anspielt) sich selbst gar nicht ver-
stehen, weil es sich selbst nicht geschaffen hat, sondern sich in seiner Plastizitét im-

mer nur weiterschafft.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

VIl Denken als angewandte Weltlosigkeit

Was uns umgreift, gibt Erscheinendes frei, ohne selbst zu erscheinen. Immer er-
scheint etwas, nie das Ganze. Etwas kann nur erscheinen, weil das Ganze nicht
erscheint. An die erscheinende Welt gebunden, macht mein Denken dennoch
nicht am Erscheinenden Halt. Ich denke weiter, iibers Wahrnehmbare hinaus.
Das Hinaus ist ein Hinein: Mit jeder neuen Sicht der Dinge schlieft sich etwas in
mir selber auf; mit jedem Weltkontakt, der den Versuch auslost, hinter die Er-
scheinungen zu kommen, schreibt sich etwas in meinem Inneren um.

Empirisches und philosophisches Ich

Die erscheinende Wirklichkeit ist meinem Akosmismus, der Weltlosigkeit mei-
nes Denkens, komplementér: So wenig ich weil3, wovon die Erscheinungen Er-
scheinungen sind, so wenig weif} ich, wer ich selbst bin. Am Erscheinen der
Welt erfahre ich die Vorgelagertheit meiner selbst in Form einer mir unerschlos-
senen Innerlichkeit.' Ich muss mir meine eigene Subjektivitit erst erschlieBen.
Sie erschliet sich mir nicht direkt, sondern tiber den Umweg eines Auf3en, einer
Aufgabe, eines Partners.

Wihrend nun die Reflexion der erscheinenden Welt mir diese fremd macht,
weitet und vertieft die die An- und Aufnahme ihrer Fremdheit mein Inneres. Da-
bei weil} ich mich in meiner denkenden Weltlosigkeit wie in einer Hohlform ge-
halten. Was mich hilt, ist die ausgehaltene Differenz von Innen und AuBen. Ich
halte sie aus in Hinblick auf ein zu denkendes Drittes von beidem, das mich aus
deren Umklammerung herausfiihrt. Dabei geht mir auf, dass ich in nichts aufge-
he, nicht einmal in mir. Ich muss mich aus der Unterschiedenheit von allem, in
der Absolvenz der mich bestimmenden Differenz von Innen und AuBlen, selbst

1 Vgl Hellmuth Plessner: Die Stufen des Organischen und der Mensch. A.a.O., S. 87.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

120 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

erst erschaffen. Auf der anderen Seite suche ich ein Leben lang danach, mich
aullerhalb meiner wiederzufinden, es mir in der Welt, ihrer Fremdheit, heimisch
zu machen: Ich suche nach einem Dritten von Innen und Aullen, woriiber sich
mir mehr und mehr die von mir durchlaufene Innen-Auflen-Differenz zu meiner
Welt entfaltete.

Immer wieder falle ich hierbei in die Naivitdt meiner sinnlichen Wahrneh-
mung zuriick. Ich mag noch so um die Substanzlosigkeit meines Ichs wissen, da-
rum, dass es, um sich als solches herauszubilden, von sich selber strukturell un-
terschieden sein muss; dennoch halte ich mein Ich fiir die Substanz meiner
selbst. Und dies aus guten, teleologischen Griinden: Damit sich iiberhaupt ein
Ich bilden kann, bedarf es der Vorstellung seiner Voranwesenheit in Form eines
objektiven Selbst, auf das hin vektoriell ausgerichtet es immer mehr zu sich
selbst kdme. Analog begreife ich meinen Kérper, um seine prinzipielle Verfalls-
tendenz wissend, als ein mich tragendes physisches Kontinuum.” Im MaBe all
dieser Naivitdten muss ich mich denkend immer wieder neu aus den Irrtiimern
meiner illusiondren Selbstbezogenheit befreien, meine Anfilligkeit fiir den Irr-
tum in ein vorausschauendes Bewusstsein meiner Irrtumsféhigkeit verwandeln.
Das Bewusstsein meiner Irrtumsféhigkeit ist meine Weise, innerhalb meines »na-
tiirlichen« Selbst- und Weltbegriffs Kontakt zur Wahrheit zu halten.

Ich befreie mich aus meinen sinnlichen Verstrickungen, indem ich auf eine
Art absolutes AuBlerhalb in mir — das mir selbst nicht durchsichtige Faktum mei-
ner eigenen Innerlichkeit — zurlickgreife. Ich tue dies, sobald ich denke. Denkend
greife ich auf die Weltlosigkeit meines Inneren — greift das empirische (struktur-
determinierte) aufs philosophische (transzendentale) Ich — zuriick. Das denkende
Ich ist der konkrete denkende Mensch plus das an ihm, was ihn denkend tiber
sich hinausgehen lédsst und so, auf hoherem, komplexeren Niveau, die operatio-
nale Geschlossenheit seiner selbst herstellt. Noch als logischer Positivist — dem
nur als wahr gilt, was empirisch >der Fall ist — kann Ludwig Wittgenstein~ denn
auch sagen, dass das philosophische Ich nicht der Mensch selber, als dieser Kor-
per, diese Seele, ist, sondern als metaphysisches Subjekt, als Grenze dieser Welt,
die dieser Welt entzogen bleibt.’

2 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 290f.

*  Ludwig Wittgenstein (1889-1951), osterreichischer Philosoph. Begriinder des Logi-
schen Positivismus.

3 Vgl. Ludwig Wittgenstein: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-
philosophicus. Satz 5.641.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 121

Denkend kann ich mir mein Denkvermdgen nicht erkldren. Mein Eigenstes,
als das ich mein Denken weil}, gehort mir nicht; im Gegenteil, es enteignet,
dezentriert mich fortlaufend. In dem Maf3e, wie mich meine Dezentrierung zu
einer Neuzentrierung bereit und fahig macht, nihere ich mir, meinem objektiven
Selbst, tiber meine Abstandnahme zu mir, meinem subjektiven Selbst — ohne je
ganz bei mir anzukommen oder mich vollstdndig von mir entfernt zu haben. Ich
erreiche nie den Zustand sicherer, endgiiltiger Identitit: Mein subjektives Selbst
bleibt von meinem objektiven Selbst unterschieden. Zugleich bin ich nie jemand
anderes, als ich bin: Mein subjektives Selbst bleibt auf mein objektives Selbst
konstitutiv und vektoriell bezogen.

Wenn, was mich denken lisst, nicht von dieser Welt ist, dann ist meine Frei-
heit nur als innere Freiheit gesichert. Sie ist eins mit meinem Abstand zu allem,
noch zu mir selber — meiner Féhigkeit, die Differenz von Innen und Auflen so-
wohl passiv zu empfinden, als auch aktiv, in Hinzufiigung meiner selbst, ins Au-
Ben einzufiihren. Ich weil, dass, wovon die Erscheinungen Erscheinungen sind,
selbst nicht erscheint, dass niemals das Ganze erscheint, wihrend ich doch allem
von mir Wahrgenommenen, kontextualisierend, ein Ganzes ansinne. Von ihm
her verstehe ich tiberhaupt erst, was ich wahrnehme, um es zugleich dem Ganzen
meiner selbst zu assimilieren. So verstanden, nehme ich immer schon mehr
wahr, als ich mit meinen Sinnen perzipiere. Ich bin selbst dieses Mehr, ndmlich
mir selbst voraus. Jedes Platz ist, iiber seine konkrete Raum-Zeit-Stelle hinaus,
Platzhalter dieser von ihm mit- und eingebrachten Weltlosigkeit, der Transzen-
denz, die ein Jeder in die Welt hineinbringt, wie sich ein Jeder selber dieser
Transzendenz verdankt. Jeder ist jedem unverfiigbar: Was sich mir von auf3en als
Widerstand schierer Andersheit zeigt, driickt ein fremdes Selbst- und Fiir-sich-
Sein aus, dem ich — in dem Male, wie es sich mir grundsitzlich, in seiner Tiefe,
entzieht —, um es zu verstehen, mein Inneres leihen muss.

Jemanden als Person wahrzunehmen heifit dementsprechend, in die Gegen-
seitigkeit eines mich mit ihm immer schon Verbindenden, eines unvordenklichen
Friedens, einzutreten. Einander wahrnehmend, finden wir eine uns bereits ge-
meinsame Welt vor, in der mein Personsein mit dem des Anderen gleichur-
spriinglich ist. Ich bin mithin weniger fiir mich selbst Person als dariiber, dass
ich das Personsein des Anderen anerkenne. Wir nehmen Plétze ein, die jeder als
Recht auf sich selbst schon mitbringt.* Es ist dieser Umweg der Anerkennung,
der mir erlaubt, mein Personsein von den paranoischen Gingelungen meines
Selbsterhalts zu 16sen: mich nicht nur als egozentrischer Daseinspunkt, sondern,
dezentrisch, als Platzhalter fiir anderes als nur fiir mich selber zu wissen. Wenn

4 Vgl Robert Spaemann: Personen, S. 193f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

122 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

namlich die Welt von Personen je schon eine Welt der Gegenseitigkeit ist, in der
Personen einander als Personen erkennen, so deshalb, weil der individuellen,
standortgebundenen Wahrnehmung des Einzelnen ein Bewusstsein von der per-
spektivischen Beschrénktheit aller Wahrnehmung vorgelagert ist.

Nichts ist mir unmittelbar gegeben. Alles ist mir einerseits iiber die Bezie-
hung zu einem mir AuBerlichen, andererseits iiber mein Verhltnis zu mir selber
vermittelt. Ich bin mir selbst voraus, wie ich mich gegeniiber der Innen-Auflen-
Differenz, die mich bestimmt, verspdte. Indem ich es auf mich nehme, aus mir
heraus-, d.h. in die mich bestimmende Innen-Auflen-Differenz hinzugehen, um
sie auf meine Weise zu durchlaufen, verkniipfe ich meine anféngliche Verspa-
tung mit meinem Mir-voraus-Sein. Aus dieser doppelten Ungleichzeitigkeit her-
aus denke ich, denke ich weiter, ist Denken inneres Handeln’. Denkend breche
ich in mir selbst auf ein Auflen hin auf, wihrend ich schon beginne, meinen Au-
Benbezug zu mir zuriickzubiegen und meinem In-mir-Kreisen zu assimilieren.
Ich beginne, mein Bewusstsein von etwas mit der Selbstbewegung meines Inne-
ren zu synchronisieren. So fithrt mich noch mein Kreisen in mir aus mir heraus,
ins Offene: Ich evolviere in Koevolution mit dem Auflen, das ich, indem ich ihm
meine Offenheit leihe, unwillkiirlich der Bewegung meines Inneren anpasse.

Philosophische Intuition 1: Diskrepanz und Grundform

Wenn mich, was mich von auflen her affiziert, dahin bringt, mich an es zu ak-
kommodieren, so verwandle ich, im Gegenzug, die Notigung zur Anpassung ans
AuBen in das Bediirfnis, mich ihm anpassen zu wollen. Die Weise, wie ich mir
das AuBen assimiliere, gibt mir dabei mein Mir-voraus-Sein vor. Nichts anderes
macht philosophische Intuition aus. Sie ist es, die mich in meinem Denken durch
die mich bestimmende Differenz von Innen und AuBen fiihrt, indem sie mich
dahin bringt, denkend in mir Dominanz tiber das mich von auBlen Dominierende
herzustellen.

So sehr Montaigne auch sein Fassungs- und Denkvermdgen als »schwan-
kend, strauchelnd und stolpernd«(’ abwertet, auch wenn er weil}, dass er nie an
die bewunderten >guten< Schriftsteller wird heranreichen kénnen — so lobt er sich
doch seine eigene Hochachtung fiir sie, die Fihigkeit, »den himmelweiten Un-
terschied zwischen ihnen und mir zu erkennen«’. Wihrend er sich auch selber

5 Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 352.
6 Michel de Montaigne: Uber die Kindererzichung. A.a.O., S. 182.
7 Ebd, S.183.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 123

von denen ausnimmt, die er verehrt, so weil3 er doch um die Unabtretbarkeit sei-
ner eigenen Urteilskraft, die ihn jene hoch schitzen lisst.® Der Entwicklung und
Erprobung eben dieser Urteilskraft dient das Schreiben seiner Essays. Mit ihnen
konstituiert sich, nach Jean Starobinski*, ein selbsterzieherischer, ichbildender
Raum.” Indem Montaigne ihn sich schreibend aufschlieft, tritt er in Beziehung
zu sich selber, wird sein eigener Beobachter und Richter. Im und als Durchgang
der Distanz zu sich selber, seinen Unbeholfenheiten und Nachldssigkeiten, bildet
sich erst sein Ich. Es ist, paradoxerweise, die Ausschreitung der Diskrepanz zu
seinen eigenen Idealvorstellungen, die seinem Ich Legitimation und Halt verleiht
— die es stark macht. Indem es sich der Erfahrung jener Diskrepanz aussetzt,
wird es an die Empfindung seiner Grundform herangefiihrt. Aus deren Empfin-
dung heraus lernt es sich in seiner Selbstverschiedenheit sehen, ohne Schaden zu
nehmen, um sich von dorther, — wie im Fall Montaignes —, mittels des Schrei-
bens, immer neu zusammenzufiigen, wofiir denn der Essay, als »Versuchg, die
Text- und Denkform par excellence bereithilt.

Das essayistische Schreiben gibt ihm, Montaigne, Identitét, gerade indem es
die Schwichen seines Autors zum Gegenstand nimmt. Aus der Sicherheit der im
Innern des schreibenden Ichs vorgefundenen Grundform heraus spielt das Ich die
empfundene Differenz zu sich selber durch. Dabei kommt der Schreibende im-
mer wieder auf die empfundene Grundform als Ausgangspunkt seiner philoso-
phischen Intuition zuriick. Uber diesen Prozess gewinnt der Schreibende ein
immer deutlicheres Gefiihl fiir die Objektivitat seines Selbst: zundchst negativ, in
Erfahrung der Differenz zu sich selber, dann affirmativ, indem sich die erfahrene
Differenz zu einem Lernen formiert: als Essay formuliert. In der immer wieder
aufs Neue durchlaufenen Differenz zu sich selber baut sich das Selbst in der Lo-
gik dieser Objektivitit permanent um. Im Zuge seines schreibenderweise reali-
sierten Selbstumbaus verwandelt sich Montaignes eingestandene Schwéche in

8 Vgl ders.: Uber den Diinkel. A.a.0., S. S. 535. — Wie wir weiter unten (Kap. XI) se-
hen werden, ist unser Diskrepanzbewusstsein Grundlage unseres moralischen Be-
wusstseins {iberhaupt: Bei aller Unterschiedlichkeit religios fundierter Moralen sind
sie sich doch alle darin einig, von uns ein Verhalten zu erwarten, deren Verwirkli-
chung niemandem von uns gelingt — was uns gleichwohl nicht davon abhilt, deren
normative Triftigkeit zu akzeptieren. Vgl. Clive Staples Lewis: Uber den Schmerz.
GieBlen 1995, S. 171.

*  Jean Starobinski (geb. 1920), Schweizer Literaturwissenschaftler und Philosophiehis-
toriker. Erhielt 1984 den Balzan-Preis fuir Literaturgeschichte und Literaturkritik so-
wie 1998 den Karl-Jaspers-Preis der Stadt Heidelberg.

9 Vgl. Jean Starobinski: Montaigne. Denken und Existenz. Frankfurt/M. 1989, S. 50.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

124 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

konstruktive Potenz, seine gefithlte Unterlegenheit in so selbstkritische wie hu-
moristische Souverinitidt. Das Buch, an dem er schreibt, wird zur Werkstitte ei-
ner sich in der Absolvenz der an ihm selbst erfahrenen Innen-AuBen-Differenz
herstellenden Ichstirke. Solche Stirke vermag kein Wille, keine Disziplin, keine
Moralitit hervorzubringen, sondern einzig die Freiheit und der Mut, im Einge-
stindnis der eigenen Begrenztheit in eine eigene Gang- und Denkart zu finden
jenseits allen, sei es moralischen, sei es bildungsbeflissenen Ehrgeizes, der uns
an den erfahrenen Unerreichbarkeiten bloB hart werden lieBe."

Indem Montaigne die von ihm zitierten Autoren zu Zeugen seiner unerreich-
ten Idealvorstellungen macht, billigt er ihnen einen steuernd-integrativen Platz
innerhalb seines Schreibens zu. Er wird sich selbst zum >Stoff¢, den er mit den
Mitteln seines sich vertiefenden Diskrepanzbewusstseins durcharbeitet. So ge-
winnt er, wie wir gesehen haben, iiber die zunehmende Schonungslosigkeit in ei-
genen Dingen ein umso gelasseneres Selbstbewusstsein, dem die eingesehenen
Defizite zum Jungbrunnen werden, nicht zuletzt ablesbar an der bewunderungs-
wiirdigen Lassigkeit seines Stils. Auf eben diesen Stil hin wird Montaigne die
Zitate seiner Lieblingsautoren, die seinem Denken vordergriindig Kontur und
Halt verleihen, einen manipulativen Dreh geben — schon dariiber, dass er ihnen
einen neuen Kontext, eben den seiner Selbstversuche, verleiht. Er ist es, der kraft
seines Stils Dominanz tiber seine eigenen Defizite erringt, indem er den erfahre-
nen Abstand seines Selbst zu seinem eigenen Ideal zum autonomen Selbstauf-
und -umbau seines Ichs nutzt."

Das Ich ist drei in eins: Agent, Material und Resultat seines Schreibens. Es
stellt sich im ausgelagerten Milieu eines immer neu ansetzenden, im Ganzen un-
abschliebaren Textes her. Montaigne baut sein Ich, essayistisch, iiber den Um-
weg seiner Anhénglichkeit gegentiber den fiir ihn unerreichbaren >guten< Auto-
ren auf, dariiber, dass er seine Anhénglichkeit in den Dienst des selbstdiskrepan-
ten Selbstbezuges stellt. Hier, im Durchlauf der Differenz zu sich, seinem
Ungeniigen an sich selber, erlebt er sein Streben nach Unabhéngigkeit in Koexis-
tenz mit der Einsicht in seine Strukturdeterminiertheit. Wie die eingestandene
Vorbildlichkeit der Anderen, ihr Zitiertwerden, vordergriindig seinen Sinn fiirs
Eigene durchkreuzt, so findet er doch kraft der Lassigkeit seines Stils, in Form
der Unterbietung, einen Ausweg in die Unabhéngigkeit bei Beibehaltung der
Bindung an seine Ideale. Es ist eben diese Koexistenz, die der Ich-Stirkung
dient, allein schon deswegen, weil das Ich gezwungen bleibt, immer wieder aufs

10 Vgl. ebd., S. 52f.
11 Vgl. ebd., S. 107, 168ff. und 172.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 125

Neue die innen wie auflen vorgefundene Innen-Aufen-Differenz zu durchlau-

12
fen.

Philosophische Intuition 2: Pseudophilosophie

Wenn Denken innerliches Handeln ist, so bendtige ich, um zu denken, innere
Freiheit. Ich finde sie in Form bereits bewiltigter Innen-Auflen-Differenzen vor.
Mein Gefiihl fir meine innere Freiheit festigt sich mit deren Bewiltigungen,
dem Verspechen auf progressiven Selbstbesitz in erfahrener Gestaltbarkeit der
mich bestimmenden Verhiltnisse, der Erfahrung, mein eigenes Unterschieden-
sein vom Auflen diesem hinzufiigen zu kénnen. Die Erfahrung einer einmal er-
langten inneren Dominanz iiber eine duflere gibt mir Hoffnung und Kraft, die
mich bestimmende Differenz von Innen und Auflen auch weiterhin auf eigene,
meiner inneren Selbstbewegung gemifle Weise zu bewiltigen. Es sind diese Er-
fahrungen, die meine Wahrnehmungen und mit ihnen meine Erwartungen an die
erscheinende Welt bestimmen. Sie entscheiden dariiber, in welchem Ausmal ich
Verdnderungen innerhalb der erscheinenden Welt nicht nur erdulde, sondern sel-
ber zu initiieren vermag: inwieweit ich, von mir selbst besitzergreifend, mich der
dufleren Welt hinzufiige, ich innerhalb meiner Individuation mit den Verhéltnis-
sen, in denen ich lebe, koevolviere, sodass ich in der Welt zunehmend meinen
Platz finde.

Wenn mein Denken, als inneres Handeln, die Selbstiibereinstimmung meiner
selbst in Hinblick auf ein noch zu denkendes Drittes von Innen und Auflen, de-
ren Differenz ich augenblicklich durchlaufe, realisiert, so sorgt meine philoso-
phische Intuition dafiir, dass ich fiir das sich in und auBerhalb meiner Offnende
offen sei. Sie macht mich bereit zur innerlichen Assimilation einer drauBlen
wahrgenommenen Bedeutsamkeit: Ich erkenne, dass, was ich draulen fiir be-
deutsam halte, der Gerichtetheit meiner Wahrnehmung komplementér ist. Wie
der Gerichtetheit meiner Wahrnehmung ein intentionales, auf etwas auB3erhalb
meiner bezogenes Bewusstsein vorgelagert ist, bedeutet der schiere Umstand ei-
ner wahrgenommenen Bedeutsamkeit, dass sich etwas mir noch nicht erschlos-
sen hat. Was aber wire dessen ErschlieBung anderes als der Eintritt in eine neue
Innen-AuBen-Differenz, in deren Durchlauf ich mich selbst erschlosse?

Ein Denken, dessen ErschlieBungen nicht auch SelbsterschlieBungen wéren,
das unverbunden bliebe mit meiner inneren Selbstbewegung, das vielmehr >er-
lernt< wire, wiére nicht nur nicht mein Denken, sondern gar kein Denken. Ich

12 Vgl. ebd., S. 179f,

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

126 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

wiirde mir, im Gegenteil, per >Denkenc selber zu denken abgewdhnen, d.h. mich
als bereits Denkenden, bereits so Denkenden abschaffen. Ich wiirde mich, wie-
der und wieder, zwingen, meinen eigenen Intuitionen zuwiderzuhandeln. So for-
dert Whitehead zurecht, das Lernen aus der Philosophie zu Verbannen”, in dem
Sinne, dass zwar immer etwas, nicht aber das Denken selbst zu erlernen sei bzw.
nur um den Preis eben des eigenen Denkens. Ein derart erlerntes Denken lie3e
mich an mir vorbeidenken; es hielte mich davon ab, dem, was ich zu verstehen
suche, mein Inneres zu leihen, mich in freiwilliger Selbstdezentrierung an es zu
verlieren bzw. iiberhaupt erst zu bekommen, d.h. mich auf komplementire —
meinem objektiven Selbst annihernde, komplexere — Weise neu zu zentrieren.
Stattdessen wiirde ich mir von auflen eine Selbstdezentrierung aufnétigen lassen,
die mich nicht nur nichts lernen, sondern progressiv verlernen ldsst, selber zu
denken.

Meine philosophische Intuition mobilisiert Prozesse, die mich nicht nur et-
was, sondern etwas iiber mich und von mir selbst lernen — mich als selbstlernen-
des System kennenlernen — lassen'®. Lernen ist nicht nur, akkommodativ, auf ein
zu Lernendes bezogen, sondern assimilatorischer Akt des Lernenden selbst:
Selbstaufbau, Orthogenese, Negentropie. Es kann nicht darum gehen, von ir-
gendjemandem denken zu lernen, sondern, angesto3en — »gestort« — vom Denken
Anderer, von seinem eigenen Denken zu lernen, d.h. iiber den Umweg des Au-
Ben mit sich selber zu koevolvieren: meinem eigenen Voraussein, je aufmerksa-
mer nach aulen, desto riickhaltloser nach innen zu folgen. Ich wiirde lernen, um
meiner selbst willen von mir selber abzusehen.

Wo ich auf »gelernte« Weise déchte, wire ich dagegen auf systematische
Weise von mir getrennt. Mit jedem Gedanken inszenierte ich die Trennung von
mir neu. Statt Abstand zu mir zu suchen, suchte ich die Selbstferne. Philosophie
wiirde zu Pseudophilosophie: Das Denken 16ste sich von seinem eigenen Anlass,
davon, dass es nach einem Ausweg aus der Verklammerung durch die mich auch
im Denken bestimmende Differenz von Innen und Auflen fahndet. Statt auf mein
Genotigtsein zum Denken selbst denkend zu antworten, hitte mein Denken,
pseudophilosophisch, Antworten auf Fragen parat, die ich von mir her nie stellen
wiirde. Denken, als Sekunddrprozess im Sinne Freuds verstanden, wird von den
zum Denken dringenden Primérprozessen — den erfahrenen Liicken und Auf-
schiiben — getrennt. So wird Denken im wahrsten Sinne sinn- und funktionslos,
um, von allem Widerstdndigen einerseits, allem Begehren andererseits freige-
worden, »kulturell< zu reiissieren.

13 Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 56.
14 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 269 und 301.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 127

Bedeutung und Ausdruck

Ich bediene mich der Worte nicht, um eine Wirklichkeit auszusagen, sondern
mich auf sie als etwas mir Widerstehendes zu beziehen. Dariiber bekomme ich
mich selber zu spiiren: Nicht nur, dass Worte nicht die Wirklichkeit wiederge-
ben; sie geben mein eigenes Unterschiedensein von ihr wieder. Aus diesem Be-
wusstsein heraus messe etwas Bedeutung zu, genauer: die Bedeutung, etwas
Wirkliches zu sein. Wirklich aber ist etwas immer nur unabhingig von mir, dar-
iiber, dass es mir, meinem Gewusstsein durch mich, widersteht.

Jaspers zufolge stellt das Vorkommen von Bedeutung einen Grundbezug dar,
»der das Sein in einer Spaltung zeigt«". Analog zur Intentionalitit unseres Be-
wusstseins ist Bedeutung Bedeutung von etwas, von dem derjenige, der es be-
deutsam findet, ausgeschlossen ist. Die Bedeutsamkeit, die ich etwas zuspreche,
spreche ich ihm sozusagen stellvertretend fiir sein Selbstsein zu, an das ich nicht
heranreiche. Umgekehrt ist mir erst dartiber, dass ich mich einer Sache, aus dem
Gefiihl ihrer Bedeutsamkeit heraus, zuwende, von deren Innerem ich mich selber
ausgeschlossen weil, Sprache geschenkt.'® Die direkte Referenz auf Sprache
(auf den sprachlichen >Sinn« einer Sache) ohne den Umweg einer Sache, an de-
ren empfundener Bedeutsamkeit ich mich fiir Momente vergesse, d.h. sprachlos
werde, wiirde die Innen-AuBen-Differenz, deren Durchlauf mich iiberhaupt zu
Sprache und zum Sprechen bringt, kassieren. Sprechend >entspreche« ich weder
der Sprache noch der Wirklichkeit. Ich ermittle bloB traumwandlerisch Verbin-
dungen zwischen Innerem und AuBerem, um das von mir Ermittelte sowohl nach
innen, zum Aufbau meiner selbst, zu nehmen, als auch nach auf3en hin auszudrii-
cken, mich den Anderen als jemanden zeigend, der von der Wirklichkeit unter-
schieden ist und eben diese Unterschiedenheit — sich selbst ausdriickend —, dem
AuBen hinzufiigt.

Klaus Heinrich™ hat unser halb intentionales, halb ontologisches Verhiltnis
zu Sprache in ein kreuzweises Paradox gefasst. Danach hat nur der Sprache, der
sich von allem getrennt weif3, wiahrend die Potenz von Sprache gerade darin be-
steht, Trennungen zu iiberwinden.'” Ich iiberwinde Trennendes, indem ich, aus
mir herausgehend, meine innere Sprachlosigkeit tiberwinde. Sprachlosigkeit ist

15 Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 396.

16 Vgl. ebd., S. 398.

*  Klaus Heinrich (geb. 1927), deutscher Philosoph in der religionsphilosophischen
Nachfolge Paul Tillichs.

17 Vgl. Klaus Heinrich: Versuch tiber die Schwierigkeit nein zu sagen. Basel und Frank-
furt/M. 1982, S. 100.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

128 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

ein inner-, kein vorsprachlicher Zustand. Diesen kénnen wir uns gar nicht vor-
stellen, da wir fiir dessen Vorstellung wiederum Sprache benétigten. Sprachlos
verharre ich vor der Pforte einer Innen-Aufen-Differenz. Sprechenderweise gehe
ich aus mir heraus und damit aus der Sprache, in die ich gleichsam von Geburt
an gehiillt bin. Wie ich mich in meinem Herausgang aus mir noch mitnehme, ist
der Austritt aus meiner Sprache wiederum ein sprachlicher Vorgang. Aus ihr —
mir — heraustretend, stelle ich sprechend eine Verbindung zu etwas Abwesen-
dem, latent Anwesenden, her. Ich stelle eine Verbindung zu ihm her, so sehr
mich seine Abwesenheit beunruhigt. Die Verbindung zu etwas, die ich sprach-
lich herstelle, indem ich etwas auflerhalb meiner Bedeutung zumesse, dient nicht
zuletzt meiner eigenen Beruhigung und Stabilisierung.

Denkend werde ich meiner anféinglichen Verspatung gegeniiber einer Diffe-
renz von Innen und Auflen inne, die mich, sei es von innen, sei es von auflen her,
zum Denken bringt. Denkend erfahre ich mich je schon von einem zu Denken-
den zum Denken gendtigt. Andererseits finde ich mich als bereits Denkenden
vor, der sich nicht nur gegeniiber einem zu Denkenden drauBen, sondern seinem
eigenen Inneren gegeniiber verspitet. Meine anfingliche Verspatung ist, parado-
xerweise, Quelle meiner Freiheit, als Aufruf, mich in meinem Bestimmtsein zu
diesem wiederum selbstbestimmt zu verhalten. Mit jedem Gedanken, jedem
Wort, jeder Geste, so ungeschickt und unangemessen auch immer, verhalte ich
mich als Ich. Ich trete aus der Umschlossenheit meines Bestimmtseins durch ei-
ne spezifische Innen-Aufen-Differenz, meinem stummen Eingeschlossensein in
mir, heraus, exponiere ich mich vor den Anderen und mir selber.

Dass ich immer und tiberall einer Innen-AuBen-Differenz unterliege, gibt mir
Anlass und Raum, mich auszudriicken, den ich nicht hitte, wire ich eins mit
dem Auflen oder wiisste ich schon, wer ich bin. Wie ich mich gegeniiber der
mich jeweils bestimmenden Differenz von Innen und AuBlen verspéte, bin ich als
innerlich-selbstbestimmtes Wesen schon tiber sie hinaus: mir selbst voraus. Von
dorther stelle ich in mir Dominanz {iber das her, was mich von au3en her domi-
niert. Dass ich das Aufen als tiberméchtig erfahre, macht es nicht nur nétig, son-
dern weckt in mir das Bediirfnis, an dieser Erfahrung mein Inneres zu vertiefen
und zu weiten. Das Auflen ist, auf meine Weise bewiltigt, gleichsam mit mei-
nem ihm von mir gelichenen Inneren angefiillt, wihrend mein Inneres im Her-
ausgang aus sich selber, mit etwas konfrontiert, was es nicht schon selber ist,
sich tiberhaupt erst als Inneres erlebt.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 129

Als differenzbewiltigendes, geistbegabes Wesen bin ich, wie gesagt, nicht
schon durch meine Haut begrenzt.'"® Ich bin auBerhalb meiner noch bei mir,
gleich der Sprechblase, woriiber sich im Comic eine Person in ihr Aullen verldn-
gert.lg So driicke ich, wenn ich etwas nach auflen hin ausdriicken will, es doch
immer an und mit mir aus. Andererseits stellt mein Selbst keine Substanz dar,
die ich zum Ausdruck bréchte; ich driicke genau genommen nie mich, sondern
eine Beziehung von mir zu etwas aus. Ich driicke sie in eins mit meiner Bezie-
hung zu mir selber aus; ich muss sie — mich — auszudriicken, weil ich, mittel-
punktlos, immer neu meine Selbstvermittlung leisten muss, um iiberhaupt ein Ich
Zu sein.

Unterschied: Information; Identitét: Zeit

Wahrnehmung ist Wahrnehmung von Unterschieden. Eine »Information« ist die
Nachricht von einem wahrgenommenen Unterschied.” Jede Information, die ich
iiber meine Sinnesorgane aufnehme, bewirkt eine Unterscheidung, die in und an
mir fortwirkt. Ich selbst bin es, der, gleich dem Regler einer Maschine, einen
wahrgenommenen Unterschied in eine interne Mitteilung umwandelt und ler-
nend weiterleitet.

Gregory Bateson gibt das Beispiel eines Holzfillers, der mit jedem Hieb sei-
ner Axt eine Kerbe am Baum hinterlisst.”' Diese bringt ihn dazu, die Kerbe wei-
ter vertiefen zu wollen. Der Prozess des Holzfillens, der sich im Holzfiller voll-
zieht, geht von auBlen nach innen wieder nach aulen — vom Baum {iber die
Augen ins Gehirn zu den Muskeln zuriick zur Axt, zur Hand, zum Hieb, zur
Kerbe, zum Baum. In die Sprache der Selbstregulierung, von sich selbst verar-
beitenden Informationen, tibertragen, durchléuft der Prozess an jeder Stelle eine
Differenz: Der Holzfiller findet nicht nur einen Baum, sondern schon spezifi-
sche Unterschiede an diesem vor, die wiederum Unterschiede auf der Netzhaut
seiner Augen, in seinem Gehirn, seinen Muskeln usw. bewirken. Im Riicklauf
veranlassen die verarbeiteten Unterschiede einen Unterschied in der Bewegung
der Axt. Diese wiederum zieht einen Unterschied im Hieb und am Ende der

18 Vgl. Gregory Bateson: Auswirkungen bewufiter Zwecksetzung auf die menschliche
Anpassung. In: Okologie des Geistes, S. 583.

19 Vgl. ders.: Geist und Natur, S. 164.

20 Vgl ebd., S. 40.

21 Vgl. im Folgenden ders.: Die Kybernetik des »Selbst«: Eine Theorie des Alkoholis-
mus. In: Okologie des Geistes, S. 408ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

130 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Kerbung nach sich. Die Innen-AuBlen-Differenz, tiber die sich ein Organismus
(Holzfdller) in struktureller Kopplung an seine Umwelt (Baum) konstituiert, er-
offnet in seinem Organismus Kreisldufe innerer Verarbeitungen, die als interne
Umwandlungen von Unterschieden vonstattengehen. Wenn der Organismus du-
Bere Impulse zu Informationen verarbeitet, die seine Selbstorganisation regulie-
ren, so benotigen diese Verarbeitungen Zeit, wie die Verarbeitungen selber Zeit
generieren. Es entstehen Regelkreise, die nicht nur eine bestimmte Zeit bendti-
gen, durchlaufen zu werden, sondern wiederum Regelkreise er6ffnen, die ihrer-
seits neue Zeitschlaufen herausbilden: Aus dem Gedéchtnis bereits geleisteter
Verarbeitungen heraus wird so der Output eines Organismus sich selbst zum In-
put.

Schafft Selbstorganisation, auf diese Weise, von sich her aber schon Identi-
tdt? Dafiir miisste der Organismus einen Begriff von sich selber aus der Auflen-
perspektive gewonnen haben. Wir miissen uns wenigstens einmal in unserer
Subjektivitdt duBerlich geworden, d.h. imstande gewesen sein, uns an uns zu er-
innern — als Wesen, die nicht mehr die sind, die sie einmal waren, und uns gera-
de dariiber, tber alle Verdnderung hinweg, als uns selbst wiedererkennen. Wir
werden, die wir sind, in der Zeit. So wie sich Zeit in unseren Individuationen ab-
lagert, vergehen wir mit ihr. Uns voraus, werden wir uns mit jedem Moment zu
Vergangenen, zum Aullen; stellvertretend fiir die Wirklichkeit im Ganzen wissen
wir, dass das Auflen, zu dem wir geworden sind, ein duferlich gewordenes ehe-
maliges Innen ist. Erst dariiber, in der Erinnerung an den, der ich nicht mehr bin,
shabe« ich mich iiberhaupt als innerliches Wesen.”

Von daher ist auch die Suche nach der vergangenen Zeit nicht auf die Ver-
gangenheit, sondern auf die Zukunft gerichtet. Sich zu erinnern heifit zu lernen:
aus einem Vorgefiih] heraus leben — sein eigenes Leben »darleben< — zu lernen.”
Mir selbst voraus, mir selbst nachfolgend, auf mich selber zuriickblickend, greife
ich, aus mir herausgehend, meiner eigenen Zukunft vor, um mich im Fortgang
von der ersten Person in die dritte und wieder zuriick in die erste zu verwandeln.
Zu mir zuriickkehrend, merke ich, dass ich nicht mehr derselbe bin; die Welt, in
der ich lebe, ist nicht mehr dieselbe. Ich habe meinen Weg durch die Differenz
von Innen und Auflen und mich dabei selbst neu in Empfang genommen; ich
verandere mich, altere und bleibe doch im Innersten wie ungeboren.

Nach Freud bleiben wir lebenslang zu einem Drittel ungeboren, demselben
Drittel, das uns zu schlafen zwingt: Alln4chtlich wenden wir uns von der Au-
Benwelt ab, die wir in Kontinuitét gar nicht ertragen konnten. So ungern wir zur

22 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 112ff. und 116.
23 Vgl. Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 7 und 55.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DENKEN ALS ANGEWANDTE WELTLOSIGKEIT | 131

Welt gekommen sind, so schwer fillt uns, gleich einer Geburt, unser allmor-
gendliches Erwachen.* Es ist dieses Gefiihl bleibender Ungeborenheit, woriiber
ich in Kontakt zu meinem inneren Akosmismus trete. So wie ich mich gendtigt
sehe, immer neu zur Welt zu kommen, so notigt mich der Akosmismus meines
Inneren, zu denken, d.h. mein Unterschiedensein vom Aullen als mich bestim-
mende Differenz noch einmal in meinem Inneren durchzugehen. Sich denkend
voraus zu sein, aus sich herauszugehen und sich zur Welt zu bringen — sich ihr
hinzuzufiigen —, ist ein und derselbe Vorgang.

Teilhabe durch Selbstabstand

Wo jemand Abstand zu sich gewinnt, entsteht Zeit; mit ihr entfaltet sich ein
Selbstwerden. Mein Denken steuert dieses Werden, wihrend es selber, transzen-
dental, als angewandte Weltlosigkeit, diesem Werden entzogen ist. Denken voll-
bringt sich jéh: Es halt einen Anfang wach, zu dem es selbst nie gelangt. Es ant-
wortet immer nur auf eine Differenz von Innen und Auflen, angesichts derer es
seiner eigenen Verspatung gegeniiber dem zu Denkenden innewird. Komme ich
auch denkend zu keinem Ersten und Letzten, kommt doch mein Denken, akos-
misch, gewisserweise davon her. Anders konnte ich nichts lernen — von mir sel-
ber am allerwenigsten. Ich wiére bar aller philosophischen Intuition. Ich wiirde
denken, was ich denken will bzw. was andere wollen, dass ich es denke. Das
aber ist wie nicht zu denken. Denken ist, im Gegenteil, freiwillige Selbstdezen-
trierung, Abstandnahme vom eigenen Wollen, Brechung des Zwangs zu Egozen-
trik und Rechthaberei.

Innerlich handelnd, mich dezentrierend, enteigne ich mich meines eigenen
Inneren: Ich gehe mittels des Denkens aus mir heraus. Ich nehme mich dabei
noch mit, derweil ich in meinem Mir-voraus-Sein auf einen unerreichbaren Fix-
punkt ausgerichtet bin; von ihm her beziechen mein Denken seine Richtung und
ich meine Einheit mit mir. Solange ich lebe, erhilt sich dieser Bezug. Aus ihm
heraus verbinde ich traumwandlerisch, was mich von auflen anspricht, mit der
Artikulation meiner selbst. So haftet noch dem klarsten Denken, von einer Intui-
tion geleitet, etwas Traumerisches an. Hieraus bezieht es sowohl seine Kraft zum
Selbstabstand als auch zu seinem Streben nach Objektivitit. Auf diese Weise
bleibe ich durch alle Verdnderungen hindurch mir selbst als Selbst wiederer-
kennbar. Im gleichen Maf3e bleibe ich mir aber auch wie ungeboren. Eine Erfah-

24 Vgl. Sigmund Freud: Vorlesungen zur Einfithrung in die Psychoanalyse. 5. Vorle-

sung: Schwierigkeiten und erste Anndherungen. A.a.O., S. 106.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

132 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

rung, die mir einerseits das Zutrauen verleiht, jederzeit ich selbst zu sein, ande-
rerseits mir abverlangt, mir und den Anderen das Versprechen meiner Integritit
zu geben. Mein Versprechen, inmitten aller Verdnderungen ich selbst zu bleiben,
gibt mir, unter den Bedingungen der Endlichkeit, einen Begriff vom Unendli-
chen. Jede zu durchlaufende Innen-AuBlen-Differenz gibt mir hierzu neuerlichen
Anlass. Je weiter ich mir durch die sich mir bietenden Differenzen folge, desto
anonymer werde ich mir — aber auch ichstérker. Ich werde meiner in dem Mal3e
sicherer, wie ich mich infrage zu stellen vermag, ohne fiirchten zu miissen, mir
dabei verloren zu gehen.

Ich finde mich von etwas in Bewegung gesetzt, das frither ist als mein Ich,
frither als alles Handeln, Wollen und Denken. Gibe es nicht dieses Vorher, mein
Handeln, Wollen oder Denken hitte buchstéblich keinen Sinn. Alles wire glei-
chermaflen erlaubt und vergeblich. Die natiirliche Bewegung, der ich je schon
unterstehe, heifit in platonischer Tradition »Eros«. Indem ich mich handelnd,
wollend und denkend dem gleichmache, was friiher ist als ich selber, {iberant-
worte ich mich der Teilhabe alles Lebendigen daran, dass es gut ist zu leben. Ein
Name fiir unsere Selbstiiberantwortung an jene Teilhabe ist »Liebe«. Liebend
mache ich mein Leben einem Lebens- und Liebenswerten wert. Es ist dieses un-
willkiirliche Streben nach Teilhabe an etwas, das uns, so wenig es uns zum Ei-
gentum wird (wir das Leben nie ganz ermessen und ausschopfen), wir uns viel-
mehr ithm verdanken, uns in all unserer Verschiedenheit miteinander kreatiirlich
verbindet.”

Um ich selbst zu sein, muss ich dem folgen, was mich mehr als nur mich
selbst, tiber allen Selbsterhalt hinaus, lieben l4sst. Liebend mache ich mich jener
Selbstiiberschreitung gleich, die allen natiirlichen, sich selbst organisierenden
Prozessen eigen ist: Indem ich mich meiner selbst freue, freue ich mich des Le-
bens iiberhaupt — um in nichts als dieser iiber alles hinausgehenden Freude den
Sinn von Leben zu sehen.”®

25 Vgl. Platon: Das Gastmahl (Symposion) 204A-208B.
26 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 35.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

IX Transzendenz der Selbstwahl

Ich gehore mir, aber ich verdanke mich nicht mir. Noch als selbststindiges, in
sich stehendes, aus sich handelndes Wesen verfiige ich nicht tiber die erste Initia-
tive — tiber mich selbst schon gar nicht. Ich bin, wie Jaspers sagt, mir selbst ge-
schenkt." Ich existiere im Wissen um Transzendenz als diejenige Macht, durch
die ich erst »ich« bin.

Freies Wollen und transzendentes Miissen

Ich finde mich vor, aber ich >habe< mich nicht schon: Ich muss erst in ein Ver-
héltnis zu mir finden. Ich muss, um ich selbst zu sein, mich als dieses Selbst
wihlen, als diesen bestimmten Menschen, der ich einerseits (als objektives
Selbst) schon bin, zu dem ich andererseits erst werde (der sein subjektives Selbst
seinem objektiven annéhert). Aber wihle ich mich denn wirklich, explizit? Ich
wihle mich, indem ich tiberhaupt, irgendetwas, wéhle, immer schon als Wéhlen-
den mit.

Mein subjektives Selbst steht, auch wenn es nicht ausdriicklich weifl oder
will, in Beziehung zu meinem objektives Selbst. Diese Beziehung heifit »Frei-
heit«. Frei bin ich mir selbst voraus. Das Mir-voraus-Sein hat die Struktur einer
aufgeschobenen Selbstbegegnung, einer vorzeitlichen Wiedererinnerung; es
bringt das Dunkel meines Woher in die Helle dieser Welt, der Verhiltnisse, in
denen ich hier und heute lebe. Frei, verfiige ich iiber einen mir innerlichen — aus
dem Akosmismus meines Inneren rithrenden — Grundabstand zu den Verhiltnis-
sen, in denen ich lebe, inklusive zu mir selber. Dies macht und hélt mich frei
noch inmitten realer Unfreiheit. Nur ein freies Wesen weill um seine Unfreiheit.

1 Vgl. Karl Jaspers: Einfiihrung in die Philosophie. Miinchen 1973, S. 36.
2 Vgl ders.: Von der Wahrheit, S. 79.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

134 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Ich sehe mich, vom AuBen bedridngt, von ihm auf die Differenz von Innen und
AuBlen gestoBlen, die mich nicht nur von auflen, sondern ebenso von innen her
bestimmt. Das Verhiltnis, das ich zur duBleren Wirklichkeit einnehme, ist in
meinem Verhéltnis zu mir selber vorgebildet, und umgekehrt. So finde ich mich
anldsslich des mich bedridngenden AuBlen umso klarer vor mich selbst gestellt,
vor die Notwendigkeit, mich als dieses Selbst zu wihlen.

Mit jeder Wahl, die ich treffe, so alltdglich und banal sie auch sei, entscheide
ich tiber mich als Wahlenden, dariiber, wer ich sein will. Mit jeder bewussten
Wahl meiner selbst spiele ich die Kontingenz meiner schieren Existenz durch,
um mich im Riicklauf, in Annahme des Geschenks meiner selbst, immer wieder
neu als selbststéndiges, selbstverantwortliches, entscheidungsfihiges Wesen zu
gewinnen. Jede Wahl ist solch eine implizite Selbstwahl und als diese transzen-
dent, d.h. durch meine Freiheit bestimmt. Zugleich kann ich niemals jemand an-
deres sein als ich selbst. Dabei verbleibe ich stets in den von meinem objektiven
Selbst gezogenen Grenzen; hinter ihm bleibe ich einerseits, als subjektives
Selbst, lebenslang zuriick, wéhrend ich mich andererseits auf mein objektives
Selbst hinbewegen, meine Grenzen aufsuchen muss, um zu werden, der ich bin.

Ich weil} nicht, was friiher ist: ich oder mein Wille zu mir. Weil ich es nicht
weiB, muss ich mich selbst wollen: Nichtwissen heift Wollenmiissen®, freies
Wollen ist transzendentes Miissen®. Der Freie hat seine Wahlfreiheit nicht selbst
gewihlt; sie ist ihm, als Integral seines Sich-selbst-Habens, mit seinem Sich-
geschenkt-Sein mitgegeben. Ich verfiige iiber mich als freien Menschen, nicht
aber iiber die Tatsache, dass ich frei bin. Indem ich mich als so Wihlenden wéh-
le, mache ich der Transzendenz, durch die ich bin, das Gegengeschenk meiner
Selbstverantwortlichkeit. Auch wenn ich nicht tiber die erste Initiative verfiige,
bin ich doch fiir mein Leben verantwortlich. Verantwortung fiir mich iiberneh-
mend, gebe ich mich zur Antwort auf mein ungefragtes Dasein. Ich mache mich
zum Gegengeschenk, indem ich der Welt mit Selbstausdruck begegne, so lange,
bis mich mir der Tod wieder wegnimmt.

Bevor ich mich fiir mich selbst verantwortlich weil3, weill ich mich bereits
vor etwas verantwortlich, das frither als mein Selbst ist und auch noch nach ihm
sein wird.” Ich kann nicht Verantwortung fiir mich iibernehmen, ohne meiner an-
fanglichen Verspétung gegeniiber dem Rechnung zu tragen, wodurch ich tber-
haupt bin. Gébe es kein Wovor der Verantwortung, konnte ich mich genauso gut

3 Vgl. ders.: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 191.
Vgl. ders.: Der philosophische Glaube, S. 135.
Vgl. Viktor E. Frankl: Grundri} der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O.,
S.111.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 135

von jeglicher Verantwortung entbunden glauben. Beziehungsweise: Meine
Selbstverantwortlichkeit wire meinen ichgebundenen Interessen, Leidenschaften
und Idealen kongruent. Sie wiren ohne die hohere Instanz eines Wovor meiner
Verantwortung zugleich uniiberwindbar.® Meine Selbstverantwortung ablehnend,
wiirde ich mich selbst ablehnen. Ich wiirde ablehnen, zu mir werden, mich —
mein subjektives Selbst — in Ubereinstimmung mit mir — meinem objektiven
Selbst — bringen zu wollen. Mit mir in Ubereinstimmung zu sein, ist nicht meine
Privatsache. Es ist von iiber mich hinausgehender, auch die Anderen betreffen-
der, ethischer Bedeutung.

Im Selbstdurchgang zur Zeitgenossenschaft

Indem der Einzelne sich selbst wihlt, isoliert er sich, um sich damit, paradoxer-
weise, umso mehr in das hineinzubegeben, womit er unvordenklich-vorgeburt-
lich verbunden ist. Er gewinnt sich als Zeitgenosse, indem er sich der Transzen-
denz offnet, durch die er sich in seinem Selbst-geschenkt-Sein annimmt.
Kierkegaard nennt den Vorgang dieser Selbstannahme »Reue«. Um Kontakt zu
sich selbst — seinem objektiven Selbst — zu finden (um dessentwillen er ja wihlt,
wihlend sich als Wiahlenden mitwihlt), muss er gleichsam die Transzendenz
seines Sich-geschenkt-Seins zurlickverfolgen, eben »bereuenc: »in sich selbst zu-
riick, zuriick in die Familie, zuriick in das Geschlecht, bis er sich selbst findet in
Gott«’. Der Einzelne hat das Ganze der Geschichte, in der er steht, nur im
Selbstdurchgang seiner transzendenten Selbstannahme, kraft seiner Féhigkeit zur
Reue als Scharnier aller zukiinftigen Umkehr: Indem ich umkehre, nehme ich
Abschied von meinem naturwiichsig-strukturdeterminierten Gewordensein in
Hinblick auf ein freies, selbstbestimmtes Werden. Die Reue ldsst mich mein
Verstricktsein in mich selbst als so Gewordenen eingestehen und in mir das Ver-
langen entstehen, aus ihm auszubrechen, mit mir selber neu anzufangen. Jede
mit einer Umkehr verbundene Selbstwahl ist ein solcher Ausbruchsversuch und
Neuanfang — eine Wiedergeburt.”

Indem ich in die mich hier und jetzt bestimmenden Differenz von Innen und
Auflen hinein-, durch sie hindurchgehe, werde ich meiner selbst zugleich in sei-

Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 105f.
Soren Kierkegaard: Das Gleichgewicht zwischen dem Asthetischen und dem Ethi-
schen in der Herausbildung der Personlichkeit. In: Entweder-Oder. Miinchen 1980,
S. 774.

8 Vgl ders.: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, S. 28f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

136 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

ner Verbundenheit mit dem Ganzen der Gattung Mensch inne, als ein Individu-
um, das, so sehr es ein eigenstindiges Selbst herauszubilden bzw. sich selbst zu
verfehlen imstande ist, allgemein Menschsein vertritt.” Jede und jeder von uns ist
der erste Mensch — »Adam«. Meine anfingliche Verspitung hat ihr Urbild in der
durch Adam auf uns gekommenen Erbsiinde. Er reprisentiert den immerwéhren-
den Anfang in der Geschichte, seine >Siinde« die menschliche Freiheit, die zu
treffende Selbstwahl eines jeden. Ich gewinne mich als autonom Handelnder und
Denkender, indem ich jene Erbsiinde als meine anfingliche Verspédtung gegen-
iiber der Transzendenz, durch die ich iiberhaupt bin, annehme.

Die Reue macht Ernst mit dem Eingestéindnis meiner anfénglichen Verspé-
tung. Mich meiner Verspétung stellend, mache ich sie zum Material meiner
Selbstwahl. Indem ich mich in der Reue, ausgehend von der mich hier und heute
bestimmenden Innen-AuBen-Differenz, im Riickgang auf meine Determinanten
loskaufe, 6ffne ich mich mir selbst als sich selbst entwerfendes, geschichtliches
Wesen. Die in der Selbstwahl erlangte Freiheit griindet auf nichts als diesem
Loskauf: Ich wéhle mich, meinem inneren Akosmismus entsprechend, aus der
Welt heraus in diese, mich in ihr hinzufiigend, zuriick. "

Mich selbst wihlend, nehme ich mich mithin als noch ungeboren, als jeman-
den, der sich erst zu sich selbst und zur Welt bringen muss. Selbstwahl ist inso-
fern immer auch Selbstentwurf. Der friihe Jean-Paul Sartre” fasst den Menschen
komplett, d.h. jenseits des ihm eignenden geistig-korperlichen Doppelaspekts, als
den Entwurf seiner selbst auf. Der Mensch ist demnach zur Freiheit verurteilt.
Da er keiner Natur angehort, sondern ganz und gar Freiheit »istq, ist er stets au-
Berhalb seiner selbst. Um sich nicht zu verlieren, muss er transzendente Ziele
verfolgen: Er >hatc sich und die Welt immer nur in Form seiner und ihrer (da er
auch in seiner Bezichung zur Welt nicht festgelegt ist) Uberschreitung.''

Freiheit besteht nach diesem Verstéindnis in nichts als der Uberschreitung, zu
der ich gezwungen bin, um ich selbst zu sein. Mein Selbstentwurf ist erinne-
rungslos — nach Kierkegaard: reuelos — wie solipsistisch. Uberschreitung in Per-
manenz fithrt mich nicht dahin, mich belastbar zu entwerfen, auf ein Fernziel hin

9 Vgl ders.: Der Begriff Angst. Frankfurt/M. 1984, S. 72.

10 Vgl. ders.: Das Gleichgewicht zwischen dem Asthetischen und dem Ethischen in der
Herausbildung der Personlichkeit. A.a.O., S. 814.

*  Jean-Paul Sartre (1905-1980), franzosischer Philosoph und Dramatiker. Hauptvertre-
ter des franzosischen Existenzialismus, in dessen Mittelpunkt der kontrafaktische
Selbstentwurf des Einzelnen steht.

11 Vgl. Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus? In: ders.: Drei Es-
says. Frankfurt/M. — Berlin — Wien 1977, S. 35.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 137

zu evolvieren, da es ja nichts gibt, was sich evolvieren lieBe, womit ich in meiner
Selbstwahl koevolvieren konnte. Selbstwahl, in diesem Sinne, ist bloe Flucht
nach vorne, in der nichts mitgenommen, nichts realisiert, nichts verdndert wird.

Ich bin so wenig zur Freiheit verurteilt, wie ich die Bedingungen meiner
Existenz selbst festlege. Ich bin nicht schon frei, wenn ich frei sein will. Mein
Wille zur Freiheit gehort, im Gegenteil, vom Bewusstsein meiner Unfreiheit,
mein Denken von der Einsicht in seine anfdngliche Verspédtung informiert. Ich
verfiige zu keiner Zeit tiber die erste Initiative. Um mich selbst entwerfen zu
konnen, muss ich mich in irgendeiner Weise schon vorfinden. Ich kann mich
nicht zur Génze entwerfen. Ich entwerfe mich lediglich nach Maligabe des Gan-
zen, das ich fiir mich selber bin, weiter. Ich tue dies, indem ich mich der mich
hier und jetzt bestimmenden Innen-Auflen-Differenz konfrontiere, in sie hinein-,
durch sie hindurchgehe, um mir so, in struktureller Kopplung an die jeweiligen
Verhiltnisse, in Koevolution mit dem, was mich determiniert, den Spalt meines
eigenen Spielraums weiter zu 6ffnen.

Freiheit ist, bevor sie eine Frage des Wollens ist, eine der Wahrnehmung und
Selbsterkenntnis. Sie besteht darin, mich in Bedingungen vorzufinden, tiber die
ich nicht verfiige und sie als diese anzunehmen. Sie anzunehmen heif}t bereits,
eine Differenz von Innen und AuBlen wahr-, sie zum Anlass, Ort und Material
meiner inneren Freiheit zu nehmen, um sogleich einen Ausweg aus der aktuellen
Umklammerung von Innen und Auflen zu suchen und diesen dann auch zu neh-
men. Indem ich meine anfingliche Verspdtung, mein Mir-geschenkt-Sein an-
nehme, sinne ich meinem Selbstentwurf unwillkiirlich einen Kontext an. Nicht,
dass ich diesen Kontext klar iiberblickte; ich erspiire ihn vielmehr aus dem Wi-
derspruch, in dem ich mich jeweils befinde, ndmlich dem Gebot, ich selbst zu
sein, mich aus meinem Unterschiedensein von allem, noch von mir selber, be-
greifen zu lernen, bei gleichzeitigem Wissen um mein Verbundensein mit einem
Ganzen, woran ich mit meinem Denken anzuschlieSen suche, wo ich doch weil3,
dass jeder Anschluss wieder eine neuerliche Liicke reiflen wird. Ich finde mich
in meinem Innern von jeher von diesem Widerspruch in Bewegung gesetzt: als
Aufgabe an mich, das Schicksal meiner Individuation mit der Losung dieses Wi-
derspruchs zu verkniipfen.'?

Meine Selbstwahl ist mein Innerpersonlichstes und doch keine Privatsache.
Die Selbstentfaltung des Einzelnen steht in koevolutiondrem Zusammenhang mit
den Bedingungen seiner Existenz, die historisch vorentschieden sind. Indem ich
mich als mir geschenkt annehme, nehme ich die Bedingtheit meiner Existenz mit
an. Mich als Selbst entfaltend, engagiere ich mich nicht nur innerhalb der raum-

12 Vgl. Soren Kierkegaard: Der Begriff Angst, S. 29.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

138 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zeitlichen Strukturen meiner Gegenwart, sondern nehme teil an der Evolution
eben dieser Strukturen."

Individuation und Unendlichkeit: Ordo Amoris

Mich selbst wihlend, wihle ich nicht zwischen mehreren Moglichkeiten, ich
selbst zu sein. Vielmehr geht mir die Vielzahl der Méglichkeiten, ich selbst zu
sein, erst auf, nachdem ich gewéhlt habe. Das Nachdem ist ein Immer-schon; die
Bedingungen meiner Selbstwahl sind mir mit meiner Existenz als vorentschieden
mitgegeben. Meine Selbstwahl besteht darin, die Vorentschiedenheit ihrer Be-
dingungen zu bestitigen, um mich dann, in Annahme und Durchgang der mich
hier und heute bestimmenden Innen-Auflen-Differenz, als von allem, noch von
mir selber, Unterschiedenen zu wihlen. Oder es eben zu lassen: Ich kann ebenso
bewusst an mir vorbei leben. Und doch entgehe ich mir nicht: Ich werde mich
nur nicht entfaltet haben.

Dieselbe Transzendenz, durch die ich mich mir geschenkt weif3, 14dsst mich
im Herausgang aus mir noch bei mir bleiben. Sie erhélt mich mir in meiner inne-
ren Ungeborenheit, meinem unausgesetzten Zur-Welt-kommen-Wollen, Mich-
der-Welt-Hinzufiigen. Was mich dazu bringt, zur Welt kommen, mich ihr hinzu-
fligen zu wollen, entzieht sich mir im selben Mafle, wie mein subjektives Selbst
nicht schon an sich selber, seinem strukturdeterminierten Gewordensein, Geniige
findet. Es hort nicht auf, auf sein objektives Selbst hinzuzielen, ohne dass es je
bei ihm — bei sich selbst — ankdme. Ich erfahre und erschépfe meine Moglichkei-
ten nie zur Ginze. Eher erfahre ich mich und meine Moglichkeiten von den
Grenzen her, an die ich, innen wie auf3en, stofle: Jeder Anstof} an sie l4sst in mir
den Gedanken entstehen, aus mir herausgehen wollen — auch wenn ich es dann
nicht tue.

Befinde ich mich, nach Kierkegaard, in dem Widerspruch, einerseits ich
selbst sein zu sollen, um gerade dariiber, tiber die Gleichzeitigkeit von Vorwirts-
entfaltung und riickwirkender Reue, mich mit dem Ganzen verbunden zu wissen,
so bin ich nach Descartes in den Widerspruch versetzt, als endlicher Geist Un-
endliches denken zu sollen. Gleich dem kierkegaardschen Paradox bleibt das zu
denkende Unendliche dem Denken des Unendlichen unerreichbar. Um aus die-
sem Widerspruch herauszukommen, muss ich diese Unerreichbarkeit mit beden-
ken. Ich muss den Gedanken des Unendlichen auf mich selbst als den, der ihn
denkt, anwenden. In dem Augenblick erfiihre ich ihn als fiir meine Selbstgenese

13 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 348.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 139

konstitutiv; ich wiirde mich in meiner Fahigkeit begreifen, mich selber als be-
grenzt zu begreifen.'

Eben diese Fahigkeit ist, Descartes zufolge, Indiz des in mir wirksamen Un-
endlichen. Nur aus der Perspektive eines gedachten Unendlichen und Vollkom-
menen ndmlich kann ich mich selber {iberhaupt erst als endliches, mangelbehaf-
tetes, zweifelndes Wesen begreifen. Triige ich nicht die Idee solch eines Unendl-
ichen und Vollkommenen in mir, kénnte ich nicht einmal zweifeln. Mein Zwei-
fel hitte keine Funktion. Diese erhilt er erst von jener Idee, von der her ich
meinen eigenen Abstand zu ihr durchspiele. Wie aber ist diese Idee in meinen
Kopf gekommen? Gott selbst hat mir, so Descartes, seine Idee von ihm einge-
pflanzt, auf dass ich meiner als Bewusstseinswesen bewusst werde. Bewusstsein
ist Bewusstsein einer Spaltung — der Diskrepanz von Idealem und Realem, Be-
griff und Wirklichkeit. Was mich zweifeln ldsst, ldasst mich zugleich meinen
Zweifel reflektieren. Die Fahigkeit zu denken beinhaltet bereits die Fahigkeit,
mich als Denkenden zu bedenken. An diesem weltlosen Vermogen erkenne ich
mich als Person wieder. Die Féhigkeit, durch die ich die Idee des Unendlichen
und mich selbst erfasse, ist nach Descartes dabei ein und dieselbe.

Dabei finde ich mich bereits mit Neigungen und Talenten ausgestattet vor.
Erst mit meiner Selbstwahl entscheide ich jedoch dariiber, ob ich zu dem, der ich
bin, auch werden mochte. Mich dafiir oder dagegen zu entscheiden, bietet mir
die mich hier und jetzt bestimmende Differenz von Innen und Auflen, vor die ich
mich gestellt sehe, jedes Mal Anlass. Ich bin frei, die Differenz, die ich vorfinde,
auf meine Weise zu bewiltigen und mich in ihrer Bewiltigung, in Koevolution
mit den mich tragend-bremsenden Strukturen, zu entfalten. Wie ich sie bewilti-
ge, resultiert daraus, wie ich sie vordem bewiltigt habe. Will ich lernen, sie zu-
kiinftig besser, selbstbestimmter zu bewiltigen, so muss ich meine fritheren Be-
wiltigungen bereuen lernen, d.h. in ihnen wiederum eine Innen-AuBen-Differenz
auszumachen verstehen. Sie erst mir gibt einen Anhalt, worin mein Lernbedarf
bestehen soll, um hieraus denn Mut und Kraft zu zukiinftigen freiwilligen Selbst-
dezentrierungen zu schopfen.

Mich selbst wihlend, entscheide ich mich unter Bedingungen realer Unfrei-
heit fiir mein Freisein. Ich entscheide mich, aus der erfahrenen Nichtiiberein-
stimmung mit dem Auflen heraus, gegen die Notigung, mich ihm kongruent zu
machen. Ich nutze die erfahrene Nichtiibereinstimmung mit dem Auflen zur Af-
firmation meines Inneren; ich beginne, in mir Dominanz iiber das mich Domi-
nierende herzustellen. Indem ich die sich mir je auftuende Differenz von Innen

14 Vgl. René Descartes: Meditationen iiber die Grundlagen der Philosophie. Dritte Medi-
tation: Uber das Dasein Gottes. Hamburg 1993, S. 47.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

140 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

und AuBen durchlaufe, bietet sich mir jederzeit die Gelegenheit, mich fiir mein
Freisein zu entscheiden, selbst dann noch, wenn ich mir meine Unterlegenheit
gegeniiber den mich bestimmenden Verhiltnissen eingestehen muss. Ich ent-
scheide mich fiir meine Freiheit auf der Grundlage, dass ich frei bin, dem Um-
stand, dass ich, solange ich lebe, zu keinem Zeitpunkt mit dem Auflen kongruent
bin. Nur sofern ich frei bin, d.h. eine Differenz zwischen Innen und Auflen vor-
finde, kann ich {iberhaupt Unfreiheit empfinden. Meine Freiheit bringt mich, so
verstanden, zuallererst in ein Verhiltnis zu meiner Unfreiheit. Es ist nichts als
dieses Verhiltnis, das ich mit dem Moment der Selbstwahl zum Gegenstand
meiner Freiheit mache. Nicht nur, dass ich mich in mir mit Neigungen und Ta-
lenten ausgestattet vorfinde; ich sehe mich ebenso immer schon von etwas au-
Berhalb meiner in Erregung versetzt. In welcher Beziehung steht das eine zum
anderen? Max Scheler zufolge existiert mit uns eine je schon uns bestimmende
Ordnung unserer Regungen und unseres Liebens, ein »ordo amoris«. Er sagt et-
was dariiber aus, wie ich mit der Welt und mit mir selber koevolviere, wie ich
mich und sie »habe«. Der Ordo Amoris spricht sich in meinen Vorlieben und Ab-
neigungen aus; ich selber bin, als Gesamt meines Liebens und Hassens, sein Re-
sultat."”

Strukturdeterminiert, wie ich bin, bin ich doch auch derjenige, der seine
Strukturdeterminiertheit aufzubrechen, d.h. zu lernen vermag. Ich vermag dies
aufgrund meiner inneren Freiheit, meiner Nichtiibereinstimmung mit dem Au-
Ben, das mich bestimmt. Niemand, nicht einmal ich selber, kann meine innere
Freiheit ermessen; genauso wenig kann ich mein aus ihr folgendes Handeln und
Verhalten prognostizieren. Es ist in dem Mafe unvorhersehbar, wie es nicht kau-
sal erkldrbar sein wird. Heinz von Foerster geht noch einen Schritt weiter. Da-
nach haben wir, wenn wir es mit freiem Handeln und Verhalten zu tun haben,
mit inneren Entscheidungen {iber prinzipiell unentscheidbare Fragen zu tun, Fra-
gen, tiber die nur wir entscheiden, und zwar im Maf3e ihrer dulleren Unentscheid-
barkeit.'® Die Frage, was und wer ich sein will, ist so unentscheidbar, wie sie
vorentschieden ist — wie ich mich als den, der ich bin, bereits vorfinde. In der
von Wissenschaft gepriagten Welt von Foersters heiflit dies, mich entweder als
»Entdecker« oder als »Erfinder« vorzufinden. Meine Freiheit besteht dann nur
mehr darin, mit meiner Entscheidung, was und wer ich sein will, ihre Vorent-
schiedenheit zu bekriftigen: Immer wenn von Foerster mit Wissenschaftlern

15 Vgl. Max Scheler: Ordo amoris. In: Schriften aus dem Nachlafl. Band 1: Zur Ethik
und Erkenntnislehre. Herausgegeben von Manfred S. Frings. Bonn 1986, S. 347ff.

16 Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. In: KybernEthik,
S. 74.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 141

sprach, die sich entweder als Entdecker oder als Erfinder empfanden, war er
immer wieder iiber die Tatsache verbliifft, dass keiner von ihnen davon wusste,
jemals eine Entscheidung dariiber getroffen zu haben.'”

Dariiber entscheidend, was und wer ich sein will, bestdtige ich nur, was ich
schon bin — dass ich mich mir selbst gegeniiber verspiate. Und doch muss ich
noch werden, der ich bin; ich komme mir erst auf die Spur, indem ich mir zu-
nichst voraus gewesen bin, d.h. mich aus einem Vorgefiihl fiir mein zu lebendes
Leben heraus nach vorne hin entworfen habe. Eben dafiir aber brauche ich, als
Anlass, etwas AuBeres, das mich anspricht oder abstoBt. Ich brauche die Erfah-
rung eines Widerstands, eine erlebte Innen-Aufen-Differenz, die ich zu bewalti-
gen habe, um eben deren Bewiltigung mit meiner Selbstwahl zu verbinden.

Die notwendige lllusion der Wahlfreiheit

Von allem, noch von mir selber, unterschieden, erfahre ich Freiheit als innere
Freiheit, als Akosmismus meines Inneren. Auf der anderen Seite stellt sich mei-
ne Freiheit duBerlich als Wahlfreiheit dar. Die Frage ist nun: Wahle ich jemals
wirklich etwas oder wihle ich mit diesem Etwas immer nur mich? Dann: Kom-
me ich wihlend je an ein Ziel, mit dem sich meine Selbstwahl erfiillte, oder wih-
le ich bloB3, um weiterhin zu wihlen? Wenn Freiheit die dullere Gestalt der
Wahlfreiheit hat, so nur, damit ich Anlass habe, aus mir herauszugehen. Der
Herausgang aus mir fande Sinn und Erfiillung darin, dass ich mich im Gewéhlten
wiedererkennte. Ich wiirde erkennen, dass ich so wihlen musste. Ich hitte auf ein
Neues mich selbst in meinen Neigungen und Abneigungen kennengelernt, die
mich Sachen und Menschen anderen vorziehen bzw. hintanstellen lassen.

Uber den Umweg der Wahl hiitte ich ein weiteres Mal meine Verspitung ge-
gentiber dem, was mich bestimmt, erfahren: Wiahlend hétte ich schon gewdhlt.
Etwas hat in mir gewdhlt, bevor ich selber wihle. Ich habe nur vordergriindig die
Wahl »zwischen« etwas; meine Wahl fiihrt, was mich von jeher, von innen her, in
Bewegung setzt, blo weiter, nach aulen hin. Was und warum ich wéhle, kann
ich im Augenblick der Wahl gar nicht ermessen. Weil ich es nicht ermesse, muss
ich immer wieder neu wihlen. Meine Wahl ist Teil der Innen-Auf3en-Differenz,
die ich durchlaufe/die mich bestimmt: Mit jeder Wahl wird die verschwiegene
Verbindung von Wéhlendem und Gewéhltem aktiviert, in deren Verlauf Innen
und AuBlen die Plitze tauschen. Es braucht die Illusion der Wabhlfreiheit, damit
ich diese Verbindung erfahre und begreife. Es braucht sie, damit ich, indem ich

17 Vgl. ebd,, S. 75.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

142 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

nach AuBerem greife, aus mir herausgehe. Derselbe Griff nach AuBerem offen-
bart mir zugleich die Illusion meiner Wahlfreiheit. Er offenbart sie mir an der
Enttduschung, zu der jegliches Haben von etwas fiihrt. Er weist iiber mein
Enttduschtsein an ihm einen Umweg zu mir selber zuriick: Enttiduscht von mei-
ner — jeder — Wahl, kehre ich zu mir zuriick, um, erneut wéhlend, aus mir heraus-
zugehen und enttduscht zu mir zuriickzukehren usw.

Wihlend wihle ich mich als den mit, zu dem ich keine Alternative besitze.
Genauso wenig habe ich eine Wahl beziiglich der Welt, in die ich hineingeboren
bin. Ich habe aber die Wahl, mich wie die Welt, die ich vorfinde, nicht nur hin-,
sondern anzunehmen: mich zu ihr zu verhalten. Indem ich mich zu ihr verhalte,
verhalte ich mich, umweghaft iibers AuBen, zu mir selber. Uber dieses doppelte
Verhéltnis bringe ich mich zur Welt, fiige ich mich ihr hinzu. Ich setze einen
Bruch mit dem Auflen und mit mir einen Anfang: Ich gehe in die mich hier und
jetzt bestimmende Innen-AuBen-Differenz hinein, durch sie hindurch. Damit
verdndert sich mir die Welt und mit ihr ich selber. Ich trete ein in die Wiederho-
lungsschlaufen unabsehbarer Riickkopplungsprozesse von Innen und AuBen.'
Ich bringe diese Prozesse allein schon dariiber in Gang, dass ich drauen nach
Bestitigungen dafiir suche, was mich in meinem Inneren bewegt. Was mich in
mir bewegt, bewegt mich dazu, aus mir herauszugehen. Wiirde ich nicht bereits
— mir selbst voraus — von der Moglichkeit einer solchen externen Bestitigung
ausgehen, hitte ich nicht gewagt, jemals aus mir herauszugehen. Andererseits
muss ich selber den ersten Schritt tun, um ein Feedback zu provozieren, das
mich ermutigt, in Koevolution mit dem Auflen zu evolvieren.

Meine Selbstwahl betrifft nicht nur mich. Sie betrifft meine Welt in ihrer
Ganzheit, deren Zentrum ich bin. Als dieses bin ich aufgerufen, mich immer
wieder freiwillig zu dezentrieren, d.h. zu lernen. Die Anlédsse hierzu halten die
jeweilig erfahrenen Innen-AuBlen-Differenzen bereit. Die Verantwortung fiir
meine Freiheit liegt darin, mich diesen Anlédssen nicht zu verschlieen, d.h. zu
kommunizieren. Kommunizierend trete ich ein in eine bereits stattfindende
Kommunikation wirklicher Einzelwesen. Philosophie, als Medium unserer
Selbstvermittlung nach auflen wie nach innen, stellt da ein Kommunikationsge-
schehen in Form eines iibergeschichtlichen Gespréches in und aus ihrer Zeit her-
aus denkender Einzelner dar.'” Unmerklich gehen wir in unserem eigenen Den-
ken iiberzeitliche Biindnisse ein. Denkend entfalten wir mit unserer Selbstent-
faltung diese Biindnisse. In dem Augenblick, da mir die Nihe zu einem vergan-

18 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 239.
19 Vgl. Karl Jaspers: Philosophische Autobiographie. In: Philosophie und Welt. Reden
und Aufsitze. Miinchen 1958, S. 384.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

TRANSZENDENZ DER SELBSTWAHL | 143

genen Denken aufgeht, ist der historische Abstand zwischen mir und ihm wie
eingezogen. Ich nehme diesen duBerlich gegebenen Abstand in mein eigenes
Denken hinein, verinnerliche ihn zu einer von meinem eigenen Denken aufge-
nommenen Differenz von Innen und Aufen.

Woher die von mir empfundene Nihe rithrt und wohin, durch welche Innen-
Aufen-Differenzen, diese Empfindung mich noch tragen wird, dies herauszube-
kommen ist nicht zuletzt Aufgabe meines Denkens. Denken ist Vergegenwirti-
gung eines Nicht-Gegenwirtigen, eines Werdens, das bei keiner Gegenwart
haltmacht. Indem mein Denken die spezifische Differenz meiner Gegenwart zur
Vergangenheit auf ein so noch nicht Gedachtes und Gesagtes hin entfaltet, eroff-
net es Zukunft: einen Raum kiinftiger, unausdenklicher Kommunikation.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 -

M 14.02.2028, 14:05:56. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

X Die Freiheit angesichts ihrer Grenzen
und Selbstmissverstandnisse

Stets bleibt etwas zu denken und zu sagen {ibrig. Was iibrig bleibt, konstituiert
eine neuerliche Differenz von Innen und AuBlen. Diese gibt Anlass zu neuem
Denken und Sprechen. Ein neues Denken und Sprechen lésst sich nicht antizipie-
ren; es lasst sich nicht von auflen vorhersehen und -sagen. Vielmehr wird es erst
im Durchgang der mich hier und jetzt bestimmenden Innen-AuBen-Differenz
ermittelt, in Hinblick darauf, inwieweit es mich aus deren aktueller Umklamme-
rung heraus-, einem Dritten von Innen und Auflen, eben: Neuem, zufiihrt.

Wirklichkeit als Widerstand 3

Denkend und sprechend komme ich zu keinem endgiiltigen Gedanken, keiner
solchen Aussage. Gibe es nicht immer wieder Neues fiir mich zu denken und zu
sagen, ich wiirde nicht nur authoren, ein denkendes, sprachmichtiges Wesen zu
sein; ich wére nie eines gewesen. Was ich denke und sage, ist weniger, was ich
denke und sage, als vielmehr meine Art, mit etwas befasst zu sein, auf das hin
ich aus mir selbst herausgehe. Kierkegaard hat es, wie gesehen, als Paradox des
Denkens aufgefasst, mit etwas befasst zu sein, das es gar nicht zu fassen vermag.
Das Denken kommt nie beim zu Denkenden an. Deswegen muss es — ich — wei-
terdenken. Ich muss immer wieder neu aus mir herausgehen. Ich muss, und sei
es stumm, mein Denken aussprechen, damit es mir zu einem Gedanken wird, der
mich in meinem Herausgang aus mir tragt. Jeder ausgesprochene Gedanke stellt
ein nach auflen gewendetes, ehemaliges Innen dar. Ausgesprochen ist er schon
nicht mehr mein eigener. Das von mir Ausgesprochene wirkt vielmehr auf mich
selbst zuriick. So mache ich von mir her eine neue Differenz von Innen und Au-
Ben auf, setze mit mir einen Anfang und dariiber einen Riickkoppelungsprozess

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

146 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

von Innen und Auflen in Gang. Im Zuge dieses Prozesses notige ich mich selber
zum Weiter- und Umdenken nétigt.

Ich stehe vor einem Wall ausgesprochener Gedanken, sei es in Form der auf
mich gekommenen Kultur, sei es tiber das Gedéachtnis, das ich anderen und mir
selbst mit dem von mir bereits Ausgesprochenen bereite. Immer neu muss ich,
will ich nicht am schon Gedachten und Gesagten verstummen und erstarren, die-
sen Wall denkend und sprechend durchbrechen. >Muss<: Ich werde von meiner
eigenen Nichtiibereinstimmung mit dem Auflen dazu gezwungen, mich denkend
und sprechend immer neu zur Welt zu bringen, mich ihr hinzuzufiigen. Fiir einen
Augenblick finde ich mich von dem, was ich denkend zu fassen versuche und
doch nicht zu fassen bekomme, aus der Fassung gebracht. Eine Frustration, die
ich mir in freiwilliger Selbstdezentrierung zu eigen machen muss, um nicht end-
giiltig den Anschluss — nicht zuletzt an mich selbst — zu verlieren. Ich verarbeite
die erlebte Frustration dahin gehend, dass ich an meinem eigenen Denken eine
Innen-AuBen-Differenz ausmache. Frustriert erfahre ich die Grenze, an die mich
mein spontanes Denken, die Intentio recta, fithrt. Mit der Erfahrung der Selbst-
frustration — denkend das zu Denkende nicht zu erreichen — wandelt sich mein
Denken zu einem auf sich selbst zuriickgebogenen, sich selbst bedenkenden
Denken, zur Intentio obliqua.

Jede erfahrene Grenze ist die Auflenseite einer noch unentfalteten Innen-
Aullen-Differenz. Ich selbst stelle eine solche unentfaltete Differenz dar. Ich bin
Teil der Grenze, die ich erfahre. Mit jeder erlebten Frustration bringt sich die In-
nen-Auflen-Differenz als Grenze aller Grenzen in Erinnerung. Sie veranlasst
mich, will ich nicht an ihr resignieren, weiter zu denken, weiter zu lernen, weiter
zu werden. Ich komme meiner endgiiltigen Destabilisierung und Entropie, von
der ich weil3, dass sie das Ende meines Lebens bedeuten, dadurch zuvor, dass ich
meine aktuell erfahrene Nichtiibereinstimmung sowohl mit dem AufBen als auch
mit mir selber nicht nur als Quelle von Frustration, sondern als Chance meines
Freiseins, zum Nadelohr meiner Selbstentfaltung nehme.

Auf der Grenze von Innen und Auflen stehend, erfahre ich Wirklichkeit als
Widerstand. Von ihm werde ich an mein Grundwissen erinnert, dass Wirklich-
keit erscheinende Wirklichkeit, mir erscheinende Wirklichkeit ist. Der Wider-
stand, den mir Wirklichkeit bietet, verhilt sich transzendent zu ihrem Erschei-
nen. Die mich hier und jetzt bestimmende Differenz von Innen und Auflen
vermittelt mir Wirklichkeit einerseits als meine, konkrete Umwelt, mit der meine
eigene Existenz strukturell verkoppelt ist, andererseits als unabgeschlossen und
offen, wie ich es selber bin. Niemand weil3, was Wirklichkeit ist, wihrend nie-
mand ihrem Widerstand entgeht. Jede und jeder ist schon einmal auf ihn gesto-
Ben, von ihm frustriert worden. Quelle aller Enttduschbarkeit ist die Differenz

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 147

von Wirklichkeit und erscheinender Wirklichkeit. Enttduscht bin ich gezwungen,
meine Enttduschungen in Beziehung zu meinen Erwartungen zu setzen, meine
Erwartungen im Licht meiner Enttduschungen zu iiberpriifen. Ich bin gezwun-
gen, meine Bediirfnisse an die duflere Wirklichkeit samt ihrem unauthellbaren
Grundwiderstand zu akkommodieren, um das Ergebnis meiner duBeren Anpas-
sung wiederum meinen Bediirfnissen anzupassen. So erst mache ich mich bereit
und féhig, die je erfahrene Innen-AuBlen-Differenz, als welche sich der Wider-
stand der Wirklichkeit prisentiert, in der ich stehe, auf selbstbestimmte Art zu
absolvieren.

Wenn ich auch in Bezug aufs Auen weiterhin mit Enttduschungen rechnen
muss, kann ich doch in Bezug auf mich selbst lernen, die Verarbeitungen meiner
Enttduschungen immer enger entlang der Grunderfahrung der mich bestimmen-
den Innen-Auflen-Differenz zu leisten. Ich lerne, die im und am Auflen erfahre-
nen Enttduschungen zunehmend als etwas aufzufassen, das noch als Fremdbe-
stimmendes zu meinem Leben gehort, insofern es mich zur Selbstbestimmung
unter Bedingungen der Innen-AuBen-Differenz zwingt. Darliber, dass ich dem
Aullen, um es zu verstehen, mein Inneres leihe, weitet sich mein Inneres um das
AuBlen, dem es sich 6ffnet. Auf die Art wichst mein Verstindnis fiir Wirklich-
keit als fremdes, anonymes Selbstsein, ohne jemals zu wissen, ob ich es ganz —
in seinem Sinne — verstanden habe. Umgekehrt werde ich von dem Anderen, der
als wirkliches Einzelwesen mir verschlossen bleibt (wie ich ihm), an mich selber
erinnert. Ich werde zu mir selbst aufgefordert, sei es auch nur, dass ich mich ge-
gen Einflussnahmen und Ubergriffe seitens der Anderen zu verwahren lerne. Die
Beziehung zum Anderen ldsst mir meine eigenen Ziige umso deutlicher hervor-
treten. Uber den Umweg meiner Beziehung zu ihm gehe ich meine Beziehung zu
mir selber durch. Im Umkehrschluss heif3t dies: In dem Mal3e, wie ich mich der
Beziehung zu Anderen entziehe, werde ich mir selbst zum Anderen. Mein
Selbstverschluss nach auflen hin lasst mich mir ebenso sehr nach innen hin ab-
handenkommen.'

Ich suche um meiner selbst willen den &uferen Widerstand als Widerlager,
als Gewihr eigenen Wirklichseins. Ich will den Anderen fiir mich als ihn selber.
Ich will ihn, perverserweise, noch dann, ja, umso mehr als ihn selber, wenn ich
ihn brechen wollte; ich erfithre meine Macht an dem von mir gebrochenen Wi-
derstand. Macht iiber andere anzustreben, ist insofern Ausdruck einer ungliickli-
chen Beziehung zur Wirklichkeit: Als ob mir ihre letztliche Unverfiigbarkeit (die
Enttduschungen, die sie mir bereitet) in dem Bewusstsein ertrdglicher wiirde,
dass ich, statt fremdes Selbstsein verstehen zu lernen, es verletze.

1 Vgl Jean Starobinski: Montaigne, S. 54, 151 und 156.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

148 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Grenzen der Viabilitat — Perspektiven der Enge

Wie gesehen, steht hinter jeder Wahl, die ich im Auflen treffe, eine Selbstwahl,
in der ich mich als so Wahlenden bekréftige. Ich erschlieBe mich mir selbst tiber
den Umweg des Auflen; jede meiner Wahlen untersteht dem verschwiegenen
Gebot einer solchen Selbstbegegnung. Um ihretwillen gehe ich aus mir heraus,
suche ich auflerhalb meiner Bestitigung fiir das, was mich in meinem Inneren
bewegt. So wihle ich nicht irgendeinen Partner, irgendeine Aufgabe, sondern ei-
nen bestimmten Partner, eine bestimmte Aufgabe. Ich wihle etwas und jeman-
den, das und der zu mir, meiner Selbstbewegung, passt. Gleichzeitig muss ich —
vor dem Hintergrund meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber —
mich dem Anderen und mit ihm mir selber passend machen. Dafiir gehe ich aus
mir heraus.

Von der Notwendigkeit, aus sich herauszugehen — vorgebildet in unserer Fa-
higkeit, uns aus freien Stiicken innerlich zu dezentrieren —, meint sich Ernst von
Glasersfelds Konzept der Viabilitdt entbunden. In dem MafBe, wie es fiir ihn kei-
ne von unserer Subjektivitit unabhingige Wirklichkeit gibt, diese vielmehr
komplett deren, d.h. unser Werk ist, stofle ich weniger auf Mitmenschen, denen
ich mich in Hinblick auf Koexistenz und —evolution anpasse, als dass ich sie im
Zusammenhang meines eigenen Welt- und Selbstaufbaus gleichsam mit erschaf-
fe. Ich erschaffe sie um des Gelingens meines Lebens willen, das wiederum in
nichts als meinem eigenen Durchkommen besteht: Ich modelliere meine Mit-
menschen daraufthin, dass sie meiner subjektiven Erfahrungswirklichkeit best-
mdglich entsprechen und niitzen.” Meine Mitmenschen sind, so verstanden, mei-
ne Mitmenschen. Sie sind fiir mich nicht sie selbst im Sinne fremden, mir wider-
stehenden Selbstseins. Nicht nur, dass mich nicht interessiert, wer und was sie
selber sind; es darf mich aus Griinden meines eigenen Durchkommens gar nicht
interessieren. Sie wiirden, als fremdes Selbstsein, mich und meine Viabilitédtsan-
spriiche nur behindern. So geht sich meine Subjektivitit selbst in die Falle. Zu
Ende gedacht vertieft von Glasersfelds Konzept der Viabilitit nur meine Ein-
samkeit. Anstatt mir dabei zu helfen, aus mir herauszugehen, um meiner selbst
willen von mir abzusehen, Abstand zu mir herzustellen, schlieit es mich umso
hoffhungsloser in mich selbst ein, tiberantwortet mich meiner Strukturdetermi-
niertheit.

Mag mir mein Mitmensch auch darin helfen durchzukommen, so hat er doch
seinerseits Anteil hat an der Innen-Auflen-Differenz, die ich dabei durchlaufe.
Noch als Mitmensch widersteht er mir wie ich ihm. In der Logik der strukturel-

2 Vgl Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus, S. 210.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 149

len Kopplung meines zu lebenden Lebens an die es umgebenden Verhiltnisse
dient mein Mitmensch meiner Viabilitit, indem er sie behindert und meine
Selbstzentriertheit aufstort. Es ist ja gerade die Storung, welche ich durch den
Anderen erfahre, die ich, autopoietisch, fiir meinen Selbstauf- und -umbau nutze.
Statt den Anderen zur Geisel meiner Subjektivitit zu nehmen bzw. mich zuguns-
ten seiner zu verleugnen, nehme ich ihn zum Anlass, iiber mein Verhiltnis zu
ihm mein Verhéltnis zu mir zu tiberdenken — und umgekehrt. Mein autopoieti-
sches Vermogen verdankt sich Fritherem als einem Ich, das durchkommen will.
Wenn ich einen Partner, eine Aufgabe wihle, so nicht nur aus Griinden egoisti-
schen Durchkommens, sondern einer Selbstentfaltung, die so sehr der Reibung
an einem Widerlager bedarf, wie ich selber nicht schon auf der Hohe meiner
selbst — meines objektiven Selbst — bin.

So wenig wir mit dem Auflen iibereinstimmen, so wenig sind Erfolg und
Gluckseligkeit kongruent. Sie stehen flir gegenldufig gelungene Arten ein, die
Innen-AuBen-Differenz zu absolvieren. Den Erfolg suchend, wire ich gezwun-
gen, mich am Auflen zu orientieren, um ihm die Regeln des eigenen Handelns
abzuschauen. Ich miisste meine Anpassung ans Aullen in selbstbestimmter
Selbstferne bewerkstelligen. Weiteren Erfolg suchend, wiirde ich die Selbstferne
nur vergréBern; personlicher Erfolg und personliches Ungliick wiirden ununter-
scheidbar. Was als spezifische Bewiltigung einer Innen-AufBlen-Differenz be-
gann, namlich die eigene Differenz zum Auflen akkommodativ, nach der Regel
dieses Auflen, zu bewiltigen, hitte dahin gefiihrt, meine eigenen Bediirfnisse je-
nen Regeln unterzuordnen und schlieBlich zu vergraben. Meine Akkommodatio-
nen ans Auflen fiihrten nicht deren Assimilation an meine eigenen Bediirfnisse.
Ich verlore mich mir, horte auf, die Differenz meines Inneren zum Aullen iiber-
haupt noch zu empfinden. Ich verlore damit nicht nur mich selbst, sondern
schlieBlich auch den Sinn fiir Wirklichkeit als etwas, das mir, meinem Denken
und meinen Initiativen, widersteht und kraft seines Widerstandes mich auf mich
zuriickwirft.

Nach Gliickseligkeit strebend, wire ich dagegen versucht, meine inneren Be-
diirfnisse vom Auflen, die Bindung meines zu lebenden Lebens an die es fremd-
bestimmenden Verhiltnisse zu 16sen. Wihrend ich meine dufleren Beziehungen
meinen inneren Bediirfnissen kongruent zu machen suchte, vertiefte sich mir nur
umso mehr die Kluft zwischen Innen und Auflen. Bei jeder sich anbahnenden
Inkongruenz sdhe ich mich gezwungen, meine Beziehungen nach auen abzu-
brechen bzw. mich neu zu orientieren. So oder so hitte aus meiner Sicht die Au-
Benwelt fiir die Befriedigung meiner inneren Bediirfnisse zu sorgen. Ich wire
versucht, den natiirlichen Widerstand dessen, was ich nicht schon selber bin, als
meinem Gliick illoyal zu empfinden. Meine innere Gliickseligkeit beruhte auf

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

150 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

immer liickenlosere Kontrolle und Manipulation des AuBlen. Indem ich es kon-
trollierte und manipulierte, wiirde ich authoren, die Differenz von Innen und Au-
Ben iiberhaupt noch als bewiéltigbar zu erfahren. Ich z6ge mich nur weiter vom
AuBlen zuriick: Gluckseligkeit wiirde zunehmend eins mit Einsamkeit.

Ich ringe meine Selbstiibereinstimmung meiner Unterschiedenheit von allem,
noch von mir selber, ab. Umgekehrt bestimmt mein Selbstverhéltnis mein Ver-
héltnis zu den Anderen. Die Verlorenheit des Anderen rithrt mich an; seine riihrt
an meine. Mein Bertihrtsein verbindet mich mehr mit ihm als das Kalkiil der
Goldenen Regel: Dem Anderen nicht anzutun, wovon ich selbst nicht will, dass
es mir angetan werde, leuchtet zwar meinem Denken ein, bewegt aber nicht
schon mein Handeln und Empfinden. Meine Empfindungen regulieren zunéchst
auf passive Weise mein Selbstverhéltnis und damit auch mein Verhiltnis zu den
Anderen. Meine Handlungen dagegen sind Ausdruck von Aktivitiat und Selbst-
méchtigkeit; sie sind eher an Vorstellungen eigener Expansion als an Geboten
der Gerechtigkeit orientiert. Bevor ich meine Handlungen moralisch reflektiere,
bejahe ich meine Handlungsfahigkeit stellvertretend fiir mich als sich selbst be-
sitzende Person. Im Mafle dieser sich handelnd herstellenden Selbstméchtigkeit
sind meine Handlungen nicht-altruistisch, »ungerecht«.

Indem ich lerne, meine Handlungen (nicht zuletzt um ihres Erfolgs willen)
auf die Koexistenz mit den Anderen und ihren Handlungen abzustimmen, rechne
ich sie auf mein Freiheitsstreben herunter, das mit demjenigen der Anderen kon-
kurriert. So erfahre ich Freiheit weniger als mein Recht und Eigentum denn als
Medium unserer aller Selbstentfaltung. Ich besitze sie einzig als geteilte und zu
teilende. Ich beginne, meine Freiheit aus Tieferem herzuleiten als meinem blin-
den Willen zu ihr, bzw. mein blinder Wille zu ihr erfihrt sich selbst als noch un-
frei.

Wie mein Werden an die Expansion meines Inneren, so bleibt diese an die
Erfahrung einer Grenze, eines Grundwiderstandes, gebunden. Ich erlebe diesen
Widerstand als zu durchschreitende Innen-Auflen-Differenz. Ich stoBe auf ihn
schon in mir selber als ein inneres Auflen. Im Zusammenhang seiner frithen Stu-
dien tiber Hysterie beschreibt Sigmund Freud das Ich als ein Gebilde konzent-
risch um einen unnahbaren Ich-Kern angeordneter Erinnerungsschichten.’ Je
weiter diese vom Kern entfernt sind, desto stirker wirken die AbstoBungskrifte
in ihnen gegen jenen. Durch sie verlaufen, gegenldufig zum Kern hin, Liniensys-
teme partieller Bewusstheit, die in Fiden zusammenlaufen, sich verknoten, sich
neu verzweigen usw. So sehr sich nun die Erinnerungsschichten um den Kern

3 Vgl. im Folgenden Sigmund Freud: Zur Psychotherapie der Hysterie. A.a.O., Ergidn-
zungsband, S. 81ff.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 151

herum von diesem abstoflen, so sehr suchen und halten die Fiden — auf Umwe-
gen — Néhe zu ihm. Stellen also die um den Ichkern kreisenden Erinnerungs-
schichten einen nach aulen wachsenden Widerstand gegen ihn dar, so stellt jeder
dieser Widerstdnde zugleich einen moglichen Kontaktpunkt zu ihm bereit. Von
innen her betrachtet, ist also noch der Widerstand gegen den Kern ein Werk des
Kerns: eine Art Filter. Alles, was wir von unserem eigenen Inneren zu erfahren
bekommen, muss durch diesen Filter — einen erfahrenen Widerstand, einen
Schmerz — hindurch. Freud verwendet in diesem Zusammenhang das Bild vom
Kamel und dem Nadel6hr. Er spricht von einem Engpass, einer Spalte, durch die
das von auflen unzugingliche Innere bruchstiickhaft nach auflen drangt. Nie aber
gelangen wir zum Inneren selbst. Im Gegenteil: Um mit ihm in Kontakt zu sein,
miissen wir uns weiterhin an den in uns vorgefundenen Widerstand halten.

Ich werde folglich »ich selbst< weniger dariiber, dass ich den Weg nach innen
antrete, als dass ich in einen Raum ausgreife, der sich mir erst iiber die Bewalti-
gung der mich bestimmenden Differenz von Innen und Auflen, d.h. des in mir
selber wirkenden Widerstandes, erschlieit. Ich erfahre Weite und Enge dieses
Raumes als Erfolg dort, Scheitern hier. Jedoch: Ein Scheitern muss kein Schei-
tern bleiben. Es birgt seinerseits eine wieder zu durchlaufende Innen-Auflen-
Differenz, die Moglichkeit, die erfahrene Enge zu erleben: als Intensitit, die
mich jetzt schon fiir mein Scheitern entschédigt’. Das Erleben von Intensitit ver-
tieft die Differenzerfahrung und mit ihr das Bewusstsein meines Unterschieden-
seins von allem. Dariiber finde ich denn auch wieder Handlungsspielraum zu-
riick: Das Erleben des Scheiterns wandelt sich zum Bewusstsein einer wahrzu-
nehmenden Chance. Ich fange an, statt mein Scheitern von auflen her als ein
solches zu beglaubigen, es mir als begriffenen Widerstand anzueignen. Aus die-
ser Perspektive heraus beginne ich nun, die Differenz von Innen und Aufen, auf
die mich mein Scheitern gestoen hat, neu zu durchlaufen. Indem ich sie neu
durchlaufe, interpretiere ich mein vormaliges Scheitern dahin gehend um, dass
Innen und Auflen die Plitze wechseln: Mein Verhiltnis zu mir selber beginnt,
sich zu verandern, wéhrend sich im AufBlen bereits neue Perspektiven auftun.

Der Mythos der Macht und der Ernstfall der Freiheit

Ich weiB3 nicht schon, wofiir meine Freiheit gut ist. Ich weifl nur, dass es gut ist,
frei zu sein. Es ist gut, frei zu sein, wie es gut ist, man selbst zu sein. Mein Selbst
in seiner objektiven Gegebenheit beruht auf einer mir selbst nicht erklérlichen

4 Vgl Alfred North Whitehead: Prozefl und Realitit, S. 217.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

152 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

inneren Unabhingigkeit. Von ihr macht mein Selbstempfinden blinden, akosmi-
schen Gebrauch — was mir erlaubt, mich noch in unfreien Verhéltnissen frei zu
wissen. Ich wihle aus Freiheit, nicht sie selbst. Die Freiheit ist nicht Gegenstand
einer Wahl. Ich wihle die Freiheit so wenig, wie ich mir selbst entgehe. Ich bin
nicht nur frei, tiber mein Leben zu bestimmen, sondern dazu gezwungen. An-
dernfalls iiberlie3e ich es Anderen, iiber mich zu bestimmen. Vom Akosmismus
meiner Innerlichkeit her gedacht, sind meine Unterwerfungen noch Werke mei-
ner Einwilligung. Die Macht des Anderen iiber mich wird ihm von mir verlie-
hen. Humberto Maturana kehrt das Verhiltnis von Macht und Unterwerfung in-
sofern um, als er Unterwerfung nicht als Folge, sondern als Ursache von Macht
begreift.” In derselben Logik unterwerfen wir uns, nach Gregory Bateson, weni-
ger einer konkreten Macht als ihrer Idee® Es ist der Mythos der Macht selber,
der uns gefangen hélt und korrumpiert — mehr als alle erfahrene Ohnmacht.

Niemand ist je wirklich michtig gewesen, wihrend jede und jeder Ohnmacht
kennt. Die Erfahrung von Ohnmacht ist meiner anfénglichen Verspitung gegen-
iiber meinem eigenen Leben, dem Umstand, dass ich zu keiner Zeit iiber die ers-
te Initiative verfiige, eingeschrieben. Indem ich diesen Umstand als Conditio
humana annehme, kdme ich mir dabei zuvor, dem Anderen genau die Macht zu-
zugestehen, derer ich selber ermangele. Statt ihm Macht tiber mich zu geben,
brichte ich mich in einen Zustand prizis empfundener Unterschiedenheit von
ihm. Zu dieser Empfindung kann noch gehéren, dass ich dem Anderen Ubetle-
genheit — in diesem Sinne: Macht — zugestehe, in derselben Weise, wie ich tiber-
haupt mein Leben von Verhiltnissen, die ich nicht beeinflussen kann, bestimmt
weil. So sehr ich darum weil3, so sehr verschaffe ich mir kraft dieses Wissens
Zeit, mich gegeniiber Ubermichtigem zu bewahren; ich wiirde in meinem Inne-
ren bereits auf die Verdnderung der mich aktuell bedringenden Situation hinar-
beiten, d.h. in ihr eine zu absolvierende Innen-Auf3en-Differenz ausmachen.

Der Mythos der Macht ist an die Fantasie gekniipft, tiber die erste Initiative
zu verfiigen. Die Reflexion auf die Differenz von Innen und Auflen dient nicht
zuletzt deren Entmythisierung. Sie entmythisieren heiflt, den Erscheinungscha-
rakter von Macht zu Bewusstsein zu bringen. Statt uns dunklen Méchten unter-
worfen zu glauben, erfahren wir Macht als rekonstruierbares Politikum: als Kon-
vention, die politisch-soziale Stabilitdt {iber die Installierung eines bestimmten
herrschenden Scheins — des Scheins einer notwendigen Herrschaft — realisiert.
Noch wo wir, im Groflen, einer nur zum Schein notwendige, illegitime Herr-

5 Vgl. Humberto Maturana im Gesprach mit Bernhard Porksen: »Wir produzieren die
Diktatoren«. In: Die Tageszeitung vom 23.04.2001.
6 Vgl Gregory Bateson: Geist und Natur, S. 272.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 153

schaft anprangern, wihrend wir uns unsererseits, im Kleinen, um Aufrichtigkeit
bemiihen, entraten wir selber nicht der Konvention des Scheins. Wir werden ihn
umso mehr zu wahren wissen, als wir iiber ihn mit unserem Umfeld erschei-
nungshaft verbunden sind. Aufrichtigkeit meint mithin weniger regressive,
scheinzerstorende SelbstentbloBung, sondern die Herausbildung von Ichstérke:
dariiber, dass ich mich als Ich zeige, mich gleichermaflen zum Auflen wie zu mir
selber in Differenz setzt. Die Differenzsetzung ist dabei noch ein Tribut an den
mich mit den Anderen verbindenden Schein. Ichstark erinnere ich mich ndmlich
selber an mein Grundwissen, dass Wirklichkeit erscheinende, mir erscheinende
Wirklichkeit ist. Ich mache mich zunehmend immun gegen die Illusion, die
Wirklichkeit als solche, jenseits ihres Erscheinens, zu fassen zu bekommen. Da-
mit mache ich mich ebenso immun gegen den Mythos der Macht als der Fantasie
der ersten Initiative, der Vorstellung eines direkten — {iberwirklichen, der Innen-
AuBen-Differenz entzogenen — Zugriffs auf die Wirklichkeit.

Ich kann mich aber nicht im gleichen Mafle gegen mein Gefiihl der Ohn-
macht immunisieren. Das hiefle, mich von meiner eigenen Differenz zum Auflen
zu emanzipieren. Gewahr, dass ich selber zu keinem Zeitpunkt tiber die erste Ini-
tiative verfiige, sehe ich mich von der schieren Tatsache eines AuBlen wie von
einer Ubermacht bedriingt. Angesichts seiner drohe ich mir gleichsam von An-
fang an als freies Wesen abhandenzukommen. Gegenlédufig hierzu werde ich auf
mein Unterschiedensein von allem, noch von mir selber, gestoflen: auf mein in-
neres, akosmisches Freisein. Angesichts der mich determinierenden &ufleren
Wirklichkeit beginne ich, fiir mich selbst gewissermaB3en nur noch als innerli-
ches Wesen zu existieren. Je deutlicher und schmerzhafter ich dies empfinde,
desto weniger hat das mich bedriangende AuBlen dariiber Macht, mich mit mir zu
entzweien. Es ist, als ob mich mein Schmerz zugleich schiitzte: Mdgen mich &du-
Bere Machte in ihrer Gewalt haben, so bleibe ich ihnen doch kraft der empfun-
denen Differenz meiner selbst zum Auflen (zu dem ich, in meinem Doppelas-
pekt, ja selber noch gehoére) im Letzten entzogen — und sei es als Bereitschaft,
mich selbst zu toten. Fiir Montaigne heif3t, unter Riickgriff auf Cicero*, sich auf
den Tod zu besinnen, sich auf seine Freiheit zu besinnen: Wir lernen zu sterben,
um immer mehr das Gehorchen zu verlernen.”

Unsere Freiheit ist von Gewicht, weil wir in realen Zwéngen leben. Karl Jas-
pers unterscheidet, wie gesehen, zwischen Grund- und Grenzsituationen. Grund-
situationen sind diejenigen Bedingtheiten, die ein Mensch unbeeinflussbar vor-
findet: Leiblichkeit, Zeitlichkeit, Endlichkeit. Grenzsituationen dagegen stellen

*  Cicero (106-43 v. Chr.), romischer Politiker und Philosoph.
7  Vgl. Michel de Montaigne: Philosophieren heifit sterben lernen. A.a.O., S. 129.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

154 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Selbstbegegnungen unsrer selbst als Freie in Erfahrung unseres Herausgefordert-
seins durch Letztes wie Tod, Schuld und Schicksal dar.® Sie bieten sich uns als
Notigung an, die Differenz von Innen und Auflen als Grundbedingung anzuneh-
men, auf dass wir uns von ihr her, auf unser eigenes Bestimmtsein antwortend,
in Besitz — d.h. Abstand zu uns selber — nehmen. Die Erfahrung von Ohnmacht
ist, so verstanden, kein Dementi meiner Freiheit. Es tritt, im Gegenteil, nur mehr
deutlicher ihr Akosmismus hervor. Meine Freiheit, als innere Freiheit, resultiert
aus meiner Einsicht in meine Unfreiheit. Jene ist die Antwort auf diese: Ich ver-
lange nach Freiheit im Maf3e erfahrener Unfreiheit, wie ich auf der anderen Seite
féhig bin, um meiner inneren Freiheit willen reale Unfreiheit in Kauf zu nehmen.

Der Ernstfall der inneren Freiheit ist der Selbstmord. Mit ihm mache ich von
meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, auf absolute, endgiil-
tige Weise Gebrauch: Ich behaupte mich als innerliches Wesen noch gegen mei-
nen eigenen Selbsterhalt. Dartiiber, dass ich Ernst mache mit meiner Inkongruenz
mit allem, trete in eine letzte Asymmetrie ein. Mich selbst totend, gebe ich das
Geschenk meiner selbst zuriick — aber wem? Ich weill es nicht. Ich weil} nur,
dass mich niemand besitzt aufler ich selbst, es sei denn, ich iiberlasse mich ihm
freiwillig.

Erhellte Unfreiheit oder Das Eingesetztsein der Freiheit

Wo ich mich von duBleren Zwingen befreite, wire ich um keinen Deut freier,
vertiefte sich mir damit nicht zugleich die Einsicht in meine Bestimmtheit. Diese
fiihrt mich nicht zuletzt vor die Unhintergehbarkeit der Innen-Auflen-Differenz,
die mich jederzeit und allerorten bestimmt, vor das Bewusstsein der Erschei-
nungshaftigkeit der Wirklichkeit, die mich kraft ihres Erscheinens von ihr aus-
schlieBt, und schlieBlich vor die Erfahrung eigenen Unterschiedenseins von al-
lem, inklusive mir selber. Jede Befreiung bringt somit eine Klidrung meiner
Verhiltnisse, der duleren wie der inneren. Ich kann mich jedoch nicht davon be-
freien, iiberhaupt in Verhéltnissen zu leben, so wenig ich mich von mir selber
befreien kann, ohne im Ganzen aufzuhdren zu existieren. Genauso wenig kann
ich alle Konsequenzen meines Handelns absehen, da dieses neuerliche Innen-
AuBen-Differenzen schaffen wird, denen ich jemals gegeniiberstehen werde. Als
jemand, der zu keinem Augenblick iiber die erste Initiative verfiigt, kann ich
immer blof} Einsicht nehmen in die sich augenblicklich auftuende Differenz von

8 Vgl. Karl Jaspers: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. Miinchen
1962, S. 318f.; sowie: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 203.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 155

Innen und Auflen. Ich kann immer nur auf das antworten, demgegeniiber ich
mich verspéte. Was ich aber sehr wohl kann, ist, mich im Licht meiner Verspé-
tungen als Wesen zu reflektieren, das sich selbst voraus ist: als ein seiner eige-
nen Bedingtheit {iberlegenes Wesen.

Keine Befreiung, die nicht in Unfreiheit umgeschlagen wire: Freiheit muss
auf Unfreiheit bezogen bleiben, will sie sich nicht an diese verlieren. Jenseits der
Erfahrung von Unfreiheit bleibt Freiheit Illusion. Diese besteht in einer Illusion
tiber mich selbst, die mich von mir trennt. Entsprechend bleibt mein Einfluss auf
duflere Dinge immer auf deren Erhellung in meinem Inneren begrenzt: Was sich
in mir erhellt, erhellt mich mir selbst. Meine Freiheit reicht so weit, wie sich
mein Selbst seiner selbst klarer wird, d.h. in seiner Selbstunterschiedenheit, der
Differenz von subjektivem und objektivem Selbst, innewird. Ich weil} nicht, wie
weit mein Selbst und mit ihm meine Freiheit reicht, solange ich nicht auf einen
Widerstand stofle, der mich mit mir selber konfrontiert, als jemandem, der in
sich Antworten auf das finden muss, das ihn von auflen her bestimmt. Indem ich
die mich jeweils bestimmende Differenz von Innen und Auflen auf eigene, in-
nengesteuerte Weise zu durchlaufen lernte, wiirde ich mich zunehmend selber
zur Antwort geben. Wo blofle, blinde Selbstbehauptung mich mir selbst zum
Auflen machte, mich nur umso mehr in die mich bestimmenden Verhéiltnisse
verstricken lieBe, fligte ich mich dem Auflen — im Durchgang meiner Differenz
zu thm — umso deutlicher hinzu: Der Spielraum, den ich draulen gewonne, hétte
ich ldngst in mir — als Abstand zu mir selber — gewonnen.

Der Ertrag meiner inneren Freiheit wird, gemessen an den Uppigkeiten illu-
siondrer Wabhlfreiheit, immer nur bescheiden sein — dafiir bleibt er mir noch in
meinem Scheitern erhalten. Im Scheitern spricht sich die Differenz von Innen
und AuBen in aller Harte aus: Verfehlung, Nichtankommen, Verlassenheit. Es
zeigt mir, dass Freiheit nie total wird: dass sie an die Erfahrung meiner anfingli-
chen Verspitung gebunden bleibt, daran, dass ich als freies, innerliches, akos-
misches Wesen immer nur Antworten auf etwas schon Bestehendes, mich Be-
dingendes geben kann. Totale Freiheit kime meiner Selbstexekution gleich: Ich
hétte mich mit ihr aller Grenzen und Kontexte enthoben. Vollkommen frei wire
ich alles und nichts, nur nicht ich. Ich bin immer nur in Differenz zu mir »ich«.
Mich total frei zu glauben, hiefle, mich aus meinem Umgang mit mir zu entlas-
sen und damit aus der Notwendigkeit, schon an mir selber eine in mir wirkende
Innen-AuBen-Differenz durchlaufen zu miissen. Total frei konnte ich weder an
irgendetwas scheitern noch irgendetwas bewirken. Die Mdglichkeit zu scheitern
hilt mich dagegen in Kontakt mit meinem Bestimmtsein durch eine spezifische
Innen-AuBlen-Differenz. Diese zwingt mich, immer wieder neu zu einer — meta-
stabilen — Balance zu finden, in Richtung eines Dritten von Innen und Auflen,

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

156 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

das ich in denkendem Mir-voraus-Sein zu ermitteln habe. So erfahre ich zeitver-
setzt, von der wiedergefundenen — immer blof3 vorldufigen — Balance her, mein
Scheitern als Notigung zum Lernen, zu komplexerer Selbstméchtigkeit und Ich-
starke. Indem ich die Griinde meines Scheiterns einsdhe, wiirde ich neu zu mei-
ner inneren Freiheit finden, um mich im Licht dieser Griinde neu zu erfinden.

Das Gefiihl fiir mein Freisein ist dem fiir mein Selbst analog: Ich kenne we-
der den Grund meiner Freiheit noch den Sinn meines Selbst. Ich weill nur, dass
es gut ist, frei zu sein, wie es gut ist, jemand zu sein. So sehr ich imstande bin,
um meiner inneren Freiheit willen duflere Unfreiheit in Kauf zu nehmen, so sehr
fordern die erfahrenen Unfreiheiten mein inneres Freisein heraus. Weder bin ich
je frei in dem Sinne, dass ich nicht-determiniert wére, noch verfiige ich, gott-
gleich, tber die erste Initiative iber mich und meinesgleichen. Ich bin immer nur
frei, frei zu werden, d.h. meine Freiheiten unter Determinationsdruck zu finden,
dariiber, dass ich, statt die eine, ungeteilte Freiheit zu suchen, mich zu vielen,
begrenzten, endlichen Freiheiten bereit mache.’ Diese pluralen Freiheiten wiren
weniger anspruchs- als anlassgebunden, eben im Sinne einer in Richtung Freiheit
(eines zu findenden Dritten von Innen und AufBlen) zu absolvierenden Innen-
AuBen-Differenz.

Anders als fiir Sartre ist fir Emmanuel Lévinas® unsere Existenz weniger zur
Freiheit erhoben oder verdammt, als dass, umgekehrt, die Freiheit in unsere
Existenz eingesetzt ist: Sie realisiert sich nicht voluntativ, als Selbstentwurf,
sondern ethisch, als antwortendes, sich selbst verantwortendes Leben.'® Wir ver-
gewissern uns ihrer Uber die Frage an uns selbst, wofiir unsere Freiheit gut sein
soll. Eine Frage, die utilitaristisch anhebt und ontologisch endet: Ich kann etwas
nur als gut fir irgendetwas begreifen, wenn ich voraussetze, dass es iiberhaupt
Gutes, ein Gutes an sich, gibt. Wenn es gut ist, frei zu sein, wie es gut ist, je-
mand zu sein, dann muss die Freiheit ihrerseits von einem Guten beauftragt wor-
den sein. Das Gute wiére dann frither als meine Freiheit. Mit Lévinas zu spre-
chen: Das Gute hat mich gewihlt, bevor ich es selbst wihlen konnte — nicht

9 Vgl. Odo Marquard: Apologie des Zufilligen. Philosophische Uberlegungen zum
Menschen. In: Apologie des Zufdlligen. Philosophische Studien. Stuttgart 2001,
S. 134.

*  Emmanuel Lévinas (1906-1995), litauisch-franzosischer Philosoph.

10 Vgl. Emmanuel Lévinas: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phanomenologie
und Sozialphilosophie. Freiburg i. Br. und Miinchen 1992, S. 204.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE FREIHEIT ANGESICHTS IHRER GRENZEN UND SELBSTMISSVERSTANDNISSE | 157

zuletzt daran ablesbar, dass niemand aus freien Stiicken giitig ist, sondern immer
dazu irgendwie gedringt werden muss. "'

So wenig ich zur Freiheit verurteilt bin, so wenig muss ich mich von einem
moralisch vorentschiedenen Guten gédngeln lassen. Meine Freiheit wird, im Ge-
genteil, nur von dem Guten her, von dem sie sich beauftragt weil (von dem ich
die Kraft hernehme, ein Selbst — Ichstidrke — herauszubilden), sich selbst erst ver-
standlich. Andererseits weil3 ich nicht schon, worin dieses Gute besteht. Um das
herauszufinden, bin ich ja frei bzw. muss es werden: Ich muss zu dem werden,
der ich bin. Das Gute meiner Freiheit besteht in meiner schieren Handlungsfa-
higkeit. Ich wiirde an der Notigung, selbststédndig zu handeln, zerbrechen, wiisste
ich mich als in sich stehende Person, die aus sich selbst heraus zu handeln in der
Lage ist, gerechtfertigt. Ich hétte nicht die Kraft, irgendetwas Gutes zu tun, diirf-
te ich nicht schon mein Handelnkdnnen als etwas Gutes empfinden. Andererseits
handle ich nie voraussetzungslos; noch wo ich auf eigene Faust handle, antwor-
tet mein Handeln auf etwas, das mich zum Handeln bewegt, ehe ich um meine
eigenen Beweggriinde wiisste. Umgekehrt ist auch Nichthandeln ein Handeln,
nidmlich Einwilligung ins Behandeltwerden durch jemanden. Genauso kann ich
falsch handeln, mich in meinen besseren Moglichkeiten verfehlen, an mir vor-
beileben. Aber selbst meine Selbstverfehlung untersteht noch meinem Selbstbe-
sitz, dem Vorbehalt meiner Fahigkeit zur Einsicht, konkret: in die Differenz von
subjektivem und objektivem Selbst. Von daher hore ich auch nicht auf, ein prin-
zipiell handlungsfihiges Wesen zu sein, selbst wenn ich von auflen daran gehin-
dert wiirde.

Selbstiibereinstimmung ist abgewendeter Selbstverlust. Die Kraft, ihn abzu-
wenden, entnehme ich der Erfahrung erfolgreich durchlaufener Innen-Auflen-
Differenzen. Dazu gehort noch das Bewusstsein, scheitern zu konnen. Ich kann
an der Hirte meiner Differenz zum Aullen zerbrechen, wie ich mein Inneres da-
fiir einsetzen kann, gemeinsame Sache mit der Ubermacht des AuBen noch ge-
gen mich selber zu machen. Selbst in meinen Niederlagen bleibe ich mir selbst
voraus. Die Wiirde meines Personseins ist mir nicht von auflen zu rauben, wo-
moglich nicht einmal von mir selbst. Von daher auch verbleibe ich noch in mei-
ner Ohnmacht in Verantwortlichkeit flir mich. Auch wenn ich nicht wissen und
sagen kann, wer ich bin, kann ich doch — unter Bedingungen meines Unterschie-
denseins von allem, noch von mir selber — jemand sein wollen, der mit sich in
Ubereinstimmung leben will. Ich kann nicht mit mir in Ubereinstimmung sein
wollen, ohne mich der Gefahr auszusetzen zu scheitern. Mein Gefiihl fiir jene

11 Vgl. ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Freiburg i. Br. und Miin-
chen 1992, S. 41.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

158 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Gefahr reguliert das MaBl meiner Herausgénge aus mir. Ich weil3 nicht schon, ob
und wie ich die mich hier und jetzt bestimmende Innen-AuBen-Differenz meis-
tern werde. Ich weill nur, woher auch immer, dass ich frei bin. Wiisste ich mich
nicht schon frei, konnte ich nicht frei sein wollen; ich hitte nicht die Kraft, auf
dem Weg zur Freiheit auch nur das kleinste Hindernis zu tiberwinden. >Zur<
Freiheit? Gibt es ein Ankommen bei ihr, auller dass ich auf bessere Weise bei
mir selbst wire?

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Xl Diskrepanzbewusstsein

Von allem unterschieden, bin ich wie verloren. Meine Verlorenheit ist Quelle
und Gefahrdung meiner Freiheit in einem. Ich bin ja nicht nur von der Welt und
den Anderen unterschieden, sondern noch von mir selber. Ich bin die Liicke, die
ich mit mir selbst schlieBen muss. Ich erfahre sie als Differenz von subjektivem
und objektivem Selbst. Um mich, von jenem her, diesem anzundhern, muss ich
aus mir herausgehen.

Das nicht selbstverstandliche Selbstverstandliche

Meine Verlorenheit verbindet mich mit der der Anderen. Hierauf baut die Welt
des Moralischen auf — aber eben nur implizite: Ein expliziter Moralismus, etwa
in Form der Goldenen Regel, verunklart uns nur unsere Verlorenheit. Er wiegt
uns in der triigerischen Sicherheit einer direkt wiss-, aussag- und herstellbaren
Ordnung menschlichen Zusammenlebens. Damit ruiniert er gerade unser Emp-
finden fiir die Asymmetrien unserer Verbundenheiten. Hierin liegt, nach Carl
Friedrich von Weizséicker*, denn auch das moralische Problem von Moral: Sie
kann sich selbst nie letzter Grund sein. Wo sie dies tut, tut sie uns Gewalt an.'
Was uns miteinander verbindet, verbindet uns mit uns selbst: Von allem,
noch von uns selber, unterschieden, bediirfen wir eines uns bereits Einenden.
Was uns, als menschliche Welt, je schon eint, ist die schiere Kontextualitéit unse-
res Lebens. Aus ihr heraus evolvieren wir in Koevolution mit den Verhiltnissen,

*  Carl Friedrich von Weizsdcker (1912-2007), deutscher Physiker, Philosoph und Frie-
densforscher.

1 Vgl. Carl Friedrich von Weizsécker: Das moralische Problem der Linken und das mo-
ralische Problem der Moral. In: Der Garten des Menschlichen. Beitridge zur geschicht-
lichen Anthropologie. Frankfurt/M. 1980, S. 89.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

160 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

die uns bestimmen. Wir gehen nicht nur duBlerlich, notgedrungen und taktisch,
Biindnisse mit unserem Aullen ein, sondern aus uns selbst heraus, in Koevoluti-
on mit uns selber, deren Dasein mit den Verhiltnissen, die es bestimmen, struk-
turell verkoppelt ist. Aus Griinden unserer eigenen Verbundenheit mit dem Le-
ben, dem, was uns sowohl in uns als auch von auflen her umgreift, richten wir
unser Leben und Erleben auf einen Horizont aus, der, mit den Worten Erik H.
Eriksons, »mit dem nebelhaften Bild einer Mutter anfingt und mit der Mensch-
heit endet«’.

Was uns von jeher eint, ist die Idee eines Selbstverstindlichen: dass wir in
aller Unterschiedenheit Gleiche und als diese dem Gebot der Gegenseitigkeit un-
terworfen sind. Was die Idee des Selbstverstédndlichen von der Goldenen Regel
unterscheidet, ist, dass sie nicht operationalisierbar ist. Sie stellt weniger eine
auswendig wiss- und sagbare Regel als einen inwendigen Appell an unsere Ur-
teilskraft dar. Bevor sich das Moralische als das zu Tuende und zu Lassende pré-
sentieren kann, muss es uns flir die Geltung eines Selbstverstindlichen sensibili-
siert haben, dem noch die Idee einer Moral untersteht. In dem Mal3e, wie wir uns
als je schon moralische Wesen, als zu moralischem Handeln Féhige vorfinden,
finden wir unsere Moralen bereits der Idee eines Selbstverstandlichen unterstellt,
woriiber wir uns, in aller Unterschiedenheit, als Gleiche, unterschiedslos der
Conditio humana Unterstellte, wissen. Unsere konkrete moralische Erfahrung
besteht nun aber gerade darin, dass das Selbstverstandliche nicht ebenso selbst-
verstdndlich gegeben ist, dass wir einander eben nicht als Gleiche ansehen und
behandeln. Die Diskrepanz von Realem und Idealem, vor die ich mich gestellt
sehe, stellt mich in mir vor eine Forderung an mich selbst: dass, soll Gleichheit
und Gerechtigkeit in die Welt einziehen, ich von mir selber mehr fordern muss
als von den Anderen’. Ich erweise mich als moralisches Wesen, indem ich in
moralische Vorleistung gehe. Dieser Leistung, jener Forderung wegen ist es
denn auch moralisch problematisch, das Selbstverstdndliche auszusprechen.
Ausgesprochen dementiert sich das Selbstverstandliche selber.

2 Erik H. Erikson: Identitédt und Lebenszyklus, S. 58.
3 Vgl. Emmanuel Lévinas: Schwierige Freiheit. Versuch tiber das Judentum. Frank-
furt/M. 1992, S. 35.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 161

Die Moral angesichts der Innen-AuBen-Differenz

Nach Heinz von Foerster werden moralische Sétze mit »Du sollst« / »Du sollst
nicht, ethische mit »Ich soll« / »Ich soll nicht« gebildet. Anders als eine Moral
macht Ethik keine Vorschriften. Mit Wittgenstein verweist von Foerster auf das
Unaussprechliche, Indirekte, Implizite aller Ethik. Sie driickt sich nicht prak-
tisch/theoretisch, sondern gestisch/habituell aus. Ethik kennt denn auch weder
Strafe noch Lohn. Thr Lohn, ihre Strafe liegt in unserem Handeln, unserem Ver-
halten selbst.’

So wenig sich eine Ethik aussprechen lésst, so sehr hat Sprache schon ethi-
sche Implikationen. Von Foerster unterscheidet zwischen zwei Strédngen der
Sprache, dem ihrer Erscheinung und dem ihrer Funktion.® Auf dem Strang der
Erscheinung tritt uns Sprache als grammatikalisch-syntaktische Ganzheit entge-
gen. Als diese ist sie ganzheitlich-selbstbeziiglicher Natur: Das Wort fiir Sprache
heiflt hier wiederum »Sprache«, das Wort fiir Wort »Wort«. Damit ist sie ge-
schiitzt gegen Erklarungen ihrer selbst, die von auBerhalb kidmen. Auf diese
Weise firmiert jede Sprache als eine monologische Ganzheit neben den monolo-
gischen Ganzheiten anderer Sprachen. Sie stellt nicht nur eine in sich stimmige
Welt dar, sondern bestimmt noch unsere Beziechungen zum AuBen: Das Wort
»Stuhl« repréisentiert den Gegenstand »Stuhl«. Derart tiberprigt Sprache noch
die Intentionalitdt meines Bewusstseins auf eine auBersprachliche Wirklichkeit
hin. Auf dem Strang ihrer Funktionalitdt dagegen ist Sprache von jeher Dialog.
Miteinander sprechend, sprechen wir auf mitmenschlich-kommunikative Spra-
che miteinander, d.h. wir wenden Sprache nicht umstindlich-deskriptiv an, in-
dem sie sich einander auswendig, vermittels sprachlich feststehender Bedeutun-
gen iber eine feststehende Wirklichkeit, austauschen. Miteinander sprechend
machen vielmehr, ohne es ausdriicklich zu wissen oder zu wollen, konstruktiv-
poetischen Gebrauch von Sprache: Wir schaffen kraft eines uns bereits Verbin-
denden auf unsere Weise dieses uns Verbindende nach. Auf diese Weise spricht
sich im dialogischen Gebrauch von Sprache Ethisches auf unsichtbare Weise
aus.

In dem MaBe, wie das allem Moralischen zugrunde liegende Gebot der Ge-
genseitigkeit abstrakt — das Selbstverstdndliche eine Idee — bleibt, sind wir ge-

Vgl. Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung. A.a.O., S. 66.

5 Vgl. Ludwig Wittgenstein: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-
philosophicus. Satz 6.422.

6 Vgl. im Folgenden Heinz von Foerster: Ethik und Kybernetik zweiter Ordnung.
A.a.0,S. 81f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

162 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

halten, es antifaktisch — unter Bedingungen realer Ungleichheit — zu realisieren.
Dafiir aber muss ich mich zuvor selber den Mafistaben der Gegenseitigkeit un-
terworfen sehen: Ich muss aus mir herausgegangen sein, mich innerlich dezen-
triert, perspektivisch zu einer azentrischen Weltauffassung durchgerungen ha-
ben. Von dorther erst erfithre ich, dass ich, bevor ich mir, meinem Personsein,
unerlisslich wire, einer zu wahrenden Gerechtigkeit unerlisslich bin.” Dem for-
malen Prinzip der Gegenseitigkeit reale Geltung zu verschaffen, heif3t nicht, Ge-
rechtigkeit herzustellen. Wir konnen sie nur wiederherstellen. Dafiir gehen wir
in moralische Vorleistung. Auch hierin werden wir uns immer schon verspéiten,
konnen wir immer nur Antwortende, Korrigierende sein. So bleibt auch unser
innerer Sinn fiirs eigentlich Selbstverstdndliche an unsere aktuellen Lebensver-
héltnisse gebunden, mithin an die jeweils geltende Moral. Moralische Wahr-
nehmung schult sich am erfahrenen Ungeniigen der jetzt giiltigen Moral. Um sie
zu korrigieren, miissen wir von ihr, unserer Teilhabe am Jetzt, ausgehen. Es gibt
keinen letzten, objektiven moralischen Standpunkt iiber allen Standpunkten. Die-
ser wire, als Ubermoralischer Standpunkt, zugleich ein vormoralischer Stand-
punkt: der Standpunkt eines Zuschauers, der sich, da unbeteiligt, eine gottliche —
der Innen-Aufen-Differenz enthobene — Perspektive anmaft.

Um meiner Verbundenheit mit den Anderen willen gehe ich aus mir heraus,
dezentriere ich mich innerlich, mache mich zu einer azentrischen Weltsicht be-
reit. Ich unterwerfe mich freiwillig dem Prinzip der Gegenseitigkeit, wissend,
dass ich, was ich, auf mich bezogen, als ungerecht empfinde, Anderen nicht an-
tun kann, ohne meine eigene Menschlichkeit zu verletzen. Statt uns in prinzipiel-
len moralischen Dingen immer erst verstdndlich machen zu miissen, brauchen
wir einander nur an Selbstverstindliches zu erinnern. So, wenn ich einen Mich-
tigeren um Fairness bitte: Bestiinde, allem Machtgefille zum Trotz, nicht etwas,
das uns in der Tiefe unserer selbst miteinander verbindet, mein Appell an seine
Fairness wire nicht nur vergeblich, sondern unversténdlich, geradezu unsinnig.

Und doch ist das Selbstverstandliche nie so selbstverstindlich gegeben, dass
wir nicht fiir seine Geltung eintreten, so auch aussprechen miissten, was nicht
ausgesprochen werden sollte. Die Idee eines Selbstverstiandlichen bleibt von da-
her das am wenigsten Gesicherte, am leichtesten zu Leugnende, tagtéglich Lii-
gen Gestrafte. Zugleich macht die Erfahrung dieser Kluft es erst nétig, dass wir
uns tiberhaupt eine Moral geben. Keine Moral wiederum vermag, die ihrer eige-
nen Notwendigkeit zugrunde liegenden Differenzerfahrung zu schlieSen, ohne
uns sogleich als ethische Wesen, die sich aufgrund ihrer Erfahrung mit sich und
den Anderen eine Moral geben miissen, mit abzuschaffen. Insofern unterliegen

7 Vgl. Emmanuel Lévinas: Schwierige Freiheit, S. 164.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 163

noch unsere Moralvorstellungen der uns bestimmenden Differenz von Innen und
Auflen. Moralisches Bewusstsein besteht denn auch im Durchleiden der Diskre-
panz zwischen den moralischen Geltungen einerseits und meinen moralischen
Erfahrungen andererseits. Wie mir, nach Jaspers, das Gegebensein von Bewusst-
sein vermittelt, dass mir alles immer nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung
gegeben ist, so bewahre ich mir mein moralisches Bewusstsein in meiner Sensi-
bilitdt fiir die Diskrepanz von Geltendem und Erfahrenem.

Je vertiefter dieses Bewusstsein, desto fragwiirdiger wird alle Moral, nicht
zuletzt angesichts neuer, dringender Anforderungen an uns, uns in einer Welt
der Ungerechtigkeiten gerecht zu verhalten. Indem ich etwa einem Kind Recht
und Unrecht auseinandersetze, bin ich versucht, mein eigenes Bewusstsein der
Diskrepanz von moralisch Gebotenem und real Gegebenem vor ihm zu verber-
gen. Das setzt mich der weitergehenden Versuchung aus, meine Zweifel durch
eine umso rigidere moralische Grundsitzlichkeit niederzuhalten. Auf die Art
glaube ich, dem Kind gegeniiber in meinem Unglauben unerkannt bleiben zu
konnen. Ich entkomme mir aber selbst nicht: Der unwissende Blick des Kindes
konfrontiert mich mit meiner Selbstwahrnehmung als Heuchler. Ich beginne,
mich zu schidmen. Ich fithle mich der Autoritit, die ich fiir das Kind darstelle,
nicht wiirdig. Ich sehe mich sie nur spielen. Der kindliche Blick erteilt mir eine
Lektion darin, was uns verbindet und was ich untergrabe: Vertrauen. An seinem
Blick erfahre ich, dass ich mir selbst nicht vertrauen kann. Um mich mir selbst
wieder vertrauenswiirdig zu machen, miisste ich mich meiner Scham 6ffnen. Mit
ihr erfiihre ich das mich mit dem Kind — seiner und meiner Verlorenheit — Ver-
bindende. Indem ich in mein Diskrepanzbewusstsein zurlickgefunden hétte, hétte
ich meinen Zweifel in den gréBeren Zusammenhang eines antifaktischen Ver-
trauens in die bleibende Idee eines Selbstverstindlichen, vor allem Verstehen
Verstindlichen, gestellt. Die moralische Autoritit, die ich mir angemalt, die mo-
ralische Uberzeugung, die ich mir selbst eingeredet habe, wiren iiberholt von ei-
ner Glaubwiirdigkeit, die in nichts als meiner vor den Augen des Kindes absol-
vierten Differenz von Innen und Auflen besteht. Das Kind sieht nicht die Passage
— niemand sicht sie —, sehr wohl aber meine Bezogenheit auf es in meinem Rin-
gen mit mir.

Das abwesende Gute und das sich wiederfindende Vertrauen
Von moralistischem Autoritarismus eingeschiichtert und verwirrt, verdunkelt

sich uns die uns bestimmende Innen-Aufen-Differenz zum undurchdringlichen
AuBen: Der Moralismus verlangt uns einen Glauben ab, der uns davon abhilt,

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

164 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

unsere eigene Diskrepanzerfahrung zu verstehen. Wir werden von unserem Vor-
verstdndnis eines Selbstverstdndlichen, dem Vertrauen in seine zwanglose Gel-
tung, getrennt; wir werden genétigt, Gutes zu wollen und zu tun, ohne es bei uns
selber schon, kontrafaktisch, als Gutheit selbstverantwortlichen Personseins, vor-
aussetzen zu diirfen. Je fanatischer eine Moral auf sich selbst pocht, desto syste-
matischer untergrébt sie unsere ethische Kompetenz, desto griindlicher muss sie
die Spuren des ihr selber zugrunde liegenden ethischen Unglaubens verwischen.

Mein Diskrepanzbewusstsein ist Zeichen gewahrter innerer Freiheit. Sie ver-
weist mich zuriick auf meine Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber,
die mich mit allen Anderen verbindet, wie es den Bezug zu mir selber wachhilt.
Dasselbe Bewusstsein setzt mich in den Stand, mich in mir zu dezentrieren und
von dufleren Fixierungen und Identifikationen zu 16sen. Was hat mich aber denn
zu meinen Fixierungen und Identifikationen gefiihrt, wenn nicht die Selbstver-
bergung meines Diskrepanzbewusstseins, die Angst, dass mir die Welt und ich
ihr, ja, ich mir selbst darin abhandenkommen konnte? Viktor E. Frankls Metho-
de der »paradoxen Intention« sucht an ebendieser Stelle einen Einstellungswan-
del herbeizufiihren, der mir den Zugang zu meinem eigenen Vertrauen iiber den
Umweg einer Konfrontation mit meiner Angst bahnt. Er vollzieht sich iiber die
Verdanderung meines Verhiltnisses zur Symptomatik seiner Angst: Ich werde
gendtigt, mir meine Angste vor Augen zu stellen, sie dariiber in Furcht vor etwas
Konkretem zu verwandeln und so, in aktiver Konfrontation mit ihnen, sich von
ihnen zu distanzieren.® Indem ich das Symptom der Angst anndhme, ndhme all-
méhlich auch der Gegenstand der Angst ab — bis schlieBlich das Symptom ver-
schwindet. Ich verlore nicht meine Angst iiberhaupt, aber das Wovor meiner
Angst.” Damit 16se ich mich von einer Fixierung, die mich von meinem inneren
Freisein und, dariiber vermittelt, von meiner Fahigkeit zu vertrauen — als einer
Variante meines Muts zum Sein — fernhilt.

Inneres Freisein, als Gefiihl, resultiert aus einer ausgehaltenen Innen-Auf3en-
Differenz. Ausgehalten hilt diese. Auf dieselbe Weise erhdlt mir mein Diskre-
panzbewusstsein meine Fahigkeit zu vertrauen, Beziehung zum Guten noch in
seiner Abwesenheit aufrechtzuerhalten. Im Schmerz dariiber, dass Selbstver-
standliches nicht schon ebenso selbstverstindlich gegeben ist, schliee ich die im
AulBen erfahrene Liicke mit mir selber, indem ich das Gute, das mir fehlt, aus
mir heraus fue. So verstanden kommt dem Guten, wie Thomas von Aquin sagt,

8 Vgl. Viktor E. Frankl: Grundri} der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O.,
S. 164f. und 172.

9 Vgl ders.: Die Begegnung der Individualpsychologie mit der Logotherapie. A.a.O.,
S. 254.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 165

nicht nur die Qualitdt des Vollendeten, sondern die Potenz eines Vollendenden
zu."’ Von daher auch hilt keine noch so schlechte Erfahrung der Hoffnung aufs
Gute stand — dass sie »fiir< etwas gut sein kann. Das Gute ist da, aber nicht hier.
Gebrochen durch die Differenz von Innen und Auf3en, in der ich stehe, ist meine
Perspektive aufs Gute die eines auf es Hoffenden. Meine Hoffnung auf es vali-
diert seine Voranwesenheit: Die Erfahrung der Abwesenheit des Guten wird, um
tiberhaupt erfahren werden zu konnen, noch vom Guten informiert. So zeigt mir
denn auch die Erfahrung, dass selbst Schlechtes noch fiir etwas gut sein kann,
dass das Gute noch meinem Willen zu ihm vorausliegt. Dies setzt mich in den
Stand, seine Abwesenheit iiberhaupt als etwas Schlechtes erleben zu konnen.
Etwas Schlechtes zu erleben, von dem ich weil}, dass es etwas Schlechtes ist,
hei3it, es in seinem Erleben bereits zu distanzieren: es als durchlaufene Innen-
Auflen-Differenz zu erfahren.

Wir vertrauen jemandem, der sich als nicht vertrauenswiirdig zeigt; wir miss-
trauen jemandem, der sich vertrauenswiirdig erweist: Beide Male fiihlen wir uns
schlecht. Ein Schmerz, der so tief gehen kann, dass er unsere Einstellung zum
Leben, zu uns selber verdndert. Verletzungen von Vertrauen ziehen Einstellungs-
veranderungen nicht nur im Individuellen, sondern im Kollektiven nach sich: Im
Friedensvertrag von Versailles 1918 sicht Gregory Bateson ein solches folgen-
reiches Ereignis der Demiitigung, das die Weichen fiir spétere umfassendere
Verheerungen gestellt hat."

Bateson zieht in Fragen von Ethik und Moral Parallelen zum Funktionieren
eines Thermostats. Um zu Werten zu kommen, braucht es zuvor die nétigen Ein-
stellungen: Wenn sich drauBlen das Wetter dndert, die Temperatur steigt oder
sinkt, setzt je nach getroffener Soll-Einstellung der Schalter des Thermometers
die Heizung drinnen in Gang, bis die gewiinschte Temperatur erreicht werden
wird, bei der sich die Heizung wieder abschaltet. So sehr das System einen intern
geschlossenen Kreislauf darstellt, so werden doch die Kriterien, nach denen es
abléuft, extern — hier am Thermostat — eingestellt. Die externe Einstellung gibt
die interne Funktionsweise des Systems vor. Entsprechend bewirkt der Vater,
der seinem Kind etwas verspricht (einen Soll-Wert vorgibt), das er nicht hélt
(das nie zum Ist-Wert wird), im Innern des Kindes eine systemische Dysfunkti-
on, die sich als Enttduschung, Trauer und Wut ausspricht. Dieselbe Dysfunktion
wird im Kind, gemél den internen Gesetzen seiner Erfahrungsverarbeitungen,

10 Vgl. Thomas von Aquin: Uber die Wahrheit, quaestio 21.
11 Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Von Versailles zur Kybernetik. In: Okologie des
Geistes, S. 6044f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

166 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

auf die Dauer einen Einstellungswandel, eine Herabsetzung des Soll-Werts in
Bezug auf bestimmte moralische Werte (etwa Versprechen zu halten), initiieren.

Habe ich auch keinen direkten Einfluss auf die Einstellung des Anderen zu
sich und der Welt, so doch negativ, indem ich ihn enttdusche und verletze. Es
liegt indes in meiner eigenen Macht, erlittene Verletzungen auf ein abwesendes
Gutes hin verarbeiten zu wollen. Dafiir miisste ich, statt eine schlechte Erfahrung
blo weiterzugeben, zuvor den Schmerz des abwesenden Guten auf mich ge-
nommen haben: Zwischen mir und dem als abwesend erfahrenen Guten ldge der
in Annahme des Schmerzes zu absolvierende Durchgang der mich hier und jetzt
bestimmenden Innen-Auflen-Differenz. Jede Frustration ist ein Aufruf zu diesem
Durchgang. Jeder Durchgang wiederum ist ein Ringen um die Bewahrung und
Wiedererlangung von Vertrauen. Ohne diesen Aufwand wére ich meinen Enttéu-
schungen ldngst erlegen. Ich konnte nicht einmal enttduscht werden: Die erste
Enttduschung wire die letzte gewesen.

Das mir selbst gegebene Versprechen und das Gefiihl
von Kohérenz

Moralische Forderungen setzen mich als ethisches Wesen voraus, das an sich
selbst moralische Forderungen zu stellen in der Lage ist. Sobald ich dies einsehe,
horen sie auf, Forderungen zu sein, und werden zum Inhalt meines eigenen Wil-
lens. Nur im Maf3e dieser Anverwandlung kénnen wir iiberhaupt von morali-
schem Verhalten sprechen. Mich moralisch verhaltend, wende ich keine Moral
»ang, die mir zuvor beigebracht worden wire, sondern handle bereits ethisch, aus
mir selbst, meinem inneren Freisein, heraus: Ich gehe vom »Du sollst« zum »Ich
soll« und von diesem »Ich kann« tiber.

Der Ubergang von den Forderungen der Moral zu eigenem ethischen Han-
deln stellt so sehr einen Akt der Freiheit dar, wie ich mir damit selber ein Ver-
sprechen gebe. Es das Versprechen meiner Integritét. Bevor ich es anderen gebe,
gebe ich es mir selbst. Ich verspreche, als Ich, in welcher Zukunft auch immer,
wiedererkennbar zu sein. Ich kann dies — mich — nur versprechen, sofern ich sel-
ber auf etwas vertrauen kann, das mich, durch alle Verédnderungen hindurch, als
Ich durchhalten ldsst. Dasselbe Vertrauen, das mir den Mut zum Sein verleiht,
gibt mir die Kraft zu versprechen. Aus dieser Kraft, jenem Mut heraus entwerfe
ich mich: Ich trete in Koevolution mit mir selber ein, nehme mich mir zum Part-

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 167

ner, der, ohne dass ich mich (mein objektives Selbst) schon kennte, mich zu mir
hin begleitet."

Das Kontinuum, als welches ich mich selbst erfahre, ist das, was ich mir zu-
gleich immer neu versprechen muss, dass ich es auch sei. Versprechen heifit
nicht voraussagen; ich verspreche, als Ganzes verstehbar zu sein, nicht, zu einem
bestimmten Zeitpunkt jemand Bestimmtes zu sein. Nach Gabriel Marcel bezieht
die Treue ihr Gewicht gerade aus der Unkenntnis der Zukunft. Die Treue trans-
zendiert die Antizipierbarkeit von Zeit auf etwas hin bzw. von etwas her, was
mich hier und heute, auf absolute Weise, bindet."> Was mich bindet, ist, was
mich je schon bewegt, mich mir selbst voraus sein ldsst, meinem heutigen Den-
ken und Handeln bereits als Zweckursache zugrunde liegt. Es gibt meinem
Selbstentwurf Richtung und Gewicht. Ich selbst wiederum gebe ihm sittlichen
Gehalt, indem ich meine Identitidt mit ihm verbinde, d.h. mich dem Gebot meiner
eigenen Glaubwiirdigkeit unterstelle und mich so mir und den Anderen verléss-
lich mache."*

Versprechungen sind nach auflen hin deklarativ. Sie formulieren einen Soll-
als Ist-Wert. Nach innen hin haben sie eine integrative Funktion. Uber sie mache
ich mich sprachlich-ethisch meinem Voraussein gleich; ich bediene mich meiner
Worte als etwas, das mir in meinem Selbstentwurf Halt gibt. Sie geben mir Halt,
indem sie mich mit dem mich absolut Bindenden, von jeher Bewegenden in
Verbindung halten. Kraft dieser Verbindung, jenes Halts mache ich mich dazu
bereit, in meinem inneren Handeln die Oberhand dariiber zu behalten, was mir
von auflen zustoBt. Die Fahigkeit zu versprechen weist mich als jemanden aus,
der, indem er erwas verspricht, sich verspricht." Ich kniipfe meine Integritit an
etwas mir AuBeres, zu dem ich handelnd einen Zusammenhang herstelle. Uber
die Herstellung dieses Zusammenhangs stelle ich, unter Bedingungen der Diffe-
renz von Innen und Auflen, einen Zusammenhang mit mir selbst her. Der Bruch
eines Versprechens ist ein Scheitern dieses zweifachen Zusammenhangs, tiber
den ich mich Anderen wie mir selbst gegeniiber als verlésslich (v)erhalte.

12 Vgl. Hinderk M. Emrich: Das Selbstbild des Menschen, der Konstruktivismus und
seine Kritik. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Die Wirklichkeit des Konstruktivismus,
S. 90.

13 Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. In: Haben und Sein. Paderborn 1954,
S. 50.

14 Vgl. Hans Bernhard Schmid: Moralische Integritdt. Kritik eines Konstrukts. Berlin
2011, S. 39.

15 Vgl. im Folgenden Robert Spaemann: Personen, S. 235-251.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

168 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Um meiner eigenen Integritdt willen bin ich gehalten, immer wieder neu
meine innere Unabhéngigkeit gegeniiber allem duBerlich Verdnderlichen unter
Beweis zu stellen. Jedes gebrochene Versprechen liefert da den Gegenbeweis der
Hinflligkeit und entropischen Tendenz des Lebens. Indem ich, mir voraus, mein
Leben fiihre, fechte ich deren Giiltigkeit im Ethischen an. Unter Auspizien der
Entropie, der Todgeweihtheit allen Lebens, ist das Leben komplett sinnlos. Dar-
iiber jedoch, dass jedes Leben von innen gelebt wird, wird der Gedanke der
Sinnlosigkeit seinerseits sinnlos'® — Anlass genug, Mut zum Sein, ein Selbst zu
sein, zu fassen.

Ein Versprechen haltend, halte ich mich im Durchgang einer Innen-Auflen-
Differenz als Ich durch. Ich erweise mich noch, ja, gerade in meiner Unterschie-
denheit von allem, noch von mir selber, als ganzer Mensch. Paradoxerweise er-
6ffnet mir erst meine Ganzheit meine Differenz zu mir, dieselbe Differenz, die
mich denn auch daran hindert, mich selber integer zu nennen. Denn es ist eben-
diese Differenz zu mir, die mich aus mir herausgehen ldsst, um dariiber, ortho-
genetisch, jenen Selbstzusammenhang zu realisieren, der Integritét ausmacht. Im
Male meiner guten Erfahrung mit mir selber in den Durchgéngen der mich be-
stimmenden Innen-Auflen-Differenzen einerseits wachse ich andererseits an den
Feedbacks, die ich mit meinen — meine Wiedererkennbarkeit validierenden —
Handlungen hervorrufe. Darin besteht, nach innen und auflen, das Gefiihl von
Kohirenz. Aaron Antonovsky  hat dieses Gefiihl als ein Kontinuum beschrieben,
das sich aus drei Komponenten zusammensetzt: Verstehbarkeit, Handhabbarkeit
und Sinnhaftigkeit.17 Verstehe ich, was mich belastet, wird es mir leichter fallen,
ihm strukturiert-l6sungsorientiert zu begegnen. Verfiige ich iiber innere Ressour-
cen, auf die ich in duBlerer Bedringnis zuriickgreifen kann, um mir Hilfen und
Auswege zu ersinnen, wird sich statt eines allgemeinen Ohnmachtsgefiihls die
punktuelle Genugtuung eigenen Lern- und Kompetenzzuwachses einstellen.
Verbinde ich tiberhaupt mit der Losung von Problemen Sinnhaftigkeit, werde ich
fiir deren Losung denn auch die notige Kraft und Ausdauer aufbringen. Immer
geht es darum, meine Problembewiltigungsstrategien den dufleren Stressoren
anzupassen: mich von ihnen in einen Zustand innerer Spannung versetzen zu las-
sen, um aus dieser Spannung heraus feedbackgeleitet zu handeln.

16 Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivitit, S. 100.

*  Aaron Antonovsky (1923-1994), amerikanisch-israelischer Medizinsoziologe. Begriin-
der der Salutogenese, der Theorie von den Bedingungen von Gesundheit.

17 Vgl. im Folgenden Aaron Antonovsky: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Ge-
sundheit. Tiibingen 1997, S. 30, 34, 42, 116 und 125.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 169

Es geht darum, in einer Mischung fester Regeln und flexibler Strategien ei-
nen Zustand der Meta-Balance, eines lebbaren Ungleichgewichts, zu finden: an-
gesichts von auflen eindringender Entropie innen nach Quellen negativer Entro-
pie Ausschau zu halten, Chaos in Ordnung zu verwandeln. Versprechen einer-
seits, Verzeihen andererseits sind solche negentropischen Akte, zu denen wir als
Personen nicht nur fahig, sondern aufgerufen sind, um mit uns und den Anderen
immer neu in ein Gleichgewicht zu kommen. Dies erst ldsst uns Biindnisse mit
dem AuBen eingehen, konsensuelle Zusammenhinge mit den Anderen herstel-
len, die wiederum unsere innere Kohdrenz verstirken, aus der heraus wir uns
drauBlen um sozialen Ausgleich und politische Stabilitdt zu bemiihen die Kraft
nehmen.

Die Lehre der Empfindung und das Korrektiv des Gewissens

Bevor ich wollen kann, ich selbst zu sein, muss ich mich als ein Ich empfunden
haben konnen. Andererseits ist mir kein Ich vorgegeben; es sind vielmehr meine
Empfindungen, die mein Ich erst bilden." Meine Empfindungen informieren
meinen Willen zu mir tiber mich. Sie informieren mich iiber meine Differenz zu
mir selber, d.h. tiber das von meinem Willen zu mir unterschiedene, eigenstindi-
ge Eigenleben jeder einzelnen Empfindung. Andererseits binden mich meine
Empfindungen an mich; meine Empfindungen zielen auf mich als den sie Emp-
findenden, damit ich sie empfinde. ich erlebe mich als Zweckursache meiner
Empfindungen, um derentwillen ich mich tiberhaupt als eigenstindiges Subjekt
erlebe.”” So sehr meine Empfindungen den Inhalt meines Erlebens vorgeben so
wenig lassen sie mich mein Leben schon fiihren. Es ist die Aufgabe meines Ge-
wissens, dafiir zu sorgen, dass ich mit meinen Empfindungen tibereinstimme. Zu
jedem Augenblick, in jeder Situation vertritt es die Einheit meiner Person, die
sich selber doch immer nur in der Differenz zu sich — sich an sich erinnernd, sich
zum Versprechen gebend — »hat«. Die Einheit der Person »ist< ihre tibers Gewis-
sen vermittelte Distanz zu sich.** Durch mein Gewissen spricht niemand als ich
selbst zu mir — ich selbst als niemand, d.h. als jemand, der nicht schon identisch
mit sich selbst ist, der zeitlebens werden muss, der er schon ist.

18 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhiltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 19.

19 Vgl. Alfred North Whitehead: Prozef3 und Realitit, S. 406.

20 Vgl. Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 268.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

170 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Einerseits bin ich dafiir verantwortlich, mit meinen Empfindungen iiberein-
zustimmen, andererseits beziehe ich die Kraft zum Einssein mit mir von woan-
dersher als mir. Ich beziehe sie aus dem, was mich umgreift. Denkend verbinde
ich, was mich umgreift, mit meinen Empfindungen. Ich bin in Bezug auf das,
was ich denke und empfinde, also nicht frei. Ich finde mich als so Denkenden
und Empfindenden schon vor; ich verspdte mich gegeniiber meinem eigenen
Denken und Empfinden. Zugleich ist mein Denken und Fiihlen mein Denken und
Empfinden, Ausdruck meines Selbstbesitzes. Andererseits wiederum >habe< ich
mich nicht schon, sondern bin nur in Vorleistung, im Mir-voraus-Sein, >ich<:
Denkend und empfindend lerne ich mein Denken und Empfinden immer erst
noch kennen.

Denken und Empfinden sind Modi inneren Werdens. Werden ist ein koevo-
lutiondres Geschehen, der Prozess einer durchlaufenen Innen-Auflen-Differenz.
Ich bin mir selbst, aufgrund des mir eignenden Doppelaspekts, ein Leib zu sein
und einen Koérper zu haben, gleichzeitig ein Innen und Aulen. Zu mir werdend,
nehme ich mich mir selber zum Partner; ich koevolviere mit mir, indem ich mein
Denken darauf verwende, mich mit meinen Empfindungen in Ubereinstimmung
zu bringen. Auf diese Weise fiihre ich mein Leben. Ich fiihre es, indem ich mich
einem mich von innen — meinen Empfindungen — und von auflen — den gegebe-
nen Verhiltnissen — her Umgreifenden 6ffne, lerne, um meiner selbst willen von
mir abzusehen. Mein Leben fithrend, merke ich, dass ich meinerseits bereits ge-
fuhrt werde; je schon folge ich etwas, das mich im Innern bewegt. Nach Viktor
E. Frankl besteht die Aufgabe des Gewissens denn darin, dem Einzelnen aus sei-
ner Selbstbewegung heraus sein individuelles Seinsollen (sein Bezogensein auf
sein objektives Selbst) zu erschlieBen: das individuelle Sein der jeweiligen Per-
son mit einem, durch alle Verschieden- und Verlorenheit hindurch, uns allesamt
Verbindenden zu synchronisieren.”’

Das Gewissen ist kein Wissen; es hélt mir vielmehr die Grenzen meines
Wissens bewusst. Das unterscheidet es von der Gewissheit. Nichts ist weiter ent-
fernt von Gewissheit und ihr zugleich so dhnlich wie das Gewissen, aufgrund
seiner Funktion, fiir die Einheit der Person zu sorgen. Das Gewissen sorgt dafiir
jedoch nur in negativ-korrigierender Weise, iiber eine verstarkte Aufmerksam-
keit gegeniiber dem, was ich nicht schon selber bin. Es hélt mein Ich offen fiir
das, was es »stort<. Es ldsst mich zu mir werden, indem es mich an die Grenzen
meines Ichs fiihrt, dariiber, dass ich mir den Selbstwertgehalt der mir widerste-
henden Wirklichkeit erschlieen lerne.

21 Vgl. Viktor E. Frankl: Grundrif} der Existenzanalyse und Logotherapie. A.a.O., S. 78.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 171

Thomas von Aquin unterscheidet zwei Aspekte des Gewissens, »synderesis«
und »conscientia«.”> Die Synderesis stellt meine prinzipielle, qua Vernunft mit-
gegebene Teilhabe am Selbstverstindlichen als dem »natiirlichen Sittengesetz«
dar. Die Conscientia bezeichnet dagegen meine Fahigkeit, etwas aus eigener Ur-
teilskraft heraus als gut oder schlecht zu erfassen. Die Synderesis gibt mein
Geneigtsein zur Wahrheit (»habitus«) als Grundeinstellung meines Geistes zum
Ewigen Gesetz wieder. Aufgrund dieser Grundeinstellung bin ich auf Wahrheit
ausgerichtet, ohne sie kennen zu miissen. Weil ich die Wahrheit nicht kenne,
muss ich denken. Ich kann aber nur denken, sofern mein Geist prinzipiell wahr-
heitsfahig ist. Er erweist seine Wahrheitsfahigkeit dariiber, dass ich nicht nur
denke, was ich denken will, sondern was mir zu denken gibt. Dass es iiberhaupt
etwas zu denken gibt, hat damit zu tun, dass ich mit Bewusstheit ausgestattet bin;
dass mir alles immer nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung gegeben ist. Von
daher verfiige ich, bevor ich irgendetwas weil}, iber das Grundwissen, dass die
Welt erscheinende, mir erscheinende Welt ist. Auch wenn ich nicht viel von der
Welt weiB, so weil3 ich mich doch in ihr, inmitten von Erscheinungen, die verge-
hen und im Vergehen schon von anderen abgelost werden.

Waihrend die Synderesis also meine grundsitzliche Teilhabe an der Wahrheit
des mich mit den anderen Verbindenden verbiirgt, wendet die Conscientia meine
Fahigkeit zur Vernunft auf den je konkreten Fall an (»actus«). Der Gewissensakt
der Conscientia unterliegt damit zugleich meiner Irrtumsfihigkeit, meiner mit
der Vernunft mitgegebenen Fahigkeit zu Selbstkorrektur und Umkehr. Sie ist es
denn auch, die mich durch die mich aktuell bestimmende Innen-Aullen-Diffe-
renz fuhrt. Leistet die Conscientia der Standortgebundenheit und Geschichtlich-
keit meiner Existenz Tribut und mit ihr der Losung zeitgendssischer Probleme,
so richtet die Synderesis meine denkende Zeitgenossenschaft auf etwas Uberge-
schichtliches aus. Von dorther erfahre ich mich als Mitmensch nicht nur in Hin-
blick aufs Hier und Heute, sondern im universalgeschichtlichen Sinne tiber die
Zeiten und Kulturen hinweg. Kraft der Synderesis erfahren wir in moralischen
Dingen denn auch nichts, wovon wir nicht schon irgendwie wiissten. So brau-
chen wir weder eine v6llig neue Moral zu erfinden, noch miissen wir befiirchten,
unser moralisches Wissen je vollstindig zu vergessen. Noch wo wir uns eigen-
stindig Normen und Gesetze geben bzw. gegen geltende Normen und Gesetze
rebellieren, héren wir nicht auf, dem natiirlichen Gesetz unseres Wesens, der
Conditio humana, zu unterstehen. Es sind nicht wir, besagt dieses Gesetz, die ei-
ne moralische Ordnung schaffen; vielmehr sind wir nur angehalten, innerhalb
unserer Gesetzgebungen und Handlungen dem transzendentalen Gesetz der uns

22 Vgl. im Folgenden Thomas von Aquin: Uber die Wahrheit, quaestio 17.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

172 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

einenden Menschlichkeit zu entsprechen. Deren Mafstébe sind uns aufgrund un-
serer bloBen Vernunftbegabtheit prinzipiell zugénglich. Die MaBstiblichkeit des
natiirlichen Sittengesetzes gilt {iberall, unabhéngig von Kultur und Geschichte,
wenn es von uns fordert, nach dem Prinzip der Gegenseitigkeit — unserer Gleich-
heit innerhalb unserer Unterschiedenheit — zu leben und zu handeln.

Thomas von Aquin versteht das natlirliche Sittengesetz als Teilhabe am Ewi-
gen Gesetz, nicht als das Ewige Gesetz selbst. Hierzu haben wir keinen Erkennt-
niszugang. Weil wir ihn nicht haben, haben wir eine Moral notig. Wir haben eine
Moral gleichwohl als bereits ethische Wesen nétig, die, aufgrund ihrer grund-
sdtzlichen Zugeneigtheit zur Wahrheit, aufgerufen sind, sich selbst eine Moral zu
geben. Danach kann es nach Jacques Maritain” auch nicht darum gehen, gleich-
sam mit dem Lineal in der Hand das eigene Handeln an einer vorgegebenen Re-
gel zu messen, sondern zu lernen, unter Beachtung einer eingesehenen Regel zu
handeln: frei und vernunftgeleitet.23 Frei handelnd bin ich, so verstanden, noch
ein Antwortender, an sein Gewissen Gebundener. Freies Handeln ist Frei-han-
deln-Miissen, eben: gewissensgebundenes Handeln. Indem ich mich in meinem
Handeln dieser Bindung — der Bereitschaft zur Beachtung der eingesehenen Re-
gel — entziehe, handle ich selbstzentriert, »bose«: Ich mache mich, nach innen wie
nach auflen, einer willentlichen Geistesabwesenheit schuldig.

Als ethische Wesen, die nicht tiber die erste Initiative verfiigen (welche uns
in den Stand setzen wiirde, nicht nur Gutes zu tun, sondern das Gute selbst zu er-
schaffen), kommen wir nicht umhin, handelnd zugleich aufs Gliicken unserer
Handlung hoffen zu miissen. Um richtiges Handeln bemiiht, kann ich doch nicht
mehr, als darauf zu hoffen, dass ich recht gehandelt haben werde. Sind wir auch
nicht Schopfer unserer selbst, so sind wir doch Konstrukteure unseres Selbst-
seins: Uns selbst voraus, sind wir fahig, die Rechtheit unseres Lebens und Han-
delns im Futur II — der Zeitform sich erfiillt habender Versprechungen — zu re-
flektieren.

Doppelte Kontingenz

Ich ringe meine Integritét meiner Verlorenheit, meiner Unterschiedenheit von al-
lem, auch von mir selber, ab. Meine Verlorenheit fithrt mir mein Bediirfnis nach

*  Jacques Maritain (1882-1973), franzosischer Philosoph. Einer der fithrenden Vertre-
ter der Neuscholastik.

23 Vgl. Jacques Maritain: Von Bergson zu Thomas von Aquin. Cambridge (Massachu-
setts) 1945, S. 258.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DISKREPANZBEWUSSTSEIN | 173

einem Halt auBerhalb meiner vor Augen, wie sie mich selber zu Mitgefiihl befa-
higt. Ich weil3, dass ich den Anderen in seiner Andersheit nicht erreichen, seine
Verlorenheit nie ermessen werde — und er nicht die meine. Vor dem Hintergrund
dieses Wissens zirkuliert jeder, operational geschlossen, monadisch, in sich
selbst: Niemand ermisst jemanden, wie jemand sich selbst auffasst, weil nie-
mand jemandem die Bewdltigung seiner ihn bestimmenden Innen-Aufen-
Differenz abnehmen kann.

Wir sind nicht in der Lage zu erkennen, was den Anderen im Inneren be-
stimmt. Wir konnen bloB, gemif Niklas Luhmanns Theorem der »doppelten
Kontingenz«, mit seinem Eigensinn rechnen.” Danach ist jeder jedem eine
Blackbox, die innerhalb ihrer selbst selbstreferenziell operiert. Was uns mitein-
ander verbindet, ist ironischerweise das Wissen um unsere gegenseitige Unzu-
géinglichkeit. Nur vermittels dieser Reduktion wird der Andere dem Anderen als
Anderer zuginglich. Im MafBe unserer gegenseitigen Undurchsichtigkeit, darii-
ber, dass ich, um ihn zu verstehen, verstehen muss, dass ich ihn gar nicht verste-
hen kann, sondern immer nur von mir auf ihn schliefle, ist er mir voraus. Er ist
immer >schneller< als ich und somit mir nie berechenbar.

Jeder bleibt nicht nur jedem Anderen unberechenbar, sondern auch sich
selbst: Das Innen des Anderen ist mir so unzugénglich, wie ich mein eigenes erst
im Durchgang der mich bestimmenden Differenz von Innen und Auflen ermittle.
Niemandes Innen ist sich selbst unmittelbar zuganglich; es ist von sich selber ge-
trennt durch jeweils zu absolvierende Innen-Auflen-Differenz, die es bestimmt.
Eigensinnig gebe ich mich den Anderen als innerliches Wesen zu erkennen, das
sein eigenes Inneres gar nicht kennt, geschweige denn damit hausieren geht. Wo
der Egozentriker verstanden will, wie er sich selbst versteht, zeigt sich der Ei-
gensinnige in einer Ichstirke, die noch ein Wissen um die eigene Unzuginglich-
keit beinhaltet. Mit Kierkegaard kénnen wir den Eigensinn als Beieinander von
Stolz und Demut im Verhiltnis des Einzelnen zu sich selbst auffassen.” Stolz
und demiitig zugleich, bin ich ein Ich auf sichtbar exzentrische, mutige Weise,
auf eine Weise, die die Moglichkeit eigenen Scheiterns mit zeigt. So bewahre ich
mich mit den Mitteln der Extraversion als innerliches Wesen. Demgegeniiber
braucht Egozentrik duleren Erfolg; so wenig sie sich in ihrer Bediirftigkeit zu

*  Niklas Luhmann (1927-1998), deutscher Soziologe. Fiihrte maBgeblich die System-
theorie in der Soziologie ein.

24 Vgl. im Folgenden Niklas Luhmann: Soziale Systeme. Frankfurt/M. 1987, S. 156.

25 Vgl. Soren Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-
schrift., S. 20.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

174 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

zeigen wagt, so sehr ist sie um ihres Erfolges willen bereit, ihr Inneres preiszu-
geben.

Egozentriker bleiben einander inkommunikabel: Selbstbehauptungen, wel-
cher Art auch immer, lassen nicht mit sich reden. Eigensinnige hingegen erken-
nen im Anderen die Unhintergehbarkeit von dessen Eigensinn an: Ich verstehe
ihn, auch wenn ich ihn nicht, wie er sich selber versteht, verstehe. Ich verstehe
ihn so weit, wie ich um die Unumgénglichkeit meiner eigenen Subjektivitit
weill. Unumgénglich muss ich sie mir gleichwohl selbst immer erst noch er-
schlieBen. Indem ich mit dem Eigensinn des Anderen rechne, lasse ich mich von
ihm dazu ermutigen, unter Bedingungen meiner Unterschiedenheit von allem,
noch von mir selber, »ich« zu sein.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

XIV Metaphysischer und trivialer Realismus

Ich komme nicht heraus aus meinem Bestimmtsein durch die Differenz von In-
nen und Auflen; es sei denn, ich gehe in sie hinein. Genau dies leistet Denken.
Denkenderweise befreie ich mich aus der Umklammerung von Innen und Auf3en,
indem ich deren Differenz auf ein Drittes von beidem hin durchschreitend entfal-
te.

Selbstausdruck und -begegnung

Denkend bahne ich mir einen Herausgang aus mir. Aus mir herausgehend, neh-
me ich mein Innen mit; ich driicke mich aus. Zu mir zuriickkehrend, wird sich
mein Inneres um das MaB3 meines Herausgangs geweitet haben. Umgekehrt be-
gegne ich mir in meinen Wahrnehmungen: Ich versuche zu verstehen, was mich
drauBlen affiziert, was dazu gefiihrt hat, dass ich es wahrnehme. Indem ich es zu
verstehen versuche, mache ich mir, was mir zust6t, zu eigen. Selbst wenn ich es
ablehnte, weil es mich abstofit oder verletzt, stehe ich dennoch in einer Bezie-
hung zu ihm. Unwillkiirlich rechne ich die Unfreiwilligkeit dieser Beziehung in
mein Selbstverhiltnis ein; ich kann ldangst nicht mehr unterscheiden zwischen
dem Ereignis und seiner Verarbeitung durch mich. Léngst haben Innen und Au-
Ben die Pléitze getauscht. Selbst wenn ich, was mir zust68t, >Zufall< nenne, so hat
er doch von mir den Sinn eines Zufalls verlichen bekommen. Damit hort er auf,
ein Zufall zu sein.

Ich begegne der Welt mit Selbstausdruck. Indem ich mich ausdriicke, zeige
ich mich mir und den Anderen in meiner Unterschiedenheit von allem. Indem
ich mich in meiner Unterschiedenheit zeige, fiige ich sie — mich — dem Aufen
hinzu, schlieBe mich dariiber an es an. So wenig ich weil3, warum ich wahrneh-
me, was ich wahrnehme, weil3 ich schon, was ich auszudriicken habe. Wiisste ich
es, brauchte ich mich nicht auszudriicken bzw. mein Selbstausdruck wére blofie
Schauspielerei. Mein Selbstausdruck iiberprigt eine Grundunsicherheit in Bezug

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

176 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

auf mich selber: die mir eigene Gedoppeltheit und Differenz zu mir — dass ich
nicht nur Kérper bin, sondern einen Korper habe. Ich stelle fiir mich selbst einen
Bruch in der Wirklichkeit dar, den ich unaufhorlich mit mir iiberbriicken muss.
Immer neu bin ich genotigt, aus mir herauszugehen, mich dariiber, dass ich mich
den Anderen zeige, meiner selbst zu vergewissern. Exzentrisch exponiere ich
meine Exzentrizitdt noch einmal vor mir selber. Ich mache Gebrauch von ihr —
mir —, indem ich mir per Selbstausdruck zur dritten Person werde, um mich im-
mer wieder neu in die erste Person zu verwandeln. Kein Wissen um mich kann
mir diesen Umweg der Selbstvergewisserung ersparen. Auch Wissen ist ja an
Selbstausdruck gebunden; es gibt kein Wissen ohne Wissenwollen, Um-Wissen-
Ringen. Anders wire Wissen so anonym wie endgiiltig. Es wiirde mich von mei-
ner Selbstbewegung trennen, mein Bemiihen lahmlegen, mein Leben einerseits
auf wache, aufmerksame, andererseits auf selbstbestimmte, innengeleitete Weise
zu fithren.

Im Versuch, mich auszudriicken, habe ich nicht nur mit dem dufleren Wider-
stand der Anderen, ihrer Blicke zu tun, sondern auch mit einem inneren Wider-
stand. Was es mir schwer macht, mich auszudriicken, ist meine Differenz zu mir
selber. Irritiert in meiner Selbstfremdheit, verwandelt sich mein Innenbezug in
einen Auflenbezug auf mich, in die Angst, in meiner Unterschiedenheit von al-
lem, inklusive mir selber, unverstandlich zu bleiben. So erlebe ich jeden Heraus-
gang aus mir als Risiko, mich im Unverstdndnis der Anderen zu verlieren. Un-
verstanden, wire ich mir selbst unverstindlich, sei es, dass ich verstummte, sei
es, dass ich mich in der Anpassung an die unterstellten Erwartungen der Anderen
vernehmlich verbergen wiirde. Meine Anpassung wiirde das Gefiihl meiner Un-
terschiedenheit nach auBlen und nach innen nur besiegeln, ohne Hoffnung, dass
ich sie — mich — per Selbstausdruck dem Aufen hinzufiigen, die gefiihlte Liicke
in mir mit mir je Giberbriicken konnte. Ich erlebte die mich hier und jetzt bestim-
mende Differenz von Innen und Auflen als unpassierbar, mit der Konsequenz,
dass ich mit der Zeit das Gefiihl fiir sie als Differenz, fiir Differenzen tiberhaupt,
verlore.

Um Ausdruck ringend, durchlebe ich meine Nichtiibereinstimmung mit dem
AuBlen gleichsam vor den Augen aller. Aber auch dies ist wiederum eine innere
Vorstellung, die ich dem Aufen leihe: Ich statte die Augen aller mit meiner eige-
nen Sehkraft aus. Mich mit ihren Augen sehend, verurteile ich mich als inner-
liches Wesen; ich gebe mich in mir dem AuBlen preis; ich schime mich. Meine
Scham vermittelt mir mein Unterschiedensein von allem nicht als Quelle meiner
Freiheit, sondern als Wunde einer Verh6hnung. Ich fiihle mich, sobald ich mich
zeigen will, klein, gleich dem Kleinkind, das just mit dem Moment, da es sich

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALIsMUs | 177

aufzurichten anschickt, der realen Gr6fen- und Kraftverhiltnisse, in denen es
steht, innewird.'

Wenn mich die Augen aller zu durchschauen drohen, so bin ich es, wie ge-
sagt, doch selbst, der sich durchschaut. Innen und Auflen tauschen in mir die
Platze; ich beginne, in mir gemeinsame Sache mit dem Aufen gegen mich selber
zu machen. Uberschwemmt von unverstindigen, verurteilenden Blicken, ist,
mich meiner Differenz zum AuBen wieder zu erinnern, das AuBerste, das ich
leisten vermag, um mich als Selbst zu bewahren. Wire ich, unter Zuhilfenahme
guter Erfahrungen und Feedbacks, in der Lage, mich in meinem Unterschieden-
sein von allem, noch von mir selber, anzunechmen, allmihlich Mut zum Selbst-
sein fassend, so wiirde sich ebenso allméhlich die Scham in Eigensinn verkeh-
ren. Das Gewicht des von mir Auszudriickenden, das mir die Scham als inneres
AuBen auferlegt, wandelte sich mir gleichsam zur Selbstgewissheit zweiten Gra-
des: zur Selbstironie. Sie lehrt mich, so sehr ich mich nur in Distanz zu mir sel-
ber >habe«, mich Anderen als innerliches Wesen stets nur von meiner Auf3enseite
zu zeigen.”

Zweierlei Haltung, zweierlei Wirklichkeit

Gabriel Marcel unterscheidet zwischen zwei Reserven gegeniiber der dufBeren
Welt: der des Zuschauers und der des Heiligen. Ihnen entsprechen zwei Auffas-
sungen von der Wirklichkeit. So vollzieht sich die Loslosung des Heiligen vom
AuBlen in Form einer Entsagung, die der Wirklichkeit gleichsam den Vortritt
lasst; sie zollt dem schopferischen Prinzip dieser Wirklichkeit, ihrem Selbstsein,
Tribut.’ Die Selbstentsagung des Heiligen ist insofern ein Akt der Ichstirke. Sie
vollzieht sich zugunsten eines, mit Gregory Bateson zu sprechen, umfassenderen
>>Versuch-und-Irrtum-Systems<<4, von dem unser Selbst ein Teil ist. Die Distanz
des Zuschauers dagegen resultiert aus einer Fluchtbewegung, die dessen Selbst-
erhaltung geschuldet ist. Der Zuschauende hélt nicht nur sein Selbstsein aus der
Wirklichkeit um ihn herum heraus, sondern negiert damit ein ihm entgegenste-

Vgl. Erik H. Erikson: Identitit und Lebenszyklus, S. 79f.

2 Nach Kierkegaard besteht die Leistung der Ironie darin, Schmerz nicht direkt auszu-
driicken, sondern sich in seinem Ausdruck gegen das Zuviel seines Ausbruches in
Form einer spoéttischen Replik auf den Schmerz selbst zu verwahren. Vgl. Séren Kier-
kegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift, S. 632.

3 Vgl. Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 21f.

4  Gregory Bateson: Die Kybernetik des »Selbst«. A.a.O., S. 428.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

178 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

hendes Selbstsein der Wirklichkeit. Seiner Selbstisolierung entspricht ein film-
hafter Realismus, der als reines Auflen >ablduft«. Thm ist insofern je schon eine
Sinnentleerung inhdrent, als aus ihm von vornherein jegliche Innenperspektive,
jegliche subjektive Erfahrung verbannt ist.

Es gibt, nach Thomas Nagel, drei Weisen, die objektive Wirklichkeit von
Subjektivitit zu siubern: Reduktion, Eliminierung und Annexion.” Sie stellen
zugleich Varianten unserer Selbstverneinung dar. Es ist die Verachtung meiner
selbst, die mich mir selbst zum Auflen macht und mich zu umso wilderer Selbst-
behauptung nétigt. Aus ihr heraus reifle ich die Welt gleichermaBen an mich, wie
ich sie verwerfe. In beiden Féllen verhalte ich mich beziehungslos zu ihr. Ich
tiberantworte mich der duBerlich-objekthafen Struktur einer gleichermallen sinn-
losen und aufdringlichen Welt, deren Fliichtigkeit und Hérte geradezu einladen
zu Entwertung und Treulosigkeit.® Heinz von Foerster sieht iiberhaupt in Begrif-
fen wie »Wirklichkeit«, »Wahrheit«, »Objektivitit« und »Sein« Indifferenz und
Defitismus am Werk, woriiber ich mich aus dem, was ich drau3en wahrnehme,
selbst ausschliefe. Demgegeniiber scheint im englischen Wort fiir Wahrheit,
»truth«, diese nicht nur als Objektbeziechung im Sinne von Richtigkeit, sondern
als Moment des Vertrauens von Mensch zu Mensch, jenseits aller externen Refe-
renz, auf.’ Es ist diese Abwesenheit einer externen Referenz, die das Verhltnis
wirklicher Einzelwesen — Personen — zur Wirklichkeit, zueinander und zu sich
selber bestimmt. Robert Spaemann nennt dies »metaphysischen Realismus«.
»Wirklichkeit« ist danach, ehe sie zur erkenntnistheoretischen Frage wird, ak-
zeptiertes fremdes Selbstsein. Sie ist angewandtes Grundwissen im Sinne Jas-
pers: zu wissen, dass Wirklichkeit — mir — erscheinende Wirklichkeit ist; dass,
was erscheint, sich in seinem Erscheinen zugleich verbirgt; dass, dies zu wissen,
unser Verhiltnis zur Wirklichkeit als von uns als Personen bestimmt erweist, die
tber ihr Verhéltnis zum Auflen hinaus noch zu sich selber in einem Verhiltnis
stehen.®

Was unser Verhiltnis zur Wirklichkeit in eins zu uns selber ausmacht, ist die
von uns an sie herangetragene Hoffnung auf deren Integritit. Demgemail sieht
Gabriel Marcel uns je schon jenen spirituellen Realismus der Heiligen praktizie-
ren, sobald wir, als Zeugen ihrer tagtdglichen Verletzung, auf die »Wiederher-

Vgl. Thomas Nagel: Die Grenzen der Objektivitit, S. 123.

6 Vgl Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 22.
Vgl. Heinz von Foerster im Gesprach mit Bernhard Porksen: Wahrheit ist die Erfin-
dung eines Liigners, S. 34 und 157.

8 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 76 und 89.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER ReALIsMUs | 179

stellung einer bestimmten lebenden Ordnung in ihrer Integritit«” hoffen. Sobald
wir dies tun, verkniipfen wir unser Schicksal mit der Integritit eines Umfassen-
deren, als wir selber sind. Dieser Integritét spiire ich denkend nach, wéihrend ich
ihrer offenen Auges entbehre. Ich beginne, gegen die Entmutigungen meines ei-
genen Augenscheins anzuarbeiten. Hierfiir gehe ich in die Differenz von Innen
und Auflen, die mich bestimmt, hinein. Ich 16se mich von den Suggestionen des
Aulen, indem ich sie ins Licht meines Grundwissens halte: dass Wissen Wissen
von Erscheinendem ist, wihrend Denken sich mit der Differenz zwischen Er-
scheinung und dem, wovon es Erscheinung ist, befasst — dem, was selber nicht
erscheint, sondern macht, dass etwas erscheint.

Bevor ich bewusstermallen denke, denke ich schon. Ich denke alleine da-
durch, dass ich existiere. Schon mein Lidschlag legt die duere Differenz von
Innen und AuBen frei, meine Atmung die innere. Ich stehe die mich bestimmen-
de Differenz von Innen und Auflen, innen wie auflen, nur durch, weil ich mir
selbst schon voraus bin. Wire ich nicht — nach vorne stolpernd, mein Stolpern
immer schon in ein Schreiten verwandelnd — bereits auf ein Drittes von Innen
und AuBlen hin unterwegs, ich wiirde augenblicklich dissoziieren. Ich wiirde
mich an der kleinsten Verdnderung verlieren. Ich wére auBBerstande, irgendetwas,
mich inbegriffen, wiederzuerkennen. Wie mein Voraussein Wiedererkennung
initiiert, so weif} ich (ohne zu wissen, woher), dass die dulere Wirklichkeit nicht
letzte Realitét ist. Indiz hierfiir ist, dass ich mich, allen dufleren und inneren Ver-
dnderungen zum Trotz, als die Person, die ich bin, nicht loswerde. Dass ich mich
nicht loswerde, zeigt mich mir in meinem Geschenktsein. Im Geschenktsein
meiner selbst ist das Versprechen eines Umfassenderen enthalten, umfassender
als mein Ich, als alles, was ich mir vorstellen kann. Es ist dieses Umfassendere,
das mir das Gefiihl eigener Ganzheit gibt, die Kraft, mich mir erst selbst zum
Versprechen eines — aller Selbstunterschiedenheit zum Trotz — Integren zu ge-
ben, das Vertrauen, durch alle Verdnderungen, inneren wie dufleren, hindurch
mit mir eins zu sein.

Ich weil3, was ein integrer Mensch ist, nicht aber schon, was ihn — mich — da-
zu befahigt. Was uns dazu befdhigt, entnehmen wir nicht der Welt der Erschei-
nungen. Denn diese wechseln ja gerade. Nicht nur, dass wir die Kraft zu unserer
Integritdt von woanders her nehmen, als wir mit unseren Sinnen wahrnehmen;
wir miissen bisweilen gegen unsere eigenen Sinneseindriicke angehen: hoffen.
Der Integre hilt Kréften stand, die stérker sind als er — so wie er Kraft und Sinn

9  Gabriel Marcel: Metaphysisches Tagebuch. A.a.O., S. 80.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

180 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

seines Standhaltens, nach Josef Pieper*, aus GroBerem, als er selbst ist, bezieht."
So berichtet Viktor E. Frankl von zwei Umgangsweisen mit sich selber, die ihm
im KZ halfen, in aller Aussichtslosigkeit die Hoffnung nicht zu verlieren: Er
stellte sich einen unsichtbaren Dritten vor, vor dessen Augen er am Leben fest-
hielt, um, in einem weiteren Schritt, eine Zukunft zu imaginieren, in der er von
seinem Uberleben erzihlen wiirde.""

Die Gefahr der schénen Empfindung

Die Riickhaltlosigkeit, mit der der Integre Ubermichtigem trotzt, wird von ihm
selbst womdgglich gar nicht empfunden, schon gar nicht als Trotz. Trotz ist ein
dufleres Bild, das wir uns von einer inneren Unbeugsamkeit machen. Was wie
Trotz aussieht, ist die uns zugewandte Seite eines uns unzugénglichen Schmer-
zes, den jemand im Hinblick auf sein eigenes Einssein durchmacht, wahrend er
mit Kriften der Zerstorung ringt. Zu Recht empfinden wir diesen Trotz als schon
— so wie wir es als schon empfinden, Gedemiitigte aufstehen, Ungerechte fallen
zu sehen. Die Empfindung dieser Schonheit schulden wir unserer Integritét in
eins mit dem Gefiihl unserer Gleichheit voreinander. Mit dem Augenblick, da
diese Empfindung in moralische Genugtuung iibergeht, ohne dass wir den
Schmerz der Unbeugsamkeit mitempfianden, beginnt die Empfindung der Schon-
heit, sich in eine schone Empfindung zu verwandeln: Wir glauben, kraft dieser
Empfindung schon zu wissen, was Integritit sei; mehr noch, wir meinen uns an
der Seite dessen, dessen Integritdt wir bewundern.

Hier liegt der Nerv unserer vorschnellen Einigkeit iiber Integritit. Indem ich
namlich jemandes integres Verhalten bewundere, bin ich versucht, statt ihn mir
zum Beispiel eigenen Verhaltens als Beweis fiir Integritit zu nehmen. Die
Schonheit meiner Empfindung beschwichtigt mein Diskrepanzbewusstsein, den
Zweifel an meiner eigenen Fihigkeit und Bereitschaft, mich Kraften, die mich
brechen konnen, meinerseits ungebrochen entgegenzustellen. Ist es aber nicht
gerade umgekehrt, dass mich die Furcht vor meiner eigenen Brechbarkeit um
meine Integritdt — um Integritit tiberhaupt — 1asst?

*  Josef Pieper (1904-1997), deutscher Philosoph in der Tradition einer an Thomas von
Aquin orientierten Neuscholastik. Erhielt 1981 den Balzan-Preis fiir Philosophie.

10 Vgl. Josef Pieper: Tapferkeit. In: Das Viergespann. Miinchen 1991, S. 168 und 171.

11 Vgl. Viktor E. Frankl: Grundrif} der Existenzanalyse und Logotherapie; und: Psycho-
logie und Psychiatrie des Konzentrationslagers. A.a.O., 144f. und 212.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALIsMus | 181

In der »Antigone« des Sophokles verfiigt Kreon, Herrscher von Theben,
nachdem er einen Putsch gegen ihn hat niederschlagen lassen, die getoteten Auf-
stindischen aus — als Staatsrdson ausgegebene — Rache nicht zu beerdigen. Anti-
gone, Schwester des Polyneikes, eines der Getoteten, widersetzt sich dem Ver-
bot. Unter Berufung auf das Gebot, die Toten in jedem Fall zu achten, wird sie
ihren Bruder des Nachts heimlich bestatten, um den Preis ihrer spiteren Achtung
und schlieBlichen Todes. Schiere Wehrlosigkeit steht hier gegen schiere Macht
an. Nicht nur, dass die trauernde Schwester machtlos ist; der Leichnam selbst ist
Inbild der Wehrlosigkeit: Der Tote als solcher scheint aller Rechte bar. Kreon in-
szeniert eigens die Wehrlosigkeit des getoteten Feindes, indem er den Leichnam
willentlich entehrt. Er inszeniert sie nicht blof als einen Akt personlicher Rache,
sondern als Statuierung eines politischen Exempels. Er tiberantwortet den toten
Polyneikes dabei nicht nur einem unehrenhaften politischen Angedenken; den
Toten als diesen, in seiner Wehrlosigkeit entehrend, verletzt er das Leben selbst.
Politische Macht wird zu Hybris.

Indem Antigone dennoch ihren Bruder bestattet, widerstrebt sie in ihrer
Machtlosigkeit dieser Vermessenheit. Machtlos, die sie ist, bleibt Antigone ge-
geniiber Kreons Willkiirhandeln nur ein symbolischer Akt, eben das Ritual der
Bestattung. Den Bruder nach altem Recht und guter Sitte zu bestatten, ist nicht
nur ein Akt politischen, sondern eines ontologischen Widerstands gegen die Er-
niedrigung des Lebens. Thr Handeln ist, ihr aufgezwungen, ein passives, ein Op-
ferhandeln. Als dieses ist gerade nicht Ausdruck ihres Opferseins. Es ist, im Ge-
genteil, Manifestation handelnder Aufrechterhaltung ihrer Differenz zum Aufen,
ihrer inneren Freiheit, ihrer Ichstirke. Daran, dass Antigones Handeln ein Un-
recht sichtbar werden ldsst, wird ihr apolitisches Handeln zum Politikum. Wéh-
rend ausgewiesener politischer Widerstand auf derjenigen semantischen Ebene
stattfindet, die »die Macht« vorgibt, entkoppelt die Opferhandlung indes die
Rechts- bzw. Unrechtsfrage vollstindig von der Machtfrage. Sie wird zu einer
ethischen — einer schonen — Handlung.

Was wir den Toten schulden, ist, was wir ihnen am leichtesten vorenthalten
konnen. Die Wehrlosigkeit eines Toten spiegelt mir im Letzten die Verlorenheit
von allem; was ich ihm schulde, schulde ich mir selbst in meiner Verlorenheit.
Vor ihr kann uns nichts bewahren, keine Zivilisation, kein Humanismus, keine
Kultur. Denn nichts kann uns davor bewahren, von allem unterschieden zu sein,
letztlich sogar von uns selber. Darin griindet, tragischerweise-schmerzgeleitet,
unsere innere Freiheit. Insofern stellt unsere Freiheit selbst gar kein Kulturgut

12 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 360.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

182 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

dar.” Es kann mithin keine Kultur der Freiheit und der Menschlichkeit geben,
wo Menschen sie nicht schon von sich, von innen her, gegen die bestehende Kul-
tur, leisten. Und doch strotzen die Kulturen vor Erzahlungen menschlicher Integ-
ritdt. Damit zeigen sie, dass sie selbst auf etwas Vorkulturellem beruhen. Eine
jegliche Kultur stellt ein selbstreferenzielles Wertesystem dar, das auf ihm vor-
ausliegenden, externen Einstellungen beruht. Im gleichen Maf3e bleibt es »stéran-
fallig« fiir noch unabgegoltene Anspriiche der Gegenseitigkeit und Gerechtigkeit.
Wie die Freiheit zu Unrecht als Kulturgut gehandelt wird, gerit die duBerliche
Darstellung von Integritdt zu moralischem Kitsch. Diese aber ist, als Stilllegung
unseres eigenen Diskrepanzbewusstseins — dass Selbstverstandliches nicht eben-
so selbstverstindlich gegeben ist —, kultivierte moralische Desensibilisierung:
halb Moralismus, halb Asthetizismus. Jerzy Grotowski~ verweist denn auch dar-
auf, dass in dem Augenblick, da im Theater » Antigone« gegeben wird, die Zu-
schauer Mitleid mit Antigone und Abscheu vor Kreon verspiiren. Sie glauben
sich moralisch auf gleicher Hohe mit ihr; was sie nicht davon abhalten wird,
sich, sobald sie das Theater wieder verlassen, wie lauter Kreons zu verhalten."
Wir beschiftigen uns mit den Toten, weil wir als Lebende das Leben gar
nicht zu ermessen vermogen. Wir ermessen es so wenig, so wenig wir einander,
ja, nicht einmal uns selber gerecht werden. Deswegen koénnen wir auch nicht
aufhoren zu denken. Denkend sind wir damit befasst, Liicken, die sich auflen und
innen auftun, zu schlieBen, nach Auswegen aus der uns jeweils bestimmenden
Differenz von Innen und AuBlen zu suchen. Denkend lernen wir, uns jederzeit ei-
nem Neuen in Gestalt eines Dritten von Innen und AuBlen zu 6ffnen. Auf diese
Weise lernen wir, gleichsam mit dem Leben selbst zu kommunizieren. Wenn
Denken heif3t, immer schon zu denken, wihrend wir immer schon weiterdenken,
dann heif3t das nicht zuletzt, die Kommunikation mit dem Leben insgesamt auf-
rechtzuerhalten, selbst dann, wenn uns ein Abbruch von auflen aufgenétigt wird.
Ich wiirde an der schieren Verinderlichkeit der du3eren Welt irre, wiisste ich
mich nicht kraft meines Denkens mit etwas latent Stabilem verbunden. Allzu
leicht vergesse ich offenen Auges, was ich kraft meiner Innerlichkeit schon
weil3. Indem ich mich denkend in die Differenz von Innen und Aullen, die mich
bestimmt, hineinbegebe, gewinne ich es — mich — zuriick. Denken ist wie Augen-
schlielen, eine Weise, mit Abwesendem in Kontakt zu treten, dullere Abwesen-
heit in innere Anwesenheit zu libersetzen. Im Umkehrschluss heift dies: »Nur

13 Vgl. Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., S. 226.
*  Jerzy Grotowski (1933-1999), polnischer Regisseur und Theatertheoretiker.
14 Vgl. Jerzy Grotowski: Fiir ein armes Theater. Berlin 1999, S. 29.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 183

fiir den trivialen Realismus sind die Toten tot.«'’ Die Trivialitit meines Realis-
mus korrespondiert meiner Selbstverschlossenheit, dem Prinzip meines flichti-
gen, treulosen Selbsterhalts. Diese driickt sich noch in der Selbstgeniigsamkeit
eines >Wissens«< aus, das sich von dem Grundwissen um die Erscheinungs-
vermitteltheit von allem, mithin auch unseres Wissens in seiner Kontingenz und
Konstruiertheit, emanzipiert. Mit dem Bewusstsein um die Erscheinungshaftig-
keit und damit Verginglichkeit von allem — meinem Wissen, meiner Person, der
Welt im Ganzen — 6ffnete ich mich jenem Dritten, das sich mit der Innen-
AuBen-Differenz, indem ich denkend in sie hineingehe, 6ffnet: letztlich mir
selbst. Daher kommt auch, dass ich im Tiefsten nicht zu leben vermag, wenn ich
die Toten tot sein lasse. Derselbe Realismus, fiir den die Toten blof3 tot sind,
macht, dass ich die Kraft verliere, mir selbst gegeniiber treu bleiben zu wollen.
Er trennt mich von mir als innerlichem Wesen, das sich selbst voraus ist. Meine
Bewunderung fiir die Integren dieser Welt hélt bestenfalls die Scham iiber meine
eigene Mutlosigkeit wach. Moralischer Kitsch hélt dagegen diese Scham nieder;
er hilt mich gefangen in meinem eigenen filmhaften Realismus, der mich von
der mich umgebenden Wirklichkeit gerade ausschliet. Je leichter mir mein Ein-
verstindnis in die Bewunderungswiirdigkeit integren Verhaltens fillt, desto mehr
verbirgt es mir den Schmerz, den es kostet, unter Bedingungen der Innen-Auf3en-
Differenz mit sich selbst eins zu sein.

Unser natiirlich gegebener naive Realismus ist das reine Gegenteil solch tri-
vialen Realismus, eben weil er nicht, wie dieser, unser Erkennen der Realitdt von
unserer Teilhabe an ihr abspaltet. Der metaphysische Realismus im Sinne Spae-
manns steht noch in der Logik unseres gleichsam naturgegebenen naiven Realis-
mus: als begriindete — in unserem Grundwissen um die wahrnehmungsvermittel-
te Erscheinungshaftigkeit der Wirklichkeit griindende — Ahnung, dass die Wirk-
lichkeit in keiner Erkenntnis von ihr aufgeht. Wir ahnen, dass die Wirklichkeit,
wie wir sie mit unseren Sinnen und gemiB unseren Zwecksetzungen auffassen,
von etwas umgriffen ist, das unsere Sinne und Zwecksetzungen prinzipiell iiber-
steigt. Nicht, dass unsere Sinne und Zwecksetzungen damit dementiert wiirden;
sie bediirfen blof einer Korrektur durch etwas, das ihnen — uns — strukturell wi-
dersteht: Wirklichkeit.

15 Karl Jaspers: Weltgeschichte der Philosophie. Aus dem Nachla3 herausgegeben von
Hans Saner, Miinchen 1982, S. 65.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

184 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

In der Welt sein: in Sprache sein

Mein Denken zielt auf ein Drittes von Innen und Auflen ab, deren Differenz
mich hier und jetzt bestimmt. Es nimmt mich, als vollzogenes Voraussein, auf
dieses Dritte hin mit. Was ich denke, bekomme ich als Feedback an mir selber
zu spiiren, an dem Gefiihl, meine innere Selbstbewegung mit einer dulleren Sa-
che, die mich anspricht, verbunden zu haben, tiber den Umweg dieser Sache mir
selber verstidndlicher geworden zu sein. Auf diese Weise deliriere ich denkend
mein In-der-Welt-Sein, dem analog, dass ich kraft meines Existierens denke.
Montaigne fasst sein Denken als »Triumerei«'® auf, als Gratwanderung zwi-
schen Wachen und Trdumen, eine Art Vagieren zwischen der Illusionsanfillig-
keit der Sinne einerseits und den weltlosen Visionen der Vernunft andererseits.'’
Im Zuge dieses Mittelganges klért und erklért sich das denkende Delirium unse-
res In-der-Welt-Seins aus sich selbst heraus, allein schon dariiber, dass es durch
und durch sprachvermittelt ist: kein Wort, das sich nicht schon auf ein anderes
bezoge, keines, das sich nicht von einem anderem unterschiede. In nichts als die-
sen Unterscheidungen, jenen Verbindungen vollzieht und erneuert sich Sprache.
Wie tiberhaupt die Dinge, die wir wahrnehmen, fiir uns sind, was sie sind, weil
sie sprachlich von anderen Dingen unterschieden, in ihrem Unterschiedensein
miteinander verbunden sind.

Dinge sind immer bestimmte Dinge, die nach ihrer Bestimmtheit benannt
sind. Zugleich verschleiern die Namen der Dinge ihre eigene Genese. All die
Unterscheidungshandlungen, die die Bedeutung eines Wortes hervorgebracht
haben, werden von diesem kassiert: Wenn wir » Tisch« denken und sagen, haben
wir weniger Geschichte und Bedeutung des Wortes »Tisch« im Sinn als einen
Gegenstand vor Augen, von dem wir glauben, er sei ein Tisch."® Und das aus gu-
tem, teleologischem Grund: Sprache macht sich selbst vergessen, um auf etwas
zu verweisen, das nicht schon wieder Sprache ist, gemif} der Intentionalitét unse-
res Bewusstseins, der wir noch als Sprechende, in Sprache Denkende unterlie-
gen. Sprechend finden wir nicht schon Gentige an unserer Sprache; im Gegenteil
versuchen wir, im Akt des Sprechens aus ihr — uns selber — herauszutreten, um
uns mit dem Auflen sowohl zu verbinden, als auch uns ihm hinzuzufiigen. Wir
suchen den Widerstand von Wirklichkeit, ohne je bei ihr selbst anzukommen. So
kehren wir immer wieder um; wir kehren erneut ein in uns, in unsere Sprache, in

16 Vgl. Michel de Montaigne: Apologie des Raimund Sebundus. A.a.O., S. 481f.

17 Vgl. Jean Starobinski: Montaigne, S. 137f.

18 Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,
S. 227.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 185

die geschlossene Welt all jener Dinge, deren Bedeutung fiir uns durch Worte
festgelegt ist, um letztlich auch an ihnen kein Geniigen zu finden und erneut aus
all unseren Sprachen und Welten, wenn auch nur fiir Momente, herauszutreten.

Analog zu meiner Innerlichkeit als einem meinem Verhéltnis zur Welt vor-
gelagerten Selbstverhiltnis vollbringe ich mein In-der-Welt-Sein als ein In-Spra-
che-Sein. Ich komme zur Welt nur tiber die Sprache, und dies wiederum umweg-
haft, dariiber, dass ich sprechend aus der Sprache, meinem Umihiilltsein von ihr,
heraustrete, mich vor mir und den Anderen exponiere. Ich nutze die Unterschei-
dungen, die ich in Form von Worten, Namen und Begriffen vorfinde, zu eigenem
Unterscheidungshandeln. Indem ich in meiner Sprache sprechenderweise, aktiv,
Unterscheidungen vornehme, nehme ich meinen Weg in ihr und sie dabei in mei-
nem Selbstwerden mit: Ich befinde mich in ko-ontogenetischer Strukturkopplung
mit dem Werden der Sprache, die ich spreche."’

Wenn ich denkend mein In-der-Welt-Sein deliriere, dann stellt mein In-Spra-
che-Sein das Medium bereit, innerhalb dessen ich sowohl mein Verhiltnis zu
mir und zur Welt kldre, als auch mich neu in sie verstricke. Ich kldre meine Ver-
héltnisse, derweil ich mich bereits auf ein Neues in sie verstricke, kraft der Un-
unterscheidbarkeit meines Sprach- und Denkvermogens — der Fahigkeit, an den
auf mich gekommenen worthaften Unterscheidungen meinerseits Unterscheidun-
gen vorzunehmen. Das heilit, ich fiige diese jenen hinzu, um mich so auf eine
Position festzulegen, iiber die ich mich mir und der Welt als ein Selbst zeige.
Auf diese Weise forme ich in und durch Sprache mein In-der-Welt-Sein. Die
Sprache, in der ich bin, ist im Werden wie ich selbst. Sie ist lebendig nur, sofern
sie auf zu Sprache Kommendes und nicht bloB auf schon Versprachlichtes bezo-
gen ist — sofern ich sprechenderweise ein Jenseits von Sprache anziele, im Her-
ausgang aus ihr — mir — den Widerstand von Wirklichkeit suche. Als sprachfzhi-
ges Wesen, das zugleich um die Differenz von Wort und Sache, Erscheinung
und Erscheinendem weil}, bin ich innerhalb meines sprachvermittelten Selbst-
werdens Ko-Akteur des Werdens meiner Sprache, worliber ich mich denn der
Welt in meinem Unterschiedensein von ihr hinzufiige.

Durchdrungenheit und Differenzverkleinerung

Jeder Weltkontakt wie -verlust gibt Anlass zu denken. Denken vollbringt sich als
Versuch, eine gestorte Balance auf vorlaufig-metastabile Weise wiederherzustel-
len. Es gibt sich selbst zur Antwort auf die ihm zugrunde liegende Innen-Aufien-

19 Vgl. ebd.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

186 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Differenz, welche sich als Gleichgewichtsstérung im Denkenden selber bemerk-
bar macht. Um seines wiederzufindenden Gleichgewichts willen sucht sich der
Denkende von der ihn zum Denken bringenden Differenz von Innen und AuBlen
auf den Ausweg eines Dritten von beidem hin zu befreien. Denken entspricht
nichts Realem; es bildet keine Realitdt ab. Es ist, paradoxerweise, real nur in sei-
ner Weltlosigkeit, seinem Akosmismus. Es ldsst sich selber auch nicht zu einem
srichtigen< Denken objektivieren. Gibe es ein solches, brauchte nicht mehr ge-
dacht, d.h. weitergedacht werden. Ich briuchte, ja, diirfte nicht selber denken;
mein Denken wiirde die gedachte Richtigkeit des Denkens nur verwirren. Um-
gekehrt konnen wir das Denken noch in seiner Sachgeleitetheit, seinem Streben
nach Objektivitit, nicht von der Subjektivitit des Denkenden, seiner individuel-
len Intuition, entwirren. Es macht, laut Leibniz, sogar die vollkommene Erkennt-
nis aus, dass sie sachgerecht und intuitiv in einem ist.”’

Fiir Gregory Bateson steht hierfir die jeweils zu findende Verbindung von
Lockerheit und Strenge im Denken ein.”' Batesons eigenes Denken fiihrt ihn zu-
néchst zu »wilden« Ahnungen, um ihn in einem néchsten Schritt zum formalen
Nachdenken dariiber zu bringen. So frei sich Batesons Denken einerseits entwi-
ckelt, so verpflichtetet ihn dieselbe Freiheit schon darauf, das Gedachte einer
strengen Priifung auf seinen konkreten Gehalt zu unterziehen. Das Mal3 der
Wildheit der ersten Ahnung gibt dabei dasjenige der Strenge in ihrer Selbstkla-
rung vor, wihrend, umgekehrt, auch die Strenge nicht zum Selbstzweck wird,
sondern an den Bereich jener ersten Ahnung gebunden bleibt. Aufgrund dieses
locker-strengen Selbstaufbaus des Denkens im Zuge seines prozessoralen Ge-
dachtwerdens misstraut Bateson denn auch Grund- und Einheitsworten wie
»Ethos« oder »Logos« — einfach weil sie zu kurz sind. Sie verbergen ihre Genese
innerhalb eines in einer bestimmten Subjektivitit fundierten denkenden Selbst-
verhéltnisses. Danach sind Begriffe nicht nur als Kristallisationen eines auf Ob-
jektivitdt gehenden Denkens aufzufassen, sondern als fliissige Verhaltenskatego-
rien eines sich immer schon und immer erst subjektiv herausbildenden, dabei nie
zum letzten, objektiven Abschluss kommenden Denkens zu lesen.

Denken realisiert freies Selbstsein; bevor ein Denken Allgemeingiiltigkeit er-
langt, muss es die Subjektivitit des Denkenden durchlaufen haben. Ich bringe
mit einem Gedachten nicht nur einen Gedanken, sondern mich selbst zum Aus-
druck. Ich driicke dabei weniger mein denkendes Ich als meinen Gang als Den-

20 Vgl. Gottfried Wilhelm Leibniz: Betrachtungen tiber die Erkenntnis, die Wahrheit und
die Ideen. In: Fiinf Schriften zur Logik und Metaphysik. Stuttgart 1982, S. 9.

21 Vgl. im Folgenden Gregory Bateson: Spekulationen iiber ethnologisches Beobach-
tungsmaterial. A.a.O., S. 117 und 126.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 187

kender durch die Innen-AuBlen-Differenz, die mich bestimmt, aus. Meine Sub-
jektivitat durchschreitend, suche ich schon, sie hinter mir zu lassen; aus mir her-
ausgehend, exponiere ich sie, mache sie zu etwas Exemplarischem, gleichsam
von auflen Anschaubarem. Ich suche einen Weg aus meiner Selbstumschlossen-
heit heraus, um mich mir selber verstédndlich und jenen Anderen, an die ich, als
meine Umwelt, strukturell gekoppelt bin, nachvollziehbar zu machen. Indem ich
denkend einem Dritten von Innen und Aufien folge, deren Differenz mich be-
stimmt, 6ffne ich mich einem mich von innen wie von auflen her Umgreifenden.
Mein Denken sucht sprachlich zu fassen, was es nicht zu fassen bekommt. Mein
Denken kann sich selbst gar nicht fassen: So sehr im Denkprozess Innen und
Aullen die Pldtze tauschen, forciere ich meinerseits denkenderweise deren Ro-
chaden. So wenig ich mich in meinem eigenen Denken einzuholen vermag, er-
weist sich mein Denken als ein Modus des mich Umgreifenden, der mich mir
voraus sein ldsst. Nach Maflgabe dieses Umgreifenden durchzieht die Differenz
von Innen und Auflen noch einmal Innen und Auflen. So kann ich auch nicht di-
rekt und endgiiltig, per Erkenntnis, zu deren Drittem gelangen, sondern nur, in-
dem ich in die Differenz von Innen und Auflen, die mich aktuell bestimmt, hin-
ein-, durch sie hindurchgehe: mich von dem, das ich zu durchdringen suche,
selbst durchdringen lasse.

Wenn Aristoteles” sagt, die Seele sei gewissermaBien alles™, dann ist alles
Durchdrungensein. Mein Inneres ist an den Operationen meines Geistes sowohl
beteiligt, als auch selbst von ihnen betroffen. Ich realisiere mein eigenes Durch-
drungenwerden daran, wie ich durch meine Wahrnehmung umgewandelt wer-
deB, an der Weise, wie ich mich, indem ich mich dem mich Umgreifenden 6ft-
ne, mich mir selber 6ffne, mich aus mir selbst heraus verdndere. In dhnlicher
Weise begreift A.N. Whitehead die wirkliche Welt als einen Nexus, innerhalb
dessen jedes wirkliche Einzelwesen auf seine Art die ganze Welt durchzieht. Die
Einheit des Universums evolviert danach tiber seine innere Vielheit — iber den
Durchlauf der Verschiedenheit all der wirklichen Einzelwesen.** Die Welt als
Gangzes ist bestimmt von den Subjektivititen der voneinander unterschiedenen —
fiireinander als Umwelten dienenden — wirklichen Einzelwesen. Was die Welt
pulsierend zusammenhilt, ist die Weise, wie die wirklichen Einzelwesen emp-
finden, wovon ihre Empfindungen rithren und wohin sie sich kraft ihrer Empfin-
dungen entwickeln. Das Durchdrungensein von allem ist Indiz der Unausge-

*  Aristoteles (384-322 v. Chr.), griechischer Philosoph. Schiiler von Platon.
22 Vgl. Aristoteles: Uber die Seele, Buch IIT 8.

23 Vgl. ebd., Buch 11 4.

24 Vgl. Alfred North Whitehead: Prozef8 und Realitit, S. 74f. und 417.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

188 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

schopftheit des Ganzen. Statt je restlos zu verstehen, kann ich nur den Grad mei-
ner eigenen Durchdrungenheit steigern.”> Um derentwillen gehe ich in die Diffe-
renz von Innen und Auflen, die mich hier und heute bestimmt, hinein — um zu
merken, dass es einen klar sortierenden Unterschied zwischen Innen und Auf3en
gar nicht gibt, da beide unaufthérlich die Seiten tauschen, derweil ich selber, mir
voraus, tiber ihren Unterschied hinaus, auf ein Drittes von beidem unterwegs bin.

Mit jeder Differenz, die ich erfahre, verkleinert sich mir diese. Wiirde die
Differenz ins GroBle gehen, ginge auch ihre Erfahrung ins Unendliche, Ziellose,
Indifferente und horte damit auf, iiberhaupt eine Erfahrung zu sein.”® Es wiirde
keine Erfahrung sein, die jemand macht. Mit jeder Erfahrung, die ich mache, dif-
ferenziert sich mir die erfahrene Differenz selbst. So auch bewahren wir unsere
prekdren Identititen im Zusammenleben miteinander iiber den »Narzissmus der
kleinen Differenzen«’’, jenes paradoxerweise Verbindenden unserer Reibungen
aneinander. Kraft unserer Unterschiedlichkeiten machen wir die Erfahrung eines
unsere Unterschiede je schon hinter sich lassenden Dritten — von dem her wir
andererseits unsere Unterschiedlichkeiten als Ferment des uns Verbindenden er-
fahren. Vor dem Hintergrund unseres Unterschiedenseins nehmen wir iberhaupt
erst Ahnlichkeiten zwischen uns wahr. Wiren wir uns nicht dhnlich, wiirde man
uns, Montaigne zufolge, nicht vom Tier, und wéren wir uns alle dhnlich, uns
voneinander nicht unterscheiden kénnen.”

Selbstdistante Rationalitat

Eine Erfahrung machen heif3t, Differentes auf hoherem Niveau als einander &hn-
lich zu erfahren. Auf diese Weise wird die erfahrene Differenz der Ganzheit des
Subjekts eingefiigt, das eben diese Erfahrung macht. Das Subjekt macht, nach
Hermann Schmidt, die Erfahrung der »unendlichen Nihe«” zum Objekt seiner
Selbsterfahrung, mithin des von ihm selbst initiierten Seitentauschs von Innen
und AuBen. Nicht nur ndmlich, dass ich denkend zu durchdringen suche, was
mich durchdringt; ich durchdringe mich selber noch mal mit dem, was ich den-

25 Vgl. Alfred North Whitehead: Denkweisen, S. 91.

26 Vgl. Ernst Mach: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen, S. 287.

27 Sigmund Freud: Das Unbehagen in der Kultur. A.a.O., S. 243.

28 Vgl. Michel de Montaigne: Von der Erfahrung. Miinchen 2009, S. 14.

29 Vgl. Hermann Schmidt: Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des
Menschen. In: Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 282.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 189

ke. Ich nehme den mich bestimmenden Kontext in mich auf, lasse ihn durch
mich hindurchgehen, um mich von ihm umdrehen, d.h. zum Material meines
Herausgangs aus mir machen zu lassen. Es ist diese Doppelbewegung, die die
piagetsche innere Dezentrierung hier, die Objektivitdt meiner Erfahrung dort
ausmacht, kurz, das immer neu zu findende Dritte von Innen und Aufen. Indem
ich mich in mir dezentriere, finde ich im Verfolg dieses Dritten in eine meta-
stabile Mitte, als die ich mein Ich empfinde. Ich bilde in mir Strukturen heraus,
kraft deren ich meine Handlungen und mein Denken auf ein neues, komplexeres
Gleichgewicht hin koordiniere, das ich selber >bin<.”’

Robert Spaemann begreift Philosophie, wie gesehen, als institutionalisierte
Naivitit. Denkend situiere ich mich in einem Status Nascendi, bringe mich im-
mer neu zur Welt, d.h. vor die Erscheinungshaftigkeit von allem, vor die Diffe-
renz von Erscheinung und dem, wovon sie Erscheinung ist, das selbst nicht er-
scheint, sondern macht, dass immer Neues erscheint, dass immer eine Differenz
von Innen und Aufen bestehen wird. Indem ich mich denkend in eine bleibende
Ungeborenheit versetze, halte ich mich mittels meines Denkens in Abstand zu
mir als Denkendem. Ich kenne so wenig schon mein eigenes Denken, so wenig
ich mich selbst kenne. Aber ich habe ein Vorgefiihl von mir, aus dem heraus ich
mein Leben lebe, mit dem Effekt, dass ich im Malle meines Mir-voraus-Seins
mir selbst hinterherhinke. Denkend mache ich mich der Zeitschleife gleich, in
der ich als jemand, der sich sowohl selbst voraus ist, als auch sich selbst gegen-
iiber verspitet, gefangen bin. Ich bin, paradoxerweise, frei, indem ich mich mei-
nem Gefangensein konfrontiere. Jeder Eintritt in die Innen-AuBlen-Differenz, die
mich bestimmt, konfrontiert mich damit neu und vertieft damit mein Gefiihl fiir
meine innere Freiheit, eben: mich aus freien Stiicken der Zeitschleife, in die ich
eingeschlossen bin, gleichmachen zu wollen. Ich komme damit meinem Vorge-
fiihl von meinem Leben ein klein wenig ndher. Ich ndhere mein subjektives mei-
nem objektiven Selbst an. Diese Anndherung hat zugleich den Charakter eines
sich vertiefenden Differenzbewusstseins: So sehr ich mein subjektives Selbst
meinem objektivem annihere, erfahre ich mich erst recht unendlich getrennt von
mir. Ich komme nie bei mir an — ich komme mir blof3 »unendlich nahe«.

Nicht nur, dass mir mein Denken keine Gewissheiten liefert; es stellt mich —
sich — eher zunehmend infrage. Ich komme nicht iiber das Grundwissen hinaus,
stets nur mit Erscheinendem, mir Erscheinendem, zu tun zu haben. Ich komme
nicht hinter die Differenz von Innen und Auflen, die mich zum Denken bringt.
Ich kann mich immer nur aufs Neue in sie hineinbegeben, sie auf meine Weise
durchlaufen, um, aus ihr herausfindend, schon eine neue Innen-Auf3en-Differenz

30 Vgl. Jean Piaget: Abrif3 der genetischen Epistemologie, S. 129.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

190 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

vorzufinden, die mich zum Weiterdenken nétigt. Wenn also alles, was ist, Er-
scheinung von etwas ist, das selbst nie erscheint, dann heifit Denken, negativ, die
Moglichkeit jemandes Anspruch auf Wahrheit aktiv zu bestreiten. Dies jedoch
nicht auf indifferent-relativistische Weise, nach der Art des Riicken zukehrenden
»Was ist Wahrheit?« des Pontius Pilatus.’’ Denken ist in dem MaBe von der
Wahrheit getrennt, wie es ihr weiterhin als regulativer Idee untersteht. Uber den
Umweg unserer freiwilligen — durch Denken induzierten — inneren Selbstdezen-
trierung bewahren wir uns das Regulative ihrer Idee in Form von Selbstdistanz,
die wir zugunsten unseres Lernens und Werdens in unserem Denken austragen.

Es ist diese Selbstdistanz, kraft derer wir denkend nicht blof3 unserer Selbst-
erhaltung dienen, sondern etwas iiber uns selbst Hinausgehendes anzielen. In de-
ren Logik stellt Karl Jaspers fiinf Grundsétze einer selbstdistanten Rationalitét
auf: 1. Jede Wahrheit impliziert bereits ihre Alternativen; es gibt keine erste und
letzte Wahrheit. 2. Wir kennen uns selbst nicht schon, sondern lernen uns unend-
lich kennen. 3. Wir verhandeln unser Freisein, nicht das Sein. 4. Wahrheit geht
in keinem Wissen von ihr auf. 5. Transzendenz verkorpert sich nirgends; Gott ist
niemals Mensch geworden.’

Asynchrone Verbundenheit

Existenzphilosophisch gesehen hat Philosophie ihren Gegenstand einzig daran,
herauszufinden, warum ich denke, wie ich denke. Ich reflektiere mich als immer
schon Denkenden, immer schon so Denkenden. Im Zuge dieser Selbstreflexion
dezentriere ich mich in meinem Inneren, gehe aus mir heraus, stelle meine Sub-
jektivitdt zur Disposition. Ich versuche, sie — mich — Anderen nachvollziehbar zu
machen. Dabei orientiere ich mich an dem sich augenblicklich 6ffnenden Dritten
von Innen und AuBlen, deren Differenz mich hier und heute bestimmt. Anders
bliebe ich Gefangener meiner Egozentrik hier, einer als unverdnderlich gedach-
ten Realitdt dort. Wiirde sich nicht immer neu ein Drittes von Innen und Auflen
6ffnen, niemand konnte jemals etwas oder jemanden verstehen. Weil jeder von
allem, noch von sich selber, unterschieden ist, stellt jeder gegeniiber jedem, noch
gegen sich selber, einen Widerstand gegen sein Verstandenwerden dar. Ich sel-
ber halte dem Anderen noch stand, wenn ich ihn in seinem Selbstsein nachzu-
vollziehen suche, indem ich ihm mein Inneres leihe. Ich halte ihm kraft meiner

31 Vgl. Joh. 18: 38.
32 Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens, S. 101f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALIsMUs | 191

Differenz zu mir selber stand. Umgekehrt ist es die Distanz, die ich zu mir selber
herzustellen vermag, die in mir die Distanz zum Anderen tiberbriickt.

Wir sind einander in dem MaBe nachvollziehbar, wie jeder mittels seiner
Subjektivitdt aus sich herausgeht, wie jeder, sich selbst voraus, dem Dritten von
Innen und AufBen, dessen Differenz ihn bestimmt, auf der Spur ist. Jeder ist je-
dem, wie gesagt, eine Blackbox. Als solche wissen wir uns im Bewusstsein dop-
pelter Kontingenz miteinander verbunden. Ich kann meine Verbundenheit mit
dem Anderen nicht direkt, als soziale Synchronizitit, denken. Ich bin ja nicht
einmal mit mir selber gleichzeitig. Genau diese Ungleichzeitigkeit ruft mich zum
Verstehensollen und -wollen auf: Ich soll — will — das verstehen, was verstanden
zu werden, mir zugleich widersteht. Ich muss den Widerstand, den der Andere
meinem Verstehen bietet, {iberwinden — nicht, indem ich ihn breche (dann bliebe
zu verstehen nichts mehr {ibrig), sondern indem ich seine »Storung« zum Anlass
nehme, Abstand zu mir selber zu nehmen. Aus diesem Abstand heraus nihere
ich mich ihm; ich leihe ihm, um ihn zu verstehen, mein Inneres. In dem Malfe,
wie sich mein Inneres noch zu sich selbst different verhélt, bleibt meine Leihga-
be vorldufiger Natur: Ich werde nie ganz verstehen. Zugleich verstehe ich immer
besser, insofern ich iibers Nicht-verstehen-Kénnen an mein Grundwissen erin-
nert werde, dass Wirklichkeit (mir) erscheinende Wirklichkeit ist, dass sie von
daher nie einex ist.

Es ist unser Unterschiedensein von allem, noch von uns selber, das uns mit-
einander verbindet. Indiz dieser Verbundenheit ist, dass mich die Verlorenheit
des Anderen zu beriihren vermag, weil sie an meine eigene rithrt. So kommuni-
zieren wir miteinander auch weniger, um uns miteinander zu verbiinden, als uns
unserer Verbundenheit, aller Unterschiedenheit zum Trotz, zu vergewissern. Als
autopoietische Wesen existieren wir einerseits in monadischer Einsamkeit, wih-
rend wir genau dariiber, jeder fiir sich, mit unserer Umwelt (als AuBlenseite eines
uns verschlossenen Innen) miteinander strukturell verkoppelt sind. Wie ich die
Umwelt, mit der ich interagiere, meiner internen Struktur gemaf wahrnehme und
handhabe, ihr, um sie zu verstehen, mein Inneres leihe, kénnte ich mich, im Um-
kehrschluss, selber gar nicht von au3en sehen, séhe ich mich nicht je schon in In-
teraktion mit Anderen: Ich erfahre die Anderen als Spiegelungen meiner selbst
wie mich als deren Spiegel.”

Die Rationalitit meines dufleren Umgangs mit mir selber im Zuge der Kom-
munikation mit Anderen ist noch Leistung meiner Innerlichkeit, ihrer Differenz
zu sich — mir — selber. Genauso ist der soziale Akt meiner Selbstriicknahme vor

33 Vgl. Humberto R. Maturana: Kognition. In: Siegfried J. Schmidt (Hg.): Der Diskurs
des Radikalen Konstruktivismus. Frankfurt/M. 1996, S. 117.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

192 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

dem Anderen noch das Werk meines Herausgangs aus mir. Vom Anderen >ge-
stort«, weill ich mich bereits aus meiner Selbstzentrierung gebracht. Mich in mir
von mir 16send, unterstelle ich meine Subjektivitit dem hoher stehenden Gebot
unserer Gegenseitigkeit, meine Existenz unserer Koexistenz. Was eine abstrakte
moralische Fragestellung ist, ist zugleich ein Tatbestand unserer Wahrnehmung:
Zur Selbstdezentrierung gendtigt, nehme ich den Anderen iiberhaupt erst als
Selbstsein, als mir widerstehendes wirkliches Einzelwesen, zur Kenntnis. Auf
diese Weise, im Mafle ihres Herausgangs aus sich, rechnet meine Subjektivitit
mit der Subjektivitit des Anderen. Ich muss die Subjektivitat des Anderen nicht
als solche nachvollziehen kdnnen, um zu verstehen. Es ist zuerst und zuletzt
meine Fihigkeit zur Selbstreflexion und -distanz, die mich dem Anderen nahe
sein ldsst. Genauso bleibt noch meine Subjektivitit der Ort, wo Sachlichkeit und
Objektivitdt errungen werden. Sie werden tiber die Distanz einer Subjektivitét zu
sich selber errungen, dariiber, dass sie einem Dritten von Innen und Auf3en folgt,
in deren Differenz sie sich platziert findet.

Der Weg aufs Dritte von Innen und Auflen hin ist der zwischen Erkennen
(AuBen) und Verstehen (Innen). So kann ich, wie gesagt, jemand nur verstehen,
wenn ich seinen Widerstand gegen mein Verstehen mit verstehe; nur so erkenne
ich ihn als wirklich. Wahrend ich mich im Erkennen zu Objektivitit disziplinie-
re, dazu, dem Anderen in seinem Wirklichsein gerecht werden zu wollen, ver-
stehe ich mit meiner ganzen Person. Vom zu Verstehenden getrennt, leihe ich
ihm mein Inneres; ich ndhere mich ihm in seiner Unterschiedenheit von allem
iiber meine eigene. Bei seinem Widerstand gegen mein Verstehen angekommen,
erkenne ich ihn als wirklich, als fremdes Selbstsein, an. Ich gebe ihn in seinem
Nicht-verstanden-werden-Konnen frei, um ebenso frei die Leihgabe meines In-
neren zuriickzunehmen: Ich mache mich davon frei, alles und jeden verstehen zu
miissen.

Erkenntnis verlangt den willentlichen Selbstausschluss des Erkennenden aus
dem Erkannten per Akkommodation ans zu Erkennende. Verstehen dagegen re-
sultiert aus dem Selbstverstindnis dessen, der etwas Erkanntes verstehen will —
der das Bediirfnis und die Féhigkeit verspiirt, es in sich aufzunehmen, d.h. ihm
sein Innen zu leihen. Niemand kann jemanden oder etwas direkt verstehen,
schon deswegen nicht, weil er als verstehen Wollender nicht nur in einem Ver-
hiltnis zum zu Verstehenden, sondern zu sich selber steht, durch das mein Ver-
stehenwollen >hindurch« muss. Andererseits bin ich, aufgrund der Differenz zu
mir selber, die ich als Denkender unwillkiirlich durchspiele, in der Lage, mir ein
anderes Selbstverstindnis vorzustellen, von dem ich doch weil}, dass es meinem
eigenen Selbstverstidndnis prinzipiell entzogen bleibt. Der Abgleich dessen, was
ich intuitiv verstehe, mit dem, was ich als Grenze eigenen Verstehenkdnnens zu

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

METAPHYSISCHER UND TRIVIALER REALISMUS | 193

erkennen gendtigt bin, macht, dass ich mich in meinem Denken weiterentwickle.
Mein Denken wird so nie ganz meines; noch zu ihm befinde ich mich, wie zu
mir selber, in >unendlicher Nihe«. Ich kenne nicht schon die Antwort meines
Denkens auf die ihm augenblicklich zugrunde liegende Differenz von Innen und
AuBen. Niemand kennt sie — sich — schon, insofern sich jeder ihr — sich — gegen-
iiber verspitet. Wie niemand sein eigenes Denken auswendig kennen kann, ohne
sich mit sich selbst zu langweilen.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 -

M 14.02.2028, 14:05:56. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

XIlI Einsamkeit und Kommunikation

Wahrnehmen heifit immer schon mehr wahrnehmen: Wahrnehmend fiige ich
dem Wahrgenommenen meine Wahrnehmungsweise hinzu. Ich kann nicht tren-
nen zwischen dem Wahrgenommenen und der Art meiner Wahrnehmung — und
muss es doch. Daher denke ich; ich wende mein Grundwissen, dass Wirklichkeit
erscheinende Wirklichkeit ist — dass Erscheinung und das, wovon es Erschei-
nung ist, nicht identisch sind , aufs von mir Wahrgenommene an.

Sich Sinn 6ffnen: sich Zeit verschaffen

Wihrend ich, etwas wahrnehmend, nicht zwischen dem Wahrgenommenen und
mir als Wahrnehmenden unterscheiden kann, trete ich denkend bereits den Ge-
genbeweis an. Ich weil ndmlich, woher auch immer, dass, was erscheint, mir er-
scheint, dass ich es bin, der etwas wahrnimmt. Weiterdenkend wende ich mein
Grundwissen sowohl auf meine Wahrnehmungen als auch auf mich als Wahr-
nehmenden an. Vor die Erscheinungshaftigkeit der Wirklichkeit gestellt, sehe ich
mich selber wie von aulen. Ich nehme an mir wahr, wie ich etwas oder jeman-
den wahrnehme. Meine Wahrnehmungen reflektierend, 6ffnet sich mir mit der
mit wahrgenommenen Differenz zwischen mir als Wahrnehmenden und dem
von mir Wahrgenommenen etwas mich unsichtbar mit ihm Verbindendes. Die-
ses trennend-verbindende Dritte von Innen (Wahrnehmung) und Auflen (Wahr-
genommenem) erfahre ich als Sinn. Thm unterstelle ich mein heutiges Empfin-
den, Denken und Handeln. Dieser Sinn ist offen, in dem Malfle, wie er sich iiber
die Offnung eines Dritten von Innen und AuBen erst herausbildet. Auf ihn hin
nehme ich zu gleichen Teilen Abstand zu meinen Wahrnehmungen und mir als
Wahrnehmendem, um von dorther in Koevolution mit dem mich umgebenden
Aufen wie mit mir selber zu treten.

Sinn erschliefit sich tiber die Abstandnahme des ihn Suchenden zu sich. Er
erfiillt sich nicht iiber eine Suche, sondern als ein jihes Gefundenhaben, als
neue, tiberraschende Sicht auf die Dinge und mich selber. Sinn ist insofern nicht

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

196 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

konstruierbar. Dafiir fiihrt er mich in meiner Selbstkonstruktion: als Vorausbild
einer bewiltigten Innen-AuBlen-Differenz in Hinblick auf ein Drittes von Innen
und AuBlen, das mich aus deren Umklammerung herausfiihrt. Nichts ist leichter,
als Sinn trivialrealistisch zu bestreiten; er zeigt sich ja nirgends, weder innen
noch auflen. Er kiindet einzig und allein von der Meisterbarkeit der Differenz
von Innen und Auflen, von der wir jeweils bestimmt sind, davon, dass wir in der
Lage sind, in uns Dominanz iiber ein uns Dominierendes herzustellen. Die Meis-
terbarkeit der uns hier und heute bestimmenden, in die Enge treibenden, uns die
Enge zugleich perspektivisch erschlieBen lassende Differenz von Innen und Au-
Ben ist Ausweis des autopoietischen Vermdgens unseres Inneren. Wir werden
nie an dessen Grund gelangen, weil es gerade darin besteht, dass sich unser Inne-
res in Differenz zu sich selber befindet und immer neu bringt, sich gleichsam
teilt und kraft dieser Teilung in ein Verhéltnis zu sich selber bringt.

Dass ich Abstand zu mir herstellen kann, ist im jaspersschen »Bewusstsein
iiberhaupt« vorgebildet: Alles, was sich ihm — mir — zeigt, zeigt sich in Form ei-
ner Subjekt-Objekt-Spaltung. Das Bewusstsein dieser primédren Spaltung ver-
schafft mir Einlass in die weitergehende — sich auf Subjekt- und Objektseite fort-
setzende — Differenz von Innen und Auflen. Sie durchlaufend, entfalte ich sie;
ich entfalte sie in und mit mir. Im Durchgang der mich hier und jetzt bestim-
menden Differenz von Innen und Auflen gewinne ich mit dem Abstand zu mir
den fiir meine Individuation nétigen Spielraum: Zeit. Bewusstsein haben heift,
nach Lévinas, Zeit haben.' Ich gewinne hier und heute Abstand zum Hier und
Heute. Je riickhaltloser ich mich in die gegebene Differenz von Innen und Auflen
begebe, desto mehr wird sich mein Sinn fiir Mogliches weiten. Im MaBe dieser
Weitung feie ich mich gegen die Versuchung, mir fiir die Zukunft Notwendig-
keiten auszukliigeln, die doch nur mein heutiges Eingeklemmtsein in einer In-
nen-AufBlen-Differenz extrapoliert. So halte ich mich noch in meinen Antizipati-
onen einem Nichtantizipierbaren, nicht zuletzt der Uberraschbarkeit von mir
selber, offen. Von der Uberraschbarkeit von mir kaum mehr iiberraschbar, werde
ich gegeniiber meinen Verspatungen mir selbst gegeniiber zunehmend gelasse-
ner; im Gegenteil, sie werden mir zum Kapital meiner Selbstverantwortung, die
sich als Absolvenz der von mir selbst induzierten Zeitschleifen aus Erinnerung
und Versprechen vollbringt.

So sehr dem trivialen Realismus die Wirklichkeit etwas Geschlossenes,
Wiss- und Aussagbares ist, identifiziert er Sinn mit der Bedeutsamkeit, die ich
als jeweils Wahrnehmender dem von mir Wahrgenommenen zumesse. Ich messe

1 Vgl. Emmanuel Lévinas: Totalitit und Unendliches. Versuch iiber die Exterioritit.
Freiburg i. Br. und Miinchen 1987, S. 348.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 197

ihm in dem Malle eine feste Bedeutung zu, wie ich versdume, mich als Wahr-
nehmenden mit wahrzunehmen und auf ein Drittes von Wahrgenommenem und
Wahrnehmendem — also mich — zu reflektieren. So wenig ich mich reflektiere, so
wenig gibt es einen von meinem Willen nach Sinn unabhingigen Sinn, genauso
wenig wie es eine von meinen Wahrnehmungen unabhéngige Wirklichkeit gibt,
fremdes Selbstsein, das meinem widersteht. Abzitiglich der von mir der dufleren
Wirklichkeit zugemessenen Bedeutsamkeit, tiber die ich mich jener gegeniiber
sozusagen iiber Wasser halte, ist Wirklichkeit bloBe, entmutigende Faktizitdt. Thr
Entmutigendes besteht in der Verletzung meines Grundwissens, dass die Wirk-
lichkeit, wie sie mir erscheint, nicht in ihren Erscheinungen aufgeht. Es besteht
darin, dass schiere Faktizitit die Idee realen Selbstseins, eines Bevolkertseins der
Wirklichkeit von wirklichen Einzelwesen, die als diese verstanden werden wol-
len, radikal ausschlief3t.

Damit verschliefe ich mich gleichzeitig in mir selber. Ich beraube mich eines
Anlasses zu lernen, mich iiber den Umweg des Auf3en selbst kennenzulernen. Ich
beraube mich eines mir Widerstand bietenden Gegeniibers, an dem ich meine
Fahigkeit, eine sich mir bietende Innen-Auflen-Differenz auf eigene, innengelei-
tete Weise zu durchlaufen, erprobe. Statt mich selber der Wirklichkeit als einem
mir entgegenstehenden Selbstsein ndherzubringen, an das ich mich, ihm mein In-
neres leihend, aktiv vergifle, generiert blof3e, trivialrealistische Faktizitdt Pseu-
donotwendigkeiten, mit denen ich mich ebenso pseudosouverin selber aufspiele:
Wo sich die Gelegenheit bote, mich fiir etwas, das ich nicht schon selber bin, zu
6ffnen, d.h. mich auf eine bestehende Innen-AuBen-Differenz einzulassen, sehe
ich mich bemiiBligt, ein mich herausforderndes fremdes Wirkliches, sei es abzu-
wehren, sei es zu iberwiltigen.

Realismus der »wirklichen Variationen« 2

Fiir Piaget stellt Wirklichkeit, vor aller Faktizitdt, ein funktionelles Zusammen-
spiel von Moglichkeit und Notwendigkeit dar. Jedes reale Phdnomen ist danach
als Aktualisierung eines Moglichen zu denken. Zugleich erweist es sich als so
notwendig, wie es bereits Bestandteil der Gesamtheit moglicher Variationen ge-
wesen sein muss. Wirklichkeit, wie wir sie jetzt und hier vorfinden, stellt die ak-
tuelle Uberschneidung von Moglichem und Notwendigem dar.” Es ist diese
Uberschneidung, die das jeweilige Erscheinen von Wirklichkeit bewirkt. Indem
der triviale Realismus, faktizistisch, unseren Sinn fiir Wirklichkeit von unserem

2 Vgl Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget — ein Selbstportrit in Gespréichen, S. 212.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

198 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Grundwissen um ihre Erscheinungshaftigkeit, die Differenz von Erscheinung
und dem, wovon es Erscheinung ist, entkoppelt, tut es uns — tun wir uns selbst —
Gewalt an. Er wird uns zur Quelle gleichermal3en unserer Selbstiiberschitzung
wie -erniedrigung.

Die uns trivialrealistisch suggerierten >Notwendigkeiten< bedrdngen uns so
sehr, wie wir uns als Zuschauer einer filmhaft ablaufenden duflerlichen Wirk-
lichkeit aus dem allgemeinen koevolvierenden Werden heraushalten und dariiber
letztlich den Kontakt zu uns selbst verlieren. Wollen wir dies vermeiden, miissen
wir uns von den Suggestionen eines Pseudonotwendigen einerseits, vom Zwang
zur Pseudosouverédnitit andererseits befreien. Wir brauchen uns lediglich der uns
hier und jetzt bestimmenden Differenz von Innen und Auflen auszusetzen, um
uns inmitten jener wirklichen Variationen vorzufinden, deren Bestandteil wir
nicht nur selber sind, sondern die wir als Teilnehmer der Wirklichkeit mit der
Entfaltung unserer selbst mitschaffen, d.h. Mogliches wirklich werden lassen.
Jede mich bestimmende Differenz von Innen und Aullen konkretisiert sich, von
mir durchlaufen, zu einer wirklichen Variation. Ihr muss ich mich, um >durchzu-
kommen¢, akkommodieren. Ich passe mich damit nicht nur den mich bestim-
menden Bedingungen meiner Existenz an, sondern ihnen ein: Ich mache mich
zum Agenten der Uberschneidung von Méglichem und Wirklichem, indem ich
die vorgefundenen Verhéltnisse meinen mitgebrachten Intentionen und Bediirf-
nissen assimiliere.

Um nichts als meines eigenen Durchkommens willen gehe ich in die mich
aktuell bestimmende Innen-Auflen-Differenz hinein. Im Zuge ihrer Absolvenz
assimiliere ich die sich herausbildenden wirklichen Variationen meinen Bediirf-
nissen und Vorhaben, wie ich zuvor meine Bediirfnisse und Vorhaben an die be-
stehenden wirklichen Variationen akkommodiert habe. Innen und AuBlen wech-
seln dabei mehrmals die Plitze: Ich mache das AufBlen, dem ich mich viabel
mache, mir selber viabel; ich verinnerliche es, um wiederum aus mir herauszuge-
hen, das mir Eingeprégte zu entfalten, das Entfaltete — mich als Werdenden —
dem AuBen hinzuzufiigen. Ich >konstruiere< mich auf diese doppelte Weise mei-
ner Selbstentfaltung einerseits, meiner Selbsthinzufiigung andererseits. Kon-
struktionen sind Herstellungen von Selbstverhiltnissen inmitten vorgefundener
wirklicher Variationen. Selbstverhiltnisse wiederum sind Entfaltungen absol-
vierter Innen-Auflen-Differenzen; durch sie hindurchgehend, individuieren wir
uns. Medium unserer Individuationen ist unsere Freiheit, die uns, inmitten von
Unfreiheit, als innere Freiheit gegeben ist. Sie bewirkt in uns zugleich ein sich
vertiefendes Gefiihl unseres Unterschiedenseins von allem, noch von uns selber.
Es ist dieses Gefiihl, das uns in unserer Verlorenheit fiir das uns Verbindende
sensibilisiert.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 199

»Wahrheit ist«, sagt Jaspers, »was uns verbindet — und: in der Kommunikati-
on hat Wahrheit ihren Ursprung.«® Auch wenn wir die Wahrheit niemals er-
kenntnisméBig werden ermitteln konnen, konnen wir sie doch ethisch, an unserer
Lebensfithrung, erweisen. Wir konnen als in uns stehende, aus uns handelnde
Wesen, die von ihrer Umwelt unterschieden und dariiber mit ihr strukturell ver-
koppelt sind, in all unserer Verlorenheit unsere Verbundenheit miteinander reali-
sieren, indem wir unsere akosmische Vernunftbegabtheit dafiir einsetzen, einen
antifaktischen Bereich der Verbundenheit zu schaffen, durch unseren einfachen
guten Willen zu einvernehmlichem Verhalten, der bereits unsere Fahigkeit zu
ihm bekriftigt.*

In uns selbst bereits haben wir an einem Umfassenderen als uns selber teil.
Wir haben teil an ihm in unserem Sinn fiir ein Selbstverstindliches, noch dann,
wenn es alltdglich dementiert wird. Wir verhalten uns zueinander, wie wir zu uns
selber stehen — im Positiven wie im Negativen. Was wir fiir uns selber erreichen
wollen, kénnen wir nur mit den Anderen erreichen’, in Kopplung an die Verhilt-
nisse, die uns umgeben und bestimmen. In gleicher Weise wirkt mein kommuni-
katives Vermogen von innen nach auflen und von dorther zuriick auf mein Inne-
res. Um mich auszudriicken, muss ich aus mir herausgehen; im Herausgang aus
mir nehme ich mein Inneres nach draulen mit. Damit exponiere ich mich nicht
nur vor den Anderen, sondern auch vor mir selber. Nicht nur, dass ich nach au-
en trete und mein Inneres dorthin mitnehme; ich beginne, mich und mein Inne-
res meinerseits wie von auflen zu sehen, um von dorther, mit den Augen der An-
deren (die ich mit meiner Sicht auf mich ausstatte), das Mafl meines Heraus-
gangs aus mir zu regulieren.

Kommunizierend trete ich aus meiner Selbstumschlossenheit heraus, gehe
auf den Anderen in der Hoffnung zu, mich ihm — und tiber ihn mir selber — ver-
stindlich machen zu kénnen. Ich sende Zeichen des Michzeigens aus, die die
semiotische Ebene der Kommunikation vorgeben, auf der ich vom Anderen ge-
sehen und verstanden werden will. Ich schaffe einen immateriellen Kontext, in-
nerhalb dessen ich als innerliches Wesen mit anderen innerlichen Wesen auf du-
Berliche Weise verkehre, auf eine Weise, die ihn und mich als innerliche Wesen
bewabhrt. Ich schaffe einen mich mit dem Anderen verbindenden Kontext, indem
ich mich mit Worten und Gesten verstindlich zu machen, aus mir, meiner

3 Karl Jaspers: Der philosophische Glaube, S. 46.

4 Vgl. Humberto R. Maturana: Erkennen: Die Organisation und Verkérperung von
Wirklichkeit. Ausgewdhlte Arbeiten zur biologischen Epistemologie. Braunschweig
und Wiesbaden 1985, S. 29f.

5 Vgl Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 57.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

200 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Selbstumschlossenheit, meinem In-Sprache-Sein sprechend herauszutreten su-
che, um mich so dem AufBlen als von ihm Unterschiedenen hinzuzufiigen.

Um meiner eigenen Verstehbarkeit willen 6ffne ich mich dem Anderen. Ich
lasse mich von ihm gleichsam aus der Fassung bringen, d.h. ich nehme ihn zum
Anlass, mich in mir zu dezentrieren. Aus der Fassung gebracht, werde ich mir —
in meiner Unterschiedenheit von mir selber — ndher gebracht. Es ist ein Ausweis
von Identitit, von sich selbst abzusehen, sich fiir anderes als sich selber zu inter-
essieren und zu engagieren.® Von daher halte ich dem Anderen gerade dariiber
stand, dass ich die durch ihn ausgeldste Destabilisierung mit freiwilliger Selbst-
dezentrierung kontere: ihn zum Anlass eines Lernens nehme. Auf diese Weise
wende ich an mir selber die Erfahrung doppelter Kontingenz als Regel unseres
von Ungleichzeitigkeit bestimmten Miteinanders an. Ich lerne, mich im eigenen
Handeln als innerliches Wesen zu bewahren und dariiber dem Anderen Platz fiir
die Achtung seiner Andersheit zu machen.

Kritik der Intersubjektivitét

Es ist noch ein Akt meiner Innerlichkeit, aus mir heraus-, auf den Anderen zuzu-
gehen, mit ihm zu kommunizieren. Die Kommunikation, d.h. der &uBerliche
Verkehr mit den Anderen, kann mich nicht davon entlasten, auf meine eigene,
einsame Weise durch die mich bestimmende Differenz von Innen und Aullen zu
gehen. Jaspers bringt den Gedanken in eine Kreisform: Um ich selbst zu sein,
brauche ich die Kommunikation mit den Anderen, wihrend ich erst aus meiner
Einsamkeit in Kommunikation mit ihnen trete.” Das jeweilige Dritte von Innen
und AuBlen, worauthin jeder Einzelne in Absolvenz der ihn bestimmenden Diffe-
renz von Innen und Auflen unterwegs ist, ist nicht schon unser gemeinsames
Drittes. Aber es macht uns bereit zu thm. Was uns zu ihm bereit macht, ist das
Wissen, dass uns gerade das, was uns voneinander unterscheidet, miteinander
verbindet. Wir erkennen einander in unserer eigenen Unterschiedenheit von al-
lem, noch von uns selber, wieder: Die Verlorenheit des einen riihrt an die des
anderen.

Zu Recht wendet sich Ernst von Glasersfeld gegen das Konzept eines auf der
Vorstellung eines intersubjektiven Wissens beruhenden sozialen Konstruktivis-
mus. Wir konnen ein gemeinsames, intersubjektives Drittes lediglich praktisch
wollen, nicht aber theoretisch voraussetzen. Wére es voraussetzbar, brauchten

6  Vgl. Erik H. Erikson: Identitét und Lebenszyklus, S. 157.
7 Vgl Karl Jaspers: Philosophie II: Existenzerhellung, S. 61.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 201

wir es nicht mehr praktisch zu wollen. Soziales Wissen stellt sich immer nur in
Erfahrung des Abgrunds zwischen Einzelnem und Einzelnem her, wo jeder je-
dem eine Blackbox ist, wo jeder jedem nur iiber die AuBerlichkeit seines Han-
delns und die Zeichen, die er aussendet, nachvollziehbar ist, nicht aber als er sel-
ber.® Es gibt mithin kein Wissen des Sozialen, nur das der doppelten Kontingenz:
nie schon zu wissen, was der Andere gerade denkt und zu tun beabsichtigt. Wir
konnen den sozialen Zusammenhalt so wenig konstruieren wie den Sinn, den wir
suchen. Wir konnen ihn bestenfalls aus der erfahrenen doppelten Kontingenz,
die zwischen uns waltet, rekonstruieren. Wir konnen ihn aus den wirklichen Va-
riationen, in deren Mitte wir uns jeweils vorfinden, extrahieren, derweil jeder fiir
sich einen Ausweg aus der aktuellen Umklammerung von Innen und AuBen, ein
Drittes von beidem, das aus ihr herausfiihrt, sucht. Entscheidend ist die Indirekt-
heit, {iber die sich ein sozialer Zusammenhang herstellt. Er ist das Ergebnis unse-
rer koevolutiondren Individuationen auf ein sich immer erst noch 6ffnendes Drit-
tes hin, von dem her wir uns in aller Unterschiedenheit voneinander miteinander
verbunden erfahren. Erich Jantsch erblickt denn auch nur dort einen »echten
Dialog«, wo zwei Wesen weniger intersubjektive Unterstellungen austauschen,
als dass sie aus dem Moment ihrer Begegnung heraus, interaktiv, ein ihnen be-
reits gemeinsames Drittes entbergen und somit etwas Sichtbares zu konstituie-
ren.’

Wihrend ich, vor ein konkretes Problem gestellt, auf ein sich mir 6ffnendes
Drittes von Innen und Auf3en hoffe, das mir einen Ausweg bietet, wei3 ich nicht,
wovon die Anderen bedréngt sind. Ich weif3 nur, dass unsere Probleme wie deren
Bewiltigungen eine vergleichbare Struktur aufweisen: Jeder muss seine Antwort
auf die ihn bedingende Differenz von Innen und Auflen finden; jeder muss die
Differenz auf seine Weise durchlaufen, um sich, auf ein Drittes von Innen und
AuBlen bezogen, von deren Bedridngung zu befreien; jeder muss aus sich heraus-,
auf die Anderen zugehen, sich aus seiner Selbstzentriertheit 16sen, um sich,
wenn auch stolpernd, immer wieder aufs Neue in eine vorlaufend-vorldufige Ba-
lance zu bringen. Um meiner eigenen Balance willen muss ich eine umfassende-
re Balance im Blick haben. Von dieser her bringe ich tiberhaupt erst die Kraft zu
jener auf. Um mit mir, nach innen hin, im Gleichgewicht zu sein, bedarf es des
Ausgleichs nach auBlen hin, mit den Anderen. Dieser Ausgleich untersteht dem

8 Vgl. Drittes Siegener Gespréch tiber Radikalen Konstruktivismus. Ernst von Glasers-
feld im Gesprich mit Lumis. In: Ernst von Glasersfeld: Radikaler Konstruktivismus,
S. 344.

9 Vgl Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 282.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

202 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Gebot eines uns verbindenden Selbstverstdndlichen, materialisiert sich dieses
auch nirgends.

Es ist die Aufgabe der Vernunft, dieses Selbstverstandliche — vor allem Ver-
stehen Verstindliche — antifaktisch zu vertreten. Sie vertritt es, so Jaspers, in
Form »universellen Mitlebens« und »totalen Kommunikationswillens«.'® Auch
wenn uns allen Vernunft gegeben ist, so einigt sie uns nicht schon, sondern erst
unser Wille, von ihr Gebrauch zu machen: uns freiwillig in unserem Inneren auf
ein zu Lernendes — und uns miteinander Verbindendes — hin zu dezentrieren.
Dabei hilft uns unser Sinn fiirs Selbstverstindliche, das Verbindende der Wahr-
heit selbst. Wir kommunizieren, als zu Kommunikation Féhige, aus einem uns
bereits Verbindenden heraus, als, in all unserer Irrtumsfihigkeit, habituell auf
Wahrheit Bezogene, die aus der Erfahrung ihrer Verbundenheit heraus aus eige-
nen Kriften ein Verbindendes zu schaffen versuchen. Per Kommunikation er-
weisen wir aneinander unsere Friedensféhigkeit zu, indem wir die Erwartung des
Normalfalls eines uns in aller Unterschiedlichkeit zum Trotz Verbindenden an
uns und unseresgleichen herantragen, auf dass wir diesen Normalfall mit unse-
rem eigenen Handeln beglaubigen.

Wo Sprache nicht verbindet: Wahn und Totalisierung

Jaspers kontrastiert die Normalitdt dieser Erwartung am Gegenbeispiel ihres psy-
chopathologischen Ausfalls. So existiert keine den Schizophrenen gemeinsame
Welt, in der Schizophrene einander als Schizophrene erkennen und sich dariiber
verstindigen kénnten. Es kann so wenig eine ihnen gemeinsame Welt geben, wie
die Differenz von Innen und AuBlen in der Schizophrenie als nicht bewéltigbar
erlebt wird: sei es, dass sich die Betroffenen komplett mit der &uleren Welt iden-
tifizieren, sei es, dass sie sich selbst wie auf einen Punkt zusammengezogen er-
leben, sei es, dass sie glauben, alle Welt konne in ihr Innerstes blicken."!

Wo ich dagegen die mich bestimmende Differenz von Innen und Aufen als
absolvierbar erfahre, um sie aus dieser Erfahrung heraus auf zunehmend selbst-
bestimmte, innengeleitete Weise zu durchlaufen, erfahre ich Wirklichkeit als
Widerstand gegen mich. An ihm erfahre ich mich als von ihr, von allem, noch
von mir selber, unterschieden. Uber den Umweg der Wirklichkeit, kraft meines
Bezugs zu dem, was vor mir schon da ist, demgegeniiber ich mich von allem An-

10 Vgl. Karl Jaspers: Von der Wahrheit, S. 115 und 967.
11 Vgl. ders.: Allgemeine Psychopathologie. 8. unverdnderte Auflage. Berlin — Heidel-
berg — New York 1965, S. 105f. und 237.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 203

fang an verspite, in Erinnerung an mich, der ich schon nicht mehr bin, stofe ich
auf »mich¢. Ich stoe auf mich als ein Bewusstseinswesen, dem alles, die Welt,
es selbst, nur in Form der Subjekt-Objekt-Spaltung gegeben ist, wihrend er in
der Lage ist, sich mit dem, wovon er getrennt ist, immateriell, iiber Sprache, zu
verbinden. Ich erlebe Sprache, aller Verschiedenheit, ja, Untibersetzbarkeit der
Sprachen zum Trotz, als etwas mich immer schon mit den Anderen Verbinden-
des. Vor dem Hintergrund des prinzipiell Verbindenden unseres In-Sprache-
Seins konnen wir es uns leisten, aus uns herauszugehen, ohne uns verloren zu
gehen. Wie erst aufgrund unserer Fahigkeit, uns von auflen zu sehen, uns in den
Anderen hineinzuversetzen, Moralitidt moglich ist, arbeitet unser Sprachvermo-
gen dieser Fahigkeit vor. So antizipiere ich sprechend je schon den Standpunkt
des Anderen, insofern er mich héren soll und ich mich ihm verstindlich machen
will. Ich setze, bevor ich etwas Bestimmtes sage, einen Kontext struktureller ge-
genseitiger Verstehbarkeit voraus, der mich darauf vertrauen lasst, mit dem, was
ich sage, grundsitzlich nachvollziehbar zu sein."

Dieses Grundvertrauen scheint wiederum in der Psychose auszufallen. Wéh-
rend wir im Normalfall, d.h. im Fall einer als bewiéltigbar erlebten Differenz von
Innen und Auflen, zwischen Selbst- und Fremdbeobachtung changierend, uns der
Zeichensysteme unserer Sprachen bedienen, um uns einander mit- und nachvoll-
ziehbar zu machen, machen Psychotiker selbstabschlieend-privaten Gebrauch
von Sprache, in einer Weise, die Sprache als Kommunikationsmedium ad absur-
dum fiihrt, so, als solle Sprache trennen und nicht verbinden." Dementsprechend
beschreibt Karl Jaspers genuin philosophische Positionen wie Nihilismus und
Skeptizismus in ihren Extremen als psychotische Zustinde.' Sie sind in dem
Mafe psychotisch, wie sie einen endgiiltigen Riickzug von der Auenwelt, den
Selbstausschluss aus der mich bestimmenden Innen-Auflen-Differenz, exekutie-
ren. Diesen Selbstausschluss, jenen Riickzug bezahlt der Kranke mit Wahnfanta-
sien: Mit ihnen muss er die Welt, die ihm untergegangen ist und immer neu un-
tergeht, immer neu aufbauen.” So wenig ich in diesen Fillen denkenderweise
auf etwas vertrauen kann, wovon mein Denken bereits getragen wére (um auf-
grund dessen aus mir heraus-, in Kommunikation mit Anderen zu treten), werde

12 Vgl. Robert Spaemann: Personen, S. 23.

13 Vgl. Fritz B. Simon: Psychopathologische Konstruktionen. In: Gebhard Rusch und
Siegfried J. Schmidt (Hg.): Konstruktivismus in Psychiatrie und Psychologie.
Frankfurt/M. 2000, S. 96.

14 Vgl. Karl Jaspers: Allgemeine Psychopathologie, S. 247.

15 Vgl. Sigmund Freud: Uber einen autobiographisch beschriecbenen Fall von Paranoia.
A.a.0., Bd. VII, S. 192f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

204 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

ich im Denken Totalitdt anstreben: eben die, derer ich real entbehre. Anstatt
meine Idee von Ganzheit (die ich als Person bereits mitbringe) an die duBere
Wirklichkeit heranzutragen und daran meine bleibende Unterschiedenheit von
allem — mich in meiner exzentrischen Position — sowohl zu erfahren als auch
auszudriicken, fithle ich mich gezwungen, das Ganze als solches, totalisierend, in
Ausschluss meiner selbst, zu denken.

Das Gefiihl eigenen Ganzseins, von Selbstkohdrenz im Sinne Antonovskys,
stellt sich tiber gelungene Integrationen von Begrenzendem, Verschiedenarti-
gem, Widerstrebendem bei gleichzeitigem Loslassen innerer Fixierungen, Angs-
ten wie Erwartungen, her. Es nimmt ab und verhértet sich zu Zwanghaftigkeit
mit Abnahme der Bereitschaft, mich mit der mich augenblicklich bestimmenden
Innen-AuBen-Differenz zu konfrontieren. So beginnt sich mein Denken nicht als
antwortend, sondern als vorgebend misszuverstehen. Erik H. Erikson unterschei-
det zweierlei Gestalten des Ganzen: »Ganzheit« und »Totalitit«.'® Erfahre ich
Ganzheit bereits an mir selber, als organisches Zusammenwirken von Heteroge-
nem bei fortschreitender Wechselbeziehung zwischen Funktionen und Teilen
meiner selbst als lebendigen Organismus, so stellt Totalitéit ein konturiertes Gan-
zes dar, wo Innen und Auflen geschieden sind, wo, was innen ist, nicht drauflen
bleiben darf, wihrend AuBeres drinnen nicht geduldet wird, kurz, das in gleich
absoluter Weise aus- wie einschlief3t.

Aufs Ganze vertrauend, tiberlasse ich mich der Selbstorganisation dieses
Ganzen analog zu der sich autopoietisch herstellenden Ganzheit meiner eigenen
Person. Noch, ja, gerade dort, wo ich mich von allem unterschieden weif3, mache
ich die Erfahrung eines mich latent Haltenden. Zugleich muss ich mich zu dieser
Erfahrung erst bereit machen, mich diesbeziiglich selber konditionieren, etwa in-
dem ich mich bereit mache, mich der mich hier und heute bestimmenden Diffe-
renz von Innen und AuBlen zu konfrontieren, in einem nichsten Schritt in sie
hineinzugehen, um mich in einem weiteren Schritt einem sich mir drauflen un-
verhofft Offnenden innerlich zu 6ffnen. Die daran gekniipfte Erfahrung, selber
immer nur antworten, nichts erschaffen zu konnen, das nicht der Moglichkeit
nach schon da wire, also nie {iber die erste Initiative zu verfligen, verdichtet sich
mir zum Gedanken einer mich mit dem Anderen verbindenden Conditio humana.
Er verbindet uns, wie er uns an unsere Unterschiedenheit von allem, noch von
uns selbst, erinnert. Uberall dort, wo ich den Gedanken einer unserer Macht und
Intelligenz grundsitzlichen entzogenen menschlichen Bedingtheit herunterspiele,
bin ich gezwungen, um meiner selbst sicher zu sein, einerseits mein Umfeld kon-
trollieren und zu manipulieren und andererseits mich selber immer neu erfinden

16 Vgl. im Folgenden Erik H. Erikson: Identitdt und Lebenszyklus, S. 168 (Anm.).

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 205

zu missen, ohne jemals der sein zu diirfen, der ich bin. Ich muss, nach innen wie
nach auf3en hin, permanent konstruktive Leistung aufwenden: totalisieren.

Auf die Dauer meines eigenen Lebens wird hierzu meine Kraft und Intelli-
genz nicht ausreichen. Es wird meinem Denken nicht gelingen, einen Zustand
innerer Sicherheit herzustellen, der nicht wieder von meinem Weiterdenken de-
mentiert wiirde. Genauso werde ich meine Umwelt nicht dauerhaft unter Kon-
trolle halten oder manipulieren konnen, ohne dass ich das Selbstsein meiner
Umwelt als Widerstand zu spiiren bekédme. In dem einen wie dem anderen Fall
werde ich unablédssig damit beschiftigt sein, Liicken, die sich mir auftun, zu
schlieBen, ohne dass sich je eine Geschlossenheit des Ganzen herstellen wiirde,
in und an dem ich endgiiltige Sicherheit féinde.

Der Existenzialismus des radikalen Konstruktivismus und der
radikale Konstruktivismus des Existenzialismus

Kierkegaard nennt es, wie gesehen, das »Argernis« des Verstandes, etwas den-
ken zu miissen, das er gar nicht denken kann. Er kann es insofern nicht denken,
als unser Denken immer nur auf die ihm zugrunde liegende Differenz von Innen
und AuBen antworten kann. Das Argernis des Verstandes — die Gewaltbereit-
schaft totalisierenden Denkens — geht, so Kierkegaard, aus einer »akustischen
Téduschung« hervor, der Verkennung dieses jetzigen Augenblicks, demgegeniiber
sich der Verstand im MaBe seines Veranlasstseins durch ihn verspitet.'”

Wo ich Vertrauen in ein vorexistentes Ganzes, ein sich immer wieder neu
6ffnendes Drittes von Innen und AuBen, durch gedachte Totalitdt ersetze (mit all
den vorweggenommenen Pseudonotwendigkeiten im Schlepptau), beginne ich,
nicht nur diesen Augenblick, sondern alle noch kommenden Augenblicke nie-
derzuhalten. Ich beginne, mit der Wirklichkeit selbst zu konkurrieren. Dabei
kann ich nur verlieren. So im Fall des radikalen Konstruktivismus Ernst von
Glasersfelds, wenn dieser seine fugenlose Leugnung einer objektiven Wirklich-
keit durch seine Theorie einer komplett selbstbeziiglichen Subjektivitit iiberaus-
gleicht. Wobei sich sein erkenntnistheoretischer Radikalismus bei Nachfrage als
lebenspraktische Selbstbehauptung eines Einzelnen zu erkennen gibt, der keine
Muttersprache sein eigen nennen kann: Von Glasersfeld beschreibt seine Hin-
wendung zum Konstruktivismus als fiir ihn, der er als Kind gleichermaflen im
Italienischen, Franzosischen und Deutschen aufwuchs, als einzig gangbaren

17 Vgl. Soéren Kierkegaard: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nach-
schrift, S. 61.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

206 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Weg, aus dieser Differenzerfahrung heraus sich (s)eine Welt(en) zu konstruie-
ren."® Was die Radikalitiit seines Konstruktivismus mit einem Schlag nachvoll-
ziehbar macht — allerdings weniger nach Maf3gabe der in seiner Theorie ausge-
sprochenen epistemologischen Verwerfungen als eines dieser Theorie impliziten
Existenzialismus: eines Denkens der Verlorenheit par excellence.

Umgekehrt ist der Existenzialismus Jean-Paul Sartres seinerseits eine Art ra-
dikaler Konstruktivismus, verkniipft er doch die freie Selbstwahl des Einzelnen
mit dem epistemologischen Dogma, wonach das Subjekt seine eigene Subjekti-
vitit zu keinem Zeitpunkt iiberschreiten konne."” Weder Sartre noch von Gla-
sersfeld sind denn auch mit ihren theoretischen Mitteln zu einem tragfahigen
Begriff des Politischen gekommen. Gerade dafiir hétte es eines Rests an naivem
Realismus bedurft. Unter politischem Gesichtspunkt nédmlich ist ein solcher alles
andere als naiv, ndmlich alternativlos. Er geht aus unserem natiirlichen Weltbe-
griff, dem zufolge uns die Sonne, allem besseren Wissen zum Trotz, immer neu
»unter<- und »aufgeht< und die Erde ein bewohnbar zu machendes Haus und eben
kein nur sich im Weltraum drehender und irgendwann verglithender Planet sei.

Das Politische des naiven Realismus besteht darin, dass voneinander Unter-
schiedene sich nicht nur eine Welt des Gemeinsamen ersehnen, sondern antifak-
tisch-alltagstauglich konstruieren. Wir konstruieren ein Gemeinsame notwendi-
gerweise duBerliche Art, auf dass wir als an einem Gemeinwesen Beteiligte das
Gemeinsame eben dieses Gemeinwesens nachvollziehbar erhalten und, darauf
aufbauend, die Moglichkeit gemeinsamen Handelns begriinden. In seiner Selbst-
konstitution durch gemeinschaftliches Handeln kommt dem Politischen, so Ernst
Vollrath®, strukturell Sichtbarkeit zu: Wir miissen uns im politischen Umgang
mit der Welt und miteinander auf die Zeichen, die wir einander geben, verlassen
konnen.” Das Politische dréingt in dem MaBe zur Sichtbarkeit, wie es auf Viel-
heit beruht. Vielheit wiederum konstituiert und erhélt sich tiber Oberflachig-
Meinungshaftes. In diesem Sinne ist das Politische nicht nur anti-ontologischer,
sondern nicht-theoretischer Natur. Es ldsst sich weder auf weltanschauliche
Treue noch auf wissenschaftliche Erkenntnisse verpflichten. Politische Urteils-
kraft bewahrt uns, im Gegenteil, unseren Sinn fiir das »Uneigentliche<, Zeichen-
hafte, duBerlich Vermittelnde unseres Zusammenlebens, indem sie ihre Grund-

18 Vgl. Drittes Siegener Gesprich tiber Radikalen Konstruktivismus. A.a.O., S. 345.

19 Vgl. Jean-Paul Sartre: Ist der Existentialismus ein Humanismus? A.a.O., S. 12.

*  Ernst Vollrath (1932-2003), deutscher Philosoph des Politischen in der Nachfolge
Hannah Arendts (1906-1975).

20 Vgl. im Folgenden Ernst Vollrath: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft.
Stuttgart 1977, S. 35.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

EINSAMKEIT UND KOMMUNIKATION | 207

sdtze weniger aus einem Denken ableitet, als dem Meinen und Handeln der
Menschen selbst abschaut.

Es ist gerade das erkenntnistheoretische Defizit politischen Common-Sense-
Denkens, das seine Nachvollziehbarkeit und Verldsslichkeit ausmacht. So ist
beispielsweise Maturana, unbeschadet seines selbstbeziiglich-konstruktivisti-
schen Denkansatzes, in Fragen der Ethik und Politik durchaus >naiv<. Ja, sein
bewusst eingegangener Widerspruch zu seiner eigenen wissenschaftlichen Theo-
rie macht seine ethisch-politischen Aussagen tiberhaupt als solche erkenn- und
sympathetisch nachvollziehbar.”' — Wihrend Sartres politisch-soziales Denken
nicht grundlos™ zeitlebens geirrlichtert hat, hat von Glasersfeld das in ethisch-
politischer Hinsicht Unbefriedigende seines theoretischen Ansatzes offen einge-
standen. Dass er nichtsdestotrotz an seiner philosophischen Intuition festgehalten
hat, macht seine Theorie so angreifbar wie sein Denken in seinem akosmischen
Eigensinn kenntlich. Nicht zuletzt dies offenbart das implizit Existenzialistische
seines radikalen Konstruktivismus.

21 Vgl. Hella Exner und Franz Reithmayr: Anmerkungen zu Maturanas Versuch einer
Ethik. In: Hans Rudi Fischer (Hg.): Autopoiesis. Eine Theorie im Brennpunkt der Kri-
tik. Heidelberg 1991, S. 1371f.

22 So wirft Jean Piaget Sartres Existentialismus vor, alle Werte durcheinandergebracht
und den Menschen erniedrigt zu haben, »indem er Freiheit auf Willkiir und Denken
auf Selbstbestitigung reduziert«. Jean Piaget: Weisheit und Illusionen der Philoso-
phie. Frankfurt/M. 1974, S. 269. — Demgegeniiber stand Piaget dem existenzphiloso-
phischen Denken Jaspers' prinzipiell zustimmend gegeniiber. Vgl. ebd., S. 259ft.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 -

M 14.02.2028, 14:05:56. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

XIV Die Lektion der Differenz

Denkend fangen wir nicht erst zu denken an; wir denken immer schon. Genauso
wenig horen wir mit dem Denken eines Gedankens zu denken auf; wir denken
immer schon weiter. Jean-Frangois Lyotard fasst das Denken als ein sich selbst
begehrendes Begehren auf. Geht mein Begehren von etwas auf etwas aus, was
mir fehlt, so heilt, mein Begehren zu begehren, zu wollen, dass es mir fehle.
Nichts anderes will Philosophie: dass meine Suche nach Wahrheit bei keiner
Wahrheit, keinem Wissen, keiner Weisheit haltmache.'

Der Zwang zum Denken

Philosophie bringt kein Wissen hervor. Eher erinnert sie mich an etwas, was ich
schon weil}: dass Wirklichkeit erscheint — mir erscheint —; dass Erscheinung und
das, wovon es Erscheinung ist, nicht eins sind. Kraft dieses Grundwissens bleibt
mein Wissen dem Bewusstsein eines Nichtwissbaren geoffnet. Dies ldsst mich
weiterdenken. Was mich weiterdenken lédsst, legt meine innere Freiheit frei, wie
diese mich tiberhaupt erst denken ldsst. Denken ist nichts Freiwilliges. Ich werde
zum Denken gezwungen, wie ich meine innere Freiheit meiner Nichtiiberein-
stimmung mit allem, noch mit mir selber, abringe. In diesem Sinne auch hat die
philosophische Suche nach Wahrheit, nach Gilles Deleuze, nichts mit einer ver-
meintlichen Liebe der Philosophen zu ihr zu tun. Niemand sucht die Wahrheit
aus eigener Willigkeit und Sympathie mit ihr, sondern weil er der Suche nach ihr
gar nicht entraten kann — gleich dem Eifersiichtigen, der unter dem Leidensdruck
der von ihm unfreiwillig wahrgenommenen Zeichen der Verstellung seiner Ge-
liebten einer Wahrheit nachspiirt, die er zugleich fiirchtet.”

1 Vgl. Jean-Frangois Lyotard: Wozu philosophieren?, S. 21 und 32.
2 Vgl Gilles Deleuze: Proust und die Zeichen, S. 16.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

210 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Es gibt keine Methode, die zur Wahrheit fiihrt; eher trifft mich die Wahrheit
in meinem eigenen Angewiesensein auf sie an. AuBere Anlisse — situative Noti-
gungen, Begegnungen, Zufille —, aber auch innere — Erinnerungen, Wiinsche,
Angste — zwingen mich zum Denken. Ich bin gezwungen, mich in dem von mir
Wahrgenommenen als Wahrnehmenden zu reflektieren: meine Petites Percep-
tions auf das mich und sie Umgreifende hin zu verldngern. Es ist, als ob im Au-
Ben etwas steckte, das schon in mir selber haust, als ob etwas in mir nach seiner
Beglaubigung durch die dulere Wirklichkeit verlangte. In beiden Fillen ermittelt
mein Denken ein Innen und Auflen Verbindendes, eben jenes Dritte, das mir ei-
nen Weg weist durch die Innen-AuBen-Differenz, die mich hier und jetzt be-
stimmt.

Denkend gelange ich iiber das eine (Auflen) zum anderen (Innen), indem ich
das eine im Licht des anderen reflektierend »>breche«, d.h. jeweils die Differenz
des einen zum anderen hineinrechne. So werde ich beispielsweise in der Begeg-
nung mit etwas oder jemandem an etwas oder jemand anderes erinnert. So un-
willktirlich der Prozess der Wiedererinnerung vonstattengeht und mich im In-
nersten aufwiihlt, so bin ich doch derjenige, der ihn in der Tiefe steuert. Es ist
die Intentionalitdt meines Bewusstseins, mein Mir-voraus-Sein, das die Richtung
meiner memorierenden Verarbeitung des augenblicklich Erlebten vorgibt: Ich er-
innere weniger etwas als auf etwas hin wieder. Ich erinnere auf ein Drittes hin,
das Gestern und Heute zugunsten eines Morgen verbindet. Ich erinnere gleich-
sam nach vorwirts, um einen Ausweg aus meinen Erinnerungen samt ihren Kon-
texten zu finden, um einen Sprung zu tun, der mich in der Wiedererinnerung
vom Erinnerten befreit: mich neuen Kontexten 6ffnet.

Meine Wiedererinnerungen geben meinem Voraussein, meinen denkenden
Verspatungen erst Inhalt. Wéhrend ich mein heutiges Stolpern dem Lehr-Gang
meiner Wiedererinnerungen akkommodiere, assimiliere ich diese bereits dem
néchsten Schritt, zu dem ich ansetze: Mich wiedererinnernd, schreibe ich meine
Vergangenheit auf diejenige Erkenntnis hin um, die mich augenblicklich leitet in
Richtung eines Dritten von Innen und AuBlen. Wie mir denkend aufgeht, dass ich
immer schon denke, um im Fortgang des Denkens die Spontaneitit meines Den-
kens (Intentio recta) wiederum zu bedenken und insofern zu bremsen (Intentio
obliqua), sind meine Wahrnehmungen von Mitwahrnehmungen begleitet, die die
Kiirze meiner Wahrnehmungen auf wirkliche Erkenntnisse zu verldngern versu-
chen. Was nicht heif3t, dass diese wahr sein miissen. Es handelt sich zunéchst nur
um einen (nicht minder spontanen) Vorgang der Kontextualisierung, wenn ich
dem Wahrgenommenen immer schon ich etwas von mir hinzufiige, ihm einen
Kontext ansinne, von dem her es fiir mich seine Bedeutsamkeit bezieht. Es ist fiir
mich bedeutsam in Hinblick auf das Ganze meiner Welt, das sich immer neu zu-

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 211

sammensetzt. Es setzt sich nach Maflgabe meiner eigenen Strukturdeterminier-
theit, die meine Wahrnehmungen lenkt, zusammen, aber auch demgemil, was
ich zu lernen imstande war, gemif3 den bis dato von mir absolvierten Innen-
AufBlen-Differenzen, deren Durchgéinge kommenden Durchgingen vorarbeiten.
So verstanden ist das sich immer neu formierende Ganze meiner Welt das Kom-
plement meiner eigenen, metastabilen — sich tiber mein Denken und Handeln
operational immer neu herstellenden — Ganzheit als Person. Meine Ganzheit ist
so vorldufig, wie sie auf meiner Unterschiedenheit nicht nur zum Aufen, son-
dern auch zu mir selber, der Differenz meines subjektiven zu meinem objektiven
Selbst, beruht.

Das von mir Wahrgenommene ist allein schon dartiber bedeutsam fiir mich,
dass ich ihm tiberhaupt Aufmerksamkeit zolle. Als Organ meines unwillkiirli-
chen Vorausseins entzieht sich meine Aufmerksamkeit meiner rationalen Kon-
trolle. Meine Aufmerksamkeit fithrt, im Gegenteil, meine Ratio bei ihrer Suche
nach Auswegen aus meiner Umklammerung durch die Differenz von Innen und
Aullen. Auch wenn ich also nicht Souverin meiner Aufmerksamkeit bin, so weil}
ich doch um die innengeleiteten Steuerungen meiner Wahrnehmungen. Ich weil3
darum in dem Mafe, wie ich, mir voraus, schon potenziell tiber die mich aktuell
bedriangende Differenz von Innen und Auflen hinaus bin, vermdge eines sich mir
jéh offnenden Metastandpunkts, jenes nagelschen Blicks von »nirgendwo¢, der
sich mit jeder Kontextualisierung, die ich momentan leiste, in mir selbst auftut.

Ich sehe mich in meinem Verhiltnis zu mir selber, meiner Nichtiiberein-
stimmung mit mir. Es ist diese Nichtiibereinstimmung, die mich im Werden er-
hilt, die mich immer neu aus meinem strukturdeterminierten Gewordensein
heraustreibt, mich dazu bringt, aus mir herauszugehen, mich in meinem Inneren
zu dezentrieren — zu lernen. Lernend hefte ich mein Voraussein an ein Auflen, an
das ich mich akkommodiere, derweil ich mich um eben das Maf} meiner Destabi-
lisierung, die meine Akkommodation ans AuBere in meinem Inneren ausldst,
mich bereits aufs fiir mich néchst erreichbare metastabile Niveau neu zu zentrie-
ren beginne. Nicht nur, dass {ibers Lernen das von mir Wahrgenommene seine
Bedeutsamkeit fiir mich verdndert; meine Wahrnehmungsweise insgesamt wan-
delt sich und mit ihm ich selber. Dariiber, dass mir der Automatismus der von
mir geleisteten Bedeutungszuweisungen und Kontextualisierungen aufgeht, be-
komme ich eine Ahnung von meiner eigenen Strukturdeterminiertheit, der Diffe-
renz meines subjektiven zu meinem objektiven Selbst: Ich finde in eine Distanz
zu mir, womit sich mir sogleich neue, ungeahnte Kontexte er6ffnen.

In Bezug auf das, was ich wahrnehme, habe ich keine Wahl. Ich habe aber
sehr wohl eine Wahl in Bezug darauf, wie und woraufhin ich durch die je vorge-
fundene Differenz von Innen und AuBlen hindurchgehe, mitsamt den daraus re-

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

212 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

sultierenden Verinderungen meiner Wahrnehmungsweise und Erwartung. Wa-
ren meine Wahrnehmungen und Erwartungen vollstindig interessegeleitet, rest-
los strukturdeterminiert, wére ich zu keinem Zeitpunkt dazu gekommen, mich
als Wahrnehmenden wahrzunehmen, meine Erwartungen im Licht ihrer Entt4u-
schungen zu tiberpriifen. Ich wiirde nie dazu kommen, tiber mich, mein Verhalt-
nis zur Welt und zu mir selber, nachzudenken. Ich hitte zu keinem Zeitpunkt ein
Gefiihl fir Wirklichkeit entwickelt, dafiir, dass meinen Wahrnehmungen ein
Wahrzunehmendes entgegensteht, das meinen Wahrnehmungen Widerstand leis-
tet, d.h. mir im Letzten verschlossen bleibt. Ich wire vollkommen verloren, voll-
stindig in der Irre, unfihig, mir selbst Irrtumsfihigkeit ein- und zuzugestehen,
weil ich gar nicht wiisste, was ein Irrtum ist.

Fremd- und Selbsterkenntnis

Wir koénnen nicht dauerhaft nur interessegeleitet wahrnehmen, ohne dass wir auf
Wirkliches stoen bzw. dieses uns zustofBt. Es sind diejenigen Anldsse, die uns
aus unserer Selbstzentriertheit herausreilen und uns zum Denken zwingen. In-
nerlich frei — uns selbst voraus —, zwingen wir uns selbst dazu; wir dezentieren
uns freiwillig. Im selben Augenblick erfahren wir Wirklichkeit als einen unend-
lich vor uns zuriickweichenden Widerstand. Es ist dieser Widerstand, der mich
dazu nétigt, mich zu mir zu verhalten, mich in mir von auflen zu sehen, mich von
mir selber unterschieden zu erfahren: Ich nehme mich als so — strukturdetermi-
niert — Wahrnehmenden wahr, um mich fiir diesen Moment von meinen eigenen
Wahrnehmungen zu 16sen. Umgekehrt beginnt das von mir Wahrgenommene,
eine iiber meine eigene Interessiertheit hinausgehende Bedeutsamkeit zu bekom-
men, um mir in sein fiir mich unerreichbares Selbstsein zu entgleiten. Es wird,
als wirkliches Einzelwesen, zum Statthalter einer von mir unabhédngigen Wirk-
lichkeit — wéhrend ich einmal mehr meines eigenen Unterschiedenseins von al-
lem, noch von mir selber, innewerde.

Damit sehe ich mich auf die Unvertretbarkeit meines selbst zu lebenden Le-
bens verwiesen, auf die von mir zu leistende Absolvenz der mich augenblicklich
bestimmenden Differenz von Innen und Auflen. Um ihretwillen dezentriere ich
mich innerlich (indem ich aus mir herausgehe), um mich umso tiefer, wenn auch
nur vorldufig, neu zu zentrieren (verdndert zu mir zuriickzukehren). Im Verlauf
meiner inneren Dezentrierung, meines Herausgangs aus mir, verliert das im Au-
en Wahrgenommene seine eindeutige, meine Selbstzentriertheit stiitzende Be-
deutsamkeit und gewinnt eine Ambiguitét, durch welche sich mir der Widerstand
der Wirklichkeit — das mir verschlossen bleibende Selbstsein der meine Umwelt

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 213

bildenden anderen wirklichen Einzelwesen — mitteilt. Der Widerstand der Wirk-
lichkeit, das verschlossene Selbstsein der wirklichen Einzelwesen, vermittelt
sich mir als Differenz von Erscheinung und dem Wovon der Erscheinung, das
nicht erscheint. Nicht nur, dass ich das von mir Wahrgenommene, um es zu be-
greifen, auf diesen Unterschied hin zu interpretieren habe; ich wende ihn auf
mich selber an, indem ich Einsicht in die Differenz meines subjektiven und mei-
nes objektiven Selbst nehme und mich hieraus peu a peu von den Beschrankun-
gen meines strukturdeterminierten Denkens, Handelns und Verhaltens emanzi-
piere.

Mit jedem dieser Lernschritte (er)klart sich mir etwas im Auflen wie in mir
selber. Die Fremderkenntnis eines dufleren Datums findet denn auch, so Her-
mann Schmidt (jenes, neben Norbert Wiener, Mitbegriinders der Kybernetik),
keinen objektiven Abschluss in der Erkldrung dieses Datums in seiner duferli-
chen Realitit, sondern wirkt weiter, noch auf die Selbsterkenntnis des nach au-
Ben hin — intentional — Erkennenden.’ Selbsterkenntnis heifit Verinderung des
Erkennenden durchs Erkannte: zu erkennen, dass Erkennen weniger eine souve-
rdne Leistung als Vollzug einer Teilhabe ist. Sie ist die selbstbestimmte Weise
eines FEinzelnen, an dem ihn Umgreifenden innerlich zu partizipieren. Als geis-
tig-korperliche Doppelwesen vollziehen wir lernenderweise an uns selber die
Verflochtenheit von Erkenntnis und Individuation.

Im Durchgang der es von innen wie von auflen her bestimmenden Differenz
von Innen und AuBen ist sich erkennendes (transzendentales) und sich indivi-
duierendes (organisches) Leben >unendlich nah«. Schmidt zeigt damit nicht zu-
letzt den Sitz des kybernetischen Gedankens der Selbstregelung alles Lebendi-
gen in unserem eigenen Leben auf. Der Sitz im Leben bezeichnet ebenso sehr
unsere Grunddifferenz zu uns und unserem Leben: Objektiviert sich am isolier-
ten technischen Regelkreis modellhaft die selbstbeziigliche Funktionsweise von
Lebendigem, so nehmen wir als Erkennende kraft dieses Modells, jener Objekti-
vierung zugleich Distanz zum Leben als solchem.” Andererseits konnen wir, als
Lebewesen, gar nicht Distanz zu ihm herstellen; selber Teil dieses Lebens, sind
dem Leben gegeniiber nie souverdn, einfach deswegen, weil wir nicht tiber die
erste Initiative verfiigen. Als geistig-korperliche Doppelwesen, die sowohl einen
Korper haben, als auch dieser sind, die, allgemein geistbegabt, von ihrem Geist
personlich-zwecksetzenden Gebrauch machen, finden wir uns in einem Verhalt-
nis der »unendlichen Ndhe« zum Leben um uns herum und zu uns selbst wieder.

3 Vgl. Hermann Schmidt: Die Entwicklung der Technik als Phase der Wandlung des
Menschen. In: Felix von Cube: Was ist Kybernetik?, S. 282.
4 Vgl im Folgenden ebd., S. 281.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

214 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Wir sind dem Leben nah und fern zugleich. Im Versuch, das Leben zu den-
ken, isolieren wir es notwendigerweise vor uns, nehmen Abstand zu ihm, zu uns
selber als Lebewesen. Der »das Leben< objektivierende Gedanke 16st sich von
dem ab, der ihn denkt — der Denkende bleibt hinter seinem eigenen Gedanken
zurlick. Zuriickgelassen beginnt der Denkende, tiber sein Denken nachzudenken.
An diesem Punkt enthiillt sich ihm eine uniiberwindliche Asymmetrie: Einerseits
bleibt das erkennende Subjekt selbst hinter dem von ihm Gedachten zuriick; an-
dererseits vermag es, sein eigenes Denken zum Gegenstand des Nachdenkens zu
machen, d.h. sich erneut an die Spitze seines Denkens zu setzen. Bei alldem ist
das erkennende Subjekt weder mit sich noch mit dem Erkannten zu irgendeinem
Zeitpunkt gleichzeitig. Es verbleibt mit jedem Augenblick in der Klammer, wel-
che die Differenz von Innen und Auflen bildet. So sehr sich auch das erkennende
Subjekt, gleichsam von nirgendwoher, akosmisch, das Leben objektivierend vor
Augen stellt, so wenig kann es, von diesem umgriffen, sich selbst als souverénes
Erkenntnissubjekt durchhalten.

Der von Schmidt geprédgte Begriff der »unendlichen Néhe« taugt als Bild
sowohl fiir unser Bestimmtsein durch die Differenz von Innen und AuBlen als
auch fiir den Spielraum unserer Freiheit, der tiber die Absolvenz jener Differenz,
als Drittes von Innen und Aullen, ermittelt wird. Die unendliche Nihe, die uns
gleichermalien von dem Leben um uns herum trennt, wie es uns mit ihm verbin-
det, macht die Schwierigkeit, aber auch unser Vorvertrautsein mit unserem zu le-
benden Leben aus. In seiner Montaigne-Exegese verwendet Jean Starobinski das
komplementére Bild der »nahen Ferne«.” Danach heif3t, sein Leben zu leben, es
»darzuleben, es vor sich selber zu exponieren, es als sein eigenes zu konstruie-
rendes Meisterstiick anzusehen: Ich lerne, es im Licht meines Mir-voraus-Seins
zu ermessen, im Hineingang in die Diskrepanz des Ist-Zustands meines Selbst
zum Soll-Zustand jener Idealvorstellungen, deren ich mich wiirdig machen will,
zu sehen — um zugleich einzusehen, dass ich ihnen, d.h mir selbst, unendlich fern
bleibe.

Die Ferne seiner Idealvorstellungen ist ihm, Montaigne, jedoch zugleich nah;
es sind ja seine Vorstellungen. Um nun sein eigenes Leben zu leben, sprich: sein
personliches Meisterstiick zu konstruieren, geht es um nichts als darum, sich die-
se nahe Ferne als Hohe des eigenen Selbst zu erschlieBen. Es geht darum, unser
Leben, das uns mit uns geschenkt ist, zu unserem eigenen zu machen. Indem wir
es zu unserem Leben machen, gehen wir bereits aus uns heraus: Wir driicken uns
als innerliche Wesen aus, fligen uns als diese dem Aufen hinzu. Damit geben
wir das Geschenk unserer selbst gleichsam an unbekannt zuriick, an die Instanz

5 Vgl im Folgenden Jean Starobinski: Montaigne, S. 363.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 215

jener Hohe, von der wir aufgrund unserer eigenen Fallhohe, unserer Differenz zu
uns selber, nur eine Ahnung haben. Unser Leben ist die uns mit uns, in den
Grenzen unseres Selbst, zugewiesene unendliche Aufgabe, die, die wir sind,
auch zu werden.

Unser Leben ist der Rohstoff unseres autopoietischen Vermogens, etwas mit
uns selber anzufangen, das ohne uns nie angefangen hitte. Es lebt sich gleich-
wohl nicht von selbst, sondern braucht den transitiven Umgang mit uns selber.
Nicht nur, dass wir nicht schon wissen, wer wir sind; wir kdnnen es gar nicht.
Dafiir gehen wir ja aus uns heraus, um im Riickgang zu uns, statt eine feste Iden-
titdt vorzufinden, bloB unser personliches, akosmisches Ich zu stirken. Ich stirke
es, indem ich mich in meiner Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber,
zu affirmieren, mir selbst zu folgen lerne. Jede Innen-Aufen-Differenz, die ich
in mir wie aullerhalb meiner vorfinde, bietet Anlass hierzu. Um mich zu affir-
mieren, muss ich meine Begehrensfahigkeit begehren: mich selbst auf ein mir
»unendlich nahes« Ziel erschlieBen wollen, fiir das ich jetzt bereits, mir selber vo-
raus, im Akt der Selbstaffirmation, mein Inneres hergebe.

Schmerz und Koexistenz

Nach Montaigne fiihrt uns jeder Schmerz, den wir empfinden, vor die Entschei-
dung, entweder dem Willen zu unserem Gliick oder dem Trott zu folgen, den die
Triigheit der Verhiltnisse und unsere hinfilligen Kérper vorgeben.® Hier genii-
gen wir dem allgemeinen Gesetz der Entropie, dort dem orthogenetisch-negen-
tropischen Gegen-Agens unserer inneren Freiheit: So wie sich die Seele jeder
Wandlung fahig macht, indem sie sich den wechselnden duf3eren Umstidnden an-
passt, sich ihnen hinzufiigt, mit ihren Hinzufiigungen ausfiillt, macht sie uns fé-
hig, unser Leben in jedem Augenblick, noch in Momenten der Unfreiheit, auf
tragische Weise, in der eigenen Hand zu haben.

Der Schmerz, den wir erfahren, bewahrt uns vor den Routinen unserer
Selbstvergessenheit. Anldsslich der Dinge, die wir nicht dndern kdnnen, nétigt er
uns, uns selber zu dndern — zu lernen. Dazu miissen wir uns erst einmal in ein
Verhiltnis zu uns selber setzen. Dies tun wir, indem wir uns mit der uns bestim-
menden Differenz von Innen und Aullen konfrontieren, indem wir lernen, sie
auszuhalten. Sie aushaltend, stoen wir, nach Montaigne, auf eine Art Grund-
form unserer selbst. Von deren Erfahrung her vermégen wir, uns den gegebenen

6 Vgl. Michel de Montaigne: Daf3 unsere Empfindung des Guten und Bosen grof3enteils
von der Meinung abhéngt, die wir davon haben. A.a.O. S. 100f.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

216 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Verdnderungen einzupassen, ohne uns an diese zu verlieren. Wie wir uns an der
erfahrenen Grundform als wirkliche, in ihrem Wirklichsein als durch und durch
subjektive Wesen erleben, erfahren wir in unserem Inneren ebenso deutlich die
uns durch unser objektives Selbst gesetzten Grenzen. Uber sie kommen wir nicht
hinaus; wir kénnen ihre Erfahrung blof3 weiter vertiefen und verfeinern, eben in-
dem wir auf immer selbstbestimmtere, eigensinnigere Weise die uns bestimmen-
de Differenz von Innen und Auflen passieren lernen.

So bitter es ist, in Not zu leben, schreibt Montaigne weiter, so sind wir doch
nicht dazu genétigt, in Not zu leben.” Mit jedem Augenblick stehen wir vor einer
Wahl. Die Not der Wahl, auf die uns der Schmerz st63t, wenn er uns nicht vollig
zerbricht, ldsst uns, so C.S. Lewis, im Innersten unserer selbst eine Verdnderung
an uns selber vornehmen.® Es ist der bleibende Status Nascendi unserer selbst
und unseres Denkens, der bewirkt, dass wir in der Lage bleiben, in uns >den
Schalter umzulegen<, von uns selber innerlich freien, transitiven Gebrauch zu
machen. Wihrend uns unser Denken vordergriindig zur Erkenntnis duflerer Din-
ge fihrt, klart es bereits unser Verhéltnis zu uns selbst und, dariiber vermittelt,
zur Welt um uns herum. Nie werden wir irgendetwas endgiiltig verstanden ha-
ben; immer wird ein Rest bleiben, der uns weiterdenken ldsst. Die Suche nach
Wabhrheit findet in der Zeit statt, derselben Zeit, innerhalb derer wir uns zu uns
individuieren. Wie sich Wahrheit immer nur als zeitliche, als erscheinende ent-
birgt, sind wir selbst vergéngliche, von der Zeit tingierte, irrende Wesen. Auch
wenn wir nirgends, bei keiner letzten Wahrheit ankommen, irren wir doch nicht
komplett. Davor bewahren uns die Anlésse, die uns zum Denken zwingen, allem
voran die Differenz von Innen und AuBen, in der wir gerade stehen — zum Arger
unseres eigenen Verstandes.

Unser Verstand versteht sich selbst nie ganz, schon deswegen nicht, weil er
sich strukturell gegeniiber dem zu Verstehenden verspitet. Uns selbst voraus,
werden wir denkenderweise dieser anfidnglichen Verspatung inne: dass wir als
Denkende immer nur Antwortende sind, zuvorderst der uns jeweils bestimmen-
den Differenz von Innen und AufBlen. Daher auch lassen sich jeweils neue Er-
kenntnisse nicht einfach bereits gewonnenen hinzufiigen. Jede neue Erkenntnis
verdndert das Innen-AuBen-Gefiige, wihrend wir in unserem Denken die Verdn-
derungen dieses Gefiiges nachvollziechen. Der Denkende vollzieht es an sich

7 Vgl.ebd, S. 114.
Clive Staples Lewis (1898-1963), nordirischer Schriftsteller und Laientheologe. Ver-
fasser der »Narnia«-Romane.

8 Vgl. C.S. Lewis: Pardon, ich bin Christ. Meine Argumente fiir den Glauben. Basel
und Gieflen 1992, S. 89.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 217

selbst nach, daran, wie er sich denkend von seinem eigenen Wissen, sein Erinne-
rungsvermogen von seinem Gedichtnis, sein Ich aus seiner Selbstzentriertheit
16st. Der Denkende wird vom Status Nascendi seines eigenen Denkens an ein
Unabgegoltenes, Offengebliebenes erinnert. Er wird aus dem Schlummer seiner
Rationalisierungen, die ihn bislang haben >durchkommenc lassen, geweckt, auf
dass er mittels seines Denkens einen Ausweg aus den Verstrickungen seines ei-
genen, strukturdeterminierten Gewordenseins finde.

Denkend weil3 ich, dass ich es selbst bin, der den Gedanken eines Ganzen,
als welches ich mich selber empfinde, an die dulere Wirklichkeit herantrage:
dass die Vorstellung einer »Wirklichkeit im Ganzen< eben eine Vorstellung, eine
— meine — Idee ist. Dies wissend, weiB ich, dass es eine Wirklichkeit unabhéngig
von mir gibt. Ich weill um die Wirklichkeit als Widerstand fremden Selbstseins
gegen mein eigenes Selbstsein mitsamt meinen Wahrnehmungen, meinem Den-
ken. Als ob die Wirklichkeit, auf die ich wahrnehmend und denkend bezogen
bin, unendlich vor mir zuriickwiche, wihrend ich je deutlicher, umso schmerz-
hafter meines Unterschiedenseins von allem, noch von mir selber, innewerde.
Denken fiihrt, anstatt zur Wirklichkeit, an diesen Widerstand heran. Realismus
ist Wissen um den Widerstand von Wirklichem, nicht um die Wirklichkeit
selbst. Der Nutzen von Denken liegt in unserer Selbstoffnung gegeniiber dem,
was wir nicht schon selber sind. Erst dartiber erfahren wir uns selbst als wirklich.
Mit jedem gelungenen Gang durchs Nadelohr der Differenz von Innen und Au-
en, die uns aktuell bedréngt, individuieren wir uns am Widerstand einer erfah-
renen Andersheit zu uns selbst.

Jean-Frangois Lyotard hat, wie gesehen, Denken als »Begehren zu begehren«
aufgefasst. Denken findet an keinem Gedachten, keinem Wissen Gentige. Es ist
immer nur Weiterdenken, weniger im Sinne sukzessiven Fortschreitens als viel-
mehr eines sich immer wieder neu Offnens, Korrigierens, Umschreibens. Wenn
das Denken zu keinem Wissen fiihrt, so deshalb, weil es selber gar nicht tiber das
Grundwissen hinauskommt, dass die Welt erscheint, dass Erscheinung und das,
wovon sie Erscheinung ist, nicht identisch sind — wie wir selber mit uns nicht
identisch sind, sondern erst werden miissen, die wir sind, und dabei doch Wer-
dende bleiben werden. Uberall und jederzeit finden wir uns denn vor die Diffe-
renz von Innen und Aufen gestellt, um, durch sie hindurchgegangen, schon nicht
mehr dieselben zu sein. Wiirden wir nicht denken, d.h. einen Ausweg aus unse-
rer Beklemmung suchen, wir wiirden an der erstbesten Erfahrung von Differenz
und Verdnderung verzweifeln. Wir wéren nie dazu gekommen, ein Ich heraus-
zubilden. Wir wiirden von einer Enttduschung zur nichsten taumeln, ohne je
zum Subjekt dieser Enttduschung zu werden. Das sind wir nur, sofern wir aus
dem Kontinuum unserer Enttduschungen herauszutreten, an einem Dritten von

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

218 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Erscheinung und Enttduschung Halt zu finden suchen. Indem ich denkend nach
einem Ausweg aus meiner Umklammerung durch eine aktuelle Differenz von
Innen und Auflen fahnde, finde ich an meinem eigenen Voraussein diesen zeit-
weiligen Halt: Permanent verwandle ich mein Stolpern in ein Gehen, meine Irr-
tiimer in Lernbereitschaft.

Ich konnte weder die erfahrenen Differenzen aus-, noch mein Begehren zu
begehren durchhalten, wire nicht mein Denken von einem meinem Leben bereits
innewohnenden Grundimpuls, einem Begehren, getragen, das mich nicht autho-
ren ldsst, meine eigene Ganzheit zu suchen, derer ich, paradoxerweise, in dem
Male ermangele, wie ich sie mit meiner Person bereits mitbringe — wie ich ein
bipolares Halb- und Doppelwesen bin.” Es ist dieses Begehren, jener Grundim-
puls, der uns immer wieder neu einen Ausweg aus den Bedringnissen jeweils
gegebener Innen-Aufen-Differenzen suchen, uns einem sich 6ffnenden Dritten,
Neuem 6ffnen, uns weiter und weiter denken, weiter und weiter lernen, weiter
und weiter werden ldsst. Dass wir weiter-, iiber uns hinausdenken, ist nicht zu-
letzt ein Indiz dafiir, dass unser Leben weniger auf Konkurrenz als auf Koexis-
tenz ausgerichtet ist. Unsere Fahigkeit, Schmerz zu empfinden, in seiner Emp-
findung Aufschluss tiber unser Leben inmitten eines Groferen, uns Umgreifen-
den, zu suchen, ist nur ein weiterer, vertiefender Hinweis darauf. Koexistenz ist
die logische Folge der strukturellen Kopplungen unserer individuellen Existen-
zen an die uns bestimmenden Verhiltnisse. Koexistierend sind wir gleichsam da-
rauf geeicht, das Dritte von Innen und Auflen, auf das wir fiir uns selbst denkend
aus sind, auch im Groflen zu suchen. Indem wir, jeder fiir sich, aus uns heraus-
gehen, uns ausdriickend der Welt hinzufiigen, finden wir zusammen im gemein-
sam Dritten der einen Welt, die wir miteinander hervorbringen."’

Die uns gemeinsame Welt ist, so naiv wie politisch, von duflerer Nachvoll-
ziehbarkeit, von Sichtbarkeit, mithin von unserer Enttiuschbarkeit bestimmt. Je-
der von uns vollzieht sie in seinem eigenen Inneren nach, um dies, per Selbst-
ausdruck, wiederum zu zeigen. Indem wir uns in unserer Unterschiedenheit von
allem, noch von uns selber, ausdriicken, fiigen wir uns schon dem Auflen hinzu,
verdandern wir es mit uns: Noch in unserem Eigensinn determinieren wir uns so
zur Koexistenz.

9  Siehe auch Platon: Symposion 189C-191D
10 Vgl. Humberto R. Maturana und Francisco J. Varela: Der Baum der Erkenntnis,
S. 264.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 219

Das Visionére der Liebe

Liebe, als Denkform, setzt hinter der Vielheit der Erscheinungen eine Einheit der
Wirklichkeit voraus, in der alle Wesen auf sie selber undurchschaubare Weise
miteinander verbunden sind."" Erst aufgrund einer tieferen Verbundenheit in al-
ler erfahrenen Unterschiedenheit erscheint dem Blick des Liebenden das Gelieb-
te in seiner unerschdpflichen Vielfalt.'> Einheit und Vielfalt verbiinden sich in
der Selbsttranszendenz des zu Liebe Bereiten, der sich ein begrenztes Wesen zu
unbegrenzter Bejahung fihig macht. Es ist dieselbe Bejahungskraft, die uns noch
als einsam in uns kreisende, monadisch-autopoietische Wesen der Gemeinsam-
keit und Verstdndigung mit anderen aufschliebar erhalt.

Das Visionére der Liebe kommt daher, dass sie, was sie liebt, im Ganzen ak-
zeptiert."” Der Liebende liebt das Geliebte in seiner Ganzheit aus der Kraft seiner
eigenen, dariiber, dass er seine Ganzheit nicht fiir sich behilt, sondern sie dem
Anderem gibt, sich ihm hingibt. Es ist diese Hingabe, die mich selber sozusagen
der Liebe wert macht und mich ihr offen halt. Thr ge6ffnet, finde ich mich, wih-
rend ich jemanden oder etwas liebe, mich selbst von Liebe abhéngig vor. Dass
wir nicht aufhéren kénnen zu lieben und geliebt werden zu wollen, ohne unsere
Lebendigkeit und Giite zu verlieren, macht das eigentliche Geheimnis unseres
inneren Lebens aus. Hierfiir haben wir vielleicht keine Worte (diese wéren, nach
Bateson, >zu kurz<), wohl aber eine interne Schwingungsbereitschaft, an die,
mehr als alles Denken, alle Worte, vielleicht nur Musik heranfiihrt.

In Prousts »Suche nach der verlorenen Zeit« identifiziert Charles Swann sei-
ne Liebe fiir Odette unwillkiirlich mit einem Thema aus einer Klaviersonate, die
diese das eine oder andere Mal in seinem Beisein gespielt hat. Nicht nur, dass
sich Swanns musikalische Empfindungen engstens mit denen fiir Odette verbin-
den; sie losen sich kraft der Enge dieser Verbindung von ihrem Ausloser: Die
Empfindungen, die das Musikstiick in ihm auslost, gehen iiber Swanns von
Zweifeln und Eifersucht bestimmte Fixierung auf Odette hinaus — hinein ins In-
nerste von Swanns Liebesfihigkeit selbst. Was sein Innerstes, von auflen ange-
stoen, bewegt, macht sich sein Inneres autopoietisch zu eigen, weg vom dufe-
ren Objekt seiner Liebe hin zur Liebensregung selbst, die ihn iiberhaupt zum
Liebenden, weiter Liebenden, macht:

11 Vgl. Josef Pieper: Uber die Liebe. In: Lieben, hoffen, glauben. Miinchen 1986, S. 39.
12 Vgl. Erich Jantsch: Die Selbstorganisation des Universums, S. 245.
13 Vgl. Humberto R. Maturana: Kognition. A.a.O., S. 117.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

220 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

»Er fiihlte ganz genau, da3 diese Liebe etwas war, was keiner objektiv vorhandenen, von
anderen als ihm feststellbaren Sache entsprach [...]. [...] Aber sobald er das kleine Thema
horte, wullte es sich in ihm den nétigen Platz zu schaffen, die Proportionen seiner Seele
verwandelten sich; ein breiter Raum entstand darin fiir einen GenuB, der gleichfalls keiner
duBeren Gegebenheit entsprach, der sich aber, anstatt vollig individuell zu sein wie der der
Liebe, fiir Swann als eine den konkreten Dingen tiberlegene Art von Wirklichkeit darstell-

14
te.«

Die Weitung seines Inneren ist das Pendant fiir die iiberlegene Art von Wirklich-
keit, die das Visionére seiner eigenen Liebe in seinem Inneren bewirkt. Innen
und Auflen wechseln hier andauernd die Plitze. Die Sonate ist ihm mithin nicht
nur Ausloser von Liebesreminiszenzen, sondern selber schon eine Denk- und
Empfindungsform, mittels derer Swann die Differenz von Innen (seine Sehn-
sucht nach Odette) und Aufien (Odettes Entzug) auf das Dritte seiner ihm selbst
nie transparent werdenden Emanzipation von seinen eigenen, egoistischen Fixie-
rungen hin meistert.

»Da er aber in dem kleinen Thema einen Sinn suchte, in den seine Intelligenz nicht einzu-
dringen vermochte, fand er einen seltsamen Rausch darin, seiner innersten Seele alle Hil-
fen vernunftbestimmten Denkens zu entziehen und sie einzig durch den engen Weg, den

dunkeln Filter des Klanges hindurchpassieren zu lassen.«'’

Was mich mit dem Anderen verbindet, verbindet mich mit mir selber, und um-
gekehrt. Das Verbindende selbst materialisiert sich nirgends. Ich muss es immer
neu ermitteln, indem ich die mich bestimmende Differenz von Innen und Aullen
passiere. Walter Benjamin  erinnert an die Kindeswahrnehmung, der das
Strumpfkniuel ein Wahrzeichen der Welt ist.'® In ihm verschriinken sich Innen
und AufBen, es ist sowohl »Tasche« als auch »Mitgebrachtes<. Zugleich bedarf es
nur eines Ruckes, um es in ein Drittes, eben den Strumpf, zurtick zu verwandeln.
Damit ist das Strumpfknéuel nicht minder Wahrzeichen des eigenen Denkens.
Benjamin miinzt diese Metapher auf Marcel Prousts Verfahren, sein Ich zuguns-
ten seines Sicherinnerns zu entleeren. Kraft dieser aktiven Selbstentleerung, ver-

14 Marcel Proust: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Band 1: In Swanns Welt.
2. Teil: Eine Liebe von Swann, S. 314.

15 Ebd, S.315.

*  Walter Benjamin (1882-1940), deutscher Philosoph und Literaturwissenschaftler.

16 Vgl. im Folgenden Walter Benjamin: Zum Bilde Prousts. In: Gesammelte Schriften
1I/1. Frankfurt/M. 1980, S. 314 und 320.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 221

gleichbar der freiwilligen Selbstdezentrierung Piagets, erhascht der die verlorene
Zeit suchende Melancholiker das tiberpersonliche Dritte jenes Erinnerungsbil-
des, das seine Melancholie zugleich erfiillt und besinftigt. Es ist das nur fiir die-
sen Augenblick des Denkens anwesende Dritte von Innen und Auf3en, deren Dif-
ferenz mich bestimmt, das mir, der ich inmitten dieses Lebens stehe, das ich
nicht tiberblicke und zugleich zu meinem machen muss, eine Idee von meiner
Verantwortung vor ihm, seiner Unumkehr- wie Unvertretbarkeit, meinem eige-
nen Mir-geschenkt-Sein, gibt.

Aller Melancholie zum Trotz erfahre ich, vermittelt tibers jeweils gefundene
Dritte von Innen und Auflen, die bleibende Jungheit meines Inneren. In allen
meinen Wandlungen bleibe ich doch derselbe. Daran, dass ich fiir mich selbst in
meinem Inneren nicht altere, sich meine Subjektivitit ihre eigene Vergédnglich-
keit nicht vorstellen kann, bekomme ich eine Ahnung von der Objektivitit mei-
nes Selbst, dem mein subjektives Selbst immer nur >unendlich nah« sein kann.

Die verschlossene Pforte: Entropieverzégerung und Futur Il

Unsere Erinnerungen steuern unsere Erwartungen. Wir deuten, wie Jean Piaget
mit Erik H. Erikson sagt, die Gegenwart durch die Vergangenheit, wihrend wir
die Vergangenheit auf die Gegenwart hin rekonstruieren.'” Was aber ist mit der
Zukunft? Wir konnen sie weder schon deuten, noch aus Vorhandenem konstruie-
ren. Sie wird immer nur eine bewiltigte Innen-AuBen-Differenz sein. Unsere Zu-
kunft von unserer Gegenwart her entwerfend, rechnen wir unser eigenes Voraus-
sein vorbehaltlich der uns widerstehenden Wirklichkeit hoch. Der Widerstand
des Wirklichen betrifft uns nicht blof3 nach vorne hin, als Grenze des Denkbaren,
sondern bereits als dasjenige, das uns zum Denken zwingt: So sehr ich denkend
das Ganze meines Denkens konstruiere, so wenig kann ich die Genese dieses
meines Denkens als Mitgift meines Mir-geschenkt-Seins, als Talent, rekonstruie-
ren; ich denke ja immer schon, immer schon so, bevor mir iiberhaupt aufgeht,
dass ich denke.

Unser Denken antwortet auf die es — uns — bestimmende Innen-Auflen-Diffe-
renz, um uns einen Ausweg nach einem Dritten von Innen und AuBlen suchen zu
lassen. Erst tiber den Umweg eines Auflen, von dem wir uns angesprochen fiih-
len, das wir mithin als bedeutsam empfinden, bekommen wir als bereits Den-
kende zunehmend einen Begriff von unserem eigenen Denken. Es ist zugleich
der Augenblick, da wir merken, dass wir uns uns selbst gegeniiber verspéten,

17 Vgl. Jean-Claude Bringuier: Jean Piaget — ein Selbstportrit in Gespréchen, S. 181.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

222 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

dass unser Denken dem Gesetz einer unvordenklichen Wiedererinnerung unter-
steht, dem Geschenktsein unserer selbst als die Person, als welche wir uns — in
der Differenz unseres subjektiven und unseres objektiven Selbst — nun einmal
vorfinden.

Wir konnen nicht die Zukunft denken. Wie wir gesehen haben, besteht Rea-
lismus nicht darin, Notwendigkeiten vorwegzunehmen, sondern gegebene Innen-
AuBen-Differenzen anzunehmen, durch sie hindurchzugehen. Erst iiber deren
Annahme, in deren Durchgang — und nicht schon tiber die Vorwegnahme eines
aus dem Heute hochgerechneten Pseudonotwendigen — erschlie3en sich uns neue
Moglichkeiten. Es kann sogar sein, dass allein schon die Annahme einer uns be-
stimmenden Innen-Auflen-Differenz uns vor ldhmend-fehlleitenden Vorweg-
nahmen bewahrt. In vorwegnehmender Manier schlieft Karl Jaspers von der
Unmoglichkeit, Zukunft zu denken, auf die Unmdoglichkeit einer Zukunft iiber-
haupt. Danach sei unser unerhértes technologisches Konnen nur die Vorderseite
eines zukunftslos gewordenen Lebens, das sich vor eine verschlossene Pforte ge-
stellt sieht." War aber die Pforte je offen? Ist die geschlossene Pforte nicht viel-
mehr eine Metapher fiir die immer erst noch zu passierende Differenz von Innen
und AuBlen, die die Zukunft von der Gegenwart trennt? Ist nicht, umgekehrt, die
Geschlossenheit der Pforte, die Unfihigkeit, in die Zukunft zu sehen, Anlass
zum Denken, Anlass, Gebrauch von unserer inneren Freiheit und Weltlosigkeit
zu machen, um uns als Wesen, die von allem, noch von sich selber, unterschie-
den sind, dem Aufen hinzufiigen?

In Anbetracht der alles in den Schatten stellenden Gefahren der Atombombe
widerstreitet Karl Jaspers dem Transzendenzvorbehalt seines eigenen Denkens,
indem er dekretiert, dass es kein Drauflen mehr gebe, die Welt sich geschlossen
habe, die Einheit der Erde gekommen sei.'” Gerade wenn aber diese Diagnose
zutrife, kime dem Gedanken eines uns unvordenklich Umgreifenden besonderes
Gewicht zu. Ist nicht in einer augenscheinlich geschlossenen Welt umso mehr
ein Denken vonnoten, das sich Selbstdistanz und aus dieser Distanz heraus das
Gebot, weiterzudenken, auferlegt? In vergleichbar (auto-)suggestiver Weise for-
dert Heinz von Foerster angesichts der bedriickenden Probleme der Menschheit
und des Erdballs, dass die Menschheit sich selber als ein geschlossenes System
behandeln solle. Anders gelinge es uns nicht, die Risiken der Uberbevélkerung
und der damit einhergehenden Wirtschafts- und Versorgungskrisen zu bewélti-
gen.20 Auch hier: Gerade wenn diese Einschitzung zutrife, so bleibt doch die

18 Vgl. Karl Jaspers: Kleine Schule des philosophischen Denkens, S. 39.
19 Vgl. ders.: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Miinchen 1949, S. 163.
20 Vgl. Heinz von Foerster: Kompetenz und Verantwortung. A.a.O., S. 172.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

DIE LEKTION DER DIFFERENZ | 223

Frage, von woher wir das System »Menschheit« schlieBen wollen. Tun wir dies
nicht letztlich immer schon von »nirgendwoher«, aus unserem akosmischen Inne-
ren heraus? Wie soll sich zudem die Idee einer systemischen Geschlossenheit,
das wir zusammen darstellen, mit derjenigen eines offenen menschlichen Wer-
dens, wie es von Foerster fiir jeden von uns postuliert, vertragen?

Philosophie ist gewusstes Nicht-Wissen. Nicht nur, dass ich durch die mich
augenblicklich bestimmende Differenz von Innen und Auflen hindurch muss;
durch sie hindurchgegangen, stehe ich schon vor der nichsten. Ich tiberschaue
nicht die kommenden Innen-Auflen-Differenzen; ich weill bloB3, dass ich durch
sie hindurch muss. Denkend entziehe ich mich folglich nicht nur der Suggestion
des Erscheinenden, sondern noch der meines eigenen Wissens: Um der Bewilti-
gung meiner eigenen Zukunft willen sollte ich sie mir nicht vorstellen wollen.
Dafiir denke ich. Denken ist wie ein kurzes AugenschlieBen. Indem es fiir diesen
Moment das Kontinuum meiner Erinnerungen und Erwartungen unterbricht,
suspendiert es mein vermeintliches Wissen darum, was geméll meiner Erinne-
rungen und Erwartungen kommen muss. Dariiber, dass sich mein Denken ganz
und gar auf die Gegenwart — auf die mich aktuell bestimmende Differenz von
Innen und AuBlen — einlédsst, vertagt es gleichsam die Zukunft selbst. Hierin be-
steht die Lektion der Differenz: den Katastrophen, die wir uns offenen Auges
ausmalen, denkenden Widerstand entgegenzusetzen, in der bewussten Nicht-
Vorwegnahme der Katastrophe uns dem Visiondren unserer eigenen Liebesfd-
higkeit offenzuhalten — gegen den trivialen Realismus unserer Angste und die
Pseudonotwendigkeiten unserer Verniinftigkeiten.

So wie meine Treue an meine Unkenntnis des Kommenden gebunden ist, er-
schaffe ich mich als selbstverantwortliches Wesen erst in meiner eingesehenen
Unterschiedenheit von allem, noch von mir selber, dank meiner grundsitzlichen,
akosmischen Reserve gegeniiber dem, was mich von auflen her als >wirklich¢
bedréingt. Ich antworte mit mir selber auf etwas, das vor mir da war und nach mir
sein wird. Ich lasse, was mich bestimmt, an mich heran, in mich hinein, durch
mich hindurch, wie ich selber, im Wechsel von Innen und Auf3en, durch es hin-
durchgehe. Indem ich es in mich hinein lasse, wihrend ich es meinerseits passie-
re, verwandle ich es schon dem an, was ich, aus Quellen, die ich selbst nicht
kenne, mit meiner eigenen Person mitbringe. Die innere Anverwandlung dessen,
was mich von aullen bestimmt, demgegeniiber ich immer nur die zweite, antwor-
tende Initiative habe, ist schon Werk meines Selbstentwurfs, Konstituens meiner
Ichstérke. Mein Werden als Person stellt ein Gegen-Agens zum Verfall der vor-
handenen &ufleren Ordnung im Sinne A.N. Whiteheads und eine Entropieverzo-

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

224 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

gerung im Sinne Heinz von Foersters dar’': Indem ich AuBeres nach innen neh-
me, Inneres nach auflen abgebe, meine Unterschiedenheit vom Auflen diesem
hinzufiige, gewinne, ja, schaffe ich Zeit.

Was ich heute denke und tue, wird real gedacht und getan worden sein, auch
wenn ich die Zukunft selbst nicht kenne. Hierin, als heute vollendete Zukuntft,
besteht die bleibende Wirklichkeit von Gegenwart.” Dariiber, dass wir unsere ei-
gene Zeitlichkeit dem Universum beifiigen, zeigt sich, so Sartre in Anschluss an
Kierkegaard, dass jeder von uns, im Malle seiner inneren Freiheit, Grundlage
von Geschichte ist.”’ In jedem Augenblick treffen wir, auch wenn wir es nicht
merken, einec Wahl; unsere Freiheit, als innere, besteht in nichts als dem Grade
unseres Bewusstseins von deren Unumgénglichkeiten. Mit jeder Wahl wihlen
wir, wie und was wir selbst sein wollen. Nicht nur, dass wir uns als Wihlende,
die zu wihlen genétigt sind, in der Zeit bewegen; wir kommen nicht umhin, uns
zu der Zeit, in der wir leben, zu verhalten. Von daher auch wiirde jeder Versuch,
das Ganze anders als durch die Linse unserer Zeitgenossenschaft, aus der Per-
spektive unserer Irrtumsféhigkeit zu sehen, das Besondere unserer Freiheit zer-
storen.”

Indem wir unsere eingesehene Bedingtheit in unsere Selbstbestimmung auf-
nehmen, gehen wir durchs Nadel6hr der uns heute bestimmenden Differenz von
Innen und AuBlen. Mit ihr entfalten wir uns nicht nur selber, sondern verindern
unwillkiirlich die Verhéltnisse, an die wir strukturell gekoppelt sind, mit. Wir
sind im doppelten Sinne Wandler der Zeit: ihre Passagiere und Transformatoren.

21 Vgl. Alfred North Whitehead: Die Funktion der Vernunft, S. 74; sowie: Heinz von
Foerster: Kompetenz und Verantwortung. A.a.O., S. 166.

22 Vgl. Robert Spaemann: Der letzte Gottesbeweis. Miinchen 2009, S. 31.

23 Vgl. Sartre, Jean-Paul: Das singulare Universale. In: Mai '68 und die Folgen 2. Reden,
Interviews, Aufsitze. Reinbek 1975, S. 142.

24 C.S. Lewis: Die grofie Scheidung oder Zwischen Himmel und Hélle. Einsiedeln und
Freiburg 1992, S. 133.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Literatur

Améry, Jean: Unmeisterliche Wanderjahre. Stuttgart 1985.

Antonovsky, Aaron: Salutogenese. Zur Entmystifizierung der Gesundheit. Deut-
sche erweiterte Herausgabe von Alexa Franke. Aus dem Amerikanischen
iibersetzt von Alexa Franke und Nicola Schulte. Ttibingen 1997.

Aquin, Thomas von: Uber die Wahrheit. Quaestiones Disputatae de Veritate. In
der Ubersetzung von Edith Stein. Wiesbaden 2013.

Aristoteles: Uber die Seele. Ubersetzt und mit Erliuterungen, Gliederung und
Literaturhinweisen herausgegeben von Willy Theiler. Reinbek 1968.

Avenarius, Richard: Der menschliche Weltbegriff. Mit einem Vorwort von Her-
mann Schmitz. Herausgegeben von Wolfgang Sohst. Vollstindig durchgese-
hene und verbesserte Ausgabe der 3. Auflage 1912, einschlieSlich des Offe-
nen Briefes von Wilhelm Schuppe an Richard Avenarius iber die »Bestéti-
gung des naiven Realismus« und der »Bemerkungen zum Begriff des Gegen-
standes der Psychologie« von Richard Avenarius. Berlin 2014.

Bateson, Gregory: Geist und Natur. Eine notwendige Einheit. Ubersetzt von
Hans Giinter Holl. Frankfurt/M. 1984.

Ders: Okologie des Geistes. Anthropologische, psychologische, biologische und
epistemologische Perspektiven. Ubersetzt von Hans Giinter Holl. Frank-
furt/M 1983.

Benjamin, Walter: Gesammelte Schriften II/1. Frankfurt/M. 1980.

Bringuier, Jean-Claude: Jean Piaget — ein Selbstportrét in Gesprachen. Aus dem
Franzosischen von Enrico Heinemann und Reinhard Tiffert. Mit einem Vor-
wort zur deutschen Ausgabe von May Widmer-Perrenoud. Weinheim und
Basel 2004.

Chardin, Pierre Teilhard de: Der Mensch im Kosmos. Aus dem Franzdsischen
iibersetzt von Othon Marbach. Miinchen 1981.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

226 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Cocteau, Jean: Werkausgabe in zwolf Bénden. Herausgegeben von Reinhard
Schmidt. Band 11: Kritische Poesie III. Aus dem Franzosischen von Fried-
rich Hagen. Frankfurt/M. 1988.

Cube, Felix von: Was ist Kybernetik? Grundbegriffe, Methoden, Anwendungen.
Miinchen 1975.

Deleuze, Gilles: Logik des Sinns. Aus dem Franzgsischen von Bernhard Dieck-
mann. Frankfurt/M. 1993.

Ders.: Proust und die Zeichen. Aus dem Franzosischen von Henriette Beese.
Berlin — Wien 1978.

Descartes, René: Meditationen {iber die Grundlagen der Philosophie. Ubersetzt
und herausgegeben von Artur Buchenau. Hamburg 1993.

Die Bibel. Einheitsiibersetzung der Heiligen Schrift. Jubildumsausgabe. Psalmen
und Neues Testament. Okumenischer Text. Stuttgart 1980.

Eckoldt, Matthias: Kann das Gehirn das Gehirn verstehen? Gespréche iiber Hirn-
forschung und die Grenzen unserer Erkenntnis. Heidelberg 2013.

Erikson, Erik H.: Identitét und Lebenszyklus. Drei Aufsitze. Aus dem Amerika-
nischen von Kite Hiigel. Frankfurt/M. 1973.

Fischer, Hans Rudi (Hg.): Autopoiesis. Eine Theorie im Brennpunkt der Kritik.
Heidelberg 1991.

Ders. (Hg.): Die Wirklichkeit des Konstruktivismus. Zur Auseinandersetzung
um ein neues Paradigma. Heidelberg 1998.

Foerster, Heinz von: KybernEthik. Berlin 1993.

Ders.: Wissen und Gewissen. Versuch einer Briicke. Herausgegeben von Sieg-
fried J. Schmidt. Frankfurt/M. 1993.

Ders. / Glasersfeld, Ernst von: Wie wir uns erfinden. Eine Autobiographie des
radikalen Konstruktivismus. Heidelberg 1999.

Ders. / Porksen, Bernhard: Wahrheit ist die Erfindung eines Liigners. Gespriache
fiir Skeptiker. Heidelberg 1998.

Frankl, Viktor E.: Logotherapie und Existenzanalyse. Texte aus fiinf Jahrzehn-
ten. Miinchen — Ziirich 1987.

Freud, Sigmund: Studienausgabe. Herausgegeben von Alexander Mitscherlich,
Angela Richards und James Strachey. Mitherausgeber des Ergédnzungsban-
des: Ilse Grubrich-Simitis. 10 Biande und ein Ergidnzungsband. Frankfurt/M.
2000.

Glasersfeld, Ernst von: Radikaler Konstruktivismus. Idee, Ergebnisse, Probleme.
Frankfurt/M. 1996.

Grotowski, Jerzy: Fiir ein armes Theater. Mit einem Vorwort von Peter Brook.
Aus dem Englischen von Frank Heibert. Berlin 1999.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LITERATUR | 227

Heinrich, Klaus: Versuch iiber die Schwierigkeit nein zu sagen. Basel und
Frankfurt/M. 1982.

Jantsch, Erich: Die Selbstorganisation des Universums. Vom Urknall zum
menschlichen Geist. Vorwort von Paul Feyerabend. Miinchen — Wien 1979.

Jaspers, Karl: Vernunft und Existenz. Fiinf Vorlesungen. Bremen 1947.

Ders.: Von der Wahrheit. Miinchen 1947.

Ders.: Vom Ursprung und Ziel der Geschichte. Miinchen 1949.

Ders.: Philosophie und Welt. Reden und Aufsétze. Miinchen 1958.

Ders.: Der philosophische Glaube angesichts der Offenbarung. Miinchen 1962.

Ders.: Der philosophische Glaube. Miinchen 1963.

Ders.: Allgemeine Psychopathologie. 8. unverdnderte Auflage. Berlin — Heidel-
berg — New York 1965.

Ders.: Einfiihrung in die Philosophie. Miinchen 1973.

Ders.: Kleine Schule des philosophischen Denkens. Miinchen 1974.

Ders.: Philosophie II: Existenzerhellung. Berlin, Heidelberg und New York
1973.

Ders.: Weltgeschichte der Philosophie. Aus dem Nachla3 herausgegeben von
Hans Saner, Miinchen 1982.

Ders.: Die gro3en Philosophen. Miinchen 2007.

Kant, Immanuel: Kritik der reinen Vernunft. Werkausgabe Band VI. Herausge-
geben von Wilhelm Weischedel. Frankfurt/M. 1981.

Kierkegaard, Soren: Furcht und Zittern. Ubersetzt und mit einem Glossar, Bi-
bliographie sowie einem Essay »Zum Verstindnis des Werkes« herausgege-
ben von Liselotte Richter. Reinbek 1961.

Ders.: Philosophische Brosamen und Unwissenschaftliche Nachschrift. Unter
Mitwirkung von Niels Thulstrup und der Kopenhagener Kierkegaard-Ge-
sellschaft herausgegeben von Hermann Diem und Walter Rest. Deutsch von
B. und S. Diderichsen. Miinchen 1976.

Ders.: Entweder-Oder. Unter Mitwirkung von Niels Thulstrup und der Kopenha-
gener Kierkegaard-Gesellschaft herausgegeben von Hermann Diem und
Walter Rest. Deutsche Ubersetzung von Heinrich Fauteck. Miinchen 1980.

Ders.: Der Begriff Angst. Ubersetzt und mit einem Glossar, Bibliographie sowie
einem Essay »Zum Verstindnis des Werkes« herausgegeben von Liselotte
Richter. Frankfurt/M. 1984.

Kuhn, Thomas S.: Die Struktur wissenschaftlicher Revolutionen. Aus dem Ame-
rikanischen von Kurt Simon. Frankfurt/M. 1973.

Leibniz, Gottfried Wilhelm: Monadologie. Neu tibersetzt, eingeleitet und erldu-
tert von Hermann Glockner. Stuttgart 1979.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

228 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Ders.: Betrachtungen iiber die Erkenntnis, die Wahrheit und die Ideen. In: Finf
Schriften zur Logik und Metaphysik. Ubersetzt und herausgegeben von Her-
bert Herring. Stuttgart 1982.

Lévinas, Emmanuel: Totalitdt und Unendliches. Versuch iiber die Exterioritit.
Ubersetzt von Wolfgang Nikolaus Krewani. Freiburg i. Br. und Miinchen
1987.

Ders.: Die Spur des Anderen. Untersuchungen zur Phdnomenologie und Sozial-
philosophie. Ubersetzt, herausgegeben und eingeleitet von Wolfgang Niko-
laus Krewani. Freiburg i. Br. und Miinchen 1992.

Ders.: Jenseits des Seins oder anders als Sein geschieht. Aus dem Franzosischen
tibersetzt von Thomas Wiemer. Freiburg i. Br. und Miinchen 1992.

Ders: Schwierige Freiheit. Versuch tiber das Judentum. Aus dem Franzosischen
von Eva Moldenhauer. Frankfurt/M. 1992.

Lewis, Clive Staples: Die groBe Scheidung oder Zwischen Himmel und Hoélle.
Ubertragen und mit einem Nachwort versehen von Helmut Kuhn. Einsiedeln
und Freiburg 1992.

Ders.: Pardon, ich bin Christ. Meine Argumente fiir den Glauben. [Ohne Uber-
setzerangabe.] Basel und Gieflen 1992.

Ders.: Uber den Schmerz. Ins Deutsche iibertragen von Hildegard und Josef Pie-
per. GieBen 1995.

Luhmann, Niklas: Soziale Systeme. Frankfurt/M. 1987.

Lyotard, Jean-Frangois: Wozu philosophieren? Mit einer Einleitung von Corinne
Enaudeau. Aus dem Franzosischen von Thomas Laugstien. Ziirich — Berlin
2013.

Mach, Ernst: Die Analyse der Empfindungen und das Verhéltnis des Physischen
zum Psychischen. Darmstadt 2005 (druckgleich mit Jena 1922).

Marcel, Gabriel: Haben und Sein. Ubersetzung und Nachwort Ernst Behler. Pa-
derborn 1954.

Marcel, Gabriel: Die Erniedrigung des Menschen. Ins Deutsche {ibertragen von
Herbert Peter Maria Schaad. Frankfurt/M. 1957.

Maritain, Jacques: Von Bergson zu Thomas von Aquin. Ubersetzung von Ed-
ward E. Morris. Cambridge (Massachusetts) 1945.

Marquard, Odo: Apologie des Zufilligen. Philosophische Studien. Stuttgart
2001.

Ders.: Der Einzelne. Vorlesungen zur Existenzphilosophie. Herausgegeben von
Franz Josef Wetz. Stuttgart 2013.

Maturana, Humberto R.: Erkennen: Die Organisation und Verkorperung von
Wirklichkeit. Ausgewéhlte Arbeiten zur biologischen Epistemologie. Autori-
sierte deutsche Fassung von Wolfram K. Kock. Herausgegeben von Prof. Dr.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LITERATUR | 229

Siegfried J. Schmidt und Prof. Dr. Peter Finke. Braunschweig und Wiesba-
den 1985.

Ders. / Varela, Francisco J.: Der Baum der Erkenntnis. Die biologischen Wur-
zeln menschlichen Erkennens. Einzig berechtigte Ubersetzung aus dem Spa-
nischen von Karl Ludewig in Zusammenarbeit mit dem Institut fiir systema-
tische Studien e.V., Hamburg. Miinchen 1987.

Montaigne, Michel de: Essais. Auswahl und Ubersetzung von Herbert Liithy.
Ziirich 2000.

Ders.: Von der Erfahrung. Montaignes letzter Essai. Aus dem Franzosischen von
Helmut Knufmann. Mit einem Nachwort von Jiirgen von Stackelberg. Miin-
chen 2009.

Musil, Robert: Der Mann ohne Eigenschaften. Roman. Herausgegeben von
Adolf Frisé. Reinbek 1981.

Nagel, Thomas: Die Grenzen der Objektivitit. Philosophische Vorlesungen.
Ubersetzt und herausgegeben von Michael Gebauer. Stuttgart 1991.

Ders.: Der Blick von Nirgendwo. Aus dem Amerikanischen von Michael Ge-
bauer. Frankfurt/M. 2012.

Ders.: Letzte Fragen / Mortal Questions. Herausgegeben und mit einem Schrif-
tenverzeichnis versehen von Michel Gebauer. Aus dem Amerikanischen von
Karl-Ernst Prankel. Hamburg 2008.

Piaget, Jean: Weisheit und Illusionen der Philosophie. Aus dem Franzosischen
ubersetzt von Friedhelm Herborth. Frankfurt/M. 1974.

Ders.: Abrifl der genetischen Epistemologie. Mit einer Einfithrung von Fritz
Kubli und einer Bibliographie der Werke von Piaget. Deutsch von Fritz
Kubli. Freiburg im Breisgau 1980.

Ders.: Meine Theorie der geistigen Entwicklung. Herausgegeben von Reinhard
Fatke. Aus dem Amerikanischen von Hainer Kober. Frankfurt/M. 1988.

Ders.: Das Erwachen der Intelligenz beim Kinde. Autorisierte Ubersetzung nach
der dritten Auflage mit einer Einfithrung von Hans Aebli. Aus dem Franzosi-
schen tibersetzt von Bernhard Seiler. Stuttgart 2003.

Pieper, Josef: Lieben, hoffen, glauben. Miinchen 1986.

Ders.: Das Viergespann. Miinchen 1991.

Platon: Samtliche Werke. Herausgegeben von Erich Loewenthal. Band I und II.
Heidelberg 1982.

Plessner, Hellmuth: Gesammelte Schriften IV: Die Stufen des Organischen und
der Mensch. Frankfurt/M. 1981.

Ders.: Gesammelte Schriften VII: Ausdruck und menschliche Natur. Frank-
furt/M. 1982.

Ders.: Gesammelte Schriften IX: Schriften zur Philosophie. Frankfurt/M. 1985.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

230 | PHILOSOPHIE DER LEBENSFUHRUNG

Prigogine, Ilya / Stengers, Isabelle: Dialog mit der Natur. Ubersetzung nach dem
englischen und franzosischen (Vorwort, Anhinge I und II) Manuskript von
Friedrich Giese. Frankfurt/M. — Olten — Wien 1987.

Proust, Marcel: Auf der Suche nach der verlorenen Zeit. Deutsch von Eva Re-
chel-Mertens. Frankfurt/M. 1980.

Rusch, Gebhard / Schmidt, Siegfried J. (Hg.): Konstruktivismus in Psychiatrie
und Psychologie. Frankfurt/M. 2000.

Sartre, Jean-Paul: Mai '68 und die Folgen 2. Reden, Interviews, Aufsitze.
Deutsch von Dietrich Leube. Reinbek 1975.

Ders.: Drei Essays. Mit einem Nachwort von Walter Schmiele. [Ohne Uberset-
zerangabe.] Frankfurt/M. — Berlin — Wien 1977.

Scheler, Max: Schriften aus dem Nachlaf3. Band 1: Zur Ethik und Erkenntnisleh-
re. Herausgegeben von Manfred S. Frings. Bonn 1986.

Schmid, Hans Bernhard: Moralische Integritit. Kritik eines Konstrukts. Berlin
2011.

Schmidt, Siegfried J. (Hg.): Der Diskurs des Radikalen Konstruktivismus.
Frankfurt/M. 1996.

Schrodinger, Erwin: Was ist Leben? Die lebende Zelle mit den Augen des Physi-
kers betrachtet. Aus dem Englischen von L. Mazurcak. Einfithrung von Ernst
Peter Fischer. Miinchen — Ziirich 1999.

Spaemann, Robert: Personen. Versuche tiber den Unterschied zwischen »etwas<
und »jemandc<. Stuttgart 1996.

Ders.: Der letzte Gottesbeweis. Miinchen 2009.

Ders.: Schritte iiber uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsdtze 1. Stuttgart
2010.

Ders.: Schritte iiber uns hinaus. Gesammelte Reden und Aufsétze II. Stuttgart
2011.

Ders. / Low, Reinhard: Die Frage Wozu? Geschichte und Wiederentdeckung des
teleologischen Denkens. Miinchen — Ziirich 1985.

Starobinski, Jean: Montaigne. Denken und Existenz. Aus dem Franzosischen
von Hans-Horst Henschen. Frankfurt/M. 1989.

Tillich, Paul: Die verlorene Dimension. Not und Hoffnung unserer Zeit. Ham-
burg 1962.

Ders.: Der Mut zum Sein. Hamburg 1968.

Tillich-Auswahl. Hrsg. v. Manfred Baumotte. 3 Bénde. Giitersloh 1980.

Vollrath, Ernst: Die Rekonstruktion der politischen Urteilskraft. Stuttgart 1977.

Watzlawick, Paul (Hg.): Die erfundene Wirklichkeit. Wie wissen wir, was wir zu
wissen glauben? Beitrdge zum Konstruktivismus. Miinchen — Ziirich 1994.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

LiTerATUR | 231

Weizsicker, Carl Friedrich von: Der Garten des Menschlichen. Beitrige zur ge-
schichtlichen Anthropologie. Frankfurt/M. 1980.

Whitehead, Alfred North: Die Funktion der Vernunft. Aus dem Englischen tiber-
setzt und herausgegeben von Eberhard Bubser. Stuttgart 1974.

Ders.: ProzeB und Realitit. Entwurf einer Kosmologie. Ubersetzt und mit einem
Nachwort versehen von Hans Giinter Holl. Frankfurt/M. 1987.

Ders.: Denkweisen. Herausgegeben, tibersetzt und eingeleitet von Stascha Roh-
mer. Frankfurt/M. 2001.

Wiener, Norbert: Futurum Exactum. Ausgewihlte Schriften zur Kybernetik und
Kommunikationstheorie. Hrsg. von Bernhard Dotzler. Wien — New York
2002.

Wittgenstein, Ludwig: Logisch-philosophische Abhandlung. Tractatus logico-
philosophicus. Frankfurt/M. 1998.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 -

M 14.02.2028, 14:05:56. httpsy//www.Inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=1


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Danksagung

Fiir seine beratende Begleitung dieses Projekts tiber all die Jahre hinweg bin ich
meinen Freund und Kollegen Matthias Eckoldt von Herzen dankbar; wie auch
meinem langjéhrigen Freund Bruno Kiippers, der mir, nach Fertigstellung des
Manuskripts, bei der schlussendlichen Realisierung dieses Buches so groBziigig
unter die Arme griff. Ich danke meinem Vater, Diethelm Weiland, dafiir, dass er
in jungen Jahren mein Interesse an Geschriebenem und am Schreiben weckte,
sowie meinem Sohn Marian, dessen kindliches Beieinander von Loyalitdt und
Indifferenz gegeniiber dem Tun seines Vaters diesem Inspiration und Korrektiv
in einem war. Vor allem aber danke ich meiner Lebensgefdhrtin, Christiane
Stern, fiir ihre liebende Gegenwart. Thr eigne ich dieses Buch zu.

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56.



https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Andreas Hetzel
Vielfalt achten
Fine Ethik der Biodiversitit

Dezember 2016, ca. 200 Seiten, kart., ca. 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-2985-9

Ann-Cathrin Drews, Katharina D. Martin (Hg.)
Innen — Auflen — Anders

Korper im Werk von Gilles Deleuze

und Michel Foucault

November 20106, ca. 400 Seiten, kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3575-1

Harald Lemke
Ethik des Essens
Einfiihrung in die Gastrosophie

Mai 2016, 592 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3436-5

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Claus Dierksmeier

Qualitative Freiheit
Selbstbestimmung in weltbiirgerlicher
Verantwortung

Mai 2010, 456 Seiten, kart., 19,99 €,
ISBN 978-3-8376-3477-8

Christian W. Denker
Vom Geist des Bauches
Fiir eine Philosophie der Verdauung

2015, 536 Seiten, kart., 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-3071-8

Karl Hepfer
Verschworungstheorien
Eine philosophische Kritik der Unvernunft

2015, 192 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3102-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

Edition Moderne Postmoderne

Stefan Deines

Situierte Kritik

Modelle kritischer Praxis in
Hermeneutik, Poststrukturalismus
und Pragmatismus

Mai 2017, ca. 240 Seiten, kart., ca. 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3018-3

Hilge Landweer,

Isabella Marcinski (Hg.)

Dem Erleben auf der Spur
Feminismus und die Philosophie
des Leibes

November 2016, ca. 370 Seiten, kart., 32,99 €,
ISBN 978-3-8376-3639-0

Sandra Markewitz (Hg.)
Grammatische Subjektivitit
Wittgenstein und die moderne Kultur
November 2016, ca. 300 Seiten,

kart., ca. 34,99 €,
ISBN 978-3-8376-2991-0

Richard Bldttel

Das Geheimnis der Wiederholung
Soéren Kierkegaard passiert
judisches Denken

Oktober 2016, 308 Seiten, kart., 39,99 €,
ISBN 978-3-8376-3613-0

Yushin Ra

Der Unernst des Kitsches
Die Asthetik des laxen Blicks
auf die Welt

September 2016, 220 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3551-5

Tobias Holischka

CyberPlaces — Philosophische
Anniherungen an den virtuellen Ort
Mai 2016, 212 Seiten,

kart., zahlr. Abb., 29,99 €,

ISBN 978-3-8376-3463-1

Dirk Braunstein

Adornos Kritik

der politischen Okonomie
2015, 450 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3443-3

Ralf Kriiger

Quanten und die Wirklichkeit
des Geistes

Eine Untersuchung zum
Leib-Seele-Problem

2015, 166 Seiten, kart., 24,99 €,
ISBN 978-3-8376-3173-9

Dirk Stederoth
Freiheitsgrade

Zur Differenzierung
praktischer Freiheit

2015, 304 Seiten, kart., zahlr. Abb., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-3089-3

Sebastian Bandelin

Anerkennen als Erfahrungsprozess
Uberlegungen zu einer
pragmatistisch-kritischen Theorie

2015, 332 Seiten, kart., 36,99 €,
ISBN 978-3-8376-3131-9

Gerhard Gamm, Andreas Hetzel (Hg.)
Ethik — wozu und wie weiter?

2015, 236 Seiten, kart., 29,99 €,
ISBN 978-3-8376-2916-3

Marc Rélli (Hg.)

Fines Hominis?

Zur Geschichte der philosophischen
Anthropologiekritik

2015, 232 Seiten, kart., 29,99 €,

ISBN 978-3-8376-2956-9

Leseproben, weitere Informationen und Bestellméglichkeiten
finden Sie unter www.transcript-verlag.de

hittps://dol.org/10.14361/9783839436325 - am 14.02.2026, 14:05:56. https://www.inllbra.com/de/agb - Opan Access - (=) IR


https://doi.org/10.14361/9783839436325
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nd/4.0/

	Cover
	Inhalt
	Einleitung: Das Nadelöhr-Prinzip
	Innen und Außen
	Wirklichkeit als Widerstand
	Ichstärke
	Essayismus als Methode

	I Eine Kybernetik menschlichen Werdens?
	Regel und Regler
	Von der Maschinen-Metapher zur Sprache der Existenz
	Doppelaspekt und objektives Selbst
	Innere Freiheit
	Selbstorganisation als existenzielle Haltung

	II Denken und Lernen
	Vorzeitigkeit des Denkens und Verspätung des Denkenden
	Doppelte Anpassung
	Unfreiwillige Freiwilligkeit
	Die Lücke und der natürliche Weltbegriff

	III Das Dritte des Denkens
	Selbstkontinuität und Differenzverarbeitung
	Erkennen und Verstehen
	Autopoiesis oder Die offene Frage der Wirklichkeit

	IV Die Gunst der Störung und die Einheit der Person
	Strukturelle Kopplung, natürliches Driften und die spekulative Funktion des Denkens
	Die Suche nach der wahren Physik
	Negative Entropie
	Freies Handeln und Einheit des Bewusstseins

	V Verspätung des Denkens und philosophische Radikalität
	Das existenzphilosophische Paradigma
	Vor der Grenze, nach dem Sprung
	Lebensform und Selbstausdruck
	Identität und Kontextualisierung
	Augenblick und Paradox
	Wir Monaden: Selbstkonstruktion aus der Selbstunterscheidung
	Eine Echtzeittheorie des Gehirns?
	Das radikalkonstruktivistische Paradigma und die Naivität der Philosophie

	VI Der Gedanke des Ganzen und das Bewusstsein der Spaltung
	Das hinzugedachte Ganze und das Umgreifende
	Zweckrationalität und Metakontext
	Wirklichkeit als Widerstand 2
	Das sich selbst unterbrechende Denken und Sprache als Verbindendes von Innen und Außen
	Inneres und kommunikatives Handeln

	VII Objektivität der Erfahrung und Unumgänglichkeit des Irrtums
	Bipolarität
	Wahrnehmende Selbstverantwortung, »Objektivität der Erfahrung« und »Schlüssel ohne Schloss«
	Realismus der »wirklichen Variationen«
	Exzentrizität und Integrität
	Mitwahrnehmung und innere Dezentrierung
	Sich – dem Umgreifenden – öffnen
	Zwang in Bedürfnis verwandeln

	VIII Denken als angewandte Weltlosigkeit
	Empirisches und philosophisches Ich
	Philosophische Intuition 1: Diskrepanz und Grundform
	Philosophische Intuition 2: Pseudophilosophie
	Bedeutung und Ausdruck
	Unterschied: Information; Identität: Zeit
	Teilhabe durch Selbstabstand

	IX Transzendenz der Selbstwahl
	Freies Wollen und transzendentes Müssen
	Im Selbstdurchgang zur Zeitgenossenschaft
	Individuation und Unendlichkeit: Ordo Amoris
	Die notwendige Illusion der Wahlfreiheit

	X Die Freiheit angesichts ihrer Grenzen und Selbstmissverständnisse
	Wirklichkeit als Widerstand 3
	Grenzen der Viabilität – Perspektiven der Enge | 148Der Mythos der Macht und der Ernstfall der Freiheit
	Erhellte Unfreiheit oder Das Eingesetztsein der Freiheit

	XI Diskrepanzbewusstsein
	Das nicht selbstverständliche Selbstverständliche
	Die Moral angesichts der Innen-Außen-Differenz
	Das abwesende Gute und das sich wiederfindende Vertrauen
	Das mir selbst gegebene Versprechen und das Gefühl von Kohärenz
	Die Lehre der Empfindung und das Korrektiv des Gewissens
	Doppelte Kontingenz

	XII Metaphysischer und trivialer Realismus
	Selbstausdruck und -begegnung
	Zweierlei Haltung, zweierlei Wirklichkeit
	Die Gefahr der schönen Empfindung
	In der Welt sein: in Sprache sein
	Durchdrungenheit und Differenzverkleinerung
	Selbstdistante Rationalität
	Asynchrone Verbundenheit

	XIII Einsamkeit und Kommunikation
	Sich Sinn öffnen: sich Zeit verschaffen
	Realismus der »wirklichen Variationen« 2
	Kritik der Intersubjektivität
	Wo Sprache nicht verbindet: Wahn und Totalisierung
	Der Existenzialismus des radikalen Konstruktivismus und der radikale Konstruktivismus des Existenzialismus

	XIV Die Lektion der Differenz
	Der Zwang zum Denken
	Fremd- und Selbsterkenntnis
	Schmerz und Koexistenz
	Das Visionäre der Liebe
	Die verschlossene Pforte: Entropieverzögerung und Futur II

	Literatur
	Danksagung

