
Rezensionen  |  175

Den vierten Beitrag, „Zwei Philoso-
phen und ein dritter – Dmitrij Tschižew-
skij, Hans-Georg Gadamer und Martin 
Heidegger“ (S. 137–154) durchzieht eine 
anrührende persönliche Note, beruht er 
doch auf einem hier berichteten Gespräch, 
das Korthaase 1995 mit dem damals be-
reits 85-jährigen Gadamer führte, um ihn 
nach seinen Erinnerungen an den vorma-
ligen Heidelberger Kollegen Tschižewskij 
zu fragen. In diesem Gespräch und aus 
den von Korthaase herangezogenen Quel-
len ergibt sich ein Bild von Tschižewskij 
als einem auch nach seiner Hinwendung 
zur Philologie weiterhin hellwachen und 
kritisch-eigenständigem philosophischem 
Denker, der sich Gadamer gegenüber als 
durchaus gleichwertig einschätzte und 
Heidegger zwar zur Kenntnis nahm, sich 
aber von dessen Jargon zu keiner Zeit 
verzaubern ließ. Als Ertrag des eigenen 
Denkwegs zeichnet sich bei Tschižewskij 
eine Reflexion über den innigen Zusam-
menhang von Sprache und Denken ab.

Der Titel des fünften Beitrags lautet 
„Aus dem Nachlass von Werner Kort-
haase“ (S. 157–179). Anhand von Primär- 
und Sekundärliteratur beleuchtet Kort-
haase darin die unglaubliche Breite der 
von Tschižewskij bearbeiteten Themen-
felder sowie seine kaum zu überbietende 
Schaffenskraft bis ins hohe Alter hinein.

Eine „Bibliographie der Publikationen 
von Werner Korthaase über Dmitrij Tschi- 
žewskij“ (S. 181–186“ und ein Namensre-
gister (S. 187–194) runden diesen Band ab.

Uwe Voigt

Boris Hogenmüller: Melchioris Cani 
De Locis Theologicis Libri Duodecim. 
Studien zu Autor und Werk (= Wissen-
schaftliche Beiträge aus dem Tectum

	 Verlag, Reihe Theologie Bd. 9), Baden-

Baden: Tectum, 2018 (XI+114 Seiten),
	 ISBN: 978-3-8288-4219-9. 

Die aus den Ergebnissen des in den Jahren 
2006–2009 an der Universität Würzburg 
durchgeführten und von der Deutschen 
Forschungsgemeinschaft geförderten Pro-
jektes „Melchior Cano – De locis theologi-
cis. Textkritische Edition des lateinischen 
Textes und deutsche Übersetzung“ ent-
standene bündige Monographie von Boris 
Hogenmüller kann als Forschungsbeitrag 
von doppeltem Charakter bezeichnet wer-
den. Zum einen stellt sie die Sammlung 
einzelner philologischer Studien zum 
Hauptwerk des spanischen Dominikaner-
theologen Melchior Cano (1509–1560) 
dar, die in ihrer Summe sehr gut in die 
Person und das Werk Canos einführen: 
denn dieser prägte als Professor für Philo-
sophie und Theologie in Salamanca sowie 
als Berater Kaiser Karls V., als Teilnehmer 
am Konzil von Trient und als entschiede-
ner Gegner der Jesuiten die katholischen 
Reformbestrebungen des 16. Jahrhunderts 
wie kaum ein anderer. Zum anderen kann 
das Werk aber auch als Auftakt zu zwei 
weiteren Monographien Hogenmüllers 
gelten, auf die im Anschluss noch näher 
einzugehen sein wird.

Das erste Kapitel kann als Einführung 
in Leben und Wirken Melchior Canos 
gelesen werden. Neben den grundlegend 
erwartbaren Informationen zu Autor und 
Werk ist die Darstellung des Forschungs-
standes als besonders gewinnbringend zu 
erwähnen, da diese auch die umfangreiche 
spanische Literatur zu Cano berücksich-
tigt. Ebenso bietet das Kapitel eine klare 
und übersichtliche inhaltliche Darstellung 
der einzelnen Bücher der loci theologi-
ci, was eine grundlegende Orientierung 
für Leser verschiedener Fachbereiche 
ermöglicht. In der ebenfalls enthaltenen 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-175 - am 13.01.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb


|  Rezensionen176  

Chronologie der einzelnen Bücher geht 
Hogenmüller auf der Basis der aktuellen 
Forschung eigene Wege. Die dortigen Vor-
schläge zur chronologischen Genese der 
einzelnen Bücher der loci theologici sind 
explizit lediglich als Diskussionsgrundlage 
ausgewiesen, eine nicht-sukzessive Ent-
stehung einzelner Bücher eines größeren 
Gesamtwerkes ist jedoch bereits seit der 
Antike für verschiedene Autoren philolo-
gisch belegt.

Die sich anschließenden textkritischen 
Studien sind Einzelbeobachtungen zu aus-
gewählten Stellen auch in Abgrenzung zu 
früheren Textausgaben aus dem 18. und 
19. Jahrhundert. Es zeigt sich daran die 
Notwendigkeit einer historisch-kritischen 
Textausgabe, die nach wie vor als Deside-
rat zu gelten hat.

Es folgen drei weitere kürzere philolo-
gische Einzelbeobachtungen, von denen 
die erste eine Abhandlung über grobia-
nische Passagen in Canos Werk darstellt. 
Entgegen anderen Forschungsmeinungen 
sieht Hogenmüller diese weniger in Canos 
Charakter, sondern im philosophiehis-
torischen Hintergrund des Zeitalters des 
Humanismus begründet. Die nachfol-
gende Thematisierung der Drucklegung 
der Editio princeps stellt die Hintergründe 
derselben dar, was im Zusammenhang 
mit der vorgelegten Studie hinsichtlich 
des Überblickscharakters plausibel ist. 
Neuere Forschungsergebnisse bleiben aus; 
Grund hierfür ist zuvorderst die schlech-
te Quellenlage. Zuletzt wird ein Prolog 
zur 1714 erschienen Ausgabe Canos von 
François-Jaques-Hyazinth Serry genauer 
betrachtet. Dieser stellt eine Widerlegung 
(vindicatio) grundlegender Kritikpunkte 
an Canos Person und Werk dar und wur-
de inzwischen auch separat veröffentlicht.

In der Untersuchung der Rezeption 
verschiedener lateinischer wie griechi-

scher Autoren betritt Hogenmüller im 
Folgenden Neuland. Der Blick wird dabei 
bewusst nicht auf die bekannten Klassiker 
gelegt, die Cano wie jeder Gebildete seiner 
Zeit gekannt und in eigene Texte entspre-
chend eingebracht hat. Besprochen wird 
neben dem römischen Dramatiker Pa-
cuvius vielmehr auch der mittelalterliche 
Universalgelehrte Heinrich Cornelius Ag-
rippa von Nettesheim. Hogenmüller zeigt 
an diesen beiden eher entlegeneren Au-
toren, dass deren Rezeption durch Cano 
durchaus zielgerichtet und kreativ statt-
findet: Zitate werden modifiziert und der 
Intention des eigenen Textes entsprechend 
verwendet, sei es wie hier gezeigt für die 
Nutzbarmachung antiker Philosophie für 
die christliche Theologie oder zum Angriff 
gegen theologische Gegner.

Das gleiche Vorgehen Canos arbeitet 
Hogenmüller im Folgekapitel anhand der 
römischen Geschichtsschreiber Sallust 
und Tacitus heraus. Dabei wird deutlich, 
wie Cano sich bewusst der Profange-
schichte bedient, um theologisch zu ar-
gumentieren. Canos Rezeption zeigt sich 
demnach auch um die Geschichtsschrei-
bung erweitert, was ihm neue und variable 
Argumentationsmöglichkeiten innerhalb 
seiner loci theologici erschließt.

Das hinsichtlich der Rezeption bei 
Melchior Cano stärkste Kapitel ist die Ab-
handlung über die Rezeption griechischer 
Literatur, wo Hogenmüller als ausgewie-
sener Gräzist ebenfalls eine neue Schwer-
punktsetzung vornimmt. So lässt sich 
zum einen philologisch nachweisen, dass 
grundlegende Ansichten der Definition 
eines locus theologicus von Platon und 
Aristoteles über Cicero auf Cano gekom-
men sind, ebenso wie die theologisch nicht 
unerhebliche Ansicht über die Schuld-
losigkeit Gottes am Bösen auf der Welt. 
Darüber hinaus wird deutlich, dass Cano 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-175 - am 13.01.2026, 20:45:47. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783896659576-175
https://www.inlibra.com/de/agb
https://www.inlibra.com/de/agb

