KOMMUNIKATION IN KIRCHE UND GESELLSCHAFT

Freiheit des Wortes

Gottes Wort als Ant-Wort des Menschen
und als Grund menschlicher Freiheit. Von Christoph Béttigheimer

Prof. Dr. Christoph
Bottigheimer ist
Ordinarius fiir
Fundamentaltheologie
an der Theologi-

schen Fakultdt

der Katholischen
Universitit Eichstiitt-
Ingolstadt.

428 |

Abstract Der Mensch erschliefit sich seine Wirklichkeit mithilfe
der Sprache. Sie verleiht ihm zugleich die Fahigkeit, iiber die Welt
hinaus zu fragen. Allerdings zielt die Selbsttranszendenz des Men-
schen ins Offene, weshalb er auch die Fragen nach seiner Existenz
nicht selbst zu beantworten vermag. Der Beitrag geht der Frage nach,
inwiefern Gottes Wort Ant-Wort auf die Fragen des Menschen sein
kann, inwiefern dieses Wort Gottes die Wiirde des Menschen bzw. sein
Grundrecht auf Meinungsfreiheit begriindet und was die Freiheit des
Wortes im Kontext von Kirche und Religion impliziert.

st von der Freiheit des Wortes die Rede, dringt sich so-

gleich die Frage auf, welches Wort hier gemeint ist und wer

das Subjekt ist, dem Freiheit zugesprochen wird. Zunichst
liegt es nahe, von der Freiheit des Menschen auszugehen, dem
das Grundrecht auf freie Meinungsaufierung zukommt. In den
nachfolgenden theologischen Ausfithrungen soll indes tiefer
gebohrt und in einem ersten Schritt dariiber reflektiert wer-
den, was die Bedingung der Méglichkeit eines vom Menschen
gesprochenen Wortes ist. Woméglich gibt es das eine Wort, das
sich in den unzihligen Woértern der Menschen am Ende gar in
der gesamten Wirklichkeit ausdriickt und darin zur Sprache
kommt. Wenn dem so wire, wiirde sich in einem zweiten Schritt
die Frage stellen, was sich von hieraus iiber die Freiheit mensch-
lichen Sprechens aussagen lisst.

Menschliche Sprachfihigkeit

Die Sprache ist ein Mittel, das es dem Menschen erméglicht,
sich die Wirklichkeit zu erschlieffen und das in einem zwei-
fachen Sinn: Zum einen kann der Mensch durch die Sprache
seine Wirklichkeit erfassen, sie ins Wort und auf den Begriff
bringen (konstativer bzw. informativer Sprachgebrauch). Der
Grund hierfiir ist die sprachliche Verfasstheit der Wirklichkeit.

Communicatio Socialis, 49. Jg. 2016, H. 4

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

Freiheit des Wortes

Dieser Gedanke ist seit der griechischen Antike in der Philoso-
phie bekannt. Seit Heraklit von Ephesos (um 520 bis 460 v. Chr.)
wurde in der griechisch-hellenistischen Logos-Philosophie die
Einheit von Sein bzw. Wahrheit und Sprache behauptet. Auch
nach Aristoteles (384 bis 322 v. Chr.) ist die Kommunikation die
Bedingung der Moglichkeit von Wahrheitserkenntnis (Aristo-
teles 2003, S. 241f.), weshalb sich die Wahrheit der Wirklichkeit
durch eine kommunikative, d. h. sprachliche Dimension aus-
zeichnen muss. Insofern der Mensch iiber die Welt ein Urteil
fallt und sie dementsprechend gestaltet, erfasst und beherrscht
er sie mittels der Sprache. Zum andern gebraucht der Mensch
seine Sprache nicht nur informativ zur Erfassung der Wirk-
lichkeit, vielmehr kann er mithilfe der

Sprache auch Wirklichkeit stiften und In der Sprache des Menschen erschlief3t sich

Wirklichkeit veriandern (performati- dessen Sein als Miteinander-Sein;
ver Sprachgebrauch). Der Begriff der im Sprechen ist der Mensch
Sprachhandlung ist in der Sprachphi- auf ein Gegeniiber angewiesen.

losophie schon seit Lingerem gelauflg =~ o
und besagt, dass Sprache Wirklichkeit schaffen kann und damit

einen Geschehenscharakter besitzt. Noch ein weiteres kommt

hinzu: Mittels seiner Sprache greift der Mensch auch tber den

Augenblick hinaus auf Vergangenes zuriick und auf Zukiinftiges

vor. Dadurch wird er sich seiner eigenen Méglichkeiten bewusst

und der Transzendentalitit seines Daseins ansichtig - er besitzt

die Fihigkeit zur Selbsttranszendenz.

Der Sprache wohnt neben dem Geschehenscharakter zu-
dem ein Geschenkcharakter inne. Denn mit der Sprache infor-
miert der Mensch nicht nur iber die vorhandene Wirklichkeit
oder stiftet eine neue, vielmehr erschlief3t die Sprache dem
Menschen das Verdanktsein seiner Existenz. Indem nimlich
Sprache und Sprechen erlernt und empfangen werden, wird
deutlich, dass der Mensch ein kontingentes und geschichtliches
Wesen ist, das durch Herkunft, Gesellschaft und Vermittlung
gepragt wird. In der Sprache des Menschen erschliefit sich des-
sen Sein als Miteinander-Sein; im Sprechen ist der Mensch auf
ein Gegeniiber, auf ein Du verwiesen und angewiesen. Ohne das
Angesprochenwerden und das Erlernen von Sprache, das haben
verschiedene Experimente mit sogenannten Wolfskindern ge-
zeigt, wird die ,Menschwerdung® erschwert oder gar verunmaog-
licht — Mensch wird der Mensch nur unter Menschen. Anders
ausgedruckt: Der Mensch ist ein Wir, das ein Ich ist, und ein
Ich, das ein Wir ist. Diese Verflechtung zwischen Ich und Wir
geschieht durch das, was allen Menschen gemein ist: den Geist.

429

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
Erlaubnis Ist Jede urheberrechtiiche Nutzung untersaat, Insbesondere die Nutzung des Inhafts Im fr oder



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

Christoph Bottigheimer

430 ;

Erist die Fahigkeit zu sprechen und Kommunikation aufzuneh-
men. ,[Dlie Sprache ist schlechthin Ausdruck des Menschseins
selbst. Insofern jemand Mensch ist, existiert er dank der Spra-
che. Insofern wir miteinander Menschen sind, existieren wir in
unserem Sprechen miteinander” (Casper 1975, S. 14). Nur auf
der Grundlage von Kommunikation gibt es also menschliches
Leben und Zusammenleben.

Die Sprache ist dem Individuum etwas Vorgegebenes, das
es immer schon mit anderen teilt. So offenbaren Wort und Spra-
che die Existenz des Menschen als eine geschenkte und dufler-
lich bedingte Wirklichkeit. Uberdies verfiigt der Mensch nach
dem Erlernen der Sprache nicht einfach tber sie. Er besitzt sie
nicht, wie man einen Gegenstand in Besitz nehmen kann, weil
der Mensch hinter seinem Sprechen oftmals im Guten wie im
Bosen zuriickbleibt. Der Mensch ist prinzipiell zur Lige und
Tauschung fihig, und er muss in bestimmten Situationen er-
fahren, dass sich ihm das Wort entzieht, er sprachlos wird. Auch
hierin manifestiert sich das Geschaffensein, d. h. die Geschépf-
lichkeit des Menschen, seine Begrenztheit und Endlichkeit.

Menschliches Fragenmiissen

In der Erfahrung des Endlichen und im Bewusstsein seiner Be-
grenztheit erweist sich der Mensch als einer, der immer schon
das Endliche transzendiert. Indem er iiber die Endlichkeit hin-
ausgreift ins Unendliche und Unbegrenzte, erfihrt er sich selbst
als Wesen eines unendlichen Horizontes. Dies manifestiert sich
besonders deutlich im Fragenkénnen und Fragenmiissen, was
zum Wesen des Menschen gehért. ,Der Mensch fragt. Dies ist
ein Letztes und Irreduktibles. Die Frage im menschlichen Da-
sein ist namlich jenes Faktum, das sich absolut verweigert, durch
ein anderes Faktum ersetzt, auf ein anderes Faktum zurtckge-
stellt und so selbst noch einmal in seiner Abkinftigkeit und
Vorliufigkeit entlarvt zu werden. [...] So ist zunichst die Fra-
ge das einzige Mussen, die einzige Notwendigkeit, die einzige
Fraglosigkeit, an die der fragende Mensch gebunden ist. [...] Der
Mensch fragt notwendig” (Rahner 1996, S. 193). Er kann grund-
satzlich alles in Frage stellen und sich zugleich der Notwendig-
keit des Fragens nicht entziehen.

Der Mensch stellt unausweichlich Fragen nach dem Woher
und Wohin seiner Existenz; er fragt, wie die Viter des Zweiten
Vatikanums formulierten, nach den ,ungeldsten Ritsel[n] des
menschlichen Daseins [...]: Was ist der Mensch? Was ist Sinn
und Ziel unseres Lebens? Was ist das Gute, was die Siinde? Wo-

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnis Ist

\der |


https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

Freiheit des Wortes

her kommt das Leid, und welchen Sinn hat es? Was ist der Weg
zum wahren Glick? Was ist der Tod, das Gericht und die Vergel-
tung nach dem Tode? Und schliefilich: Was ist jenes letzte und
unsagbare Geheimnis unserer Existenz, aus dem wir kommen
und wohin wir gehen?“ (NA 1).

Den Grund, der alle Fragen trigt, bildet das Sein. Denn die
Fragen, die auf den Grund gehen, fragen nach dem Sein. Das
Sein, das im menschlichen Leben waltet, ist damit die Voraus-
setzung und der tragende Grund menschlichen Lebens tiber-
haupt. Es tragt alles und ist tiberkategorial, weil es bereits vor
jeder formalen und grundsitzlichen Aussage da ist. In diesem
Sein griinden alle existentiellen Fragen des Menschen und da-
rum versucht er zu diesem Sein immer

wieder vorzustofien; er greift auf das Als geschipfliches Wesen kann der Mensch
Unbegrenzte immer wieder aus und niemals das letzte Wort auf seine
fragt tber die empirische Wirklichkeit existentiellen Fragen haben,
hinaus nach dem tragenden und be- die ins Unendliche ausgreifen.

stimmenden Grund aller Wirklichkeit, =~ o
einschliefflich seiner eigenen Existenz. Dass der Mensch fra-

gen muss, griindet nach Rahner letztlich also darin, dass der

Mensch als die radikale Frage, namlich als Seinsfrage schlecht-

hin existiert. Weil sein Fragen sich auf das Ganze bzw. Unbe-

dingte richtet, ist er selbst in dieses Fragen mit eingeschlossen.

Kraft seiner Geistnatur muss der Mensch den Dingen auf den

Grund gehen und darum stellt das Fragenmiissen nach dem

Sein das grundlegende Existential des Menschen dar.

Als geschopfliches Wesen kann der Mensch niemals das
letzte Wort auf seine existentiellen Fragen, die ins Unendliche
ausgreifen, haben. Die menschliche Vernunft, so bringt es Im-
manuel Kant auf den Punkt, wird ,,durch Fragen belistigt [...],
die sie nicht abweisen kann, denn sie sind ihr durch die Natur
der Vernunft selbst aufgegeben, die sie aber auch nicht beant-
worten kann, denn sie iibersteigen alles Vermégen der mensch-
lichen Vernunft“ (Kant 1974, A VII). So ist der Mensch auf ein
Wort verwiesen, das nicht das seine ist; er ist verwiesen auf ein
Wort jenseits aller menschlich begrenzten Woérter. Er horcht auf
ein Wort, das nicht vom Menschen selbst zugesprochen wird
und das ihm darum Antwort zu geben vermag auf die Frage, die
er sich selbst ist. So ahnt der Mensch zwar die Transzendenz,
doch nichts Innerweltliches kann sein Vorwissen von Transzen-
denz umfassend beantworten. Darum kann nicht ausgeschlos-
sen werden, dass sich die Transzendenz, die sich im Wissen und
Fragen des Menschen immer schon andeutet, in einer besonde-

431

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
Inhalts Im fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

Christoph Bottigheimer

ren Offenbarung zu erkennen gibt. Als Fragender ist der Mensch
fir ein Wort jenseits seiner eigenen Worter grundsitzlich offen.
Die umfassende Frage nach dem Warum bildet den Kontext zu
einem méglichen Antworttext. Thn kann nur jemand geben,
dessen Wesen nicht wiederum Frage, sondern Wort bzw. Ant-
Wort ist: Gott in seiner Offenbarung.

Gottes Wort als Ant-Wort
Der Mensch lebt standig in Bezug zu seinem eigenen Selbst und
zu der ihn umgebenden Welt; d. h. er hat Selbst- und Weltbe-
wusstsein. Dabei ist er zwar auf die Welt verwiesen und von ihr
abhingig, ohne jedoch in ihr aufzugehen. Denn er kann sich im-
mer auch von der Welt distanzieren, ihr gegeniibertreten und
iber sie hinaus fragen. Dem Menschen ist eine Weltoffenheit
zu eigen und insofern besitzt er einen Bezug

Das Wort Gottes ist der Grund aller zum Unendlichen, in dem allein seine abso-

Wirklichkeit; dariiber kommuniziert er lute Erfullung liegen kann. Thr vermag sich

mit dem Menschen und

lisst ihn so Anteil der Mensch kraft seines Geistes zwar be-

an der gittlichen Wirklichkeit haben. grifflich innezuwerden und auf sie ist er in

432

der Geistdynamik seines Wesens auch aus,
doch kann er sich diese Erfullung nicht selbst verschaffen; sie
liegt auflerhalb seiner Verfugungsmacht.

Der christliche Glaube erkennt die absolute Erfillung des
Menschen und die endgiiltige Ant-Wort auf die Frage, die sich
der Mensch selbst ist, in dem gottlichen Logos, d. h. in dem
Wort Gottes, das Fleisch geworden ist. ,Und das Wort ist Fleisch
geworden und hat unter uns gewohnt® (Joh 1,14). Dieses Wort
Gottes ist nach Auskunft der Heiligen Schrift der worthafte
Grund aller Wirklichkeit: , Alles ist durch das Wort geworden
und ohne das Wort wurde nichts, was geworden ist.“ (Joh 1,3)
In diesem Wort, so die Offenbarungskonstitution ,Dei verbum®
des Zweiten Vatikanischen Konzils, teilt sich Gott selbst dem
Menschen mit. Er kommuniziert so mit ihm, dass der Mensch
Anteil an der géttlichen Wirklichkeit erlangt.

Den worthaften Grund aller Wirklichkeit erblickt der
christliche Glaube in Jesus Christus. Er ist als das fleischgewor-
dene Wort Gottes, das Reden Gottes. In ihm spricht sich Gott
voll und ganz aus und so ist er in seiner Person das letzte, end-
giiltige Wort Gottes. In ihm sagt Gott unbedingt Ja zum Men-
schen und lasst sich in seiner bedingungslosen Anerkennung
auch durch die Abkehr des Menschen nicht beirren. Stattdessen
wendet er sich in seinem Sohn Jesus Christus dem Menschen
erneut unbedingt zu und stiftet Versohnung aus Liebe. Damit

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
mmmmmm fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

Freiheit des Wortes

ist Gottes Wort nicht nur das eine Wort, durch das alles ge-
worden ist — ,Gott sprach: Es werde Licht. Und es wurde Licht"
(Gen 1,3) —, vielmehr ist es zugleich das Wort des umfassenden
Heils und der vollkommenen Erfullung, auf das der Mensch
immer schon aus ist. In seinem Ja zum Menschen ist Gottes
Wort nicht nur die Ant-Wort seiner Fragen, sondern ebenso
der Rechtfertigungsgrund seines Daseins. Darin, dass Gott un-
bedingt und vorbehaltlos Ja zum Menschen sagt, erkennt der
christliche Glaube die tiefste Begriindung fiir die Unantastbar-
keit der Menschenwiirde.

Gottes Wort ist der letzte und eigentliche Grund menschli-
cher Wiirde (Gaudium et spes, Nr. 21) und damit verbunden al-
ler menschlichen Grundrechte, einschlieftlich des Grundrechts
auf freie Meinungsaufierung. In der Neuzeit konnte angesichts
der Religionskriege die Wiirde des Menschen zunichst nur als
reiner Gestaltungsauftrag pragmatisch einsichtig gemacht wer-
den. Aus diesem Grunde wurden die Menschenrechte anfangs
ohne den Verweis auf die Menschenwiirde proklamiert. Wenn
heute die menschlichen Grundrechte mithilfe der Personwiirde
begrundet werden, so darf nicht tber-

sehen werden, dass sich die Wiirde als Aus der dem Menschen von Gott
ein Wesensmerkmal menschlicher Per- zugedachten Wiirde leitet sich das Recht
son nicht weltanschaulich neutral be- auf freie MeinungsdufSerung ab, wie es in
grunden lasst; ohne religiose oder ver- Artikel 5 des Grundgesetzes verankert ist

nunftmetaphysische Annahmen kann = e
der Beweis fiir eine angeborene Menschenwiirde nicht gefithrt

werden. Recht betrachtet kommt als entscheidende Begriin-

dungsinstanz der Menschenwiirde und Menschenrechte nur

das Unbedingte in Betracht. Als endliches Wesen kann sich der

Mensch keine unendliche Wiirde zusprechen, so wenig wie er

sich die Fragen seiner Existenz, die ins Unendliche zielen, selbst

beantworten kann.

Aus der dem Menschen von Gott zugedachten Wiirde leitet
sich u. a. das Grundrecht auf freie Meinungsauflerung ab, wie es
in Artikel 5 des Grundgesetzes der Bundesrepublik Deutschland
verankert ist: ,Jeder hat das Recht, seine Meinung in Wort,
Schrift und Bild frei zu duf3ern und zu verbreiten und sich aus
allgemein zuginglichen Quellen ungehindert zu unterrichten.”
Eine positive Einschitzung dieses Grundrechtes bildete sich
innerhalb der katholischen Kirche allerdings erst nach dem
Zweiten Vatikanischen Konzil heraus. Wurde bereits im Jah-
re 1791 die ,freie Mitteilung der Gedanken und Meinungen® in
Artikel 11 der von der franzésischen Nationalversammlung ver-

433

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
Inhalts Im fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

Christoph Béttigheimer

434 |

kiundeten Erklarung der Menschen- und Biirgerrechte als ,.eines
der kostbarsten Menschenrechte“ bezeichnet (Franz 31975, S.
307), so wies noch im Jahre 1832 Papst Gregor XVI. die Forde-
rung nach Gewissensfreiheit als ,absurd, irrig oder eher Wahn-
sinn“ und die Freiheit der Meinung als ,seuchenartigen Irrtum®
zuriick (Denzinger/Hinermann, Nr. 2730). Auch im Jahre 1864
wurden in der Enzyklika ,,Quanta cura® sowie im sogenannten
»Syllabus errorum” wiederum die Ideen wie Gewissens-, Reli-
gions-, Presse- und Meinungsfreiheit verurteilt (Pius IX 21865,
S. 58f., 101f.). Wiahrend die Viter des Zweiten Vatikanischen
Konzils sich zur Informations- und Meinungsfreiheit nur sehr
vage und verhalten dulerten (Inter Mirifica, Nr. 12), wiesen sie
indes auf die Pflicht der Glaubigen hin, ,ihre Meinung in dem,
was das Wohl der Kirche angeht, zu erkliren” (Lumen Gentium,
Nr. 37). Dieser Hinweis fand sogar Eingang in das Kirchenrecht
(Codex/1983, c. 212 § 3).

Explizit bejaht die Kirche das menschliche Grundrecht auf
freie Meinungsiuflerung erst in der Pastoralinstruktion ,Com-
munio et progressio” aus dem Jahre 1971:

,Die Freiheit des einzelnen, seine Empfindungen und Gedanken vor-
tragen zu kénnen, ist unbedingt erforderlich, damit es zu rechter und
angemessener Bildung von éffentlicher Meinung kommt. Man muf3 da-
rum mit dem Zweiten Vatikanischen Konzil feststellen, daf3 diese Frei-
heit der Meinungsdiufierung fir die einzelnen wie fiir die Gesellschaft
in den Grenzen der Sittlichkeit und des Gemeinwohls notwendig ist.
Die Zusammenarbeit aller im Dienst des gesellschaftlichen Fort-
schritts bedarf der ungehinderten Gegeniiberstellung der als wichtig
erachteten Meinungen, damit im Spiel des Gebens und Nehmens, der
Ablehnung und Erginzung, auf dem Weg der Einigung und des Kom-
promisses die am besten begriindeten und gesicherten Ansichten zum

gemeinsamen Handeln zusammenfiihren kénnen” (Nr. 26).

Eine offentliche Meinung kénne ohne das offentliche Ge-
sprich und den uneingeschrinkten Meinungsbildungsprozess
nicht gebildet werden und hierfir sei die Freiheit der Mei-
nungsiuflerung eine grundlegende Voraussetzung. Auflerdem
bestiitnde Recht auf umfassende Information, wiirde doch
nur so eine unverkiirzte Orientierung tber die Wirklichkeit
und damit verbunden ein eigenstindiges Urteil ermdglicht.
All dies gelte selbstverstindlich auch fir die Kirche selbst:
Kommunikationsfreiheit und Informationsrecht bestiinden
auch in der Kirche.

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnis Ist

\der |



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

Freiheit des Wortes

,Diese Freiheit des Gespriichs in der Kirche belastet den Zusammen-
halt und die Einheit in ihr keineswegs; im Gegenteil, gerade im un-
gehinderten Prozef3 iffentlicher Meinungsbildung vermag sie Einmii-

tigkeit und Gemeinsamkeit des Handelns herbeizufiihren” (Nr. 117).

Ungeachtet dieser klaren Aussagen ist bis heute das Grund-
recht auf freie Meinungsauflerung, ohne die eine demokrati-
sche Gesellschaft nicht funktionieren kann, fiir manche in der
Kirche gleichsam ein rotes Tuch. Was Karl Rahner zehn Jahre
vor dem Zweiten Vatikanischen Kon-

zil formulierte, hat funfzig Jahre nach Wie weit die freie MeinungsdufSerung
dem Konzil weithin nichts an Gultigkeit innerhalb der Kirche gehen kann und darf,
eingebufit: Es kann vorkommen, ,daf} ist bis heute immer wieder Gegenstand
berechtigte freimiitige Meinungsaufie- von Rechtsstreitigkeiten.

rung tiber kirchliche Dinge und auf Ver-
treter der kirchlichen Autoritit den Eindruck versteckter Re-
bellion oder eines Ressentiments gegen die kirchliche Obrigkeit
macht und bei anderen Menschen in der Kirche, die die alten
Formen gewohnt sind, [...] einen nicht erfreulichen Klang hat*
(Rahner 20033, S. 155).

Wie weit die freie Meinungsiuflerung innerhalb der Kir-
che gehen kann und darf, ist bis in die Gegenwart hinein immer
wieder Gegenstand von Rechtsstreitigkeiten. So musste bei-
spielsweise im Herbst 2015 vom kirchlichen Arbeitsgerichtshof
entschieden werden, dass es keineswegs gegen das Loyalitatsge-
bot von kirchlichen Angestellten verstof3e, wenn sie ihre Kritik
an Leitungspersonen 6ffentlich dufiern. Das Grundrecht, seine
Meinung frei zu duflern, hat folglich gegeniiber dem Loyalitats-
gebot, dem kirchliche Angestellte unterliegen, Vorrang.

Ebenso scheinen manche Bischofe die Freiheit der theolo-
gischen Wissenschaft und das Grundrecht von Theolog_innen
auf Meinungsfreiheit noch immer nicht akzeptieren zu wollen.
Wer die Schlusserklirung des Internationalen Kongresses ,Das
Konzil ,er6ffnen™ deshalb kritisiert, weil in ihr gefordert wird,
dass die Auslegung von Gottes Wort ergebnisoffen gefithrt wer-
den miisse, dass die Freiheit der Theologie als Wissenschaft als
ein hohes, unverzichtbares Gut zu erachten sei und dass es not-
wendig sei, das Volk Gottes in seiner Vielstimmigkeit zu Wort
kommen zu lassen (Béttigheimer/Dausner 2016, S. 43), muss
sich die Frage gefallen lassen, ob er die dialogische Struktur
gottlicher Offenbarung griindlich genug durchdacht hat und
wirklich vorbehaltlos die kirchliche Lehre von der Gewissens-
und Meinungsfreiheit bejaht.

435

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
Inhalts Im fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

Christoph Bottigheimer

Wie spannungsreich sich das Verhiltnis zwischen Religion und
Meinungsfreiheit oftmals gestaltet, zeigt sich aktuell daran,
dass christliche Kirchen ebenso wie islamische Verbinde im-
mer wieder gegen Verunglimpfungen, Beschimpfungen, blas-
phemische Aulerungen oder Darstellungen gerichtlich vorge-

hen. In der Entscheidung solcher Streitfille

Papst Franziskus sagte zum Anschlag zeigt sich sehr oft, dass der Gesetzgeber die
auf ,,Charlie Hebdo®: Das Recht Meinungsfreiheit dulerst hochschitzt und

auf MeinungsdufSerung

endet dort, sie nur dann einschriankt, wenn der éffent-

wo die Religion des anderen beleidigt wird. liche Friede nachweislich bedroht wird; eine

436 |

blofe Verletzung des religiésen Gefiihls ein-
zelner reicht zur Verurteilung religionskritischer Meinungs-
duflerungen in der Regel nicht aus. Papst Franziskus sieht dies
bekanntlich anders: Wahrend seiner Asien-Reise sagte er im
Zusammenhang mit dem Anschlag auf ,Charlie Hebdo®, dass
das Recht auf Meinungsfreiheit dort ende, wo die Religion des
anderen beleidigt wiirde. Doch wie kann uber die Verletzung
oder Achtung religiéser Gefithle objektiv geurteilt werden? Sind
nicht auch religiosen Gefithlen Grenzen gesetzt? Sicherlich
kann im Verweis auf die Verletzbarkeit nicht jedwede religions-
kritische Meinungsiuflerung, selbst wenn sie polemisch, iro-
nisch, provozierend oder gar listernd daher kommt, untersagt
werden. Meinungsiufierung als Ausdruck subjektiven Empfin-
dens und Verstehens kann nicht rein sachlich sein. Am Kriteri-
um der Sachlichkeit die Freiheit des Wortes messen zu wollen,
wire unangemessen. Umgekehrt aber kann das Grundrecht auf
Meinungsfreiheit sicherlich auch nicht grenzenlos sein. Wo die
Grenze verliauft, kann wohl nur im gesellschaftlichen Diskurs
immer wieder neu ausgehandelt werden.

Ausblick

Das eine Wort, das Gott selbst ist, ist Ant-Wort auf das Wo-
vonher und Woraufhin der geistigen Bewegung des Menschen.
Dieses Wort begriindet die Wiirde des Menschen, aus der sich
seine Freiheit ableitet — , Freiheit ist Selbstvollzug der Person
am endlichen Material vor dem unendlichen Gott“ (Rahner
2003b, S. 193). Wie jedes Grundrecht kennt auch das Recht auf
freie Meinungsiuflerung Grenzen. Diese sind sicherlich dann
erreicht, wenn die Wiirde des Anderen verletzt wird, indem
ihm beispielsweise Gewalt angetan wird. Wie es sich in diesem
Zusammenhang mit inneren Gefithlen verhilt, scheint derzeit
eine gesellschaftlich offene, weil kontrovers diskutierte Frage
zu sein. Gewiss aber gilt: Sofern eine Meinung ohne Verdre-

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
mmmmmm fr oder

Erlaubnis Ist



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

hung von Tatsachen und ohne Vertrauensverletzung infolge
der Preisgabe von Interna vorgetragen wird, darf die Wahrneh-
mung des grundlegenden Menschenrechts auf freie Meinungs-
juflerung nicht eingeschrinkt werden. Dies gilt auch fir den
kirchlichen Binnenraum. Wer wirklich damit ernst macht, dass
sich die Offenbarung Gottes kommunikativ vollzieht und sie
darum von der Kirche nur auf dialogische Weise bezeugt wer-
den kann, muss, wie es die Schlusserklarung des Internationa-
fordert, ein gesteigertes

e

len Kongresses ,Das Konzil ,eréffnen
Interesse daran haben, , die innerkirchlichen und theologischen
Meinungsbildungsprozesse und Positionsbildungen mehr als
bisher aktiv zu gestalten® (Bsttigheimer/Dausner 2016, S. 29).

Literatur

Aristoteles (2003): Metaphysik. Ubersetzt, mit Einleitung und Anmerkungen
versehen von Hans Giinter Zekl. Wiirzburg.

Bottigheimer, Christoph/Dausner, René (Hg.) (2016): Das Konzil ,erdffnen”.
Reflexionen zu Theologie und Kirche 50 Jahre nach dem II. Vatikanischen
Konzil. In Zusammenarbeit mit Franz Xaver Bischof, Marianne Heimbach-
Steins, Peter Hiinermann, Benedikt Kranemann, Johanna Rahner, Joachim
Schmiedl und Josef Wohlmuth. Freiburg im Breisgau.

Casper, Bernhard (1975): Sprache und Theologie. Eine philosophische Hinfiih-
rung. Freiburg im Breisgau.

Codex Iuris Canonici (52001): Codex des kanonischen Rechtes, lat./dt. Ausga-
be. Kevelaer.

Denzinger, Heinrich/Hiinermann, Peter (Hg.) (442014): Enchiridion symbolo-
rum definitionum et declarationum de rebus fidei et morum. Kompendium
der Glaubensbekenntnisse und kirchlichen Lehrentscheidungen. Freiburg

im Breisgau.

Freiheit des Wortes

437

216.73.216.36, am 17.01.2026, 16:52:49. ©
Inhalts Im 1 o¢

Erlaubnis Ist \der |



https://doi.org/10.5771/0010-3497-2016-4-428

