
Hoffnungsstern 
Zur Gestalt des Klagelieds

Daniel Krochmalnik

Der 100. Feind

Wer Moniale im Kirchenchor lateinisch psallieren hört, wird vom gesetzten 
Wohlklang kaum auf den krassen Inhalt schließen können. Die beschauliche 
Gregorianik, auch der gleichmäßige Pendelrhythmus der jüdischen Psalmodie, 
verschleiern den Gebetskampf. Othmar Keel zählt in seiner Dissertation „Fein­
de und Gottesleugner“ (1969) nicht weniger als 99 Feindbezeichnungen im 
Psalter.1 Insofern passt die Davidisierung gut zum Schlachtenlärm vieler Psal­
men, denn David war nach den biblischen Büchern der Geschichte – „umringt 
von Kriegen“ (1 Kön 5,17; 1 Chr 22,8). Doch bei weitem nicht alle Vokabeln in 
dieser Liste bezeichnen den äußeren Feind2 (hostis), meist handelt es sich um 
den persönlichen Feind oder Prozessgegner (inimicus, adversarius) oder auch 
um anonyme Gruppen von Übeltätern (Po‘ale ’Awen, 6,9; Rescha’im, 1,4; 3,8), 
oder schließlich auch um ein ganzes „Netz“3 von unpersönlichen Übeln. Das 
Psalmen-Ich hat jedenfalls eine ganze Welt von Feinden gegen sich. Bereits in 
Psalm 1 wird eine Frontlinie zwischen Freund und Feind gezogen, die in Psalm 
2 zwischen dem (Gottes-)Volk und seinem König und den Völkern und ihren 
Königen fortgesetzt wird. Der Psalm beginnt mit einem lärmenden Aufstand 
der Fürsten dieser Welt gegen den himmlischen Herrn und seinen Stellvertreter 
auf Erden (V. 1–3). Der himmlische Herr macht sich über den Zwergenaufstand 
lustig und ermächtigt seinen König auf dem Zion zur Weltherrschaft (V. 4–10). 
Aber nach der Dramaturgie des Psalters ist der alte König – David – in Psalm 
3 immer noch von unzähligen Feinden umgeben (V. 2.7), darunter sein eigener 
Sohn. In höchster Gefahr setzt er einen Hilferuf an den Heiligen Berg ab: 
Der Herr möge doch für ein Halleluja den Feinden mit göttlichen Fäusten die 
Zähne einschlagen (V. 8, auch Ps 58,7). Doch dieser Herr selbst kann zu den 
Feinden überlaufen. Jeremia klagt: „Wie ein Feind (KeOjew) ist geworden der 

1 Othmar Keel, Feinde und Gottesleugner. Studien zum Image der Widersacher in den Indivi­
dualpsalmen, Stuttgart 1969, 94–98, Anm 5.

2 Die in diesem Beitrag gewählte männliche Form für Personenbezeichnungen folgt der Ent­
scheidung des Autors. Sie schließt alle Geschlechter gleichermaßen ein.

3 Frank Crüsemann, Im Netz. Zur Frage nach der „eigentlichen Not“ in den Klagen der Einzel­
nen, in: Rainer Albertz/Friedemann W. Golka/Jürgen Kegler (Hg.), Schöpfung und Befreiung 
(FS C. Westermann), Stuttgart 1989, 139–148, 145 u. Anm 49.

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Herr“ (Klgl 2,5; 2 Chr 35,25). Er schildert diese Feindseligkeit in Bildern von 
kaum zu überbietender Drastik: „Ein lauernder Bär war er mir, ein Löwe im 
Versteck. Er hat mich (…) zerfleischt und zerrissen. Er spannte den Bogen 
und stellte mich hin als Ziel für den Pfeil. In die Nieren ließ er mir dringen 
die Geschosse seines Köchers“ (Klgl 3,10.13). Die Pfeile und der Speer (Chize 
Schaddai) gehören auch in anderen biblischen Klagetexten zur Ausrüstung des 
Herrn (Hi 6,4; Ps 35,3; 38,3). Ja, dieser 100. Feind, den Keel in seiner Liste gar 
nicht eigens führt, ist das eigentliche Problem der individuellen Klagepsalmen 
des Einzelnen (KE), an ihn und manchmal gegen ihn sind sie gerichtet.

Klagen, wird man vielleicht einwenden, ist nicht jüdisch und die KE, die 
ungefähr die Hälfte aller Psalmen ausmachen, sind auch kaum im öffentlichen 
jüdischen Gottesdienst vertreten. Von gläubigen Menschen erwartet man, dass 
sie ihre Not mit Fassung tragen. Denn sie haben schließlich den Trost der 
Religion: Gott, der sie schützt, eine Gemeinde, die sie stützt, ein Rabbiner, der 
sie leitet, ein Jenseits, das sie entschädigt. Klagen, so denkt man, steht einem 
Gläubigen nicht an. Wer ständig mit seinem Schicksal hadert, wer ständig über 
sein Leid jammert, wirft ein schlechtes Licht auf seinen Glauben. Man erwartet 
vom Gläubigen Schicksalsergebenheit und Opferbereitschaft – kurz und gut 
ein Ja und Amen ohne Wenn und Aber. Diese stoische Frömmigkeit ist aber 
nicht biblisch, der biblische Beter mag sich nicht frag- und klaglos mit den 
Übeln dieser Welt abfinden. Woher nimmt er das Recht zur Unzufriedenheit? 
Nun, der Kläger hat feste mündliche und schriftliche Zusagen, er hat einen 
Vertrag geschlossen. Wenn er der Ansicht ist, dass sein Partner gegen den 
Vertrag verstößt, dann ist es sein gutes Recht, dagegen zu klagen. Gott hat ihm 
immer wieder versichert, dass er mit ihm sein werde, er hat sich dafür mit 
seinem Namen, der eben dieses Da- und Mit-sein in der Not bedeutet, verbürgt. 
Wenn er ihn nun im Stich lässt, wenn er durch seine Abwesenheit glänzt, 
dann pocht der Partner auf Erfüllung des Vertrages, wie ja auch umgekehrt 
der göttliche Partner auf die pünktliche Erfüllung des Vertrages besteht. Der 
Schöpfer hat seinem Werk auf Seite 1 der Bibel die Noten „gut“ und „sehr gut“ 
gegeben, warum sollte sich sein Geschöpf mit einer mangelhaften Schöpfung 
abfinden? Der Klagende hat also die besten Gründe, wenn er vor Gott gegen 
Gott klagt. So viel Zudringlichkeit mögen Theologen, die frömmer sind als 
die Bibel, als Majestätsbeleidigung empfinden. Die Bibel lässt solche Klagen 
zu, nicht nur als spontane Gefühlsausbrüche des geplagten Menschen, sie setzt 
sie in unsterbliche Verse und gibt ihnen einen Platz in ihrem Gesangsbuch. 
Außerdem erweisen sich die meisten Klagelieder bei näherer Betrachtung als 
Preislieder – Tehillim.

48 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Klagepsalm des Einzelnen

Wir beginnen mit Psalm 3, den Beat Weber zur „Trippelouvertüre“ des Psalters 
rechnet.4 Mit den Begriffen der rabbinischen Hermeneutik könnte man von 
einem Klal-Ufrat sprechen, einer sich zuspitzenden Reihung von Allgemeinem, 
Besonderem und Einzelnem: Gut und Böse (Ps 1), das Volk Israel und die 
Völker (Ps 2), David und seine Feinde (Ps 3). Dabei ist das Gefälle zwischen 
Psalm 2 und 3 besonders groß: hier der herrliche Messias (Ps 2), da der Messias 
der traurigen Gestalt (Ps 3). Psalm 3 ist ferner der Beginn einer kleinen Reihe 
von KE (Ps 3–7). Die Davidisierung hat ihnen einen historischen Rahmen 
verliehen, der sich vom Beginn bis zum Ende des Awschalom-Aufstandes er­
streckt, wenn der in der Überschrift Ps 7 genannte Chusch Ben-Jemini mit 
dem Kuschi identifiziert werden darf, der David die Nachricht vom Tod seines 
rebellischen Sohnes überbringt (2 Sam 18,31). Wie Gianni Barbiero in seiner 
großen Untersuchung zur Einheit des ersten Buches der Psalmen gezeigt hat, 
sind diese Psalmen durch zahlreiche Wort- und Sachanalogien eng miteinander 
verknüpft.5 Von der davidischen Rahmung abgesehen, hat die Psalterexegese in 
dieser Psalmengruppe einen Katalog von typischen Notgebeten erkannt, die bei 
Feindesnot (Ps 3), Erklärungsnot (Ps 4), Rechtsnot (Ps 5), Krankheitsnot (Ps 6) 
und Verfolgungsnot (Ps 7) ausgewählt werden können.6 Doch wir gehen nicht 
hinter den Endtext zurück, wir lesen die Psalmen als Echo der Geschichtsbü­
cher.

Die Überschrift „Psalm Davids, auf seiner Flucht vor seinem Sohn Awscha­
lom“ könnte den Titel einer Tragödie abgeben. Der alte König hatte ein Reich 
geschaffen, an das sich spätere Generationen als das goldene Zeitalter Israels 
erinnern werden und, an dessen Wiederkehr Juden wie Christen bis heute 
glauben. Doch über seinem Haus schwebte ein Verhängnis, das die Bücher 
Samuelis mit erstaunlichem Verismus schildern. Es ist ein blutrünstiger Stoff 
aus Sex and Crime der einem Shakespeare gefallen hätte. Der große Engländer 
hat den Stoff wohl nur deshalb nicht adaptiert, weil der Zensor seinerzeit bibli­
sche Stoffe auf der Bühne untersagte. Nichts hindert uns aber den biblischen 
König-David-Bericht frei nach Roland Barthes als Shakespeare-Zitat zu lesen.7 
Edmund Leach hat in einer strukturalistischen Studie „The Legitimacy of Solo­

4 Beat Weber, „HERR, wie viele sind geworden meine Bedränger“ (Ps 3,2a). Psalm 1–3 als 
Ouvertüre des Psalters unter besonderer Berücksichtigung des Psalm 3 und seinem Präskript, 
in: Egbert Ballhorn/Georg Steins (Hg.): Der Bibelkanon in der Bibelauslegung. Methodenre­
flexion und Beispielexegesen, Stuttgart 2007, 239–251.

5 Gianni Barbiero, Das erste Psalmenbuch als Einheit. Eine synchrone Analyse von Psalm 1–41, 
Frankfurt/M. 1999, 64 ff.

6 Erich Zenger, Psalmen. Auslegungen 1–4. Bd. 2, Freiburg i. B. 2003, 148. Frank-Lothar Hoss­
feld/Erich Zenger, „Neigt euer Ohr den Worten meines Mundes“ (Ps 78,1). Studien zu Psalmen 
und Psalter, hg. von Christoph Dohmen und Thomas Hieke, Stuttgart 2015, S. 26–29.

7 S. Barthes Bemerkung in dem Aufsatz: L’analyse structurale du récit. A propos d’Actes 
10–11, in: Exégèse et Herméneutique (1971), wiederabgedruckt in: L’aventure sémiologique, 

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 49

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mon“ (1966) gezeigt, dass in den Thronbesteigungs- und Thronnachfolge-Ge­
schichten Davids mit monotoner Regelmäßigkeit sämtliche Mitbewerber und 
deren Vertreter ermordet werden, der Weg zur Macht Davids und Salomons 
war mit Leichen gepflastert.8 Von den 17 männlichen dramatis personae in 
diesem Königsdrama bleiben 14 auf der Strecke (1 Chr 22,8). Zwar wurde in 
der altisraelitischen Monarchie nicht der osmanische „Kainismus“ praktiziert 
(kardeş katli), doch die Frau von Tekoa belehrt David nicht umsonst mit einer 
Kain-und-Abel-Geschichte über seinen Sohn Awschalom (2 Sam 14,6ff.). Vom 
Standpunkt der biblischen Erzählung rächen sich in dem Blut, das über den 
alten David kam, die Sünden, die seinen skrupellosen Aufstieg begleitet haben 
(2 Sam 12,10).

Die Bibel erzählt unverblümt, wie Davids Erstgeborener, Amnon, seine Halb­
schwester Tamar vergewaltigte und dafür von seinem Halbbruder Awschalom 
erschlagen wurde. Nach der Rückkehr aus der Verbannung, setzte sich Awscha­
lom an die Spitze der Verlierer der Einheit und ließ sich anstelle seines Vaters 
zum König ausrufen. David wurde gemeldet: „Jedermanns Herz in Israel hat 
sich Awschalom zugewandt“ (2 Sam 15,6). Der König floh nachts mit wenigen 
loyalen Söldnern in die Berge um Jerusalem. Schließlich gelang ihm zwar 
die Fronde niederzuschlagen, doch verlor er dabei seinen Sohn: „Mein Sohn 
Awschalom, o, mein Sohn“, klagte er wie ein King Lear (2 Sam 19,1). Auch nach 
der Fronde kam sein Haus nicht mehr zur Ruhe. Der König war buchstäblich 
schon kalt, als sein anderer Sohn Adonija ihn zu stürzen versuchte (1 Kön 1). 
Der strahlende Messias von einst fuhr mit bitteren Mordaufträgen an seinen 
Nachfolger ins Grab (1 Kön 2).

Die Bibel erzählt aber nicht nur die äußere Geschichte Davids, sie will auch 
ihr inneres Echo ausloten. Die Überschrift verortet Psalm 3 im Moment der 
größten Bedrohung. Bis auf wenige haben alle den alten König verlassen, sein 
Sohn, sein Glück und vielleicht auch sein Gott, der ihm bisher stets beigestan­
den hatte – alles scheint verloren, es bleibt nur die Flucht in Nacht und Nebel 
(2 Sam 15, 14). Was hat David in diesem Augenblick gedacht? Das soll Psalm 
3 verraten. Die ersten Verse verschweigen keineswegs die deprimierende Situati­
on: „Herr, wie viel sind meine Feinde, wie viel sind es, die sich gegen mich 
erheben“ (V. 2). Viele sind der Meinung, dass auch Gott die Seite gewechselt 
habe (V. 3). Dennoch klagt David nicht über Verrat, er verflucht nicht seinen 
Sohn, er jammert nicht über die aussichtslose Lage, er schlägt vielmehr ganz 
unerwartet fromme, vertrauensvolle Töne an: „Du aber (WeAta), Herr, bist ein 
Schild“ (Magen, V. 4). Der Beter fühlt sich keineswegs von Gott verlassen: 

Paris: Seuil 1985, 287–314:300. Barthes knüpft seinerseits an eine Bemerkung von Claude 
Lévi-Strauss an, wonach Sophocles‘ (Ödipus-Mythos) als Zitat Freuds gelesen werden kann.

8 Mir liegt leider nur die französische Übersetzung der Studie von Andrée Lyotard-May vor, in: 
Edmund R. Leach, L’unité de l’homme et autres essais, Paris 1980, 161–221, s. besonders die 
Listen 216f.

50 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


„Meine Stimme ruft zum Herrn, und er antwortet mir“ (V. 5) – und zwar 
aus Jerusalem, von wo David geflüchtet ist. Psalm 3 ist weniger ein Klagelied 
eines Einzelnen (KE) als ein ausgesprochenes Vertrauenslied. In ihm herrscht 
jedenfalls eine völlig andere Stimmung als in den Büchern Samuelis, ja, der 
Psalm wirkt im Vergleich dazu geradezu als Gegenstimme. Von dort haben wir 
den folgenden Stimmungsbericht: „David aber stieg die Anhöhe der Ölbäume 
hinauf im Gehen weinend, und hatte sein Haupt verhüllt, und er ging barfuß, 
und das ganze Volk, das bei ihm, verhüllten ein jeglicher sein Haupt und stiegen 
hinauf im Gehen weinend“ (2 Sam 15,30). Es blieb nur Zeit für ein hektisches 
Stoßgebet (2 Sam 15,31). Nach Psalm 3 aber betete David und legte sich ruhig 
schlafen (V. 6). Nebenbei bemerkt: Bis heute gehen fromme Juden mit Psalm 
3 ins Bett. Nach einer ruhigen Nacht wachte der gestürzte König gestärkt und 
zuversichtlich auf – „Ich fürchte mich nicht vor zehntausenden Kriegern, die 
mich ringsum belagern“ (V. 7). Allerdings legt er anders als in 2 Sam 15,32–36 
seine Sache völlig in Gottes Hände, besser noch: Fäuste: „Auf, Herr, rette mich, 
mein Gott, schlägt all meinen Feinden aufs Kinn, zerbrichst die Zähne der 
Frevler“ (V. 8). Der Imperativ Qumah, „Auf !“, der in vielen Psalmen erschallt 
(3,8; 7,7; 9,20; 10,12; 17,13) greift den alten Ladespruch des Moses auf (Num 
10,35): „Erhebe Dich, Herr, dass sich zerstreuen Deine Feinde und deine 
Hasser fliehen vor deinem Antlitz.“ Der Gegensatz zwischen dem König-David-
Bericht in den Büchern Samuelis und im Psalm 3 kehrt in einigen Psalmen 
selber wieder, da stehen aktivistische und quietistische, interventionistische und 
subsidiaristische Aussagen unvermittelt nebeneinander (s. Ps 18 bzw. 2 Sam 
22 u. Ps 144). Offenbar wurden solche Gegensätze nicht wie im modernen 
Gnadenstreit als unvereinbare Widersprüche empfunden: David kann zugleich 
tatkräftig agieren und passiv in Gott ruhen. Psalm 3 kommt jedenfalls zu dem 
Schluss (V. 9): „Des Herrn ist die Hilfe!“

Psalm 3 ist kein typischer Vertreter der Gattung KE, wie die Psalmen 6 
und 13, auf die wir weiter unten zu sprechen kommen, dennoch erlaubt er den 
Mechanismus des KE offenzulegen. Die drei Diapsalmata (V. 3.5.9) gliedern 
den Psalm in drei Teile oder Betakte. 1. Die Advocatio Dei – das erste Wort 
der im corpus hymni ist der Gottesname (HaSchem). Das verfolgte Ich klagt 
vor Gott und erwähnt, wenn auch nur als Gerücht, seine Gottverlassenheit 
(V. 2–3). Dem widerspricht es aber sofort energisch („Du aber JHWH“) und 
bezeugt: Gott stehe hinter ihm und halte die Hotline zu ihm (V. 4–5). Nach 
dieser entschlossenen Defensio gönnt sich der Anwalt Gottes kein banales Ni­
ckerchen, das Argumentum, die Antwort Gottes, erfolgt vielmehr im Schlaf, der 
in Wahrheit ein Erwachen ist.9 Mit diesen Sicherheiten in der Tasche kann er 
mit einem emphatischen „Ich“ (Ani) seine Siegesgewissheit proklamieren (V. 6–
7) und Gott schließlich zum Handeln drängen (V. 8).

9 Christoph Schroeder, Psalm 3 und das Traumorakel des von Feinden bedrängten Beters, in: 
Biblica 81/2000, 243–251.

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 51

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das ist der passende Augenblick, um daran zu erinnern, dass die hebräische 
Wurzel √PLL, die im Reflexivstamm Hitpa‘el beten, bitten, fürbitten bedeutet 
(Hitpallel, Tefilah), im Intensivstamm Pi‘el, entscheiden, richten, urteilen meint, 
als ob das Gebet ein Gericht wäre. Im KE haben wir es jedenfalls mit einer 
regelrechten Gerichtsverhandlung zu tun, in dem sich Kläger, Beklagte und 
Klagerichter gegenübertreten. Der idealtypische Prozess verläuft in drei Schrit­
ten: die Anrufung des Klagerichters (Invocatio), der Vortrag der Klage und das 
Bittgesuch (Supplicatio), die Rechtfertigung des Klägers (Justificatio) und das 
abschließende Lob (Laudatio) des Gerichts.

Man kann es sich mit Hilfe eines gleichseitigen Dreiecks vorstellen. An der 
Grundlinie stehen sich rechts das anklagende Psalmen-Ich (Ani) und links 
die beklagten Gegner (Zarim) gegenüber. Beide beziehen sich auf die Spitze 
des Dreiecks, nehmen den göttlichen Klagerichter (HaSchem) für sich in An­
spruch.10 Wenn man will, kann man von diesem Dreieck im Psalm 3 sogar 
ein Abbild in Gestalt des Heiligen Berges finden. Der Prozess ist aber nicht 
statisch wie der Berg! Gewiss, im Psalms 3 entspricht der mit der Präposition 
El angezeigte Weg aufwärts des Ichs zu Gott dem mit der Präposition Mi ange­
zeigte Weg abwärts von Gott zum Ich, beide Wege treffen in der Psalm-Mitte 
aufeinander (V. 5), Hinwendung und Zuwendung, Anruf und Antwort, Gebet 
und Erhörung sind im Gleichgewicht. Das ist jedoch in den meisten KE nicht 
der Fall, schon aus einem optischen Grund: Die Winkel des Dreiecks stellen 
auch Blickwinkel dar. Aus seiner Perspektive sieht sich das verfolgte Ich einem 
Bündnis von Gott mit dem Feind gegenüber, das Dreieck erscheint als ein auf 
sein Herz gerichtete Pfeilspitze, auch die Äquidistanz des Richters ist fraglich, 
denn was sub specie mei links liegt, das erscheint sub specie Dei rechts. Der KE 
ist ein Gebetskampf um diese Sicht zurechtzurücken, den Standpunkt Gottes 
mit dem eigenen Standpunkt näher oder zur Deckung zu bringen und die 
Pfeilspitze gegen den Feind zu kehren. Wir werden diese Beschreibung des 
Klagemechanismus weiter unten an einem Beispiel überprüfen, zunächst aber 
referieren wir die üblichen Erklärungen.

10 Frank-Lothar Hossfeld, Die unterschiedlichen Profile der beiden Davidsammlungen Ps 3–
41 und Psalm 51–72, in: Erich Zenger (Hg.): Der Psalter in Judentum und Christentum. 
Festschrift zum 70. Geburtstag von Norbert Lohfink (HBS 18), Freiburg i. B. 1998, 59–73:66, 
beschreibt diese Figur wie folgt: „Die geläufige Kommunikationssituation der Klagelieder des 
Einzelnen hat die Dreiecksstruktur von Beter, Gott und Feinden. Diese Dreiecksstruktur wird 
in den Armenpsalmen zu einem Vierecksverhältnis erweitert, worin der Betern Beziehung zu 
Gott, dann zu den Feinden und auf implizit angedeutete oder explizit ausgedrückte Weise zu 
einer Gruppe der Gerechten oder auch Armen, der sog. In-Goup , der Gruppe, zu der der 
Beter sich zugehörig fühlt.“

52 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Umschwung

In der Psalmenforschung wird dieses Thema unter dem Titel „Stimmungsum­
schwung“ verhandelt. Wie schlimm die beklagte Notlage auch immer sein mag, 
das Lied kommt meistens zu dem Punkt, wo die Klage in Lob umschlägt. 
Der Stimmungswechsel ist oft so abrupt, dass man Mühe hat, zu glauben, es 
handle sich um dasselbe Gebet, denselben Beter oder denselben Anlass. Im 
„Nu“ (Reg‘a) kippt die Stimmung von schreiender Klage in jubelnde Danksa­
gung, sprunghaft wechselt die Tonart des Liedes von Moll in Dur. Die ältere 
Bibelkritik neigte in solchen Fällen zu einer Erklärung, die sie auch sonst bei 
Gedankensprüngen und Widersprüchen in der Bibel schnell parat hatte: Sie 
schob solche Verstöße gegen das Principium rationis sufficientis und der Lex 
continui auf die Redaktion, die zusammengebunden habe, was ursprünglich 
und eigentlich gar nicht zusammengehöre. Doch diese Art von Erklärung ver­
schiebt das Problem lediglich vom Autor auf den Redaktor: Warum sollte er so 
etwas Unsinniges getan und ein unmögliches depressiv-manisches Zwitterwe­
sen erschaffen haben? Einmal ganz abgesehen von den unzähligen Menschen, 
die solchen Unsinn seit tausenden von Jahren klaglos nachbeten. Allerdings 
kann der Kritiker dem Redaktor ein plausibles Motiv unterstellen: Er will 
gute Stimmung verbreiten, er singt Platons „Zauberlied“ (epadein) der Tugend, 
wonach es den Guten gut und den Schlechten schlecht gehe.11 Der Psalm ist 
ein Antidepressivum für die Candides, die glauben sollen, dass letztendlich alles 
zum Besten in der besten aller möglichen Welten bestellt sei. Der sogenann­
te Stimmungsumschwung wäre also nichts anderes als Platons „notwendige 
Lüge“12, eine pia fraus, religiöse Propaganda, die nicht anders denn happy 
mit einer frohen Botschaft enden kann. Psalmen sind ja keine Verlaufsprotokol­
le, sondern Anamnesen und Danksagungen nach erfolgter Errettung. Nicht 
nur die nachträglichen Überschriften, auch die gesetzten Worte, die frommen 
Formeln, die musikalischen Begleitung beweisen, dass Psalmen zur Erbauung 
der Gemeinschaft vorgesungen wurden. Daher würde sich eine psychologische 
Analyse des Stimmungsumschwungs erübrigen, die Stimmung ist eine künstlich 
erzeugte Wohlfühlreklame. Nebenbei zeigt sich wieder, wie viel Religionskritik 
in der Bibelkritik stecken kann.

Eine hermeneutisch etwas vorsichtigere Erklärung des Stimmungsum­
schwungs vertritt Oeming, der ihn als optische Täuschung entlarvt. Die Kla­
gepsalmen seien rein literarische Produkte, die zwar nicht widersprüchliche 
Textstücke zusammenbinden, aber widersprüchliche Erfahrungen im Zeitraffer 
zusammenfassen. Der Scheinwiderspruch in den KE ergäbe sich daraus, dass 
Erfahrungen räumlich wahrgenommen werden, die zeitlich weit auseinander­

11 Platon, Nomoi II, 659d ff.
12 Platon, Politeia III, 389b–c; 414b–c; VII, 539 b–d.

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 53

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


liegen, also aus der Gleichzeitigkeit des Ungleichzeitigen.13 Dabei ist es gar nicht 
wahr, dass alle biblischen Klagelieder „happy“ enden.14 Man nehme justament 
die biblischen Klagelieder, sie enden mit dem bangen Zweifel: „Es sei denn, 
Du hast uns verworfen, verworfen, zu sehr uns gezürnt“ (Klgl 5,22), der unmit­
telbar an die Bitte anschließt: „Lass uns zurückkehren, Herr, zu Dir, so kehren 
wir zurück. Erneuere unsere Tage wie früher“ (Klgl 5,21). Gewiss, die Synagoge 
wollte die Rezitation der Klagelieder am Gedenktag der Tempelzerstörung (9. 
Aw) nicht auf eine traurige Note enden lassen und wiederholt darum den vor­
letzten Vers am Schluss, so wie jede rabbinische Predigt mit einem hoffnungs­
vollen Ausblick auf die Erlösung schließen soll. Aber die Synagoge ließ den 
Buchstaben stehen und gab dem Zweifel und der Verzweiflung Raum in den KE 
wie in den Klgl.

Eigentlich versteht man das kritische Bemühen, den Stimmungsumschwung 
als Schein weg zu erklären gar nicht. Sprunghafte Stimmungsschwankungen 
von tiefbetrübt zu himmelhochjauchzend sind eine banale Erscheinung im See­
lenleben. Kennt nicht jeder aus Krisenzeiten das Wechselbad der Gefühle, die 
von der schwärzesten Verzweiflung bis zu den leuchtendsten Tagträumereien 
reichen, frei nach Psalm 30: „Am Abend übernachtet Weinen, zum Morgen 
– klingender Jubel“ (V. 6)? Wir finden im Psalter zahlreiche weitere Beispiele 
eines solchen Umschlags (Hipuch, Ps 126,5–6). Manche Psalmen-Stellen muten 
geradezu wie Zeugnisse bipolarer Störungen an und sie muten dem Hörer 
und Beter achterbahnartige Seelenhöllenfahrten zu: Erst geht es langsam in 
die Höhe und noch sachte in die Tiefe, dann steil hinauf und rasant hinab, 
schließlich stürzt der Seelenwagen ungebremst in den Abgrund, ehe er – un­
motiviert – wieder auf die gerade Bahn zum Ausgang kommt. Der jüdische 
Psychotherapeut Erich Pinchas Fromm schreibt in seinem Buch „Ihr werdet 
sein wie Gott“ zu diesem Phänomen: „Es gilt das scheinbare Paradoxon, dass 
die Verzweiflung erst dann überwunden werden kann, wenn man sie in ihrer 
ganzen Tiefe erlebt hat“.15 Sein Exempel ist Psalm 6.

1Dem Sangmeister auf dem Saitenspiel, auf dem Achtsait.
Psalm von David.
2Herr, strafe mich nicht in deinem Zorn,
und züchtige mich nicht in deinem Grimm.
3Sei mir gnädig, Herr, denn ich bin schwach;
Heile mich, Herr, denn meine Gebeine sind schreckenstarr
4 Meine Seele ist zutiefst schreckenstarr,
Du aber, Herr, wie lange säumst du noch.

13 Manfred Oeming/Joachim Vette, Das Buch der Psalmen, 3 Bde. (Neuer Stuttgarter Kommentar 
– Altes Testament 13/1 -3), Stuttgart 2000–2016, Bd. 1, 147–149.

14 David R. Blumenthal: Facing the Abusing God. A Theology of Protest, Louisville, Kentucky 
1993, 272 (A Psalm of Unrelivied Depression).

15 Erich Fromm, Ihr werdet sein wie Gott. Eine radikale Interpretation des Alten Testaments und 
seiner Tradition (1966), Dt. v. Liselotte u. Ernst Mickel, Stuttgart 1982, 168.

54 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


5 Herr wende dich zu mir und entschnüre meine Kehle,
hilf mir, um deiner Gnade willen.
6 Denn im Tod denkt niemand mehr an dich,
Wer wird dich in der Unterwelt noch loben.
7Ich bin so erschöpft vom Seufzen,
Ich überschwemme mein Bett jede Nacht,
Mit meiner Träne flute ich mein Lager.
8Getrübt ist mein Auge vor Kummer
gealtert angesichts meiner Feinde.
9Weicht zurück von mir, all ihr Übeltäter,
denn der Herr hat mein lautes Weinen gehört.
10Gehört hat der Herr mein Flehen,
der Herr nimmt mein Beten an.
11Sie sollen sich schämen und vor Schreck erstarren, alle meine Feinde,
sich abwenden und zu Schanden werden – jetzt gleich (Rag‘a).

Für Fromm ist dieser Psalm der Inbegriff einer seelischen Achterbahnfahrt: 
Im ersten Stadium bittet der Beter gesittet um Strafminderung, im zweiten 
Stadium schnürt ihm das Leid die Kehle zu, es entringt sich ihm ein Notruf 
und er bietet in extremis Loben für Leben, im dritten Stadium wird er gänzlich 
von der Ohnmacht überwältigt, er löst sich auf seinem Lager buchstäblich auf. 
Doch mitten in der Larmoyanz und Inkontinenz geschieht ein psychologisches 
Wunder, der unbeherrschte Akratiker rafft sich auf und ist sich sicher: „Der 
Herr hat gehört! Der Herr nimmt mein Beten an!“ Nun wendet er sich 
siegessicher gegen seine Feinde: “Weichet!“ Für den Freudomarxisten Fromm 
ist dieser Umschwung nur ein „scheinbares Paradoxon“, weil er fest mit dialek­
tischen Umschlägen rechnet. In seinem Weltbild gilt: Natura facit saltus, es 
gibt Sprünge von der Quantität der kleinen Schritte in die Qualität der großen 
Sprünge. Allerdings sind derartige Wunderheilungen im Seelenleben nicht die 
Regel, eine Depression kann sich auch als endlose Durststrecke dahinziehen. 
Vor allem aber erklärt diese Erklärung nichts, denn sie schenkt sich im Voraus, 
was sie eigentlich erklären sollte – den Umschwung.

Woher also die plötzliche Zuversicht im KE? Wie plausibel ist dieser Wechsel 
von der Empörung zur Erhörung? Manche Übersetzer vermuten hier eine 
Auslassung im Psalm, die sie mit drei Punkten oder einem Gedankenstrich 
oder einer durchgeschossenen Zeile wiedergeben, wie der revidierte Martin 
Luther oder Moses Mendelssohn oder Martin Buber. Diese Lücke füllen eini­
ge Exegeten, mit Verweis auf 2 Chr 20,14ff., durch ein mysteriöses „priesterli­
ches Heilsorakel“, das hinter den Kulissen des Psalms erteilt wird und den 
Stimmungsumschwung bewirkt.16 Doch mangels konkreter Hinweise auf eine 
externe Intervention, setzen Exegeten wie Janowski und Markschies lieber auf 
eine textinterne Erklärung der Stimmungsaufhellung und finden sie im voraus­
gesetzten Vertrauensvorschuss, den der Beter von Anfang an mitbringt, „denn 

16 Joachim Begrich, Das priesterliche Heilsorakel, in: ZAW 1934, 81–92:81ff.

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 55

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


in eben dieser Zuversicht besteht ja sein Glaube, der ihn zu YHWH beten 
lässt.“17 Ganz ähnlich erklärte Klaus Berger die Gebete in Not und Bedrängnis 
im Psalter von Qumran: „Der Beter äußert all dieses vor Gott und ist schon 
allein auf diese Weise nicht allein in seiner Bedrängnis.“18 Das klingt psycholo­
gisch plausibel: Das Aussprechen des Leids, verwandelt den passiven in einen 
aktiven Affekt. Ohne Erhörungsgewissheit käme ein solches Sprechen gar nicht 
in Gang. Das offene Ohr öffnet die Lippen und löst die Zunge, das Klagen wäre 
sinnlos und würde gar nicht stattgefunden haben, wenn es mit einer Mauer des 
Schweigens zu rechnen gehabt hätte. Man vergisst immer, dass es noch etwas 
Schlimmeres als den Hader gibt – den Mutismus. Das Vertrauen muss der Klage 
bereits vorausliegen und darf daher im Nachhinein nicht weiter verwundern. 
Das Vertrauen bleibt in der Krisensituation kontrafaktisch und antizipiert eine 
futurische Erhörung, auch wenn es im Präteritum konjugiert (perfectum confi­
dentiae). Allerdings versteht man nach dieser Erklärung nicht, warum der Beter 
überhaupt so einen Aufstand gemacht hat, mit dieser Vertrauensseligkeit hätte 
er seine Leiden doch klaglos hinnehmen sollen, so wie die traditionelle rabbini­
sche Theodizee (Zidduk HaDin) es vom Trauernden erwartet.19 Unerklärt bleibt 
die Aufsässigkeit des Klägers, Jiddisch: seine Chuzpe gegen Gott (aramäisch: 
Chuzpa Klape Schmaja).

Man könnte statt vom Vertrauen umgekehrt vom Protest ausgehen, der von 
Anfang an im KE steckt. Betrachten wir noch einmal Psalm 6: Ohne Über­
schrift 10 Verse, die man in vier Betakte einteilen kann, lateinisch: 1. Invocatio 
und Supplicatio (V. 2–4), 2. Vindicatio (V. 5–6), 3. Lamentatio (V. 7–8), 4. Audi­
tio und Iustificatio (V. 9–11). Der erste Betakt des Beters ist ein an Gott gerich­
tetes Gnadengesuch. Dabei wird am Schluss des letzten Kolons 4b Ungeduld 
laut (‘Ad-Matai, bis wann). Rückblickend kann man auch die Zustandsbeschrei­
bung des Beters in der Supplicatio (V. 3) als Protest gegen seine Behandlung 
durch Gott werten (Genug, Herr, es reicht!). Dieser Trotz wird im folgenden 
Betakt stärker. Dessen Invocatio besteht aus einer merkwürdigen Inversion: 
Ein Büßer, ein Ba‘al Tschuwa (Umkehrender), fordert Gott zur Umkehr auf 
(Schuwa H‘), ehe es für ihn zu spät ist. Im Argument (Ki, denn) droht der 
Beter Gott unumwunden mit seinem Tod. Die Beobachtung Fromms, dass bei 
der darauffolgenden Lamentatio (V. 7–8) die erneute Invocatio (Herr!) fehle, 
ist zutreffend, aber seine Schlussfolgerung, dass damit der Talgrund der Gott­
verlassenheit erreicht sei, ist es weniger. Die grelle Präsentation der Wundmale 

17 Christoph Markschies, „Ich aber vertraue auf Dich, Herr!“, Vertrauensäußerungen als Grund­
motiv in den Klageliedern des Einzelnen, in: ZAW 103/1991, 386–398, zitiert von Bernd 
Janowski, Konfliktgespräche mit Gott. Eine Anthropologie der Psalmen, Neukirchen-Vluyn 
2003, 81.

18 Klaus Berger, Psalmen aus Qumran. Gebete und Hymnen vom Toten Meer (1994), Frank­
furt/M. 1997, 153.

19 Vgl. meinen Beitrag: Die Theodizee in der jüdischen Tradition, in: Religionsunterricht heute 
39.1/2011, 9–14.

56 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehört zum Genre. Es ist, um es noch einmal auf Jiddisch zu sagen, die hohe 
Kunst des Krechz. Darin ist ein Appell an Gott enthalten, wie im verwandten 
KE Ps 13: „Oh, schau herab! Antworte!“ (V. 4, s. auch Klgl 2,20). Das erbärmli­
che Ächzen und Krächzen in Richtung Gottes ist der Auftakt zu den Pauken 
und Trompeten in der Schlusspartie. Statt eines Stimmungsumschwungs sehen 
wir einen stetig anschwellenden Protest, der sich schließlich heftig gegen die 
Feinde entlädt. Nicht die Stimmung ändert sich, sondern die Richtung und 
der Adressat der Klage. Dreiviertel des Psalms war die Klage an Gott gerichtet, 
im letzten Viertel richtet sie sich gegen das Kollektiv: „Alle meine Feinde“, das 
zuvor nur ganz kurz in den Blick kam (8b), nämlich als soziales Symptom der 
stets vermuteten Krankheit des Beters. Im letzten Viertel des Psalms ist aber 
nur noch von den Feinden die Rede. War bis dahin Gott der alleinige Beklagte, 
weil er seinen Schutzbefohlenen gnadenlos halbtot liegen und siechen ließ, so 
entlädt sich nun der ganze Zorn gegen das Kollektiv: „Alle meine Feinde“. 
In diesem finalen Wutausbruch weiß der Beter Gott wieder auf seiner Seite: 
Der dreimaligen Erwähnung jenes Kollektivs (Kol, V. 8b, 9a, 11a) antwortet 
das dreimalige Gott-mit-mir (V. 9b, 10a, 10b). So als ob die Lebenskräfte, die 
ihm plötzlich zuwachsen, sein ruckartiges sich Aufbäumen gegen „alle meine 
Feinde“, ein Zeichen göttlichen Beistandes wären. Zumindest logisch ist diese 
Erklärung aber ein Zirkelschluss: Die Empörung selbst wird zum Beweis der 
Erhörung.

Ein Wort zu Psalm 6 in der jüdischen Liturgie. Es ist eines der wenigen 
KE die im synagogalen Gottesdienst vorkommen. Das verwundert ein wenig, 
wenn man an Chuzpe gegen Gott denkt. Im aschkenasischen Ritus bildet der 
Psalm ein zentrales Stück des Tachanun (Flehgebet), welches mit zahlreichen 
Ausnahmen der Sabbat- und Neumondtage, der Fest- und Fasttage, der nationa­
len Feier- und Gedenktage, im Morgen- und Mittag-Gebet im Anschluss an 
das Achtzehngebet gesagt wird. An Mon- und Donnerstagen, die ursprünglich 
Gerichts- und Fasttage waren, ist ein langes Tachanun vorgesehen. Dieses Gebet 
war ursprünglich eine stille Andacht, in der der Beter mit eigenen Worten seine 
Sünden bekannte und um Gnade flehte. Die Innerlichkeit dieser Gebete findet 
auch in der Haltung des Beters Ausdruck, er beugt sich im Sitzen nach vorne, 
legt die Stirn auf den rechten Arm. Diese Geste wird als „Fallen aufs Angesicht“ 
(Nefilat Apajim) bezeichnet, es war die ursprüngliche Gebetshaltung im Privat­
gebet im Gegensatz zum Strammstehen im Achtzehngebet, verwandt mit der 
rak‘a der Muslime oder der prostratio der Mönche und Nonnen (bMeg 22a–b). 
Biblische Vorbilder für das Tachanun sind die spontanen Gebete Daniels (Dan 
9,3.20) und Davids (2 Sam 24,14), die im ausformulierten Tachanun auch zitiert 
werden. Die Formulierungen stammen jedoch hauptsächlich aus dem großen 
Reservoir des Psalters. Das Stück WeHu Rachum, das im aschkenasischen Ritus 
die sieben Stücke des Langen Tachanun eröffnet, beginnt mit einer beinahe 
ununterbrochenen Kette (Charus) aus Psalmenversen (Ps 78,38; 40,12; 106,47; 

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 57

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


130,3–4; 103,10; Jer 14,7; Ps 25,6; 20,2; 20,10). Alle diese Verse harmonieren, 
appellieren an die Gnade Gottes und artikulieren die Bußfertigkeit, die im Ta­
chanun vorherrscht. Psalm 6 stellt mit seinem ungeduldigen Protest in diesem 
Kontext eine schräge Dissonanz dar,20 doch der aufmüpfige Ton wird von der 
umgebenden Mea-culpa-Haltung des Tachanun verschluckt. Einem jüdischen 
Beter, der Psalm 6 aus dem Tachanun kennt, wird die Frechheit dieses Psalms 
gar nicht auffallen, er hört nur das Flehen.

Vielleicht sollte man anstelle alle dieser unbefriedigenden psychologi­
schen Hypothesen einen theologischen Erklärungsversuch des Stimmungsum­
schwungs in den KE wagen. Zumal die Propheten Gott selber Stimmungs­
schwankungen zuschreiben (Nepach Alai Libi, Hos 1,8), ja, nach dieser unglaub­
lichen Prophetie, ist gerade die Wankelmütigkeit das Proprium Gottes (Ki El 
Anochi WeLo Isch, Hos 1,9), keineswegs aber die von den philosophischen 
Theologen hochgehaltene Immutabilität des „Ewigen“. Dann aber erklärt sich 
das unvermittelte Nebeneinander von beklagter Gottesferne und bejubelter 
Gottesnähe in den KE von selbst: Diese Psalmen lehren, dass Gott sich umstim­
men lässt, mit anderen Worten: dass Beten hilft.

Gebetskampf

Der theologische Erklärungsversuch verlegt die Handlung des Psalms keines­
wegs in den göttlichen Bereich, denn es ist letztendlich der Beter, der Gott be­
wegt. Um diese theurgische Dimension des KE darzustellen, greifen wir noch 
einmal auf die Beschreibung des Klagemechanismus im ersten Teil zurück. Wir 
symbolisieren die Triangulierung der drei Akteure des KE durch ein gleichseiti­
ges Dreiecks und tragen deren Siglen an den drei Winkelspitzen ab: Ich, Ani 
 Wir versetzen das Dreieck zudem in .(ה) und JHWH (צ) die Feinde, Zarim ,(א)
ein kreisrundes Zifferblatt, um die Positionswechsel anzuzeigen. Das KE re­
agiert auf einen Angriff gegen א, zu dem sich צ und ה aus der Sicht von א verab­
redet haben. Diese Ausgangsstellung bildet das Dreieck ab, das wie eine Pfeil­
spitze auf 6 Uhr gegen א, das Ziel und oft auch das ungenügend gesicherte Ein­
fallstor des Angriffs, gerichtet ist, und von der Grundlinie des Dreiecks aus von 
 einen א angetrieben wird. Der Gegenangriff des KE besteht darin, dass ה und צ
Umschwung herbeiführt, indem es ה durch eine Drehung um den Mittel- und 
Spiegelpunkt auf 4 Uhr zu sich nach unten zieht. Damit hat es sich selbst aus 
der Schusslinie und mit ה auf 8 Uhr auf eine gemeinsame Linie gegen צ ge­
bracht, der auf 12 Uhr zum Ziel von א und ה wird. Die 60°-Drehung des Drei­
ecks veranschaulicht die Umkehrung der Allianzen im Gebetskampf des KE. 

20 Das Unbehagen an dieser Einschaltung drückt R. Jakob Emden aus, der dem sephardischen 
Ritus folgt, der an dieser Stelle Psalm 20 einschaltet, Siddur Bejs Yaakov, hg. von Josef 
Schalom Weinfeld, 2. Bde., Jerusalem: Eshkol 1992, Bd. 1, 295f.

58 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Trägt man die beiden Positionen der Rotationspiegelung ab, dann entsteht das 
Bild von zwei sich durchdringenden Pfeilspitzen, jener Sechsstern also, der zu­
fälligerweise zum Emblem des jüdischen Volkes geworden ist. Wir kommen auf 
diese Geschichte am Schluss noch zurück.

Klagemechanismus, Grafik: Daniel Krochmalnik

Das Zifferblatt war nur ein Hilfsmittel der Darstellung, doch es passt auch gut 
zur verhandelten Sache, denn die Zeit ist ein entscheidender Faktor des KE. 
„Wie lange noch?“ (Ad Ana), so lautet die bange Frage des Beters (Ps 6,4). Der 
Petent könnte bald verschieden sein, der Kontrahent endgültig triumphieren, 
die Angelegenheit duldet keinen Aufschub – es eilt! Ps 13, das „Muster eines 
Klageliedes des Einzelnen’“ (Gunkel) fällt mit einer Ad-Ana-Anapher ins Haus.

1Dem Sangmeister. Psalm von David.
2Bis wann willst, Herr, mich immer vergessen,
Bis wann verbirgst Du dein Angesicht vor mir.
3Bis wann werde ich Sorgen hegen in meiner Seele,
mir Kummer täglich im Herzen sein,
Bis wann darf sich mein Feind über mich erheben. //
4Schau her!
antworte mir!
Herr, mein Gott!
Erleuchte meine Augen!
Damit ich nicht im Tod entschlafe,
5damit nicht mein Feind spricht: ‚ich habe ihn erledigt’,
damit meine Gegner nicht jubeln, wenn ich schwanke.
6Ich aber,
ich habe in deine Zuneigung vertraut,
Ausgelassen freut sich mein Herz über deine Hilfe.
Singen will ich zum Herrn,
denn er hat mir vergolten.

Fünf Verse (ohne Überschrift) – fünf Anrufe und Ad-Ana Klagen (V. 2–3)! Der 
Anrufer lässt nicht locker, er will sofort eine Antwort (V. 4), ansonsten drohten 
ihm Lebensgefahr und Niederlage (V. 5). Es ist Zeit für Gott zu handeln, so 
könnte man auch Psalm 119 paraphrasieren, denn sie brechen seinen Beter 

Abb. 1:

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 59

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(V. 126). Dieser Vers ist in der jüdischen Tradition zur allgemeinen Notstands-
Formel geworden.

Das Zifferblatt einer Uhr eignet sich besonders gut, um die Fünf-vor-Zwölf-
Situation, die synchronisierten Zeiger, um die dringend erbetene Kooperation 
zu symbolisieren. Fromme Gemüter empfinden die Zudringlichkeit von KE 
wie Psalm 13 als Unverschämtheit. Ihnen antwortet der große katholische Psal­
menausleger, Erich Zenger: „Die ‚Bis wann …?’-Frage ist eine Absage an alle 
Formen von Masochismus und von frömmelnder Vereinnahmung der Leiden­
den für theologisch und mild-pastoralen Schmalz.“21 Die Rabbinen haben die 
„Frechheit gegen den Himmel“ auch nicht sonderlich geschätzt, aber sie haben 
sie entschuldigt. In Bezug auf den „Tadler Gottes“ (Hi 40,2) heißt es im Talmud, 
„dass ein Mensch für Äußerungen in seinem Schmerze nicht verantwortlich 
gemacht werden könne“ (bBBa 16b).

Uns ist natürlich bekannt, dass der Davidstern ein Spätling in der jüdischen 
Symbolik ist und eine Zurückführung auf die Psalmen ein glatter Anachronis­
mus wäre. Eigentlich heißt das Symbol „Davidschild“ (Magen David), eine 
Bezeichnung, welche allerdings aus den Psalmen hergeleitet werden kann. In 
Psalm 3 spricht David Gott erstmals im Psalter als „Schild“ (Magen, V. 3) an, 
und dann sehr oft.22 Der Gottesschild hat eine Schutzfunktion, David kann sich 
dahinter „bergen“ (Chassah).23 Der als Magen David bezeichnete Sechsstern 
taucht in den jüdischen Quellen hingegen erst im Mittelalter auf, und zwar 
in einem Zauberbuch. Das in einem Bannkreis eingeschriebene Hexagramm 
wird als Amulett zum Schutz vor Dämonen empfohlen. Das erste Beispiel dafür 
finden wir im Sefer Rasiel aus dem 13. Jh., das ganz am Anfang des 18. Jh. 
gedruckt wurde und seither pausenlos nachgedruckt und im Sedezformat als 
Feuerschutz an jüdische Wohnungstüren geheftet wird.24 Natürlich findet sich 
das Hexagramm im Mittelalter auch in nichtjüdischen Quellen, so z.B. in der 
cusanischen Figura paradigmatica.25 Erst der Zionismus hat den Davidstern 
zum nationalen Symbol erhoben, Herzl sah in seinen zwölf Ecken ein Abbild 
der Sitz- und Marschordnung der 12 Stämme Israels in der Wüste (Num 2 
und 10). Nachdem die Nationalsozialisten den Davidstern mit dem Gelben 
Fleck zum „Judenstern“ verschmolzen und zum Stigma der Juden unter ihrer 
Herrschaft gemacht hatten, wurde er nach dem Ende des Holocaust zum Sym­

21 Zenger, Psalmen, Bd. 1, 78.
22 Ps 3,4; 5,13; 7,11; 18,3.31.36; 28,7; 35,2; 91,4; vgl. Othmar Keel, Die Welt der altorientalischen 

Bildsymbolik und das Alte Testament. Am Beispiel der Psalmen, Köln 1972, 201. Zenger, 
Psalmen, Bd. 4, 21ff.

23 Ps 2,12; 5,12; 7,11; 11,1; 16,1; 18,31; 31, 2.20; 34,23; 57,1.
24 S. Sefer Rasiel, Nachdruck der Ausgabe des Israel Hopstein, Maggid von Koschnitz, Jerusalem 

1977, 49–50b.
25 De coniecturis I, 9, 42; Nikolaus von Kues, Philosophisch-Theologische Werke (Lat.-Dtsch.), 

Bd. 2, Hamburg 2002, 49. Die Figura P findet sich in der aufklappbaren Tafel am Schluss des 
Buches.

60 DANIEL KROCHMALNIK

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bol der Auferstehung des jüdischen Volkes aus der buchstäblichen Asche und 
zum Zeichen der Hoffnung (HaTikwa).26 Es ist darum ein glücklicher Zufall, 
dass der Davidstern als paradigmatische Figur der KE Davids ausgemacht 
werden kann. Heute ist das blauweiße israelische Banner leider wieder zum 
Hassobjekt der Antizionisten aller Länder geworden. Wir erwidern, was der 
Zionist Robert Weltsch schon im April 1933 schrieb: „Tragt ihn mit Stolz (…).“27

26 Gershom Scholem, Das Davidschild. Geschichte eines Symbols (1948), in: Ders., Judaica I, 
6. Aufl., Frankfurt/M 1997, 75–118.

27 Jüdische Rundschau 38.27/1933, 1.

HOFFNUNGSSTERN ZUR GESTALT DES KLAGELIEDS 61

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783987402043-47 - am 27.01.2026, 18:20:41. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783987402043-47
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

