ANTHROPOLOGISCHE PERSPEKTIVEN AUF KONFLIKT'

Georg Elwert

Konflikt ist soziales Handeln, das auf der Wahrnehmung von teilweise in-
kompatiblen Interessen oder Intentionen zweier oder mehrerer Personen ba-
siert. Die Wahrnehmung der unvereinbaren Interessen muss nicht notwendi-
gerweise von beiden Seiten geteilt werden. Formulierungen von Interessen
und Intentionen sind notwendigerweise kulturell gebunden und konnen auch
innerhalb einer Kultur Gegenstand der Auslegung sein. Fiir analytische Zwe-
cke bleiben Konzeptionen von Intention und Interesse hédufig Projektionen.
Was vom Beobachter als Interesse oder Intention verstanden werden kann,
muss unter Beriicksichtigung des Kontexts geklart werden. Es muss jedoch in
der Beobachtung von Aussagen oder von Handlungsketten begriindet sein, die
offen ist fiir Operationalisierung und Falsifikation. Des Weiteren bendtigt die
Wahrnehmung von Konflikt nicht notwendigerweise reale Intentionen oder
reale Personen, um Handlung hervorzubringen. Die Annahme von Hexerei
z.B. kann Fehden generieren.

Ziele einer anthropologischen Theorie des Konfliktes

¢ Eine anthropologische Konflikttheorie kann zur Erklarung von Gewalt
beitragen. Konflikt ist jedoch nicht das einzige Element, das zur Erkla-
rung von Gewalt beitragen kann. Gewalt kann z.B. als starker symboli-
scher Marker bei Ritualen notwendig sein. Eine anthropologische The-
orie der Konflikte muss jedoch vor einem populdren Gebrauch ge-
schiitzt werden, der annimmt, dass jeder ,,Konflikt gewalttétig sein
muss.

e Sie kann zu einer Theorie der Anziehung oder Verlagerung von Emoti-
onen beitragen. Hass gegen Feinde z.B. ist nicht etwas Natiirliches,
sondern das Ergebnis spezifischer Konstruktionen von Konflikt.

¢ Die Konflikttheorie konkurriert mit kulturalistischen Ansétzen als eine
Erklarung von sozialem Zusammenhalt. Verschiedene Formen der
Konfliktregulierung kdnnen die relative Intensitét eines Konfliktes zwi-

1 Aus dem Englischen von Karola Kretschmer-Elwert.

26

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTHROPOLOGISCHE PERSPEKTIVEN AUF KONFLIKT

schen Personen reduzieren und somit Treue zu dem System oder der
Organisation schaffen, die fiir die Konfliktregulierung zusténdig ist.

¢ Eine anthropologische Konflikttheorie trigt wesentlich zur Theorie der
sozialen Evolution bei. Die Art und Weise, in der eine Gesellschaft
Konflikte reguliert, dient auch als Mittel fiir die Selektion von Alterna-
tiven fiir ihre Zukunft.

Die Geschichte der anthropologischen Konflikttheorie

Die anthropologische Konfliktforschung ist die Geschichte vieler verlorener
Hoffnungen und weniger Resultate. Es war eine klassische Uberzeugung (zu-
riickgehend auf Thomas Hobbes), dass ein ,,primitiver* oder ,,natiirlicher” Ge-
sellschaftszustand durch allgegenwirtige Gewalt gekennzeichnet sei. Konrad
Lorenz (1966) schlug ein biologisches Paradigma vor, das von einer geneti-
schen Programmierung fiir Gewalt ausging. Dem hat Ashley Montagu (1968)
iiberzeugend widersprochen. Denn wir finden eine breite Varianz von Verhal-
ten in potenziell konfliktiven Situationen in allen verschiedenen Formen
menschlicher sozialer Organisation. Wenn etwas genetisch kodiert ist, ist es
zweierlei: einerseits ein Potenzial fiir Aggression und andererseits ein Poten-
zial fiir Flucht und Konfliktmeidung.

Verschiedene Typen gewalttitiger Konflikte wurden (sogar von Mali-
nowski 1941) mit unterschiedlichen ,kulturellen Niveaus® assoziiert. Es wur-
de im Gegensatz zu den Hobbesianischen Ansdtzen argumentiert, dass es auf
den friiheren Niveaus weniger Gewalt géibe. Manche Autoren (z.B. Chagnon
1968) nahmen an, dass fiir diese Gesellschaften ein spezifischer Typ von Res-
sourcenkonkurrenz ein starkes Motiv fiir Konflikt bilde (dagegen Hallpike
1973). Helbling (1999) hat jedoch gezeigt, dass das Vorkommen und die In-
tensitdt von Konflikt nicht direkt mit unterschiedlichen Typen von sozialer
Organisation korreliert sind, sondern eher mit der Bevolkerungsdichte eines
bestimmten Typs von Sozialorganisation. So kdnnen Gesellschaften, die den
Schwendbau praktizieren, ebenso wie Jager- und Sammlergesellschaften ein
hohes Konfliktvorkommen zeigen, wenn sie mit hoher Bevolkerungsdichte
konfrontiert sind.

Marcel Mauss (1923/1924) entwickelte seine Theorie des Gabentauschs
(,,Die Gabe*), um eine Theorie des Friedens zur Verfiigung zu stellen. Re-
ziprozititsbeziehungen, die als Basis fiir den Tausch, Marktbeziehungen ein-
geschlossen, dienen, sind dennoch mit kriegerischen Beziehungen kompatibel.
Polanyi (1968) belegte dies am Beispiel der saisonalen Kriegsziige des Konig-
reiches Dahomey in Westafrika.

Fiir lange Zeit war eine der prominentesten anthropologischen Konflikt-
theorien die von Max Gluckman (1956). Er stellte die These auf, dass die viel-
faltigen sich tiberschneidenden Beziehungen den Ausbruch von Konflikten
verhindern oder mindern wiirden, weil die potenziellen Feinde gleichzeitig
auch immer indirekt miteinander durch Allianzen verbunden wiren. Hallpike

27

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG ELWERT

(1977, siche auch Schlee 2000) hat jedoch gezeigt, dass sich liberschneidende
Beziehungen auch als Organisationsform von Konkurrenz operieren und somit
Konflikt begiinstigen kdnnen.

Sahlins’ Studie (1961) iiber die Tiv in Nigeria, den ,,Lineages mit rduberi-
scher Expansion®, suggerierte, dass genealogische Néahe gewalttitige Konflik-
te generell unwahrscheinlich mache. Barths Studie iiber die Swat Pathanen
(1959) hat jedoch gezeigt, dass dieses Muster noch nicht einmal fiir Lineage-
Gesellschaften generalisiert werden kann. Konfrontation kann sich auch gegen
den engsten Konkurrenten ergeben, auch dann, wenn die betreffenden Kont-
rahenten eng miteinander verwandt sind.

Eine dauerhafte Leistung der Anthropologie stellt Sumners (1911) Ethno-
zentrismustheorie dar. Er arbeitete friih heraus, wie die Organisation von Ge-
walt die Definition von Grenzen erfordert. Leach (1965) fligte dem trocken
hinzu, dass Toten das machtvollste Instrument der Zuordnungen darstelle —
fiir die Uberlebenden.

Ein anderes Ergebnis der anthropologischen Konflikttheorie, welches
nicht so einfach einem einzelnen Namen zugeordnet werden kann, ist die Be-
obachtung, dass Eigenschaften der sozialen Organisation einen stirkeren Ein-
fluss als Technologie darauf haben, welche Konfliktsstrategien erfolgreich
sind. Obwohl friithe historische Beitrdge stark auf der Wirkung des Pfeiles,
dem Einsatz von Pferden und Feuerwaffen oder viel stirker noch von Bom-
benflugzeugen insistierten, haben spatere Forschungen dagegen die Organisa-
tion des Zugangs zu Technologie, die Weitergabe von Wissen, das Training
von bestimmten Féhigkeiten und nicht zuletzt die soziale Organisation der Ri-
sikowahrnehmung betont. So erfordern gewaltsame Konflikte, dass Risiken
und potenzielle Vorteile abgewogen werden; diejenige Strategie, die dies er-
folgreich vermag und vermittelt, wird auch die erfolgreichere Konfliktstrate-
gie sein.

Methodologische Probleme der Konfliktforschung

Damit menschliches Handeln als konfliktives Handeln interpretiert wird, miis-
sen bestimmte, vorher festgelegte Muster erfiillt werden. Die Wahrnehmung
dieser Muster bedeutet auch, dass zufélliges Handeln ohne konfliktive Intenti-
onen wahrscheinlich als konfliktiv interpretiert wird, wenn es verletzend ist
und eine Intention hinein interpretiert werden kann.

Gesellschaften tendieren dazu, Konflikte als unvorhersehbar oder sogar als
chaotisch darzustellen. In der Selbstdarstellung von Gesellschaften ist Kon-
flikt manchmal sogar ausgeschlossen. Konflikt kann als bose oder als psycho-
logisches, und nicht als soziales Phdnomen dargestellt werden. Je weniger
Konflikte ,,normalisiert”, das heillt mit niedriger Intensitét institutionalisiert
sind, umso gréBere Probleme wird ein Feldforscher haben, wenn er versucht,
etwas iiber bestehende Konflikte oder {iber die Muster ihrer Organisation und
ihrer Losungsstrategien zu erfahren. Vorhandene Konflikte konnen geleugnet,

28

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTHROPOLOGISCHE PERSPEKTIVEN AUF KONFLIKT

und gruppeninterne Konflikte konnen hinter Konflikten mit Auflenseitern ver-
steckt werden.

Konflikte als eingebettetes soziales Handeln

Der populédren Sichtweise auf Konflikte als chaotisch und ungeordnet, wurde
von der Anthropologie widersprochen. Das Bild von Chaos ist jedoch auf Er-
fahrung gegriindet. Erfolgreiches Konfliktmanagement im Sinne der Handeln-
den erfordert Uberraschung, die den Eindruck von Unvorhersehbarkeit schaf-
fen kann. Konflikte folgen jedoch meist sozial geordneten Pfaden. Wie im
Fall von Lawinenabgéngen sind der genaue Zeitpunkt und die Stirke schwer
vorher zu bestimmen. Man kennt jedoch die Umgebung, in der sie stattfinden,
und man weil3, welche Wege sie einschlagen. Die Anthropologie hat gezeigt,
dass sogar gewaltsame Konflikte kulturell kodierten Mustern folgen und insti-
tutionalisierte Formen haben, und dass ihre Erscheinungsform kontrolliert und
gelenkt ist. Dies wurde soziale Einbettung genannt (Elwert 1999). Unter Ein-
bettung versteht man das Ensemble von moralischen Werten, Normen und in-
stitutionalisierten Arrangements, die bestimmte Handlungstypen begrenzen
und gleichzeitig das Ergebnis dieser Handlung berechenbar machen. Die Tat-
sache, dass Konflikte sowohl iiber kontrollierte und vorhersagbare Aspekte als
auch iiber ein Element von Uberraschung verfiigen, gibt ihnen eine hybride
Struktur. Deshalb kdnnte man von partieller Einbettung sprechen.

Charakteristisch fiir Konfliktsituationen ist, dass einer der Akteure {iber
einen relativ autonomen Zeitgebrauch verfiigt. Das Ergebnis von Konflikten
ist bezogen auf die relativen Gewinne und Verluste unvorhersehbar. Auf der
anderen Seite schaffen Gesellschaften durch Routinen und Normen auch Vor-
hersehbarkeit, welche die Austragung von Konflikten kanalisiert. Normen, als
ein Mittel von Konfliktkanalisation, haben eine stirkere Wirkung als blof3e
Routinen, sind aber gleichzeitig weitaus unflexibler als Routinen. Ein Charak-
teristikum sozialer Normen ist deshalb, dass sie unterlaufen werden: Man soll-
te daher nicht erwarten, dass Normen, die Konflikte regulieren, zu hundert
Prozent eingehalten werden.

Der Normenbegriff erlaubt es uns, Normkonflikte und Akteurskonflikte zu
unterscheiden. In Normkonflikten verletzt eine Person oder Gruppe Normen,
indem sie gegen die Rechte einer Person oder einer Gruppe verstofit. In Ak-
teurskonflikten treffen Individuen oder Gruppen aufeinander und versuchen,
sich gegenseitig auf einem Handlungsfeld zu verletzen, das iiber normativ de-
finierte Grenzen verfiigt, in dem jedoch keine der Seiten Normen in Anspruch
nehmen kann, um ihre Ziele und ihr Handeln zu rechtfertigen.

29

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG ELWERT

Formen von Akteurskonflikten

Die Vielfalt von Begriffen, die Konflikte beschreiben (Krieg, Genozid, Kon-
kurrenz, Fehde, Schlacht etc.) kdnnen in einem Feld mit vier Polen geordnet
werden (siehe Abbildung 1).

mehr Gewalt weniger Gewalt
stirkere Einbettung Kriegerisch Verfahren
schwiichere Einbettung Zerstérung Meidung

Abbildung 1: Das Feld der vier Pole

Von Polen zu sprechen bedeutet, dass die empirischen Beispiele und emischen
Kategorien zwischen diese abstrakten Kategorien positioniert werden kénnen.
Die Kriterien sind mehr oder weniger Gewalt und stirkere oder schwéchere
Einbettung. Die Kategorie ,kriegerisch umfasst sowohl Fehde als auch
Krieg. Krieg ist ein gewaltsamer Konflikt, der physische Risiken impliziert,
aber durch einige Regeln begrenzt wird. Die Fehde ist definiert als ein gewalt-
samer Konflikt, in welchem die potenziellen Opfer, der Ort und der Zeitpunkt
des Konfliktes sowie die erlaubten Waffen eine Sache von bindendem Einver-
nehmen sind. Ein notwendiges Kriterium der Fehde ist, dass die Mittel, den
Konflikt zu beenden, Teil der Vereinbarung sind. Sie ist somit stdrker einge-
bettet und generell auch weniger gewaltsam als Kriege. Fehde und Konkur-
renzkampf kénnen nicht klar getrennt werden; sie haben einen flieBenden U-
bergang. Konkurrenzkampf sollte jedoch als Teil von Verfahren gesehen wer-
den. VerfahrensméBig organisierter Konkurrenzkampf, der in abstrakten Pa-
rametern (z.B. Geld oder Geschwindigkeit) gemessen wird, erlaubt einen kon-
tinuierlichen Konflikt ohne Gewalt.

Im Gegensatz zur Rechtssoziologie, die Verfahren als eine spezifische —
ritualisierte — Form definiert, kann sich die Anthropologie als vergleichende
Wissenschaft nicht allein auf emische Begriffe verlassen, die durch die Akteu-
re definiert werden. Ein anthropologischer Begriff von Verfahren muss des-
halb die von Luhmann (1969) formulierten Vorschlidge zur Definition von
Verfahren aufgreifen. Verfahren sind von téglichen Interaktionen durch ihre
Form und ihre geordneten Sequenzen zu unterscheiden. Wéhrend eines Ver-
fahrens werden einige Machtdifferenziale auller Kraft gesetzt. Es kann wéh-
rend eines Verfahrens z.B. ausgeschlossen werden, dass eine stdrkere Person
eine schwachere physisch verletzt. Ein weiteres Definitionskriterium ist auch,
dass das Ergebnis eines Verfahrens Konsequenzen fiir das Handeln hat. Ein
Vorgang sollte nur dann Verfahren genannt werden, wenn sein Abschluss
sinnvolle Konsequenzen fiir Handeln zur Folge hat. Wer von dem Ergebnis
profitiert, ist freilich prinzipiell offen. Anhidngige Verfahren, welche die ritu-
elle Form eines Verfahrens einhalten, aber nie zum Abschluss mit Konse-
quenzen kommen, miissen von abgeschlossenen Verfahren unterschieden

30

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTHROPOLOGISCHE PERSPEKTIVEN AUF KONFLIKT

werden. In diesem Sinn ist das anhéngige Verfahren kein Weg der Konfliktl5-
sung, sondern eine Methode der Konfliktperpetuierung. Anhéngige Verfahren
konnen ein hohes Argernispotenzial haben und sind deshalb eher den kriegeri-
schen Formen mit reduzierter Gewalt zuzuordnen. Wahlen, Gerichtsverfahren
und Auktionen kénnen auch als Verfahren zur Konfliktldsung betrachtet wer-
den.

Zerstorung (z.B. Genozid) unterscheidet sich von kriegerischen Handlun-
gen dadurch, dass ihr Ziel die totale Ausléschung des Anderen ist. Hier gibt es
keine beide Partner bindende Ubereinkunft. Trotzdem folgt die Zerstérung der
anderen Seite kulturell kodierten Mustern. Es gibt keine menschliche Gesell-
schaft, die das Toten erlaubt, ohne gleichzeitig Regeln fiir ,richtiges* Toten
aufzustellen.

Meidung als Konfliktstrategie ist in Konflikttheorien selten beriicksichtigt
worden (Radcliffe-Brown 1952). Um jedoch eine vollstindige Begriffsstruk-
tur zu erhalten, miissen wir auch diesen ,,Null-Fall“ in Erwigung ziehen. In
manchen Gesellschaften ist die Meidung der dominante Modus, mit Konflik-
ten umzugehen (vgl. Elwert 2001 zu den Byalebe in Westafrika). Dort, wo
Meidung als Konfliktaustragungsstrategie dominant ist, ist es wahrscheinlich,
dass, wenn sie versagt, Zerstdrung an ihre Stelle tritt. Die Institutionalisierung
von Verfahren in Situationen, in denen Meidung der dominante Modus ist, ist
unwahrscheinlich.

Der normative Konflikt

Ein normativer Konflikt besteht dann, wenn das Handeln einer Person gegen-
iiber anderen oder gegeniiber einer Sache, die fiir andere Bedeutung hat, Nor-
men verletzt. Dabei geht es um Normen im engen Sinne, also solche Gebote,
mit denen Kontrolle und Sanktionen einhergehen. Verbote und Vorschriften,
die nicht an Sanktionen gekoppelt sind, sind moralische Werte und keine
Normen im engen Sinne. Diese Definition unterscheidet sich von emischen
Definitionen. Generell gibt es mehr Vorschriften und Verbote, welche als
,Normen“ angesehen werden, als solche, deren Ubertretung wirklich verfolgt
und sanktioniert wird. Kontrolle bzw. Uberwachung und monitoring ist not-
wendig, um ein Sanktionspotenzial zu schaffen. In einigen Gesellschaften
wird diese Kontrolle Spezialisten oder Personen tibertragen, die mit dahinge-
henden Kompetenzen ausgestattet sind.

Reaktionen auf NormenverstoBe decken ein weites Spektrum ab. In staat-
lich verfassten Gesellschaften ist die dominierende Reaktion die Sanktion
durch einen zentralisierten Apparat, die Zwangsgewalt. Eine andere Losung
stellt der ,,Sanktionsdienst® dar. In staatlich verfassten Gesellschaften kann
dieser parallel zur Zentralgewalt operieren, z.B. bei der Mafia (Krauthausen
1997); er wird dann héufig als illegitim betrachtet. In Gesellschaften ohne
Staat konnen diese Sanktionsdienste durch Spezialisten ausgeiibt werden, die
als Korporationen, Altersgruppen oder Geheimgesellschaften organisiert sind.

31

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG ELWERT

Eine dritte Option ist die Selbsthilfe, die eine Form &hnlich der Fehde anneh-
men kann (Spittler 1980). Selbsthilfe erfordert ein breiteres Einverstindnis
dartiber, dass eine Norm verletzt wurde. Dieses Einverstindnis kann z.B. in
einer Gerichtsverhandlung etabliert werden, welche die Opfer der Normver-
letzung dazu berechtigt, selbst Maflnahmen zu ergreifen oder zu diesem
Zweck andere anzustellen (vgl. Wiirth 2001 zu den Shari’a Gerichtsverhand-
lungen in Jemen). Eine vierte Option, die nicht iibersehen werden darf, ist, die
Normverletzung zu ignorieren. Dies ist eine hdufige Losung, wenn es weder
starke Zentralinstanzen noch Sanktionsdienste gibt und wenn die Grenze zwi-
schen Akteurs- und Normkonflikt unscharf ist.

Sanktionen kdnnen nicht nur physische Beeintrachtigungen (wie korperli-
che Verletzung, Verstimmelung, Bewegungseinschrinkung oder materielle
und 6konomische Strafen), sondern auch Statusverlust und Rufschiddigung
umfassen. Die Reputationssanktion ist in solchen Kontexten iiblich, in wel-
chen eine Person den Kontakt zum Opfer oder den Richtern nicht vermeiden
kann. Da Gesellschaften jedoch nie homogen sind, miissen Teilgruppen ein-
zelne Normen nicht teilen (Pospisil 1958). Die Reputationssanktion ist dann in
ihrer Wirksambkeit begrenzt. Die Redundanz sich iiberschneidender Referenz-
gruppen, mit jeweils eigener Sanktionsfahigkeit, kann damit umgehen (Elwert
1980).

Der normative Konflikt ist ein Prozess von zwei Schritten. Der erste
Schritt besteht in dem NormenverstoB3, der zweite im Sanktionsprozess. Dass
der Normenverstof3 ein Verstof} ist, wird definitiv erst nach dem Sanktions-
prozess deutlich. Das Ergebnis des Sanktionsprozesses kann prompt (z.B.
Lynch-Justiz) oder prozesshaft sein. Alle menschlichen Gesellschaften — nicht
nur die ,,modernen* — kennen den Vorteil prozesshafter Sanktionen gegeniiber
den sofortigen. Wahrheitsfindung kann eine Sache von Aushandlung sein,
insbesondere wenn iiber Situationsinterpretationen und Normbriiche mangeln-
des Einverstiandnis herrscht. Die Zeit, die charakteristischer Weise in Prozesse
investiert wird, erlaubt es, Informationen zu iiberpriifen und Emotionen ab-
kiihlen zu lassen. Verfahren konnen allerdings auch dazu benutzt werden, um
die Vielzahl von Wahrnehmungen eines Konflikts auf die Durchsetzung einer
Wahrnehmung und einer etablierten Wahrheit hin zu steuern und kénnen auch
Emotionen so anheizen, dass Sanktionen wahrscheinlicher oder gewalttitiger
werden.

Die Anziehung und die Verlagerung von Emotionen

Die populédre Sichtweise, dass Konflikte durch Emotionen motiviert sind,
kann von der Anthropologie nicht bestétigt werden. Menschen reagieren we-
niger auf Emotionen als auf angenommene oder wahrgenommene Handlungs-
ziele. Die Reaktion auf eine Konfliktsituation hat hohere strategische Qualita-
ten, wenn sie auf kiihler Kalkulation und nicht auf Emotionen basiert. Emoti-

32

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTHROPOLOGISCHE PERSPEKTIVEN AUF KONFLIKT

onen zu ,zeigen“, kann dennoch sehr wichtig sein, um Handlung in einer
Konfliktsituation zu legitimieren oder um den Gegner zu beeindrucken.

Handlungen in Konflikten koénnen jedoch Emotionen hervorrufen. Dies
korreliert mit einem Wandel in den Relevanzstrukturen und kann dazu beitra-
gen, die Ressourcen im Konflikt zu konzentrieren. Akteurskonflikte rufen
starke Emotionen hervor, umso stirker, wenn Gewalt beteiligt ist. In der Be-
handlung von Konflikten durch Verfahren, insbesondere in normativen Kon-
flikten konnen Emotionen weniger intensiv sein. Sie erscheinen vergleichs-
weise losgelost oder verlagert. Eine Gesellschaft, die normativen Konflikten
den Vorzug gibt, und die Verfahren privilegiert, lasst die Verlagerung von
Emotionen zu. Eine literarische Darstellung von Konflikten oder sportliche
Wettkdmpfe — eine Konfliktform, die geringere Auswirkungen auf personliche
Lebensziele hat — konnen dann stirkere Emotionen hervorrufen als gelebte
Konflikte.

Konfliktmotive

Wir kénnen drei Kategorien von Motiven unterscheiden: Ehre, Macht und ma-
terieller Gewinn. Jedes dieser Motive verfiigt {iber eine eigene Definition, wer
in der Konfliktsituation gewonnen hat. Was z.B. ein Auflenstehender als 6ko-
nomischen Verlust wahrnehmen kann, kann fiir Beteiligte als ein Zuwachs an
Prestige erscheinen. In den meisten Féllen iiberlappen sich jedoch die Motive
und erschweren es uns zu erkennen, wer der Gewinner ist. Es ist jedoch hilf-
reich, zwischen den verschiedenen Kategorien von Motiven zu unterscheiden,
um die Konsequenzen zu erkennen, die sich fiir die Organisation eines Kon-
fliktes daraus ergeben, welche Priorititen die Beteiligten setzen. Wenn die Eh-
re das Hauptziel ist — und noch mehr dann, wenn Ehre zugeschrieben wird,
indem eine tote Person zum Helden erklédrt wird — steigt die Risikobereit-
schaft. Dies kann in sich wiederholenden Kriegen miinden, denn neue Genera-
tionen bendtigen neues Prestige (vgl. Evans-Pritchard 1957 zu den Azande
Kriegen). Wenn das Ziel Macht bzw. die Kontrolle iiber Personen ist, muss
das Konfliktende das Gewaltpotential des Siegers {iber die Verlierer festigen.
Wenn das Ziel materielle Gewinne sind, so konnen diese in einen sich selbst
perpetuierenden Prozess reinvestiert werden, um in weiteren Konflikten noch
mehr zu verdienen.

Systeme der Blutfehde oder -rache sind héufig von Systemen der Ehrzu-
schreibung und Schande dominiert. Eine Person zu tdten, bedeutet Ehre.
Wenn die Totung nicht vergolten wird, entsteht Schande. Rache ,,wischt die
Schande weg* (Schwandner 1999) und stellt die Ehre wieder her.

Hinter dem Schleier ideologischer Motive verfolgen Kriegsherren haupt-
sdchlich 6konomische Vorteile, gleich ob die Mittel friedfertig oder gewaltta-
tig sind. Ohne die typischerweise friedliche Einbettung von Mérkten schafft
dieses unternehmerische Handeln einen Gewaltmarkt (Elwert 1999). Auch
wenn Kriegsherren in ihrer subjektiven Wahrnehmung keine 6konomischen

33

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG ELWERT

Ziele verfolgen, brauchen sie, um ihre Handlungen zu reproduzieren, Waffen
und Soldaten. Die Gewinne aus Raub, Erpressung, Geiselnahme, Zdllen und
Handel (in besonders teuren Giitern, wie wertvollen Metallen und Steinen,
Drogen und Waffen) miissen die Ausgaben decken und Profit abwerfen.

Gruppenkonflikte haben ihren Ursprung in Interessengegensitzen oder in
der Konstruktion derselben. Die Konstruktion von Interessengegensitzen
dient meist der endostrategischen Mobilisierung bzw. ist Strategie der Macht-
kontrolle innerhalb einer Gruppe. Dabei wird der Auflenkonflikt angeheizt,
um die Gruppe zusammenzuschweillen und zu homogenisieren. Damit werden
neue Normen oder neue Machtstrukturen durchgesetzt. Grenzen zu ,,den ande-
ren” werden gezogen oder betont. Endostrategische Mobilisierung ist das typi-
sche Instrument von aufstrebenden Eliten, die sich Macht aneignen wollen.
Sie stellen vielfach die herrschenden Eliten als Personen dar, welche die kol-
lektiven Interessen nicht hinreichend vertreten oder die sogar als Agenten fiir
die andere Partei fungierten.

Konfliktregulierung und sozialer Zusammenhalt

Auf den ersten Blick erscheint es paradox, die soziale Organisation von Kon-
flikt mit sozialem Zusammenhalt zu verkniipfen. Seit Anthropologen nicht
mehr daran glauben, dass es eine natiirliche Harmonie zwischen Menschen
gibt, konnen wir uns dem Gedanken nicht entziehen, dass die Normalisierung
und Institutionalisierung von Konflikten eine unabdingbare Voraussetzung fiir
sozialen Zusammenhalt ist. Gegenséitzliche Interessen sind zwischen Men-
schen allgegenwértig. Wenn es keine geregelten Methoden gibt, dies auszu-
driicken, werden zufdllige Konflikte, und in noch stirkerem Malle deren Mei-
dung die Chancen fiir Kooperation minimieren. Kooperation erfordert nicht
Konfliktunterdriickung, sondern berechenbare Moglichkeiten, Konflikte aus-
zudriicken und auszutragen. Weniger destruktive Formen des Konfliktes und
insbesondere solche Formen, welche die Interessen beider Seiten in die Form
eines Kompromisses giefen, fordern die Bereitschaft, Konflikte auszutragen.
Dies wird dadurch erméglicht, dass das geringere Risiko wahrend der Kon-
fliktaustragung die Voraussetzungen der Kooperation wihrend oder nach dem
Konflikt weniger bedroht. Deshalb kann die Institutionalisierung von Konflikt
die Inzidenz von Konflikten erh6hen, weil diese weniger gewalttdtig und so
auch weniger riskant fiir andere Lebensziele werden.

Eine soziale Gruppe mit einem gemeinsamen Bezug ist nicht notwendi-
gerweise eine ,,Konfliktgruppe®, innerhalb derer sich Gruppierungen bilden,
die gegeneinander agieren. Eine Konfliktgruppe zeichnet sich durch interne
Sanktionskapazitit aus. Ohne diese konnten gemeinsame Unternehmungen
von Trittbrettfahrern unterminiert werden, die den Nutzen aus den Siegen ge-
nieBen, aber das Risiko des Konfliktes selbst vermeiden wollen. Die Schaf-
fung einer solchen Sanktionskapazitit durch ein internes Sanktionssystem ist

34

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTHROPOLOGISCHE PERSPEKTIVEN AUF KONFLIKT

ein wichtiger Indikator fiir das Mobilisationspotenzial in Unruhen und Biir-
gerkriegen.

Wir kénnen beobachten, dass Wir-Gruppen, Organisationen oder Gesell-
schaften dazu tendieren, die Gewalt von internen Konflikten zu begrenzen und
einzudimmen. Diese Tendenz schafft jedoch kein verallgemeinerbares Mus-
ter. Die materiellen und immateriellen (wie z.B. Ehre) Ressourcen, die Koope-
ration schafft, konnen selbst zu weiteren Konflikten fithren. Deshalb kann in
Konflikten die Gewalt innerhalb von Gruppen stérker sein als zwischen unter-
schiedlichen Gruppen. Solange diese Konflikte nicht in eine systematische
Vernichtung eines Teils der Gruppe umschlagen, kann die Kohision dieser
Gruppen trotzdem aufrechterhalten bleiben.

Albert Hirschmans (1994) Beobachtungen iiber moderne Gesellschaften
konnen moglicherweise auf andere Gesellschaften iibertragen werden: Grup-
penzusammenhalt korreliert stark mit dem Zugang zu anerkannten Mitteln der
Konfliktregulierung. Geteilte kulturelle Werte, auch solche, die eine starke
emotionale Bindung herstellen, wie Sprache oder Religion, tragen weniger
dazu bei, sozialen Zusammenhalt zu erkldren als die Priasenz von Institutio-
nen, die eine Chance ermdglichen, die eigenen Interessen bei geringem Risiko
zu verfolgen. Aus anthropologischer Sicht muss man hinzufiigen, dass Ver-
fahren eine hohere Kohision schaffen als andere geregelte Konfliktlosungs-
strategien. Hirschman zeigte weiter, dass Verfahren, die Mehr-oder-weniger-
Losungen bevorzugen (in unserer Terminologie inkrementale Konfliktlosun-
gen), eine bessere Chance haben, Kohésion herzustellen als solche, mit Ent-
weder-oder-Stukturen (alternative Konfliktlosung). Der Kompromiss bertick-
sichtigt Interessen von beiden Seiten. Das vereinfacht die Identifikation mit
dem Ergebnis der Konfliktregulierung. Diese Sichtweise wird von der Anth-
ropologie auf moderne Gesellschaften angewendet. In einem Fall wurde ge-
zeigt, dass, unabhingig von kulturellen Parametern, wie Sprache oder Religi-
on, die Verhinderung von Zugang zu normativ regulierten Institutionen von
Konfliktlosung, Separatismus und Trennung hervorrufen (Elwert 1997). Fiir
afrikanische Staaten wurde gezeigt, dass der klassische Ziindfunke bei Biir-
gerkriegen der arbitrdre Gebrauch von Gewalt durch Staatsagenten ist (Wirz
1982).

Institutionen der Konfliktregulierung als
zentrale Determinanten sozialen Wandels

Nach Ralf Dahrendorf (1954) sind die Formen der Konfliktregulierung zentra-
le Marker fiir die unterschiedlichen Wege der sozialen Transformation. Haufig
(jedoch nicht immer oder ausschliefSlich) sichert die normative Struktur die
Reproduktion einer Gesellschaft und ihre Kontinuitét (oder Gleichformigkeit)
auf Zeit (Identitdt). Sozialer Wandel erfordert Briiche in der Reproduktion von
Gleichformigkeit. Er kann jedoch nicht nach dem Prinzip ,,alles ist mdglich®
vonstatten gehen, da dies das Ende der Reproduktion bedeuten und weiteren

35

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG ELWERT

Wandel unterminieren wiirde. Stimuli fiir Wandel, seien sie nun endogen oder
exogen, miissen als Alternativen von etwas behandelt werden und nicht als
unzusammenhingende Ereignisse. Alternativen sind niemals abstrakt, sie er-
fordern immer menschliche Intentionen. Indem sie Alternativen wahrnimmt
und auswidhlt, erhdlt die Organisation von sozialen Konflikten eine Schliissel-
rolle fiir sozialen Wandel.

Gesellschaften, die normativen Konflikten den Vorzug geben, erhdhen die
Vorhersehbarkeit des individuellen Handelns. Solange man die Normen be-
folgt, ist das Konfliktrisiko gemindert. Es erhoht sich dabei gleichzeitig die
Konfliktverarbeitungskapazitiat. Es gibt relativ weniger zufillige Konflikte,
und die Mdglichkeit, sich in geregelten Konflikten zu engagieren, wird gro-
Ber. Eine hohere Konfliktverarbeitungskapazitit bedeutet mehr Variation.
Wenn eine Gesellschaft diese Institutionen nicht nur beniitzt, um Gewinner
und Verlierer zu identifizieren, sondern auch, um einzelne Elemente sozialer
Ordnung, Formen des Konsums und neue Produkte menschlicher Aktivitét
auszuwdhlen, dann kann Innovation akzeptiert werden. Es ist die hohere Se-
lektivitit, welche die Angst vor Neuem reduziert.

Man kann jedoch nicht sagen, dass eine solche Gesellschaft ,,entwickelter
ist als andere. Abhdngig vom Typus der sozialen Umwelt erscheinen ver-
schiedene Typen der Konfliktregulierung als optimal angepasst (Hallpike
1973). Gesellschaften, die Meidung bevorzugen, finden sich unter den expan-
sivsten Typen von sozialer Organisation in einer Umgebung, die durch Raub,
besonders Sklavenraub, charakterisiert ist. Meidung produziert eine hohe
Streuung und verhindert somit Bevolkerungskonzentrationen, die notwendig
sind, um Sklavenraub zu einer profitablen Unternehmung zu machen, wie z.B.
in manchen Sahelregionen und im Sudan. An den Réindern aggressiver, impe-
rialistischer Staaten erscheinen zu Fehde neigende Gesellschaften als stabils-
tes Arrangement. Diese Gesellschaften bewahren sich intern ein hohes Maf} an
kriegerischen Kompetenzen, die auf diese imperialistischen Kréifte abschre-
ckend wirken, wie dies im Fall des Kaukasus oder einiger Balkanregionen ge-
zeigt werden kann. Wenn sich Gesellschaften mit den Mitteln des reziproken
Wettbewerbs ihrer Mérkte gegenseitig durchdringen, dann wird dieser Wett-
bewerb durch hohe Innovationskapazitit angestoBen. Gesellschaften, die zu
Verfahren neigen, erscheinen in diesem Punkt besonders stark, wie z.B. einige
mittelalterliche, orientalische und einige westliche Gesellschaften.

Literatur

Barth, Fredrik (1959): Political Leadership among the Swath Pathans, Lon-
don: Athlone.

Chagnon, Napoleon (1968): Yanomamo: The Fierce People, New York: Holt,
Rinehart & Winston.

36

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.


https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

ANTHROPOLOGISCHE PERSPEKTIVEN AUF KONFLIKT

Dahrendorf, Ralf (1954): ,,0ut of Utopia®“, in: The American Journal of Socio-
logy 64, S. 115-127 (auch in: Lewis Coser/Bernard Rosenberg (Hg.)
(1964): Sociological Theory: A Book of Readings, New York: Macmillan).

Elwert, Georg/Feuchtwang, Stephan/Neubert, Dieter (Hg.) (1999): Dynamics
of Violence. Processes of Escalation and De-Escalation in Violent Group
Conflicts, Berlin: Duncker & Humblot.

Elwert, Georg (1980): ,,Die Elemente der traditionellen Solidaritit”, in: Kél-
ner Zeitschrift fiir Soziologie 4, S. 681-704.

Elwert, Georg (1997): ,,Deutsche Nation“, in: Bernhard Schifers/Wolfgang
Zapf (Hg.), Zur Gesellschaft Deutschlands, Opladen: Leske & Budrich, S.
123-134.

Elwert, Georg (1999): ,Markets of Violence®, in: Georg Elwert/Stephan
Feuchtwang/Dieter Neubert (Hg.), Dynamics of Violence. Processes of Es-
calation and De-Escalation in Violent Group Conflicts, Berlin: Duncker &
Humblot, S. 85-102.

Elwert, Georg (2001): ,,Herausforderung durch das Fremde®, in: Wolfgang
Fikentscher (Hg.), Begegnungen und Konflikt — eine kulturanthropologi-
sche Bestandsaufnahme, Miinchen: Verlag der Bayerischen Akademie der
Wissenschaften, S. 132-144.

Evans-Pritchard, Edward (1957): ,,Azande Warfare®, in: Anthropos 52, S.
239-262.

Gluckman, Max (1973) [1956]: Custom and Conflict in Africa, Oxford:
Blackwell.

Hallpike, Christopher (1973): ,,Functionalist Interpretation of Primitive War-
fare®, in: Man 8, S. 451-470.

Hallpike, Christopher (1977): Bloodshed and Vengeance in the Papuan Moun-
tains, London, Oxford: University Press.

Helbling, Jirg (1999): ,,The Dynamics of War and Alliance among the Yano-
mami®, in: Georg Elwert/Stephan Feuchtwang/Dieter Neubert (Hg.), Dy-
namics of Violence, Berlin: Duncker & Humblot, S. 103-116.

Hirschman, Albert O. (1994): ,,Social Conflicts as Pillars of Democratic Mar-
ket Society*, in: Political Theory 22, S. 203-218.

Krauthausen, Ciro (1997): Moderne Gewalten. Organisierte Kriminalitdt in
Kolumbien und Italien, Frankfurt am Main: Campus.

Leach, Edmund (1965): ,,The Nature of War®“, in: Disarmament and Arms
Control 3, S. 165-183.

Lorenz, Konrad (1966): On aggression, New York: Harcourt, Brace & World.

Luhmann, Niklas (1969): Legitimation durch Verfahren, Neuwied am Rhein:
Luchterhand.

Malinowski, Bronislav (1941): ,,War — Past, Present and Future®, in: Jesse
Clarksen/ Thomas Cochrane (Hg.), War as a Social Institution. The
Historians Perspective, New York: Columbia University Press, S. 21-31.

Mauss, Marcel (1923/24): ,,Essai sur le don®, in: Année Sociologique (N.S.) 1,
S. 30-186.

37

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

GEORG ELWERT

Montagu, Ashley (Hg.) (1968): Man and Aggression, Oxford, New York: Ox-
ford University Press.

Polanyi, Karl (1966/1968): Dahomey and the Slave Trade, Seattle: The Uni-
versity of Washington Press.

Pospisil, Leopold (1958): Kapauku Papuans and their Law, New Haven: Yale
University Publications in Anthropology.

Radcliffe-Brown, Alfred (1952): Structure and Function in Primitive Society,
London: Cohen & West.

Sahlins, Marshall D. (1961): ,,The Segmentary Lineage: An Organization of
Predatory Expansion®, in: American Anthropologist 63, S. 322-345.

Schlee, Giinther (2000): ,Identititskontruktionen und Parteinahme: Uberle-
gungen zur Koflikttheorie®, in: Sociologus 1, S. 64-89.

Schwandner-Sievers, Stephanie (1999): ,Humiliation and Reconciliation in
Northern Albania. The Logics of Feuding in Symbolic and Diachronic Per-
spectives®, in: Georg Elwert/Stephan Feuchtwang/Dieter Neubert (Hg.),
Dynamics of Violence. Processes of Escalation and De-Escalation in Vio-
lent Group Conflicts, Berlin: Duncker & Humblot, S. 133-152.

Spittler, Gerd (1980): ,,Konfliktaustragung in akephalen Gesellschaften:
Selbsthilfe und Verhandlung®, in: Erhard Blankenburg et al. (Hg.), Alterna-
tive Rechtsformen und Alternativen zum Recht, Opladen: Westdeutscher
Verlag, S. 142-164.

Sumner, William (1911): War and other Essays, New Haven: Yale University
Press.

Wirz, Albert (1982): Krieg in Afrika — Die nachkolonialen Konflikte in Nige-
ria, Sudan, Tschad und Kongo, Wiesbaden: Steiner.

Wiirth, Anna (2001): As-Sari’a fi Bab al-Yaman. Recht, Richter und Rechts-
praxis, Berlin: Duncker & Humblot.

38

https://dol.org/1014361/6783839402719-001 - am 14.02.2028, 21:35:41.



https://doi.org/10.14361/9783839402719-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

