Maximilian Bergengruen

In einem »wachen Traumc«
Personlichkeitsspaltung und Damonologie in Hofmannsthals
»QOdipus und die Sphinx«

Vorab

Joséphin Péladans »(Edipe et le Sphinx«, Paris 1903, fillt Hugo von
Hofmannstahl 1904 in die Hinde und regt ihn sogleich zu einer freien
Ubersetzung an, die bald in ein eigenes Drama iibergeht: »Odipus
und die Sphinx« (ED 1905/1906). Anfangs plant Hofmannsthal eine
Odipus-Trilogie: Auf das Sphinx-Drama soll eine freie Ubersetzung
von Sophokles’ »Kénig Odipus« folgen, danach ein — in der Realitit
freilich nie tiber das Notizen-Stadium hinausgekommener — Einakter
mit den (wechselnden) Arbeitstiteln »Odipus — Greis«/»Des Odipus
Ende«/»Oidipus auf Kolonos«. Diesen Plan gibt Hofmannsthal im No-
vember 1905 auf,! da eine zeitnahe Urauffiihrung der Trilogie durch
Max Reinhardt in Berlin zunehmend unrealistischer wird.? Die Urauf-
fithrung von »Odipus und die Sphinx« findet dementsprechend ohne
die beiden anderen Dramen im Februar 1906 statt.

Ausgangspunkt meiner Lektiire von »Odipus und die Sphinx« ist
der Befund, dass die Figuren keine eigenstindigen Personen darstellen,
sondern tiber ihr Unbewusstes miteinander verbunden sind bzw.
ineinander {ibergehen. Dieser Befund lésst sich, in der Terminologie
der zeitgendssischen Psychiatrie gesprochen, als eine tiberindividuell
gedachte hysterische Dissoziation (1.), andererseits als >Dramatisierung«
von Erwin Rohdes Theorie des Dimons bzw. des Damonischen (2.)
analytisch konkretisieren. Die folgenden Uberlegungen sollen der
daraus entstehenden Dialogizitit, also der Korrespondenz zwischen

1 Vgl. die Ausfiihrungen des Herausgebers Nehring in SW VIII Dramen 6, S. 187-
202.

2 Vgl. Christoph Kénig, Traditionen, Traditionen. Hugo von Hofmannsthal schreibt
»Odipus und die Sphinx« fiir Max Reinhardt. In: Austriaca 18, 1993, S. 101-122.

In einem »wachen Traum« 121

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

der psychiatrischen und der metaphysischen Dimension des Dramas,
nachgehen.

I. Psychische Krankheit

Kreon, der sich anheischig macht, nach dem Tod seines Schwagers
Laios den Thron von Theben zu iibernehmen, ist krank, psychisch
krank. Also tut er, was viele Menschen tun, die sich in einer solchen
Situation befinden: Er sucht sich professionelle Hilfe. Der herbeigeru-
fene Magier kann die ihm zugedachte Rolle des Therapeuten anschei-
nend einnehmen; zumindest bescheinigt ihm Kreon das enthusiastisch,
wobei dieser Enthusiasmus vielleicht auch seinem dringenden Wunsch
nach Heilung geschuldet ist:

O, du bist groB, der meine Krankheit kennt
und hat mich nie gesehen! Magier,
befreie mir die Seele. (SW VIII Dramen 6, S. 48)

Mit diesen Worten ist nicht nur der Wunsch nach Gesundung, sondern
auch die Krankheit selbst beschrieben: Die Seele ist besetzt und muss
»befrei[t]« werden. Im Gesprich mit dem Magier formuliert Kreon nun
einen Verdacht, wer ihm die Seele besetzt: »es ist meine Schwester«. Jo-
kaste muss also seinen Vorstellungen zufolge angegangen werden, da-
mit »sie mir die Seele freigibt« (SW VIII Dramen 6, S. 48).

Wie kann aber ein Mensch die Seele des anderen besetzen? Kreon
macht verschiedene Anldufe, um dem Magier seinen psychischen Zu-
stand ndher zu beschreiben: »Sie ist der Damong, sagt er iiber seine
Schwester, »der mir die Seele aus dem Leib saugt« (SW VIII Dramen
6, S.48). Es sind also bei niherem Hinsehen zwei unterschiedliche,
wenngleich miteinander zusammenhingende Zustinde, unter denen
Kreon leidet: Seine Schwester hat ihm die eigene Seele (oder zumin-
dest deren Inhalt) geraubt bzw. ist dabei, dies zu tun (»saugt«); und zu-
gleich setzt sie sich bzw. etwas, das von ihr ausgeht, an diese Stelle (da-
von moéchte Kreon »befrei[t]« werden).

Kreons psychische Abwehrschwiche hat zur Folge, dass er die Herr-
schaft iiber seine Seele verliert oder zu verlieren droht. Darin stimmt
ihm der Magier in seiner Rolle als >Psychotherapeut< zu: »Es stiehlt

122 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dich von dir selber. Wo du bist, / dort bist du nicht« (SW VIII Dramen
6, S. 48), sagt er zu seinem >Patienten«. Kreons Gegenstrategie besteht
dementsprechend darin, den von der Schwester begonnenen Kampf
um die Oberherrschaft {iber seine (in einer Vorstufe erwigt Hofmanns-
thal auch: tiber ihre)? Seele anzunehmen und ihn, so zumindest seine
Hoffnung, letztlich zu gewinnen: »Die Kraft tiber Jokaste! [...| Womit
bezwing ich / die Schwester?« (SW VIII Dramen 6, S. 50), fragt er den
Magier. Dieser psychische Kampf ist als eine Art von Analogon zum
politischen Kampf iiber die Oberherrschaft von Theben zu verstehen,
was sich schon an einer Metapher des Magier-Therapeuten ablesen
lasst, der von der »Krongewalt der Seele« (SW VIII Dramen 6, S. 48;
Herv. M.B.) spricht. Analog dazu ist Kreon davon tiberzeugt, dass nur,
wenn die Schwester seine Seele »freigibt«, er endlich »Koénig werden«
kann (SW VIII Dramen 6, S. 48).4

Worin driickt sich aber die Besetzung der Seele aus? Der Angriff er-
folgt, wie im weiteren Gesprich deutlich wird, im Unbewussten, insbe-
sondere in Traum und Schlaf: Obwohl Kreon »die Augen / kaum zuge-
tan« hat, hat er »dennoch so maBlos widerlich getraumt« (SW VIII
Dramen 6, S. 52f.). Im Verlauf des Stiicks wird sich herausstellen, dass
er gezwungenermaBen von Odipus getraumt hat. Er war namlich »[s]o
etwas wie ein Diener / des neuen Mannes, der dann Kénig war« (SW
VIII Dramen 6, S. 53).

Doch stellen wir die Inhalte seines Traums ein wenig zuriick und
bleiben wir vorderhand bei dem psychischen Phinomen des gezwunge-
nen Triumens. Der Traum wirkt ndamlich auf die Gegenwart nach:

Bricht’ ich nur
den Ton aus meinem Ohr, mit dem ich ihm
entgegnete, ... ein ekler Ton (SW VIII Dramen 6, S. 53).

Der Schwester merkwiirdige Anwesenheit in seiner Seele driickt sich
also insbesondere in Traumen aus, deren Ursprung, wie Kreon gewahr
wird, nicht in ihm liegt; und genau das macht die vom Magier be-

3 »Vers6hn mir ihre Seele oder mach mich zum Herren iiber ihre Seele heute« (12 H
[Oktober 1905]; SW VIII Dramen 6, S. 381).

4+ Ahnlich in 12 H: »nun muss ich greifen kénnen nach der Krone / nun muss ich mei-
ne Traume von mir thun« (SW VIII Dramen 6, S. 380).

In einem »wachen Traum« 123

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schriebene Selbstentfremdung aus. Mit Shakespeare fragt der Thebe-
ner Kronpritendent: »wer bin ich, / wenn ich voll Stoff zu solchen
Traumen bin?« (SW VIII Dramen 6, S. 53).°

Kreon geht freilich nicht davon aus, dass Jokaste wirklich in ihm an-
wesend ist. Es ist vielmehr so, dass er sich nicht sicher, nicht abgedich-
tet gegeniiber ihrem psychischen Einfluss fiihlt.0 Ahnlich wie der Mys-
tiker, der in seiner Seele einen (wie es der um 1900 neben Meister Eck-
hard geschitzte mittelalterliche Mystiker Johannes Tauler’ genannt
hat) unendlichen »abgrinde<® spiirt, an dem seine Seele in Gott iiber-
geht, so fiihlt auch Kreon in sich einen »bodenlose[n] Abgrund / [...], der
die fahlen Triume mir gebiert« (SW VIII Dramen 6, S. 58; Herv. M.B.).

Das Stiick ist in Bezug auf die Genese und Symptomatik von Kreons
Krankheit sehr genau. Kreon kann deswegen von Jokaste iiber den Ab-
grund des Unbewussten heimgesucht werden, weil er, wie mehrfach im
Stiick betont wird, schwach ist. Antiope ruft dem Volk, das Kreon ger-
ne als Herrscher sihe, zu: »Den willst du haben, / den Schattenmann,
den Unhold okne Kraft?« (SW VIII Dramen 6, S. 82; Herv. M.B.). Dieser
Analyse wiirde Kreon keinesfalls widersprechen. Den Einsatz des
Volks fiir seine Throniibernahme wertet er zum Beispiel als einen »ver-
dammte[n] Widerhall« seiner eigenen »kraftlose/n] Wiinsche« (SW VIII

5 William Shakespeare, The Tempest. Hg. von David Lindley. Cambridge 2002, S. 191
(IV,1): »We are such stuff / As dreams are made on; and our little life / Is rounded with a
sleep«.

6 Die Traume des Dramas sind also nicht nur »koordiniert«, wie William H. Rey,
Weltentzweiung und Weltversshnung in Hofmannsthals Griechischen Dramen. Philadel-
phia 1962, S. 98, schreibt, sondern die Triumenden arbeiten an ihnen und ihrer Trans-
mission mit.

7 Vgl. zur Konjunktur mittelalterlicher Mystiker um 1900 Maximilian Bergengruen,
Mystik der Nerven, Hugo von Hofmannsthals literarische Epistemologie des Nicht-mehr-
Ich. Freiburg i.Br. 2010, S. 21-23.

8 Johannes Tauler, Die Predigten. Aus der Engelberger und Freiburger Handschrift
sowie aus Schmidts Abschriften der ehemaligen Straburger Handschriften. Hg. von Fer-
dinand Vetter. Berlin 1910, S. 201 (Herv. M.B.); vgl. zu diesem Begriff Louise Gnédinger,
Der Abgrund ruft dem Abgrund. Taulers Predigt Beati oculi (V 45). In: Das einig Ein.
Studien zur Theorie und Sprache der deutschen Mystik. Hg. von Alois M. Haas und
Heinrich Stirnimann. Fribourg 1980, S. 167-207. Auch Walter Jens, Hofmannsthal und
die Griechen. Tiibingen 1955, S. 80; 85, verweist auf eine mystische Néhe/Einheit der Fi-
guren.

124 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Dramen 6, S.63; Herv. M.B.).Y Dieser Kraftlosigkeit steht das psychi-
sche Naturell seiner Schwester gegeniiber, die Kreon als »ein[en] Di-
mon voll Kraft« (SW VIII Dramen 6, S. 63; Herv. M.B.) beschreibt. Jo-
kaste macht sich also die psychische Kraftlosigkeit ihres Bruders zu
Nutze. Sie spiirt, dass er unter einer »absence de résistance«,!’ wie das
Phinomen der psychischen Abwehrschwiche im Bereich des Unbe-
wussten in der zeitgendssischen Psychiatrie genannt wird, leidet — und
kann ihm dementsprechend iiber den genannten innerseelischen Ab-
grund Gedanken, Tone und Gefiihle, vor allem aber Traume schicken.

Das Stiick ist jedoch noch genauer; formuliert wird namlich auch
eine Anamnese und in ihr ein Grund, warum Kreon nicht die psychi-
sche Abwehrstirke besitzt, mit der er sich gegen den psychischen Ein-
fluss seiner Schwester wehren konnte: weil er in seiner Jugend psy-
chisch geschiddigt wurde. Es ist die Rede davon, dass er als ein Kind
seiner Schwester Jokaste und ihrem Mann Laios den Orakelspruch,
dass ihr Kind seinen Vater téten und seine Mutter heiraten werde,
tiberbringen musste; und zwar genau zu dem Zeitpunkt, da diese sich
anheischig machen, dieses Kind zu zeugen, nidmlich in der »Hochzeits-
nacht« (SW VIII Dramen 6, S. 49).

Die Botschaft wird von Kreon mit einer »gift’gen Salbe« verglichen,
die sich in die gerade gezeugte oder zu zeugende »Lebenssaat« fressen
sollte. Die damit beschriebene toxische Wirkung hat aber auch Auswir-
kungen auf den Uberbringer der Botschaft. Der Magier fragt, die Meta-
pher aufnehmend, »Zerfrall das Gift / des Kindes Seele? / Kreon: Ja du
fassest mich« (alle Zitate: SW VIII Dramen 6, S. 49). Die Metapher ist
mehr als vielsagend: Beschrieben wird anhand eines physischen ein
psychisches Trauma, an dem Laios, Jokaste, Odipus und Kreon glei-
chermalBen leiden.

9 Vgl. zum Antagonismus von Kreons Dekadenz und Odipus’ Vitalismus Dieter
Martin, Bruder Kreon. Zu Hofmannsthals Odipus und die Sphinx. In: Mehr Dionysos
als Apoll. Antiklassizistische Antike-Rezeption um 1900. Hg. von Achim Aurnhammer
und Thomas Pittrof. Frankfurt a.M. 2002, S. 333-362.

10 Auch Janet verwendet zur Beschreibung der fehlenden Abwehrstirke bzw. der Fi-
higkeit anderer, sich diese Abwehrschwiche zu Nutze zu machen, politische bzw. militi-
rische Vokabeln: »lutter«, »résister«, »commande[r|« etc. (Pierre Janet, Les obsessions et
la psychasthénie. Paris 1903, S. 312; 314).

In einem »wachen Traum« 125

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Aus Kreons Sicht mag es ndmlich scheinen, als ob nur derjenige,
dessen Seele nicht abwehrbereit ist, eine psychische Verletzung erlitten
hat, aber auch Jokaste, die psychische Angreiferin, begeht ihren An-
griff aus einer, genauer gesagt: der gleichen, Verletzung heraus. Nicht
ohne Grund sagt Teiresias {iber Odipus und seine Familie: »Sie konnen
nicht / mit ihrem Blut in ihrem Leibe hausen« (SW VIII Dramen 6,
S. 87). Auch wenn Jokaste nicht explizit als krank beschrieben wird (zu-
mindest nicht so krank wie ihr Bruder), so wird doch deutlich, dass
Kreons pathologisches Gefiihl der Besessenheit auf einem ebenfalls auf
Verletzungen beruhenden Zwang, die Seele des andern besitzen zu
miissen, vonseiten Jokastes beruht. Und beides hat seine Ursache im
Uberbringen des Orakels. Es geht also bei Kreons Krankheit, ja iiber-
haupt bei der Verbindung zwischen ihm, seiner Schwester und Odipus,
nicht um individuelle Verletzungen, sondern um ein Geflecht von Ver-
letzungen, das nicht vor den Grenzen des Ich oder der Subjektivitit
haltmacht.

Der Gedanke, das Modell der psychischen Dissoziation nicht allein
zur Entwicklung von Einzelfiguren, sondern, dariiber hinausgehend,
von Figurenkonstellationen zu entwickeln (wobei man sich iiberlegen
konnte, ob man aufgrund der Unabgeschlossenheit im Unbewussten
iiberhaupt noch von Figuren sprechen kann),!! ist das zentrale narrati-
ve und dramatische Movens in Hofmannsthals literarischem Schaffen
seit der Jahrhundertwende.!? Er hat diese Vorstellung jedoch nicht erst
in »Odipus und die Sphinx« entwickelt. Uber ekelerregende Triume
wie die, die Kreon heimsuchen, hatte bereits Klytimnestra in der
»Elektra« von 1903 geklagt:'3 »und dann schlaf’ ich / und trdume, triu-
me! Dafl mir in den Knochen das Mark sich 16st« (SW VII Dramen 5,
S.79). Elektras Mutter wird nidmlich ebenfalls von Trdumen heimge-
sucht, die ihr eine ruinése Zukunft verheilen bzw. eine solche generell

11 Zumindest ist es fraglich, ob man von »Figuren als Personen« mit einer vollumfing-
lichen »psychische[n] Konstitution« sprechen kann (vgl. Tilmann Képpe und Tom Kindt,
Erzihltheorie. Eine Einfithrung. Stuttgart 2014, S. 120f., mit Bezug auf Jens Eder, Die Fi-
gur im Film. Grundlagen der Figurenanalyse. Marburg 2008, S. 162-316).

12 Vgl. Bergengruen, Mystik der Nerven (wie Anm. 7).

3 Vgl. zum Zusammenhang der beiden Dramen Jens, Hofmannsthal und die Grie-
chen (wie Anm. 8), S. 74f.

126 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

absprechen. Als deren Urheberin geriert sich ganz ungeniert und zwei-
felsfrei ihre Tochter: »Ich! ich! / ich hab’ ihn ihr geschickt. Aus meiner
Brust / hab’ ich den Traum auf sie geschickt!« (SW VII Dramen 5,
S.73). Dieses Versenden der Triume wird, in den Augen Elektras, so
lange weitergehen, bis sich der Inhalt des Traums erfiillt hat: »Dannc,
so sagt sie ihrer Mutter, »trdumst du nimmermehr, dann brauche ich /
nicht mehr zu triumen« (SW VII Dramen 5, S.86). Der Inhalt der
Traume ist die Rache, genauer Elektras Verarbeitung des Traumas der
Vatertétung (an der wiederum alle anderen Figuren des Dramas betei-
ligt sind). Sie verbindet damit die Hoffnung, dass ihr Bruder »Orest,
von dem die Mutter unaufhérlich trdumt (SW VII Dramen 5, S.73),
die ersehnte Rache durchfiihren moge.

Es ist offensichtlich, dass beide Dramen, also »Elektra« und »Odipus
und die Sphinx«, auf einem psychiatrischen Grundgeriist aufbauen,
das zu errichten Hofmannsthal aufgrund seiner nach der Jahrhundert-
wende neu einsetzenden, insbesondere durch Hermann Bahr vermittel-
ten'* Lektiire psychiatrischer Texte in der Lage war. Grundlage ist,
wenn man es mit Charcots Begriffen ausdriicken wollte, der Begriff
der »traumatischen Hysterie« (»hystéro-traumatisme), also die Vorstel-
lung, dass Hysterie aufgrund eines psychischen Traumas entsteht; und
dies durch einen Akt von »Autosuggestion« (»auto-suggestion«), der auf
einen, wie auch immer erlittenen, »Shok« (»choc«) folgt.!® Dieser ins
Trauma fithrende Schock wire in der »Elektra« die Vatertétung, in
»Odipus und die Sphinx« der Orakelspruch bzw. dessen Ubermittlung.

Von besonderer Wichtigkeit ist in diesem Zusammenhang der Be-
griff der Autosuggestion. Unterstellt wird ndmlich eine Art von Kom-

14 Als die markantesten Einsatzpunkte in Hofmannsthals Auseinandersetzung mit
der Psychiatrie seiner Zeit (deren schiichterner Beginn sehr wahrscheinlich um 1890
liegt) sind zwei Briefe an Hermann Bahr zu werten. Im ersten bittet Hofmannsthal sei-
nen psychiatrisch belesenen Freund um das »Buch von Freud und Breuer iiber Heilung
der Hysterie durch Freimachen einer unterdriickten Erinnerungs, im zweiten um Ribots
»Maladies de la personnalité« sowie dessen »m[aladies| dela volonté« (SW XV Dramen
13, S. 2591f.). Die Briefe sind undatiert; zumindest der erste ist sicherlich vor bzw. wih-
rend der Arbeit an der »Elektra« verfasst. Vgl. Bergengruen, Mystik der Nerven (wie
Anm. 7), S. 171.

15 Jean-Martin Charcot, Poliklinische Vortrige. Bd. I: Schuljahr 1887-1888. Ubers.
von Sigmund Freud. Leipzig 1894, S. 100; Ders., Lecons du Mardi a la Salpétriére. Policli-
nique 1887-1888. Paris 1892, S. 99f.

In einem »wachen Traum« 127

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

munikation zwischen den verschiedenen Personlichkeitsteilen. Breuer,
ein bekennender Adept der franzosischen Psychiatrie-Schule, lasst kei-
nen Zweifel daran, was er fiir das Herzstiick der Hysterie hilt: die
»double conscience« oder »Dissociation der geistigen Personlichkeit«
in »zwei Personlichkeiten« als Folge eines traumatischen Erlebnisses.!0
Die genannten zwei Personlichkeiten kénnen nun gemiB der zeitge-
nossischen psychiatrischen Theorie aufeinander einwirken, wobei ins-
besondere der unbewusste Teil der Personlichkeit auf den bewussten
Einfluss nimmt — und zwar im Sinne einer, das war ja Charcots Rede,
Suggestion. Dieser Begriff, der eigentlich aus der Hypnoseforschung
stammt, wird zeitgendssisch auch fiir die Beschreibung der innerpsy-
chischen Interaktion einer Hysterikerin/eines Hysterikers verwendet:
»suggestion dissociates a limited number of mental states« schreibt
der amerikanische Psychiater Morton Prince in Riickgriff auf seine
franzosischen Bezugstexte.!”

Hofmannsthal radikalisiert diese Engfithrung von innerseelischer
Dynamik und externer Beeinflussung zweier Subjekte (des Patienten
durch den Hypnotiseur), indem er in der »Elektra« die einzelnen Figu-
ren nicht mehr als abgeschlossene Subjekte, sondern als die »Schattie-
rungen ¢ines intensiven und unheimlichen Farbentones«!® anlegt. Auf
die gleiche Weise geht er nun in »Odipus und die Sphinx« vor, von des-
sen Figuren er schreibt, sie seien aus »einem Kern geboren« (SW VI
Dramen 4, S.204; Herv. M.B.). Analog dazu stellt Rudolf Kassner in
einem Brief an Hofmannsthal vom 20. Februar 1906 fest, dass die Fi-
guren eine »Verwandtschaft« hitten, die man als, und das ist durchaus
im psychologischen Sinne zu verstehen, »sublim« bezeichnen miisse.!”
Da alle Figuren — Kreon als Ubermittler, Jokaste als Empfingerin der

16 Sigmund Freud und Josef Breuer, Studien iiber Hysterie. Leipzig et al. 1895, S. 33;
36.

17 Morton Prince, The Dissociation of a Personality. A Biographical Study in Abnor-
mal Psychology. 2. Aufl. London et al. 1908 (ED 1905), S. 44.

18 Ernst Hladny, Hofmannsthal’s Griechenstiicke II (XIII. Jahresbericht des K. K.
Staatsgymnasiums in Leoben). Leoben 1911, S. 20; Herv. M.B.

19 Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner, Briefe und Dokumente samt ausge-
wihlten Briefen Kassners an Gerty und Christiane von Hofmannsthal. Hg. von Klaus E.
Bohnenkamp. Freiburg iBr. 2005, S.79; hierzu Jens, Hofmannsthal und die Griechen
(wie Anm. 8), S. 61.

128 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Botschaft und Odipus als ihr eigentlicher Aktant — an der traumati-
schen Ursprungssituation teilhatten, sind sie in diesem Stiick aneinan-
dergekettet wie die verschiedenen Personlichkeiten einer dissoziierten
Person und kénnen sich dementsprechend qua Suggestion wechselsei-
tig im Bereich des Unbewussten manipulieren; mit dem Effekt, dass sie
zwar sie selbst sind, aber zugleich, wie es Odipus von sich selbst sagt:
»unbehaust[]«. Wenn diese Figuren also, wie es Freud spiter nennen
wird, nicht »Herr« in ithrem »eigenen Haus« ?° sind, dann ist der eigentli-
che Herrscher nicht nur das eigene Unbewusste, sondern, viel radikaler,
auch das der anderen Figuren.?!

20 Sigmund Freud, Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet, Bd. XII. Hg. von
Anna Freud u.a. London 1947, S. 1.

21 In der Forschung ist »Odipus und die Sphinx« oft individualpsychologisch (meist
im engeren Rahmen der Psychoanalyse) gelesen worden: Bernd Urban, Hofmannsthal,
Freud und die Psychoanalyse. Quellenkundliche Untersuchungen. Frankfurt a.M. et al.
1978, S. 54-56, sieht den Odipus-Komplex bei Hofmannsthal literarisch ausgebildet; Mi-
chael Worbs, Nervenkunst. Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende.
Frankfurt a.M. 1983, S.303; 317f., spricht von dem Drama als einer »Antwort auf die
Traumdeutungs, die sich in einer (iiber Freud hinausgehenden) »Verherrlichung der
Macht des UnbewuBten« manifestiere. Bernadette Malinowski und Michael Ostheimer,
Odipus zum Beispiel: Zur Komparatistik als Wissenspoetik. In: Theorien der Literatur:
Grundlagen und Perspektiven, Bd. VI. Hg. von Giinter Butzer und Hubert Zapf. Tiibin-
gen 2013, S. 21-26, behaupten, dass die »Psychoanalyse dem Stiick ja eingeschrieben« sei
und sich dementsprechend das »Unbewusste seiner Figuren« auf dionysische Weise Bahn
breche (Zitat S. 26). Max Roehl, (V)erkennen. Odipus als Figur der poetischen Genealo-
gie in Hugo von Hofmannsthals Odipus und die Sphinx. In: ZfdPh 138, 2019, S.573-
590, unterstellt schlieBlich eine Verbindung von Psychoanalyse- und Sophokleslektiire.
Demgegeniiber betonen Elisabeth M. Steingruber, Hugo von Hofmannsthals sophoklei-
sche Dramen. Winterthur 1956, S. 116f.; Karl G. Esselborn, Hofmannsthal und der antike
Mythos. Miinchen 1969, S.30f; 43-45; Monika Fick, Odipus und die Sphinx. Hof-
mannsthals metaphysische Deutung des Mythos. In: Schiller-Jahrbuch 32, 1988, S. 259-
290; Wolfgang Nehring, Elektra und Odipus. Hofmannsthals Erneuerung der Antike fiir
das Theater Max Reinhardts. In: Hugo von Hofmannsthal: Freundschaften und Begeg-
nungen mit deutschen Zeitgenossen. Hg. von Ursula Renner-Henke und G. Birbel
Schmidt. Wiirzburg 1991, S. 123-142, hier S. 138 (dhnlich: Ders., Odipus und Elektra —
Theater und Psychologie bei Hofmannsthal. In: Wir sind aus solchem Zeug wie das zu
traumen ... Kritische Beitrige zu Hofmannsthals Werk. Hg. von Joseph P. Strelka. Bern et
al. 1992, S.239-255, hier S. 251), mal mit, mal ohne Bezug auf Schopenhauer und Nietz-
sche, einen Zusammenhang der Figuren iiber den Begriff des Lebens. Dieser iiberindivi-
duelle Zugang zur Figurenkonstellation negiert jedoch deren explizite psychologische
(und psychopathologische) Verfasstheit. Beide Zuginge verbindend, soll hier eine iiberin-
dividuelle psychologische Lesart versucht werden, die, wie im nichsten Kapitel gezeigt
werden soll, mit einer mythologisch-ddmonischen zusammenfllt.

In einem »wachen Traum« 129

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Als die psychopathologische AuBenseite dieser aus verschiedenen
Personlichkeiten bestehenden Kollektiv-Person figuriert in diesem Zu-
sammenhang, wie gerade gezeigt, vor allem Kreon, da er sich als be-
sonders schwach gegeniiber den Suggestionen seiner Schwester zeigt.
Aber auch Odipus weist Krankheitsanzeichen auf, die auf einen psy-
chopathologischen Gesamtkomplex, der die verschiedenen Figuren
umfasst, hindeuten, zum Beispiel, wenn er sich wie in einem »wache[n]
Traum« verhilt, sich also ebenfalls in einem quasi-hypnotischen Zu-
stand befindet. In diesem traumhaften Zustand, der ihn iiber sich
selbst hinausweist — »denn nun tridumt alles mit« — erfihrt er beispiels-
weise eine fiir die Personlichkeitsspaltung typische starke anterograde
Amnesie, in deren Rahmen er nicht einmal mehr seinen Diener als
Diener erkennt: »wer ich dir bin? / Es ist mir nicht geldufig« (SW VIII
Dramen 6, S. 16f.). Gleiches gilt fiir retrograde Erinnerungen: Die To-
tung des Lykos, von dem Odipus erfuhr, dass er nicht der Sohn der
Frau ist, die er fiir seine Mutter hielt, ist dem Konigssohn »entfallen«
(SW VIII Dramen 6, S. 19).

Dass in der Dissoziation Handlungen vollzogen werden, die zwar ge-
speichert werden, nicht aber dem Bewusstsein zuginglich sind, ist, von
der oben genannten iiberindividuellen Ubergipfelung Hofmannsthals
einmal abgesehen, diskurstypisch: Pierre Janet weist in »Etat mental
des hystériques« nach, dass »bei jeder hysterischen Amnesie die Auf-
bewahrung der Erinnerung noch fortbesteht« (»la conservation des
souvenirs subsiste encore«), aber eben nicht im Rahmen des »Ich«<Be-
wusstein[s]« (»conscience [...| personnelle«), sondern in »eine[r] zwei-
te[n] Form des Seelendaseins« (»une seconde forme d’existence psycho-
logique«).?? Diese zweite Form des Seelendaseins ist bei Hofmannsthal
- und das ist die vorhin genannte Radikalisierung - nicht allein
Odipus’ Unbewusstes, sondern das Schicksal oder, mit Schopenhauer

22 Pierre Janet, Etat mental des hystériques. Les stigmates mentaux. Paris 1892, S. 98;
109; Ders., Der Geisteszustand der Hysterischen (Die psychischen Stigmata). Ubers. von
Max Kahane. Leipzig et al. 1894, S. 81; 90.

130 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

gesprochen, der »Wille« als »ein blinder, unaufhaltsamer Drang«,?3 an
dem alle anderen Figuren iiber ihr Unbewusstes teilhaben.

Dieser letzte Punkt markiert wiederum eine deutliche Differenz zwi-
schen Odipus und Kreon. Odipus triaumt némlich nicht die Triume
einer anderen Figur, sondern ist, wiewohl durchaus auch individuell
angegriffen, unmittelbar mit dem Schicksal oder, wenn man es psychi-
atrisch ausdriicken wollte, mit der traumatischen Situation als solcher
verwoben. Durch den zweiten Orakelspruch — »des Erschlagens Lust / hast
du gebiifSt am Vater, an der Mutter / Umarmens Lust gebiifst, so ist’s getrdumt, /
und so wird es geschehen« (SW VIII Dramen 6, S. 26) — hat er Zugriff auf
den »Lebenstraum« (SW VIII Dramen 6, S.25).2* Wenn er im schlaf-
wandlerischen Zustand (den er mit dem Magier teilt, der wie »tot« da-
liegt; SW VIII Dramen 6, S.52) Suggestionen erhilt, dann sind das
nicht, wie bei Kreon, die »widerlich[en]« Triume (s.0.) einer anderen
Figur, sondern, dhnlich wie bei Teiresias, dessen »Schlaf« sehr »tief« ist
(SW VIII Dramen 6, S. 86), Triume, die direkt am Geschick teilhaben.
C)dipus ist der, der »die tiefen Triume« triumt (SW VIII Dramen 6,
S. 106), obwohl auch sie »seicht« gegeniiber der Wirklichkeit sind (SW
VIII Dramen 6, S. 112).

Zwischen Odipus als einer starken Figur, die unmittelbar mit dem
Schicksal bzw. der traumatischen Situation verwoben ist, und Kreon,
der seine Triume nur qua Suggestion durch die Mit-Personlichkeiten
erfahrt, steht Jokaste, die ihren Mann im Traum verliert (»Laios mein
Mann, / wo bist du denn?«; SW VIII Dramen 6, S.78) und dieses Un-
kenntlichwerden Laios’ inklusive des Heraustretens seines Nachfolgers
an Kreon als den schwichsten Teil der Gesamt-Personlichkeit qua
Traum weitergibt: Wiahrend Letzterer »das Gesicht des fremden Men-
schen« in sich nicht mehr »wiederfinde|t]«, sieht er, dass es »eine Art
von jiingerer Laios« ist (SW VIII Dramen 6, S.53). Dennoch werden
bei Kreon - und das kénnte der Sinn der geschilderten Kette von Sug-
gestionen bis hin zu Kreon sein — die bei Odipus noch sehr, bei Jokaste

23 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Ziircher Ausgabe. Bd. 2.
Hg. von Arthur Hiibscher. Ziirich 1977, S. 347; hierzu Fick, Odipus und die Sphinx (wie
Anm. 21).

24 Vgl. zu Hofmannsthals Auseinandersetzung mit der stoischen Metapher des Le-
bens als Traum Bergengruen, Mystik der Nerven (wie Anm. 7), S. 149-155.

In einem »wachen Traum« 131

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

schon weniger undeutlichen Traum-Elemente endlich sichtbar und be-
grifflich bestimmbar: Es ist Odipus, der anstelle von Laios Jokaste zur
Frau nehmen wird. Selbst im Unbewussten ist er also ganz Konig: Er
lasst trdumen und bewirkt so, dass sich sein Bild als Konig in diesen
Traumen herauskristallisiert.

Il. Damon und Opfer

Schon in der »Elektra« wird, sozusagen als mythologische Entspre-
chung der psychiatrischen Dimension des Textes, eine Ursache fiir
die psychische Besetzung und ein Heilmittel dagegen diskutiert, der
Dimon und das Opfer. Beginnen wir, um diese zweite, mythologische,
Ebene in Hofmannsthals dialoghaftem?> Schreiben zu rekonstruieren,
mit dem Damon. Hofmannsthal zieht, wie er gegeniiber Hladny an-
merkt, seine diesbeziigliche Kenntnis aus Erwin Rohdes »Psyche, in
dem er nach eigenen Angaben bei der Abfassung der »Elektra«, neben
dem »merkwiirdige[n] Buch iiber Hysterie von den Doktoren Breuer
und Freuds, »geblittert« habe.?6 Bei Rohde?” werden im Zusammen-
hang von - so der Titel eines Kapitels seiner Psyche — »Blutrache und
Mordsiihne« die Erinnyen als »Ddmonen«?® der Rache beschrieben.

25 Zur Theorie der Dialogik des Wortes vgl. Michail M. Bachtin, Rabelais und seine
Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Ubers. von Gabriele Leupold. Frankfurt a.M. 1995,
S.478-480, und Ders., Die Asthetik des Worts. Ubers. von Reiner Griibel und Sabine
Reese. Frankfurt a.M. 1979, S.168-170. Mit dem Begriff der Dialogik soll deutlich ge-
macht werden, dass Hofmannsthals Zerstérendes Zitieren (Antonia Eder, Der Pakt mit
dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals zerstérendes Zitieren von Nietzsche, Bachofen,
Freud. Freiburg i.Br. 2013), also seine Konfrontation antiker Texte mit der Psychiatrie
seiner Zeit, keineswegs nur das Ziel hat, mythologische Strukturen zu vernichten, son-
dern in dieser Vernichtung auch, sozusagen auf hoherer Ebene, einen Dialog mit ihnen
aufzubauen. Vgl. hierzu auch, am Beispiel der Elektra, Werner Frick, Die mythische Me-
thode. Komparatistische Studien zur Transformation der griechischen Tragddie im Dra-
ma der klassischen Moderne. Tiibingen 1998, S. 117f.

26 Hladny, Hofmannsthal’s Griechenstiicke II (wie Anm. 18), S. 20.

27 Vgl. zu Hofmannsthals Rohde-Lektiire auch, allerdings nicht im Kontext seiner Da-
monen-Theorie, Esselborn, Hofmannsthal und der antike Mythos (wie Anm. 21), S. 21;
74.

28 Soweit ich sehe, fahndet Lars Friedrich (Das ddmonische Werktheater. Hofmanns-
thals Selbstinterpretationen. Das Ddmonische. Schicksale einer Kategorie der Zweideu-
tigkeit nach Goethe. Hg. von Dems., Eva Geulen und Kirk Wetters. Miinchen 2014,

132 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Diese Funktion nehmen sie, wie Rohde weiter ausfiihrt, insbesondere
bei Morden innerhalb der Familie ein, da in diesem Falle Mérder und
Richer (der ja aus der direkten minnlichen Verwandtschaft kommen
muss) zusammenfallen.

Dass dennoch dem Gemordeten seine Genugthuung werde, dariiber
wacht die Erinys [...], die aus dem Seelenreich hervorbricht, den Morder
zu fangen. An seine Sohlen heftet sie sich, Tag und Nacht ihn dngsti-
gend, vampyrgleich saugt sie ihm das Blut aus; er ist ihr verfallen als
Opferthier.?’

Das galt schon fiir die »Elektra«, und dies gilt auch fiir »Odipus und
die Sphinx«. Es gibt keine Figur, die ohne Schuld wire und daher die
Rache vollziehen konnte, daher muss der Ddmon bzw. das sich des
Dimonischen bedienende Schicksal eingreifen — und zwar dergestalt,
dass die schuldigen Menschen die Rache an sich selbst vollziehen. Das
ist, wieder mit Rohde gedacht, moglich, weil der Ddmon nicht nur
als ein externes, sondern zugleich auch als ein internes Element gegen-
iiber dem, an dem die Rache vollzogen werden muss, figuriert. Fiir
den Heidelberger Altphilologen ist ndmlich der »rémische|] genius«
oder der griechische »6aipwv«, verstanden als »Specialdimon des Ein-
zelnen« — und dazu wiirde auch der »vampyrgleich[e]« Racheddmon
gehoren —, lediglich eine, man konnte sagen: personal oder figurativ
gewordene »Projicirung« eines wesentlich umfangreicheren und ilte-
ren Konzeptes von Metaphysik, das er »yvuynfj« nennt.3? Rohde geht von
der »Vorstellung« aus, »nach welcher in dem lebendigen, voll beseelten
Menschen, wie ein fremder Gast, ein schwicherer Doppelginger, sein
anderes Ich, als seine >Psyche« wohnt«. Und dieses »andere[] Ich« na-
mens »Psyche« — und spitestens hier erweist sich Rohde nicht nur als
Altphilologe, sondern auch als Leser der Hysterie- und Dissoziations-

S.267-289) v.a. nach einem auf Goethe zuriickgehenden Dimonenbegriff (und dessen
Problematischwerden) bei Hofmannsthal. Mir scheint jedoch der rohdesche, zumindest
bei den Griechenstiicken, niherliegend.

29 Erwin Rohde, Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. Frei-
burg i.Br. 1894, S. 236; 246.

30 Ebd., S. 607 (Anm.).

In einem »wachen Traum« 133

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

theorie Pierre Janets3! — erhilt bei ihm die Funktion des Unbewussten,
ja einer unbewussten Personlichkeit:

aus den Erfahrungen eines scheinbaren Doppellebens im Traum, in der
Ohnmacht und Ekstase ist der Schluss auf das Dasein eines zwiefachen
Lebendigen im Menschen, auf die Existenz eines selbstindig ablosbaren

»Zweiten Ich< in dem Innern des téglich sichtbaren Ich gewonnen wor-
den.3?

Daraus erhellt, dass sich mit Rohde sowohl in der »Elektra« als auch
in »Odipus und die Sphinx« eine Rechtfertigung oder besser gesagt
eine mythologische Entsprechung fiir die plurale oder multifigurale
Adaptation der psychologischen Dissoziationstheorie formulieren lisst.
Mit dem Dédmon ist ein Aktant bzw. eine Aktantengruppe geschaffen,
die sowohl innerhalb der Psyche einer Figur (dort als Unbewusstes bzw.
im Unbewussten agierende Entitit) und auBerhalb der Figur, ndmlich
im Schicksal (und natiirlich im Unbewussten seiner Umwelt) existiert
— und von hier aus die Rache, die die Menschen an sich selbst iiben
miissen, vorantreibt.

So ergibt sich fiir »Odipus und die Sphinx« eine klare Anordnung
und Hierarchie der Ddmonen: Jeder kann Dadmon fiir jeden sein - dies
gilt insbesondere fiir Odipus, Jokaste und Kreon (in der oben genann-
ten koniglichen Hierarchie) -, aber es muss auch einen Ddamon geben,
der das tiefere Wissen des Lebenstraums besitzt, das iiber die persona-
len Damonen-Strukturen hinausgeht. Diese Rolle nimmt, neben Odi-
pus, die Sphinx ein, deren Seinsweise als »Ddmon« sehr oft hervorge-
hoben wird (SW VIII Dramen 6, S. 68; 95; 98; 101; 106; 108). Diese ge-
meinsame Teilhabe am tieferen Lebenswissen macht Odipus und die
Sphinx zu Spiegelwesen.?® Die Sphinx wiederum ist jedoch nur eine

31 Rohde verweist in der zweiten Auflage (Psyche. Seelencult und Unsterblichkeits-
glaube der Griechen. 2. Aufl. Freiburg i.Br. 1898, S.413) ausdriicklich auf Pierre Janet,
Dautomatisme psychologique. Essai de psychologie expérimentale sur les formes inféri-
eures de I'activité humaine. Paris 1889. Vgl. hierzu Worbs, Nervenkunst (wie Anm. 21),
S. 295.

32 Rohde, Psyche (wie Anm. 29), S. 5f.

33 Vgl. hierzu Séren Eberhardt und Giinter Helmes, Antikenrezeption und Ge-
schlechterdifferenz: Sphingen bei Helene Béhlau, Else Lasker-Schiiler, Hugo von Hof-
mannsthal und Rainer Maria Rilke. In: Liebe, Lust und Leid. Zur Gefiihlskultur um
1900. Hg. von Helmut Scheuer und Michael Grisko. Kassel 1999, S.257-283, hier

134 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

reale Figuration iibernatiirlicher »Ddmon[en]«, wie sie beispielsweise
im Kampf zwischen Odipus und seinem Vater Laios kurz als »Stimmen
aus der Luft« in Erscheinung treten (SW VIII Dramen 6, S. 42). In die-
se Kategorie gehort auch der »Damon« des Magiers, der keine figurale
Entsprechung jenseits des Unbewussten des Magiers hat (SW VIII Dra-
men 6, S. 51).

Neben dem realen, aber iibermenschlichen Ddmon namens Sphinx
sind es die einzelnen menschlichen Figuren, die sich gegenseitig dimo-
nisieren. Odipus, der in dieser psychischen Beeinflussungskette ganz
am Anfang bzw. ganz oben steht, bezeichnet sich selbst als einen »Di-
mon« (SW VIII Dramen 6, S. 32); diese Bezeichnung wihlt auch seine
Mutter, allerdings unwissend, dass sie dabei von ihm spricht (SW VIII
Dramen 6, S.70). Sie selbst wiederum fungiert als ein »Damon« (SW
VIII Dramen 6, S.63) gegeniiber Kreon, wenn sie ihm ihre Triume
schickt. Sogar Laios agiert als ein »Ddmon« (SW VIII Dramen 6,
S.42), wenn er im Hohlweg mit seinem Kampf gegen Odipus das
Schicksal vollzieht. Damit ist auch vonseiten der Mythologie eine Er-
klarungsweise gegeben, warum, psychologisch gesprochen, alle Figuren
ineinander tibergehen und so jeweils das Unbewusste des andern be-
einflussen kénnen.

Nun scheint es ein wenig inkonsequent zu sein, wenn bei Rohde aus-
driicklich zu lesen ist, dass die Ddmonen dem »Seelenreich« (s. 0.) ent-
stammen, wihrend die Figuren bei Hofmannsthal noch lebendig sind.
Doch so richtig lebendig sind sie eben nicht. Mehrmals wird gesagt,
dass Odipus, Laios, Jokaste, Antiope und Kreon nur noch physisch am
Leben sind: »Ich lebe halb im Leben, halb im Tod« (SW VIII Dramen
6, S. 69), sagt beispielsweise Antiope. Ahnlich Jokaste: »ich zog mich so
-/ so aus dem Leben, wie man seinen Leib / aus einem Bade zieht«
(SW VIII Dramen 6, S. 75); Letzteres eine Anspielung auf Elektras Va-

S.275-277, die auf die Sphinxnahe Selbstdefinition Odipus’ als »Kénig und [...] Unge-
heuer« (S. 110) hinweisen. Vgl. hierzu auch Gerhart Baumann, Hofmannsthal: Oedipus
und die Sphinx. In: Ders., Skizzen. Freiburg i.Br. 2000, S. 117-135, hier S. 128f.; Thorsten
ZeiB}, Priester und Opfer. Hofmannsthals Odipus aus Sicht der Mythen-Theorie René
Girards. Marburg 2011, S. 68f.

In einem »wachen Traum« 135

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ter Agamemnon, den man tatsichlich tot aus einem Bad zog.3* Auch
wenn weder Antiope noch Jokaste wie Agamemnon physisch gestorben
sind, ist ihr Zustand »halb im Tod« ausreichend, um die von Rohde be-
schriebene Funktion des Didmons, der als Bewohner des Seelenreichs
in andere Seelen eindringt und dort als ein zweites unbewusstes Ich
haust, einzunehmen.

Kommen wir nun zum Opfer, das die Ddmonen (angeblich) fordern:
Klytimnestra, der in der »Elektra« eine #hnliche Rolle zukommt wie
Kreon in »Odipus und die Sphinx«, sagt: »ein jeder Ddmon lasst von
uns, sobald / das rechte Blut geflossen ist« (SW VII Dramen 5, S. 126).
Dementsprechend fragt sie ihre Tochter Elektra: »also wiiBtest du mit
welchem / geweihten Tier? —« (SW VII Dramen 5, S. 126). Dieser einfa-
chen Logik hingt auch anfangs noch der Magier aus »Odipus und die
Sphinx« an, wenn er Kreon zuruft: »Opfre Kreon, opfre Kreon!« (SW
VIII Dramen 6, S. 51) und seine weitere therapeutische talking cure ana-
log zu einem Opfer gestaltet (»gieB aus / die Seele, wie das schwarze
Opferblut«; SW VIII Dramen 6, S. 49). Und auch Laios, von dem Jo-
kaste sagt, er »brachte Opfer« gegeniiber der Sphinx (SW VIII Dramen
6, S. 68), war bis zu dem Tod der Meinung, dass der Ddmon ein Opfer
verlange und von den Menschen ablasse, sobald dieses Opfer gegeben
sei.

Grundsitzlich ist dies auch nicht falsch. Allerdings gilt bereits fiir
die »Elektra«, dass aufgrund der Schwere der Schuld der Ersetzungs-
vorgang, der dem Opfer zugrunde liegt, vom Schicksal bzw. den Got-
tern nicht mehr akzeptiert wird und also riickabgewickelt werden
muss.?® Schauen wir uns zur Rekonstruktion dieses komplexen Sach-
verhaltes Hofmannstahls Opfertheorie an: Im »Gesprich tiber Gedich-
te« von 1904 heiBt es {iber den ersten Opfernden:

34 »Sie schlugen dich im Bade tot, dein Blut / rann tiber deine Augen, und das Bad /
dampfte von deinem Blut, dann nahm er dich, / der Feige, bei den Schultern, zerrte
dich / hinaus aus dem Gemach, den Kopf voraus, / die Beine schleifend hinterher: dein
Auge, / das starre, offne, sah herein ins Haus«, sagt Elektra in einer imaginidren Verge-
genwirtigung (SW VII Dramen 5, S. 66£.).

35 Vgl. zur Problematik des Opfers in »Elektra« und >>Odipus und die Sphinx« Jens,
Hofmannsthal und die Griechen (wie Anm. 8), S. 83f.

136 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

auf einmal zuckte dem Tier das Messer in die Kehle, und das warme Blut
rieselte zugleich an dem VlieB des Tieres und an der Brust, an den Ar-
men des Menschen hinab: und einen Augenblick lang muB er geglaubt
haben, es sei sein eigenes Blut (SW XXXI Erfundene Gespriche und Brie-
fe, S. 80).

Ganz &dhnlich sagt es der von Kreon georderte Magier iiber seine
eigene mantische Entgrenzung, der er sich hingab, bevor er gerufen
wurde:

Auf dem Leib / des Opfertieres lag ich, zuckend mit / dem zuckenden.
Aus einer Kehle troff / das Blut. Ich mischte meinen Hauch damit, / da
fuhr die Seele mir aus meinem Leib / und schwang sich auf dem Tier hin-
ab zur Herrin Hekate (SW VIII Dramen 6, S. 46).36

Diese Opfertheorie bzw. -praxis, verstanden als eine Substitution des
Menschen durch das Tier, die aufgrund einer imaginiren Identitit der
beiden mdoglich ist,?” wird in beiden Dramen als unzureichend zurtick-
gewiesen. Die im »Gesprich iiber Gedichte« geduBerte und von
Klytimnestra und den Thebanern geteilte Hoffnung, dass der Opfern-
de imaginidr »in dem Tier gestorben« sei (SW XXXI Erfundene Ge-
spriache und Briefe, S.81), real aber unbeschadet weiterleben kénne,
bestitigt sich nicht. Klytimnestra und nicht ein Tier wird in der »Elek-
tra« sterben. Fiir die Odipus-Dramen gilt ein Gleiches: Laofs ist gestor-
ben, die Sphinx wird sterben, Jokaste wird sich erhéngen, Odipus sich
blenden. Die Menschen kénnen nicht ldnger die Tiere fiir sich sterben
lassen. Der Damon will keine Substitution, auch nicht im Modus einer
imaginédren Identitit, er will, ganz wortlich, die eigentlichen Verursa-
cher.

Aber auch die singuliren Menschenopfer gehen — und das unter-
scheidet »Odipus und die Sphinx« noch einmal von »Elektra« — in
Theben fehl. Am deutlichsten wird dies am Knaben, der glaubt, dass
er sich fiir Kreon opfern konne. Seine Vorstellung ist, dass wenn er sich

36 Hierzu Hans Heinrich Schaeder, In memoriam Hugo von Hofmannsthal. In: Hof-
mannsthal-Blitter 31/32, 1985, S. 32-51, hier S. 41.

37 Hierzu Hans Richard Brittnacher, Das ist die Wurzel aller Poesie. Das Blutopfer
bei Hugo von Hofmannsthal und Joseph De Maistre. In: Asthetik des Opfers. Hg. von
Alexander Honold, Valentina Luppi und Anton Bierl. Paderborn 2012, S. 263-280, hier
S. 278f.

In einem »wachen Traum« 137

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

»schnell« zu »geben« entschlieft und mit dem »Messer« tétet, Kreon
den »Ddmon haben« konne, der »sich dir / herniederschwingt aus lee-
rer Luft und Kraft / in deine Seele fichelt« (SW VIII Dramen 6, S. 64).
Das Gegenteil aber ist der Fall. Kreon leidet nach dem Tod des Kna-
ben unverdndert weiter.

Gleiches gilt fiir Laios. Nicht nur die Opfer, die er der Sphinx brach-
te, das sowieso, auch sein eigener Tod, in den Augen von Jokaste: »ein
sehr groBes Opfer« (SW VIII Dramen 6, S.68), war nicht genug.
»Angstvoll« fiihrt Jokaste gegeniiber ihrer Schwiegermutter aus: »Laios
hat es auch gewuBt — / er zog hinaus — doch an dem einen Opfer / war
nicht genug« (SW VIII Dramen 6, S.80). Sie wiederholt damit eine
Uberlegung ihrer Schwiegermutter: »Allein der Diamon lebt und mor-
det! / So war dies Opfer nicht genug« (SW VIII Dramen 6, S. 68). Nicht
ein Mensch muss sich opfern, erst wenn alle sterben oder unheilbar
qualvoll leiden (sogar Odipus’ Nachkommen werden noch eine »Lei-
denszukunft« haben, notiert sich Hofmannsthal fiir »Odipus — Greisg;
SW XVIII Dramen 16, 259), hat der Ddmon oder das Schicksal genug.

In gewissem Sinne ist dies eine logische Fortfithrung der Riickab-
wicklung der Opfertheorie erster Stufe aus der »Elektra«. Wenn die
imaginidre Nihe zwischen Opfertier und Opfernden mit Rohde - fiir
den der vom Ddmon Verfolgte wie gesagt selbst ein »Opferthier« ist
(s.0.) — real wird, also der Opferwillige selbst geopfert werden muss,
dann gilt dies eben auch fiir die mystische Nihe, die die beteiligten Fi-
guren haben: Da sie alle miteinander figurale Ddmonen voneinander
sind, kann ein einzelner Tod nicht ausreichend sein, um die iiberindi-
viduelle Schuld, in die sie sich alle verstrickt haben, zu sithnen. Da die
ddmonische Struktur des Lebenstraums sich in alle ausgeschiittet hat,
ist ihre Aufgabe erst erfiillt, wenn alle gettet sind oder unheilbar lei-
den. Aber da alle, die am Ende sterben oder zumindest im Leben wie
tot sind, vorher auch Damonen waren, zumindest fiir andere, so gilt
fiir sie, was Odipus am Ende prignant formuliert: »Ich soll es selber
tun? der Priester sein / und auch zugleich das Opfertier? « (SW VIII
Dramen 6, S. 107).

138 Maximilian Bergengruen

https://dol.org/10.5771/9783988580308-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. hitpsy//www.nllbra.com/de/agh - Opan Access - [ Txmm]


https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Vorab
	I. Psychische Krankheit
	II. Dämon und Opfer

