
Maximilian Bergengruen

In einem »wachen Traum«
Persönlichkeitsspaltung und Dämonologie in Hofmannsthals 

»Ödipus und die Sphinx«

Vorab

Joséphin Péladans » Œdipe et le Sphinx«, Paris 1903, fällt Hugo von 
Hofmannstahl 1904 in die Hände und regt ihn sogleich zu einer freien 
Übersetzung an, die bald in ein eigenes Drama übergeht: »Ödipus 
und die Sphinx« (ED 1905/1906). Anfangs plant Hofmannsthal eine 
Ödipus-Trilogie: Auf das Sphinx-Drama soll eine freie Übersetzung 
von Sophokles’ »König Ödipus« folgen, danach ein – in der Realität 
freilich nie über das Notizen-Stadium hinausgekommener – Einakter 
mit den (wechselnden) Arbeitstiteln »Ödipus – Greis«/»Des Ödipus 
Ende«/»Oidipus auf Kolonos«. Diesen Plan gibt Hofmannsthal im No­
vember 1905 auf,1 da eine zeitnahe Uraufführung der Trilogie durch 
Max Reinhardt in Berlin zunehmend unrealistischer wird.2 Die Urauf­
führung von »Ödipus und die Sphinx« findet dementsprechend ohne 
die beiden anderen Dramen im Februar 1906 statt.

Ausgangspunkt meiner Lektüre von »Ödipus und die Sphinx« ist 
der Befund, dass die Figuren keine eigenständigen Personen darstellen, 
sondern  über  ihr  Unbewusstes  miteinander  verbunden  sind  bzw. 
ineinander übergehen. Dieser Befund lässt sich, in der Terminologie 
der zeitgenössischen Psychiatrie gesprochen, als eine überindividuell 
gedachte hysterische Dissoziation (1.), andererseits als ›Dramatisierung‹ 
von Erwin Rohdes Theorie des Dämons bzw. des Dämonischen (2.) 
analytisch  konkretisieren.  Die  folgenden  Überlegungen  sollen  der 
daraus  entstehenden  Dialogizität,  also  der  Korrespondenz  zwischen 

1 Vgl. die Ausführungen des Herausgebers Nehring in SW VIII Dramen 6, S. 187–
202.

2 Vgl. Christoph König, Traditionen, Traditionen. Hugo von Hofmannsthal schreibt 
»Ödipus und die Sphinx« für Max Reinhardt. In: Austriaca 18, 1993, S. 101–122.

In einem »wachen Traum« 121

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der psychiatrischen und der metaphysischen Dimension des Dramas, 
nachgehen.

I.  Psychische Krankheit

Kreon, der sich anheischig macht, nach dem Tod seines Schwagers 
Laïos den Thron von Theben zu übernehmen, ist krank, psychisch 
krank. Also tut er, was viele Menschen tun, die sich in einer solchen 
Situation befinden: Er sucht sich professionelle Hilfe. Der herbeigeru­
fene Magier kann die ihm zugedachte Rolle des Therapeuten anschei­
nend einnehmen; zumindest bescheinigt ihm Kreon das enthusiastisch, 
wobei dieser Enthusiasmus vielleicht auch seinem dringenden Wunsch 
nach Heilung geschuldet ist:

O, du bist groß, der meine Krankheit kennt
und hat mich nie gesehen! Magier,
befreie mir die Seele. (SW VIII Dramen 6, S. 48)

Mit diesen Worten ist nicht nur der Wunsch nach Gesundung, sondern 
auch die Krankheit selbst beschrieben: Die Seele ist besetzt und muss 
»befrei[t]« werden. Im Gespräch mit dem Magier formuliert Kreon nun 
einen Verdacht, wer ihm die Seele besetzt: »es ist meine Schwester«. Jo­
kaste muss also seinen Vorstellungen zufolge angegangen werden, da­
mit »sie mir die Seele freigibt« (SW VIII Dramen 6, S. 48).

Wie kann aber ein Mensch die Seele des anderen besetzen? Kreon 
macht verschiedene Anläufe, um dem Magier seinen psychischen Zu­
stand näher zu beschreiben: »Sie ist der Dämon«, sagt er über seine 
Schwester, »der mir die Seele aus dem Leib saugt« (SW VIII Dramen 
6, S. 48). Es sind also bei näherem Hinsehen zwei unterschiedliche, 
wenngleich miteinander zusammenhängende Zustände, unter denen 
Kreon leidet: Seine Schwester hat ihm die eigene Seele (oder zumin­
dest deren Inhalt) geraubt bzw. ist dabei, dies zu tun (»saugt«); und zu­
gleich setzt sie sich bzw. etwas, das von ihr ausgeht, an diese Stelle (da­
von möchte Kreon »befrei[t]« werden).

Kreons psychische Abwehrschwäche hat zur Folge, dass er die Herr­
schaft über seine Seele verliert oder zu verlieren droht. Darin stimmt 
ihm der Magier in seiner Rolle als ›Psychotherapeut‹ zu: »Es stiehlt 

122 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dich von dir selber. Wo du bist, / dort bist du nicht« (SW VIII Dramen 
6, S. 48), sagt er zu seinem ›Patienten‹. Kreons Gegenstrategie besteht 
dementsprechend darin, den von der Schwester begonnenen Kampf 
um die Oberherrschaft über seine (in einer Vorstufe erwägt Hofmanns­
thal auch: über ihre)3 Seele anzunehmen und ihn, so zumindest seine 
Hoffnung, letztlich zu gewinnen: »Die Kraft über Jokaste! […] Womit 
bezwing ich / die Schwester?« (SW VIII Dramen 6, S. 50), fragt er den 
Magier. Dieser psychische Kampf ist als eine Art von Analogon zum 
politischen Kampf über die Oberherrschaft von Theben zu verstehen, 
was sich schon an einer Metapher des Magier-Therapeuten ablesen 
lässt, der von der »Krongewalt der Seele« (SW VIII Dramen 6, S. 48; 
Herv. M.B.) spricht. Analog dazu ist Kreon davon überzeugt, dass nur, 
wenn die Schwester seine Seele »freigibt«, er endlich »König werden« 
kann (SW VIII Dramen 6, S. 48).4

Worin drückt sich aber die Besetzung der Seele aus? Der Angriff er­
folgt, wie im weiteren Gespräch deutlich wird, im Unbewussten, insbe­
sondere in Traum und Schlaf: Obwohl Kreon »die Augen / kaum zuge­
tan« hat, hat er »dennoch so maßlos widerlich geträumt« (SW VIII 
Dramen 6, S. 52f.). Im Verlauf des Stücks wird sich herausstellen, dass 
er gezwungenermaßen von Ödipus geträumt hat. Er war nämlich »[s]o 
etwas wie ein Diener / des neuen Mannes, der dann König war« (SW 
VIII Dramen 6, S. 53).

Doch stellen wir die Inhalte seines Traums ein wenig zurück und 
bleiben wir vorderhand bei dem psychischen Phänomen des gezwunge­
nen Träumens. Der Traum wirkt nämlich auf die Gegenwart nach:

Brächt’ ich nur
den Ton aus meinem Ohr, mit dem ich ihm
entgegnete, … ein ekler Ton (SW VIII Dramen 6, S. 53).

Der Schwester merkwürdige Anwesenheit in seiner Seele drückt sich 
also insbesondere in Träumen aus, deren Ursprung, wie Kreon gewahr 
wird, nicht in ihm liegt; und genau das macht die vom Magier be­

3 »Versöhn mir ihre Seele oder mach mich zum Herren über ihre Seele heute« (12 H 
[Oktober 1905]; SW VIII Dramen 6, S. 381).

4 Ähnlich in 12 H: »nun muss ich greifen können nach der Krone / nun muss ich mei­
ne Träume von mir thun« (SW VIII Dramen 6, S. 380).

In einem »wachen Traum« 123

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schriebene Selbstentfremdung aus. Mit Shakespeare fragt der Thebe­
ner Kronprätendent: »wer bin ich, / wenn ich voll Stoff zu solchen 
Träumen bin?« (SW VIII Dramen 6, S. 53).5

Kreon geht freilich nicht davon aus, dass Jokaste wirklich in ihm an­
wesend ist. Es ist vielmehr so, dass er sich nicht sicher, nicht abgedich­
tet gegenüber ihrem psychischen Einfluss fühlt.6 Ähnlich wie der Mys­
tiker, der in seiner Seele einen (wie es der um 1900 neben Meister Eck­
hard geschätzte mittelalterliche Mystiker Johannes Tauler7 genannt 
hat) unendlichen »abgrúnde«8 spürt, an dem seine Seele in Gott über­
geht, so fühlt auch Kreon in sich einen »bodenlose[n] Abgrund / […], der 
die fahlen Träume mir gebiert« (SW VIII Dramen 6, S. 58; Herv. M.B.).

Das Stück ist in Bezug auf die Genese und Symptomatik von Kreons 
Krankheit sehr genau. Kreon kann deswegen von Jokaste über den Ab­
grund des Unbewussten heimgesucht werden, weil er, wie mehrfach im 
Stück betont wird, schwach ist. Antiope ruft dem Volk, das Kreon ger­
ne als Herrscher sähe, zu: »Den willst du haben, / den Schattenmann, 
den Unhold ohne Kraft?« (SW VIII Dramen 6, S. 82; Herv. M.B.). Dieser 
Analyse würde Kreon keinesfalls widersprechen. Den Einsatz des 
Volks für seine Thronübernahme wertet er zum Beispiel als einen »ver­
dammte[n] Widerhall« seiner eigenen »kraftlose[n] Wünsche« (SW VIII 

5 William Shakespeare, The Tempest. Hg. von David Lindley. Cambridge 2002, S. 191 
(IV,1): »We are such stuff / As dreams are made on; and our little life / Is rounded with a 
sleep«.

6 Die Träume des Dramas sind also nicht nur »koordiniert«, wie William H. Rey, 
Weltentzweiung und Weltversöhnung in Hofmannsthals Griechischen Dramen. Philadel­
phia 1962, S. 98, schreibt, sondern die Träumenden arbeiten an ihnen und ihrer Trans­
mission mit.

7 Vgl. zur Konjunktur mittelalterlicher Mystiker um 1900 Maximilian Bergengruen, 
Mystik der Nerven, Hugo von Hofmannsthals literarische Epistemologie des Nicht-mehr-
Ich. Freiburg i.Br. 2010, S. 21–23.

8 Johannes Tauler, Die Predigten. Aus der Engelberger und Freiburger Handschrift 
sowie aus Schmidts Abschriften der ehemaligen Straßburger Handschriften. Hg. von Fer­
dinand Vetter. Berlin 1910, S. 201 (Herv. M.B.); vgl. zu diesem Begriff Louise Gnädinger, 
Der Abgrund ruft dem Abgrund. Taulers Predigt Beati oculi (V 45). In: Das einig Ein. 
Studien zur Theorie und Sprache der deutschen Mystik. Hg. von Alois M. Haas und 
Heinrich Stirnimann. Fribourg 1980, S. 167–207. Auch Walter Jens, Hofmannsthal und 
die Griechen. Tübingen 1955, S. 80; 85, verweist auf eine mystische Nähe/Einheit der Fi­
guren.

124 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dramen 6, S. 63; Herv. M.B.).9 Dieser Kraftlosigkeit steht das psychi­
sche Naturell seiner Schwester gegenüber, die Kreon als »ein[en] Dä­
mon voll Kraft« (SW VIII Dramen 6, S. 63; Herv. M.B.) beschreibt. Jo­
kaste macht sich also die psychische Kraftlosigkeit ihres Bruders zu 
Nutze. Sie spürt, dass er unter einer »absence de résistance«,10 wie das 
Phänomen der psychischen Abwehrschwäche im Bereich des Unbe­
wussten in der zeitgenössischen Psychiatrie genannt wird, leidet – und 
kann ihm dementsprechend über den genannten innerseelischen Ab­
grund Gedanken, Töne und Gefühle, vor allem aber Träume schicken.

Das Stück ist jedoch noch genauer; formuliert wird nämlich auch 
eine Anamnese und in ihr ein Grund, warum Kreon nicht die psychi­
sche Abwehrstärke besitzt, mit der er sich gegen den psychischen Ein­
fluss seiner Schwester wehren könnte: weil er in seiner Jugend psy­
chisch geschädigt wurde. Es ist die Rede davon, dass er als ein Kind 
seiner Schwester Jokaste und ihrem Mann Laïos den Orakelspruch, 
dass ihr Kind seinen Vater töten und seine Mutter heiraten werde, 
überbringen musste; und zwar genau zu dem Zeitpunkt, da diese sich 
anheischig machen, dieses Kind zu zeugen, nämlich in der »Hochzeits­
nacht« (SW VIII Dramen 6, S. 49).

Die Botschaft wird von Kreon mit einer »gift’gen Salbe« verglichen, 
die sich in die gerade gezeugte oder zu zeugende »Lebenssaat« fressen 
sollte. Die damit beschriebene toxische Wirkung hat aber auch Auswir­
kungen auf den Überbringer der Botschaft. Der Magier fragt, die Meta­
pher aufnehmend, »Zerfraß das Gift / des Kindes Seele? / Kreon: Ja du 
fassest mich« (alle Zitate: SW VIII Dramen 6, S. 49). Die Metapher ist 
mehr als vielsagend: Beschrieben wird anhand eines physischen ein 
psychisches Trauma, an dem Laïos, Jokaste, Ödipus und Kreon glei­
chermaßen leiden.

9 Vgl. zum Antagonismus von Kreons Dekadenz und Ödipus’ Vitalismus Dieter 
Martin, Bruder Kreon. Zu Hofmannsthals Ödipus und die Sphinx. In: Mehr Dionysos 
als Apoll. Antiklassizistische Antike-Rezeption um 1900. Hg. von Achim Aurnhammer 
und Thomas Pittrof. Frankfurt a.M. 2002, S. 333–362.

10 Auch Janet verwendet zur Beschreibung der fehlenden Abwehrstärke bzw. der Fä­
higkeit anderer, sich diese Abwehrschwäche zu Nutze zu machen, politische bzw. militä­
rische Vokabeln: »lutter«, »résister«, »commande[r]« etc. (Pierre Janet, Les obsessions et 
la psychasthénie. Paris 1903, S. 312; 314).

In einem »wachen Traum« 125

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Aus Kreons Sicht mag es nämlich scheinen, als ob nur derjenige, 
dessen Seele nicht abwehrbereit ist, eine psychische Verletzung erlitten 
hat, aber auch Jokaste, die psychische Angreiferin, begeht ihren An­
griff aus einer, genauer gesagt: der gleichen, Verletzung heraus. Nicht 
ohne Grund sagt Teiresias über Ödipus und seine Familie: »Sie können 
nicht / mit ihrem Blut in ihrem Leibe hausen« (SW VIII Dramen 6, 
S. 87). Auch wenn Jokaste nicht explizit als krank beschrieben wird (zu­
mindest nicht so krank wie ihr Bruder), so wird doch deutlich, dass 
Kreons pathologisches Gefühl der Besessenheit auf einem ebenfalls auf 
Verletzungen beruhenden Zwang, die Seele des andern besitzen zu 
müssen, vonseiten Jokastes beruht. Und beides hat seine Ursache im 
Überbringen des Orakels. Es geht also bei Kreons Krankheit, ja über­
haupt bei der Verbindung zwischen ihm, seiner Schwester und Ödipus, 
nicht um individuelle Verletzungen, sondern um ein Geflecht von Ver­
letzungen, das nicht vor den Grenzen des Ich oder der Subjektivität 
haltmacht.

Der Gedanke, das Modell der psychischen Dissoziation nicht allein 
zur Entwicklung von Einzelfiguren, sondern, darüber hinausgehend, 
von Figurenkonstellationen zu entwickeln (wobei man sich überlegen 
könnte, ob man aufgrund der Unabgeschlossenheit im Unbewussten 
überhaupt noch von Figuren sprechen kann),11 ist das zentrale narrati­
ve und dramatische Movens in Hofmannsthals literarischem Schaffen 
seit der Jahrhundertwende.12 Er hat diese Vorstellung jedoch nicht erst 
in »Ödipus und die Sphinx« entwickelt. Über ekelerregende Träume 
wie die, die Kreon heimsuchen, hatte bereits Klytämnestra in der 
»Elektra« von 1903 geklagt:13 »und dann schlaf’ ich / und träume, träu­
me! Daß mir in den Knochen das Mark sich löst« (SW VII Dramen 5, 
S. 79). Elektras Mutter wird nämlich ebenfalls von Träumen heimge­
sucht, die ihr eine ruinöse Zukunft verheißen bzw. eine solche generell 

11 Zumindest ist es fraglich, ob man von »Figuren als Personen« mit einer vollumfäng­
lichen »psychische[n] Konstitution« sprechen kann (vgl. Tilmann Köppe und Tom Kindt, 
Erzähltheorie. Eine Einführung. Stuttgart 2014, S. 120f., mit Bezug auf Jens Eder, Die Fi­
gur im Film. Grundlagen der Figurenanalyse. Marburg 2008, S. 162–316).

12 Vgl. Bergengruen, Mystik der Nerven (wie Anm. 7).
13 Vgl. zum Zusammenhang der beiden Dramen Jens, Hofmannsthal und die Grie­

chen (wie Anm. 8), S. 74f.

126 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


absprechen. Als deren Urheberin geriert sich ganz ungeniert und zwei­
felsfrei ihre Tochter: »Ich! ich! / ich hab’ ihn ihr geschickt. Aus meiner 
Brust / hab’ ich den Traum auf sie geschickt!« (SW VII Dramen 5, 
S. 73). Dieses Versenden der Träume wird, in den Augen Elektras, so 
lange weitergehen, bis sich der Inhalt des Traums erfüllt hat: »Dann«, 
so sagt sie ihrer Mutter, »träumst du nimmermehr, dann brauche ich / 
nicht mehr zu träumen« (SW VII Dramen 5, S. 86). Der Inhalt der 
Träume ist die Rache, genauer Elektras Verarbeitung des Traumas der 
Vatertötung (an der wiederum alle anderen Figuren des Dramas betei­
ligt sind). Sie verbindet damit die Hoffnung, dass ihr Bruder »Orest«, 
von dem die Mutter unaufhörlich träumt (SW VII Dramen 5, S. 73), 
die ersehnte Rache durchführen möge.

Es ist offensichtlich, dass beide Dramen, also »Elektra« und »Ödipus 
und die Sphinx«, auf einem psychiatrischen Grundgerüst aufbauen, 
das zu errichten Hofmannsthal aufgrund seiner nach der Jahrhundert­
wende neu einsetzenden, insbesondere durch Hermann Bahr vermittel­
ten14 Lektüre psychiatrischer Texte in der Lage war. Grundlage ist, 
wenn man es mit Charcots Begriffen ausdrücken wollte, der Begriff 
der »traumatischen Hysterie« (»hystéro-traumatisme«), also die Vorstel­
lung, dass Hysterie aufgrund eines psychischen Traumas entsteht; und 
dies durch einen Akt von »Autosuggestion« (»auto-suggestion«), der auf 
einen, wie auch immer erlittenen, »Shok« (»choc«) folgt.15 Dieser ins 
Trauma führende Schock wäre in der »Elektra« die Vatertötung, in 
»Ödipus und die Sphinx« der Orakelspruch bzw. dessen Übermittlung.

Von besonderer Wichtigkeit ist in diesem Zusammenhang der Be­
griff der Autosuggestion. Unterstellt wird nämlich eine Art von Kom­

14 Als die markantesten Einsatzpunkte in Hofmannsthals Auseinandersetzung mit 
der Psychiatrie seiner Zeit (deren schüchterner Beginn sehr wahrscheinlich um 1890 
liegt) sind zwei Briefe an Hermann Bahr zu werten. Im ersten bittet Hofmannsthal sei­
nen psychiatrisch belesenen Freund um das »Buch von Freud und Breuer über Heilung 
der Hysterie durch Freimachen einer unterdrückten Erinnerung«, im zweiten um Ribots 
»Maladies de la personnalité« sowie dessen »m[aladies] dela volonté« (SW XV Dramen 
13, S. 259f.). Die Briefe sind undatiert; zumindest der erste ist sicherlich vor bzw. wäh­
rend der Arbeit an der »Elektra« verfasst. Vgl. Bergengruen, Mystik der Nerven (wie 
Anm. 7), S. 17f.

15 Jean-Martin Charcot, Poliklinische Vorträge. Bd. I: Schuljahr 1887–1888. Übers. 
von Sigmund Freud. Leipzig 1894, S. 100; Ders., Leçons du Mardi à la Salpêtrière. Policli­
nique 1887–1888. Paris 1892, S. 99f.

In einem »wachen Traum« 127

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


munikation zwischen den verschiedenen Persönlichkeitsteilen. Breuer, 
ein bekennender Adept der französischen Psychiatrie-Schule, lässt kei­
nen Zweifel daran, was er für das Herzstück der Hysterie hält: die 
»double conscience« oder »Dissociation der geistigen Persönlichkeit« 
in »zwei Persönlichkeiten« als Folge eines traumatischen Erlebnisses.16 

Die genannten zwei Persönlichkeiten können nun gemäß der zeitge­
nössischen psychiatrischen Theorie aufeinander einwirken, wobei ins­
besondere der unbewusste Teil der Persönlichkeit auf den bewussten 
Einfluss nimmt – und zwar im Sinne einer, das war ja Charcots Rede, 
Suggestion. Dieser Begriff, der eigentlich aus der Hypnoseforschung 
stammt, wird zeitgenössisch auch für die Beschreibung der innerpsy­
chischen Interaktion einer Hysterikerin/eines Hysterikers verwendet: 
»suggestion dissociates a limited number of mental states« schreibt 
der amerikanische Psychiater Morton Prince in Rückgriff auf seine 
französischen Bezugstexte.17

Hofmannsthal radikalisiert diese Engführung von innerseelischer 
Dynamik und externer Beeinflussung zweier Subjekte (des Patienten 
durch den Hypnotiseur), indem er in der »Elektra« die einzelnen Figu­
ren nicht mehr als abgeschlossene Subjekte, sondern als die »Schattie­
rungen eines intensiven und unheimlichen Farbentones«18 anlegt. Auf 
die gleiche Weise geht er nun in »Ödipus und die Sphinx« vor, von des­
sen Figuren er schreibt, sie seien aus »einem Kern geboren« (SW VI 
Dramen 4, S. 204; Herv. M.B.). Analog dazu stellt Rudolf Kassner in 
einem Brief an Hofmannsthal vom 20. Februar 1906 fest, dass die Fi­
guren eine »Verwandtschaft« hätten, die man als, und das ist durchaus 
im psychologischen Sinne zu verstehen, »sublim« bezeichnen müsse.19 

Da alle Figuren – Kreon als Übermittler, Jokaste als Empfängerin der 

16 Sigmund Freud und Josef Breuer, Studien über Hysterie. Leipzig et al. 1895, S. 33; 
36.

17 Morton Prince, The Dissociation of a Personality. A Biographical Study in Abnor­
mal Psychology. 2. Aufl. London et al. 1908 (ED 1905), S. 44.

18 Ernst Hladny, Hofmannsthal’s Griechenstücke II (XIII. Jahresbericht des K. K. 
Staatsgymnasiums in Leoben). Leoben 1911, S. 20; Herv. M.B.

19 Hugo von Hofmannsthal und Rudolf Kassner, Briefe und Dokumente samt ausge­
wählten Briefen Kassners an Gerty und Christiane von Hofmannsthal. Hg. von Klaus E. 
Bohnenkamp. Freiburg i.Br. 2005, S. 79; hierzu Jens, Hofmannsthal und die Griechen 
(wie Anm. 8), S. 61.

128 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Botschaft und Ödipus als ihr eigentlicher Aktant – an der traumati­
schen Ursprungssituation teilhatten, sind sie in diesem Stück aneinan­
dergekettet wie die verschiedenen Persönlichkeiten einer dissoziierten 
Person und können sich dementsprechend qua Suggestion wechselsei­
tig im Bereich des Unbewussten manipulieren; mit dem Effekt, dass sie 
zwar sie selbst sind, aber zugleich, wie es Ödipus von sich selbst sagt: 
»unbehaust[]«. Wenn diese Figuren also, wie es Freud später nennen 
wird, nicht »Herr« in ihrem »eigenen Haus« 20 sind, dann ist der eigentli­
che Herrscher nicht nur das eigene Unbewusste, sondern, viel radikaler, 
auch das der anderen Figuren.21

20 Sigmund Freud, Gesammelte Werke. Chronologisch geordnet, Bd. XII. Hg. von 
Anna Freud u.a. London 1947, S. 1.

21 In der Forschung ist »Ödipus und die Sphinx« oft individualpsychologisch (meist 
im engeren Rahmen der Psychoanalyse) gelesen worden: Bernd Urban, Hofmannsthal, 
Freud und die Psychoanalyse. Quellenkundliche Untersuchungen. Frankfurt a.M. et al. 
1978, S. 54–56, sieht den Ödipus-Komplex bei Hofmannsthal literarisch ausgebildet; Mi­
chael Worbs, Nervenkunst. Literatur und Psychoanalyse im Wien der Jahrhundertwende. 
Frankfurt a.M. 1983, S. 303; 317f., spricht von dem Drama als einer »Antwort auf die 
Traumdeutung«, die sich in einer (über Freud hinausgehenden) »Verherrlichung der 
Macht des Unbewußten« manifestiere. Bernadette Malinowski und Michael Ostheimer, 
Ödipus zum Beispiel: Zur Komparatistik als Wissenspoetik. In: Theorien der Literatur: 
Grundlagen und Perspektiven, Bd. VI. Hg. von Günter Butzer und Hubert Zapf. Tübin­
gen 2013, S. 21–26, behaupten, dass die »Psychoanalyse dem Stück ja eingeschrieben« sei 
und sich dementsprechend das »Unbewusste seiner Figuren« auf dionysische Weise Bahn 
breche (Zitat S. 26). Max Roehl, (V)erkennen. Ödipus als Figur der poetischen Genealo­
gie in Hugo von Hofmannsthals Ödipus und die Sphinx. In: ZfdPh 138, 2019, S. 573–
590, unterstellt schließlich eine Verbindung von Psychoanalyse- und Sophokleslektüre. 
Demgegenüber betonen Elisabeth M. Steingruber, Hugo von Hofmannsthals sophoklei­
sche Dramen. Winterthur 1956, S. 116f.; Karl G. Esselborn, Hofmannsthal und der antike 
Mythos. München 1969, S. 30f.; 43–45; Monika Fick, Ödipus und die Sphinx. Hof­
mannsthals metaphysische Deutung des Mythos. In: Schiller-Jahrbuch 32, 1988, S. 259–
290; Wolfgang Nehring, Elektra und Ödipus. Hofmannsthals Erneuerung der Antike für 
das Theater Max Reinhardts. In: Hugo von Hofmannsthal: Freundschaften und Begeg­
nungen mit deutschen Zeitgenossen. Hg. von Ursula Renner-Henke und G. Bärbel 
Schmidt. Würzburg 1991, S. 123–142, hier S. 138 (ähnlich: Ders., Ödipus und Elektra – 
Theater und Psychologie bei Hofmannsthal. In: Wir sind aus solchem Zeug wie das zu 
träumen ... Kritische Beiträge zu Hofmannsthals Werk. Hg. von Joseph P. Strelka. Bern et 
al. 1992, S. 239–255, hier S. 251), mal mit, mal ohne Bezug auf Schopenhauer und Nietz­
sche, einen Zusammenhang der Figuren über den Begriff des Lebens. Dieser überindivi­
duelle Zugang zur Figurenkonstellation negiert jedoch deren explizite psychologische 
(und psychopathologische) Verfasstheit. Beide Zugänge verbindend, soll hier eine überin­
dividuelle psychologische Lesart versucht werden, die, wie im nächsten Kapitel gezeigt 
werden soll, mit einer mythologisch-dämonischen zusammenfällt.

In einem »wachen Traum« 129

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Als die psychopathologische Außenseite dieser aus verschiedenen 
Persönlichkeiten bestehenden Kollektiv-Person figuriert in diesem Zu­
sammenhang, wie gerade gezeigt, vor allem Kreon, da er sich als be­
sonders schwach gegenüber den Suggestionen seiner Schwester zeigt. 
Aber auch Ödipus weist Krankheitsanzeichen auf, die auf einen psy­
chopathologischen Gesamtkomplex, der die verschiedenen Figuren 
umfasst, hindeuten, zum Beispiel, wenn er sich wie in einem »wache[n] 
Traum« verhält, sich also ebenfalls in einem quasi-hypnotischen Zu­
stand befindet. In diesem traumhaften Zustand, der ihn über sich 
selbst hinausweist – »denn nun träumt alles mit« – erfährt er beispiels­
weise eine für die Persönlichkeitsspaltung typische starke anterograde 
Amnesie, in deren Rahmen er nicht einmal mehr seinen Diener als 
Diener erkennt: »wer ich dir bin? / Es ist mir nicht geläufig« (SW VIII 
Dramen 6, S. 16f.). Gleiches gilt für retrograde Erinnerungen: Die Tö­
tung des Lykos, von dem Ödipus erfuhr, dass er nicht der Sohn der 
Frau ist, die er für seine Mutter hielt, ist dem Königssohn »entfallen« 
(SW VIII Dramen 6, S. 19).

Dass in der Dissoziation Handlungen vollzogen werden, die zwar ge­
speichert werden, nicht aber dem Bewusstsein zugänglich sind, ist, von 
der oben genannten überindividuellen Übergipfelung Hofmannsthals 
einmal abgesehen, diskurstypisch: Pierre Janet weist in »État mental 
des hystériques« nach, dass »bei jeder hysterischen Amnesie die Auf­
bewahrung der Erinnerung noch fortbesteht« (»la conservation des 
souvenirs subsiste encore«), aber eben nicht im Rahmen des »›Ich‹-Be­
wusstein[s]« (»conscience [...] personnelle«), sondern in »eine[r] zwei­
te[n] Form des Seelendaseins« (»une seconde forme dʼexistence psycho­
logique«).22 Diese zweite Form des Seelendaseins ist bei Hofmannsthal 
– und das ist die vorhin genannte Radikalisierung – nicht allein 
Ödipus’ Unbewusstes, sondern das Schicksal oder, mit Schopenhauer 

22 Pierre Janet, État mental des hystériques. Les stigmates mentaux. Paris 1892, S. 98; 
109; Ders., Der Geisteszustand der Hysterischen (Die psychischen Stigmata). Übers. von 
Max Kahane. Leipzig et al. 1894, S. 81; 90.

130 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gesprochen, der »Wille« als »ein blinder, unaufhaltsamer Drang«,23 an 
dem alle anderen Figuren über ihr Unbewusstes teilhaben.

Dieser letzte Punkt markiert wiederum eine deutliche Differenz zwi­
schen Ödipus und Kreon. Ödipus träumt nämlich nicht die Träume 
einer anderen Figur, sondern ist, wiewohl durchaus auch individuell 
angegriffen, unmittelbar mit dem Schicksal oder, wenn man es psychi­
atrisch ausdrücken wollte, mit der traumatischen Situation als solcher 
verwoben. Durch den zweiten Orakelspruch – »des Erschlagens Lust / hast 
du gebüßt am Vater, an der Mutter / Umarmens Lust gebüßt, so ist’s geträumt, / 
und so wird es geschehen« (SW VIII Dramen 6, S. 26) – hat er Zugriff auf 
den »Lebenstraum« (SW VIII Dramen 6, S. 25).24 Wenn er im schlaf­
wandlerischen Zustand (den er mit dem Magier teilt, der wie »tot« da­
liegt; SW VIII Dramen 6, S. 52) Suggestionen erhält, dann sind das 
nicht, wie bei Kreon, die »widerlich[en]« Träume (s.o.) einer anderen 
Figur, sondern, ähnlich wie bei Teiresias, dessen »Schlaf« sehr »tief« ist 
(SW VIII Dramen 6, S. 86), Träume, die direkt am Geschick teilhaben. 
Ödipus ist der, der »die tiefen Träume« träumt (SW VIII Dramen 6, 
S. 106), obwohl auch sie »seicht« gegenüber der Wirklichkeit sind (SW 
VIII Dramen 6, S. 112).

Zwischen Ödipus als einer starken Figur, die unmittelbar mit dem 
Schicksal bzw. der traumatischen Situation verwoben ist, und Kreon, 
der seine Träume nur qua Suggestion durch die Mit-Persönlichkeiten 
erfährt, steht Jokaste, die ihren Mann im Traum verliert (»Laïos mein 
Mann, / wo bist du denn?«; SW VIII Dramen 6, S. 78) und dieses Un­
kenntlichwerden Laïos’ inklusive des Heraustretens seines Nachfolgers 
an Kreon als den schwächsten Teil der Gesamt-Persönlichkeit qua 
Traum weitergibt: Während Letzterer »das Gesicht des fremden Men­
schen« in sich nicht mehr »wiederfinde[t]«, sieht er, dass es »eine Art 
von jüngerer Laïos« ist (SW VIII Dramen 6, S. 53). Dennoch werden 
bei Kreon – und das könnte der Sinn der geschilderten Kette von Sug­
gestionen bis hin zu Kreon sein – die bei Ödipus noch sehr, bei Jokaste 

23 Arthur Schopenhauer, Die Welt als Wille und Vorstellung, Zürcher Ausgabe. Bd. 2. 
Hg. von Arthur Hübscher. Zürich 1977, S. 347; hierzu Fick, Ödipus und die Sphinx (wie 
Anm. 21).

24 Vgl. zu Hofmannsthals Auseinandersetzung mit der stoischen Metapher des Le­
bens als Traum Bergengruen, Mystik der Nerven (wie Anm. 7), S. 149–155.

In einem »wachen Traum« 131

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schon weniger undeutlichen Traum-Elemente endlich sichtbar und be­
grifflich bestimmbar: Es ist Ödipus, der anstelle von Laïos Jokaste zur 
Frau nehmen wird. Selbst im Unbewussten ist er also ganz König: Er 
lässt träumen und bewirkt so, dass sich sein Bild als König in diesen 
Träumen herauskristallisiert.

II.  Dämon und Opfer

Schon in der »Elektra« wird, sozusagen als mythologische Entspre­
chung der psychiatrischen Dimension des Textes, eine Ursache für 
die psychische Besetzung und ein Heilmittel dagegen diskutiert, der 
Dämon und das Opfer. Beginnen wir, um diese zweite, mythologische, 
Ebene in Hofmannsthals dialoghaftem25 Schreiben zu rekonstruieren, 
mit dem Dämon. Hofmannsthal zieht, wie er gegenüber Hladny an­
merkt, seine diesbezügliche Kenntnis aus Erwin Rohdes »Psyche«, in 
dem er nach eigenen Angaben bei der Abfassung der »Elektra«, neben 
dem »merkwürdige[n] Buch über Hysterie von den Doktoren Breuer 
und Freud«, »geblättert« habe.26 Bei Rohde27 werden im Zusammen­
hang von – so der Titel eines Kapitels seiner Psyche – »Blutrache und 
Mordsühne« die Erinnyen als »Dämonen«28 der Rache beschrieben. 

25 Zur Theorie der Dialogik des Wortes vgl. Michail M. Bachtin, Rabelais und seine 
Welt. Volkskultur als Gegenkultur. Übers. von Gabriele Leupold. Frankfurt a.M. 1995, 
S. 478–480, und Ders., Die Ästhetik des Worts. Übers. von Reiner Grübel und Sabine 
Reese. Frankfurt a.M. 1979, S. 168–170. Mit dem Begriff der Dialogik soll deutlich ge­
macht werden, dass Hofmannsthals Zerstörendes Zitieren (Antonia Eder, Der Pakt mit 
dem Mythos. Hugo von Hofmannsthals zerstörendes Zitieren von Nietzsche, Bachofen, 
Freud. Freiburg i.Br. 2013), also seine Konfrontation antiker Texte mit der Psychiatrie 
seiner Zeit, keineswegs nur das Ziel hat, mythologische Strukturen zu vernichten, son­
dern in dieser Vernichtung auch, sozusagen auf höherer Ebene, einen Dialog mit ihnen 
aufzubauen. Vgl. hierzu auch, am Beispiel der Elektra, Werner Frick, Die mythische Me­
thode. Komparatistische Studien zur Transformation der griechischen Tragödie im Dra­
ma der klassischen Moderne. Tübingen 1998, S. 117f.

26 Hladny, Hofmannsthal’s Griechenstücke II (wie Anm. 18), S. 20.
27 Vgl. zu Hofmannsthals Rohde-Lektüre auch, allerdings nicht im Kontext seiner Dä­

monen-Theorie, Esselborn, Hofmannsthal und der antike Mythos (wie Anm. 21), S. 21; 
74.

28 Soweit ich sehe, fahndet Lars Friedrich (Das dämonische Werktheater. Hofmanns-
thals Selbstinterpretationen. Das Dämonische. Schicksale einer Kategorie der Zweideu­
tigkeit nach Goethe. Hg. von Dems., Eva Geulen und Kirk Wetters. München 2014, 

132 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diese Funktion nehmen sie, wie Rohde weiter ausführt, insbesondere 
bei Morden innerhalb der Familie ein, da in diesem Falle Mörder und 
Rächer (der ja aus der direkten männlichen Verwandtschaft kommen 
muss) zusammenfallen.

Dass dennoch dem Gemordeten seine Genugthuung werde, darüber 
wacht die Erinys [...], die aus dem Seelenreich hervorbricht, den Mörder 
zu fangen. An seine Sohlen heftet sie sich, Tag und Nacht ihn ängsti­
gend, vampyrgleich saugt sie ihm das Blut aus; er ist ihr verfallen als 
Opferthier.29

Das galt schon für die »Elektra«, und dies gilt auch für »Ödipus und 
die Sphinx«. Es gibt keine Figur, die ohne Schuld wäre und daher die 
Rache vollziehen könnte, daher muss der Dämon bzw. das sich des 
Dämonischen bedienende Schicksal eingreifen – und zwar dergestalt, 
dass die schuldigen Menschen die Rache an sich selbst vollziehen. Das 
ist, wieder mit Rohde gedacht, möglich, weil der Dämon nicht nur 
als ein externes, sondern zugleich auch als ein internes Element gegen­
über dem, an dem die Rache vollzogen werden muss, figuriert. Für 
den Heidelberger Altphilologen ist nämlich der »römische[] genius« 
oder der griechische »δαίμων«, verstanden als »Specialdämon des Ein­
zelnen« – und dazu würde auch der »vampyrgleich[e]« Rachedämon 
gehören –, lediglich eine, man könnte sagen: personal oder figurativ 
gewordene »Projicirung« eines wesentlich umfangreicheren und älte­
ren Konzeptes von Metaphysik, das er »ψυχή« nennt.30 Rohde geht von 
der »Vorstellung« aus, »nach welcher in dem lebendigen, voll beseelten 
Menschen, wie ein fremder Gast, ein schwächerer Doppelgänger, sein 
anderes Ich, als seine ›Psyche‹ wohnt«. Und dieses »andere[] Ich« na­
mens »Psyche« – und spätestens hier erweist sich Rohde nicht nur als 
Altphilologe, sondern auch als Leser der Hysterie- und Dissoziations­

S. 267–289) v.a. nach einem auf Goethe zurückgehenden Dämonenbegriff (und dessen 
Problematischwerden) bei Hofmannsthal. Mir scheint jedoch der rohdesche, zumindest 
bei den Griechenstücken, näherliegend.

29 Erwin Rohde, Psyche. Seelencult und Unsterblichkeitsglaube der Griechen. Frei­
burg i.Br. 1894, S. 236; 246.

30 Ebd., S. 607 (Anm.).

In einem »wachen Traum« 133

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


theorie Pierre Janets31 – erhält bei ihm die Funktion des Unbewussten, 
ja einer unbewussten Persönlichkeit:

aus den Erfahrungen eines scheinbaren Doppellebens im Traum, in der 
Ohnmacht und Ekstase ist der Schluss auf das Dasein eines zwiefachen 
Lebendigen im Menschen, auf die Existenz eines selbständig ablösbaren 
›Zweiten Ich‹ in dem Innern des täglich sichtbaren Ich gewonnen wor­
den.32

Daraus erhellt, dass sich mit Rohde sowohl in der »Elektra« als auch 
in »Ödipus und die Sphinx« eine Rechtfertigung oder besser gesagt 
eine mythologische Entsprechung für die plurale oder multifigurale 
Adaptation der psychologischen Dissoziationstheorie formulieren lässt. 
Mit dem Dämon ist ein Aktant bzw. eine Aktantengruppe geschaffen, 
die sowohl innerhalb der Psyche einer Figur (dort als Unbewusstes bzw. 
im Unbewussten agierende Entität) und außerhalb der Figur, nämlich 
im Schicksal (und natürlich im Unbewussten seiner Umwelt) existiert 
– und von hier aus die Rache, die die Menschen an sich selbst üben 
müssen, vorantreibt.

So ergibt sich für »Ödipus und die Sphinx« eine klare Anordnung 
und Hierarchie der Dämonen: Jeder kann Dämon für jeden sein – dies 
gilt insbesondere für Ödipus, Jokaste und Kreon (in der oben genann­
ten königlichen Hierarchie) –, aber es muss auch einen Dämon geben, 
der das tiefere Wissen des Lebenstraums besitzt, das über die persona­
len Dämonen-Strukturen hinausgeht. Diese Rolle nimmt, neben Ödi­
pus, die Sphinx ein, deren Seinsweise als »Dämon« sehr oft hervorge­
hoben wird (SW VIII Dramen 6, S. 68; 95; 98; 101; 106; 108). Diese ge­
meinsame Teilhabe am tieferen Lebenswissen macht Ödipus und die 
Sphinx zu Spiegelwesen.33 Die Sphinx wiederum ist jedoch nur eine 

31 Rohde verweist in der zweiten Auflage (Psyche. Seelencult und Unsterblichkeits­
glaube der Griechen. 2. Aufl. Freiburg i.Br. 1898, S. 413) ausdrücklich auf Pierre Janet, 
L’automatisme psychologique. Essai de psychologie expérimentale sur les formes inféri­
eures de l’activité humaine. Paris 1889. Vgl. hierzu Worbs, Nervenkunst (wie Anm. 21), 
S. 295.

32 Rohde, Psyche (wie Anm. 29), S. 5f.
33 Vgl. hierzu Sören Eberhardt und Günter Helmes, Antikenrezeption und Ge­

schlechterdifferenz: Sphingen bei Helene Böhlau, Else Lasker-Schüler, Hugo von Hof­
mannsthal und Rainer Maria Rilke. In: Liebe, Lust und Leid. Zur Gefühlskultur um 
1900. Hg. von Helmut Scheuer und Michael Grisko. Kassel 1999, S. 257–283, hier 

134 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


reale Figuration übernatürlicher »Dämon[en]«, wie sie beispielsweise 
im Kampf zwischen Ödipus und seinem Vater Laïos kurz als »Stimmen 
aus der Luft« in Erscheinung treten (SW VIII Dramen 6, S. 42). In die­
se Kategorie gehört auch der »Dämon« des Magiers, der keine figurale 
Entsprechung jenseits des Unbewussten des Magiers hat (SW VIII Dra­
men 6, S. 51).

Neben dem realen, aber übermenschlichen Dämon namens Sphinx 
sind es die einzelnen menschlichen Figuren, die sich gegenseitig dämo­
nisieren. Ödipus, der in dieser psychischen Beeinflussungskette ganz 
am Anfang bzw. ganz oben steht, bezeichnet sich selbst als einen »Dä­
mon« (SW VIII Dramen 6, S. 32); diese Bezeichnung wählt auch seine 
Mutter, allerdings unwissend, dass sie dabei von ihm spricht (SW VIII 
Dramen 6, S. 70). Sie selbst wiederum fungiert als ein »Dämon« (SW 
VIII Dramen 6, S. 63) gegenüber Kreon, wenn sie ihm ihre Träume 
schickt. Sogar Laïos agiert als ein »Dämon« (SW VIII Dramen 6, 
S. 42), wenn er im Hohlweg mit seinem Kampf gegen Ödipus das 
Schicksal vollzieht. Damit ist auch vonseiten der Mythologie eine Er­
klärungsweise gegeben, warum, psychologisch gesprochen, alle Figuren 
ineinander übergehen und so jeweils das Unbewusste des andern be­
einflussen können.

Nun scheint es ein wenig inkonsequent zu sein, wenn bei Rohde aus­
drücklich zu lesen ist, dass die Dämonen dem »Seelenreich« (s. o.) ent­
stammen, während die Figuren bei Hofmannsthal noch lebendig sind. 
Doch so richtig lebendig sind sie eben nicht. Mehrmals wird gesagt, 
dass Ödipus, Laïos, Jokaste, Antiope und Kreon nur noch physisch am 
Leben sind: »Ich lebe halb im Leben, halb im Tod« (SW VIII Dramen 
6, S. 69), sagt beispielsweise Antiope. Ähnlich Jokaste: »ich zog mich so 
– / so aus dem Leben, wie man seinen Leib / aus einem Bade zieht« 
(SW VIII Dramen 6, S. 75); Letzteres eine Anspielung auf Elektras Va­

S. 275–277, die auf die Sphinx-nahe Selbstdefinition Ödipus’ als »König und […] Unge­
heuer« (S. 110) hinweisen. Vgl. hierzu auch Gerhart Baumann, Hofmannsthal: Oedipus 
und die Sphinx. In: Ders., Skizzen. Freiburg i.Br. 2000, S. 117–135, hier S. 128f.; Thorsten 
Zeiß, Priester und Opfer. Hofmannsthals Ödipus aus Sicht der Mythen-Theorie René 
Girards. Marburg 2011, S. 68f.

In einem »wachen Traum« 135

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter Agamemnon, den man tatsächlich tot aus einem Bad zog.34 Auch 
wenn weder Antiope noch Jokaste wie Agamemnon physisch gestorben 
sind, ist ihr Zustand »halb im Tod« ausreichend, um die von Rohde be­
schriebene Funktion des Dämons, der als Bewohner des Seelenreichs 
in andere Seelen eindringt und dort als ein zweites unbewusstes Ich 
haust, einzunehmen.

Kommen wir nun zum Opfer, das die Dämonen (angeblich) fordern: 
Klytämnestra, der in der »Elektra« eine ähnliche Rolle zukommt wie 
Kreon in »Ödipus und die Sphinx«, sagt: »ein jeder Dämon lässt von 
uns, sobald / das rechte Blut geflossen ist« (SW VII Dramen 5, S. 126). 
Dementsprechend fragt sie ihre Tochter Elektra: »also wüßtest du mit 
welchem / geweihten Tier? –« (SW VII Dramen 5, S. 126). Dieser einfa­
chen Logik hängt auch anfangs noch der Magier aus »Ödipus und die 
Sphinx« an, wenn er Kreon zuruft: »Opfre Kreon, opfre Kreon!« (SW 
VIII Dramen 6, S. 51) und seine weitere therapeutische talking cure ana­
log zu einem Opfer gestaltet (»gieß aus / die Seele, wie das schwarze 
Opferblut«; SW VIII Dramen 6, S. 49). Und auch Laïos, von dem Jo­
kaste sagt, er »brachte Opfer« gegenüber der Sphinx (SW VIII Dramen 
6, S. 68), war bis zu dem Tod der Meinung, dass der Dämon ein Opfer 
verlange und von den Menschen ablasse, sobald dieses Opfer gegeben 
sei.

Grundsätzlich ist dies auch nicht falsch. Allerdings gilt bereits für 
die »Elektra«, dass aufgrund der Schwere der Schuld der Ersetzungs­
vorgang, der dem Opfer zugrunde liegt, vom Schicksal bzw. den Göt­
tern nicht mehr akzeptiert wird und also rückabgewickelt werden 
muss.35 Schauen wir uns zur Rekonstruktion dieses komplexen Sach­
verhaltes Hofmannstahls Opfertheorie an: Im »Gespräch über Gedich­
te« von 1904 heißt es über den ersten Opfernden:

34 »Sie schlugen dich im Bade tot, dein Blut / rann über deine Augen, und das Bad / 
dampfte von deinem Blut, dann nahm er dich, / der Feige, bei den Schultern, zerrte 
dich / hinaus aus dem Gemach, den Kopf voraus, / die Beine schleifend hinterher: dein 
Auge, / das starre, offne, sah herein ins Haus«, sagt Elektra in einer imaginären Verge­
genwärtigung (SW VII Dramen 5, S. 66f.).

35 Vgl. zur Problematik des Opfers in »Elektra« und »Ödipus und die Sphinx« Jens, 
Hofmannsthal und die Griechen (wie Anm. 8), S. 83f.

136 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf einmal zuckte dem Tier das Messer in die Kehle, und das warme Blut 
rieselte zugleich an dem Vließ des Tieres und an der Brust, an den Ar­
men des Menschen hinab: und einen Augenblick lang muß er geglaubt 
haben, es sei sein eigenes Blut (SW XXXI Erfundene Gespräche und Brie­
fe, S. 80).

Ganz ähnlich sagt es der von Kreon georderte Magier über seine 
eigene mantische Entgrenzung, der er sich hingab, bevor er gerufen 
wurde:

Auf dem Leib / des Opfertieres lag ich, zuckend mit / dem zuckenden. 
Aus einer Kehle troff / das Blut. Ich mischte meinen Hauch damit, / da 
fuhr die Seele mir aus meinem Leib / und schwang sich auf dem Tier hin­
ab zur Herrin Hekate (SW VIII Dramen 6, S. 46).36

Diese Opfertheorie bzw. -praxis, verstanden als eine Substitution des 
Menschen durch das Tier, die aufgrund einer imaginären Identität der 
beiden möglich ist,37 wird in beiden Dramen als unzureichend zurück­
gewiesen. Die im »Gespräch über Gedichte« geäußerte und von 
Klytämnestra und den Thebanern geteilte Hoffnung, dass der Opfern­
de imaginär »in dem Tier gestorben« sei (SW XXXI Erfundene Ge­
spräche und Briefe, S. 81), real aber unbeschadet weiterleben könne, 
bestätigt sich nicht. Klytämnestra und nicht ein Tier wird in der »Elek­
tra« sterben. Für die Ödipus-Dramen gilt ein Gleiches: Laoïs ist gestor­
ben, die Sphinx wird sterben, Jokaste wird sich erhängen, Ödipus sich 
blenden. Die Menschen können nicht länger die Tiere für sich sterben 
lassen. Der Dämon will keine Substitution, auch nicht im Modus einer 
imaginären Identität, er will, ganz wörtlich, die eigentlichen Verursa­
cher.

Aber auch die singulären Menschenopfer gehen – und das unter­
scheidet »Ödipus und die Sphinx« noch einmal von »Elektra« – in 
Theben fehl. Am deutlichsten wird dies am Knaben, der glaubt, dass 
er sich für Kreon opfern könne. Seine Vorstellung ist, dass wenn er sich 

36 Hierzu Hans Heinrich Schaeder, In memoriam Hugo von Hofmannsthal. In: Hof­
mannsthal-Blätter 31/32, 1985, S. 32–51, hier S. 41.

37 Hierzu Hans Richard Brittnacher, Das ist die Wurzel aller Poesie. Das Blutopfer 
bei Hugo von Hofmannsthal und Joseph De Maistre. In: Ästhetik des Opfers. Hg. von 
Alexander Honold, Valentina Luppi und Anton Bierl. Paderborn 2012, S. 263–280, hier 
S. 278f.

In einem »wachen Traum« 137

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»schnell« zu »geben« entschließt und mit dem »Messer« tötet, Kreon 
den »Dämon haben« könne, der »sich dir / herniederschwingt aus lee­
rer Luft und Kraft / in deine Seele fächelt« (SW VIII Dramen 6, S. 64). 
Das Gegenteil aber ist der Fall. Kreon leidet nach dem Tod des Kna­
ben unverändert weiter.

Gleiches gilt für Laïos. Nicht nur die Opfer, die er der Sphinx brach­
te, das sowieso, auch sein eigener Tod, in den Augen von Jokaste: »ein 
sehr großes Opfer« (SW VIII Dramen 6, S. 68), war nicht genug. 
»Angstvoll« führt Jokaste gegenüber ihrer Schwiegermutter aus: »Laïos 
hat es auch gewußt – / er zog hinaus – doch an dem einen Opfer / war 
nicht genug« (SW VIII Dramen 6, S. 80). Sie wiederholt damit eine 
Überlegung ihrer Schwiegermutter: »Allein der Dämon lebt und mor­
det! / So war dies Opfer nicht genug« (SW VIII Dramen 6, S. 68). Nicht 
ein Mensch muss sich opfern, erst wenn alle sterben oder unheilbar 
qualvoll leiden (sogar Ödipus’ Nachkommen werden noch eine »Lei­
denszukunft« haben, notiert sich Hofmannsthal für »Ödipus – Greis«; 
SW XVIII Dramen 16, 259), hat der Dämon oder das Schicksal genug.

In gewissem Sinne ist dies eine logische Fortführung der Rückab­
wicklung der Opfertheorie erster Stufe aus der »Elektra«. Wenn die 
imaginäre Nähe zwischen Opfertier und Opfernden mit Rohde – für 
den der vom Dämon Verfolgte wie gesagt selbst ein »Opferthier« ist 
(s.o.) – real wird, also der Opferwillige selbst geopfert werden muss, 
dann gilt dies eben auch für die mystische Nähe, die die beteiligten Fi­
guren haben: Da sie alle miteinander figurale Dämonen voneinander 
sind, kann ein einzelner Tod nicht ausreichend sein, um die überindi­
viduelle Schuld, in die sie sich alle verstrickt haben, zu sühnen. Da die 
dämonische Struktur des Lebenstraums sich in alle ausgeschüttet hat, 
ist ihre Aufgabe erst erfüllt, wenn alle getötet sind oder unheilbar lei­
den. Aber da alle, die am Ende sterben oder zumindest im Leben wie 
tot sind, vorher auch Dämonen waren, zumindest für andere, so gilt 
für sie, was Ödipus am Ende prägnant formuliert: »Ich soll es selber 
tun? der Priester sein / und auch zugleich das Opfertier? « (SW VIII 
Dramen 6, S. 107).

138 Maximilian Bergengruen

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121 - am 17.01.2026, 22:34:45. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783988580306-121
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	Vorab
	I. Psychische Krankheit
	II. Dämon und Opfer

