
Die Störung des Staats-Effekts: 

Kulturelle Überreste und die spukenden 

Geister des Spätsozialismus in Laos 1 

PATRICE LADWIG 

» The more enlightened our houses are, 
the more their walls ooze ghosts.« 

ltalo Calvino: Cybernetics and Ghosts 

»[ ... ] a kind ofrupture between the present and 

the past. lt promotes a selection between what 
can be understood and what must be forgotten in 

order to obtain the representation of a present 
intelligibility. But whatever this new 

understanding ofthe past holds tobe irrelevant­
shards created by the selection of materials, 

remainders left aside by an explication, comes 
back, despite everything, on the edges of 

discourse or in its rifts and crannies: 
>resistances<, >survivals<, or delays discreetly 

perturb the pretty order of a line of >progress< or 
a system ofinterpretation.« 

Michel de Certeau: The Writing ofHistory 

Dank an Maximilian Mayer, Friedrich Amdt, Claudia Derichs, Oliver 
Tappe und allen Teilnehmern des Workshops für Kritik und Anregungen. 
Für eine längere und ethnographisch ausführlichere Version dieses Auf­
satzes siehe Ladwig (2007). 

57 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

Trotzneuerer theoretischer Tendenzen in den Sozialwissenschaften, sich 
auf Prozesse wie Globalisierung und Transnationalisierung, die über den 
Staat hinausgehen, zu konzentrieren, bleibt der Staat ein zentrales Unter­
suchungsobjekt für die soziologische und sozialanthropologische Theo­
riebildung. Der Staat steht im engen Zusammenhang mit Konzepten wie 
Gouvemmentalität, Territorialität, Nationalismus und Souveränität und 
wird permanent durch Praktiken und Diskurse konstruiert, die nicht nur 
in Institutionen und Bürokratien eingebettet sind, sondern darüber hin­
aus im Alltagshandeln der Bürger konstituiert und performativ wie­
derholt werden (Arextaga 2003). Neuere Ansätze beschreiben den Staat 
nicht nur als ein rationales, zentralisiertes Gebilde, das seine Bevölke­
rung besteuert, zwangsverpflichtet tmd das Monopol legitimer Gewalt­
anwendung auf seinem Territorium innehat, wie in Max Webers (1992) 
klassischer Darstellung des Staates, sondern betonen seine vielfältigen, 
konkurrierenden und widersprüchlichen Merkmale (Gupta & Ferguson 
2002). Daher sollten Fragen, z. B. betreffend der Fähigkeit des Staates, 
die Gesellschaft zu steuern und eine bestimmte Ordnung zu setzen, auch 
als rivalisierende Prozesse untersucht werden. 

Während sich der Staat aus dieser Perspektive vielmehr als ein Pro­
zess denn als eine geschlossene Einheit darstellt, zielt der von vielen 
staatlichen Akteuren ausgehende Diskurs allerdings auf die »Naturalisie­
rung« der staatlichen Praktiken und des staatlichen Einflusses in der Be­
völkerung (Bourdieu 1998: 99). Durch jene Einrichtungen, die Althusser 
(1977) als institutionelle Staatsapparate und Weber (2006: 219f.) 
schlicht als Bürokratie und Institutionen bezeichnete, versucht der Staat 
sein Selbstbild so zu reproduzieren, dass es zu einer unhinterfragten Idee 
wird, einer doxa. Diese Versuche, die Gesellschaft mittels der Naturali­
sierung des staatlichen Einflusses im Alltagsleben zu ordnen und die 
kulturelle und soziale Ordnung zu definieren, sind Zeichen der stetigen 
Suche des Staates nach der eigenen Legitimität. Manchmal, wie im Fall 
des Sozialismus, soll dieser Prozess die Spuren einer vorherigen sozialen 
Ordnung beseitigen. Diese hegemoniale Naturalisierung ist entscheidend 
für die Handlungsmacht des Staates. Damit soll erreicht werden, was 
Timothy Mitchell (1991) den »Staats-Effekt« genannt hat: Die Erzeu­
gung von Praktiken und Überzeugungen, die den Staat als einheitliche, 
objektivierte Einheit erscheinen lassen. Geschichte spielt in diesem Her­
stellungsprozess eine zentrale Rolle, da sie eine formbare Legitimitäts­
ressource darstellt. Für Regime, die einer historisch-materialistischen 
Geschiehtsauffassung anhängen, ist die Kontrolle der Geschichtsschrei­
bung stets entscheidend für die eigene Legitimität gewesen, da der For­
derung eines evolutionär-teleologischen Fortschritts im real existieren­
den Sozialismus entsprochen werden musste. In diesen Fällen erforderte 

58 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

eine Abwertung der Vergangenheit als >>feudal« oder »kapitalistisch« ein 
oftmals radikales Umschreiben der Geschichte und die Erfindung von 
Traditionen, um die Überreste des alten Systems auszulöschen. In Staa­
ten, die in eine post- oder spätsozialistische Reformphase eingetreten 
sind, kehren solche Überbleibsel allerdings in ähnlichen oder modi­
fizierten Formen wieder. Teils fungieren sie dabei als Vehikel, um neue 
Wünsche, Ängste und Hoffnungen zum Ausdruck zu bringen? 

In diesem Aufsatz möchte ich die Rolle von kulturellen, hier speziell 
religiösen Überresten in der südostasiatischen Volksrepublik Laos (Laos 
PDR) diskutieren. Während einige Aspekte der Mehrheitsreligion, dem 
Theravada-Buddhismus, nach der Revolution von 1975 erfolgreich um­
gedeutet werden konnten, kam es für einige Jahre auch zu einer Kon­
frontation zwischen wissenschaftlichem Marxismus und Buddhismus. 
Das Land hat jedoch - als eines der wenigen verbliebenen Regime, die 
noch offiziell einer reformierten Variante des Sozialismus anhängen -
seit den frühen 1990er Jahren einen Reformprozess durchlaufen, der 
immer stärker auf die Wiederbelebung von buddhistischen Traditionen 
vertraut. Das Regime versucht nun, nach dem globalen Zusammenbruch 
des Kommunismus, durch die Instrumentalisierung des Buddhismus 
»Staats-Effekte« zu erzeugen, die es in seinem Machtanspruch unter­
stützen sollen. Doch hat dieser Prozess auch problematische Folgen flir 
das Regime und seine selektive Kultur- und Religionspolitik Mit der 
verstärkten Öffnung des Landes und dem Auftreten von sozialen Akteu­
ren außerhalb der Kontrolle der kommunistischen Partei tauchten einige 
une1wünschte kulturelle, besonders religiöse Fortbestände wieder auf. 
Auf Aspekte politischer Macht verweisende Elemente des Buddhismus, 
insbesondere das buddhistische Königtum, sowie ein Verlangen nach 
charismatischen Zügen des Buddhismus könnten den hegemonialen An­
spruch der Partei untergraben. Ich möchte in diesem Essay untersuchen, 
unter welchen Bedingungen Überbleibsel des alten Systems resignifi­
ziert oder staatlicherseits inkorporiert werden können und dabei auf 
Louis Althussers (1968) Begriff des »Überrests« Bezug nehmen. Da­
nach werde ich mich mit der Frage beschäftigen, welche Rolle diese 
Überreste in der Herstellung der Genealogie des laotischen Staates ha­
ben und dabei Timothy Mitchells ( 1991) Konzept des Staats-Effektes 
verwenden. In diesem Kontext lege ich dann einige in der Vergangen­
heit unterdrückte kulturelle Traditionen dar. Ihre Position hat sich im 

2 Ähnliche Prozesse sind jedoch auch unabhängig vom Sozialismus zu beo­
bachten. Inzwischen ist spürbar geworden, dass das Verschwinden von re­
ligiösen Traditionen in der Moderne nicht eingetreten ist. Totgesagte Tra­
ditionen leben oftmals länger und sind anpassungsfähiger, al s es Modemi­
sierungs- und Säkularisierungstheorien prophezeit haben. 

59 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

Zuge der Reformpolitik von verdrängten Überresten einer »abergläubi­
schen Vergangenheit« zu einerneuen Präsenz in der sozialen Imagina­
tion gewandelt. Als theoretisches Werkzeug zur Konzeptualisierung die­
ser »Wiederkehr des Verdrängten« werde ich Derridas (1996) Begriffe 
des »Gespensts« und der »hauntology« verwenden und dies als eine 
Überkreuzung von Vergangenheit und Gegenwart bezeichnen, die die 
Kohärenz der gegenwärtigen Ordnung aus Sicht des laotischen Regimes 
stören. Durch Referenzen zum Konzept Charisma, seinen Implikationen 
für politische Machtausübung und einigen Vergleichen zur Religionspo­
litik in China soll gezeigt werden, warum diese Überreste die Legitimität 
des Staates potentiell unterminieren können. Schließlich werde ich die 
gegen diese Entwicklungen gerichteten kulturpolitischen Strategien des 
laotischen Staates skizzieren. Der Staat verfolgt dabei eine prekäre dis­
kursive »Dehnübung«, die sich zwischen der Aneignung alter kultureller 
Muster und der gleichzeitigen Abgrenzung von der alten Ordnung be­
wegt. 

Ich werde im Folgenden eine relativ allgemeine und recht unethno­
logische tour de force durch die laotische Geschichte vollziehen, ohne 
gerrauer auf die Ethnographie einzugehen, sondern fokussiere mich auf 
die verwendeten theoretischen Begrifflichkeiten. Ich möchte dabei eher 
sorglos mit einer eklektischen Mischung von theoretischen Begriffen 
jonglieren, um Fragen nach dem Staat und seiner Rolle in der Herstel­
lung der sozialen Ordnung zu thematisieren: Inwieweit sind der Staat 
und die kulturelle Ordnung, die er zu etablieren sucht, relativ unstabile 
Phänomene? Wieso befindet er sich ständig in einem Konsolidierungs­
und Transformationsprozess? Inwiefern können die hier verwendeten, 
oft recht metaphorischen und unscharfen Theorien eine Analyse des 
Staates, der sozialen Ordnung und ihrer Transformation leisten? 

Die Konstruktion des Staats-Effekts: 
Überreste und Resignifizierung 

Die laotische Revolution fand 1975 in dem Land mit der wohl margi­
nalsten Position in der südostasiatischen »Modernisierung« statt.3 Bis in 
die 1970er Jahre blieb das Buddhistische Königreich Laos eine überwie­
gend kleinbäuerlich geprägte Ökonomie, in vielerlei Hinsicht nicht zu 
vergleichen mit den schon früh unter Modernisierungseinflüssen stehen­
den Nachbarstaaten wie Thailand. Wie viele revolutionäre Regime hatte 

3 Zurneueren Geschichte von Laos siehe Stuart-Fox (1997), Evans (2002) 
und Tappe (2007). 

60 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

die laotische kommunistische Bewegung ihre Wurzeln in anti-kolonialen 
und anti-imperialistischen Befreiungsbewegungen, doch nach dem Viet­
namkrieg und der Machtübernahme offenbarte sich die Laotisch Revo­
lutionäre Volkspartei als eifriger marxistischer Modernisierer mit natio­
naler Ideologie. Der laotische Nationalismus war jedoch eine recht späte 
Erfindung und eher schwach ausgeprägt, das Land war stark dezentrali­
siert und die ersten Jahre des neuen Regimes waren geprägt von Instabi­
lität und Paranoia. Nichtsdestotrotz hatte der laotische Staatssozialismus 
eine durch und durch modernistische Agenda, die Laos in die Liga der 
entwickelten Nationen katapultieren sollte. Die Schaffung des neuen so­
zialistischen Menschen und eines neuen Staatsmodells erforderte eine 
neue historische Genealogie. Letztere konzentrierte sich auf die Befrei­
ung des Landes von »imperialistischen« Kräften und die öffentliche 
Verachtung der früheren Elite, die während des Vietnamkriegs mit den 
»amerikanischen Kolonialisten« kooperiert hatten. Die jüngere Vergan­
genheit des Vietnamkriegs, während der Laos in rivalisierende politische 
Fraktionen und Zonen zersplittert gewesen war, und auch die Vergan­
genheit der buddhistischen Könige wurden jetzt als bloße Phasen der 
notwendigen Entwicklung hin zur sozialistischen Nation dargestellt und 
konsequenterweise abgewertet. Identität wurde sozusagen durch das Ne­
gativ der Vergangenheit und eine Reihe von Externalisierungen her­
gestellt. Als einer der vielen Wege zum Konstrukt »Moderne« verwen­
dete das frühe Programm des Regimes Begriffe wie Rationalität, Pro­
duktivität und Disziplin. Um den Übergang zu einer sozialistischen Mo­
derne zu erreichen, mussten neue Disziplinartechnologien und neue 
ideologische Staatsapparate entworfen werden. Mit ihrer Hilfe sollte der 
sozialistische Staat zu einem Sozialingenieur werden, der die Gesell­
schaft hegemonisieren und sozialistische Subjekte konstituieren konnte, 
die fleißig, moralisch integer und frei von religiösem Aberglauben wä­
ren. Der Buddhismus hatte in diesem Projekt eine eher marginale Po­
sition und wurde zeitweise zur folkloristischen Tradition herabgesetzt. 

Der Staat mitsamt seiner Bürokratie, seiner Institutionen und Wirt­
schaft musste fast aus dem Nichts aufgebaut werden. Auf eine kohärente 
vorherige historische Genealogie konnte nicht gebaut werden, denn die 
Legitimation beruhte gerade auf dem revolutionären Bruch; so musste 
eine neue Basis für den Staat und seine radikal andere soziale Ordnung 
erschaffen werden - es bedurfte eines neuen »Staats-Effekts«. Nach 
Timothy Mitchells Definition muss der Staat untersucht werden »not as 
an actual structure, but as the powerful, metaphysical effect of practices 
that make such structures appear to exist« (1991: 94). Ähnlich wie bei 
Benedict Andersans (1998) Vorstellung einer »imagined community« ist 
der Staat keine gegebene, sondern eine konstruierte und zuerst fiktive 

61 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

Einheit, die zuvor disparate Felder vereint und erst damit einen »realen« 
Effekt erhält. In Erweiterung von Mitchells Definition mit einem 
Schwerpunkt auf den Beziehungen von Staat und Gesellschaft4 lässt sich 
hinzufügen, dass der Staats-Effekt auch die staatliche Fähigkeit be­
schreiben kann, einen lang anhaltenden »Abdruck« in der Gesellschaft 
und in bestimmten sozialen Feldern zu hinterlassen und diese gemäß 
seinen Vorstellungen zu formen, sodass der Staat in Institutionen, in der 
Alltagspraxis sowie in der sozialen Imagination von Gesellschaft und 
Bürgern wirksam und präsent wird. 

Insbesondere Regime des real-existierenden Sozialismus mit derarti­
gen überaus modernistischen Programmen stießen stets auf jenes, was 
Marx, und ihm folgend Louis Althusser, »Überreste« genannt hatten. 
Die Reste der vorhergehenden Ordnung, seien es institutionelle, kultu­
relle oder ökonomische Elemente, haften an der Gegenwart und lassen 
den Schritt in eine sozialistische Zukunft zu einem prekären Unterfan­
gen werden: 

»Die politische Praxis stößt sich ständig an dieser Wirklichkeit, die man die 
>Überreste< nennt. Ohne Zweifel bestehen sie, sonst wären sie wohl kaum so 
hartnäckig. [ ... ] Was aber ist ein Überrest? Welchen theoretischen Status hat 
er? Ist er >psychologischen<, ist er sozialen Wesens? Reduziert er sich auf das 
Überleben gewisser ökonomischer Strukturen, die die Revolution durch ihre 
ersten Erlasse nicht zerstören konnte [ ... ]? Oder stellt er gleichermaßen andere 
Strukturen, politische, ideologische etc. in Frage, Sitten, Gewohnheiten, ja so­
gar >Überlieferungen< wie die >nationale Überlieferung< mit ihren spezifischen 
Zügen? >Überrest<: ein ständig herangezogener Terminus, der aber noch auf 
der Suche, ich würde nicht sagen seines Namens (denn er hat ja einen), son­
dern seines Begriffs ist« (Althusser 1968: 52). 

Althussers Überreste sind eingebettet in sein Verständnis von »Überde­
terminierung« (Althusser 1968). Diesen Begriff verwendet er, um die 
vielfältigen, oft widersprüchlichen Kräfte zu fassen, die in einer be­
stimmten politischen Operation wirksam sind. Als Kausalitätstheorie 
ermöglicht es die Überdeterminierung, das Ergebnis einer politischen Si­
tuation als ein Produkt von verschiedenen Umständen zu beschreiben -
jenseits Regelscher Negation oder Synthese. Die Kombination einer 
Vielzahl von Elementen kann das veränderte Ergebnis radikalen sozialen 
Wandels oder eines gesellschaftlichen Bruchs wie im Falle einer Revo-

4 Vgl. bspw. Migdals (2001: 97) programmatische Frage: When and how 
have states been able to establish comprehensive political authority? When 
have they succeeded in defining the prevailing moral order in defining the 
parameters of daily social relations, whether in preserving existing pat­
tems or forging new ones?« 

62 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

lution beeinflussen. Das Beseitigen, Re-signifizieren und Austauschen 
dieser Überreste des alten »feudalen« Regimes wurden ftir die Etablie­
rung der sozialistischen Realität als entscheidend erachtet. Die Herstel­
lung einer begrifflichen und politischen Ordnung im hier gemeinten 
Sinn impliziert auch die konstitutive Unterruückung bestimmter Aspekte 
der Wirklichkeit (Wolf 2002: 230), oder, wie Zizek (1989: 21) es aus­
drückt: »lf reality is to emerge, something has tobe foreclosed from it ­
that is to say, reality, like truth, is by definition never whole«. Um den 
Staat und ein neues »Gesetz« zu etablieren, setzte die LPRP physische 
als auch symbolische Gewalt ein. Die Etablierung einer politischen 
Gruppe - und der Staat kann durchaus als politische Gruppe im Groß­
format gesehen werden- ist nach Agamben (2004) und Derrida (1991) 
eng mit einer Form der »gründenden Gewalt« verbunden, die auch im 
Fall von Laos konstatiert werden kann.5 

Bei der Analyse des Umgangs des laotischen Regimes mit dem 
Buddhismus und dessen inhärent ambivalenten Status wird die Rede von 
Überresten unmittelbar verständlich. Im frühen sozialistischen Diskurs 
in Laos (1975-1980) wurde der Buddhismus zur laotischen Kultur inhä­
rent zugehörig erklärt (anders als in der chinesischen Kulturrevolution 
oder in Kambodscha), doch durch die Assoziation des Buddhismus mit 
vorrevolutionären Modellen politischer Macht6 und seiner Konfrontation 
mit dem »wissenschaftlichen Sozialismus« sollte er radikal transformiert 
werden. Für die Neukonstitution des Staates und seiner Kontrolle des re­
ligiösen Felds musste eine neue Messlatte etabliert werden, mit deren 
Hilfe die Rolle der Religion in der neuen Gesellschaft bewertet werden 
konnte. Um eine Form des Buddhismus zu konstruieren, die in das spe­
zifische Szenario des laotischen Sozialismus integriert werden konnte, 
war es erforderlich, jene Elemente zu identifizieren, die die Schwelle der 
Revolution passieren konnten. Daher wurde ein Bewertungsprozess ini­
tiiert, der die Rolle des Buddhismus neu bestimmen sollte. Unter wel-

5 Der bekannte Topos der »gründenden Gewalt« wäre hier für die kompara­
tive Genealogie von Staaten von Bedeutung. Interessanterweise beziehen 
Agamben und Derrida sich hier beide auf Benjamins Kritik der Gewalt 
(1965). 

6 In den vom Theravada-Buddhismus beeinflussten »indisierten« Regionen 
Südostasiens stellt der Buddhismus einen entscheidenden Teil der Staats­
macht dar. In diesem traditionellen Staatsmodell (Ling 1 993) mit einem 
buddhistischen König an der Spitze der sozialen Ordnung, bietet der Kö­
nig dem buddhistischen Klerus Schutz und unterstützt und kontrolliert die­
sen zugleich. Im Gegenzug »befriedet« der Klerus das Land durch die 
Verbreitung buddhistischer Lehren und stützt die königliche Herrschaft, 
indem der König als fast göttliche Gestalt und damit legitimer Herrscher 
dargestellt wird. 

63 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

chen Bedingungen kann ein Staat mit der Beseitigung und der Resigni­
fikation dieser Überreste erfolgreich sein? Ich möchte mich hier nur 
oberflächlich auf zwei Felder beziehen: Den institutionellen Apparat des 
buddhistischen Klerus und als abergläubisch und unwissenschaftlich 
klassifizierte Praktiken, die verdrängt wurden, weil sie teilweise mit den 
Macht- und Herrschaftsaspekten des Buddhismus in Beziehung stehen. 

Die Institutionen des Klerus wurden recht zügig in das neue Regime 
integriert: Die alte Verwaltung des Klerus galt mit ihren Hierarchien und 
engen Verbindungen zum König als obsolet, ja gefährlich für das neue 
Regime. Ähnlich wie die Kirche in vielen Teilen Europas vereinte der 
buddhistische Klerus eine ganze Reihe später aufgeteilter Institutionen, 
die für die Verbreitung einer neuen Ideologie entscheidend waren.7 In 
der Gesamtschau war die Laotisch Revolutionäre Volkspartei ziemlich 
erfolgreich darin, eine neue Verwaltung des Klerus zu schaffen und sie 
mit den Massenorganisationen der kommunistischen Partei zu verbin­
den. 8 Diese institutionelle Zusammenarbeit, die sich zwischen Klerus 
und Regierung entwickelte, hat sich bis heute als ziemlich stabil erwie­
sen: Klerus und Staat sind eng miteinander verbunden und das Regime 
konnte eine Institution schaffen, die die Konstruktion eines kohärenten 
Bildes des Staates unterstützte und somit einen Staats-Effekt produ­
zierte. Unter Bezugnahme auf Timothy Mitchells (1991 : 92) von Fou­
cault inspirierte Analyse der Herstellung von Staats-Effekten in ge­
schlossenen sozialen Feldern wie der französischen Armee - indem dem 
Staat der Anschein von Geschlossenheit durch disziplinäre Maßnahmen 
gegeben wird - kann man dies auch für den Fall der Beziehung zwi­
schen buddhistischem Klerus und Staat in Laos konstatieren: Sie wurde 
durch Verdinglichung naturalisiert; einer Form von »Staatsfetischismus« 
(Taussig 1993: 218). Die Konzentration auf ein beschränktes institutio­
nelles Feld ermöglichte eine Disziplinierung. Der Staat hat den Klerus 
eingegliedert und die Überreste der vorrevolutionären Ordnung getilgt 
oder besser gesagt überschrieben. 

7 In den vorkolonialen Ländern des Theravada-Buddhismus nahmen religiö­
se Institutionen oftmals Positionen ein, die später von spezialisierten staat­
lichen Bürokratien übernommen wurden. Ähnlich wie bei Althussers 
(1977: 152) Analyse der Rolle der Kirche als dominanter institutioneller 
Staatsapparat, wurde die Umstrukturierung der Klerusbürokratie als ent­
scheidend betrachtet, um eine neue soziale und kulturelle Ordnung zu 
etablieren. 

8 Teile des Klerus kooperierten schon lange vor der Revolution mit der 
kommunistischen Bewegung. Mönche, die auf der »falschen Seite des his­
torischen Prozesses« standen, flüchteten nach Thailand. Wichtige Positio­
nen wurden von ideologisch schon indoktrinierten Mönchen übernommen. 

64 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

Im zweiten, eher diffusen Feld der buddhistischen Alltagspraxis, au­
ßerhalb der Institutionen des Klerus, war dieses Überschreiben weniger 
erfolgreich. Einige Merkmale des Buddhismus wurden ab 1975 als prob­
lematisch klassifiziert und als »rückständige Traditionen« aus der Feu­
dalära betrachtet. Vor allem als »abergläubisch« klassifizierte Praktiken 
wurden stark diskreditiert. Diese, dem sozialistisch-wissenschaftlichen 
Gesellschaftsbild widersprechenden Teile des Buddhismus, konnten sel­
ten ersetzt werden, und waren während der ersten Jahre des Regimes ei­
ner repressiven Politik ausgesetzt. Diese wurden zwar- wenn möglich­
weiterhin im Geheimen praktiziert, aber erlitten auch einen Bedeutungs­
verlust. Offiziell wurde propagiert, dass diese Übeneste verschwinden 
würden, wenn einmal ein gewisser Grad von Entwicklung und Aufldä­
rung eneicht wäre. Obwohl das Regime seine Religionspolitik in den 
1980er Jahren beachtlich lockerte und der Buddhismus wieder erstarkte, 
werden vor allem buddhistische Traditionen, die mit Macht und Mobili­
sierung der Massen in Verbindung stehen können, weiterhin streng 
überwacht. Das Regime versuchte den Buddhismus selektiv seit den 
90er Jahren zu revitalisieren, was jedoch nur im begrenzten Maße mög­
lich ist. Im Zuge der Reformpolitik sind diese Elemente in den letz-ten 
Jahren quasi durch einen »Mitnahmeffekt« reaktiviert worden und stören 
inzwischen die gelenkte Religions- und Kulturpolitik des Staates. 

Die Gespenster der buddhistischen 
Vergangenheit 

Was geschieht mit kulturellen Übenesten, die nicht mit neuen Bedeu­
tungen versehen werden konnten, sondern für einen bestimmten Zeit­
raum verschwanden, nur Erinnerungsspuren hinterließen und jetzt im 
Zuge der Reformpolitik wieder an Bedeutung gewinnen? Welche Posi­
tion nehmen diese ehemals unterdrückten Traditionen in einem politi­
schen System ein, das Tradition selbst und Religion als neue Ressource 
für seine eigene Legitimität sieht? Werden im Zuge dieser Revitalisie­
rung nicht auch Elemente aktiviert, die alternative Interpretationen von 
Geschichte erlauben oder sogar regimekritischen Bewegungen als Dis­
kursrahmen dienen könnten? Religion als Wiederkehr des Verdrängten 
in reformierten oder postsozialistischen Systemen, hat sich in den letzten 
Jahren als populäres Forschungsgebiet e1wiesen. 9 

9 Ohne hier weiteren detail auf psychoanalytische Theorien einzugehen, be­
schreibt die Wiederkehr des Verdrängten nach Freud (cf. Iones 1993) ei­
nen Prozess, in dem das, was öffentlich und bewusst nicht verarbeitet 
werden kann, sich andere Bahnen sucht und in verstellter Form so wieder 

65 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

In Bezug auf den laotischen Buddhismus erweist sich hier vor allem eine 
Tatsache als hochinteressant. Seit der Revolution von 1975 gibt es im 
laotischen Buddhismus eine bemerkenswerte Abwesenheit von reli­
giösen Elementen, die man als personifiziertes Charisma bezeichnen 
könnte. Träger dieses Charisma im südostasiatischen Theravada-Budd­
hismus sind vor allem Mönche, die sich in einer oder mehrerer der 13 
asketischen Übungen (dhutanga) trainieren und sich häufig außerhalb 
des vom Staat her organisierten Klerus bewegen. Diese extremen Aske­
ten (phatudong) repräsentieren meistens nur eine kleine, aber für die öf­
fentliche Vorstellungskraft äußerst wichtige Bewegung, basierend auf 
einer alten Tradition, die sich auf die Lehren des singhalesischen Ge­
lehrten Buddhaghosa beruft: Durch einen stark regulierten nomadischen 
Lebensstil, regelmäßige Meditation an abgelegenen Orten und strikte 
Enthaltsamkeit, versuchen diese Asketen, sich stärker als der Klerus der 
Dörfer und Städte in die buddhistischen Lehren zu vertiefen. Ihr außer­
gewöhnlicher Lebensstil hat in Ländern wie Burma, Thailand, Kambod­
scha und Laos dazu geführt, dass sie von Laiengläubigen als tugendhafte 
Idealtypen verehrt und ihnen übernatürliche Kräfte zugesprochen wer­
den (Kamala 1997; Tambiah 1984). Manche dieser Mönche versam­
melten so viele Anhänger um sich herum, dass man sie mit Referenz zu 
Weber (2006: 243f.) durchaus als charismatische Führerpersönlichkei­
ten10 bezeichnen kann. Diese treten vor allem in Zeiten sozio-ökonomi­
scher und politischer Umbrüche in Erscheinung. Als im benachbarten 
Thailand in den 70er Jahren eine vom Mainstream-Buddhismus ent­
täuschte Mittel- und Oberklasse nach religiöser Orientierung suchte, 
wurden diese Mönche ins Zentrum von neuen religiösen Bewegungen 
gerückt. Ein wahrer Strom von Pilgern auf der Suche nach Rat von as­
ketischen Meditationsmeistern, magischen Amuletten und dem Außer­
gewöhnlichen ergoss sich über den Nordosten von Thailand (Tambiah 
1984; Taylor 1993). Einige dieser Mönche wurden, nachdem sie ihren 
nomadischen Lebensstil aufgegeben hatten, in Thailand wichtige öffent-

an die Oberfläche dringt z. B. in Fonn von Träumen oder Neurosen. Oft 
ist diese Wiederkehr mit dem Unheimlichen verbunden und produziert 
Angst. Für einen weniger pathologisierenden Ansatz siehe Oring (1993) 
und die Beiträge der Konferenz Religious Subjugation and Revitalization 
in Late and Postsocialist Societies der American Academy of Religion im 
Jahr 2004. 

1 0 Zum Charismakonzept siehe die Ausführungen im nächsten Teil des Auf­
satzes. Charisma kann im Thailändischen und Laotischen auf vielfache 
Weise übersetzt werden. Die Begriffe Phu mi boun (Person mit viel kar­
mischem Verdienst) oder auch pharami (Perfektion) haben beide semanti­
sche Felder, die mit Charisma in Verbindung stehen. 

66 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

liehe Figuren, die in einigen Fällen gar als Berater für Politiker tätig 
wurden. 

Während in der Vergangenheit diese Mönche über Staatsgrenzen 
hinaus aktiv waren und sozusagen transnationale charismatische Netz­
werke bildeten, ist diese Tradition seit der Revolution in Laos ver­
schwunden. Meditation wurde nach 1975 als unproduktiv angesehen, 
Mönche mussten sich registrieren lassen und waren von nun an genötigt, 
sich in einem Kloster aufzuhalten. Vor allem Praktiken, die im Ruf stan­
den, magische Fähigkeiten zu fördern, wurden öffentlich verdrängt. Die 
meisten dieser Mönche siedelten nach Thailand über, wo sie ihren Leh­
ren meist ungestört folgen konnten. Das laotische Regime hat sich ge­
genüber Mönchen, denen magische Fähigkeiten nachgesagt wurden und 
ein gewisses Charisma zugesprochen wurde, auch noch in den 90er Jah­
ren recht repressiv verhalten und diese aus dem buddhistischen Orden 
ausgeschlossen. 

In den letzten Jahren hat sich jedoch gezeigt, dass diese Tradition 
des Buddhismus in der sozialen Imagination11 vieler Laoten wieder ei­
nen wichtigen Platz einnimmt. In Klostern in Vientiane wurde mir oft 
erzählt, dass auf einem Hochplateau in der Nähe der Hauptstadt phatu­

dong gesichtet worden seien, die dort im Wald meditierten. Einige Wo­
chen später zirkulierten in der Hauptstadt Gerüchte, dass in einer abge­
legenen Provinz eine Gruppe Asketen in Höhlen meditiert. Mit einem 
bitteren Unterton erwähnten einige meiner Freunde, dass die lokalen 
Behörden eingegriffen und die Mönche vertrieben hätten. Viele Laoten 
interpretierten diese Erzählungen als Beweis für das Verlangen und den 
Wunsch, mit solchen charismatischen Asketen in Kontakt zu treten. Die­
ser Wunsch zeigt sich auch in anderen Bereichen: Laoten mit einem In­
teresse für das Übernatürliche und die Verehrung von Asketen besorgen 
sich oft religiöse Paraphernalia aus Thailand. Amulette, Poster und Bü­
cher über charismatische Mönche sieht man nun häufiger in Laos. Um 
diesen Erzählungen genauerauf den Grund zu gehen, führte ich im Ja­
nuar 2005 eine kleine Feldforschung in der oben genannten Gegend in 
der Nähe der Hauptstadt durch. In den Dörfern um das Hochplateau er­
zählten mir viele der Leute von den Erscheinungen, die in den Wäldern 
anzutreffen sind. Einige berichteten von Asketen, die plötzlich erschei-

11 Soziale Imagination sollte hier nicht nur als bloße platonische Reflektion 
einer schon existierenden Realität gesehen oder in Opposition zur Realität 
konzeptualisiert werden. Nach Comelius Castoriadis (1990: 196f.) kann 
das Imaginäre auch als Feld, welches die Bedingungen der Möglichkeiten 
für die Orientierung von Handlungen und Motiven konstituiert sowie als 
eine Matrix für Symbole, Mythen und das Denken im Allgemeinen gese­
hen werden. Verlangen und Begehren sind auch Teil dieser Imagination. 

67 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

nen und dann wieder verschwinden, andere hatten einen Mönch gese­
hen, der schon in der 50er Jahren dort meditierte und schließlich einen 
solch hohen Meditationsgrad erreichte, dass er sein Leben verlängern 
konnte und sich manchmal zeigt, wenn Leute durch den Wald streifen. 

Mönche von einem in der Nähe gelegenen Kloster berichteten, dass 
dhutanga-Mönche in den Wäldern lebten, diese aber nicht gestört wer­
den möchten und sich deshalb nur selten zeigten und sich dank ihrer au­
ßergewöhnlichen Fähigkeiten »dematerialisieren« könnten. Auf die Fra­
ge, ob sie in diesem Kloster selbst dhutanga-Techniken praktizieren 
würden, antwortete einer der Mönche: »Wir versuchen schon seit Jah­
ren, eine Genehmigung zu bekommen, um im Wald mit diesen Techni­
ken meditieren zu können, aber wir haben von den Behörden nie eine 
Erlaubnis erhalten. Wir dürfen nur hier im Kloster meditieren.« Medita­
tion wird auf breiterer Basis erst wieder seit den 90er Jahren praktiziert, 
aber hat durch die Rationalisierungspolitik des Sozialismus einige Ver­

änderungen erfahren. 12 Neben dieser Umgestaltung von Meditation 
selbst ist der Status, der diesen Mönchen zugeschrieben und in Erzäh­
lungen artikuliert wird, aufschlussreich. Hier ist es nicht so sehr von In­
teresse, diese Erzählungen als Märchen oder Mythen abzutun, sondern 
sie als Ausdruck eines Verlangens und der sozialen Imagination zu se­
hen. Der Präsenz, die im »Realen« nicht möglich ist, wird im sprachli­
chen Diskurs eine narrative Realität verliehen. Es handelt sich um »Nar­
rative des Verlangens«, in denen sich Facetten der religiösen Imagina­

tion zeigen, in denen auch der Staat als ordnungsgebende, aber auch re­
pressive Macht eine Position hat. In diesem Sinne verraten indigene Er­
klärungsmodelle, Gerüchte und Vorwürfe zuweilen wesentlich mehr 
über den Staat als z. B. Statistiken zur Wahlbeteiligung.13 In diesen Er­
zählungen offenbart sich, dass die vom Staat regulierten religiösen Rep­
räsentationen als nicht befriedigend empfunden werden und sich viele 
Gläubige nach tugendhaften Idealtypen sehnen, die z. B. durch die Tra­
dition der asketischen dhutanga-Mönche verkörpert wird. Diese kehren 
nun, nachdem sie vor 30 Jahren wegen ihrer »Unproduktivität« und ihrer 
abergläubischen Praktiken zum Stillschweigen gebracht wurden, zurück. 

12 Interessant ist hier auch die Veränderung der Meditationstechniken: Wäh­
rend es vor der Revolution auch Mönche gab, die samatha (»mentale 
Konzentration«) praktizierten, findet man inzwischen fast nur noch die vi­
passana (Einsichtsmeditation)-Variante vor. Samatha- eine Technik, die 
zu »magischen Nebeneffekten« führen kann- ist fast vollständig durch die 
rationalere vipassana-Technik ersetzt worden. Die Rückkehr des vormals 
Unterdrückten geht hier mit einer Veränderung einher. 

13 Akhil Gupta (1995) hat für den Fall von Indien Gerüchte über Korruption 
und den Staat analysiert, die über die Wahrnehmung des Staates in der 
Bevölkerung oftmals mehr aussagen aus Statistiken zur Wahlbeteiligung. 

68 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

Doch in welcher Form kehren sie zurück und was sagt uns diese Form 
der geisterhaften Erscheinungen und der Phantome von längst Todge­
glaubten? 

Diese Wiederkehr des Verdrängten in der sozialen Imagination ist 
zwischen dem Sichtbaren und dem Unsichtbaren, der Vergangenheit und 
der Zukunft lokalisiert. Jacques Derrida (1996) beschreibt in seinem 
Buch Marx' Gespenster solche Phänomene mit den Termini hauntolo­
gie, revenant und spectre. Durch die Figur des »Gespenstes«, von Marx 
selbst an den verschiedensten Stellen in seinem Werk gebraucht, be­
nennt er mit diesen Konzepten Phänomene und Diskurse, welche Über­
reste einer vergangeneu Ordnung darstellen, die die Grenzen von Ver­
gangenheit und Gegenwart durchkreuzen und dadurch spezifische und 
exklusive Definitionen einer existierenden Ordnung stören (ibid 141f.). 
Derridas breit gefacherter, oft metaphorischer Gebrauch (Machery 1999) 
des Konzepts verweist auf die Figur des Gespenstes als ein Phänomen, 
welches sich binären Oppositionen wie körperlicher Präsenz und Abwe­
senheit derselben, Tod und Leben entzieht (Derrida 1996: 77). In Derri­
das Projekt der DekonstJuktion können diese Begriffe nicht nur im Ge­
gensatz zueinander stehen, sondern er richtet seinen Fokus auf Phäno­
mene, die sich genau zwischen diesen Antipoden bewegen. Das Phan­
tom, das spukende Gespenst zeigt, dass eine klare Trennung der Ver­
gangenheit und der Zukunft unmöglich ist, weil jede Idee der Gegenwart 
immer durch die konstruierte Differenz und Abgrenzung zur Vergan­
genheit gebildet wird. Letztendlich bleibt dieser Konstitutionsversuch 
oft vergeblich: Die Reste der vergangeneu Ordnung hinterlassen stets 
eine Spur in der Gegenwart und suchen diese heim- hauntologie. In der 
Konstruktion des historischen Prozesses, so Derrida (1996: 152), produ­
ziert das Erscheinen dieser Geister ein Unbehagen, ein Auseinanderge­
hen der Temporah täten, oder mit Referenz zu Derridas (1996: 111) 
Gebrauch von Shakespeares Harnlet Eine Zeit, die aus den Fugen ist. 14 

14 Um Derridas eher unscharfes Konzept ethnografisch zu veranschaulichen, 
möchte ich auf die Arbeit des Ethnologen Erik Mueggler (200 1) verwei­
sen. In einem vergleichbaren Kontext hat dieser bei den Yi, einer ethni­
schen Minorität in Yunnan (Südchina), ähnliche Prozesse beobachtet. In 
der sozialen Imagination der Yi findet die Bewältigung einer gewalttätigen 
Vergangenheit in traditionellen Konzepten ihren Ausdruck. Dort kehren 
die Ahnengeister, die durch die Kulturevolution unterdrückt wurden, zu­
rück und suchen die Gegenwart heim. Mueggler spricht von »revenance« 
und »spectral subversions« und erklärt: »Despite a nation-wide effort to 
erase the effects of the past injustices and keep the national imagination 
fixed on present and future economic expansion [ ... ] the Cultural Revolu­
tion kept retuming to infect the present« (1999: 4 78). 

69 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

Charisma, Könige und die kulturelle Ordnung 
des Staates 

Um bei Shakespeare zu bleiben: Was ist also faul in der Religions- und 
Kulturpolitik des Staates? Warum erlauben die Behörden dem buddhisti­
schen Klerus es nicht, diese Techniken zu praktizieren und warum wer­
den alle Anzeichen von Charisma im Keim erstickt? Oder anders ge­
fragt: Wo befinden sich die Reibungspunkte zwischen einer Idee von 
Heiligkeit, die an Charisma gebunden ist und dem Ordnungsverständnis 
des laotischen Staates und seiner Idee eines kontrollierten Buddhismus? 
Wie bereits erwähnt, spielen Diskurse über einen rationalen, von Aber­
glauben befreiten Buddhismus hierbei eine wichtige Rolle. Mönche, de­
nen übernatürliche Fähigkeiten zugesprochen werden, widersprechen in 
den Augen der laotischen Behörden und denen des teilweise regime­
treuen Klerus diesem Bild. Hier hält der Staatsapparat weiterhin an 
Maßstäben für die Evaluation von Religion fest, die sich nicht sehr stark 
von denen der Hochphase des Sozialismus unterscheiden. Interessanter 
ist hier jedoch die Untersuchung der Wechselwirkungen von Charisma 
und der Idee der Renschaft Max Weber (2006: 263f.) hat postuliert, 
dass charismatische Bewegungen in bestimmten Kontexten als Aus­
druck einer Gesellschaft im Wandel verstanden werden können. Offene 
Prozesse des sozialen Wandels, Unsicherheit und tief greifende Verän­
derungen in der Sozialstruktur begünstigen das Entstehen von charisma­
tischen Bewegungen. Weiterhin können nach Weber über charismati­
sche Führer größere Gruppen mobilisiert werden. Obwohl dieser Ansatz 
stark kritisiert worden ist (Kalyvas 2002) und die Analyse von charis­
matischen Bewegungen sicherlich weiter greifen muss, erlaubt eine ver­
gleichende und historische Perspektive Webers Ansatz geltend zu ma­
chen. 

Das Verlangen nach religiösen charismatischen Führern wird nicht 
nur vom laotischen Staat diskreditiert, weil diese Glaubensformen als 
abergläubig klassifiziert werden, sondern sind meines Erachtens nach 
auch mit einer politischen Fragestellung und Renschaftskonzepten ver­
bunden. In der Geschichte Südostasiens finden sich zahlreiche Beispiele, 
in denen charismatisch-buddhistische Bewegungen die Autorität des po­
litischen Zentrums in Frage gestellt haben (Tambiah 1984). Oft agierten 
diese Bewegungen in einem anti-kolonialen Kontext oder wendeten sich 
gegen einheimische Machthaber, welche die Peripherie unterd1ückten. 
Auch in Laos gab es diese Bewegungen. In der sozialistischen Ge­
schichtsschreibung sind diese als Widerstandsbewegungen gegen Kolo­
nialhenscher und den amerikanischen Imperialismus während des Viet­
namkrieges dargestellt worden (Pholsena 2003). Natürlich gibt es in ei-

70 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

ner politischen Ordnung, die auf der »Befreiung« des Landes beruht und 
eine gerechte, sozialistische Gesellschaftsordnung geschaffen hat, kei­

nen Bedarf an charismatischen Bewegungen. Der laotische Staat ver­

folgt eine rationale Form von Herrschaft, keine traditionale oder charis­

matische. 
Wenn man diese Analyse auf andere sozialistische Staaten, die sich 

in einem Reformprozess befinden, überträgt, ergeben sich interessante 
Überschneidungen mit dem laotischen Fall. Die recht rigorose Religi­

onspolitik Chinas gegenüber der Falun-Gong-Bewegung speist sich aus 

teilweise ähnlichen Abneigungen gegen charismatische und millenia­

ristische Bewegungen (Palmer 2003). Chan (2004: 677) leitet die Attrak­

tivität von Falun Gong von der Tatsache ab, dass diese religiöse Bewe­
gung vor allem an Zulauf gewinnt, weil die augenblickliche soziale 

Ordnung von bestimmten Schichten der chinesischen Gesellschaft als 
anomisch empfunden wird. Charismatische religiöse Bewegungen fun­

gieren in diesem Kontext als Ventile, welche die Etwartungen, Enttäu­

schungen und andere Entwicklungen bündeln, die mit großen sozio­

ökonomischen und sozialen Umwälzungen einhergehen. Feuchtwang 
und Mingming (2001: 16) erweitern Webers Definition von Charisma in 

diesem Zusammenhang: 

»Charisma is not so much a personality as a message which has been recog­
nised because it resonates with and gives authority to follower's expectations 
and assumptions. The inspirationalleader conveying the message is selected in 
situations where expectations of great change have been boiling up or have 
been frustrated« (Feuchtwang und Mingming 2001: 16). 

In diesem Kontext spielen ökonomische Veränderungen, die produzier­

ten Erwartungen eines kommenden Reichtums, aber auch die zwangs­

läufigen Enttäuschungen, welche damit einhergehen, eine wichtige Rol­
le. Feuchtwang and Mingming (2001: 19) beobachten in China »that 

charismatic traditions proliferate and multiply with the spreading of ex­

pectations and sources of success, the modern material conditions of 

which are those of a market economy and social mobility«, und betonen, 

dass sich diese Bewegungen intensivieren, »when irrtemal and extemal 
disturbances and dissatisfactions sharpen boundaries between a present 

that does not live up to traditional expectations which are >fernem­

bered<« (Feuchtwang & Mingming 2001: 165). Obwohl dieser Prozess 
in Laos weniger intensiv verläuft als in China, ist z. B. in der Hauptstadt 

der Umbruch der Lebenswelten durch die Öffnung des Landes, den hö­
heren Globalisierungsgrad und die Entfaltung der Marktwirtschaft deut­

lich spürbar (Rehbein 2004). Traditionelle Strukturen sind radikal im 

71 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

Umbruch und ziehen neben einer Euphorie des Marktes auch Ängste 
nach sich. Nicht alle sind Gewinner in diesem Prozess und Entwurze­
lung und Ausgrenzung sind genauso Teil der Reformphase. Weder die 
chinesische noch die laotische Regierung sind aber willens, kulturelle 
Phänomene zu akzeptieren, die als Ausdmck von sozialer Desorientie­
rung oder Anomie gedeutet werden könnten. 15 Darüber hinaus werden 
religiöse Bewegungen, welche diese Erfahrungen bündeln und artikulie­
ren könnten, natürlich als Störfaktor wahrgenommen. 

Der buddhistische König präsentiert einen etwas anders gelagerten 
Überrest: Er tritt in Laos nicht als Derridasches spukendes Phantom auf, 
aber kann auch mit Hilfe von Charisma als analytische Kategorie kon­
zeptualisiert werden. Grant Evans (1998) und andere Forscher haben in 
den letzten Jahren eine Hinwendung der Laoten zum buddhistischen 
König in Thailand beobachten können. Im Zuge der kommunistischen 
Revolution wurde der Laotische König 1977 in ein Arbeitslager einge­
wiesen, wo er Jahre später sehr wahrscheinlich an Malaria verstarb. In 
den buddhistischen Königtümern Südostasiens - und weiterhin in Thai­
land - repräsentiert der Monarch aber eine Figur, welche einen sakralen 
Status innehat und abseits der Tagespolitik als Identifikationsfigur fun­
giert, die sich aus einer transzendenten Macht speist. Ähnlich wie in 
Kantorowicz< (2000) Analyse Die Zwei Körper des Königs, steht der 
transzendente Körper des Königs für eine Kontinuität und Identität, die 
mit einer rein rationalen Herrschaft einer kommunistischen Partei wenig 
gemein hat. In Momenten der Krise und des tief greifenden sozialen 
Wandels kann seine Autorität als unwandelbarer Referenzpunkt dienen. 
Das Verlangen nach einer Wiedereinfiihrung des Königtums wurde vom 
laotischen Regime stets scharf zurückgewiesen. Das Auftauchen von 
kulturellen Überresten oder neu erfundenen Repräsentationen des laoti­
schen Königtums, wurde in Laos mit repressiven Mitteln begegnet und 
als konterrevolutionär eingestuft. Die Produktion eines Ersatzperso­
nenkultes in der kommunistischen Partei war in Laos nie von großem 
Erfolg gekrönt und es haben sich dort keine Substitute wie Ho Chi Minh 
im Falle von Vietnam oder Mao in China bilden können. 

Was in Laos offenbar wird, ist, dass das Modell einer »rationalen« 
Herrschaft und ein angepasster, rationaler Buddhismus nur unzurei­
chende Akzeptanz finden und viele Laoten sich nun einem kulturellen 
Reservoir zuwenden, welches im Erinnerungsfeld einer zum Schweigen 
gebrachten Vergangenheit weiterexistiert. Als kulturelle Überreste im 

15 Sirnon Critchley (1999) hat postuliert, dass Regime, die vorgeben, eine to­
tale transparente soziale Ordnung etabliert zu haben, eine Aversion gegen 
solche spukenden Phänomene haben müssen, weil sie die gegenwärtige 
soziale Ordnung in Frage stellen und deren Schwachpunkte aufdecken. 

72 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

kollektiven Gedächtnis oder als reaktualisierte Versionen in Form von 
spukenden Geistern stören diese Phänomene die Geschichtsschreibung 
des laotischen Regimes und erinnern an eine Vergangenheit, in der an­
dere symbolisch-religiöse Repräsentationen die Bevölkerung mit Deu­
tungssystemen versorgten. Diese mussten aber vom Regime ausge­
schlossen werden, um die Staats-Effekte des frühen sozialistischen Staa­
tes herbeizuführen. Symbolisch-religiöse Repräsentationen sind niemals 
vollständig und müssen wegen einer sich ständig wandelnden sozialen 
Ordnung flexibel bleiben. Interessant ist hier jedoch, inwieweit eine Lü­
cke zwischen den staatlich abgesegneten und den von der Gesellschaft 
tatsächlich verlangten Repräsentationen festgestellt werden kann. Ich 
möchte hier nur kurz auf die Arbeiten des Philosophen Slavoj Zizek 
verweisen, der in seinen Arbeiten zur Ideologie genau auf diese diskur­
sive Lücke ein Augenmerk gelegt hat: 

»Reality is not the thing itself, it is always already symbolised, constituted, 
stmctured by symbolic mechanisms [ ... ] The problern is that symbolization 
always ultimately fails, that it never succeeds in fully covering the real that it 
always involves some unsettled, unredeemed symbolic debt« (Zizek 1989: 21). 

Dieser symbolische Überrest, oder die >>Schuld« ist nach Zizek eine Lü­
cke, in der sich die Wiederkehr des Verdrängten als geisterhafte Er­
scheinung und Phantom entfalten kann. Zizek nimmt hier direkt Bezug 
auf Derridas Konzept und behauptet: »Spectral apparitions emerge in 
this vety gap« (Zizek 1989: 21). Die symbolisch konstituierte Realität, 
unsere eigene und die Parameter, die z. B. vom Staat bestimmt wurden, 
hat daher stets einen geisterhaften Charakter, der in bestimmten Kon­
texten unproblematisch sein kann, aber in anderen Situationen des sozia­
len Umbruchs auch als Vehikel dienen kann, über das Ängste, Hoffnun­
gen und Unzufriedenheit artikuliert werden. Obwohl nach Zizeks Theo­
rie nichts jemals ganz repräsentiert werden kannt6, reicht es für unsere 
Zwecke zu konstatieren, dass eine rationale politische Staatsordnung, 
welche das religiöse Feld weiterhin reguliert und charismatische und 
übernatürliche Tendenzen im Buddhismus unterdrückt, in der Tat phan­
tomhafte Erscheinungen produziert hat. Das Verlangen nach anderen re­
ligiösen und politischen Identifikationsfiguren jenseits der Legitimität 
der kommunistischen Partei kann im öffentlichen Raum - in dem eine 
weitgehend rationale und konfliktfreie Gesellschaft dargestellt wird -

16 Zizek hebt hier Lacans (1998) unerreichbares Objekt der Begierde - das 
objet petit a - auf das Niveau der Ideologieanalyse und postuliert damit 
eine immerfort währende Lücke und ein nötiges Fehlen von Kohärenz, 
was den Akt der Interpretation eigentlich erst initiiert. 

73 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

nicht realisiert werden und weicht daher auf andere Bereiche aus. In die­
sen anderen Bereichen manifestieren sich alternative Konzeptionen von 
Macht und religiöser Ordnung in Form von geisterhaften Erscheinungen, 
welche die Ordnungskonzeptionen des Staates stören. Für den laotischen 
Staat stellt die Reaktivierung dieser unterdrückten und verdrängten Tra­
ditionen eine Störung dar: Die lineare Geschichtsschreibung des Staates, 
eine »wissenschaftlich-aufgeklärte Kulturpolitik«, die wiederum beide 
für die Produktion des Staatseffektes notwendig sind, werden in Frage 
gestellt. Weiterhin kann durch diese Bewegungen Kritikpotential ge­
weckt werden, welches subversiv auf den Prozess der Naturalisierung 
der Herrschaft und damit die Legitimität des Regimes wirken kann. Der 

kulturelle Apparat des laotischen Staates ist in dieser Hinsicht jedoch 
nicht untätig geblieben und versucht nun seit einigen Jahren, neue Rep­
räsentationen zu erschaffen, welche die oben genannten integriert. 

Kulturpolitische Dehnübungen im 
späten Sozialismus 

Wenn das laotische Regime den Buddhismus vermehrt als Legitimitäts­
unterstützer17 gebrauchen möchte, hat es auch ein Interesse, dieses Feld 
flir sich zu beanspruchen und auf die aufftauchenden Störeffekte zu rea­
gieren. Welche Strategien außer Repression hat der Staat, um diese Ent­

wicklungen zu beeinflussen? Wie können die Geister der Vergangenheit, 
welche die religiöse und kulturelle Ordnung des Staates in Frage stellen, 
gezähmt werden? Frederic Jameson hat in Reaktion auf Derridas These 
in Marx' Gespenster geantwortet: » Y ou domesticate the ghost from the 
past by transforming it into an official representation of Spirit itself, or 
in other words, at least in American English, into what we call culture, 
high art, the canon [ ... ]« (1994: 49-50). Diese Transformation wird nicht 
durch eine Politik des Vergessens erreicht, sondern durch eine Strategie 
der Substitution, die dann wiederum eine Überlagerung herstellen soll, 
wie Umberto Eco (1988: 260) erläutert: »Üne forgets not by cancellati­
on, but by superimposition, not by producing absences but by multiply­
ing presences [ .. . ].« 

Im Rahmen laotischer Staatsrituale, wie z. B. dem für den nationalen 
buddhistischen Reliquienschrein in der Hauptstadt Vientiane, versucht 
die kommunistische Partei seit geraumer Zeit die Rolle des Königs zu 

17 Ein ganz anders gelagerter Fall stellt Birma dar. Hier verfolgt das Regime 
ganz offen eine repressive Politik, die durch den Buddhismus verdeckt 
werden soll. Siehe Juliane Schobers (1997) Artikel zum Reliquienkult und 
dem Sponsoring des Buddhismus durch das Militärregime. 

74 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

substituieren (Evans 1998; Pholsena 2006). Zusätzlich wurde die Erin­
nerungspolitik einer Restrukturierung unterzogen. Die vorrevolutionäre 
Vergangenheit wird nun nicht mehr en gros als feudalistisch verstanden, 
sondern ausgewählte Aspekte der laotischen Geschichte werden als Teil 
der nationalen Geschichtsschreibung umgedeutet (Tappe 2007). Sichtbar 
werden solche Strategien z. B. im öffentlichen Raum und in der Iko­
nografie des Staates. Im Jahr 2003 ordnete das Ministerium für Kultur 
und Information die Konstruktion einer Statue des buddhistischen Kö­
nigs Fa Ngum an, welche in einem spektakulären Ritual mit der Beteili­
gung von Politikern, Mönchen und tausenden von Zuschauern einge­
weiht wurde. Fa Ngum wird gemeinhin als »Gründer« der laotischen 
Königreiche im 14. Jahrhundert angesehen. Die Strategie der neuen Kul­
turpolitik, die hier explizit wird, beruht auf der Annahme, dass durch die 
Schaffung eines »Ortes der Erinnerung« (Nora 1996: XVII) das nationa­
listische Projekt des Staates unterstützt wird und das jenseits von Refe­
renzen zum Sozialismus. Die Revitalisierung einer spezifischen Erinne­
rung an das buddhistische Königtum soll zur Festigung der laotischen 
Identität in einer Zeit des radikalen sozialen Wandels genutzt werden. 
Durch die »Neubesetzung« und Umdeutung eines Königs aus der ent­
fernten Vergangenheit sollen die Sehnsüchte nach Identifikationsfiguren 
gestillt werden, die aber in keinem Falle zu nahe an die Könige der na­
hen Vergangenheit heranreichen dürfen, da diese weiterhin als Verräter 
und Feudalisten bezeichnet werden, die vor 1975 mit den Imperialisten 
paktiert haben. 

Auch in Beziehung zu den vorher erwähnten charismatischen As­
pekten des Buddhismus ist die Regierung nicht untätig geblieben: In der 
Region, in der vor der Revolution asketische Mönche meditierten und 
über welche nun Erzählungen von Magie und phantomhaften Er­
scheinungen zirkulieren, wurde vor einigen Jahren mit dem Bau einer 
»Pilgerstätte für das Volk« begonnen, wie einige Mönche und Parteiof­
fizielle es bezeichnen. Mönche dürfen nicht im Wald meditieren oder 
sich in dhutanga-Techniken üben. Stattdessen soll das Charisma dieser 
Asketen an einem Ort repräsentiert werden, der von der Regierung und 
kooperierenden Mönchen kontrolliert wird. Die Kulturpolitik der staatli­
chen Akteure ist dabei, sich in einer diskursiven Dehnübung zu verfan­
gen: Einerseits hält die Partei an einer historisch-materialistischen Ge­
schichtsschreibung fest und versucht weiterhin, die kulturellen Überreste 
von vorrevolutionären religiösen und politischen Traditionen zu margi­
nalisieren, andererseits will sie gleichzeitig spezifische Punkte dieser 
Traditionen integrieren und damit besetzen. Diese Besetzungstrategie 
kann vielleicht momentan die spukenden Geister der Vergangenheit 
zähmen und in die offiziell abgesegnete Kultur des Staates integrieren 

75 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

und damit zur Produktion eines Staats-Effektes beitragen. Fraglich ist 
jedoch, ob diese Bereiche in der öffentlichen Wahrnehmung so klar ge­
trennt werden können, wie von der offiziellen Kultur- und Religionspo­
litik erhofft. Es besteht auch die Möglichkeit, dass durch diese neue Ge­
schichts- und Identitätsschreibung andere Prozesse in Gang gesetzt wer­
den, die sich außerhalb der vorgegebenen Parameter der staatlichen Re­
ligions- und Kulturpolitik bewegen. Sind Statuen von Königen und Pil­
gerstätten auf Dauer ausreichend, um alternative religiöse Repräsentati­
onen zu schaffen? Oder wird das Verlangen nach »echten« charismati­
schen Figuren dadurch erst geweckt? 

Fazit 

Die sozialistische Revolution war in Laos zugleich ein Zusammenbruch 
und eine Wiederauferstehung des Staates, von seinen Beziehungen zur 
Gesellschaft und damit gesellschaftlicher Ordnung. Die Vergangenheit -
die hier vor allem auf ihre religiösen Aspekte untersucht wurde - er­
scheint in diesem Prozess als ambivalentes Erbe. Um einen Staatseffekt 
herzustellen betrieb die laotische Kultur- und Religionspolitik eine Stra­
tegie der Selektion. Während diese Politik in Bezug auf die Institutionen 
des Buddhismus erfolgreich war und diese durch Überschreibungen vom 
neuen Regime integriert werden konnten, mussten andere Aspekte der 
Religion, vor allem diejenigen, die mit Renschaft und »nicht­
wissenschaftlichen« Praktiken in Verbindung standen, als Althussersche 
Übeneste einer alten feudalen Ordnung dargestellt werden. 

Durch die Reformen und die sozialen Umwälzungen sind diese in 
der Phase des Spätsozialismus wieder in Erscheinung getreten. Die cha­
rismatischen Aspekte des Buddhismus kehren nun zurück als geister­
hafte Phantome in der sozialen Imagination und verleihen dem Verlan­
gen nach neuen religiösen Orientierungen und Identifikationsfiguren 
Ausdruck. Die kulturellen Übeneste, die mit dem buddhistischen Kö­
nigtum verbunden sind, treten vor allem durch eine Hinwendung zum 
Königtum in Thailand hervor. In Laos wird das Aufleben von kulturel­
len Traditionen als Teil der offiziellen Reformpolitik verstanden, aber 
charismatische Aspekte des Buddhismus und eine Fokussierung der Be­
völkerung auf das buddhistische Königtum sind für die laotische Kultur­
politik weiterhin problematisch. Die Suche nach Identifikationsfiguren 
jenseits eines rationalisierten Buddhismus und einer kontrollierten Kul­
tur- und Religionspolitik der Laotisch Revolutionären Volkspartei wird 
von Staatsakteuren als störend empfunden, weil sie einen Diskursraum 
besetzen, der den anomischen Aspekten der schnellen sozialen Umwäl-

76 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

zung Raum gibt. Weiterhin zeigen diese Entwicklungen Referenzen zu 
einem Teil der Geschichte, der in der frühen Phase des Sozialismus un­
terdrückt und verdrängt wurde. 

Trotz der ursprünglichen Intention, eine homogene soziale und reli­
giös-symbolische Ordnung aufrecht zu erhalten, führt der Reformpro­
zess zu Fragmentierungen mit wechselnden Transformationsgraden. 
Durch die Wiederkehr des Unterdrückten werden Staats-Effekte umge­
lenkt oder sogar unterminiert und ein offener Prozess wird in Gang ge­
setzt. Staatsakteure müssen sich auf der Suche nach Legitimität nun mit 
wiederkehrenden kulturellen Überresten auseinandersetzen. Der Versuch 
diese mit neuen Bedeutungen zu besetzen, steht aber im Wettbewerb mit 
anderen sozialen Akteuren und einer sozialen Imagination, die alterna­
tive Erklärungsmodelle anbieten kann. Die Etablierung von Ordnung 
und Staatseffekten wird damit zu einer prekären Dauerbeschäftigung der 
Religions- und Kulturpolitik, da die Vergangenheit als Ressource für die 
Etablierung von Ordnung sich in ein offenes und umkämpftes Feld ver­
wandelt hat. Die staatliche Herstellung von kultureller und sozialer Ord­
nung muss nun wieder in Bezug zu dem treten, was in der Vergangen­
heit flir die grundlegende Schaffung einer neuen Ordnung zuerst ausge­
schlossen werden musste. 

Literatur 

Agamben, Giorgio (2004): Ausnahmezustand, Frankfurt: Suhrkamp. 

Althusser, Louis (1968): Für Marx, Frankfurt: Suhrkamp. 

Althusser, Louis ( 1977): Ideologie und ideologische Staatsapparate. Aufsätze zur 

marxistischen Theorie, Hamburg/Berlin: VSA. 

Anderson, Benedict (1998): Die Erfindung der Nation. Zur KaiTiere eines folgen­

reichen Konzepts, Berlin: Ulstein. 

Aretxaga, Begona. (2003): >»Maddening States<«. Annual Review of Anthropol­

ogy 32, S. 393-410. 

Benjamin, Waller (1965): Zur Kritik der Gewalt und andere Aufsätze, Frankfurt: 

Suhrkamp. 

Calvino, Ttalo (1989): »Cybemetics and Ghosts«. In: ders. (Hg.): The Literature 

Machine: Essays, London: Picador, S. 3-27. 

Castmiadis, Comelius (1990): Gesellschaft als imaginäre Institution. Entwurf 

einer politischen Philosophie, Frankfurt: Suhrkamp. 

Chan, Cheris Shun-ching (2004): »The Falun Gong in China: A Sociological Per­

spective«. The China Quarterly 179, S. 665-683. 

Critchley, Simon (1999): »The Hypothesis, the Context, the Messianic, the Politi­

cal, the Economic, the Technological: On Derrida's Spectres of Marx«. In: 

77 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


LADWIG 

ders. (Hg.): Ethics Politics Subjectivity: Essays on Derrida, Levinas and Con­

temporary French Thought, London: Verso. 

De Certeau, Michel (1988): The Writing ofHistory, Columbia. 

Derrida, Jacques (1991 ): Gesetzeskraft. Der mystische Grund der Autorität, 

Frankfurt: Suhrkamp. 

Derrida, Jacques (1996): Marx ' Gespenster. Der Staat der Schuld, die Trauerarbeit 

und die neue Internationale, Suhrkamp: Frankfurt. 

Eco, Umberto (1988): »An >Ars Oblivionalis<? Forget lt!«. PMLA 103, S. 254-

261. 

Evans, Grant (1998): The Politics ofRitual and Remembrance- Laos since 1975, 

Honolulu: University of Hawaii Press. 

Evans, Grant (2002): A Short History of Laos. The Land in Between, Crows Nest: 

Allen & Unwin. 

Feuchtwang, Stephan & Mingming, Wang (2001): Grassroots Charisma. Four Lo­

cal Leaders in China, London: Routledge. 

Gupta, Akhlil & Ferguson, James (2002): »Spatializing States: Governmentality 

in Africa and India«. American Ethnologist 29, Nr. 4, S. 981-1002. 

Gupta, Akhil (1995): »Bluned Boundaries: The Discourse of CoiTUption, the Cul­

ture of Politics, and the lmagined State«. American Ethnologist 22, Nr. 2, S. 

375-402. 

Jameson, Frederic (1999): »Marx's purloined Ietter«. ln: Sprinkler, M. (Hg.): 

Ghostly Demarcations: A Symposium on J acques Denida's Spectres of Marx. 

London and New York: Verso, S. 26-67. 

Jones, Barbara (1993): »Repression: The Evolution of a Psychoanalytic Concept 

from the 1890's to the 1990's«. Journal ofthe American Psychoanalytic Asso­

ciation 41, Nr. 1, S. 63-93. 

Kalyvas, Andreas (2002): »Charismatic Politics and the Symbolic Foundations of 

Power in Max Weber«. New German Critique 85, Nr. I, S. 67-103. 

Kantorowicz, Ernst (2000): Die zwei Körper des Königs. Eine Studie zur poli­

tischen Theologie des Mittelalters, Frankfurt: DTV. 

Lacan, Jacques (1998): The Four Fundamental Concepts of Psychoanalysis (The 

Seminar of Jacques Lacan- Book 11), New York: Norton. 

Ladwig, Patrice (2007): From Revolution to Reform: Ethics, Gift Giving and 

Sangha-Stale Relationships in Lao Buddhism. PhD Dissertation, Depmiment 

of Social Anthropology, University of Cambridge. 

Ling, Trevor (Hg.) (1993): Buddhist Trends in Southeast Asia, Singapore: Insti­

tute of Southeast Asian Studies. 

Macherey, Paul (1999): »Marx Dematerialized, or the spirit of Den·ida«. In: 

Sprinkler, Michael (Hg.): Ghostly Demarcations: A Symposium on Jacques 

Derrida's Specters of Marx, London and New Y ork: Verso, S. 17-25. 

Migdal, Joel (2001): State in Society. Studying how States and Societies Trans­

form and Constitute one another, Cambridge: Cambridge University Press. 

78 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


DIE STÖRUNG DES STAATSEFFEKTS 

Mitchell, Timothy (1991): »The Limits ofthe State«. American Political Science 

Review 85, Nr. 1, S. 77-96. 

Mueggler, Erik (2001): The Age ofWild Ghosts. Memory, Violence, and Place in 

Southwest China, Princeton: PUP. 

Nora, Pie1Te. (1996): »From lieux de memoire to realms of memory«. ln: Nora, P. 

& Kritzman, L. (Hg.): Realms ofMemory: Rethinking the French Past. Vol. 

I: Conflicts and Divisions, New York and Chichester: Columbia University 

Press. S. XV-XXIV. 

Oring, Elliott (1993): »Victor Turner, Sigmund Freud, and the Return ofthe Re­

pressed«. Ethos 21, Nr. 3, S. 273-294. 

Palmer, David A (2003): »Modemity and Millenialism in China: Qigong and the 

Birth of Falung Gong«. Asian Anthropology 2, S. 79-110. 

Pholsena, Vatthana (2003): Nan·ative, Memory and History: Multiple Interpreta­

tions of the Lao Past, Singapore: Asia Research Institute. 

Pholsena, Vatthana (2006): Post-war Laos: The Politics of Culture, History and 

Identity. Singapore, Ithaca: Cornell University Press. 

Rehbein, Boike (2004): Globalisierung in Laos. Transformationen des ökonomi­

schen Feldes, Münster: LIT. 

Schober, Juliaue (1997): »Buddhist Just Rule and Burmese National Culture: 

State Patronage of the Chinese Tooth Relic in Myanmar«. History of Relig­

ions 36, Nr. 3, S. 218-243. 

Tambiah, Stanley J. (1984): The Buddhist Saints of the Forestand the Cult of 

Amulets, Cambridge: Cambridge University Press. 

Tappe, Oliver (2007): Geschichte, Nationsbildung und Legitimationspolitik in 

Laos - Untersuchungen zur laotischen nationalen Historiographie und Iko­

nographie. Dissertation, Universität Münster. 

Taussig, Michael (1992): Maleficum: State Fetishism, in: ders. (Hg.): The Nerv­

aus System, New York: Routledge. 

Taylor, James (1993): Forest Monks and the Nation-State: An Anthropological 

and Historical Study in Northeastern Thailand, Singapore: TSEAS. 

Tiyavanich, Kamala (1997): Forest Recollections. Wandering Monks in Twenti-

eth-Century Thailand, Honolulu: University of Hawaii Press. 

Weber, Max (1992): Politik als Beruf, Ditzingen: Reclam. 

Weber, Max (2006): Wirtschaft und Gesellschaft, Paderbom: Voltmedia. 

Wolf, Eric (2002): »Facing Power- Old lnsights, New Questions«. ln: Vincent, 

Joan & Nugent, David (Hg.): The Anthropology of Politics. A Reader in Eth­

nography, Theory and Critique, Oxford: Berg, S. 381-397. 

Zizek, Slavoj (1989): »Introduction«. In: ders. (Hg.): Mapping Ideology, London: 

Verso Books. 

79 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839407837-004 - am 13.02.2026, 13:39:28. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839407837-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

