I1.
Sakularitat reflektieren im Kontext der Spatmoderne

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. A [ —



https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748952275-183 - am 20.01.2026, 04:30:47.



https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

Habermas liest Spinoza

Martin Saar

Abstract: Jiirgen Habermas hat sich erst in seinem letzten grofieren Werk eingehender und explizit
mit Spinoza beschiftigt, und diese bisherige Auslassung konnte verwundern. Denn der Religions-
kritiker Spinoza war — wie Habermas - ein leidenschaftlicher Verteidiger der sékularen Vernunft
gegen alle ihrer Verdchter:innen, aber auch gegen einige ihrer dogmatischen Liebhaber:innen.
Eine eingehende Lektiire von Habermas‘ knapper, aber intensiver Spinoza-Lektiire kann zweierlei
auffinden: eine erstaunliche Konvergenz der beiden philosophischen Projekte einerseits, eine
gewisse Mehrdeutigkeit im Unterfangen einer philosophischen Rechtfertigung der Autonomie
der Philosophie im Allgemeinen andererseits. Beide Autoren haben diese Mehrdeutigkeit auf
verschiedene Weise ausgedriickt, aufgelost haben sie sie beide nicht.

Keywords: Habermas, Spinoza, sikulare Vernunft, Glauben und Wissen

Fiir Jirgen Habermas hat in seiner langen Karriere eine Auseinander-
setzung mit dem Werk von Baruch (oder Benedict oder Bento) Spinoza
keine hervorragende Rolle gespielt. Neben den iiblichen Verweisen auf
seine Bedeutung in der Geschichte des Naturrechts- und der Gesellschafts-
vertragstradition oder als wichtiger Vorldufer und Bezugspunkt fiir Kant
und die Deutschen Idealisten finden sich weder in den gesellschaftstheore-
tischen Hauptschriften noch in den zahlreichen kleineren politischen und
philosophischen Interventionen prononcierte Lesespuren; damit bestatigt
auch Habermas’ Denkweg einen typischen Verlauf der Ideengeschichte der
spezifisch deutschen Nachkriegszeit, in der ein bis dahin enorm intensiver
kontinuierlicher innerdeutscher Bezug auf diesen jiidisch-héretischen Den-
ker (von Leibniz tiber Kant, Hegel und Nietzsche bis Leo Strauss) quasi
abgebrochen war.!

Mit einigem Interesse ist deshalb zur Kenntnis zu nehmen, dass Haber-
mas Spinoza nun doch noch ganz am Ende eines langen Forscherlebens
begegnet ist und ihn in einem kurzen, aber wichtigen Kapitel seines das
Spatwerk kronenden religionsphilosophischen Buch Auch eine Geschichte
der Philosophie konzentriert behandelt. Es ist sicherlich kein Zufall, dass

1 Vgl. zu dieser Ideengeschichte ausfiihrlich und autoritativ Walther (2018).

195

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Saar

es erst das Thema dieses Buches, das Verhaltnis von Glauben und Wissen
(oder Religion und Vernunft) in der westlichen Geistesgeschichte, ist, das
diese Begegnung unvermeidlich gemacht hat, und es préagt auch die Art des
Zugriffs. Und auch wenn im Verlauf des Buches dieses Zusammentreffen
eher voriibergehend ist und fiir seine Gesamtargumentation und -systema-
tik nur eine Etappe darstellt, ist es aufschlussreich.?

In dieser Lektiire zeigt sich eine Zweideutigkeit doppelter Art. Zum
einen ist Habermas” konkrete Interpretation Spinozas in der Frage der Re-
ligion auf eine interessante Weise mehrdeutig, was auch an ihrem Gegen-
stand liegt. Zum anderen spiegelt sich, dies méchte ich zumindest vorschla-
gen, in dieser Ambivalenz moglicherweise eine Problematik seines eigenen
spaten religionstheoretischen Projekts, welches das Verhiltnis von Religion
und Philosophie historisch rekonstruiert und systematisch ausdeutet. Wenn
dies zutrifft, gewinnt diese eher marginale Lektiire im Buch selbst einen
symptomatischen Charakter, der weit iiber die Frage hinausweist, wie fun-
diert oder haltbar sie als Interpretation ist, und fithrt zur Problematik, wie
man {iberhaupt heute, unter den Bedingungen spatmodernen Denkens, auf
Religion blicken kann.

Wofiir steht der Name Spinozas im Text von Habermas, welche Rolle
kommt ihm im Narrativ zu, das die ,Spuren des Diskurses iiber Glauben
und Wissen, so der Untertitel des zweiten Bands von Auch eine Geschichte
der Philosophie, zusammenstellt? Im Anschluss an eine knappe Hobbes-
Diskussion wiirdigt Habermas Spinoza als jemanden, der sich ,an demsel-
ben Problem™ abarbeitet wie jener, namlich der Frage, wie sich die Legi-
timitdt und Normativitdt von menschengemachten Gesetzen unter nicht-
theologischen Bedingungen erldutern ldsst. Habermas notiert die ,monisti-
sche* Stoflrichtung von Spinozas Projekt, in dem es keine ontologische
Trennung zwischen Korper und Geist oder von Natur und Gott geben
soll, sondern ein Verhaltnis der Immanenz oder Identitat zwischen ihnen

2 Die Konstellation der beiden Autoren kommentieren auch schon Buddeberg (2021)

und Bormuth (2024), allerdings mit anderen Schlussfolgerungen.

Habermas (2019), Bd. 2, 151.

4 Ebd. Als ,pantheistisch® (ebd.) wiirde man diese Konstruktion sicher nicht mehr
bezeichnen; auch die Formulierung von der ,Einheit der Substanzen von Geist und
Korper“ (ebd., 152) ist in Bezug auf Spinoza nicht ganz korrekt, besteht die Revision
der cartesischen Ontologie gerade im Nachweis, dass es nur eine Substanz geben kann;

w

196

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

besteht. Auch fiir die Frage nach der menschlichen Motivation argumen-
tiert Spinoza strukturell dhnlich, fiir ihn sind das niitzlichkeitsorientierte
Eigeninteresse und die verniinftige Gemeinwohlorientierung keine Gegen-
sitze, sondern ergeben sich unter glinstigen Bedingungen auseinander. Die
menschliche Vernunft ist Teil der Natur, und die Natur ist auch zumindest
in einer bestimmten Dimension verniinftig und intelligibel; und der Name
Gott kann ganz abstrakt diesen Gesamtzusammenhang benennen.

Diese anti-theistische (oder anti-theologische) Provokation, die die Got-
tesfrage zu einer eminent philosophischen Problematik macht, war sicher-
lich ein Teil der Anlésse, die zum Ausschluss des jungen Spinoza aus der
Amsterdamer Gemeinde gefiihrt haben, auch wenn hier etliche historische
Faktoren noch im Dunkeln sind.> Dass sich ,,in diesem Akt wie Habermas
schreibt, ,die Verdnderung im Selbstverstindnis der Philosophie® verdich-
tet und sich ,seitdem [...] die Wege von Philosophie und Theologie auf eine
neue Weise“ trennen, diirfte eine rhetorische Ubertreibung sein.6 Aber es ist
sicher richtig, dass der Theologisch-politische Traktat von 1670 ein radikales
Modell von Religionskritik enthalt, dass ,die Entkoppelung der Philosophie
und Wissenschaft vom theologischen Denken konsequenter vollzieht als
die meisten Vorldufer. Mit einer Art Sphérentrennung scheidet er den Be-
reich der wahrheitsfdhigen theoretischen Aussagen, fiir deren empirischen
Teil die Wissenschaften und deren metaphysischen Teil die Philosophie
zustiandig ist, von der Frage nach der richtigen Lebensfithrung und dem
Gehorsam, die der Religion zugeordnet werden, wobei die Theologie nur
eine besondere Weise der Artikulation dieser Probleme, keine im strengen
Sinn alternative theoretische Ebene mit Geltungsanspriichen besetzt. Spi-
noza bestreitet also die Autoritit der Theologie beziiglich der Wahrheit,
nicht aber beziiglich der Moral, und in seiner systematisch durchgefiihrten
Bibelkritik soll dies sogar immanent, in einer spezifischen Lektiire aus den
autoritativen Texten selbst heraus, augenfillig werden:

Spinoza ist der erste Philosoph, der die biblische Uberlieferung aus
ihrem historischen Kontext verstehen will, um einen in der Religion

vgl. die einschldgigen Lehrsitze ganz am Anfang der Ethik, Spinoza (2006), Teil I,
Lehrsitze I-1X, 9-18.

5 Vgl. zum Forschungstand Israel (2023), 67-78.

6 Habermas (2019), Bd. 2, 153f.

7 Ebd., 154.

197

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Saar

selbst verborgenen Wahrheitsgehalt zu rekonstruieren; Spinoza will die
Religion iiber ihren eigenen rationalen Kern belehren.?

Um diese Operation zu erldutern, verwendet Habermas das nicht ganz
unschuldige Schema von Leo Strauss, dem zufolge die philosophische Lek-
tiire ,einen esoterischen Gehalt [enthiille], den Spinoza freilich der Masse
der philosophisch uneingeweihten Leser nicht zumuten méchte®® Und so
versteht Habermas auch die in der Tat etwas bizarr anmutende Idee, dass
Spinoza glaubt eine Art spekulativer Kernmoral in religiosem Gewand aus-
machen zu konnen, die vera religio, deren moralische Implikationen denen
seiner eigenen Ethik nahekommen. Religion sorgt, wenn man so will, fiir
eine Art weltanschaulich-motivationaler oder narrativer Einbettung von
grundsitzlich auch abstrakt zu formulierenden Grundeinsichten in das
richtige menschliche Miteinander, das sich letztlich mit dem Doppelgebot
der Liebe zusammenfassen ldsst.

Ein zweites Grundmotiv neben der rationalen Religionskritik fasziniert
Habermas wie viele andere zeitgendssische, klassische und moderne Inter-
pret:innen vor ihm, ndmlich Spinozas Gewinnung einer demokratischen
Orientierung aus den Pramissen der Gesellschaftsvertragskonzeption. Dass
er ,unter den [frihneuzeitlichen] Philosophen [...] der erste - und fir
ein weiteres Jahrhundert der einzige — Vorkdmpfer fiir Demokratie® gewe-
sen ist, gilt sicherlich nur, wenn man den Fokus auf die ganz bekannten
Namen legt. Richtig ist es aber, dass er systematischer als seine Zeitgenos-
sen das Gleichheitselement der Naturzustandsfiktion ins Politische trans-
poniert und im Theorem des Ursprungs aller staatlichen Macht in der
Macht der Menge die politischen Herrschafts- und Legitimitdtsanspriiche
an die Macht aller bindet.!! Diese Konstruktion ist sicherlich komplex und
voraussetzungsreich, und die ironische Strategie im Theologisch-politischen
Traktat, ausgerechnet die theokratische Phase in der politischen Geschichte
des jiidischen Volks hervorzuheben, in der alle gleichermaflen unter der
Herrschaft Gottes (und damit eben keines einzelnen Menschen und keiner
Herrscherkaste) stehen, bedarf einiger historischer Kontextualisierung. Es
sind gerade die alternativen, quasi-monarchischen oder quasi-klerikalen
Deutungen dieser Geschichte seitens der calvinistischen Theologen, die

8 Ebd., 156.
9 Ebd., 157.
10 Ebd., 154.
11 Vgl. Balibar (2001), Hindrichs (2006) und Saar (2013%), 36-44.

198

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

Spinoza hier wohl als abzuwehrende Gegner ansieht.”? Habermas fasziniert
- zu Recht - die philosophische Programmatik, ,am Leitfaden einer [der
Heiligen Schrift direkt entnommenen] Religionsgeschichte, die er in den
eigenen philosophischen Begriffen rekonstruiert“®, die motivierende und
zivilisierende Rolle der Religion herauszuarbeiten und gleichzeitig jede
dogmatische Aufwertung der theologischen Ausdeutung dieser Geschichte
als illegitime AnmafSung einer epistemischen Autoritét zu kritisieren, die
vor dem kritischen Blick einer sikularen philosophischen Vernunft keinen
Bestand hat.

Wahrheit und Glaube kommen sich hier also ganz nahe, Philosophie
und Theologie treten allerdings ganz auseinander, da es die Philosophie
ist, der das Recht zukommt, diese Grenzziehung der Zustdndigkeiten vor-
zunehmen: ,, Auf diese Weise iibt sich die philosophische Theorie darin, die
religios verkapselten Wahrheiten zu dechiffrieren* Dass der Protestantis-
mus, den Spinoza sowohl in der offiziellen und recht autoritiren Form der
reformierten Theologie, die ja gewissermaflen Staatsdoktrin war, als auch
in freigeistigen und héretischen Versionen kennengelernt hat, in Spinozas
Wahrnehmung eine solche Perspektive eventuell schon selbst vorbereitet
hatte, ist eine naheliegende Vermutung: ,Jedenfalls meinte Spinoza wohl,
die in solchen moralisierten und intellektualisierten Formen des religidsen
Glaubens noch verborgenen Wahrheitsgehalte philosophisch auf den Be-
grift bringen zu kénnen.?

Die Spinoza-Lektiire von Habermas enthilt mindestens drei interessante
Punkte. Erstens sind einige eindeutige Relevanz- und Pathosformeln be-
merkenswert, die anzeigen, dass Habermas sieht, dass hier etwas auf dem
Spiel steht. Dies gilt, auch wenn er diesen Faden im Rest seines Buchs (und
auch im ersten Band) nicht weiterverfolgt, diese Lektiire sogar weitgehend
folgenlos bleibt fiir seine eigene Konstruktion, die ja ihre Hauptstichworte
aus anderen Quellen bezieht und fiir die Kant und Hegel erneut sehr
viel wichtiger sind. Trotz der Wiirdigung der Radikalitdt von Spinozas

12 Vgl. hierzu ausfiihrlich Nelson (2010) und James (2012).
13 Habermas (2019), Bd. 2, 160.

14 Ebd., 162.

15 Ebd., 162f.

199

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Saar

Religionskritik oder der rationalistischen Begrenzung der Geltungsansprii-
che theologischer Rede verfolgt er den Strang radikalaufklarerischer und
ideologiekritischer Motive nicht weiter, die man ausgehend von Spinoza
historisch situieren konnte und die auch interessante Akzente fiir die Ge-
schichte der (theoretischen) Moderne liefern kénnten.'® Dieses Angebot
wird hier nicht aufgegriffen, auch wenn Habermas die herausragende Stel-
lung Spinozas in dieser Geschichte sogar zu ahnen scheint.

Zweitens ist es im Rahmen des Erkenntnisinteresses und des tragen-
den Narrativs von Auch eine Geschichte der Philosophie verstandlich und
sinnvoll, dass sich diese Lektiire im Wesentlichen auf den Theologisch-
politischen Traktat bezieht und damit viele der Argumentationsziige des
systematischen Hauptwerks, der Ethik, deren Abschluss Spinoza fiir die
Arbeit an der viel interventionistischeren, zeitbezogeneren Schrift fiir Jah-
re unterbrochen hatte, beiseiteldsst, wo sich dann erst ausgearbeitet die
sdkulare Metaphysik findet, die den Theologemen der Zeit entgegengestellt
werden soll. Nun ist die systematische Beziehung dieser Werke komplex
und auch nur mit erheblichem exegetischem Aufwand einigermafien auf-
zuklaren. Aber diesen Weg zu beschreiten wiirde sicherlich das eine Inter-
pretatment, das Habermas fast ein wenig beildufig einfiihrt, fragwiirdig
werden lassen, ndmlich die Idee einer exoterischen Darstellungsform einer
esoterischen, nicht fiir die Massen vertraglichen Lehre.

Wihrend Leo Strauss bestimmte rhetorische Schichten des Theologisch-
politischen Traktats einigermaflen erfolgreich unter dieser Perspektive in-
terpretieren konnte, bleibt es doch schon als generellere These tiber die
Funktion und Intention dieses Textes ungeniigend.”” Sie widerspricht der
manifesten demokratischen, nachgerade radikaldemokratischen Stof3rich-
tung dieser Schrift, die ja gerade zur epistemischen Selbstermachtigung der
vielen Verniinftigen beitragen will; und sie unterschlagt die zwar etwas
opak wirkende, aber doch explizit vertretene Uberzeugung Spinozas, dass
dem Heiligen Text tatsdchlich eine Art anthropologischer Erschlieflungs-
kraft zukommt. Habermas betont also kaum, dass Spinozas Sich-Einlassen
auf die Details und Topoi der Bibel keine blof$ strategische Entscheidung
ist, um das gldubige Publikum dort abzuholen, wo es steht, sondern eine
philosophische Haltung zur Bedeutung der Religion und zur Offenbarung.

16 Vgl. exemplarisch Norris (1990), Israel (2001), Goetschel (2004) und Negri (2004).

17 Ein spates Echo der Strauss'schen Interpretation findet sich bis heute in einer die
Spinoza-Deutungen polarisierenden Alternative zwischen eher individualistischen
und eher sozialtheoretischen und politischen Deutungen besonders der Ethik; vgl.
etwa Yovel (1985) und James (2008).

200

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

Drittens fallt, und dies erweitert diesen Punkt, in den konkreten For-
mulierungen auf, wie stark Habermas Spinozas Beitrag in diesen kurzen
Abschnitten selbst schon seinem eigenen Projekt assimiliert. Es zeugt von
einer gewissen Ironie, dass er genau dies diesem sogar selbst attestiert,
wenn er schreibt, wie schon oben zitiert, dass er die religiose Geschichte
»in den eigenen philosophischen Begriffen rekonstruiert®!® Die in dem
kurzen Kapitel zweimal fallende Wendung vom verborgenen Wahrheitsge-
halt der Religion transponiert ja gewissermaflen die Frage des Theologisch-
politischen Traktats, was die Theologie im Verhaltnis zur Philosophie zu
Recht behaupten und sein kann und was nicht, in die das Habermas’sche
Spatwerk leitende Intuition, dass sich hier, im historischen Feld des Religio-
sen, fir die sakulare Vernunft der Moderne noch tibersetzenswerte und
tibersetzbare Motive und Gehalte finden lassen.”

Ich mochte zundchst nur anmerken (und ich komme auf das Thema
im néchsten Abschnitt zuriick), dass fiir Spinoza, selbstverstindlich vor
dem Hintergrund eines komplett verschiedenen ideenpolitischen Kontexts,
wo die Ubermacht der theologischen Autoritit iiberhaupt erst auf Abstand
gebracht werden musste, hier weniger die Frage der Ubersetzung und der
verschiedenen Sprachen als eine der Geltungssphédren und Autoritdten im
Vordergrund steht. In Zeiten der Hegemonie der Theologie ist die Vertei-
digung einer sikularen Vernunft eine defensive, anti-hegemoniale Geste;
sie gilt dem Nachweis, dass auch die Philosophie eine autonome Stimme
im Widerstreit der Weltdeutung hat, die eine andere Art epistemischer
Autoritat hat als sie die dogmatische Religion behaupten kann.?? Die von
Habermas mit sichtlichem Wohlwollen referierte quasi-moderne, objekti-
vierende Einstellung Spinozas der Religion gegeniiber, die sie als sozialinte-
grative und motivierende Kraft unter Abstraktion von ihren weltanschauli-
chen Gehalten analysiert, ist hier nur die eine Seite. Eine andere besteht
darin, auch dies diirfte in der Ethik deutlicher sein, eine philosophische,
rationale und quasi-universelle Konzeption des Guten zu entwickeln, die
von partikularen Uberlieferungsbestinden weitgehend frei ist. Auch diese
kann nicht vollstdndig losgelost von Bildern und Narrativen sein, will die-
se aber nicht aus kulturell exklusiven Quellen beziehen. Dass schon der
biblische Text, historisch gesehen, mehr als einer Uberlieferungstradition

18 Habermas (2019), Bd. 2, 160.

19 Vgl. hierzu priagnant Buddeberg (2021), 34-86.

20 Vgl. Saar (2021) und fiir eine etwas radikalere Auslegung des Ubersetzungstopos
Goetschel (2016).

201

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Saar

angehdort, namlich den unterschiedlichen jiidischen und den unterschied-
lichen christlichen, untereinander ja selbst konfligierenden Deutungskon-
ventionen, ist ein Tatbestand, aus dem Spinozas Bibelkritik an vielen Stellen
Funken schlédgt, und sie hat ihm den Vorwurf eingetragen, die Elemente der
spezifisch jidischen Identitét in dieser Geschichte herunterzuspielen, sogar
zu verraten.?!

Aber das Abbilden dieses vielstimmigen Gesprichs, so scheint es, ist
kein Ubersetzungsprojekt, sondern eine Ubung in Demarkierung und
Scheidung von unterschiedlichen Redeweisen, Sprachspielen und Gel-
tungskontexten: Die theologische Rede ist der philosophischen notwendi-
gerweise heterogen. Es ist eine Folge der Souverdnitit der Philosophie,
diese Grenze von ihrer Seite her ziehen und der Theologie nachweisen
zu konnen, dass sie keinen theoretischen Beitrag zur Welterkenntnis lie-
fert. Es gehort aber zur Demut der Vernunft, einzusehen, dass unter den
blichen anthropologischen Bedingungen die Macht der Einsicht fiir sich
genommen schwach ist und sie der Einbettung in habituelle, affektive und
materielle Zusammenhénge und Praktiken bedarf, fiir deren Herstellung
historisch und funktional gesehen religiose Praxis (und nicht Theologie)
zustindig war und - in Spinozas Sicht - einmal eine rein sakular-aufgeklar-
te Kultur fiir viele hinreichend sein konnte. Sich auf diese Seite zu beziehen
und sie etwa in Form einer abstrakten (Vernunft-)Moral zu formalisieren,
ist keine Ubersetzung von etwas in etwas anderes, keine Ubertragung von
einer Sprache in eine andere, sondern die Anerkennung einer Differenz von
Dimensionen der einen Wirklichkeit.

Bringt man diese Motivlagen in Erinnerung, die Spinozas Intervention in
den Widerstreit der Autoritdten und Diskurse seiner Zeit grundiert haben
kénnten, zeigt sich zum einen, dass sie nur um den Preis eines krassen
Anachronismus einfach als noch mafSgeblich fiir die heutige Bewusstseins-
lage herhalten kénnen, in der ja — im Westen zumindest — der Siegeszug
der sdkularen Vernunft in den weltanschaulich zersplitterten, ausdifferen-
zierten Gesellschaften die einzige dominante und konstante spatmoderne
Eigenschaft ist. Jeder Versuch, an Spinozas Projekt anzuschliefSen, um an

21 Vgl. die scharfe Positionierung von Lévinas (1992) und fiir den ideengeschichtlichen
Rahmen dieser Polemik Dunkhase (2013).

202

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

eine vor- oder frithmoderne spirituelle gemeinsame Wurzel zwischen Phi-
losophie und Religion wiederanzukniipfen, verfehlt diese radikal verschie-
denen Ausgangslagen (und dies ldsst die etwas leichtfiiflige Habermas’sche
Assimilation der beiden Projekte zweifelhaft erscheinen).

Es wird aber zum anderen auch deutlich, dass schon die hier klar
benannten revolutiondren und kithnen Trennungsgesten, in denen sich
die frithneuzeitliche Selbstbehauptung und Selbsterméchtigung der rein
philosophischen Vernunft vollzieht, und dies vereinigt die untereinander
hochdifferenten Projekte von Hobbes, Descartes, Spinoza und Leibniz, eine
gewisse Mehrdeutigkeit aufweisen, die sich an ihrer Abgrenzung zur Religi-
on oder Theologie in besonderer Weise zeigt. Es wirkt, als ob ein Schatten
dieser Trennung weiterhin und unwiderruflich noch auf den modernen,
aufkldrerischen Projekten liegt und von den reflexiveren unter ihnen auch
registriert wird. Und an diesem Punkt, einem Ausagieren oder sogar einem
Anerkennen einer Unversohntheit, berithren sich, wenn ich es recht sehe,
sogar die so weit entfernten philosophischen Aspirationen von Spinoza
und Habermas wieder, weniger in der systematischen Konstruktion als
vielmehr in einer geteilten Ambivalenz, einem Schwanken zwischen (der
Bekriftigung der) Autonomie und (einem Eingestehen der) Heteronomie
der rein weltlichen Vernunft. Es scheint, also ob eine Spannung zwischen
dem radikalaufklarerischen, in einem gewissen Sinne modernistischen und
einem pluralistischen, in einem gewissen Sinne postmodernen Impuls so-
wohl die Religionskritik Spinozas als auch Habermas’ Spatphilosophie cha-
rakterisiert. Diese auf einer etwas abstrakten Ebene liegende Konvergenz
mochte ich abschliefSend zumindest skizzieren.

4.

Was Spinoza angeht, ist das Deutungsspektrum weit und hat die Re-
zeptionsgeschichte auch alle Optionen durchgespielt. War er fiir viele
Zeitgenossen und die Generationen danach Inbegrift des héretischen Leug-
ners aller religiosen Fundamente oder des tugendhaften Atheisten, konnte
die im deutschen Kontext geistesgeschichtlich néchste prominente Gruppe
von Bewunderern monieren, ,bei ihm ist zu viel Gott“??, da die monistische
Ontologie ja selbst noch mit dem Gottesbegriff operiert. Gerade in Bezug
auf den Theologisch-politischen Traktat stellt sich hier in der Tat, wie schon
angedeutet, eine deutliche Alternative.

22 Hegel (1979), 163.

203

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Saar

Der ersten Moglichkeit zufolge bestimmt man die Programmatik des
frithen Spinoza eindeutig als radikale Aufkldrung, die letztlich auf eine
restlose Authebung aller religiosen und traditionalen Autoritdtsformen in
einer erst zu schaffenden egalitiren, sdkularen, ja, liberalen Lebensweise
zustrebt.?? Die lange Durcharbeitung der bibelexegetischen und innerreli-
giosen Probleme in diesem Buch wiren also, dhnlich wie bei Hobbes, eher
pragmatisch oder strategisch motivierte Versuche, auch das Lager der noch
Gldubigen zu erreichen und ihnen zumindest die Moglichkeit vorzuexerzie-
ren, eine nicht-ketzerische und in den normativen Grundziigen sozialver-
tragliche Lebensform zu entwickeln, die zumindest ihr eigenes Recht hat.

Dieses zugleich metaphysische wie ethische Projekt bleibt (mit dem Be-
griff Manfred Walthers) Anti-Theologie durch und durch, auch wo es sich
in Sprache und Bezugspunkten der theologischen Rede annédhert oder diese
auf ihrem eigenen Terrain angreift.>* Die in der Ethik vorgenommenen
semantischen Umbesetzungen wiren dann die philosophische Ausfithrung
dieses Programms: Die ontologische Gleichsetzung von Gott und Natur,
die Bestimmung der hochsten Form der Erkenntnis als amor dei intellec-
tualis und die darin liegende Redefinition von Erlosung (oder Heil) als
innerweltlich erreichbare Konvergenz von Wissen und Liebe ersetzen die
Theologie durch Philosophie - ,fast platonische Téne“*> hort hier Haber-
mas heraus. Die abstrakte Vernunftmoral hebt alle grundlegenden Orientie-
rungen, die bisher religiés motiviert waren, auf in ein letztlich kristallklares
Ideal vom freien, den Anderen und der ganzen Natur liebend zugewandten
Weisen.

Der zweiten Moglichkeit zufolge bildet die Religion seiner Gegenwart fiir
Spinoza keinen nur kontingenten Ansatzpunkt fiir das Projekt einer theolo-
gisch-politischen Kritik, sondern ist ihr eminentester Gegner. Dies gilt, weil
die Verschlingung von dogmatischen theologischen Geltungsanspriichen,
einer autoritdren Regierungsweise und einer kulturellen Selbstverpflichtung
auf bestimmte Werte und soziale Praktiken einen wirkméchtigen Komplex
gebildet hat, dem auch Einsicht oder Aufkldrung nicht beikommen. Dieser
Komplex ist zundchst in seine Einzelteile zu zergliedern, ndmlich eine
bestimmte problematische Zuschreibung epistemischer Autoritit an die

23 Zur umfangreichen Debatte um radikale Aufklirung und eine alternative Geschichts-
schreibung der Moderne vgl. Israel (2001), Walther (2007), Yovel (2009), Mack
(2010), Saar (2013%) und zuletzt Bernstein (2023).

24 Vgl. Walther (1971).

25 Habermas (2019), Bd. 2, 153; vgl. zum Diskussionsstand zu Spinozas Gottesbegrift
Carlisle (2021).

204

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

Theologie, die Spinoza mit philosophischen Mitteln abraumt, und eine
problematische Idee politischer Legitimitdt von Einzelnen, die Spinoza mit
ontologischen Argumenten mit einer radikaldemokratischen Implikation
bestreitet. Aber es bleibt ein davon nur schwer abzuldsender Rest, die kon-
kreten Lebensformen, die durch die Korrektur dieser beiden (quasi-ideolo-
gischen) Irrtiimer noch nicht reformiert sind.

Dieses Desiderat, konnte man sagen, bildet im Kontext des Theologisch-
politischen Traktats die implizite Idee einer liberalen, pluralistischen Gesell-
schaft, die viele verschiedene Glaubenssysteme nebeneinander bestehen
lasst.26 Und sie findet in der Ethik eine fiir eine Gemeinschaft von sich
aufklarenden Individuen passende Bilder- und Motivwelt. Denn bei allem
Rationalismus ist Spinoza {iberzeugt, dass selbst noch ein weitgehend ver-
niinftiges Weltverhaltnis imaginérer Bindungen und affektiver Besetzungen
bedarf bzw. in solchen verwurzelt ist und sich die konkrete Lebenspraxis
noch solcher philosophischen Individuen auf einer Ebene vollzieht, die
nicht vollstandig objektivierbar ist und verwissenschaftlicht werden kann.?”
Das soziale Leben bleibt wie die individuelle Lebensfithrung abhéngig von
motivierenden und strukturierenden Bildern in einem affektiv-imaginéren
Raum. Gebraucht werden also wirkmaichtige, zur Theologie alternative
Bilder und Imaginarien (und nicht: gar keine). Diese Religionskritik ist
kein Bildersturm, sondern sie erfordert die Errichtung eines anderen, de-
mokratischen, egalitdren Imagindren. Und damit greift sie weiterhin zu
auf die Bindungskraft und Integrationsstarke religioser Praxis, die sie eben
nur weitgehend von der irregeleiteten theologischen Ausdeutung befreien
mochte.

Diese Interpretationsweisen haben beide ihr Recht, und sie kénnen sich
beide auf vielfiltige Anhaltspunkte berufen. Dass Spinozas Texte in dieser
Divergenz auslegbar sind, ist ihnen nicht &uflerlich. Die radikalaufklare-
rische und die imaginationstheoretisch-reflexive Lesart weisen selbst auf
eine Unentschiedenheit oder Offenheit in seinem Denken hin, das wohl
durch keine redliche Interpretation ganz ausgerdumt werden kann. Aber
vielleicht ist es keine hilflose Geste, diesem Denken damit selbst einen
unruhigen, spannungsreichen Charakter zuzuschreiben. Es lasst zu, dass
restlose Aufklarung und ihr Anderes, Wort und Bild, Geist und Korper

26 Vgl. hierzu Bartuschat (2010).
27 Vgl. zur Rolle der Imagination die mafistibesetzenden Beitrage von Gatens (2009,
2010) und James (2010).

205

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Saar

in einer irreduziblen Beziehung stehen und dass radikale Aufkldrung auch
ihre eigene Grenze mitdenkt.

5.

Was Habermas angeht, haben seine scharfsinnigsten Interpret:innen auch
gegen ein langanhaltendes Vorurteil geltend gemacht, dass von einer theo-
logischen oder religiosen Wende in seinem Spatwerk keine Rede sein
kann.?® Die in der Tat iiberraschende Hinwendung zur Religion als pro-
minentem Forschungsgegenstand ist zwar neu. Sie war bisher im Werk
hochstens beildufig Element einer im wesentlichen modernisierungstheore-
tischen Zeitdiagnose mit stark weberianischen Ziigen oder ein eher sperri-
ges Motiv im Kontext der Ausdeutung der jiidischen Quellen der Kritischen
Theorie oder von Annédherungen an den Topos der Transzendenz. Aber
das seit den mittleren 1990er-Jahren zunehmende Interesse an Fragen der
weltanschaulich pluralistischen Gesellschaften und ihrem nétigen iiberlap-
penden Konsens, wie es die Spatphilosophie von John Rawls als eminente
Themen der politischen Philosophie etabliert hat, mit der sich Habermas
sehr stark auseinandergesetzt und verbiindet hat, hat die Religion vom
Rand ins Zentrum der Zeitdiagnose, aber auch der fundamentalphilosophi-
schen Reflexion geschoben. Denn wenn es auch fiir die westlichen Gesell-
schaften — und fiir die USA sicher stérker als Europa - gilt, dass religiose
Bindungen weiterhin den Wertehaushalt ihrer Mitglieder bestimmen, wird
es zum Problem der Philosophie, wenn diese ihre eigenen Vorschldge zur
Definition der normativen Bezugspunkte nur in einer Weise, ndmlich der
kalten, objektiven oder abstrakten Sprache der sékularen Vernunft vorbrin-
gen kann, die mit traditionelleren weltanschaulichen Bezugssystemen weit-
gehend inkompatibel scheint.?

Rawls hatte hier prozedurale Vorschldge gemacht, die den liberalen Rah-
men intakt zu lassen schienen, ohne ihn exklusiv und diskriminierend
wirken zu lassen, schien aber dabei in Habermas’ Augen in vernunfttheo-
retischer Hinsicht fast zu viel an Weltanschauungspluralismus zuzulassen.
Und er hat es wohl auch als Herausforderung an sich selbst verstanden,
das in den Texten der 1970er- und 1980er-Jahren ausgearbeitete, anspruchs-
volle Konzept einer kommunikativen Rationalitit, ihre universalistischen

28 Vgl. Schmidt (1994, 2020), Buddeberg (2021), bes. 28-33, 243-258 und zur frith
einsetzenden Debatte Reder/Schmidt (2008).
29 Vgl. Habermas (2009), bes. 388-407, und Schmidt (2011).

206

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

Implikationen fiir die Moraltheorie und ihre rechts- und demokratietheore-
tischen Implikationen auch auf diesem Terrain zu verteidigen.

Die zahlreichen Texte zu diesem Thema, von der Auseinandersetzung
mit Josef Ratzinger bis zu den Texten aus der Entstehungszeit von Auch
eine Geschichte der Philosophie, sind oft kommentiert worden und ich
mdochte im Rahmen der vorliegenden Lektiire nur eine Motivlage hervor-
heben, die mir die Verbindung zur Spinoza-Deutung auf eine hilfreiche
Weise zu illustrieren scheint. Dass in diesen spéten Texten keine religiose
Wende (im starken Sinn) zu konstatieren ist, liegt daran, dass sie den
Vernunftoptimismus und normativen Universalismus der fritheren Jahr-
zehnte nicht revozieren, sondern reflektieren. Auch dies erzeugt, wie im
Falle Spinozas, eine Alternative oder Spannung zwischen zwei Moglichkei-
ten.

Auf der einen Seite bleibt auch die Spatphilosophie in Bezug auf die
religios-theologische Problematik aufklarerisch oder modernistisch, da sie,
durchaus in Einklang mit den Uberlegungen von Rawls, die Grundfesten
der liberal-sdkularen Normativitat nicht zur Disposition stellt: Moralische
Universalitdt, ausgedriickt im unbedingten Respekt vor jeder Person, und
eine postkonventionelle Moraltheorie, die keine partikularistischen Asym-
metrien oder Abstufungen im Rechtsstatus gelten ldsst, sind die unver-
handelbaren Grundfesten der Moral der Moderne. Wo die traditionellen
Religionen ihnen widersprechen, etwa in der Frage der Geschlechterver-
héltnisse oder in der Diskriminierung von ihrer internen Norm abweichen-
der Lebensformen, verstoflen sie gegen diese Moral. Entsprechende Anpas-
sungserwartungen seitens der sdkularen Gesellschaft sind gerechtfertigt,
auch wenn dies jahrzehnte-, ja, jahrhundertelange kulturelle und rechtliche
Aushandlungskdmpfe zur Folge hat (und man sicherlich argumentieren
konnte, dass viele westliche Gesellschaften, inklusive der deutschen, in
vielen Punkte nie vollstandig modern gewesen sind).

In diesem Sinne unterstiitzt die Religion die moderne Moral nur dort,
wo sie dieser entspricht oder in ihr aufgeht und ihre motivationalen und
sozialintegrativen Krafte in das einbringt, was auch aus anderen Quellen
motiviert werden konnte. An etlichen der briiskeren Stellen (etwa im Aus-
tausch mit Ratzinger) scheint diese selbstbewusste, ungebrochen moderne
Haltung durch, die im postkantianischen Agnostizismus von Habermas
liegt: Bei allem Respekt fiir die zivilisationsgeschichtliche Bedeutung der

207

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Saar

Religion gibt es hier kein Nachgeben und Verséhnen.*® Die Trennlinien der
Zustandigkeiten und Rechtsspharen bleiben scharf gezogen. Das Besondere
der Religion liegt dann in dem, was sich auf8erhalb des von Rawls beschrie-
benen iiberlappenden Konsenses der liberal-sikularen universalistischen
Moral befindet, aber genau dadurch wiirde sie fiir die Philosophie zu einem
Anderen, das fiir sie keine Rolle spielt — weil sie es nicht brauchen und
nicht mit ihm umgehen kann, einem Rest Vormoderne in der Moderne.

Nun findet sich aber in denselben Texten auch eine andere Tendenz, et-
was zuriickhaltender im Ton und in der Sache, vielleicht sogar Ausdruck ei-
nes riickblickenden Skrupels gegeniiber so manchem selbstbewussten Ton
in der Verteidigung und Begriindung der Vernunft aus den ideenpolitischen
und philosophischen Kampfen der 1970er- und 1980er-Jahre, in denen
Zweifeln an der Universalitiat der (westlichen, mannlichen) Vernunft viel-
leicht allzu schnell mit dem Vorwurf von Antimodernismus und Gegenauf-
klarung begegnet wurde.?! In seinen Texten zum Verhiltnis von Naturalis-
mus und Religion erscheint nun die Religion wenn nicht als Verbiindete,
so doch als Platzhalterin fiir ein Menschenbild, das zumindest nicht voll-
stindig szientistisch ist und somit zumindest nicht vollstindig wehrlos ist
gegeniiber kulturellen Imperativen der restlosen Vernutzung und erfolgs-
orientierten Optimierung des menschlichen Lebens. Wihrend der liberale
Mainstream der Politischen und Moralphilosophie, nicht zuletzt unter utili-
taristischen Vorzeichen, hier oft wenig Ressourcen zur Gegenwehr hat, fallt
es den religios grundierten Ethiken leichter, der Funktionalisierung Gren-
zen zu setzen. Unter diesem Aspekt erscheint die Religion hier weniger
als ein lastiger, ideologischer Uberrest denn als ein immer noch wirkmach-
tiger Faktor gegen eine iiberkommerzielle und {ibertechnologische Kultur,
die den Wert des Lebens zunehmend preisgibt an eine allgegenwirtige
In-Wert-Setzung.>

Im ideengeschichtlichen Narrativ von Auch eine Geschichte der Philoso-
phie spielen diese (nicht in jeder Hinsicht unproblematischen) zeitdiagnos-
tischen Motive so gut wie keine Rolle. Aber in der langen Geschichte
der Geschwisterschaft und zunehmenden Separierung von Glaube und
Vernunft in der westlichen Theoriegeschichte wird vor allem deutlich, dass
sich die spdtmoderne, sdkulare Vernunft selbst eingestehen muss, dass sie

30 Zum Riickbezug auf Kant in Bezug auf die Religionsfrage vgl. Habermas (2005P).

31 Vgl. exemplarisch fiir diese Auseinandersetzungen um die Moderne Habermas (1990,
20099).

32 Vgl hierzu den kontextualisierenden Kommentar zum wichtigsten Text in diesem
Zusammenhang von Schmidt (2006).

208

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

nur werden konnte, was sie ist, weil sie aus dieser spezifischen Geschichte
mit dieser Verschlungenheit stammt, sich ihre Emanzipation von der Reli-
gion also ihrer jahrhundertelangen Verbindung mit der Religion verdankt,
man konnte auch sagen: dass sich ihre Autonomie ihrer Heteronomie ver-
dankt. Dies bedeutet weder, dass diese Geschichte zu keiner Emanzipation
gefithrt hatte oder die sakulare Vernunft vollstindig unselbststindig wire,
aber es bedeutet, dass eine der Quellen dieser Geschichte die Religion
selbst ist, und damit die Philosophie das ist, was sie werden konnte, als
sie keine Religion mehr sein wollte, und dass etliche ihrer Funktionen
(Orientierung, Verstehen, Begriindung) aus einem Kontext stammen, der
ohne eine Anerkennung ihres religiosen Ursprungs unverstandlich wire.

Die zentrale Metapher fiir dieses Abhéangigkeits- und Verwiesenheitsver-
hiltnis ist, wie schon mehrfach erwihnt, die der Ubersetzung von ,,unabge-
goltene[n] semantische[n] Gehalte[n]“?*, die dann doch tber eine blofle
sinspirierende Kraft“* hinausgeht. Der Wechsel von der religidsen in die
profane oder sdkulare Sprache ist also keine Aufthebung, die die Spuren
restlos tilgt, er ersetzt nicht das eine durch ein anderes.?> Die Ubersetzungs-
leistung nutzt etwas, was es ohne den anderen Text nicht gibe, was nicht
schon im zweiten Text steht. Diese Bild enthilt wohl eine etwas skeptische-
re Implikation beziiglich der sdkularen Vernunft, als man sie Habermas
gemeinhin zuschreiben wiirde: Das Denken noch der Sékularen bedarf der
Anst6fle und Antriebe aus einer Sprache, die sie selbst nicht mehr sprechen
konnen, deren ,Gehalt*® sie aber in ihrer eigenen Sprache reformulieren
koénnen und miissen. Diese macht diese Vernunft nicht schwicher oder
abhingiger, aber es verweist sie auf etwas, was nicht sie selbst ist.

Dass dies auch fiir die Moral der Vernunft gilt, dass der sdkulare egalitdre
Respekt vor dem Leben auch an Fragen rithrt, die nicht aus dem Denken
allein zu beantworten sind, ist eine Intuition, die Habermas mit den Ver-
tretern der ersten Generation der Kritischen Theorie teilt, besonders mit
Adorno und Benjamin. Von dieser Intuition aus kann das Verhaltnis zum
faktischen Triumph einer bestimmten Form von Rationalitdt in der Mo-
derne kein triumphales sein. Die Anerkennung, dass die Frage nach dem
richtigen Leben iiber Fragen des richtigen Denkens hinausweist und das

33 Habermas (2019), Bd. 2, 807, mit einem an dieser Stelle wichtigen Verweis auf Adorno
und auf das in diesem Kontext einschlagige Buch von Gordon (2023).

34 Habermas (2005a), 13.

35 Vgl. mit einer dhnlichen Stoflrichtung Schmidt (2012).

36 Habermas (2019), Bd. 2, 157.

209

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Saar

Ganze und Grundsatzliche der Existenz betrifft, schmalert die Souveranitat
der Vernunft nicht, lasst aber zu, dass sie nicht alles ist.?”

6.

Damit finden sich auch bei Habermas, dhnlich wie bei Spinoza, gegenldufi-
ge Motive: Entgrenzungen und Begrenzungen, Bilderstiirme und Bilderbe-
diirfnisse, Autonomien und Abhéngigkeiten. Es kann ein nur vorlaufiges
Fazit sein, dass die beiden Werke hier eine Mehrdimensionalitat teilen,
die nicht zufdllig, sondern vielleicht eine notwendige Konsequenz aus
einem wirklich radikalen Vollzug von Aufklarung ist, in dem namlich
unvermeidlich die Frage nach den Grenzen und dem Anderen der Auf-
kldarung selbst auftaucht. Ich habe versucht, dieses Schema an Habermas’
zugegebenermaflen sehr kursorischer Spinoza-Lektiire dingfest zu machen
und sie als symptomatisch zu deuten. Er erwéhnt die gegenldufigen Motive
bei Spinoza, aber kommentiert ihr spannungsreiches Verhaltnis nicht; und
wiahrend er dessen Projekt in seiner eigenen Begrifflichkeit reformuliert,
verschwindet die Spannung wieder, da es scheint, als ob in der Ubersetzung
der Religion in (Vernunft-)Moral die Religion ganz ersetzt wiirde und
damit verschwindet. Diese allzu einfache Losung scheint auch seine eigene
Position nahezulegen, ihr steht aber seit den spaten Texten ein gewichtiger
Gegenimpuls zur Seite, der die Szene der Ubersetzung selbst zu einem
Geschehen zwischen Kriften macht, die nicht ineinander aufgehen, die der
Ubersetzung in dem Mafe bediirfen, als sie einander gerade nicht ersetzen.
Eine dhnliche Spannung prégt also beide philosophischen Werke in ihrer
Haltung zur Religion.

Diese eher unerwartete Ahnlichkeit im philosophischen Gestus sollte
viele andere Unéhnlichkeiten und Unvereinbarkeiten nicht herunterspielen.
Ich schlage vor, sie als Indiz dafiir zu lesen, dass sich hier zwei Philosophen,
die auf der Grenze zur Religion bestehen, auf unterschiedliche, aber kon-
vergente Weise die Frage der Religion nicht einfach gemacht haben und
dass sie es zugelassen haben, dass diese Frage auch die Philosophie selbst
an eine Grenze fiihrt.

37 Eine nicht undhnliche Argumentation in Bezug auf das Verhiltnis von Emanzipation
und Alteritét hat zuletzt Menke (2022) vorgeschlagen. Zur Ambivalenz bzw. Dialektik
als Zentralmotiv bei Habermas vgl. Saar (2019).

210

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

Literaturverzeichnis

Balibar, Etienne: Potentia multitudinis, quae una veluti mente ducitur, in: Marcel Senn/
Manfred Walther (Hrsg.): Ethik, Recht und Politik bei Spinoza, Ziirich 2001, S.105-
137.

Bartuschat, Wolfgang: Die Freiheit zu philosophieren. Baruch de Spinozas ;Theolo-
gisch-politischer Traktat; in: Merkur 64 (2010), H. 9/10, S. 751-758.

Bernstein, Richard J.: The Vicissitudes of Nature. From Freud to Spinoza, Cambridge
2023.

Bormuth, Matthias: Ambivalenz der Freiheit. Eine Heidelberger Spurenlese zu Auch
eine Geschichte der Philosophie, in: Stefan Miiller-Doohm/Smail Rapic/Tilo Wesche
(Hrsg.): Verniinftige Freiheit. Beitrdge zum Spatwerk von Jiirgen Habermas, Berlin
2024, S. 74-104.

Buddeberg, Eva: Vernunft und Religion. Uberlegungen zum Verhiltnis von Kritik und
Aneignung im Denken von Baruch de Spinoza, Pierre Bayle und Immanuel Kant.
Habilitationsschrift (Goethe-Universitat), Frankfurt am Main 2021.

Carlisle, Clare: Spinoza’s Religion. A New Reading of the Ethics, Princeton 2021.

Dunkhase, Jan Eike: Spinoza der Hebrder. Zu einer israelischen Erinnerungsfigur,
Gottingen 2013.

Gatens, Moira: The Politics of the Imagination, in: dies. (Hrsg.): Feminist Interpreta-
tions of Benedict Spinoza, University Park 2009, S. 189-210.

Gatens, Moira: Spinoza’s Hard Path to Freedom, Assen 2010.

Goetschel, Willi: Spinoza’s Modernity. Mendelssohn, Lessing, and Heine, Madison
2004.

Goetschel, Willi: Translation and the Text’s Alterity. Spinoza to Derrida, in: Catriona
MacLeod/Bethany Wiggin (Hrsg.): Un/Translatables. New Maps for Germanic Lit-
eratures, Chicago 2016, S. 63-77.

Gordon, Peter E.: Migrants in the Profane. Critical Theory and the Question of Secu-
larization, New Haven 2023.

Habermas, Jiirgen: Die Moderne - ein unvollendetes Projekt [1980], in: ders.: Die
Moderne - ein unvollendetes Projekt. Philosophisch-politische Aufsitze 1977-1990,
Leipzig 1990, S. 32-54.

Habermas, Jiirgen: Einleitung. in: ders.: Zwischen Naturalismus und Religion, Frank-
furt am Main 20053, S. 7-14.

Habermas, Jirgen: Die Grenze zwischen Glauben und Wissen. Zur Wirkungsgeschich-
te und aktuellen Bedeutung von Kants Religionsphilosophie, in: ders.: Zwischen
Naturalismus und Religion, Frankfurt am Main 2005°, S. 216-258.

Habermas, Jiirgen: Konzeptionen der Moderne. Ein Riickblick auf zwei Traditionen
[1996], in: ders.: Philosophische Texte. Studienausgabe in fiinf Binden, Bd. 3, Frank-
furt am Main 20092, S. 197-242.

Habermas, Jiirgen: Die Revitalisierung der Weltreligionen. Herausforderung fiir ein
sakulares Selbstverstindnis der Moderne?, in: ders.: Philosophische Texte. Studien-
ausgabe in fiinf Banden, Bd. 5, Frankfurt am Main 2009Y, S. 387-407.

211

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Martin Saar

Habermas, Jiirgen: Auch eine Geschichte der Philosophie. Bd. 1: Die okzidentale
Konstellation von Glauben und Wissen. Bd. 2: Verniinftige Freiheit. Spuren des
Diskurses tiber Glauben und Wissen, Berlin 2019.

Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Vorlesungen iiber die Geschichte der Philosophie
[1837], Werke in zwanzig Banden, Bd. 20, Frankfurt am Main 1979, S.157-197.

Hindrichs, Gunnar: Einleitung. Die Macht der Menge ~ der Grundgedanke in Spinozas
politischer Philosophie, in: ders. (Hrsg): Die Macht der Menge. Uber die Aktualitit
einer Denkfigur Spinozas, Heidelberg 2006, S. 13-40.

Israel, Jonathan I.: Radical Enlightenment: Philosophy and the Making of Modernity
1650-1750, Oxford 2001.

Israel, Jonathan L.: Spinoza, Life and Legacy, Oxford 2023.

James, Susan: Democracy and the Good Life in Spinoza’s Philosophy, in: Charlie
Huenemann (Hrsg.): Interpreting Spinoza. Critical Essays, Cambridge 2008, S.128-
164.

James, Susan: Narrative as the Means to Freedom. Spinoza on the Uses of Imagination,
in: Yitzhak Y. Melamed/Michael Rosenthal (Hrsg.): Spinoza’s Theological-Political
Treatise. A Critical Guide, Cambridge 2010, S. 250-267.

James, Susan: Spinoza on Philosophy, Religion, and Politics. The Theologico-Political
Treatise, Oxford 2012.

Lévinas, Emmanuel: Der Fall Spinoza, in: ders.: Schwierige Freiheit. Versuch iiber das
Judentum, Frankfurt am Main 1992, S.104-108.

Mack, Michael: Spinoza and the Specters of Modernity. The Hidden Enlightenment of
Diversity from Spinoza to Freud, London 2010.

Menke, Christoph: Theorie der Befreiung, Berlin 2022.

Negri, Antonio: Postface — to conclude. Spinoza and the Postmoderns, in: ders.: Sub-
versive Spinoza. (Un)contemporary Variations. Herausgegeben von Timothy S. Mur-
phy, Manchester 2004, S. 113-117.

Nelson, Eric: The Hebrew Republic. Jewish Sources and the Transformation of Euro-
pean Political Thought, Cambridge 2010.

Norris, Christopher: Spinoza and the Origins of Modern Critical Theory, Oxford 1990.

Reder, Michael/Josef Schmidt (Hrsg.): Ein Bewuf3tsein von dem, was fehlt. Eine Dis-
kussion mit Jiirgen Habermas, Frankfurt am Main 2008.

Saar, Martin: Die Immanenz der Macht. Politische Theorie nach Spinoza, Berlin 20132

Saar, Martin: Notwendige Geschichte — Zur Debatte um ,radikale Aufklarung® in:
Christian Schmidt (Hrsg.): Konnen wir der Geschichte entkommen? Geschichtsphi-
losophie am Beginn des 21. Jahrhunderts, Frankfurt am Main/New York 2013, S. 42—
59.

Saar, Martin: Ultimate Grounds, Political Power, Philosophical Intervention. Inheriting
the Tractatus theologico-politicus, in: Crisis & Critique 8 (2021), H. 1, S. 354-362.

Saar, Martin: Selbstverstaindigung und Verselbststindigung. Zum 90. Geburtstag von
Jirgen Habermas, in: Leviathan 47 (2019), H. 3, S. 274-285.

212

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Ub/ersetzung der Religion

Schmidt, Thomas M.: Immanente Transzendenz und der Sinn des Unbedingten. Zur
Bestimmung des Verhéltnisses von Religion und Philosophie bei Jiirgen Habermas,
in: Linus Hauser/ Eckhard Nordhofen (Hrsg.): Im Netz der Begriffe. Religionsphilo-
sophische Analysen, Altenberge 1994, S. 78-96.

Schmidt, Thomas M.: Menschliche Natur und genetische Manipulation — Die Zukunft
der menschlichen Natur. Auf dem Weg zu einer liberalen Eugenik?, in: Hauke
Brunkhorst/Regina Kreide/Cristina Lafont (Hrsg.): Habermas-Handbuch, Stuttgart
20009, S. 282-290.

Schmidt, Thomas M.: Verniinftiger Pluralismus - irrationaler Glaube? Sékularisierung
und die Zukunft der Religion, in: WestEnd. Neue Zeitschrift fiir Sozialforschung 8
(2011), H. 2, S. 90-100.

Schmidt, Thomas M.: Austauschbarkeit und Ubersetzung. Philosophie als Vermittler
und Interpret von Religion, in: Johannes Arnold (Hrsg.): Sind Religionen austausch-
bar? Philosophisch-theologische Positionen aus christlicher Sicht, Miinster 2012,
S.135-150.

Schmidt, Thomas M.: Die Konstellation von Glauben und Wissen. Zur Genealogie des
nachmetaphysischen Denkens bei Jirgen Habermas, in: Communio. Internationale
Katholische Zeitschrift 49 (2020), H. 2, S.192-205.

Spinoza, Baruch de: Ethik in geometrischer Ordnung dargestellt [1677]. Herausgegeben
von Wolfgang Bartuschat. Werke, Bd. 2, Hamburg 2006.

Spinoza, Baruch de: Theologisch-politischer Traktat [1675], Herausgegeben von Wolf-
gang Bartuschat. Werke, Bd. 3, Hamburg 2013.

Walther, Manfred: Metaphysik als Anti-Theologie. Die Philosophie Spinozas im Zu-
sammenhang der religionsphilosophischen Problematik, Hamburg 1971.

Walther, Manfred: Spinoza and Radical Enlightenment. Some Remarks on Three of
Jonathan Israel's Claims, in: Laurent Bove (Hrsg.): Qu'est-ce que les ,Lumiéres
Radicales“? Libertinage, athéisme et spinozisme dans le tournant philosophique de
I'Age Classique, Paris 2007, S. 299-308.

Walther, Manfred: Spinoza in Deutschland. Von G. W. Leibniz bis zu Carl Schmitt.
Philosophie — Wissenschaft — Ideologie (Spinoza-Studien 3), Heidelberg 2018.

Yovel, Yirmiyahu: Spinoza. The Psychology of the Multitude and the Uses of Language,
in: Studia spinozana 1 (1985), H. 1, S. 305-330.

Yovel, Yirmiyahu: The Other Within. The Marranos. Split Identity and Emerging
Modernity, Princeton 2009.

213

hitps://dol.org/10.5771/9783748052275-193 - am 20.01.2026, 04:30:47. https://www.nllbra.com/de/agb - Open Access - [ Tmm


https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

https://dol.org/10.5771/9783748952275-183 - am 20.01.2026, 04:30:47.



https://doi.org/10.5771/9783748952275-193
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	II. Säkularität reflektieren im Kontext der Spätmoderne
	Üb/ersetzung der Religion |Martin Saar
	Habermas liest Spinoza
	1.
	2.
	3.
	4.
	5.
	6.
	Literaturverzeichnis




