
Lacans Antigone

Zur Normativität des Lustprinzips und dessen Jenseits

Christoph F. E. Holzhey

I.

Jacques Lacans siebtes Seminar (1959-60) beschäftigt sich mit der 
Ethik der Psychoanalyse.1 Es gewährt der klassischen Tragödie eine 
derart zentrale Rolle, dass es sich selbst als Tragödie lesen lässt und 
damit die Frage aufwirft, ob die darin verfochtene Ethik nicht lediglich 
in einem psychoanalytischen Wissen, sondern letztlich in ästhetischer 
Erfahrung begründet ist. Während »Die tragische Dimension der psy­
choanalytischen Erfahrung« den Schlussakt bildet, soll es im vierten 
Akt um nichts weniger gehen als »Das Wesen der Tragödie«. Der 
Untertitel »Ein Kommentar zur Antigone des Sophokles« schränkt 
etwas ein und mag überraschen, denkt man doch bei den gewiss inni­
gen Bezügen zwischen Freuds Psychoanalyse und der griechischen 
Tragödie zuvorderst weniger an Antigone als an ihren Vater und 
Halbbruder Ödipus. Doch Lacan rechtfertigt seine Wahl nicht nur da­
mit, dass die Tragödie mit ihrem von Aristoteles definierten Ziel der 
Katharsis noch ursprünglicher als durch ihre Verbindung mit dem 
Ödipuskomplex an der Wurzel der psychoanalytischen Erfahrung 
steht (294), sondern räumt Antigone dabei auch eine Sonderstellung 
ein. Er legt nahe, dass es bei der Katharsis in der Tragödie wie auch in 
der Psychoanalyse weniger um Abfuhr und Abreaktion geht, etwa um 
die Entledigung übler Säfte im Sinne der Humoralpathologie, sondern 
um eine Reinigung (295). Dabei geht es sicherlich auch um eine Rei­
nigung von Leidenschaften, von Furcht und Mitleid, aber letztlich ha­
be Katharsis insbesondere den »Sinn einer Reinigung des Begehrens« 
(385). Was Antigone am Ende von Lacans Analyse dann auszeichnet, 

1 Lacan, Jacques: Das Seminar von Jacques Lacan Buch VII (1959-1960). Die Ethik der 
Psychoanalyse, Weinheim, Berlin 1996. Verweise auf diesen Band sind im Fließtext in 
Klammern angegeben.

164 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

ist, dass sie »die Erfüllung dessen, was man das reine Begehren nen­
nen kann, bis an die Grenze [treibt] [...]. Dieses Begehren verkörpert 
sie.« (339) Indem sie einem »reinen Begehren« einen Körper gibt, 
illustriert und verkörpert Antigone aber Lacans Ethik, welche sich 
»in der folgenden Frage darstellt, die den Wert eines Jüngsten Ge­
richts hat - Habt Ihr konform mit Eurem Begehren gehandelt, das 
Euch innewohnt?« (374)

Diese Aussagen entfalten ihre Bedeutung erst im Kontext des ge­
samten Seminars, wo Illustration und Ethik, reines Begehren und Kör­
perlichkeit in einem derart spannungsreichen Verhältnis zueinander 
stehen, dass deren Kopplung geradezu der Realisierung des Unmögli­
chen gleich zu kommen scheint. In der Tat zieht sich durch Lacans 
Ethikseminar der Versuch, Grenzen zu einem Gebiet zu bestimmen 
und zu überschreiten, dessen Zugang aus verschiedenen Gründen ver­
wehrt ist, nicht zuletzt deswegen, weil es jenseits von Bild und Sprache 
anzusiedeln ist. Alles scheint sich um einen Bereich zu drehen, der 
kognitiv nicht zugänglich und konzeptuell nicht fassbar ist, von dem 
aber gerade deshalb behauptet wird, dass er im höchsten Grade real und 
ethisch relevant ist. Was das Seminar mühsam umschreibt, ohne je 
zum Punkt kommen können zu scheinen, soll Sophokles' Tragödie of­
fenbar gelingen und es in der Figur von Antigone verkörpern. Umge­
kehrt lässt sich aber dieses Gelingen und Verkörpern nicht begreifen, 
ohne auf vorhergehende Episoden des Seminars zurück zu greifen, wie 
etwa diejenigen, die seinem Aufsatz »Kant avec Sade« zugrunde liegen. 
Erst Lacans Seminar lässt Antigone das reine Begehren verkörpern und 
die Ethik der Psychoanalyse illustrieren. So gehört das gesamte Semi­
nar zur Antigone, wie Lacan sie verstanden haben will, und ist selbst als 
Tragödie zu lesen. Lacans Antigonelektüre kann daher als Lektüre­
anweisung für sein eigenes Seminar als Tragödie genommen werden. 
Meine Frage ist dabei, welche Konsequenzen eine derartige Selbstbezo­
genheit hat, und insbesondere, inwiefern Lacans Spiegelung in Antigo­
ne darauf hindeutet, dass seine Ethik der Psychoanalyse letztlich ästhe­
tisch begründet ist.

Es spricht viel dafür, dass der Körper in der Psychoanalyse inso­
fern normgebend ist, als er zwischen Lust und Unlust unterscheidet 
und somit sein Handeln gemäß des Lustprinzips bestimmt. So er­
scheint die Lust-Unlust-Unterscheidung bei Freud als die einzig natür­
lich vorgegebene Unterscheidung, aus der alle anderen Strukturen der 
Psyche und ihrer Erkenntnis- und Urteilsfunktionen folgen, angefan­

Normativität des Körpers A- 165

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

gen von der Konstitution des Lust-Ichs, aber auch des Real-Ichs.2 
Allerdings zielt Lacan gerade mit der Reinheit des Begehrens gegen 
utilitaristische Ansätze auf einen Bereich jenseits des Lustprinzips ab, 
so dass vielmehr der Unterscheidung zwischen dem Lustprinzip und 
seinem Jenseits eine normgebende, oder zumindest normermöglichen­
de Funktion zukäme. Die Grundfrage, die ich aber stellen möchte, ist, 
ob nicht durch diese Verdopplung von Unterscheidungen die ursprüng­
liche Annahme einer elementaren, unhintergehbaren Lust-Unlust- 
Unterscheidung infrage gestellt und letztlich in eine Unentschieden­
heit geführt wird, die Normen nicht vorgibt, sondern fordert, und 
schon die Abgrenzung eines Bereichs jenseits des Lustprinzips als eine 
unreflektiert normative Konstruktion erscheinen lässt.

II.

In Sophokles' Tragödie findet sich die abgrenzende Unterscheidung 
zwischen dem Lustprinzip und seinem Jenseits im Gegensatz von Kre­
on und Antigone repräsentiert. Während Hegel nahelegt, dass beide 
gleichermaßen schuldig sind, stellt sich Lacan völlig auf die Seite von 
Antigone.3 Doch zunächst seien an einige Elemente von Sophokles' 
um 441 v. Chr. entstandener Tragödie erinnert. Antigone ist die Toch­
ter von lokaste, der Mutter und Frau von Ödipus, und somit auch 
Tochter und Halbschwester von Ödipus. Antigones Bruder Eteokles 
war König der Stadt Theben, die kurz vor Handlungsbeginn von 
einem Heer unter der Führung ihres anderen Bruders Polyneikes an­
gegriffen wurde. Die beiden Brüder töten sich gegenseitig, und Kreon, 
der als Bruder von lokaste die Nachfolge antritt, bestimmt, dass Eteo­
kles ehrenhaft bestattet, Polyneikes aber vor den Toren der Stadt un­

2 Vgl. Freud, Sigmund: »Formulierungen über die zwei Prinzipien des psychischen Ge­
schehens«, in: Freud, S.: Gesammelte Werke, Bd. 8, 9. Auf!., Frankfurt a.M. 1996, 229- 
38; Freud, Sigmund, »Die Verneinung«, in: Gesammelte Werke, Bd. 14, 7. Aufl., Frank­
furt a.M. 1991, 9-15; Freud, Sigmund, »Triebe und Triebschicksale«, in: Gesammelte 
Werke, Bd. 10, 8. Aufl., Frankfurt a. M. 1991, 209-32.
3 Vgl. Penney, James: »Beyond Ate: Lacan, Ethics, and the Real«, in: JPCS: Journal for 
the Psychoanalysis of Culture & Society 2002, 7.1, 24, 35 und Copjec, Joan: »The Tomb 
of Perseverance: On Antigone«, in: Copjec, J./Sorkin, M. (Hg.J: Giving Ground: The 
Politics of Propinquity, New York 1999, 235.

166 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

bestattet den Tieren zum Fraß überlassen werden soll. Dabei stellt 
Kreon jeden Versuch, Polyneikes zu bestatten unter Todesstrafe. Die 
Tragödie beginnt damit, dass Antigone ihre Schwester Ismene erfolg­
los davon zu überzeugen versucht, gemeinsam ihren Bruder Polynei­
kes zu begraben. Schließlich unternimmt sie es alleine, bestreut 
nachts den Leichnam mit Staub und wird dabei beim zweiten Mal 
von den Wächtern, die die Umsetzung von Kreons Dekret sicherstel­
len sollen, erfasst. Sie leugnet ihre Tat nicht und beruft sich dabei in 
einer zentralen Stelle auf den Vorrang ungeschriebener, göttlicher Ge­
setze. Auf Kreons Frage, wie sie es wagte, sein ihr bekanntes Gesetz 
zu übertreten, antwortet sie:

Der das verkündete, war ja nicht Zeus,
Auch Dike in der Totengötter Rat
Gab solch Gesetz den Menschen nie. So groß
Schien dein Befehl mir nicht, der sterbliche,
Dass er die ungeschriebnen Gottgebote,
Die wandellosen, konnte übertreffen.
Sie stammen nicht von heute oder gestern,
Sie leben immer, keiner weiß, seit wann.4

Kreon beharrt dagegen auf sein zum Wohle des Volkes erlassenes 
Gesetz und macht auch für seine Nichte keine Ausnahme. Er lässt sie 
lebendig begraben, wovon ihn auch Haimon, sein Sohn und Bräutigam 
Antigones, nicht abhalten kann. Nur als der Seher Teiresias ihm 
glaubhaft Unheil ankündigt, beginnt Kreon zu zweifeln. Er bestattet 
Polyneikes, kommt aber zu spät zu Antigone, die sich erhängt hat. 
Auch Haimon und Kreons Frau Eurydike töten sich selbst, während 
sich Kreon gebrochen wegführen lässt.

Hegels einflussreiche Anmerkungen legen nahe, dass in diesem 
Stück alle Beteiligten deshalb ein tragisches Ende finden, weil zu die­
sem historischen Zeitpunkt keine andere Versöhnung oder Vermitt­
lung zwischen den gegensätzlichen Gesetzen der Menschen und der 
Götter, zwischen dem allgemeinen Willen und dem »Blut der Familie«, 
möglich war. Antigone und Kreon stellen sich gleichermaßen einseitig 
auf die Seite des göttlichen bzw. menschlichen Gesetzes, erblicken auf 
der anderen Seite nur »menschliche zufällige Gewalttätigkeit« bzw. 
»Eigensinn«, »Ungehorsam« und »Wille der Einzelheit«, und machen 

Sophokles: Antigone, übers, v. W. Kuchenmüller. Stuttgart 2000, Z. 450-57.

Normativität des Körpers A- 167

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

sich aufgrund dieser Einseitigkeit notwendigerweise durch die Tat 
schuldig.5

Lacan stimmt Hegel bezüglich Kreon grundsätzlich zu und sieht 
Kreons Urteilsfehler darin bestehen, dass er nicht nur das Gute will, 
sondern auch aus dem Wohl aller das höchste Gesetz macht. Kreons 
Sprache sei »vollkommen dem konform [...], was bei Kant der Begriff 
des Guten heißt« (311). Aber, so erklärt Lacan wenig später katego­
risch: »Das Gute vermag nicht über alles zu herrschen, ohne daß ein 
Exzeß auftaucht, dessen fatale Konsequenzen die Tragödie uns kund­
tut.« (311) Dieser Exzess bestehe in der Übertretung einer gewissen 
Grenze, um deren Bestimmung es in Lacans Seminar immer wieder 
geht, die aber mit dem ungeschriebenen göttlichen Gesetz, das Anti­
gone für sich in Anspruch nimmt, nur unzureichend bestimmt sei.

Mit Kreon endet so auch Lacans Übereinstimmung mit Hegel, wie 
er schon in seiner ersten Antigone-Sitzung folgendermaßen ankün­
digte:

Es geht nicht um ein Recht, das gegen ein anderes Recht steht, es geht um ein 
Unrecht, und es steht gegen - was? Gegen etwas Anderes, nämlich das, was 
Antigone repräsentiert. Ich werde es Ihnen sagen, es geht nicht einfach um 
eine Verteidigung der heiligen Rechte des Toten und der Familie, es geht auch 
nicht um alles das, was man uns hat vorstellen wollen von einer Heiligkeit 
Antigones. Antigone wird getragen von einer Leidenschaft, und wir werden 
versuchen herauszufinden, von welcher. (306)

Hegels Ansatz ist auch nach Lacan in unterschiedliche Richtungen wei­
tergeführt und problematisiert worden, gerade hinsichtlich des Status 
und Ursprungs der ungeschriebenen Verwandtschafts- oder Blutgeset­
ze. Insbesondere aus feministischer Sicht wurde gefragt, inwiefern 
Antigone als Modell des Widerstands gegen eine falsche, vorgeblich 
geschlechtsneutrale Universalität dienen könne, welche auf dem Aus­
schluss von Körperlichkeit beruhe.

Judith Butler merkt etwa an, dass auch Luce Irigaray in Antigone 
Verwandtschafts- und Blutbeziehungen repräsentiert sieht, sie dies aber 
nicht in einem präzisen wörtlichen Sinne meine: »For Irigaray, blood 
designates something of bodily specificity and graphicness that fully 
abstract principles of political equality not only fail to grasp but must 

5 Vgl. Hegel, Georg Wilhelm Friedrich: Phänomenologie des Geistes, Werke, Bd. 3, 
Frankfurt a. M. 1970, 342 ff.

168 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

rigorously exclude and even annihilate.«6 Demgegenüber problema­
tisiert Butler die Annahme, dass Antigone schlicht mit archaischen, an­
geblich unhintergehbaren Verwandtschaftsgesetzen identifiziert wer­
den könne - eine Annahme, die sie auch bei Lacan, wenn auch auf 
subtilerer Weise, nachwirken sieht. Sie hebt hervor, dass Antigone die 
Ordnungen der Verwandtschaft und der Geschlechter verschiedentlich 
durchquert - so ist ihr Vater Ödipus zugleich ihr Bruder und ihre Tat und 
Haltung gegenüber Kreon ist im Stück wiederholt als männlich mar­
kiert -, und behauptet gegen Lacan, dass derartige Überschreitungen 
nicht in jeder sozialen Ordnung notwendig zu einem so genannten sym­
bolischen Tod führen müssen. Meine Kritik an den Voraussetzungen 
von Lacans Ethik ist ähnlich motiviert, setzt aber an einer etwas anderen 
Stelle an, gewissermaßen näher am Körper, nämlich an Lacans Konzep­
tion des mit dem Todestrieb eng verknüpften Jenseits des Lustprinzips.

Mit Antigones ethischer Haltung lässt sich Körperlichkeit auf un­
terschiedlichen Ebenen verknüpfen. Am auffallendsten ist wohl die 
Normativität, die von Polyneikes' Körper auszugehen scheint, das 
heißt von einem toten Körper. Sicherlich ist es naheliegender, diese 
weniger im Körper selbst begründet zu sehen, als in den religiösen 
Vorstellungen der Zeit, wie eben den ungeschriebenen göttlichen Ge­
setzen, auf die sich Antigone beruft. Dennoch wäre die Frage nach der 
Normativität des toten Körpers aus zwei entgegen gesetzten Gründen 
bedenkenswert. Einerseits ließe sich nämlich Ähnliches von der poten­
ziellen Normativität des lebendigen Körpers sagen, was eine Perspekti­
ve gegen eine allzu eilfertige Mystifikation des organischen Lebens als 
solchen eröffnet. Andererseits zählen Bestattungsrituale wohl nicht 
ganz zu Unrecht zu den konstitutiven Merkmalen menschlicher Kul­
tur. Auch Antigones Aufsehen erregende Begründung, dass sie Kreons 
Gesetze nur für den aufgrund des Todes ihrer Eltern unersetzbaren 
Körper ihres Bruders verletzt und es nicht für ihren Mann oder ihre 
Kinder tun würde, kann ich hier nur als weiteren Hinweis auf die Be­
deutung von Körperbeziehungen für ihr Normverständnis erwähnen. 
Neben dem Körper eines anderen kommt damit auch Antigones eige­
ner Körper ins Spiel, wo sich wiederum zwei Ebenen unterscheiden 
lassen. Zum Einen stellt sich die Frage nach Antigones Verhältnis zu 

6 Butler, Judith: Antigone 's Claim: Kinship Between Life and Death, The Wellek Libra­
ry Lectures, New York 2000, 4.

Normativität des Körpers X- 169

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

ihrem eigenen Körper als Bedingung für partikulare Beziehungen, wie 
auch als Sitz ihres Begehrens und Handelns. Auf einer zweiten Ebene 
steht die Wirkung von Antigones Körper auf andere, sei es innerhalb 
der Handlung, sei es als Objekt für die Zuschauer der Tragödie, deren 
Körper wiederum bei der ästhetischen, potenziell aber auch normie­
rend reinigenden Wirkung im Spiel ist. Diese verschiedenen Ebenen 
der Körperlichkeit lassen sich nicht immer strikt trennen, wiederholen 
sich aber auch nicht schlicht rekursiv. Wenn Lacan etwa von Antigones 
Verkörperung eines reinen Begehrens spricht, so hat das Begehren ge­
rade kein körperliches Objekt zum Ziel und dessen körperlich-psy­
chische Implementierung ist nicht das, was die Zuschauer wahrneh­
men, die sich auch nicht über die Gestalt von Antigones Körper mit 
ihr identifizieren sollen.

Auf die ästhetische Wirkung von Antigones Verkörperung werde 
ich zurück kommen und zunächst ausgehend von Lacans Parteinahme 
für Antigone und gegen Kreon die Normativität oder zumindest 
Normgebung des eigenen Körpers als Sitz von Lust und Begehren ver­
tiefen. Lacan kann sich bei seiner Bewertung zwar auf die Tragödie 
berufen, dessen Chor sich nach seiner anfänglichen Unentschiedenheit 
für Antigone ausspricht. Auch ist es für Lacan von Bedeutung, dass 
Antigone bis zum Ende standfest, ohne Zweifel, Furcht oder Mitleid 
bleibt, während dies für Kreon gerade nicht zutrifft. Doch beruht seine 
Bewertung in erster Linie darauf, dass er in Kreon eine dem Lustprin­
zip geschuldete Logik des Wohles, des Guten und der Güter repräsen­
tiert sieht, in Antigone dagegen eine genuin ethische Haltung, die in 
ihrem reinen Begehren jenseits des Lustprinzips begründet liegt. Dabei 
ist Lacans Vorstellung eines reinen Begehrens durchaus mit Blick auf 
Kant zu verstehen, und zwar sowohl auf seine Kritik der reinen Ver­
nunft als auch auf die Kritik der praktischen Vernunft, sofern letztere 
fordert, dass die »Triebfeder der sittlichen Gesinnung« frei von »patho­
logischen«, körperlich und sinnlich bedingten Faktoren sein muss.7 In 
Lacans Ethikseminar, das wiederholt einen großen Bogen von Aristo­
teles bis Freud schlägt, nimmt Kant in der Tat eine besondere Stellung 
ein, die etwa Slavoj Zizek insbesondere darin begründet sieht, dass 
Kant für Lacan der erste war, der die Dimension jenseits des Lustprin­

7 Kant, Immanuel: Kritik der praktischen Vernunft, Werkausgabe, hg. v. Wilhelm Wei- 
schedel, Bd. 7, Frankfurt a. M. 1998, 196.

170 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

zips aufgezeigt hat.8 Diese bemerkenswerte These bezeichnet Zizek als 
Kernaussage von Lacans Kant avec Sade, aber bevor ich zu dieser Ver­
knüpfung komme, möchte ich einen längeren Exkurs einschieben, der 
weniger spektakulär, aber vielleicht ähnlich spekulativ mit »Kant avec 
Fechner« überschrieben werden könnte. Darin geht es mir darum, das 
Lustprinzip und eine darin begründete Moral näher zu bestimmen und 
im Hinblick auf meinen eigenen Ansatz zur Normativität der Lust- 
Unlust-Unterscheidung zu problematisieren.

III.

Die Prägung des Begriffs »Lustprinzip« stammt bekanntlich nicht von 
Freud, sondern kann Gustav Fechners Aufsatz lieber das Lustprincip 
des Handelns von 1848 zugeschrieben werden.9 Dabei beabsichtigte 
Fechner weniger eine Innovation, als die Verteidigung seines zwei Jah­
re vorher erschienenen Büchleins Heber das höchste Gut (1846) gegen 
den Vorwurf, es öffne die Türen zum »gemeinsten Eudämonismus«10 11. 
Nun ist aber der Begriff des Eudämonismus in der Moderne erst wieder 
mit Kant aufgetaucht, der ihn verwendete, um alle vorkritischen Mo­
raltheorien zu charakterisieren und aufgrund ihrer Annahme, die Aus­
sicht auf Glück sei der einzige Bestimmungsgrund für den Willen, zu­
rückzuweisen.11 Man könnte daher sagen, dass das Lustprinzip lange 
Zeit impliziert war und als solches erst explizit formuliert wurde, nach­
dem Kant darüber hinaus ging.

Tatsächlich erinnert Fechners umfassende Definition von »Lust« 
und »Unlust« etwa an John Lockes Einteilung der einfachen Vorstel­
lungen in seinem Versuch über den menschlichen Verstand (1690). 
Fechner betont, dass sein Argument entscheidend davon abhängt, die 

8 Vgl. Zizek, Slavoj: »The Totalitarian Invitation to Enjoyment«, in: Qui Parle: Litera- 
ture, Philosophy, Visual Arts, History 1991, 5.1, 73.
9 Dieser Abschnitt erschien teilweise schon auf Englisch in meinem Aufsatz Holzhey, 
Christoph F. E.: »On the Emergence of Sexual Difference in the 18th Century: Econo­
mies of Pleasure in Herder's Liebe und Selbstheit«, in: German Quarterly 2006, 79.1,1- 
27.
10 Ulrici, Hermann: »Gust. Theod. Fechner: Ueber das höchste Gut«, in: Zeitschrift für 
Philosophie und Philosophische Kritik 1847, 17, 272.
11 Vgl. Reiner, Hans: »Eudämonismus«, in: Ritter, J./Gründer, K. (Hg.): Historisches 
Wörterbuch der Philosophie 2, Darmstadt 1972, 819-23.

Normativität des Körpers A- 171

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

Begriffe von Lust und Unlust wahrlich weit zu fassen. Trotz der Ver­
schiedenheit der Empfindungen in jeder Klasse könne man

ohne Zaudern und Schwierigkeit [...] unzählige [...] Empfindungen der 
einen oder andern Classe zu[gesellen], der ersten namentlich Alles, was unter 
die Ausdrücke Freude, Vergnügen, Genuß, Wohlgefühl, innere Befriedigung, 
Lust u. s. w. fällt; der letzten, was mit Traurigkeit, Gram, Trübsinn, Leid, Miß­
vergnügen, Schmerz, Wehgefühl, innere Unbefriedigtkeit, Unlust u.s. w. be­
zeichnet wird.12

Fechner beobachtet, dass Eudämonismuskritiker dieser breiten Defini­
tion zwar problemlos zustimmen, dann aber doch auf eine engere Be­
deutung von Lust zurückfallen und aufgrund ihres unedlen Bei­
geschmacks den ganzen Ansatz verwerfen. Diesen Kritikern erscheint 
es - ähnlich wie Kritikern der Psychoanalyse und manchen Kritikern 
des Utilitarismus -, dass hohe kulturelle und religiöse Werte durch die 
Annahme des Lustprinzips entwertet und erniedrigt würden, das heißt 
durch die Behauptung, »daß alle Motive und Zwecke des Handelns 
schon von Natur, ihrem Wesen nach, sich auf Lust und Unlust be­
ziehen«, und die Forderung »die größte Lust, das größte Glück in die 
Welt überhaupt zu bringen suchen«. Gegen diesen Vorwurf versucht 
Fechner den Nachweis, dass sich jede anerkannte moralische Regel ins 
Lustprinzip übersetzen lässt und das Lustprinzip somit lediglich eine 
gemeinsame Grundlage für andere, verschiedentlich formulierte mora­
lische Formeln darstellt - allerdings mit dem Vorteil, dass nur das Lust­
prinzip »unmittelbar klar und verständlich« sei.13

Kant hätte in all diesen Punkten mit Fechner übereinstimmen 
können. Tatsächlich beginnt seine Kritik der praktischen Vernunft mit 
einem Lehrsatz, der den Kern von Fechners Argument erfasst: »Alle 
materiale praktischen Prinzipien sind, als solche, insgesamt von einer 
und derselben Art, und gehören unter das allgemeine Prinzip der 
Selbstliebe, oder eigenen Glückseligkeit.«14 Fechner besteht zwar auch 
darauf, der Mensch solle nicht lediglich sein eigenes Glück befördern, 
sondern das Glück der Menschheit im Ganzen. Aber er scheint den 
Punkt von Kants Kritik völlig zu verkennen, wenn er anmerkt, dass 

12 Fechner, Gustav Theodor: »Ueber das Lustprincip des Handelns«, in: Zeitschrift für 
Philosophie und Philosophische Kritik 1848, 19, lf.
13 Fechner, Gustav Theodor: Über das höchste Gut, hg. v. Wilhelm Platz, Stuttgart 
1923, 11.
14 Kant 1998, 128.

172 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

sein Lustprinzip im Grunde dem kategorischen Imperativ entspricht, 
aber den Vorteil hat, dass es mit »realem Inhalt«15 gefüllt ist. Denn 
der reale, materielle Inhalt, den Fechners Lustprinzip dem Kantschen 
Imperativ hinzufügt, ist gerade, was Kant ausschließt. In diesem Sinne 
kann man vielleicht Lacan und Zizek zustimmen, dass Kant der Erste 
war, der die Dimension dessen aufzeigte, was Freud später als Jenseits 
des Lustprinzips bezeichnete.16

Wenn Fechner Kants entscheidenden Schritt jenseits des Lustprin­
zips zu verkennen scheint, so tut Kants Kritik doch mehr, als dem Lust­
prinzip lediglich durch Negation Form zu geben. Die Lustdimension 
kehrt durch die Antinomie der praktischen Vernunft mit Nachdruck 
zurück: Obgleich Tugend weder durch Glück motiviert noch eine Ga­
rantie dafür ist, werden Tugend und Glückseligkeit im höchsten Gut 
dennoch als notwendig verbunden gedacht.17 Kant löst diese Anti­
nomie ähnlich wie die Antinomie der reinen Vernunft, die aus einem 
Widerstreit zwischen Naturnotwendigkeit und Freiheit besteht: Er be­
trachtet dort das handelnde Wesen sowohl als Erscheinung, die eine 
dem Naturmechanismus gemäße Kausalität in der Sinnenwelt hat, als 
auch als Noumenon, das einen von allem Naturgesetze freien Bestim­
mungsgrund jener Kausalität enthalten könne.18 Während in der Sin­
nenwelt keine notwendige Beziehung zwischen Tugend und Glück­
seligkeit besteht, wird eine derartige Beziehung möglich, indem man 
sich als Noumenon in einer Verstandeswelt denkt, allerdings nur durch 
Vermittlung und in einem unendlichen Progress, der letztendlich zu 
den Postulaten der unsterblichen Seele und der Existenz Gottes führt.19

Die Antinomie der praktischen Vernunft und ihre Lösung durch 
eine radikale Phänomen-Noumenon-Unterscheidung schaffen so Platz 
für Lust jenseits des Lustprinzips. Diese Lust ist sicherlich entlegen, 
sofern sich als Noumenon in einer Verstandeswelt zu denken auch be­
deutet, aus Pflicht statt für Lust zu handeln und Glückseligkeit in die 
unendlich entfernte Zukunft aufzuschieben. Mit Lacan ließe sich auch 
sagen: Es erfordert symbolische Kastration. Aber Kants Kritik evoziert 
auch eine Art von Lust im Moment des Handelns jenseits von Lust, 

15 Fechner 1923, 27.
16 Siehe Zizek 1991, 73.
17 Kant 1998, 242.
18 a.a.O., 243.
19 a.a.O., 242-56.

Normativität des Körpers A- 173

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

selbst wenn dies gegen Lust zu handeln bedeutet. Er spricht nicht nur 
von »Selbstzufriedenheit« als »ein Analogon der Glückseligkeit, wel­
che das Bewußtsein der Tugend notwendig begleiten muß«, sondern 
verweist auch voraus auf seine Kritik der Urteilskraft, wenn er be­
merkt, »die echte Triebfeder der reinen praktischen Vernunft [...] ist 
keine andere, als das reine moralische Gesetz selber, so fern es uns die 
Erhabenheit unserer eigenen übersinnlichen Existenz spüren läßt.«20 
Obwohl Kants Moralphilosophie ausschließt, dass moralische Hand­
lungen durch Lust motiviert sind, belohnt er sie doch auch mit Lust - 
und zwar nicht in entfernter Zukunft, sondern nahezu unmittelbar 
durch die ästhetische Lust des Erhabenen. Da das Erhabene Unlust er­
fordert, scheint allerdings bei diesem Perspektivenwechsel vom Mora­
lischen ins Ästhetische die belohnende Lust nicht lediglich jenseits des 
Lustprinzips zu liegen, sondern geradezu gegen das Lustprinzip gerich­
tet zu sein.

Dies soll weniger auf eine Kritik von Kant hinauslaufen, etwa auf­
grund seines strengen Rigorismus, sondern auf eine Problematisierung 
und Erweiterung von Fechner. Denn mir erscheint zwar sein weit ge­
fasstes Lustprinzip als heuristisches psychologisches Modell und sein 
Ansatz, moralische Normen in dieses zu übersetzen, durchaus produk­
tiv zu sein. Phänomene wie die des Erhabenen problematisieren aber 
seine Ausgangsannahme, alle Empfindungen könnten »ohne Zaudern 
und Schwierigkeit« zwei klar geschiedenen, mit Lust und Unlust über­
schriebenen Klassen zugeteilt werden. Gerade in Kants Analyse dieser 
Phänomene tut sich jedoch auch ein Lösungsansatz auf, nämlich die 
Möglichkeit zweier widerstreitender Lustprinzipien zuzulassen. Dieser 
Widerstreit könnte in Anlehnung an Kants Antinomien (aber wohl 
nicht in seinem Sinne) konzipiert und gelöst werden, nämlich indem 
man zwischen zwei Ebenen oder Perspektiven unterscheidet, zwischen 
einer phänomenalen und einer noumenalen, zwischen Lust aus der 
sinnlichen Existenz und Lust aus einer übersinnlichen Existenz.

Hier von einem doppelten Lustprinzip zu sprechen bedeutet auch, 
das Lustprinzip selbst in einer doppelten Bedeutung zu nehmen. For­
mal gesehen verbindet das Lustprinzip Handlung mit dem Streben 
nach Lust, während auf einer materielleren Ebene das Lustprinzip auch 
ein spezifisches Prinzip der Lust bezeichnet. Während beispielsweise 
das Freudsche Lustprinzip einen minimalen und/oder konstanten 

20 a.a.O., 211.

174 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

Spannungszustand anstrebt, konzipiert Kants Ästhetik Lust vorwie­
gend über Zweckmäßigkeit.21 Mit dem Vorschlag, zumindest vorüber­
gehend auf einer heuristischen Ebene von einem dualen Lustprinzip 
auszugehen, das heißt statt von einem Jenseits des Lustprinzips von 
einem anderen, entgegengesetzten Lustprinzip auszugehen, geht es 
mir nicht darum, bezüglich der Frage Stellung zu nehmen, ob Lust/ 
Unlust Handlungen motiviert oder nur begleitet. Diese Frage kann für 
jeden konkreten Fall vielleicht prinzipiell gar nicht entschieden wer­
den, wie auch Kant bekräftigt.22 Eine Antwort darauf würde auch 
nichts daran ändern, dass in moralischen Handlungen Lust und Unlust 
(in Fechners weitem Sinne) eng miteinander verknüpft auftreten. Viel­
mehr interessiert mich, dass die Trennung der Lustprinzipien offenbar 
weit reichende Folgen hat, welche aber von der Eindeutigkeit der Tren­
nung abhängen.

Ein Gegenansatz mag verdeutlichen, was auf dem Spiel steht, 
wenn man nämlich die Trennung widerstreitender Lustprinzipien - 
bzw. die Trennung des Lustprinzips von seinem Jenseits - als Ausdruck 
einer elementaren Verflechtung von Lust und Unlust, bis hin zur Un- 
entscheidbarkeit deutet. In diesem Fall würde ein Phänomen der ver­
schränkten Lust und Unlust erst durch die Annahme eines Lustprinzips 
zu einem Paradox werden, das dann durch Verzeitlichung, Hierarchi- 
sierung und Verräumlichung verschiedentlich gelöst werden kann, wie 

21 Eine notwendige Beziehung zwischen Erkenntnis und Lust/Unlust schließt Kant al­
lerdings grundsätzlich aus, was durch eine von Lacan hervorgehobene (100) Ausnahme 
deutlich wird, bei der es bezeichnenderweise um eine Verbindung von Moral und 
Schmerz geht. Kant schreibt, wir können »a priori einsehen, daß das moralische Gesetz 
als Bestimmungsgrund des Willens dadurch, daß es allen unseren Neigungen Eintrag 
tut, ein Gefühl bewirken müsse, welches Schmerz genannt werden kann, und hier haben 
wir nun den ersten, vielleicht auch einzigen Fall, da wir aus Begriffen a priori das Ver­
hältnis eines Erkenntnisses (hier ist es einer reinen praktischen Vernunft) zum Gefühl 
der Lust oder Unlust bestimmen konnten« (Ibid., 193).
22 Vgl.: »In der Tat ist es schlechterdings unmöglich, durch Erfahrung einen einzigen 
Fall mit völliger Gewißheit auszumachen, da die Maxime einer sonst pflichtmäßigen 
Handlung lediglich auf moralischen Gründen und auf der Vorstellung seiner Pflicht 
beruhet habe. Denn [...] es kann [...] gar nicht mit Sicherheit geschlossen werden, daß 
wirklich gar kein geheimer Antrieb der Selbstliebe [...] die eigentliche bestimmende 
Ursache des Willens gewesen sei, dafür wir denn gerne uns mit einem uns fälschlich 
angemaßten edlern Bewegungsgrunde schmeicheln, in der Tat aber selbst durch die 
angestrengteste Prüfung hinter die geheimen Triebfedern niemals völlig kommen kön­
nen [...].« (Kant, Immanuel: Grundlegung zur Metaphysik der Sitten, Werkausgabe, 
hg. v. Wilhelm Weischedel, 14. Aufl., Bd. 7, Frankfurt a.M. 1998, 34).

Normativität des Körpers A- 175

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

etwa in Kants Analytik des Erhabenen durch Unterscheidung der Ver­
mögen der Einbildungskraft und der Vernunft. Diesem Gegenansatz 
zufolge wäre die Lust-Unlust-Unterscheidung keine elementare, un­
hintergehbare Unterscheidung, sondern es ginge ihr etwas voraus, 
wodurch sie selbst in einem starken Sinne diskursiv konstruiert wäre. 
Damit ließe sich der merkwürdige Umstand angehen, dass eine eudä- 
monistisch-utilitaristische Ethik tendenziell zugleich anthropologisch 
deskriptiv und normativ ist (Menschen versuchen Glück zu maximie­
ren und sollen es auch tun). Was mir an Fechners Ansatz jedenfalls 
besonders problematisch erscheint, ist nicht, dass er hedonistisch wäre 
und hohe Werte und Ansprüche zu entwerten droht, sondern dass er 
von einer elementaren Lust-Unlust-Unterscheidung ausgeht, welche 
dann die Funktion einer natürlichen, körperlich vorgegebenen Nor­
mativität erhält, die auf andere übertragen wird und Grundlage des 
utilitaristischen Kalküls bilden kann. Geht man dagegen von einer ele­
mentaren Unentschiedenheit aus, stellt sich eine kognitiv unentscheid­
bare und somit genuin ethische Frage schon bei der Art und Weise, wie 
Lust und Unlust durch Anwendung zweier Lustprinzipien unterschie­
den werden.

Man kann Freuds Jenseits des Lustprinzip genau in diesem eben 
bezeichneten Sinne verstehen, dass der Lust-Unlust-Unterscheidung 
etwas vorangehen muss, insbesondere dann, wenn er davon spricht, 
dass Wahrnehmungen erst psychisch gebunden werden müssen, bevor 
sie dem Lustprinzip unterstehen können und sonst zwanghaft wieder­
holt werden. Doch mit dieser Formulierung ist auch schon eine Unter­
scheidung festgeschrieben zwischen seinem Lustprinzip der Span­
nungsminimierung bzw. -erhaltung und einem Jenseits, das hier mit 
dem Wiederholungszwang und später mit dem Todestrieb identifiziert 
zu sein scheint. Allerdings revidiert Freud mit dem Todestrieb ins­
besondere auch seine Auffassung, dass Masochismus nur sekundär 
aus Rückwendung eines elementaren Sadismus entsteht, und erwägt 
statt dessen einen primären, erogenen Masochismus, der auf eine kör­
perlich-physiologisch gedachte Lust-Unlust-Unentschiedenheit hin­
deutet, aus der keine ethischen Forderungen ableitbar zu sein scheinen. 
Lacan beharrt dagegen auf der Unterscheidung des Lustprinzips und 
seines Jenseits, stellt letzteres in das Zentrum seiner Ethik der Psycho­
analyse und verknüpft es nicht nur mit Kant, sondern auch mit dem 
Namenspatron des Sadismus.

Insofern Lacan sich gegen utilitaristische Ansätze stellt und das 

176 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

Ethische mit dem Jenseits des Lustprinzips verknüpft, steht er ganz auf 
der Seite von Kant. Zugleich bringt er diesen aber mit Sade in Verbin­
dung, und zwar zunächst »um einen Schock, ein Augenöffnen zu be­
wirken« (97). Dabei scheint diese Engführung durchaus ernst gemeint, 
allerdings auch vielschichtig und mehrdeutig in ihrer Funktion. Er be­
ginnt damit nahezulegen, dass von Sade »genau die Kantschen Krite­
rien [...] vorgetragen werden zur Rechtfertigung von Positionen, in 
denen man eine Art Antimoral erkennen kann« (98). Unsere Abnei­
gung dagegen entspringe nur einem Gefühl, das heißt genau dem, was 
Kant »aus den Kriterien des Moralgesetzes zu eliminieren behauptet.« 
Wenn man aber aus der Moral jedes Gefühlselement eliminiere, dann 
sei »Sades Welt - selbst wenn sie das Gegenteil und die Karikatur da­
von ist - im Extrem begreifbar als eine der möglichen Verwirklichun­
gen einer von einer radikalen Ethik beherrschten Welt, von der Kant­
schen Ethik, wie sie 1788 niedergelegt wird« (99). Lacan behauptet hier 
nicht, dass Kants Moral zu rigoros ist und etwa proto-sadistisch vom 
Subjekt Opfer und Einschränkungen verlangt, sondern dass er die 
Möglichkeit übersieht, dass auch die Sadesche Welt mit seinem kate­
gorischen Imperativ kompatibel ist. Lacan führt dieses Übersehen un­
ter anderem darauf zurück, dass Kant nicht etwa zu idealistisch an­
nimmt, dass man auch entgegen oder unabhängig von seinen 
Neigungen handeln kann, sondern dass es jenseits des Lustprinzips 
noch weitaus mehr Möglichkeiten gibt, als es Kant lieb ist.

IV.

Jenseits des Lustprinzips gibt es bei Lacan insbesondere Begehren und 
Genuss - letzteres im besonderen Sinne von jouissance, deren Proble­
matik er in seinem Ethikseminar über Sade unter Hervorhebung der 
Rolle von Überschreitung, Verbrechen, Schmerz und Zerstörung an­
geht. Lacan setzt dabei jouissance in enge Verbindung mit dem Todes­
trieb aus Freuds Jenseits des Lustprinzips und führt über Sade auch die 
Unterscheidung von zwei Toden ein, die für seine Interpretation von 
Antigone zentral sein werden. Damit geht er in die entgegengesetzte 
Richtung, als die vorhin von mir skizzierte. Statt das Lustprinzip zu 
erweitern oder zu verdoppeln, rechnet er auch Begehren und Genuss 
zum Jenseits des Lustprinzips. Mit seiner Wortwahl wird aber viel­
leicht auch mein Vorschlag verständlicher, von einem dualen Lustprin­

Normativität des Körpers A- 177

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

zip auszugehen. Die Frage nach der normativen Funktion der Unter­
scheidung zwischen dem Lustprinzip und seinem Jenseits liegt ins­
besondere darin begründet, dass Lacan trotz seiner waghalsigen Aus­
dehnung von Kants Moralphilosophie bis zur Integration der 
Sadeschen Welt mit Kant weiterhin genau das ethisch zu privilegieren 
scheint, was jenseits des Lustprinzips liegt. Dabei erscheint es mir sig­
nifikant, dass Lacan Kant und Sade auch darin vergleicht, dass sie dem 
Gefühl des Schmerzes eine besondere Rolle zukommen lassen (100 und 
314 f.). Aber reichen Schmerz und das Operieren jenseits des Lustprin­
zips aus, um etwas als ethisch zu privilegieren? Kann man dezidiert für 
Antigone und gegen Kreon Partei ergreifen, nur weil letzterer das Gute 
und das Wohl aller will?

Der Grund für Lacans Privilegierung des Jenseits und für seine 
einseitige Stellungnahme für Antigone ist schon deshalb schwer aus­
zumachen, weil er eine ganze Reihe heterogener Aspekte anführt. Eine 
Grundkonstante seiner Lehre ist sicherlich, dass er sich gegen psycho­
analytische Tendenzen richtet, die versuchen, das Subjekt zu integrie­
ren, indem sie das Ich stärken, es damit für die Anforderungen der 
Wirklichkeit wappnen, was auch heißt, es an sie anzupassen. Damit 
bestärke man nur imaginäre Spiegelbild-Beziehungen, welche notwen­
dig zu Entfremdung, zu aggressiven Rivalitätsbeziehungen bis hin zu 
psychotischer Fragmentierung führen. In seiner vorletzten Sitzung 
»Die moralischen Ziele der Psychoanalyse« weigert er sich, die Psycho­
analyse zum »Garanten des Bürgertraums« zu machen und die »Zer­
rissenheit des moralischen Seins beim Menschen [...] einfach [zu] ver­
gessen«. Dabei begründet er die Zerrissenheit mit der bizarren 
Ökonomie des Überichs, das Freuds Unbehagen in der Kultur zufolge 
umso fordernder und grausamer auftritt, je mehr man ihm Opfer 
bringt (361). Seine Erklärung, weshalb das utilitaristische Prinzip des 
größtmöglichen Glücks sich nicht an egoistische Forderungen stößt - 
weil sich nämlich das imaginäre Ich über Identifikationen mit der Ge­
stalt des anderen konstituiert -, scheint auch einen Vorwurf zu enthal­
ten: »Was ich will, ist das Wohl der andern, vorausgesetzt, es bleibt im 
Bild des meinen« (227). Ähnliches gilt für sein Argument, die Moral 
der Güter sei eine Herrenmoral und »[d]er Bereich des Guten [...] die 
Entstehung von Macht« (276). Doch damit lassen sich allenfalls interne 
Widersprüche oder Unstimmigkeiten aufzeigen, da etwa das Vermei­
den von Aggressivität und Leiden unter unbewussten Schuldgefühlen, 
oder die Realisierung von Gleichheit, Machtfreiheit oder universeller 

178 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

Nächstenliebe keine Forderungen seiner Ethik zu sein scheinen. Seine 
Argumente, dass die Logik des Guten und der Güter den Zugang zum 
Begehren verstellen und als Abwehrreaktionen gegen eine bedrohlich 
erscheinende jouissance verstanden werden können, sind wiederum 
nur aus seiner internen Perspektive stichhaltig.

Dennoch scheint er den Anspruch zu erheben, dass seine Ethik in 
einer unveränderlichen, soziohistorisch unabhängigen menschlichen 
Wirklichkeit begründet liegt. So meint er etwa am Ende des Seminars 
gezeigt zu haben, dass in dem von ihm abgesteckten Bereich »die Funk­
tion des Begehrens in einem grundlegenden Verhältnis zum Tod blei­
ben [muss]«, was er mit der rhetorischen Frage begründet: »muß das 
Ende der Analyse, das wahrhafte Ende, [...] nicht den, der sich ihr un­
terzieht, mit der Realität der conditio humana konfrontieren?« (362) 
Weiterhin erklärt Lacan in der Einführung zu seinem Ethikseminar, 
dass sich für ihn die ethische Frage nicht in Bezug auf Ideale stellt, 
sondern dass sie sich »aus einer Orientierung der Auszeichnung des 
Menschen im Verhältnis zum Realen artikulieren« (19) lässt. Man 
kann daher bei Lacan von einer »Ethik des Realen« sprechen, was zwar 
nicht heißen muss, dass er seine Ethik im Realen gründet und etwa 
vom Sein auf ein Sollen folgert, was aber dennoch auf eine enge Bezie­
hung zwischen diesen beiden Registern hindeutet.23

Lacans Ethik ist dabei insbesondere dadurch jeglicher soziokultu­
reller Relativismus fremd, dass das Reale - im Gegensatz zur Realität 
oder der Wirklichkeit - prinzipiell unzugänglich ist, definiert als das, 
was sich nicht symbolisieren lässt, als das, was sich nicht in die sym­
bolische Ordnung der Sprache im weitesten Sinne als die Ordnung von 
Signifikanten integrieren lässt. Während man meinen sollte, dass sich 
mit der absoluten Unzugänglichkeit des Realen auch seine ethische 
Funktion erübrigt, behauptet Lacan, dass das Reale gerade als Unzu­
gängliches wirksam ist. Das Reale ist der Bereich dessen, was Lacan 
mit Bezug auf Freud, aber auch Kant, mit dem deutschen Ausdruck 
»das Ding« benennt, und dieses Ding erklärt er als das Objekt des Be­
gehrens. Dabei ist das Ding nicht Ziel des Begehrens, sondern seine 
Ursache.24 Genau um dieses Ding und das Begehren, das es verursacht, 
dreht sich Lacans Ethikseminar.

23 Siehe hierzu auch Zupancic, Alenka: Ethics of the Real: Kant, Lacan, London, New 
York 2000.
24 Später wird Lacan das Ding als Ursache des Begehrens auch »objet a« nennen. Vgl. 

Normativität des Körpers A- 179

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

Welche Rolle spielt in alledem der Körper? Einerseits scheint er 
gar keine bzw. nur eine negative Rolle zu spielen: Das Ding ist gerade 
nicht der empirisch zugängliche eigene oder fremde Körper, sondern 
das, was in beidem radikal fremd und unzugänglich bleibt. Das Begeh­
ren ist gerade nicht mit körperlichen Bedürfnissen zu verwechseln und 
wird gerade nicht mittels anderer Körper befriedigt. Wiederum er­
scheint also das Ethische in Anlehnung an Kant gerade über die Abwe­
senheit pathologischer Faktoren konzipiert und somit jenseits von Kör­
perbildern und -konstruktionen, jenseits von Lust und Unlust.

Andererseits ist Lacans Argumentationsstil denkbar weit von 
Kants entfernt; er beruft sich nicht auf die Vernunft, sondern auf seine 
psychoanalytische Erfahrung und auf Freuds Texte. In seinem Ethikse­
minar beruft er sich dabei insbesondere - und zwar gerade bei der Ent­
wicklung des Dings - auf Freuds Entwurf einer Psychologie von 1895, 
welche eine Psychologie auf der Grundlage der Neurobiologie seiner 
Zeit entwirft. Freud versucht darin ausgehend vom Prinzip der Reiz­
entladung die ontogenetische Entwicklung des Gehirns zu modellieren, 
was ihn zur Annahme verschiedener Neuronenarten für Bewusstsein 
und Erinnerung veranlasst, sowie verschiedener Prozesse, den so ge­
nannten Primär- und Sekundärprozessen. Lacan bezieht sich insbeson­
dere auf den Abschnitt zum Erinnern und Urteilen, wo Freud von 
einem dem Subjekt ähnlichen Objekt, dem Nebenmenschen ausgeht, 
an dem der Mensch erkennen lernt, weil es zugleich erstes Befriedi­
gungsobjekt, erstes feindliches Objekt und einzige helfende Macht ist. 
Mithilfe seiner Erinnerungen - und insbesondere des Vergleichs mit 
seinen eigenen Körpererfahrungen - sondert sich für das Subjekt der 
»Komplex des Nebenmenschen in zwei Bestandteilen, von denen der 
eine durch konstantes Gefüge imponiert, als Ding beisammenbleibt, 
während der andere durch Erinnerungsarbeit verstanden, d. h. auf eine 
Nachricht vom eigenen Körper zurückgeführt werden kann.«25 Wenig 
später bemerkt Freud noch: »Was wir Dinge nennen, sind Reste, die 
sich der Beurteilung entziehen.«26

Fink, Bruce: The Lacanian Subject. Between Language and Jouissance, Princeton 1995, 
91 f.
25 Freud, Sigmund: »Entwurf einer Psychologie«, in: Freud, S.: Aus den Anfängen der 
Psychoanalyse: Briefe an Wilhelm Fließ; Abhandlungen und Notizen aus den Jahren 
1887-1902, Frankfurt a.M. 1975, 338.
26 a.a.O., 339.

180 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

Lacans Konzeption des im unzugänglichen Realen angesiedelten 
Dings und seiner ethischen Dimension sind diesen Zitaten geschuldet, 
und somit auch einem deutlich empiristisch-mechanistischen Entwick­
lungsmodell von Gehirn und Psyche, das völlig verkörpert ist, aber 
auch die mögliche Wirkung von nicht-assimilierbaren Wahrnehmun­
gen einschließt. Ganz explizit rühmt Lacan Freud dafür, dass seine 
»Forschung die ganze Welt in uns hat zurückkehren lassen, sie endgül­
tig an ihren Platz gestellt hat, das heißt in unseren Körper und nirgend­
wo sonst hin« (115).27

Lacans scheinbar widersprüchliche Einstellung zur Rolle des Kör­
pers lässt sich zumindest teilweise so verstehen, dass mit der Freud­
sehen Psychoanalyse Dualismen oder Gegensätze in den Körper ver­
legt, dabei aber keineswegs eingeebnet oder aufgelöst werden, 
sondern als Konflikte fortbestehen. Indem er im Kontext des letzten 
Zitats auf den Gabelungspunkt von Freud und Jung um 1910 hinweist, 
unterstreicht Lacan Freuds Intuition eines strikten inneren Konflikts, 
der sich durch Freuds Werk zieht, wenngleich er verschiedentlich kon- 
zeptualisiert wird: als Primär- vs. Sekundärprozesse, Ich- vs. Sexual­
triebe, narzisstische vs. Objektlibido und zuletzt Eros vs. Thanatos oder 
Todestrieb, bzw. das Lustprinzip und sein Jenseits. Lacan setzt diese 
Reihe fort, indem er etwa das Imaginäre dem Symbolischen gegen­
überstellt und diese später zunehmend dem Realen. Zugleich integriert 
er vorhergehende Einsichten und bringt sie zu neuen Spannungsver­
hältnissen. So verbindet er etwa das Ding des Freudschen Entwurf als 
ein sich der Beurteilung entziehender Rest mit den Wahrnehmungen, 
die im Jenseits des Lustprinzips solange dem Wiederholungszwang un­
terliegen, bis sie gebunden werden können. Mit seiner linguistischen 
Erweiterung von Freud hebt er die sprachliche Konstruktion der Reali­
tät innerhalb der symbolischen Ordnung hervor und untermauert da­
mit auch die Unentrinnbarkeit unsymbolisierbarer Reste, so dass nun 
der Zwang jenseits des Lustprinzips einerseits der Realität ihre bestän­
dige Konsistenz geben und andererseits eine Allianz mit dem Moral­
gesetz eingehen kann.28

27 Siehe dazu Copjec 1999, 237.
28 Vgl. Lacans These, »daß das Moralgesetz sich in Absicht auf das Reale als solches 
artikuliert, auf das Reale, insofern es die Garantie des Dings sein kann« (95).

Normativität des Körpers A- 181

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

V.

Das Faszinierende an der freudschen/lacanschen Psychoanalyse, das 
mir gerade für die Frage nach der Normativität des Körpers relevant 
erscheint, ist, dass sie gewissermaßen von einer völlig monistischen, 
materialistischen, sogar mechanistischen Verortung des Menschen im 
Körper ausgeht, aber zugleich an der Intuition festhält, dass ein grund­
legender Konflikt den Organismus durchzieht und einen Großteil des­
sen bedingt und plausibel zu machen vermag, was man zum Wesen des 
Menschen zählen könnte oder möchte. Dabei scheint es, als könne ihr 
die Konzeptualisierung dieses Konfliktes nicht definitiv gelingen und 
sie müsse sich damit begnügen, sich ihm mit fortwährenden Neufor­
mulierungen von Dualismen anzunähern und ihn letztlich durch ihr 
Scheitern vorzuführen - was ja nach dem eben Gesagten nur kon­
sequent wäre. In dieser Richtung ist Freuds Jenseits des Lustprinzips 
mit seiner kontroversen These des Todestriebes schon gelesen worden. 
Insbesondere Leo Bersanis The Freudian Body vertritt die These, dass 
sich in diesem Text Freuds »Wahrheit« nur ästhetisch durch eine be­
ständige Selbstsabotage des Denkprozesses einstellt.29

Ähnliches möchte ich für Lacans Ethikseminar behaupten, das be­
ständig um einen zentralen Bereich kreist, diesen verschiedentlich mit 
dem Ding, dem Realen, der jouissance, etc. benennt, und seine Leser 
beständig darauf hinweist, dass er sie an eine Grenze zu diesem grund­
sätzlich unzugänglichen Bereich führt. Es ist vor allem die über das 
Lustprinzip bestimmte Ordnung des Guten und der Güter, die eine 
Schranke bildet, aber es gibt noch eine zweite Schranke:

Es wird uns über diesen Ort der Mäßigung hinaus, den Kette und Kreislauf 
der Güter bilden, immerhin ein Feld aufgetan, das es uns gestattet, uns dem 
zentralen Feld wieder zu nähern [...]. Die wirkliche Schranke, die das Subjekt 
vor dem unbenennbaren Feld des radikalen Begehrens einhalten läßt, das das 
Feld absoluter Destruktion, der Destruktion über die Verwesung hinaus ist, 
ist das ästhetische Phänomen im eigentlichen Sinn, insoweit es mit der Er­
fahrung des Schönen zusammenfällt - das Schöne in seiner strahlenden Er­
scheinung, in seinem Glanz, das Schöne, von dem gesagt wurde, daß es der 
Glanz des Wahren sei. (262)

Indem Lacan diese Erfahrung des Schönen anhand der Antigone vor­
führt, wirkt ihr Glanz auch in seinem Seminar, und seine Beschreibung 

29 Bersani, Leo: The Freudian Body: Psychoanalysis and Art, New York 1986.

182 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

davon kann als selbstbezügliche Reflexion über den ästhetischen Effekt 
seines Seminar gelesen werden - von dieser Tragödie in fünf Akten, das 
im ersten Akt das Ding als Hauptprotagonist vorstellt und im letzten 
die tragische Dimension der psychoanalytischen Erfahrung, das not­
wendige Verhältnis des Begehrens zum Tod, bestätigt.

Angesichts dessen, dass Lacan allem, was im Imaginären anzusie­
deln ist, mehr als skeptisch und kritisch gegenüber steht - dabei immer 
wieder das Moment der meconnaissance, der Verkennung betont -, 
verwundert es, dass er gerade das faszinierende »Bild« der Antigone 
als zentral für das Wesen der Tragödie hervorhebt. Genau dies tut er 
aber im folgenden Zitat, das auch deshalb interessant ist, weil es sich 
gut auf Lacans eigenes Seminar und sein zugleich faszinierendes und 
fesselndes Subjektbild anwenden lässt:

Antigone zeigt uns [...] den Zielpunkt, der das Begehren definiert. / Dieses 
Ziel geht auf ein Bild, das ich weiß nicht was für ein bisher nicht artikulier­
bares Geheimnis birgt, das mit den Augen blinzeln ließ in dem Moment, wo 
man es betrachtete. Dieses Bild ist gleichwohl im Mittelpunkt der Tragödie, 
denn es ist das faszinierende Bild der Antigone selbst. Wir wissen sehr wohl, 
daß sie es ist, was uns [...] fasziniert, und zwar in ihrem unerträglichen 
Glanz, in dem, was an ihr uns fesselt und gleichzeitig ein Verbot ausspricht, 
in dem Sinne, daß es uns einschüchtert, in dem, was an ihr verwirrend ist 
[...] / Auf der Seite dieser Anziehung haben wir den wahren Sinn, das wahre 
Geheimnis, die wahre Bedeutung der Tragödie zu suchen. (298)

Lacan bringt die Spannung zwischen seiner Zelebration von Antigo­
nes Bild und seiner Problematisierung des Imaginären gleich auf den 
Punkt, wenn er bemerkt, wir würden von der »Serie des Imaginären 
[...] purgiert im Mittel eines Bildes unter anderen« (299). Ein beson­
deres Bild soll uns also von der Macht des Imaginären, von der 
Macht der Bilder reinigen. Was dieses Bild auszeichnet, ist ausge­
rechnet seine Schönheit, welcher er in seiner letzten Antigoneszene 
den Effekt der Blendung zuschreibt: »Was an der Schönheit berührt, 
bringt jedes kritische Urteil ins Wanken, stoppt die Analyse und 
taucht die unterschiedlichen Formen, die im Spiel sind, in Konfusion 
oder vielmehr in essentielle Blindheit. / Der Effekt der Schönheit ist 
ein Blendungseffekt. Es geschieht etwas jenseits, das nicht zu sehen 
ist« (337).

Dieser Blendungseffekt von Antigones Schönheit und die daraus 
folgende Blindheit ist offenbar von dem für das Imaginäre charakteris­
tischen Verkennen zu unterscheiden. Lacan spezifiziert in der Tat, dass 

Normativität des Körpers A- 183

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Christoph F. E. Holzhey

Antigones Schönheit von ihrem Ort herrührt, der symbolisch definiert 
ist, nämlich als »Zwischenraum von zwei symbolisch unterschiedenen 
Feldern« (299), und dass es in seinem Seminar gerade um die Definiti­
on dieses Ortes geht. Dennoch »illustriert« Antigone etwas, aber wäh­
rend es im Imaginären um eine vorschnelle und daher verkennende 
Identifikation geht, beruht der Effekt des schönen Bildes von Antigone 
darauf, dass es durch sein Blenden Distanz erzeugt und zugleich ein 
Etwas jenseits des Sichtbaren evoziert. »Es geht da sehr wohl um eine 
Illustration«, betont Lacan, allerdings um eine »Illustration des Todes­
triebs«, den Freud in seinem Jenseits des Lustprinzips als etwas nie in 
Reinform Fassbares postulierte.

Damit sind wir wieder beim Realen, wie auch bei der These, dass 
Antigone ein reines Begehren verkörpert, ein reines Todesbegehren, 
welches wiederum Grundlage von Lacans Ethik einer Ausrichtung auf 
den Tod ist. So gesehen reflektiert Lacan den unzugänglichen und un­
darstellbaren Grund seiner Ethik und fängt diese Leerstelle durch seine 
eigene Performanz, durch seine eigene Ästhetik auf. Indem er das We­
sen der Tragödie mithilfe seiner vorher skizzierten psychoanalytischen 
Modelle des Subjekts und des Begehrens erklärt, gewinnen diese Mo­
delle dadurch an Plausibilität, dass er die Ästhetik der Tragödie vor­
führt und ihre Effekte spüren lässt. Diese Dynamik ist zirkulär, mündet 
aber weniger in einen Teufelskreis als in eine wechselseitige Be­
stätigung nach dem Prinzip des positiven Feedbacks. Doch was auf der 
Kippe steht, ist die Eindeutigkeit dieser Lösung, beziehungsweise es 
erscheint vielmehr wahrscheinlich, dass es andere, orthogonale Eigen­
lösungen gibt, andere Attraktoren für das Zusammenspiel ästhetischer, 
ethischer und kognitiver Dimensionen.

In Lacans Darstellung verkörpert Antigone ein reines Begehren, 
blendet uns dadurch mit ihrer Schönheit, die wir wiederum rein genie­
ßen, da es auf ein unfassbares Jenseitiges, auf den Todestrieb verweist. 
Im Rückblick auf seine Antigone-Interpretation erklärt und definiert er 
dann auch: »[Die] Funktion des Schönen ist, uns den Ort anzuzeigen, 
an dem der Mensch sich zu seinem eigenen Tod verhält, dies freilich 
nur in einer Blendung« (352). Dies ist wohl nicht die einzige Möglich­
keit, die Funktion des Schönen zu bestimmen, und vielleicht erscheint 
uns Antigones Begehren und ihre Schönheit nur aufgrund einer Blen­
dung als rein, das heißt jenseits von Lust? Tatsächlich begründet Anti­
gone ihre Tat auch in durchaus utilitaristischer Manier: »Wes Leben 
voller Unheil ist, wie meines, / Trägt der nicht, wenn er stirbt, Gewinn 

184 ALBER PHILOSOPHIE Anne Reichold / Pascal Delhom

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Lacans Antigone

davon?«30 Und erscheint es nicht mindestens ebenso plausibel, dass wir 
uns mit Antigone identifizieren und dass die Schönheit Antigones eher 
darauf zu beziehen ist, dass wir durch Identifikation - im Gegensatz zu 
der in realer Gefahr befindlichen Antigone - unsere eigene Erhaben­
heit genießen können? Oder dass wir die eigentümliche Lust des Mit­
leids empfinden, das unter anderem sowohl über einen Zustand der 
intensiven Erregung, als auch über die darauf folgende lösende Ent­
spannung erklärt werden könnte? In diesem Falle wäre dann weiter zu 
fragen, ob die Entladung eine anhaltende Wirkung hat oder nach Wie­
derholung drängt und damit das Mitgefühl einübt, wie Vertreter einer 
Mitleidsästhetik es sich versprechen, oder vielmehr einen Masochis­
mus befördert, über den besonders bequem der Sadist durch Identifika­
tion mit seinen Opfern zur Lust kommt, wie Freud es erwägt.31

Schließlich hat es vielleicht auch gute und andere Gründe, dass 
Kommentatoren verstört sind von Antigones Wehklage, an der Lacan 
ihre Schönheit festmacht, weil sie damit verdeutlicht, dass sie nur im 
Bereich zwischen den Toden - allein von der Grenze des symbolischen 
Todes her - ihr Leben erreichen, leben und reflektieren kann, und zwar 
in »Form eines Verlorenen« (336). Zumindest könnte man eine derarti­
ge rückblendende Vorschau auf eine nicht mehr mögliche Zukunft 
auch als ein typisch melodramatisches, Tränen beförderndes Stilmittel 
auffassen. Dies erklärt zwar nichts und soll auch keine Abwertung im­
plizieren, aber diese und die anderen angedeuteten Alternativen mö­
gen dennoch einen anderen Kontext schaffen und andere Horizonte 
eröffnen als die hohe Tragödie in Lacans psychoanalytischer Erfah­
rung.

Sicherlich verweisen all diese Interpretationsansätze auf etwas 
jenseits von einem einfachen Lustprinzip der Ent-Spannung, aber sie 
deuten auch auf je unterschiedliche Lustprinzipien und Körpermodelle 
hin und implizieren andere Formen der Ethik als die des Jenseits des 
Lustprinzips, die Lacan als die Ethik der Psychoanalyse vertritt. Damit 
wird aber schon die Wahl des Lustprinzips, der Art und Weise, wie man 
über ein einfaches Lustprinzip hinausgeht, und letztlich die Wahl der 
als elementar angenommenen Lust-Unlust-Unterscheidung normativ. 
Die Bedingung der Möglichkeit hierfür wäre in einer grundlegenden 
Undifferenziertheit von Lust und Unlust im Körper zu suchen.

30 Sophokles 2000, Z. 463 f.
31 Vgl. Freud 1991 (Triebschicksale), 221.

Normativität des Körpers A- 185

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.5771/9783495993897-164 - am 22.01.2026, 21:34:08. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993897-164
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

