Die Disruptivitat der Spatmoderne: Figurationen des Un/
Verfligbaren

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

Katharina Block: Herr Horl, ich freue mich, dass wir zusammengekommen
sind, um im Kontext des DFG-Netzwerkes ,Soziologie des Un/Verfiigba-
ren’ darliber zu sprechen, auf welche Weise die spatmoderne Situation
analysierbar ist. Das Netzwerk geht, wie Sie wissen, von der Beobachtung
aus, dass spatmoderne Subjekte in vielen gesellschaftlichen Bereichen mit
einer neuen Qualitdt des Nicht-tiber-Dinge-verfiigen-konnens konfrontiert
werden und fragt, welche Umgangsformen mit dieser Erfahrung gesucht
werden und welche gesellschaftlichen Konsequenzen diese haben konnten,
wobei wir den Fokus auf die Bereiche Naturverhaltnisse, Politik und Tech-
nik legen. Als Medien- und Technikphilosoph ist letztere ja auch Thr Metier.
Daher zu Beginn vielleicht die Frage, was Sie mit dem Begriff des Un/Ver-
tiigbaren verbinden.

Erich Horl: Ich habe zunichst einen sehr historischen Blick auf das Prob-
lem und die Frage des Un/Verfiigbaren, auch wenn mir die aktuellen
Erfahrungsmomente im Zuge der aus meiner Sicht als Disruption zu be-
schreibenden spatmodernen Verfasstheit, die Sie eben ansprachen, sehr
vertraut sind; also ich denke hier an die Figurationen des Un/Verfiigbaren,
die heutige globalisierte Gesellschaften auf dem Boden der vorherrschen-
den Disruptivitit und als deren spatio-temporale Instantiierungen, also je
und je situiert, heimsuchen, auch die Widerstandigkeit, die sich hier zeigt,
und wo jedenfalls das Un/Verfiigbare zuallererst und unbedingt als etwas
Bedrohliches erscheint. Aus der Theoriegeschichte heraus wiirde ich sogar
sagen, dass hier eine regelrechte Umkehrung stattgefunden hat, die wir
uns genauer ansehen miissen. Denn Unverfiigbares wiirde ich aus einer
phidnomenologischen Perspektive — das werde ich gleich noch ausfithren
- zunichst einmal als etwas sehr Positives begreifen. Diese Umwertung,
die wahrzunehmen ist — vielleicht sogar durch eine Riickkehr des Unver-
fiigbaren, die zu analysieren bleibt - finde ich bemerkenswert. Der Begriff
hat aus meiner Sicht mehrere bedeutende Quellen, die archdologisch hoch
interessant sind, die uns auf mégliche Einschreibungen verweisen und die

169

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

uns andererseits auch Hinweise auf seine theoretisch-politische Reichweite
geben konnten. Insgesamt scheint er ein zentraler Begriff der philosophi-
schen Semantik des 20. Jahrhunderts zu sein, mit dessen Hilfe die Moderne
als solche problematisiert wurde. Ja woméglich ging es hier sogar um deren
Destruktion - man hat jedenfalls aus dieser Perspektive heraus und im Na-
men des Unverfiigbaren zumindest versucht, gewissermafien Hand an die
Moderne als Vorherrschaft der totalen Verfiigbarkeit zu legen. Wir miissen
uns aber auch fragen, denke ich, welche Namen das Unverfiigbare in die-
sem Jahrhundert im Rahmen dieser grofien Problematisierungsbewegung
eigentlich noch bekommen hat. Das kénnte uns vielleicht im Gesprich
begleiten. Vielleicht gibt es noch andere Namen des Unverfiigbaren, auch
bei Autoren, die selbst nicht dezidiert vom Unverfiigbaren gesprochen
haben, aber im Rahmen oder Horizont des Problems des Unverfiigbaren
operieren. Ich denke da zum Beispiel sofort an das Nicht-Aneigenbare.

Katharina Block: Das Nicht-Identische.
Erich Horl: Genau, auch das hatte ich im Kopf.
Katharina Block: Auch die Difféerance, Verschiebung.

Erich Horl: Richtig. Sie nehmen mir die Worte aus dem Mund. Diese
Begriffe, die sich an der Grenze des Begrifflichen aufhalten und in gewis-
sem Sinne gar keine Begriffe mehr sein sollen - zumindest in dem Mafle,
in dem Begriffe ihrerseits bereits als Elemente eines Verfiigungsregimes
gelten -, kreisen allesamt um dasselbe Problem. Und das meine ich, wenn
ich sage, dass diese philosophische Semantik des Unverfiigbaren das 20.
Jahrhundert durchzieht, da wiirde ich diese ganzen Figurationen mit ein-
rechnen. Laut dem Grimmschen Woérterbuch haben wir es auch mit einem
Rechtsbegriff zu tun: Verfiigen im Sinne von ,gebieten’ und ,herrschen’ Das
liegt der Un/Verfiigbarkeitsproblematik zugrunde. Ich wiirde vor diesem
Hintergrund jetzt gerne — und wie konnte es anders sein — mit Martin
Heidegger anfangen - als meine erste Quelle. Hier ist — wie Sie wissen —
die Problematik des Un/Verfiigbaren zumindest ex negativo absolut zentral.
Zunidchst iberhaupt fiir die seinsgeschichtliche Bestimmungsarbeit, die
Heidegger mit den Vorsokratikern beginnen lasst, dann insbesondere fiir
seine Modernekritik und schliefilich auch im Rahmen des Grofiprojekts
der Zertriimmerung des abendldndischen Juridismus - also der bis in seine
innerste kategoriale Verfasstheit hinein gegebenen Bestimmung des Den-
kens durch das Recht. Absolut einschligig fiir Heideggers Uberlegungen

170

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

zum Un/Verfiigbaren ist die Freiburger Vorlesung von 1935 ,Einfithrung in
die Metaphysik‘. Das ist ein Text, der fiir die Kehre, also den Ubergang von
der Daseinsfrage zur Seinsproblematik zentral ist. Dort treten die Frage und
die Problematik der Geschichtlichkeit in aller Radikalitdt hervor. Die Vorle-
sung findet in einer vielfach inkriminierten Bestimmung der gegenwértigen
Situation ihren Einsatz: Europa als eingeschlossen in der Zange zwischen
Amerika und Russland und so weiter. Heinz-Dieter Kittsteiner, auf den
ich noch kommen werde, hat dieser Heideggerschen Weltverdiisterung’
einen grofSartigen Text gewidmet. Darauf méchte ich jetzt aber nicht weiter
eingehen. Ich méchte nur den Ort der Vorlesung kurz bestimmen. Diese
Vorlesung antizipiert die ,Beitrage zur Philosophie“?, wie der exoterische
Titel heif3t, die Heidegger kurz danach begonnen hat und die gewisserma-
Ben das Hauptwerk des seinsgeschichtlichen Denkens darstellen. In der
Vorlesung nun findet sich auf S. 48 die Stelle, die Sie wahrscheinlich ken-
nen: Im Rahmen einer Heraklit-Lektiire liest Heidegger das Fragement
53 zum pdlemos, dem Streit zwischen Géttlichen und Menschlichen. Er
liest diese Stelle, wie er hervorhebt, ausgehend von und im Angesicht der
"trostlosen Raserei der entfesselten Technik' Das war ein zentrales Motiv
der konservativen Revolution: die entfesselte Technik, die man natirlich
einddmmen und bewiltigen muss. Die NSDAP gilt vielen als die Partei und
der Nationalsozialismus als die Bewegung, die die Technik meistern kann
- das soll jedenfalls ihr historischer Auftrag sein. Ausgehend von dieser
trostlosen (und spiter als besinnungslos geltenden) Raserei der Technik
und der Lehre des Seins, prasentiert Heidegger eine kurze seinsgeschichtli-
che Archdologie dessen, dass das Sein am Ende, in seiner Gegenwart, nur
noch als ,das Fertige* gelten wiirde, also als das ,fiir jedermann Verfiigbare,
wie er prézisiert, ,das Vorhandene, darin keine Welt mehr weltet” In der
Vorherrschaft des Verfiigbaren, konnte man sagen, weltet keine Welt mehr.
Das Welten der Welt ist mit dem Unverfiigbaren verbunden. Und dann
heifit es jedenfalls an zentraler Stelle: "Vielmehr schaltet und waltet jetzt
der Mensch mit dem Verfiigbaren" ,Jetzt" — das ist interessant — er spricht
einerseits iiber seine Gegenwart: das wire aus mediengeschichtlicher Sicht
letztlich die Zeit der universellen Schaltbarkeit, die anbricht, die Zeit der
Rechenmaschine, die alles verfiigbar macht, der neue technische Standard

1 Vgl. Heidegger, Martin (2020). Einfithrung in die Metaphysik. Hg. von Petra Jaeger.
2. Aufl. Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

2 Heidegger, Martin (2003). Beitrage zur Philosophie. (vom Ereignis). Hg. von Friedrich-
Wilhelm von Herrmann. 3. Aufl. Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

171

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

gewissermaflen des Schaltens und Waltens; aber andererseits spricht er
auch davon, dass sich quasi seit Platon und Aristoteles dieses Schalten
und Walten bereits anbahnt, der geschichtliche Verfall des Unverfiigbaren
also nach Ansicht Heideggers eigentlich schon dort beginnt. "Das Seiende
wird Gegenstand', so sagt er ndmlich, "sei es fiir das Betrachten (Anblick,
Bild), sei es fiir das Machen, als Geméchte und Berechnung." Hier taucht
die Frage der Verfligbarkeit also {iberhaupt als das Zentralproblem der
Seinsgeschichte auf. In ihr zieht sich férmlich die ganze Problematik der
abendlindischen Geschichte zusammen. Also nicht nur als Frage und
Problem der Moderne, sondern eigentlich der gesamten Seinsgeschichte
als unerbittlich voranschreitendem Prozess — und zwar, wie wir natiirlich
wissen, als eine Verfallsgeschichte, die Geschichte des Vergessens von Sein.
Das heif$t nichts anderes, als dass sich das Sein in der Vorherrschaft des
Verfiigbaren mehr und mehr entzieht. Der Verfiigbarkeitsbegrift tritt also
strategisch an der Stelle auf, wo Heidegger die Seinsproblematik, die Seins-
vergessenheit seiner Daseinsanalytik in ein explizit geschichtliches Projekt
iibersetzt. Genau an dieser Stelle erscheint der Verfiigbarkeitsbegriff. Und
hier haben wir im Grunde vorformuliert, was ein paar Jahre spiter — und
darauf muss ich zur Einleitung noch rasch kommen - in ,Die Zeit des Welt-
bilds® 1938* dann zur radikalen Modernekritik wird. Also in der Moderne
spitzt sich quasi ein Problem zu, das eigentlich élter ist, aber immer mit
dieser Verfligbarkeitsfrage zu tun hat. In der Neuzeit wird - insbesondere
durch die ,Forschung; die, wie er sagt, im Wesensbereich der Technik
angesiedelt sei (hier wieder die Technik) — das Seiende dem Vorstellen'
verfiigbar gemacht. Das Forschen macht also verfiigbar. Im Grunde geht es
um den wissenschaftlich-technischen Komplex: die berithmte Heidegger-
sche Trias von Vorstellen, Herstellen und Bestellen, die seine Modernekritik
zusammenzieht, greift als grofle Verfiigungsgewalt iiber das Sein. Es ist
ein einziger Verfiigungsapparat. Ich sage das nur, weil sobald man einen
Blick auf und fiir Un/Verfiigbares hat, dieses Problem in dem Moment,
in dem Heidegger sein daseinsanalytisches Projekt zum Geschichtsprojekt
macht, wirklich als dessen zentrale Problematik hervortritt. Und diese gan-
ze Verfiigbarmachungsbewegung gipfelt dann im sogenannten ,Ge-stell
Das zentrale Zitat lautet: "Das Erkennen der Forschung zieht das Seiende
zur Rechenschaft dariiber, wie es und wieweit es dem Vorstellen verfiigbar

3 Heidegger, Martin (2003). Holzwege. Hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann.
2. Aufl. Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

172

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

zu machen ist. Die Forschung verfligt iber das Seiende, wenn es dies
entweder in seinem kiinftigen Verlauf vorausberechnen oder als Vergange-
nes nachrechnen kann. In der Vorausberechnung wird die Natur, in der
historischen Nachrechnung wird die Geschichte, gleichsam gestellt."* Natur
und Geschichte - ich brauche jetzt beides, deswegen erwéhne ich das so
ausfiihrlich - werden nach Heidegger vom Vorstellungsdenken verfiigbar
gemacht. Diese doppelte Verfiigharmachung ist das grofie geschichtliche
Geschehen bei Heidegger. Und wie wir heute wissen, kehrt am Ende gerade
die radikale Unverfiigbarkeit von Natur und Geschichte zuriick. Das ist es
jedenfalls, wo wir stehen und wo diese Umwertung des Un/Verfiigbaren,
von der ich vorhin sprach, greift. Aber es gibt noch mehr in dieser Einfiih-
rungsvorlesung, das ich interessant finde! Wenn man einmal mit diesem
Blick fiir die Frage nach dem Un/Verfiigbaren genau liest, ist hier eigentlich
das vorgeprégt, was dann in den Beitrigen zur Philosophie und auch in den
Schwarzen Heften die "machenschaftliche Auslegung des Seienden" heifit.
Wo also die Machenschaft, dieser hochproblematische und insbesondere
auch fiir Heideggers Antisemitismus signifikante Begriff, als Zentralchiffre
fiir die Entzifferung von Geschichte auftaucht. Eben dieser Begriff ist im
Verfiigbarkeitsdenken Heideggers, wie es hier erscheint, bereits angelegt.
Die Machenschaft bei Heidegger ist das, was in einem radikalen Sinne
verfiigbar macht, darin gipfelt die ganze geschichtliche Bewegung.>

Und als zweite Quelle interessiert mich Reinhart Koselleck beziehungswei-
se sein Schiiler, wenn ich ihn so nennen darf, Heinz-Dieter Kittsteiner. Ich
habe so ausfithrlich mit Heidegger begonnen, weil dann auf dem Feld der
Geschichtstheorie noch einmal eine eigenstindige Version dieser Proble-
matik, wie sie bei Heidegger schon vorliegt, entwickelt wird, zunachst bei
Koselleck und dann bei Kittsteiner — und zwischen diesen beiden passiert
noch einmal viel: Koselleck kiimmert sich hauptsachlich um die Frage der
Verfiigbarkeit von Geschichte und Kittsteiner dann ein paar Jahr spater
um die radikale Unverfiigbarkeit von Geschichte. Hier geht es eigentlich
um die Spannung von Machbarkeit und Unverfiigbarkeit von Geschichte.
Koselleck hdlt im Studium - das war um 1950, es ist nicht ganz klar, er

4 Ebd.S. 86f

5 Und letztlich werden vor diesem Hintergrund ,die Juden® bei Heidegger als wesentli-
che geschichtliche Akteure der Machenschaft und als zentrale Protagonisten dieser
Verfiigbarmachungsbewegung erscheinen. Ich kann dies hier nicht vertiefen. Vgl. Di
Cesare, Donatella (2016). Heidegger, die Juden, die Shoah. Frankfurt am Main, Vittorio
Klostermann, 155-159.

173

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

erwdhnt das in einem Interview — ein Referat zu Heideggers ,Zeit des
Weltbildes: Und da wird er natiirlich, als Historiker, genau mit dieser Frage
der Verfiigbarkeit von Geschichte konfrontiert. Und diese Frage beschif-
tigt ihn dann fiir lange Zeit - im Grunde die ganze Zeit, wihrend er
an seinem geschichtstheoretischen Projekt arbeitet. Und darauf fokussiere
ich jetzt als zweite theoretische Quelle der Un/Verfiigbarkeitsproblematik:
Koselleck beginnt wieder, wie Heidegger, eigentlich mit dem Hervortreten
von Geschichte. Er interessiert sich fiir die Vorbedingung der Machbarkeit
von Geschichte, also dass Geschichte tiberhaupt als etwas Machbares und
als etwas zu Machendes in den Blick kommen kann. Er fragt, ab wann
macht es eigentlich Sinn oder kénnen wir tiberhaupt formulieren und
sagen, dass die Geschichte machbar und verfiigbar ist? Er tut dies in dem
1977 geschriebenen Text ,Uber die Verfiigbarkeit der Geschichte"s - es
handelt sich um einen Vortrag bei der Siemens-Stiftung im Rahmen einer
von Odo Marquard organisierten Tagung zum Problem des Schicksals,
ein Kontext, der eine eigene Betrachtung verdiente. Der Text enthdlt im
Grunde Kosellecks Geschichtstheorie in nuce, zumindest die frithe. Dort
sagt er, dass erst einmal ,die Geschichte® als solche, also als Kollektivsingu-
lar, erschienen sein muss, nachdem man immer von den Geschichten im
Plural gesprochen hat, damit sinnvoll {iber ihre Verfiigbarkeit gesprochen
werden kann. Das ist ungefdhr ab 1780 der Fall, so Koselleck, hier wird
tiberhaupt erst formulierbar, dass es die Geschichte als solche gibt. Und
erst seither taucht das Problem auf, ob die Geschichte machbar ist und die
Frage, wer sie eigentlich macht und so weiter. Koselleck betont, dass das
vor Napoleon und noch mehr vor der franzdsischen Revolution, gar kein
Problem und keine Frage war. Das Interessante ist, dass er eigentlich die
ganze Zeit nur iiber das Problem schreibt, dass die Geschichte planbar und
machbar wird, dass es seit dem 19. Jahrhundert ein Subjekt der Geschich-
te gibt, welches diese Aufgabe tibernimmt. Und er interessiert sich haupt-
sachlich fiir diese transzendentale Vorbedingung. Erst Kittsteiner wendet
diese Problematik um und sieht, dass eigentlich von Anfang an mit dem
Kollektivsingular der Geschichte die Schliisselfrage der Unverfiigbarkeit
von Geschichte verbunden war und hervortritt; Geschichtsphilosophie gibt
es demnach nur, weil Kant und all die anderen von Smith bis Hegel mit
dem Problem konfrontiert sind, dass die Geschichte also die Geschichte
wird, man von der Geschichte zu sprechen beginnt, aber dabei sofort ahnt

6 In: Koselleck, Reinhart (1979). Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher
Zeiten. 12. Aufl. Frankfurt am Main, Suhrkamp.

174

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

oder begreift, dass sie im Grunde unverfiigbar ist. Die Geschichte ist fiir
uns das Unverfiigbare. Und so werden eben allerlei Listen der Vernunft
eingefiihrt, wie Kittsteiner schreibt, um dieses Unverfiigbare in den Griff
zu bekommen: die ,Naturabsicht; die ,unsichtbare Hand* und natiirlich der
Weltgeist. Das ist gewissermaflien der Kern der geschichtsphilosophischen
Operation: Immer gibt es hinter dem Riicken dann doch einen Akteur, der
den Umgang mit dieser radikalen Unverfiigbarkeit von Geschichte ermdg-
licht und bewiltigt und sie auf seltsame Weise in Verfiigbares transformiert.
Aber dann kommt bei Kittsteiner schliefSlich Marx, der das entscheidende
sagt: "Also der Weltgeist ist eigentlich der Weltmarkt" Marx dechiffriert den
Weltgeist als Weltmarkt und sagt damit, dass hinter der Geschichte und als
eigentlicher Grund ihrer Unverfiigbarkeit die planlose, nicht-teleologische
Bewegung des Kapitals als solche steckt. Das ist genial. Also hier, mit Marx,
bricht das Unverfiigbarkeitsproblem nach den verschiedenen geschichts-
philosophischen Bannungsversuchen in aller Radikalitdt auf und tritt ins
Jetzt seiner Erkennbarkeit. Unverfiigbarkeit, das wére hier mein Punkt, ist
an entscheidender Stelle mit der planlosen, nicht-teleologischen Bewegung
des Kapitals verbunden — wir miissen uns vor diesem Hintergrund fragen,
wie die dramatische Konfrontation mit dem Unverfiigbaren, die wir heute
erleben, (immer noch) mit der Kapitalbewegung verbunden ist.

Katharina Block: Das, was Sie gerade beschreiben, begegnet der westlichen
Moderne ja aktuell ganz akut als geopolitische Krise.

Erich Horl: Genau.

Katharina Block: Die stattfindende Verschiebung der Weltordnung, die
- nicht nur, aber auf zentrale Weise — ganz offensichtlich mit der globa-
len Kapitalbewegung zu tun hat, kann in der westlichen Moderne nur
Nichtakzeptanz evozieren. Und natiirlich wird daraufhin versucht etwas
wieder verfiigbar zu machen, was gerade entgleitet: Die geopolitische Welt-
ordnung, wie sie sich nach dem 2. Weltkrieg eingestellt und die Form einer
scheinbar geschichtlichen Selbstverstandlichkeit angenommen hatte, droht
,dem Westen' unverfiigbar zu werden. Anschlieflend an die von Thnen ein-
gebrachte Ebene kann diese spannende Beobachtung so formuliert werden,
dass hier im Grunde versucht wird, die Geschichte wieder verfiigbar zu
machen.

Erich Horl: Ich glaube auch tatsichlich, dass das heute ein zentrales Prob-
lem ist. Deswegen fokussiere ich so darauf. Das ist auch aus der Sicht

175

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

meiner Forschungen zur Frage der Disruption als unserer geschichtlichen
Kondition klar. Nach dem Ende der Geschichte werden wir von neuem
mit einer Unverfiigbarkeit konfrontiert, aber bar all der zu ihrer Einddm-
mung eingefithrten Figurationen, die sie immer nur verstellen. In der
disruptiven Bedingung, wie ich sie nenne — der Vorherrschaft einer kultu-
rellen Logik des Bruchhaften, einer radikalen Immanenz des Disruptiven,
die zum zentralen Modus der Reproduktion globalisierter Gesellschaften
geworden ist — klafft sozusagen diese Unverfiigbarkeit, da klaffen genau
genommen viele Unverfiigbarkeiten in einer neuen Radikalitit auf. Das
Unverfiigbare ist zwar kein neues Problem, ganz im Gegenteil, aber die
Intensitit, in der es erscheint, hat - hier teile ich Thre Beobachtung - eine
neue Qualitdt — und es betrifft vor allem nunmehr Natur und Geschichte
gleichermafien. Ich finde es deshalb vollig klar, dass Sie so ein Projekt
machen, wie Sie es machen. Ein Projekt reagiert immer auf irgendein
Problem und wenn es ein altes Problem ist, muss man sich immer fragen:
"Warum wird das jetzt wieder aufgeworfen?" In Threm Fall heifSt das: Weil
sich dieses Problem mit einer hohen Intensitdt exponiert und da ist. Und
nur um das abzuschlieflen: Im 19. Jahrhundert kann man sagen, dass
die Geschichtswissenschaften oder auch der Historismus - das ist auch
zumindest implizit noch einmal Kittsteiner — im Grunde nichts anderes
versuchen, als von Nationalgeschichten her und in deren Rahmen mit der
Unverfiigbarkeit von Geschichte klarzukommen und sie sich anzueignen
oder sie aneigenbar zu machen. Das war eine wissenspolitische Strategie —
ein Stiick weit auch gegen die Geschichtsphilosophie. Alles Aneignungs-
und Verfiigbarmachungsunternehmungen. Fiir mich sind einerseits die
phianomenologische Stromung ausgehend von Heidegger und andererseits
in der Geschichtstheorie Koselleck und Kittsteiner die grofien begrifflichen
Quellen, die dieses Problem bearbeitet und gescharft haben.

Katharina Block: Das ist auch insofern spannend, weil mir diesbeziiglich
noch ein anderer, aktueller Diskurs einfallt, den u.a. Bruno Latour, Donna
Haraway und Anna L. Tsing im Kontext der Anthropozindebatte gefithrt
haben. In diesem sagt Latour "We don't need history, we need geostories."
Und Haraway und Tsing heben stark auf die Praxis des Storytelling ab,
um hervorzuheben, dass wir zur Bearbeitung der 6kologischen Katastrophe
keine groflen Geschichten oder die eine Geschichte brauchen, welche im-
mer wieder versuchen, irgendwie Verfligbarkeit herzustellen. Stattdessen
schauen sie sich verortete — lokale, regionale, situierte — Ereignisse oder Ge-
fiige an - je nachdem, welches Vokabular verwendet wird - die Geschich-

176

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

ten von den Wirkmichten und -weisen dieser Katastrophe erzédhlen, aber
eben nicht als die grofle Geschichte, sondern als konkrete Ereignisse, die
in einem umfassenden, planetaren, 6kologisch interdependenten Netzwerk
oder Zusammenhang stehen, um von dort aus dann situativ oder ereignis-
haft zu verstehen, was um uns herum passiert und welche Lebewesen auf
welche Weise betroffen sind. Diese Perspektive wiirde doch zu den von
Thnen beschriebenen Positionen gegen die Geschichtsphilosophie passen.

Erich Hérl: Absolut. Das sind - das wird vor diesem Hintergrund noch
einmal besonders deutlich — unerhort prazise Interventionen, die eine Plu-
ralisierung von Geschichten befordern wollen. Man kann wirklich vom
Ende der Geschichte sprechen, aber das hat dann nichts mit den rechtshe-
gelianischen Phantastereien zu tun und wire dann unbedingt zu verstehen
als — wie Derrida sagen wiirde - das Ende einer bestimmten Form von
Geschichte, ndmlich der teleologisch gefassten, im sogenannten Fortschritt
integrierten, alles Unverfiigbare leugnenden Geschichte als solcher - nach
Koselleck betrifft diese Formation des Sinns weniger als 200 Jahre. Und
jetzt nach diesem Ende der Geschichte stellt sich die Frage, was Geschich-
te dann fortan heiflen kénnte. Der Einbruch des Unverfiigbaren ist hier
zugleich Symptom und treibendes Moment. Und sofern die Rede vom
Unverfiigbaren selber noch eine Reminiszenz an diese Sinnformation ist,
miissten wir sie diversifizieren. Ich denke, dass das genau der Ort ist, wo
wir stehen. Um das auszuhandeln, gibt es einige Angebote. Chakrabartys
und Spivaks ,Planetarisches’ (gegen das Globalierungsnarrativ formuliert)
ist ein Versuch, auch das von Thnen erwihnte Storytelling Haraways und
Tsings schliefdt genau hier an — Geschichten wurden schon vorher erzdhlt
und waren vor der Geschichte eigentlich die Operation. Aber heute finde
ich das interessant: nicht mehr ist ,die grofe Geschichte® zu erzahlen und
damit auch nicht mehr auf ihre Verfiigbarkeit, auf die groflen Akteure, die
das Unverfiigbare eindimmen, abzuheben. Die letzten 200 Jahre haben
gezeigt, dass das Setzen auf die Verfligbarkeit von Geschichte, auf die
Akteure, die das tun und konnen, eigentlich immer nach hinten losgegan-
gen ist. Das hat nur eine unglaublich gewaltférmige Verleugnungs- und
Aneignungsgeschichte gebracht. Die Praxis des Storytelling reagiert genau
darauf, womit ich jetzt nicht sagen mdchte, dass man einfach zuriickgeht
und sich wieder Geschichten erzahlt, wie sie vorher erzdhlt wurden. Es
handelt sich in diesem Lichte um eine politisch-epistemologische Strategie,
die ich vollkommen plausibel finde. Kittsteiner steigt in sein Buch Out

177

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

of Control. Uber die Unverfiigbakeit des historischen Prozesses” mit Saskia
Sassen ein, die in den 1990er Jahren schreibt, dass wir dabei waren die
Kontrolle zu verlieren. Also sie spricht entlang von diversen Krisenerzah-
lungen iiber den Neoliberalismus, der sich nach 1989 weltweit noch einmal
so radikal durchsetzen wiirde und behauptet, dass die Globalisierungsge-
schichte aufler Kontrolle gerdt. Und Kittsteiner sagt zurecht: Was heif3t
hier, sie gerit aufSer Kontrolle? Die Geschichte war immer out of control,
wir haben uns nur die ganze Zeit Illusionen der Verfiigbarkeit hingegeben,
von der Geschichtsphilosophie bis zu anderen Konfigurationen der Gegen-
wart. Nennen wir sie die kybernetische Illusion. Um nach der Geschichte
Geschichte zu denken, ist es eine Moglichkeit, in die Richtung des Storytel-
ling zu gehen, das dabei aber immer auch schon eine epistemopolitische
Reaktion auf das unerbittliche Einbrechen von Unverfiigbaren (im Plural,
unavailables, im Englischen kann man das gut sagen) wére.

Katharina Block: Ich denke, diese Strategie hat auch eine wichtige post/
dekoloniale Dimension bezogen auf die epistemologische Relationierung
des westlichen Wissenschaftsverstandnisses. Im Grunde wird in letzterem
ja der Natur-Kultur-Dualismus der Moderne wiederholt, in der eine grofie
Natur und ganz viele Kulturen bestehen. Es gibt eine grofSe Wissenschaft
und ganz viele andere kleine Wissensformen, die aber nicht die gleiche
epistemische Giiltigkeit erlangen wie der eine Universalismus moderner
Wissenschaften. Und entsprechend ist die Strategie des Storytelling auch
in die post/dekoloniale Debatte aufgenommen worden, um einen Weg zu
finden, andere Episteme oder andere epistemologische Zuginge zu Welt auf
gleiche Weise wertzuschitzen. Es geht dabei nicht darum zu sagen "weg mit
der Wissenschaft’, sondern darum, auch andere Wissensformen epistemo-
logisch ernst zu nehmen, um von ihnen zu lernen, ohne sie einfach in die
moderne Wissenschaftslogik einzuspeisen. Im Sinne des Storytelling-Ge-
dankens geht es also darum, nicht die eine grofle Wissen(schaft)sgeschichte
zu erzahlen, bei der am Ende die Wahrheit herauskommt. Es geht ja gerade
nicht um das Relativieren, wobei am Ende nur der wissenschafts- und
technikgetriebene Fortschritt gewinnen kann. Und diesen Gedanken nutze
ich jetzt einfach mal als Einfallstor zur Technik hin.

Erich Horl: Eine Anmerkung, bevor ich dann die Technikfrage aufnehme:
Im Angesicht dieser Heimsuchungen durch das Un/Verfiigbare, die wir

7 Kittsteiner, Heinz-Dieter (2004). Out of Control. Uber die Unverfiigbarkeit des histori-
schen Prozesses. Berlin, Philo Verlag.

178

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

ja auf vielen verschiedenen Ebenen erleben - in Form von Stérungen, Dis-
ruptionen, Katastrophen, Latour hat auch von der ,monstrésen Rickkehr'
gesprochen — wire es absurd, in derselben Logik zu bleiben und wieder
durch Operationen der Verfiigbarmachung darauf zu reagieren. Die Frage
ist doch, wo und wie genau diese Logik selber unterbrochen werden kann.
Welche Strategien gibt es, die quer dazu liegen? Also es geht um die Frage,
wie man dieser verheerenden Dialektik des Un/Verfiigbaren entkommt.
Diese Frage stellt sich uns und das eben jenseits der ewig gleichen Antwort
der Verfiigbarmachung, die es ja gibt und die immer wieder von neuem
insistiert. Sehr viel — und das hat etwa auch Chakrabarty problematisiert
- was unter sustainability lauft (in nachster Nahe oder gar als Teil des neoli-
beralen Diskurses), bleibt im Rahmen einer Logik der Verfligharmachung.
Nachhaltigkeit wird genau in dem Maf3e in die grofie Politik aufgenommen,
in dem sie einen Anschluss an diese Logik erlaubt. Wenn sie das nicht tut,
wenn sie die Disruption des epistemisch-6konomischen Empires fordert,
dann ist sie nicht von Interesse, dann ist sie immer schon zu umstirzlerisch
und radikal, dann will sie eine zu grofle Transition oder Transformation.
Unter dem Titel Sustainability wird nur gekauft, was diese Logik des Ver-
fiigbarmachens wieder rejustiert und an die neuen Bedingungen anpasst.

Katharina Block: Erst einmal gehe ich mit Thren Ausfiihrungen zur Nach-
haltigkeit absolut d'accord. Gerade vor dem Hintergrund von Chakrabarty
und dem planetaren Denken féllt mir dazu aber noch etwas ein. Die Idee
der Nachhaltigkeit baut ja auf einer Logik auf, in der davon ausgegangen
wird, dass global ausreichend Ressourcen zur Verfiigung stehen wiirden,
die nachgehalten werden konnten. Schaut man sich nun aber die IPCC-Be-
richte an — und ich gehe jetzt davon aus, dass einige der Szenarien eine
hohe Wahrscheinlichkeit besitzen -, dann konnen wir mit dem Konzept
Nachhaltigkeit einfach nicht mehr viel anfangen, da es nicht mehr darum
geht, vorhandene Ressourcen mdoglichst lang nachzuhalten, sondern um
die Frage, wie die Bewohnbarkeit des Planeten als solche erhalten werden
kann. Wenn in weniger als zehn Jahren 1,5 Grad erreicht werden — und es
gibt bereits Einsichten dazu, was ein so geringfiigig scheinender Tempera-
turanstieg fiir die planetaren klimatischen Lebensbedingungen bedeutet -
dann kann es schlicht nicht mehr um die Frage des Nachhaltens von Etwas
gehen, sondern dann geht es (wie es das jetzt schon fiir sehr Viele tut)
ums Uberleben. Deshalb stimme ich Thnen zu, dass die Idee, der Begriff
und das Konzept sustainability wirklich tiberdacht werden sollten. Denn
in ihrem Namen wird auch darauf abgehoben, dass es einfach nur neue

179

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

technologische Losungen braucht, um iiber die Erhaltung der planetaren
Lebensbedingungen weiterhin verfiigen zu konnen. Das wire jetzt auch
noch einmal die Uberleitung zur Technik im Kontext des Un/Verfiigbaren.

Erich Horl: Ja, ich denke, dass das Konzept des Un/Verfiigbaren fiir die
Medien- und Technikphilosophie interessant ist, weil es genau am Kreu-
zungspunkt dieser Problematik angesiedelt ist, also an der Uberkreuzung
der Technik- und der Geschichtsfrage. Ich habe das bewusst so aufgebohrt:
Es geht hier aber nicht darum, dass zwingend von Heidegger her zu kom-
men wire, entscheidend ist vielmehr, dass die Technikfrage und durch
sie hindurch die Verfiigbarkeitsproblematik aufgeworfen wird und zugleich
die Geschichtsfrage, die mindestens in ihrer westlich-modernen Gestalt in
ihrem Innersten genau damit verkniipft ist. Aber wir miissen die Frage
genau in dieser Uberkreuzung weiter entfalten. Wie kénnen wir das tun?
Vielleicht {iber das kontrollgeschichtliche Momentum, das sich hier durch-
zieht und mit der Un/Verfiigbarkeitsfrage an zentraler Stelle verkniipft ist?
Oder einfach nur durch das Aufwerfen der Frage: Wo stehen wir heute in
dieser Un/Verfligbarkeitsproblematik, von woher genau wird sie aufgewor-
fen, was ist ihre prézise geschichtliche Gestalt? Zur Bestimmung beider
Fragen wiirde ich mindestens versuchsweise den Begriff der Environmenta-
litat ins Spiel bringen.

Katharina Block: Groflartig! Fiir mich war das ndmlich eine wirklich sehr
spannende Bewegung, von der Gouvernementalitit zur Environmentalitat
zu kommen. Das hat mir erméglicht auch noch einmal eine andere Per-
spektive in Foucaults Denken zu entdecken.

Erich Horl: Es geht hier um eine Art Entwicklungsdynamik, die im Gou-
vernementalitdtsproblem selbst noch einmal angelegt ist. Foucault deutet
sie in der Vorlesung zur neoliberalen Gouvernementalitdt lediglich an, es
handelt sich nur um eine kurze Passage in einem nicht vorgetragenen
Teil der Vorlesung.® Trotzdem ist die Uberlegung absolut symptomatisch,
denn Foucault hat auch schon nach unserer genaueren geschichtlichen Si-
tuierung und der Reichweite seiner eigenen Begriffsarbeit gefragt. Und mir
schien nun der Environmentalitatsbegriff als kritischer Grundbegriff einer

8 Vgl. Foucault, Michel (2004). Geschichte der Gouvernementalitit II: Die Geburt
der Biopolitik. Frankfurt/Main, Suhrkamp, 359-361; Horl, Erich (2021). Critique of
Environmentality: On the World-Wide Axiomatics of Environmentalitarian Time. In:
Erich Horl/Nelly Y. Pinkrah/Lotte Warnsholdt (Hg.). Critique and the Digital. Zurich,
Diaphanes, 109-145.

180

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

Diagnostik der technologischen Bedingung zu firmieren oder jedenfalls in
diese Richtung entwickelbar zu sein. Meine Voraussetzung ist dabei, dass
die zeitgendssische technologische Bedingung wesentlich durch sogenannte
umweltliche Medien charakterisiert ist, also Medien, die uns mit unserer
Umwelt verschalten und von daher Umweltlichkeit als solche auf radikale
Weise exponieren und zugleich auch operationalisieren. Die Stirke des
Begriffs war fiir mich jedenfalls, dass er sich durch das Verumweltlichungs-
problem, wie man es mit Foucault und auch tiber ihn hinaus entwickeln
kann, als Grundbegriff fiir eine Diagnostik der technologischen Bedingung
eignet. Und - das habe ich jetzt auch durch Ihre Einladung gelernt -, dass
im Herzen dieser Problematik auch letztlich wieder das Problem des Un/
Verfiigbaren herrscht. Lassen Sie mich das vielleicht kurz austithren und
mit einer Uberlegung zum Unterschied zwischen Gouvernementalitit und
Environmentalitit beginnen. Die Environmentalitit ist im Grunde eine
historische Prézisierung oder Weiterfithrung der Gouvernementalitétspro-
blematik, die damit stirker ausgreift. Wenn die Gouvernementalitit von
Anfang an, also seit dem 16. Jahrhundert, das Verhaltensproblem fokussiert
— also die Frage danach, wie man das Verhalten der Menschen steuern kann
- und dieses Problem stirker und stirker in den Vordergrund dringt, dann
betrifft die Environmentalitdt die umweltliche Steuerung von Verhalten. Es
handelt sich um eine Verhaltenssteuerung qua Experimentalisierung und
Technisierung von Umwelten. Das ist bei Foucault bereits angelegt, er fithrt
es aber nicht aus: iiber den Behaviorismus und dessen Experimentalisie-
rung von Umwelten und der Okonomie, die er ins Spiel bringt, deutet er
die Richtung, in die diese Entwicklung gehen konnte, Ende der 1970er Jah-
re bereits an. Heute kann man im starken Sinne von einer Verhaltenssteue-
rung, die durch algorithmische Umwelten moglich wird, sprechen. Der
Begriff der Environmentalitdt beschreibt damit eine absolut radikalisierte
Steuerungsidee, die die Kontrollgeschichte, die ich im engeren Sinne mit
James Beniger seit Ende des 19. Jahrhunderts ansetzen wiirde, auf einen
gewissen Kulminationspunkt treibt. Und in Bezug auf unsere Frage wiirde
ich sagen, dass die Problematik der Environmentalitit um die Zeitform
kreist: Der Vereinnahmungsapparat des Verhaltens, der damit verbunden
ist und im Zuge dessen Macht und Kapital umweltlich werden - das sagt
Foucault selbst so nicht, das habe ich aber in seiner Folge ausgearbeitet -
findet seinen Dreh- und Angelpunkt in der Implementierung von Zukuntft,
und zwar einer ganz bestimmten Vorstellung von Zukunft. Es handelt sich
um eine extrem zugerichtete Form von Zukunft, eine planbare, total opera-
tionale, automatische Zukunft. Das ist eine beschrinkte Zukunft, die gegen

181

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

das Kommende und das Mdgliche immunisiert ist — also gegen all das, was
emphatisch bei Derrida unter "a-venir" gefasst wird. Eine kanalisierte Zu-
kunft, kanalisiert in den Losungskorridoren, in denen uns die unentwegte
algorithmische (Re)korrelierung des Bestehenden halt. Wenn Sie so wollen,
wire das die Gegenstellung, die von verfiigbarer, machbarer und planbarer
Zukunft auf der einen Seite gebildet wird - das ist die Zukunft, die durch
Environmentalitat ihre Implementierung erfahrt; und auf der anderen Seite
vom Unverfiigbaren des kommenden Mdglichen. Es ist das unverfiigbar
Kommende und Mégliche, das Zeit gibt. Und wo es zum Verschwinden
gebracht wird, gibt es keine Gabe von Zeit mehr, nur noch die Zeit-Nahme.
Das Operationsfeld der environmentalen Macht ist die Zukunft, sie richtet
sich auf das, was sich ereignen kénnte, sie sucht die Zukunft verfiigbar
zu machen, ,die Mdglichen; wie man das auf Franzdsisch so schon sagen
kann - les possibles. Isabelle Stengers hat das zum Beispiel so genannt -
sie spricht von ,activer les possibles, von einer Pluralisierung und Diversi-
fizierung des Moglichen. (Das ist im Grunde die Fortfithrung dessen, was
Bataille, Nancy u.a. ,das Unmogliche® genannt haben.) Es geht jedenfalls
offenbar immer wieder nur darum, die Moglichen zu beschrinken, das
unverfiigbar Kommende und Méogliche auszutreiben, weil es eben nicht
steuerbar und somit bewirtschaftbar ist, oder mindestens gilt es, es zu
marginalisieren. Und Environmentalitdt ist als die jiingste Form der Gou-
vernementalitit iiber diese umweltliche Steuerung in ihrem Kern auf die
Beschriankung des unverfiighar Kommenden gerichtet. Was heifdt das kon-
kret? Das heifdt einfach, dass durch Big Data und die Beziehungslogiken,
die durch algorithmische Statistik — die nicht mehr vorhersagt (predict) wie
die alten Wahrscheinlichkeitskalkiile, sondern vorwegnimmt (preempt) —
bearbeitbar werden, die Méglichen auf spezifische Méglichkeitskorridore
verengt werden, die dann allein als sinnvoll gelten. Damit findet eine
Verfiigbarmachung von Zukunft statt, das heif3t, eine Beschrinkung von
Zukunft. Das unverfiighar Kommende wird restringiert. Das ist der Kern
der beschrinkten Okonomie der Environmentalitit.

Katharina Block: Dazu habe ich eine Nachfrage und einen Kommentar:
Einmal die Frage nach dem Unterschied zwischen Prognostik und Vorweg-
nahme und wie Sie diesen anlegen, das finde ich sehr spannend. Ich versu-
che selbst haufiger zu argumentieren, dass es - zumindest in den Sozialwis-
senschaften - natiirlich schon von Beginn an mit statistischen Erhebungen
auch die Mdglichkeit, etwas vorhersagen zu konnen, gab. Wissensproduk-
tion bestand aber doch auch zentral in einer retrospektiven Bezugnahme

182

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

auf die Vergangenheit und dem Versuch, daraus Erkenntnisse zu gewinnen.
Und ich wiirde jetzt argumentieren, dass eine Art Verschiebung dahin zu
beobachten ist, dass weniger von der Vergangenheit her Aussagen dariiber
getroffen werden konnen, wie sich Gesellschaften entfalten, sondern mit
einem stirkeren Bezug auf Zukunft dariiber spekuliert werden muss. Und
hier hétte ich jetzt von einer steigenden Ausrichtung auf Prognostik gespro-
chen, finde es aber sehr spannend, dass Sie hier nochmal einen Unterschied
zwischen Prognose und Vorwegnahme machen, und frage mich, ob an
dieser Stelle noch einmal eine qualitative Differenz auf der kategorialen
Ebene eingezogen werden kann. Und in Bezug auf diese Verschiebung der
Gouvernementalitit zur Environmentalitit folgende Uberlegung: Die Gou-
vernementalitit setzt ja immer noch am einzelnen Subjekt an und an dem,
was in modernen Gesellschaften als die moderne Institution des freien
Individuums bezeichnet werden kann. Ein Individuum, das sich und seine
Zukunft in einem bestimmten Sinne selbst und freiwillig gestaltet. Und die
Environmentalitéit verstehe ich nun so, dass sie eine Steuerungsform ist, die
auch ohne dieses freie Individuum funktioniert.

Erich Hoérl: Das ist auch so. Ja, das wiirde ich auch sagen, auf jeden Fall.

Katharina Block: Und das heifdt, dass es eigentlich im Zugriff auf uns
Individuen - als die wir uns ja verstehen — oder auf das autonome Subjekt
oder die Individualitit eine Differenz gibt. Bei der Gouvernementalitat
braucht es konzeptuell die normative Voraussetzung, etwas tun zu wollen,
dies fiir richtig zu befinden, danach zu handeln und die eigene offene
Zukunft zu gestalten. Bei der Environmentalitit hingegen habe ich eher
digitalisierbare Zugriffspunkte auf das Individuum und dieses Individuum
wird nun als eine Anzahl von bestimmten Merkmalen - etwas anderes
kann der Algorithmus ja auch nicht vereinnahmen - mandvriert.

Erich Hérl: Durch die Beziehungsgeflechte.
Katharina Block: Genau. Ich glaube, dass das ein wichtiger Unterschied ist.

Erich Horl: Das ist ein ganz entscheidender Unterschied. Das haben Sie
ohnehin gerade sehr gut beschrieben.

Katharina Block: Es ist auf jeden Fall noch einmal ganz wichtig zu be-
sprechen, was eigentlich der Kern dieser Verschiebung zwischen Gouverne-
mentalitit und Environmentalitét ist. In einem Artikel, den ich mit Sascha

183

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

Dickel zusammen geschrieben habe®, rekurrieren wir auf Sie in Bezug
auf die Environmentalitit. Es geht um die Frage, ob die entstehenden
sozio-technischen Entwicklungen eher eine Okologie der Subjekte als die
subjektive Autonomie forcieren und ob der damit verbundene potenzielle
Verlust des autonomen Subjekts zukiinftig noch als problematisch erfahren
oder aber deproblematisiert wird. Und hier kommt natirlich auch Ihr
Begriff der Okologisierung des Denkens ins Spiel.

Erich Hérl: Das ist auch ein guter Punkt, ja. Lassen Sie mich zunéchst
auf den Unterschied zwischen Prognostik und Vorwegnahme eingehen.
Ich wiirde tatsichlich sagen, dass es ein Ubergang von dem klassischen,
pradiktiven, vorhersagenden zu einem priaemptiven, vorausgreifenden und
zuvorkommenden, eben vorwegnehmenden Regime gibt. Die traditionelle
Statistik ist natiirlich Prognostik, sie trifft Vorhersagen auf der Grundlage
von Wahrscheinlichkeiten. Aber nun - und das ist jetzt keine Idee von mir,
sondern von Rouvroy, die sich die verschiedenen statistischen Verfahren
angeschaut hat —, wird unter Bedingungen dessen, was sie die algorithmi-
sche Gouvernementalitit nennt, nicht mehr auf die Vorhersage zukiinftigen
Verhaltens abgehoben. Es geht stattdessen nur noch um die Regulierung
von Potenzialitdten. Pradiktion wire also die klassische statistische Vorher-
sage, die auch in der frithen Kybernetik - sagen wir der Kybernetik erster
Ordnung - noch das Entscheidende war. Ein Beispiel wiére die Vorhersage
der zukiinftigen Position eines Flugzeugs aus der Modellierung des Flugver-
haltens eines Bomberpiloten, damit die automatische Flugabwehr darauf
entsprechend zielen kann - es war in der Tat ein Vorhersageproblem, das
am Beginn der Kybernetik steht. Aber der Prozess der Kybernetisierung
hat sich weg von dieser Art der Pradiktion und dem Wahrscheinlichen hin
zur Praemption und zum Moglichen verschoben. Das ist der entscheidende
Punkt. Die algorithmische Statistik arbeitet nicht mehr mit dem mittleren
Menschen oder so etwas, was fiir die Biopolitik zentral war, sondern fo-
kussiert nur noch Relationen. Fiir die Prdemption aber ist natiirlich die
extreme Geschwindigkeit der Rechenprozesse, die hier dahinter liegen,
notwendig. Fiir mich als Individuum gesprochen ist die Praemption ja eine
Berechnung, die so schnell geschieht, dass sie quasi schon in meinen Mog-
lichkeitsraum eingespeist wird und diesen definiert, bevor ich agiere. Es
geht hier, wenn man so will, um eine Hyperbeschleunigung. Wir befinden

9 Block, Katharina/Dickel, Sascha (2020). Jenseits der Autonomie: Die De/Problemati-
sierung des Subjekts in Zeiten der Digitalisierung. Behemoth 2020 (13/1), 109-131.
https://doi.org/10.6094/behemoth.2020.13.1.1040.

184

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.6094/behemoth.2020.13.1.1040
https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.6094/behemoth.2020.13.1.1040

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

uns im Bereich von Mikrotemporalitit, in der diese Prozesse stattfinden.
Und dadurch wird diese Vorwegnahme des Verhaltens maéglich. Verstehen
Sie, was ich meine?

Katharina Block: Ja. Zukunft wird durch Vorwegnahme im Grunde poten-
ziell geschlossen. Kommen wir aber noch zu einer anderen Uberlegung: So
wie ich die Entwicklung des Environmentalititsgedanken bei Thnen gelesen
habe, hat dieser generell mit einer bestimmten Vorstellung von Sinn zu
tun. Und eigentlich bin ich mir sicher, dass Sie im Haraway'schen Sinne
eine semiotisch-materielle Vorstellung vertreten, als lediglich eine rein ent-
materialisierte Vorstellung von Sinn. Trotzdem, und weil ich Sie von den
Texten, die ich kenne, primér nicht als Phdnomenologen wahrnehme, wiir-
de mich interessieren, inwiefern im Zusammenhang von Environmentalitat
und Technologisierung in Threm Denken eine Erfahrungsdimension des
Un/Verfligbaren eine Rolle spielt.

Erich Horl: Das ist eine super spannende Frage! Ich habe den Sinnbegriff
stark gemacht, ja, allerdings vor dem Hintergrund einer fundamentalen
Sinnverschiebung, die herausgearbeitet werden muss, um unsere Gegen-
wart zu verstehen. Die deutsche Medien- und Techniktheorie hat sich
wesentlich von einem bestimmten Punkt her und emphatisch als Auszug
aus der Hermeneutik ge- und auch selbst beschrieben. Einer meiner Lehrer,
Friedrich Kittler, hatte die Austreibung des Geistes aus den Geisteswissen-
schaften attestiert. Ende des Sinns, das war eine Kampfvokabel, die im
Windschatten von Turing und Shannon begeistert durchbuchstabiert wur-
de, sodass es iiberhaupt nicht mehr um Sinn im Sinne von ,Bedeutung’
ging, gehen konnte und gehen sollte. Es wurde sozusagen das Ende des
Sinns gefeiert und die Medien- und Techniktheorie - oder zumindest
ein bestimmter wichtiger Strang dieser Theorie — wurde darauf gebaut.
Ich selbst war an diesem Punkt immer schon mehr Philosoph. Denn
im Anschluss an Nancy kann ich nur sagen: es geht hier nicht um das
Ende des Sinns als solchem, sondern es wurde der Sinn des Sinns transfor-
miert. Was Kittler und andere fur das Ende des Sinns hielten, war nur
das Ende eines bestimmten Regimes von Sinn. Und dieses hat etwas mit
Teleologie und mit Représentation zu tun. Man kann dieses ganze Register
auffithren, wobei wir {ibrigens wieder bei der Geschichte sind. Geschichte
als Teleologie war immer auch mit einer teleologischen Vorstellung von
Sinn verbunden und hat diese ins Werk gesetzt. Und die Technik ist
gewissermaflen der Destrukteur dieser Konstellation, aber nur in einem

185

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

bestimmten Punkt. Sehr lange hat Technik instrumentell funktioniert, war
sie durch die Mittel-Zweck-Relation genau in einem teleologischen Sinne
und durch teleologischen Sinn schematisiert. Und technologische Sinnver-
schiebung heifSt, dass sich die Technik durch die Geschichte hindurch auch
nicht selbst gleichbleibt, sondern sinngeschichtlich in eine neue Position
einriickt. Und das 20. Jahrhundert scheint mir fur diese Transformation
absolut signifikant zu sein: mit der Kybernetik, der Computerisierung, den
Informationstechnologien im weitesten Sinne und schliellich der Maschi-
ne-Maschine-Kommunikation sprengt sich die zur Technologie gewordene
Technik selbst aus dieser Instrumentalitdt, Teleologie etc. heraus und wird
die Technik selbst zum Akteur der Austreibung dieses Sinns. Aber eben
nur dieses bestimmten Sinns im Sinne von Teleologie und Bedeutung.
Und dann ist die grofle Frage, was eigentlich an die Stelle dieses Sinns
tritt. Sie haben die materiell-semiotischen Praktiken schon genannt. Ich
habe eben die groflartige Dissertation von Belen Prado begutachtet zu
Machine Learning!®: Hier wird der Aufstieg der automatisierten musterba-
sierten Kultur, in der durch automatisierte mathematische Modelle Sinn
aus Erfahrungen extrahiert wird, als phase-shift der Sinnkultur herausgear-
beitet. Ich komme wieder auf das Un/Verfiigbare zuriick, genauer gesagt
auf die Fiigung und frage: welche Gefiige und Fiigungen (um an einen
anderen Sinnbegriff, die assemblage, anzuschlieflen) treten nun an diese
Stelle und wie verhalten sich diese zur Un/Verfiigbarkeitsproblematik? Und
da kann und muss man selbst an dem Punkt, an dem wir vorhin waren, bei
der Environmentalitdt und der algorithmischen Gouvernementalitdt, noch
einmal betonen, dass selbst die hier vorherrschenden Verdatungspraktiken
und, wenn Sie so wollen, die grofle Verdatung, nicht notgedrungen in
den Zuboff’schen Uberwachungskapitalismus fithren. Mein Freund Mark
Hansen beharrt zum Beispiel auf dem Begriff der Datenpotentialitit (da-
ta potentiality) und hat ihn, so wiirde ich sagen, sogar zum Dreh- und
Angelpunkt seines gesamten Denkens gemacht. Er fragt im Grunde, an
welchem Punkt gibt es eigentlich eine phdnomenologische Entschidigung
fiir die Aneignung, die durch die grofle Verdatung stattfindet? Und dabei
finde ich interessant, was er beziiglich der Verdatung, die auf der Ebene
der Empfindungen ansetzt, sagt — einer Ebene vor der Ebene der Sinnes-
daten, das, was man vor der Emotion, vor der schon geordneten Sinnes-
wahrnehmung als Affekt ansiedelt. Dieses Reich der Verdatung, das durch

10 Prado, Belen (In Veréffentlichung). Automated Patterns of Culture. Philosophy and
Machine Learning.

186

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

Sensoren, also technische Fiihler, méglich wird, stellt fiir ihn ein riesiges
Potenzial dar, wir kénnen damit ganz neue Gefiige bilden. Potentialitét
ist hier im Sinne einer Produktion von Mdglichem zu verstehen, ganz im
Sinne (mit Spinoza-Negri) eines sozialen Vermégens der Konstituierung
oder Einrichtung und jenseits oder entgegen der aktualistischen Ontologie
des Méglichen, die so lange den Kern der abendldndischen Rationalitat
ausmachte und in deren Rahmen das Mogliche immer nur beschrankt
von seiner Verwirklichung her und auf diese zu gedacht, immer der Form
seiner Aktualisierung untergeordnet wurde. In einem ganz banalen Sinne
kénnte man schon selbst bei so etwas wie Citizen Sensing davon sprechen,
dass das Operationen sind, die Sinngefiige von Kollektiven einrichten,
die es vorher nicht gab. Allgemein gesprochen: selbst dort, wo man die
hirteste algorithmische Gouvernementalitit oder den Uberwachungsstaat
vorfinden mochte, trifft man immer auch auf (gemeinschaftliche) Prakti-
ken, die konstitutiv mit diesen hochtechnologischen Verdatungsweisen und
mit Datenpraktiken zu tun haben (einerlei ob im Kontext von social Big
Data oder environmental Big Data) und nicht in die Desindividuation
tithren, sondern transindividuell wirken, dabei eben nicht in der Logik der
Verfiigbarkeit und des totalen Uberwachungskapitalismus aufgehen. Um
also noch einmal auf die technologische Sinnverschiebung zurtickzukom-
men und das abzuschlieflen, konnte dies eben der andere Sinn des Sinns
sein, der nach dem teleologischen Sinn moglich wird. Das hdngt an zentra-
ler Stelle mit dem Austritt der Technik aus diesem Reich der Teleologie
zusammen. Selbst Heidegger, von dem wir schon gesehen haben, wie sein
gesamter geschichtlicher Entwurf an der Un/Verfiigbarkeitsfrage hangt,
tangt seine Technikschrift genau damit an, dass Technik eben nicht mehr
instrumentell ist. Und dieses Nicht-Instrumentelle 6ffnet eine Potentialitit,
die in der Technologie liegt oder von ihr mit hervorgetrieben werden kann,
eigentlich das Un-Mogliche, das wir immer auch mitdenken miissen.

Katharina Block: Ja, das ist interessant. Die Frage wire dann, ob sich
im Bereich sozio-technischer Konstellationen das Instrumentalisierungs-
verhaltnis geradezu umdreht. War bislang die Technik das, was durch den
Menschen instrumentalisiert wurde, zeichne sich nun ab, dass der Mensch
durch die Technik instrumentalisiert werde. So klingt es zumindest biswei-
len im Diskurs. In unserer Terminologie gefragt: Dreht sich hier sozusagen
das Unverfligbarkeits-Verfiigbarkeits-Verhéltnis um? Die Frage ist also, wer
iber wen verfiigt. Ich glaube, dieser kritische und skeptische Impetus im
Diskurs riihrt von der Sorge her, durch Technik gesteuert zu werden und

187

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

dadurch den Status, autonomes Subjekt zu sein, zu verlieren. Hier wiirde
mich noch einmal aus Threr Perspektive interessieren, inwiefern eigentlich
die Notwendigkeit eines 6kologischen Denkens - das spielt ja letztendlich
auch direkt auf die Environmentalitat an — besteht, um aktuelle soziotech-
nische Konstellationen zu erfassen, denn das hatte m.E. auch viel mit der
Dynamik von Un/Verfiigbar-werden, Un/Verfiigbar-sein etc. zu tun. Was
gewinnen wir damit, wenn wir z.B. iiber das Anthropozén sprechen. Es gibt
verschiedene Ideen davon, was das Anthropozén sei. Peter Haft — den Sie
ja gut kennen - hat gesagt, dass wir hier eigentlich von einer Technosphere
sprechen miissen. Und die Technosphere von Haff ist gewissermaflen die
Ausfithrung des okologischen Denkens. Und zwar indem er sagt, dass
zu den planetaren Sphiren eine weitere hinzukommt, ndmlich die Techno-
sphére. Und deren Zusammenhang mit den anderen Sphéren kénne eben
nur in einem O6kologischen Denken erfasst werden, weil sie sich mit den
anderen Sphdren verwebt. Im Grunde ist es doch genau diese planetare
Dimension, die im Anthropozédndiskurs relevant wird. Diese Dimension
ist es, die sozusagen ,at stake® ist. Genau dies evoziert aber auch starke
Positionen, die sagen: "Wunderbar, jetzt konnen wir unser technologisches
Koénnen und Potenzial im Angesicht des Anthropozian nochmal forcieren.'

Erich Horl: Sie meinen Geoengineering und so etwas.

Katharina Block: Zum Beispiel. Es wiirde mich interessieren, wie das ei-
gentlich in Threm Denken {iber Technologie vorkommt und welche Posi-
tion Sie zur Anthropozidndebatte haben, die zumindest in meinen Augen
viel mit dem Verhiltnis von Verfiigen-kénnen und Unverfiigbar-sein zu tun
hat.

Erich Horl: Tatsachlich erleben wir gerade in den letzten Jahren eine re-
gelrechte Durchsetzung des Geoengineering. Ehrlich gesagt habe ich das
urspriinglich unterschitzt, ich hielt das fiir eine Radikalposition, die sich
erledigen wird, muss aber jetzt erkennen, dass eigentlich alles in diese Rich-
tung lauft, weil die kapitalistischen Gesellschaften, obwohl sie unentwegt
mit Wandel befasst sind und ein regelrechter Imperativ des Wandels ihre
Selbstbeschreibungen dominiert, offenbar nur beschrankt transformations-
fahig sind. Das verweist aus meiner Sicht auf die Problematik der Disrupti-
on, die mich in meinem neuen Projekt beschiftigt. Erlauben Sie mir kurz
auszuholen - ich komme dann auf das Geoengineering zuriick. Mich inter-
essiert die Logik des Bruchhaften, der Umstand, dass Gesellschaften seit
ein paar Jahrzehnten und zunehmend ihre Reproduktionslogik im Grunde

188

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

auf radikale Bruchhaftigkeit umstellen und aus dieser Immanenz auch gar
nicht mehr herauskommen. Gesellschaften und auch Individuen verstehen
zunehmend ihre Gegenwart und ihre Handlungsmoglichkeit als disruptiv
im vielfachen Sinn. Sie nehmen sich selbst und ihre Umwelt als bruchhaft
war und sie imaginieren und realisieren ihre Handlungs- und Reaktions-
weisen zunehmend im Modus des Bruchs. Also mehr und mehr mit Brii-
chen konfrontiert ist ihre Form der Antwort selber als radikal bruchhaft
charakterisiert. Es geht hier um den Bruch ohne Authebung, ohne Revolu-
tion, ohne Fortschritt und diese reine Immanenz des Bruchhaften in der
Logik der Weltbildung. Diese Form der Bruchhaftigkeit ist vorherrschend
geworden: sie dominiert und organisiert die sozio-historische Erfahrung
globalisierter Gesellschaften. Dabei ist die sozio-historische Erfahrung von
Disruptivitit selber, obwohl sie ein globales Phdnomen ist, ohne Zweifel
radikal situiert und es gibt hier eine verstérende Ungleichheit darin, wie
Disruption erfahren wird. Und wir sind hier ohne Zweifel auch mit For-
men der Disruption konfrontiert, die nicht hegemonial sind. Nennen wir
sie die heterodoxen oder minoritiren Disruptionen. Denn es gibt viele —
insbesondere im sog. Globalen Siidden - die sagen, dass es klar ist, dass
man disruptionieren muss — und zwar das Regime der Disruption selbst.
Denn es wird zwar permanent und heillos unterbrochen, dies ist im eben
genannten Sinne zur Signatur der kapitalistischen Operations- und Organi-
sationsweise geworden, die wir als Globalisierung kennen. Dabei bleiben
aber genau die groflen Mythen der Moderne wie Rassismus, Sexismus
etc., die in diese hegemoniale Disruptionslogik tief eingeschrieben sind,
unangetastet, ja sie werden sogar noch einmal weiter verscharft und wir
miissen diese ganze Logik selbst unterbrechen. Das ist die tiefe Ambivalenz
der Disruption. Disruption war und ist so gesehen immer auch ein Tool der
Gefahrdeten, Verletzbaren und Prekiren, bevor sie eine hegemoniale Ope-
ration des disruptiven Kapitalismus ist. Uberdies heben auch avanciertere
Transitionsforscher darauf ab, dass wir eigentlich eine grofie Disruption
brauchen. Die radikalere Fraktion der Nachhaltigkeitsforschung ist ohne
Zweifel disruptiv gestimmt - das reicht vom Bruch mit der epistemischen
Vorherrschaft des Globalen Nordens bis hin zum Bruch mit Verhaltens-,
Konsum-, Lebens-, und Organisationsweisen. Das ist wieder gegen die
hegemonial gewordene Disruption gesprochen, die sicherlich eine breite
Genealogie und viele Urspriinge hat, die aufgearbeitet werden miissen. Dis-
ruptive Innovation - eine der prominenten jiingeren Quellen der histori-
schen Semantik der Disruption - ist eigentlich nur eine Innovation, bei der
im Grunde reorganisiert, radikalisiert und prekarisiert, mehr Kapitalismus

189

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

implementiert wird, wie Adrian Daub einmal die Disruptionslogik des
Silicon Valley zugespitzt hat. Und die Logik des Geoengineering passt per-
fekt in diese hegemoniale Figuration von Disruptivitat hinein, ist vielleicht
sogar eine von deren wesentlichen Verkdrperungen.

Ich wiirde vor diesem Hintergrund fragen, was eigentlich die Logik des
Anthropozin ist, mit deren Effekten wir dramatischerweise konfrontiert
sind. Ich bezieh mich hier auf die Schriften von Gérard Granel, die ich
vor ein paar Jahren herausgegeben habe, ein franzdsischer Philosoph, der
gleichermafien Heideggerianer und Marxist gewesen ist, wobei er sich im
Grunde von der einen in die andere Richtung entwickelt, dabei Technik
und Kapital gewissermafien mit einem Bindestrich zusammengefiihrt hat.
Heidegger hat die Verfiigbarkeitsproblematik immer nur auf die Technisie-
rungsbewegung hin gedacht. Granel aber verschlingt Technik und Kapital
miteinander, sie sind zwei Akteure einer Bewegung, die die Moderne aus-
macht und die er die Verunendlichungsbewegung nennt. Er nimmt die
Mathesis Universalis von Descartes und sagt, dass die Mathesis Universalis
nicht einfach den Beginn einer Mathematisierungsbewegung (Prozess der
Arithmetisierung etc.) markiert, wie das Husserl gedacht hat, sondern der
hier stattfindende Ubergang in die Unendlichkeitsmathematik insbesonde-
re ontologisch hoch relevant ist; Ubergangsbewegung, die ja fiir Husserl —
apropos ,gefahrliche Sinnverschiebung; von der Husserl selbst sprach - ab-
solut zentral war als eine Bewegung, die sinnzerstérend, sinnzertriimmernd
und -zersetzend etc. ist und hier als Modernisierungsbewegung, die von
der Technik implementiert wird, einsteht. Die Mathesis Universalis wurde
nun nach Granel durch zwei Akteure in alle Bereiche des modernen Le-
bens hineingetrieben und er nennt das die Verunendlichungsbewegung, die
durch Technik und Kapital in ihrer Verschrankung gleichermafien vorange-
bracht wird und schliefllich das moderne Sein durchdringt. Vor unserem
Hintergrund heif3t das jedenfalls, dass die radikale Verfiigbarkeitsproblema-
tik der Moderne genau mit dieser Verunendlichungsbewegung verbunden
ist. Verfiigbarmachen geschieht sozusagen in dieser und qua Logik der
Unendlichkeit. Das heifit aber auch umgekehrt, dass wenn wir aus dieser
destruktiven Logik herauswollen, wir Formen des Endlich-Seins und des
Endlichkeitsdenkens ausarbeiten miissen. Und genau hier wiirde ich den
Priifstein setzen, wenn ich mir Gedanken iiber Technologien, Weisen des
Zusammenseins, Lebensformen mache, die auf die anthropozéne Situation
reagieren und darauf antworten. An welchem Punkt findet eigentlich die
Unterbrechung der selber am Ende disruptiv verfahrenden Unendlichkeits-
logik statt und an welchem Punkt kann ich sagen, dass es sich um ein

190

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

Endlichkeitsdenken handelt, dass wir es mit einer Lebensform der Endlich-
keit zu tun haben? Hier miissen wir ansetzen. Und Geoengineering ist
ganz Klar ein Versuch, die disruptive Unendlichkeitslogik immer weiter vor-
anzutreiben. Verstehen Sie mich nicht falsch: Technologie muss bei weitem
nicht Verunendlichung heifien. Es geht hier insbesondere auch um dieses
Zusammenwirken mit dem Kapital. Das jedenfalls fand und finde ich an
Granel so interessant, dass er das radikal verschrankt und nie das eine ohne
das andere gedacht hat. Leider ist das alles trotz meiner Herausgabe, die
in deutscher Ubersetzung eine Gedankenbewegung durch allerlei fragmen-
tiertes Material hindurch rekonstruiert, die im franzdsischen Original so als
Buch gar nicht vorliegt, weitgehend unrezipiert geblieben.

Katharina Block: Das Endlichkeitsdenken zielt ja auch noch einmal auf das
Skologische Denken ab und meint ja auch nicht nur Mensch und Technik,
sondern eben auch andere Lebewesen. Chakrabarty hat bezogen auf die
Endlichkeit einen interessanten Gedanken formuliert, der die Indifferenz
des Planeten gegeniiber der menschlichen Spezies betont. Und diesen In-
differenzgedanken, der die Endlichkeit der menschlichen Spezies enthilt,
hélt das moderne Subjekt kaum aus. Wenn ich die Vertreter:innen der
Environmental Humanities - also aus der Ecke von Haraway, Tsing etc.
- richtig verstehe, geht es ihnen gerade darum, die existenziellen planeta-
ren Abhéngigkeitszusammenhange sichtbar zu machen und ontologisch zu
begriinden. Wenn wir z.B. nicht aufthéren, die Korallen, die Moore, die
Wilder etc. zu zerstoren, wird eine Entwicklung in Gang gesetzt, die die
21% Sauerstoff, die die Bewohnbarkeit des Planeten fur uns und andere
Lebewesen sichern, aufs Spiel setzt. Und zumindest ich verstehe diese Form
der Okologisierung des Denkens auch immer so: Dass, wenn man eine
andere Ontologie, eine andere Rationalitdt schaffen mochte als die, die uns
ins Anthropozin hineingefiihrt hat, wir mehr in diesen Abhéngigkeitsver-
héltnissen in Form 6kologischer Verhiltnisse zu denken anfangen miissen.
Denn egal, wieviel Technologie wir entwickeln, wenn die 21% Sauerstoff
nicht mehr gegeben sind, ist Leben nur noch eine Frage des Uberlebens.
Und jetzt konnen die Technizisten — ganz im Sinne der Natur/Kultur-Tren-
nung - natiirlich immer noch sagen, dass wir uns dann eben eine Kuppel
bauen...

Erich Horl: Oder zum Mars fliegen, wie die grofSen Disruptoren a la Musk,
Thiel und Trump meinen.

191

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

Katharina Block: Genau. Aber spitestens jetzt ist der Punkt erreicht, an
dem die Normativitit reinkommt und das rein ontologische Denken &kolo-
gischer Zusammenhinge verlassen wird: Was kann oder soll man in dieser
Hinsicht wollen? Da wiirde mich interessieren, was fiir Sie normativ gese-
hen eine wichtige Position im Rahmen der Okologisierung des Denkens ist.

Erich Hérl: Grundsitzlich finde ich es problematisch oder mindestens her-
ausfordernd, wenn wir sagen, dass wir jetzt offensiv an anderen, neuen
Ontologien arbeiten. Ganz einfach weil es ja eben so ist, dass Ontologien
irgendwie geschichtlich da sind und man sie immer nur rekonstruiert.
Ontologien werden ja nicht erlassen. Ontologien zeichnen sich in Praktiken
und Institutionen, in Denkweisen und Wissensformen etc. ab. Wir destil-
lieren quasi Ontologien, aber kénnen nicht iiber sie verfiigen. Ubrigens
gibt es gerade an diesem Punkt immer auch eine gewisse Polemik: Fiir
die historischen Materialisten oder auch die historischen Epistemologen
ist Ontologie insgesamt ein sehr problematischer Begriff, denn Ontologie
gilt per se als statisch, stabil, immer feststehend, wer auf der ontologischen
Ebene argumentiert, fliecht gewissermaflen aus der Geschichte. Ontologie
firmiert hier quasi als ein reaktiondres Projekt. Ich denke, gegen diese
Sichtweise muss man angehen, sie verkennt vollig den Einsatz der ontolo-
gischen Frage. Wie es historische Epistemologien gibt, gibt es natiirlich
auch historische Ontologien. Historische Epistemologen analysieren expe-
rimentelle Praktiken, Weisen der Wissensproduktion - ich denke jetzt
an Bachelard, Canguilhem oder Rheinberger - und sie destillieren aus
diesen Verfahren gewissermaflen die historisch-epistemologische Verfasst-
heit. Aber wie machen wir das eigentlich, wenn wir uns {iber Ontologie
oder Ontologien als historische Entititen Gedanken machen? Wir sind
historisch in eine grofle Distanz zur Ontologie eingetreten. Wir sehen eine
oder mehrere grofle, Giberlieferte westliche Ontologien, wo wir sagen, dass
wir hier etwas unterbrechen miissen. Wenn es ein epistemic empire gibt,
das unterbrochen werden muss, weil es kolonialistisch ist, dann hat dies
immer eine epistemologische und ontologische Dimension! Das miissen
wir durchbuchstabieren. Und das konnen wir nicht zuletzt dank, aber
auch trotz Heidegger, der diese Distanz in diesem Mafle freilich nicht
hatte und immer nur von anderen Anfingen trdumte, die natiirlich auch
westlich waren (mit gelegentlichen ferndstlichen Resonanzen). Aber er hat
immerhin gesehen, dass in historisch-ontologische Konstellationen immer
und wesentlich Un/Verfiigbarkeitslogiken eingeschrieben sind. Und das
ist entscheidend und interessant. Wenn es heute darum geht, sich von

192

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

hegemonialen Ontologien in Richtung relationaler heterodoxer Ontologien
zu distanzieren, gilt es zugleich zu fragen, was wir da eigentlich einspeisen
- von woher nehmen wir diese anderen Ontologien eigentlich? Kénnen wir
- noch einmal dieser Punkt — {iber diese verfiigen? Anna Tsing finde ich
so interessant, weil sie durch ihre ethnologische Arbeit genau an diesem
Punkt operiert. Sie iiberlegt sich nicht am Reif3brett, sondern destilliert aus
dieser Arbeit heraus, wie alternative Ontologien aussehen konnen. Und das
bewundere ich auch. Sie importiert nicht einfach sagen wir animistische
Ontologien, ruft nicht einfach nicht-westliche Ontologien an.

Katharina Block: Wie Descola zum Beispiel.

Erich Horl: Oder Latour. Ja. Aber ich finde es eigentlich plausibler zu sagen:
"Living in the ruins of capitalism'’, was spielt sich da eigentlich ab, was heift
das, wie operieren die Menschen zusammen mit anderen Akteuren und
was kann ich hier an historisch-ontologischen Gehalten lesen - das finde
ich groflartig und weitreichend.

Katharina Block: Ja, das finde ich auch sehr spannend.

Erich Horl: Es hat eine Intensitit der Beschaftigung mit dem Problem,
die schon wirklich atemberaubend ist. Und ich finde diese Vorgehensweise
total iiberzeugend. Bis jetzt habe ich die eigentliche Frage erfolgreich um-
schifft (lacht). Also zur Normativitat zuriick, wonach Sie fragten: Wo ge-
winnen wir zumindest die Anhaltspunkte fiir ein kologisches Denken, das
ein anderes Denken wire? Darauf will ich hinaus. Welche Praktiken sind
es, die aus sich heraus Normativititen erzeugen? Koénnen wir diese einfach
erfinden? Diese miissen ja einerseits entwickelt werden, sind nicht immer
schon da und zugleich muss ich sie in ihrer Gefiigehaftigkeit verstehen,
um sie als dkologische Praktiken im Sinne eines 6kologischen Denkens
lesen zu konnen. Was beobachten wir da oder wie konnen wir das ins
Werk setzen? Wir lehnen uns ja nicht nur zuriick und kénnen nicht nur
beschreiben, das war auch eine Zeit lang so, weil man Angst vor jeder Form
von Normativitdt hatte. Aber wir sind vermutlich schon in eine historische
Phase eingetreten, wo wir uns das nicht mehr leisten kénnen. Darauf wol-
len Sie hinaus, nicht? Guattari hat einmal, in Chaosmosis, gesagt, dass uns
alle Kompasse — 6konomische, soziale, politische, moralische, traditionelle
- abhanden gekommen wéiren und dass es geboten sei, neue Wertachsen
zu schmieden, neue Finalititen, die unsere Beziehungen und produktiven
Aktivititen orientieren. Er hat diese eine Okologie des Virtuellen genannt.

193

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

Katharina Block: Mich interessiert im Grunde Folgendes: Was passiert,
wenn ich das Anthropozin nicht als eine rein naturwissenschaftliche Idee
verstehe, d.h. als eine rein beschreibende Kategorie, z.B. als geochronologi-
sche Epoche. Denn als diese Idee in die kultur-, geistes- und sozialwissen-
schaftlichen Diskussionen aufgenommen wurde, entstand ein hoch norma-
tiver Diskurs. Nehmen wir ,Facing Gaia“ von Latour - als dem einen gro-
3en Soziologen, der sich ganz aktiv an der Anthropoziandebatte beteiligt hat
- und natiirlich die bereits erwdhnten Vertreter:innen der Environmental
Humanities und noch einige mehr. Bei diesen geht es ja ganz klar darum,
dass wir authoren miissen, in der modernen Ontologie zu denken, zu leben,
zu sein. Und die Aufgabe haben, neue Ontologien zu entwickeln.

Erich Horl: Das ist auch eine radikale Disruptionsphantasie.

Katharina Block: Genau! Weil sonst — und das wird bei Haraway besonders
deutlich - ein gutes Leben und Sterben fiir die meisten Lebewesen nicht
mehr moglich sein wird. Und hier finde ich besonders wichtig, dass sie
nicht nur vom guten Leben spricht — wie es etwa in der kritischen Theorie
blich ist. Natiirlich geht es auch ums Sterben. Wenn man in 6kologischen
Zusammenhingen denkt, geht es auch ums Sterben und nicht mehr nur
ums Leben. Daher ist meine Frage, ob Sie dabei irgendwie mitgehen wiir-
den, zu sagen: Um iiberhaupt noch eine Chance zu haben, die Anthropo-
zén genannte Situation irgendwie bearbeiten zu kénnen - ich wiirde nicht
von auflosen sprechen, das konnen wir nicht mehr -, um ein gutes Leben
und Sterben fiir Mehr-als-Menschen zu ermdglichen, sollten wir diese
Rationalitit verlassen und in die Okologisierung des Denkens eintreten.
Alternativ kdnnten wir natiirlich durchaus auch einfach so weitermachen.

Erich Horl: Ich glaube, dass das nicht geht: so weitermachen, wie sie sagen.
Dariiber denke ich viel nach, welche Form von Leben man selbst fiihrt, in
welchem Land und wie man lebt — was ist an Verdnderungsmaglichkeiten
fiir viele Menschen iiberhaupt denkbar oder gerade eben nicht denkbar
etc.? Und letztlich kann man doch nur ernsthaft sagen, dass einzig eine
radikale Veranderung iiberhaupt als Moglichkeit zur Debatte steht. Alles
andere stellt eigentlich gar keine Mdglichkeit dar, sondern das Ende aller
Maoglichkeiten.

Katharina Block: Damit kommen wir wieder zum Disruptionsgedanken.
Jetzt haben Sie als Philosoph die Disruption als grundlegenden Begriff
ins Spiel gebracht und mich interessiert, ob wir als Soziolog:innen davon

194

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

auch sozialtheoretisch etwas lernen kdnnen. Die soziologischen Sozialtheo-
rien sind bekanntermaflen multiparadigmatisch ausdifferenziert: Da gibt
es auf der einen Seite des Spektrums die Rational-Choice Theorien, die
explizit auf der klassischen Evolutionstheorie aufbauen und noch immer
die Nutzenmaximierung als grundlegende anthropologische Pramisse set-
zen. Diese Soziologie kennt z.B. nur menschliche Akteure. Auf der anderen
Seite haben wir Latour, der nur mehr-als-menschliche Aktanten kennt. Bei
Latour ist allerdings eher das Verbindende zentral und nicht so sehr das
Disruptive. Und dieser Disruptionsgedanke bringt ja jetzt auch nochmal
so eine Idee der Diskontinuitdt mit rein. Man konnte von einer kontinuier-
lichen Diskontinuitdt sprechen.

Erich Horl: Genau, das ist eine Formulierung, die ich auch sehr gerne
benutze: die disruptive Bedingung ist die Kontinuitat des Diskontinuierli-
chen.

Katharina Block: Und genau diese Diskontinuitét ist m.E. auch spannend
fir die Sozialtheorie. In Sozialtheorien finden wir meistens ein ontolo-
gisches Moment des Unverfiigbaren - z.B. doppelte Kontingenz, Unent-
scheidbarkeit oder Verschiebung - als Ausgangspunkt sozialer Ordnungs-
bildung. Ordnungsbildung ist dann eigentlich der stetige Versuch, dieses
Unverfiigbare zu {iberwinden, im Sinne eines Verfiigbarmachens von Welt.
Und ich fdnde es nun spannend, einmal zu iiberlegen, was die theoretische
Soziologie von dieser Beobachtung, dass wir radikal mit dem Unverfiigba-
ren konfrontiert werden, mitnehmen kann: Wie kann es etwa nicht darum
gehen, vom Unverfiigbaren auszugehen, um dann Verfiigbarkeit - also die
soziale Ordnung - herzustellen, sondern wie kann man das Unverfiigbare
so einbinden, dass es erhalten bleibt und als konstitutiv, nicht nur zu Be-
ginn, sondern im Sinne eines Kontinuierlichen, theoretisiert werden kann.
Das fande ich sehr spannend.

Erich Hoérl: Das ist ein guter Punkt, ja.

Katharina Block: Die Frage ist also: Ob wir nicht eine Form der Anerken-
nung des Unverfiigbaren etablieren oder praktizieren sollten, d.h. auch
epistemologisch, in unsere Wissensformen, in unsere Denkstrukturen iiber-
setzen und integrieren sollten: Haben wir nicht einen Moment erreicht,
an dem deutlich wird, dass das Narrativ vom Verfiigbarmachen-Konnen
nicht mehr hinreichend ist und wir entsprechend Formen des Denkens

195

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

finden miissen, um dieses Unverfiigbarwerden von Welt als Normalitit mit
verarbeiten zu konnen. Welche anderen Narrative konnte es dafiir geben?

Erich Horl: Zum Beispiel Philipp Staab mit seiner Adaptationssoziologie.
Das ist ein Versuch der Umwertung von Anpassung, weil das ein kritisch-
theoretisch immer duflert schlecht beleumundeter Begriff war. Und Staab
versucht, die Durchsetzung der Anpassungsidee zu beobachten, wobei das
im Zuge der Studie zunehmend normativ gerdt. Am Anfang hat er noch
eine gewisse Distanz, die er zur Beobachtung braucht, am Ende fordert
er selbst die Umstellung hin zu einer Logik der Anpassung, die wir unter
anthropozdnen Bedingungen gar nicht mehr verhindern kénnten. Er sieht
das zumindest als einen moglichen Ausweg. Warum sage ich das jetzt? Weil
das eben eine Moglichkeit ist, mit dieser vielfaltigen Wiederkehr des Un-
verfiigbaren, oder der Nichtabweisbarkeit des Unverfiigbaren, sozialtheore-
tisch umzugehen. Das wire eine Art amor fati: Weisen der Anpassung
zu entwickeln, die mit Unverfiigbarkeiten umgehen, das gesellschaftliche
Leben wesentlich von daher zu denken beginnen. Aber was hat das fiir
Implikationen? Reden wir hiermit einer Regierungsweise der Adaptation
das Wort, die uns in eine destruktive Anpassungslogik hineinzwingt und
die wir lediglich sozialtheoretisch iiberh6hen? Oder ist das eine echte Mdg-
lichkeit, in den kapitalistischen Ruinen zu leben und zu sterben? Aber wire
das - mit Derrida gesprochen - mehr als Uberleben, ein Uber-Leben, um
das es doch eigentlich gehen miisste?

Mir schwebt daher die ganze Zeit ein anderer Begriff vor um das Problem,
das sie benennen, noch einmal von einer anderen Seite her zu beleuch-
ten. Bernard Stiegler hat den Begriff der ,Adoption; der Aufnahme, stark
gemacht. Gesellschaften als Adoptionsgemeinschaften. Er hat sich dabei
bewusst gegen Adaptation gerichtet. Er war an dieser Stelle sicherlich
Antikybernetiker, wenn sie so wollen und Adaptation war fir ihn ein
kybernetischer Schliisselbegriff. Mindestens die Kybernetik erster Ordnung
- Stichwort adaptive behavior - ist ja komplett dominiert von diesem
Begriff und eine Theorie adaptiver Systeme. Stiegler hat eine weitreichende
Theorie der Suspension ausgearbeitet, in der die Kritik der Adaptation eine
zentrale Rolle spielt und dariiber habe ich in den letzten Jahren einiges
geschrieben, alles gerade erst in Verdffentlichung. Sein Schliisselbegriff in
diesem Zusammenhang lautet: double redoublement épokhal — doppelte
epochale Verdopplung. Es gibt dabei eine vorherrschende Konstellation
von giiltigen Programmen auf allen gesellschaftlichen Ebenen: Verhaltens-
programme, institutionelle Programme, religidse, spirituelle, kiinstlerische,

196

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Die Disruptivitdt der Spétmoderne: Figurationen des Un/Verfiigbaren

politische, wissenschaftliche Stile, soziale Organisationsweisen, rechtliche
Ordnungen, padagogische Programme etc. - Programm hier also in einem
ganz breiten Sinn gedacht -, die in ihrer Gesamtheit jeweils eine Gesell-
schaft konstituieren. Und diese Programme basieren immer auch auf be-
stimmten Technologien oder sind bereits eine Antwort darauf, emergieren
daraus. Es gibt technologische Schocks - und Stiegler fangt hier schon
im Neolithikum oder sogar beim Faustkeil an, diese Schocks haben teils
eine gewaltige zeitliche Dauer, das interessiert mich aber gar nicht, es
geht erstmal nur um die Logik - es gibt also technologische Schocks,
er nennt das als Phdnomenologe objektive épokhe, die jeder subjektiven
épokhé vorhergehen und diese heben jeweils qua Exteriorisierungsschiiben
eine Epoche aus ihren programmatischen Angeln. Das entscheidende ist
die epochale Verdoppelung, die méoglich sein und gelingen muss: Die tech-
nischen Schocks, die vorhandene Programme aussetzen, miissen in neue
Programmatiken iibersetzt, neue Programme miissen eingesetzt werden.
Gelingt dies, entsteht eine neue Epochalitit. Wo aber die blofle Aussetzung
dominiert, keine Ubersetzung und Einsetzung mehr gelingt, die technolo-
gischen Schocks ohne programmatische Antwort bleiben, sind wir laut
Stiegler in der Disruption. Und das ist fiir ihn gegenwirtig der Fall und
von diesem Fall her ist die ganze Theorie formuliert: Fiir Stiegler sind die
digitalen Technologien durch ihre Kurzschliisse, durch ihre Zerstérung von
tiberliefertem Wissen und allen méglichen Wissensformen, von Bildung
etc., Akteure, die radikal unterbrechen, aber die - nach der ersten, der
technologischen Zeit der Unterbrechung - die zweite Zeit der programma-
tischen gesellschaftlichen Adoption der neuen Technologien, eine Zeit der
Sorge und des Heilens der technologischen Schocks, unterminieren. Es
handelt sich dann um insgesamt sorg- und heillose Gesellschaften, die in
der Disruption sind, in der epochenlosen Epoche, in der Nicht-Epoche.
Und das ist ihre historische Signatur. Das ist natiirlich brutal deprimierend.
Bei Stiegler kommt es jedenfalls nicht auf Adaptation an, sondern auf Ad-
option, fiir ihn sind Gesellschaften wesentlich dadurch ausgezeichnet, diese
neue Konstellation in sich aufzunehmen, das ist die Adoption, die immer
programmatisch sein muss und einen Uberschuss zur bloffen Anpassung
markiert. Und daran, an der Wiederherstellung der Adoptionsféhigkeit,
miissen wir theoretisch-praktisch arbeiten. Die disruptive Bedingung, von
der ich spreche, erweitert diesen Blick Stieglers, will dieser engen Kopplung
von Technologien und Programmen als grofiem evolutionédren Treiber ein
Stiick weit entkommen und zielt dabei auf eine breite Entfaltung unserer
eigentiimlichen geschichtlichen Kondition, die auch heterodoxe Weisen der

197

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Interview mit Erich Horl, gefiihrt von Katharina Block

Disruptionen beinhalten und ein Stiick weit das Apriori des Technischen
hinter sich lassen muss. Stieglers melancholisches, um nicht zu sagen de-
pressives Denken der Suspension wire hier ein Stiick weit selbst Symptom.
In ihm schreibt sich gewissermaflen die zeitgendssische Unterbrechungslo-
gik als philosophischer Entwurf aus. Und um nun auf ihre Frage zuriick-
zukommen: Was heiflt es eigentlich, als Gesellschaft Unverfiigbares zu
adoptieren, also sie in die eigenen Programmatiken aufzunehmen, die ja
von Handlungsprogrammatiken, Padagogiken, Wissensweisen bis hin zu
institutionellen Ordnungen reichen? Hier wird es spannend und hier kon-
nen wir wahrscheinlich auch wiederum viel von Ethnolog:innen lernen.
Denn Ethnolog:innen untersuchen ja permanent Gesellschaften, die nichts
anderes tun als mit diesem Unverfiigbaren umzugehen.

Katharina Block: Aber zugleich mit einer ganz anderen Akzeptanzrate. Das
ist der Unterschied zu modernen Gesellschaften.

Erich Horl: Das meine ich! Genau! Das heif$t nicht, sie immer schon zu
bewiltigen, das heif3t nicht sie verfiigbar machen zu wollen.

Katharina Block: Ja, genau. Es geht um das Stehenlassen.
Erich Horl: Es geht um Weisen des Adoptierens von Unverfiigbarem.
Katharina Block: Ja, adoptieren ist ein guter Begriff.

Erich Horl: Eigentlich geht es doch darum zu fragen, wie man es schafft mit
dem Unverfiigbaren umzugehen, ohne es durchzustreichen, umzukehren,
verfiigbar zu machen. Was wiirde das fiir eine Gesellschaft in der Spatmo-
derne heiflen?

Katharina Block: Genau. Das ist im Grunde genommen genau die Frage,
um die es mir geht.

Erich Horl: Ich tibersetzte mir eigentlich die ganze Zeit Ihre Frage.

Katharina Block: Und wenn ich jetzt Thre letzten Ausfithrungen fiir mich
noch einmal iibersetze, dann komme ich zu folgendem Schluss: Wir brau-
chen Sozialtheorien, die nicht adaptiv denken, sondern adoptiv. Das finde
ich inspirierend, auch das Wortspiel. Herr Horl, ich danke Thnen fiir das
Gesprach.

Erich Horl: Ich danke Thnen!

198

am 20.01.2026, 03:19:t


https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

