
Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/
Verfügbaren

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

Katharina Block: Herr Hörl, ich freue mich, dass wir zusammengekommen 
sind, um im Kontext des DFG-Netzwerkes ‚Soziologie des Un/Verfügba­
ren‘ darüber zu sprechen, auf welche Weise die spätmoderne Situation 
analysierbar ist. Das Netzwerk geht, wie Sie wissen, von der Beobachtung 
aus, dass spätmoderne Subjekte in vielen gesellschaftlichen Bereichen mit 
einer neuen Qualität des Nicht-über-Dinge-verfügen-könnens konfrontiert 
werden und fragt, welche Umgangsformen mit dieser Erfahrung gesucht 
werden und welche gesellschaftlichen Konsequenzen diese haben könnten, 
wobei wir den Fokus auf die Bereiche Naturverhältnisse, Politik und Tech­
nik legen. Als Medien- und Technikphilosoph ist letztere ja auch Ihr Metier. 
Daher zu Beginn vielleicht die Frage, was Sie mit dem Begriff des Un/Ver­
fügbaren verbinden.

Erich Hörl: Ich habe zunächst einen sehr historischen Blick auf das Prob­
lem und die Frage des Un/Verfügbaren, auch wenn mir die aktuellen 
Erfahrungsmomente im Zuge der aus meiner Sicht als Disruption zu be­
schreibenden spätmodernen Verfasstheit, die Sie eben ansprachen, sehr 
vertraut sind; also ich denke hier an die Figurationen des Un/Verfügbaren, 
die heutige globalisierte Gesellschaften auf dem Boden der vorherrschen­
den Disruptivität und als deren spatio-temporale Instantiierungen, also je 
und je situiert, heimsuchen, auch die Widerständigkeit, die sich hier zeigt, 
und wo jedenfalls das Un/Verfügbare zuallererst und unbedingt als etwas 
Bedrohliches erscheint. Aus der Theoriegeschichte heraus würde ich sogar 
sagen, dass hier eine regelrechte Umkehrung stattgefunden hat, die wir 
uns genauer ansehen müssen. Denn Unverfügbares würde ich aus einer 
phänomenologischen Perspektive – das werde ich gleich noch ausführen 
– zunächst einmal als etwas sehr Positives begreifen. Diese Umwertung, 
die wahrzunehmen ist – vielleicht sogar durch eine Rückkehr des Unver­
fügbaren, die zu analysieren bleibt – finde ich bemerkenswert. Der Begriff 
hat aus meiner Sicht mehrere bedeutende Quellen, die archäologisch hoch 
interessant sind, die uns auf mögliche Einschreibungen verweisen und die 

169

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


uns andererseits auch Hinweise auf seine theoretisch-politische Reichweite 
geben könnten. Insgesamt scheint er ein zentraler Begriff der philosophi­
schen Semantik des 20. Jahrhunderts zu sein, mit dessen Hilfe die Moderne 
als solche problematisiert wurde. Ja womöglich ging es hier sogar um deren 
Destruktion – man hat jedenfalls aus dieser Perspektive heraus und im Na­
men des Unverfügbaren zumindest versucht, gewissermaßen Hand an die 
Moderne als Vorherrschaft der totalen Verfügbarkeit zu legen. Wir müssen 
uns aber auch fragen, denke ich, welche Namen das Unverfügbare in die­
sem Jahrhundert im Rahmen dieser großen Problematisierungsbewegung 
eigentlich noch bekommen hat. Das könnte uns vielleicht im Gespräch 
begleiten. Vielleicht gibt es noch andere Namen des Unverfügbaren, auch 
bei Autoren, die selbst nicht dezidiert vom Unverfügbaren gesprochen 
haben, aber im Rahmen oder Horizont des Problems des Unverfügbaren 
operieren. Ich denke da zum Beispiel sofort an das Nicht-Aneigenbare.

Katharina Block: Das Nicht-Identische.

Erich Hörl: Genau, auch das hatte ich im Kopf.

Katharina Block: Auch die Diffèrance, Verschiebung.

Erich Hörl: Richtig. Sie nehmen mir die Worte aus dem Mund. Diese 
Begriffe, die sich an der Grenze des Begrifflichen aufhalten und in gewis­
sem Sinne gar keine Begriffe mehr sein sollen – zumindest in dem Maße, 
in dem Begriffe ihrerseits bereits als Elemente eines Verfügungsregimes 
gelten –, kreisen allesamt um dasselbe Problem. Und das meine ich, wenn 
ich sage, dass diese philosophische Semantik des Unverfügbaren das 20. 
Jahrhundert durchzieht, da würde ich diese ganzen Figurationen mit ein­
rechnen. Laut dem Grimmschen Wörterbuch haben wir es auch mit einem 
Rechtsbegriff zu tun: Verfügen im Sinne von ‚gebieten‘ und ‚herrschen‘. Das 
liegt der Un/Verfügbarkeitsproblematik zugrunde. Ich würde vor diesem 
Hintergrund jetzt gerne – und wie könnte es anders sein – mit Martin 
Heidegger anfangen – als meine erste Quelle. Hier ist – wie Sie wissen – 
die Problematik des Un/Verfügbaren zumindest ex negativo absolut zentral. 
Zunächst überhaupt für die seinsgeschichtliche Bestimmungsarbeit, die 
Heidegger mit den Vorsokratikern beginnen lässt, dann insbesondere für 
seine Modernekritik und schließlich auch im Rahmen des Großprojekts 
der Zertrümmerung des abendländischen Juridismus – also der bis in seine 
innerste kategoriale Verfasstheit hinein gegebenen Bestimmung des Den­
kens durch das Recht. Absolut einschlägig für Heideggers Überlegungen 

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

170

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zum Un/Verfügbaren ist die Freiburger Vorlesung von 1935 ‚Einführung in 
die Metaphysik‘1. Das ist ein Text, der für die Kehre, also den Übergang von 
der Daseinsfrage zur Seinsproblematik zentral ist. Dort treten die Frage und 
die Problematik der Geschichtlichkeit in aller Radikalität hervor. Die Vorle­
sung findet in einer vielfach inkriminierten Bestimmung der gegenwärtigen 
Situation ihren Einsatz: Europa als eingeschlossen in der Zange zwischen 
Amerika und Russland und so weiter. Heinz-Dieter Kittsteiner, auf den 
ich noch kommen werde, hat dieser Heideggerschen ‚Weltverdüsterung‘ 
einen großartigen Text gewidmet. Darauf möchte ich jetzt aber nicht weiter 
eingehen. Ich möchte nur den Ort der Vorlesung kurz bestimmen. Diese 
Vorlesung antizipiert die „Beiträge zur Philosophie“2, wie der exoterische 
Titel heißt, die Heidegger kurz danach begonnen hat und die gewisserma­
ßen das Hauptwerk des seinsgeschichtlichen Denkens darstellen. In der 
Vorlesung nun findet sich auf S. 48 die Stelle, die Sie wahrscheinlich ken­
nen: Im Rahmen einer Heraklit-Lektüre liest Heidegger das Fragement 
53 zum pólemos, dem Streit zwischen Göttlichen und Menschlichen. Er 
liest diese Stelle, wie er hervorhebt, ausgehend von und im Angesicht der 
"trostlosen Raserei der entfesselten Technik". Das war ein zentrales Motiv 
der konservativen Revolution: die entfesselte Technik, die man natürlich 
eindämmen und bewältigen muss. Die NSDAP gilt vielen als die Partei und 
der Nationalsozialismus als die Bewegung, die die Technik meistern kann 
– das soll jedenfalls ihr historischer Auftrag sein. Ausgehend von dieser 
trostlosen (und später als besinnungslos geltenden) Raserei der Technik 
und der Lehre des Seins, präsentiert Heidegger eine kurze seinsgeschichtli­
che Archäologie dessen, dass das Sein am Ende, in seiner Gegenwart, nur 
noch als ‚das Fertige‘ gelten würde, also als das „für jedermann Verfügbare“, 
wie er präzisiert, „das Vorhandene, darin keine Welt mehr weltet.“ In der 
Vorherrschaft des Verfügbaren, könnte man sagen, weltet keine Welt mehr. 
Das Welten der Welt ist mit dem Unverfügbaren verbunden. Und dann 
heißt es jedenfalls an zentraler Stelle: "Vielmehr schaltet und waltet jetzt 
der Mensch mit dem Verfügbaren". ‚Jetzt‘ – das ist interessant – er spricht 
einerseits über seine Gegenwart: das wäre aus mediengeschichtlicher Sicht 
letztlich die Zeit der universellen Schaltbarkeit, die anbricht, die Zeit der 
Rechenmaschine, die alles verfügbar macht, der neue technische Standard 

1 Vgl. Heidegger, Martin (2020). Einführung in die Metaphysik. Hg. von Petra Jaeger. 
2. Aufl. Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

2 Heidegger, Martin (2003). Beiträge zur Philosophie. (vom Ereignis). Hg. von Friedrich-
Wilhelm von Herrmann. 3. Aufl. Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

171

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gewissermaßen des Schaltens und Waltens; aber andererseits spricht er 
auch davon, dass sich quasi seit Platon und Aristoteles dieses Schalten 
und Walten bereits anbahnt, der geschichtliche Verfall des Unverfügbaren 
also nach Ansicht Heideggers eigentlich schon dort beginnt. "Das Seiende 
wird Gegenstand", so sagt er nämlich, "sei es für das Betrachten (Anblick, 
Bild), sei es für das Machen, als Gemächte und Berechnung." Hier taucht 
die Frage der Verfügbarkeit also überhaupt als das Zentralproblem der 
Seinsgeschichte auf. In ihr zieht sich förmlich die ganze Problematik der 
abendländischen Geschichte zusammen. Also nicht nur als Frage und 
Problem der Moderne, sondern eigentlich der gesamten Seinsgeschichte 
als unerbittlich voranschreitendem Prozess – und zwar, wie wir natürlich 
wissen, als eine Verfallsgeschichte, die Geschichte des Vergessens von Sein. 
Das heißt nichts anderes, als dass sich das Sein in der Vorherrschaft des 
Verfügbaren mehr und mehr entzieht. Der Verfügbarkeitsbegriff tritt also 
strategisch an der Stelle auf, wo Heidegger die Seinsproblematik, die Seins­
vergessenheit seiner Daseinsanalytik in ein explizit geschichtliches Projekt 
übersetzt. Genau an dieser Stelle erscheint der Verfügbarkeitsbegriff. Und 
hier haben wir im Grunde vorformuliert, was ein paar Jahre später – und 
darauf muss ich zur Einleitung noch rasch kommen – in ‚Die Zeit des Welt­
bilds‘ 19383 dann zur radikalen Modernekritik wird. Also in der Moderne 
spitzt sich quasi ein Problem zu, das eigentlich älter ist, aber immer mit 
dieser Verfügbarkeitsfrage zu tun hat. In der Neuzeit wird – insbesondere 
durch die ‚Forschung‘, die, wie er sagt, im Wesensbereich der Technik 
angesiedelt sei (hier wieder die Technik) – das Seiende dem ‚Vorstellen‘ 
verfügbar gemacht. Das Forschen macht also verfügbar. Im Grunde geht es 
um den wissenschaftlich-technischen Komplex: die berühmte Heidegger­
sche Trias von Vorstellen, Herstellen und Bestellen, die seine Modernekritik 
zusammenzieht, greift als große Verfügungsgewalt über das Sein. Es ist 
ein einziger Verfügungsapparat. Ich sage das nur, weil sobald man einen 
Blick auf und für Un/Verfügbares hat, dieses Problem in dem Moment, 
in dem Heidegger sein daseinsanalytisches Projekt zum Geschichtsprojekt 
macht, wirklich als dessen zentrale Problematik hervortritt. Und diese gan­
ze Verfügbarmachungsbewegung gipfelt dann im sogenannten ‚Ge-stell‘. 
Das zentrale Zitat lautet: "Das Erkennen der Forschung zieht das Seiende 
zur Rechenschaft darüber, wie es und wieweit es dem Vorstellen verfügbar 

3 Heidegger, Martin (2003). Holzwege. Hg. von Friedrich-Wilhelm von Herrmann. 
2. Aufl. Frankfurt am Main, Vittorio Klostermann.

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

172

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu machen ist. Die Forschung verfügt über das Seiende, wenn es dies 
entweder in seinem künftigen Verlauf vorausberechnen oder als Vergange­
nes nachrechnen kann. In der Vorausberechnung wird die Natur, in der 
historischen Nachrechnung wird die Geschichte, gleichsam gestellt."4 Natur 
und Geschichte – ich brauche jetzt beides, deswegen erwähne ich das so 
ausführlich – werden nach Heidegger vom Vorstellungsdenken verfügbar 
gemacht. Diese doppelte Verfügbarmachung ist das große geschichtliche 
Geschehen bei Heidegger. Und wie wir heute wissen, kehrt am Ende gerade 
die radikale Unverfügbarkeit von Natur und Geschichte zurück. Das ist es 
jedenfalls, wo wir stehen und wo diese Umwertung des Un/Verfügbaren, 
von der ich vorhin sprach, greift. Aber es gibt noch mehr in dieser Einfüh­
rungsvorlesung, das ich interessant finde! Wenn man einmal mit diesem 
Blick für die Frage nach dem Un/Verfügbaren genau liest, ist hier eigentlich 
das vorgeprägt, was dann in den Beiträgen zur Philosophie und auch in den 
Schwarzen Heften die "machenschaftliche Auslegung des Seienden" heißt. 
Wo also die Machenschaft, dieser hochproblematische und insbesondere 
auch für Heideggers Antisemitismus signifikante Begriff, als Zentralchiffre 
für die Entzifferung von Geschichte auftaucht. Eben dieser Begriff ist im 
Verfügbarkeitsdenken Heideggers, wie es hier erscheint, bereits angelegt. 
Die Machenschaft bei Heidegger ist das, was in einem radikalen Sinne 
verfügbar macht, darin gipfelt die ganze geschichtliche Bewegung.5
Und als zweite Quelle interessiert mich Reinhart Koselleck beziehungswei­
se sein Schüler, wenn ich ihn so nennen darf, Heinz-Dieter Kittsteiner. Ich 
habe so ausführlich mit Heidegger begonnen, weil dann auf dem Feld der 
Geschichtstheorie noch einmal eine eigenständige Version dieser Proble­
matik, wie sie bei Heidegger schon vorliegt, entwickelt wird, zunächst bei 
Koselleck und dann bei Kittsteiner – und zwischen diesen beiden passiert 
noch einmal viel: Koselleck kümmert sich hauptsächlich um die Frage der 
Verfügbarkeit von Geschichte und Kittsteiner dann ein paar Jahr später 
um die radikale Unverfügbarkeit von Geschichte. Hier geht es eigentlich 
um die Spannung von Machbarkeit und Unverfügbarkeit von Geschichte. 
Koselleck hält im Studium – das war um 1950, es ist nicht ganz klar, er 

4 Ebd. S. 86f
5 Und letztlich werden vor diesem Hintergrund ‚die Juden‘ bei Heidegger als wesentli­

che geschichtliche Akteure der Machenschaft und als zentrale Protagonisten dieser 
Verfügbarmachungsbewegung erscheinen. Ich kann dies hier nicht vertiefen. Vgl. Di 
Cesare, Donatella (2016). Heidegger, die Juden, die Shoah. Frankfurt am Main, Vittorio 
Klostermann, 155-159.

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

173

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


erwähnt das in einem Interview – ein Referat zu Heideggers ‚Zeit des 
Weltbildes‘. Und da wird er natürlich, als Historiker, genau mit dieser Frage 
der Verfügbarkeit von Geschichte konfrontiert. Und diese Frage beschäf­
tigt ihn dann für lange Zeit – im Grunde die ganze Zeit, während er 
an seinem geschichtstheoretischen Projekt arbeitet. Und darauf fokussiere 
ich jetzt als zweite theoretische Quelle der Un/Verfügbarkeitsproblematik: 
Koselleck beginnt wieder, wie Heidegger, eigentlich mit dem Hervortreten 
von Geschichte. Er interessiert sich für die Vorbedingung der Machbarkeit 
von Geschichte, also dass Geschichte überhaupt als etwas Machbares und 
als etwas zu Machendes in den Blick kommen kann. Er fragt, ab wann 
macht es eigentlich Sinn oder können wir überhaupt formulieren und 
sagen, dass die Geschichte machbar und verfügbar ist? Er tut dies in dem 
1977 geschriebenen Text „Über die Verfügbarkeit der Geschichte"6 – es 
handelt sich um einen Vortrag bei der Siemens-Stiftung im Rahmen einer 
von Odo Marquard organisierten Tagung zum Problem des Schicksals, 
ein Kontext, der eine eigene Betrachtung verdiente. Der Text enthält im 
Grunde Kosellecks Geschichtstheorie in nuce, zumindest die frühe. Dort 
sagt er, dass erst einmal ‚die Geschichte‘ als solche, also als Kollektivsingu­
lar, erschienen sein muss, nachdem man immer von den Geschichten im 
Plural gesprochen hat, damit sinnvoll über ihre Verfügbarkeit gesprochen 
werden kann. Das ist ungefähr ab 1780 der Fall, so Koselleck, hier wird 
überhaupt erst formulierbar, dass es die Geschichte als solche gibt. Und 
erst seither taucht das Problem auf, ob die Geschichte machbar ist und die 
Frage, wer sie eigentlich macht und so weiter. Koselleck betont, dass das 
vor Napoleon und noch mehr vor der französischen Revolution, gar kein 
Problem und keine Frage war. Das Interessante ist, dass er eigentlich die 
ganze Zeit nur über das Problem schreibt, dass die Geschichte planbar und 
machbar wird, dass es seit dem 19. Jahrhundert ein Subjekt der Geschich­
te gibt, welches diese Aufgabe übernimmt. Und er interessiert sich haupt­
sächlich für diese transzendentale Vorbedingung. Erst Kittsteiner wendet 
diese Problematik um und sieht, dass eigentlich von Anfang an mit dem 
Kollektivsingular der Geschichte die Schlüsselfrage der Unverfügbarkeit 
von Geschichte verbunden war und hervortritt; Geschichtsphilosophie gibt 
es demnach nur, weil Kant und all die anderen von Smith bis Hegel mit 
dem Problem konfrontiert sind, dass die Geschichte also die Geschichte 
wird, man von der Geschichte zu sprechen beginnt, aber dabei sofort ahnt 

6 In: Koselleck, Reinhart (1979). Vergangene Zukunft. Zur Semantik geschichtlicher 
Zeiten. 12. Aufl. Frankfurt am Main, Suhrkamp.

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

174

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


oder begreift, dass sie im Grunde unverfügbar ist. Die Geschichte ist für 
uns das Unverfügbare. Und so werden eben allerlei Listen der Vernunft 
eingeführt, wie Kittsteiner schreibt, um dieses Unverfügbare in den Griff 
zu bekommen: die ‚Naturabsicht‘, die ‚unsichtbare Hand‘ und natürlich der 
‚Weltgeist‘. Das ist gewissermaßen der Kern der geschichtsphilosophischen 
Operation: Immer gibt es hinter dem Rücken dann doch einen Akteur, der 
den Umgang mit dieser radikalen Unverfügbarkeit von Geschichte ermög­
licht und bewältigt und sie auf seltsame Weise in Verfügbares transformiert. 
Aber dann kommt bei Kittsteiner schließlich Marx, der das entscheidende 
sagt: "Also der Weltgeist ist eigentlich der Weltmarkt". Marx dechiffriert den 
Weltgeist als Weltmarkt und sagt damit, dass hinter der Geschichte und als 
eigentlicher Grund ihrer Unverfügbarkeit die planlose, nicht-teleologische 
Bewegung des Kapitals als solche steckt. Das ist genial. Also hier, mit Marx, 
bricht das Unverfügbarkeitsproblem nach den verschiedenen geschichts­
philosophischen Bannungsversuchen in aller Radikalität auf und tritt ins 
Jetzt seiner Erkennbarkeit. Unverfügbarkeit, das wäre hier mein Punkt, ist 
an entscheidender Stelle mit der planlosen, nicht-teleologischen Bewegung 
des Kapitals verbunden – wir müssen uns vor diesem Hintergrund fragen, 
wie die dramatische Konfrontation mit dem Unverfügbaren, die wir heute 
erleben, (immer noch) mit der Kapitalbewegung verbunden ist.

Katharina Block: Das, was Sie gerade beschreiben, begegnet der westlichen 
Moderne ja aktuell ganz akut als geopolitische Krise.

Erich Hörl: Genau.

Katharina Block: Die stattfindende Verschiebung der Weltordnung, die 
– nicht nur, aber auf zentrale Weise – ganz offensichtlich mit der globa­
len Kapitalbewegung zu tun hat, kann in der westlichen Moderne nur 
Nichtakzeptanz evozieren. Und natürlich wird daraufhin versucht etwas 
wieder verfügbar zu machen, was gerade entgleitet: Die geopolitische Welt­
ordnung, wie sie sich nach dem 2. Weltkrieg eingestellt und die Form einer 
scheinbar geschichtlichen Selbstverständlichkeit angenommen hatte, droht 
‚dem Westen‘ unverfügbar zu werden. Anschließend an die von Ihnen ein­
gebrachte Ebene kann diese spannende Beobachtung so formuliert werden, 
dass hier im Grunde versucht wird, die Geschichte wieder verfügbar zu 
machen.

Erich Hörl: Ich glaube auch tatsächlich, dass das heute ein zentrales Prob­
lem ist. Deswegen fokussiere ich so darauf. Das ist auch aus der Sicht 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

175

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


meiner Forschungen zur Frage der Disruption als unserer geschichtlichen 
Kondition klar. Nach dem Ende der Geschichte werden wir von neuem 
mit einer Unverfügbarkeit konfrontiert, aber bar all der zu ihrer Eindäm­
mung eingeführten Figurationen, die sie immer nur verstellen. In der 
disruptiven Bedingung, wie ich sie nenne – der Vorherrschaft einer kultu­
rellen Logik des Bruchhaften, einer radikalen Immanenz des Disruptiven, 
die zum zentralen Modus der Reproduktion globalisierter Gesellschaften 
geworden ist – klafft sozusagen diese Unverfügbarkeit, da klaffen genau 
genommen viele Unverfügbarkeiten in einer neuen Radikalität auf. Das 
Unverfügbare ist zwar kein neues Problem, ganz im Gegenteil, aber die 
Intensität, in der es erscheint, hat – hier teile ich Ihre Beobachtung – eine 
neue Qualität – und es betrifft vor allem nunmehr Natur und Geschichte 
gleichermaßen. Ich finde es deshalb völlig klar, dass Sie so ein Projekt 
machen, wie Sie es machen. Ein Projekt reagiert immer auf irgendein 
Problem und wenn es ein altes Problem ist, muss man sich immer fragen: 
"Warum wird das jetzt wieder aufgeworfen?" In Ihrem Fall heißt das: Weil 
sich dieses Problem mit einer hohen Intensität exponiert und da ist. Und 
nur um das abzuschließen: Im 19. Jahrhundert kann man sagen, dass 
die Geschichtswissenschaften oder auch der Historismus – das ist auch 
zumindest implizit noch einmal Kittsteiner – im Grunde nichts anderes 
versuchen, als von Nationalgeschichten her und in deren Rahmen mit der 
Unverfügbarkeit von Geschichte klarzukommen und sie sich anzueignen 
oder sie aneigenbar zu machen. Das war eine wissenspolitische Strategie – 
ein Stück weit auch gegen die Geschichtsphilosophie. Alles Aneignungs- 
und Verfügbarmachungsunternehmungen. Für mich sind einerseits die 
phänomenologische Strömung ausgehend von Heidegger und andererseits 
in der Geschichtstheorie Koselleck und Kittsteiner die großen begrifflichen 
Quellen, die dieses Problem bearbeitet und geschärft haben.

Katharina Block: Das ist auch insofern spannend, weil mir diesbezüglich 
noch ein anderer, aktueller Diskurs einfällt, den u.a. Bruno Latour, Donna 
Haraway und Anna L. Tsing im Kontext der Anthropozändebatte geführt 
haben. In diesem sagt Latour "We don't need history, we need geostories." 
Und Haraway und Tsing heben stark auf die Praxis des Storytelling ab, 
um hervorzuheben, dass wir zur Bearbeitung der ökologischen Katastrophe 
keine großen Geschichten oder die eine Geschichte brauchen, welche im­
mer wieder versuchen, irgendwie Verfügbarkeit herzustellen. Stattdessen 
schauen sie sich verortete – lokale, regionale, situierte – Ereignisse oder Ge­
füge an – je nachdem, welches Vokabular verwendet wird – die Geschich­

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

176

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten von den Wirkmächten und -weisen dieser Katastrophe erzählen, aber 
eben nicht als die große Geschichte, sondern als konkrete Ereignisse, die 
in einem umfassenden, planetaren, ökologisch interdependenten Netzwerk 
oder Zusammenhang stehen, um von dort aus dann situativ oder ereignis­
haft zu verstehen, was um uns herum passiert und welche Lebewesen auf 
welche Weise betroffen sind. Diese Perspektive würde doch zu den von 
Ihnen beschriebenen Positionen gegen die Geschichtsphilosophie passen.

Erich Hörl: Absolut. Das sind – das wird vor diesem Hintergrund noch 
einmal besonders deutlich – unerhört präzise Interventionen, die eine Plu­
ralisierung von Geschichten befördern wollen. Man kann wirklich vom 
Ende der Geschichte sprechen, aber das hat dann nichts mit den rechtshe­
gelianischen Phantastereien zu tun und wäre dann unbedingt zu verstehen 
als – wie Derrida sagen würde – das Ende einer bestimmten Form von 
Geschichte, nämlich der teleologisch gefassten, im sogenannten Fortschritt 
integrierten, alles Unverfügbare leugnenden Geschichte als solcher – nach 
Koselleck betrifft diese Formation des Sinns weniger als 200 Jahre. Und 
jetzt nach diesem Ende der Geschichte stellt sich die Frage, was Geschich­
te dann fortan heißen könnte. Der Einbruch des Unverfügbaren ist hier 
zugleich Symptom und treibendes Moment. Und sofern die Rede vom 
Unverfügbaren selber noch eine Reminiszenz an diese Sinnformation ist, 
müssten wir sie diversifizieren. Ich denke, dass das genau der Ort ist, wo 
wir stehen. Um das auszuhandeln, gibt es einige Angebote. Chakrabartys 
und Spivaks ‚Planetarisches‘ (gegen das Globalierungsnarrativ formuliert) 
ist ein Versuch, auch das von Ihnen erwähnte Storytelling Haraways und 
Tsings schließt genau hier an – Geschichten wurden schon vorher erzählt 
und waren vor der Geschichte eigentlich die Operation. Aber heute finde 
ich das interessant: nicht mehr ist „die große Geschichte“ zu erzählen und 
damit auch nicht mehr auf ihre Verfügbarkeit, auf die großen Akteure, die 
das Unverfügbare eindämmen, abzuheben. Die letzten 200 Jahre haben 
gezeigt, dass das Setzen auf die Verfügbarkeit von Geschichte, auf die 
Akteure, die das tun und können, eigentlich immer nach hinten losgegan­
gen ist. Das hat nur eine unglaublich gewaltförmige Verleugnungs- und 
Aneignungsgeschichte gebracht. Die Praxis des Storytelling reagiert genau 
darauf, womit ich jetzt nicht sagen möchte, dass man einfach zurückgeht 
und sich wieder Geschichten erzählt, wie sie vorher erzählt wurden. Es 
handelt sich in diesem Lichte um eine politisch-epistemologische Strategie, 
die ich vollkommen plausibel finde. Kittsteiner steigt in sein Buch Out 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

177

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


of Control. Über die Unverfügbakeit des historischen Prozesses7 mit Saskia 
Sassen ein, die in den 1990er Jahren schreibt, dass wir dabei wären die 
Kontrolle zu verlieren. Also sie spricht entlang von diversen Krisenerzäh­
lungen über den Neoliberalismus, der sich nach 1989 weltweit noch einmal 
so radikal durchsetzen würde und behauptet, dass die Globalisierungsge­
schichte außer Kontrolle gerät. Und Kittsteiner sagt zurecht: Was heißt 
hier, sie gerät außer Kontrolle? Die Geschichte war immer out of control, 
wir haben uns nur die ganze Zeit Illusionen der Verfügbarkeit hingegeben, 
von der Geschichtsphilosophie bis zu anderen Konfigurationen der Gegen­
wart. Nennen wir sie die kybernetische Illusion. Um nach der Geschichte 
Geschichte zu denken, ist es eine Möglichkeit, in die Richtung des Storytel­
ling zu gehen, das dabei aber immer auch schon eine epistemopolitische 
Reaktion auf das unerbittliche Einbrechen von Unverfügbaren (im Plural, 
unavailables, im Englischen kann man das gut sagen) wäre.

Katharina Block: Ich denke, diese Strategie hat auch eine wichtige post/
dekoloniale Dimension bezogen auf die epistemologische Relationierung 
des westlichen Wissenschaftsverständnisses. Im Grunde wird in letzterem 
ja der Natur-Kultur-Dualismus der Moderne wiederholt, in der eine große 
Natur und ganz viele Kulturen bestehen. Es gibt eine große Wissenschaft 
und ganz viele andere kleine Wissensformen, die aber nicht die gleiche 
epistemische Gültigkeit erlangen wie der eine Universalismus moderner 
Wissenschaften. Und entsprechend ist die Strategie des Storytelling auch 
in die post/dekoloniale Debatte aufgenommen worden, um einen Weg zu 
finden, andere Episteme oder andere epistemologische Zugänge zu Welt auf 
gleiche Weise wertzuschätzen. Es geht dabei nicht darum zu sagen "weg mit 
der Wissenschaft", sondern darum, auch andere Wissensformen epistemo­
logisch ernst zu nehmen, um von ihnen zu lernen, ohne sie einfach in die 
moderne Wissenschaftslogik einzuspeisen. Im Sinne des Storytelling-Ge­
dankens geht es also darum, nicht die eine große Wissen(schaft)sgeschichte 
zu erzählen, bei der am Ende die Wahrheit herauskommt. Es geht ja gerade 
nicht um das Relativieren, wobei am Ende nur der wissenschafts- und 
technikgetriebene Fortschritt gewinnen kann. Und diesen Gedanken nutze 
ich jetzt einfach mal als Einfallstor zur Technik hin.

Erich Hörl: Eine Anmerkung, bevor ich dann die Technikfrage aufnehme: 
Im Angesicht dieser Heimsuchungen durch das Un/Verfügbare, die wir 

7 Kittsteiner, Heinz-Dieter (2004). Out of Control. Über die Unverfügbarkeit des histori­
schen Prozesses. Berlin, Philo Verlag.

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

178

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ja auf vielen verschiedenen Ebenen erleben – in Form von Störungen, Dis­
ruptionen, Katastrophen, Latour hat auch von der ‚monströsen Rückkehr‘ 
gesprochen – wäre es absurd, in derselben Logik zu bleiben und wieder 
durch Operationen der Verfügbarmachung darauf zu reagieren. Die Frage 
ist doch, wo und wie genau diese Logik selber unterbrochen werden kann. 
Welche Strategien gibt es, die quer dazu liegen? Also es geht um die Frage, 
wie man dieser verheerenden Dialektik des Un/Verfügbaren entkommt. 
Diese Frage stellt sich uns und das eben jenseits der ewig gleichen Antwort 
der Verfügbarmachung, die es ja gibt und die immer wieder von neuem 
insistiert. Sehr viel – und das hat etwa auch Chakrabarty problematisiert 
– was unter sustainability läuft (in nächster Nähe oder gar als Teil des neoli­
beralen Diskurses), bleibt im Rahmen einer Logik der Verfügbarmachung. 
Nachhaltigkeit wird genau in dem Maße in die große Politik aufgenommen, 
in dem sie einen Anschluss an diese Logik erlaubt. Wenn sie das nicht tut, 
wenn sie die Disruption des epistemisch-ökonomischen Empires fordert, 
dann ist sie nicht von Interesse, dann ist sie immer schon zu umstürzlerisch 
und radikal, dann will sie eine zu große Transition oder Transformation. 
Unter dem Titel Sustainability wird nur gekauft, was diese Logik des Ver­
fügbarmachens wieder rejustiert und an die neuen Bedingungen anpasst.

Katharina Block: Erst einmal gehe ich mit Ihren Ausführungen zur Nach­
haltigkeit absolut d'accord. Gerade vor dem Hintergrund von Chakrabarty 
und dem planetaren Denken fällt mir dazu aber noch etwas ein. Die Idee 
der Nachhaltigkeit baut ja auf einer Logik auf, in der davon ausgegangen 
wird, dass global ausreichend Ressourcen zur Verfügung stehen würden, 
die nachgehalten werden könnten. Schaut man sich nun aber die IPCC-Be­
richte an – und ich gehe jetzt davon aus, dass einige der Szenarien eine 
hohe Wahrscheinlichkeit besitzen –, dann können wir mit dem Konzept 
Nachhaltigkeit einfach nicht mehr viel anfangen, da es nicht mehr darum 
geht, vorhandene Ressourcen möglichst lang nachzuhalten, sondern um 
die Frage, wie die Bewohnbarkeit des Planeten als solche erhalten werden 
kann. Wenn in weniger als zehn Jahren 1,5 Grad erreicht werden – und es 
gibt bereits Einsichten dazu, was ein so geringfügig scheinender Tempera­
turanstieg für die planetaren klimatischen Lebensbedingungen bedeutet – 
dann kann es schlicht nicht mehr um die Frage des Nachhaltens von Etwas 
gehen, sondern dann geht es (wie es das jetzt schon für sehr Viele tut) 
ums Überleben. Deshalb stimme ich Ihnen zu, dass die Idee, der Begriff 
und das Konzept sustainability wirklich überdacht werden sollten. Denn 
in ihrem Namen wird auch darauf abgehoben, dass es einfach nur neue 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

179

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


technologische Lösungen braucht, um über die Erhaltung der planetaren 
Lebensbedingungen weiterhin verfügen zu können. Das wäre jetzt auch 
noch einmal die Überleitung zur Technik im Kontext des Un/Verfügbaren.

Erich Hörl: Ja, ich denke, dass das Konzept des Un/Verfügbaren für die 
Medien- und Technikphilosophie interessant ist, weil es genau am Kreu­
zungspunkt dieser Problematik angesiedelt ist, also an der Überkreuzung 
der Technik- und der Geschichtsfrage. Ich habe das bewusst so aufgebohrt: 
Es geht hier aber nicht darum, dass zwingend von Heidegger her zu kom­
men wäre, entscheidend ist vielmehr, dass die Technikfrage und durch 
sie hindurch die Verfügbarkeitsproblematik aufgeworfen wird und zugleich 
die Geschichtsfrage, die mindestens in ihrer westlich-modernen Gestalt in 
ihrem Innersten genau damit verknüpft ist. Aber wir müssen die Frage 
genau in dieser Überkreuzung weiter entfalten. Wie können wir das tun? 
Vielleicht über das kontrollgeschichtliche Momentum, das sich hier durch­
zieht und mit der Un/Verfügbarkeitsfrage an zentraler Stelle verknüpft ist? 
Oder einfach nur durch das Aufwerfen der Frage: Wo stehen wir heute in 
dieser Un/Verfügbarkeitsproblematik, von woher genau wird sie aufgewor­
fen, was ist ihre präzise geschichtliche Gestalt? Zur Bestimmung beider 
Fragen würde ich mindestens versuchsweise den Begriff der Environmenta­
lität ins Spiel bringen.

Katharina Block: Großartig! Für mich war das nämlich eine wirklich sehr 
spannende Bewegung, von der Gouvernementalität zur Environmentalität 
zu kommen. Das hat mir ermöglicht auch noch einmal eine andere Per­
spektive in Foucaults Denken zu entdecken.

Erich Hörl: Es geht hier um eine Art Entwicklungsdynamik, die im Gou­
vernementalitätsproblem selbst noch einmal angelegt ist. Foucault deutet 
sie in der Vorlesung zur neoliberalen Gouvernementalität lediglich an, es 
handelt sich nur um eine kurze Passage in einem nicht vorgetragenen 
Teil der Vorlesung.8 Trotzdem ist die Überlegung absolut symptomatisch, 
denn Foucault hat auch schon nach unserer genaueren geschichtlichen Si­
tuierung und der Reichweite seiner eigenen Begriffsarbeit gefragt. Und mir 
schien nun der Environmentalitätsbegriff als kritischer Grundbegriff einer 

8 Vgl. Foucault, Michel (2004). Geschichte der Gouvernementalität II: Die Geburt 
der Biopolitik. Frankfurt/Main, Suhrkamp, 359-361; Hörl, Erich (2021). Critique of 
Environmentality: On the World-Wide Axiomatics of Environmentalitarian Time. In: 
Erich Hörl/Nelly Y. Pinkrah/Lotte Warnsholdt (Hg.). Critique and the Digital. Zurich, 
Diaphanes, 109-145.

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

180

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Diagnostik der technologischen Bedingung zu firmieren oder jedenfalls in 
diese Richtung entwickelbar zu sein. Meine Voraussetzung ist dabei, dass 
die zeitgenössische technologische Bedingung wesentlich durch sogenannte 
umweltliche Medien charakterisiert ist, also Medien, die uns mit unserer 
Umwelt verschalten und von daher Umweltlichkeit als solche auf radikale 
Weise exponieren und zugleich auch operationalisieren. Die Stärke des 
Begriffs war für mich jedenfalls, dass er sich durch das Verumweltlichungs­
problem, wie man es mit Foucault und auch über ihn hinaus entwickeln 
kann, als Grundbegriff für eine Diagnostik der technologischen Bedingung 
eignet. Und – das habe ich jetzt auch durch Ihre Einladung gelernt –, dass 
im Herzen dieser Problematik auch letztlich wieder das Problem des Un/
Verfügbaren herrscht. Lassen Sie mich das vielleicht kurz ausführen und 
mit einer Überlegung zum Unterschied zwischen Gouvernementalität und 
Environmentalität beginnen. Die Environmentalität ist im Grunde eine 
historische Präzisierung oder Weiterführung der Gouvernementalitätspro­
blematik, die damit stärker ausgreift. Wenn die Gouvernementalität von 
Anfang an, also seit dem 16. Jahrhundert, das Verhaltensproblem fokussiert 
– also die Frage danach, wie man das Verhalten der Menschen steuern kann 
– und dieses Problem stärker und stärker in den Vordergrund drängt, dann 
betrifft die Environmentalität die umweltliche Steuerung von Verhalten. Es 
handelt sich um eine Verhaltenssteuerung qua Experimentalisierung und 
Technisierung von Umwelten. Das ist bei Foucault bereits angelegt, er führt 
es aber nicht aus: über den Behaviorismus und dessen Experimentalisie­
rung von Umwelten und der Ökonomie, die er ins Spiel bringt, deutet er 
die Richtung, in die diese Entwicklung gehen könnte, Ende der 1970er Jah­
re bereits an. Heute kann man im starken Sinne von einer Verhaltenssteue­
rung, die durch algorithmische Umwelten möglich wird, sprechen. Der 
Begriff der Environmentalität beschreibt damit eine absolut radikalisierte 
Steuerungsidee, die die Kontrollgeschichte, die ich im engeren Sinne mit 
James Beniger seit Ende des 19. Jahrhunderts ansetzen würde, auf einen 
gewissen Kulminationspunkt treibt. Und in Bezug auf unsere Frage würde 
ich sagen, dass die Problematik der Environmentalität um die Zeitform 
kreist: Der Vereinnahmungsapparat des Verhaltens, der damit verbunden 
ist und im Zuge dessen Macht und Kapital umweltlich werden – das sagt 
Foucault selbst so nicht, das habe ich aber in seiner Folge ausgearbeitet – 
findet seinen Dreh- und Angelpunkt in der Implementierung von Zukunft, 
und zwar einer ganz bestimmten Vorstellung von Zukunft. Es handelt sich 
um eine extrem zugerichtete Form von Zukunft, eine planbare, total opera­
tionale, automatische Zukunft. Das ist eine beschränkte Zukunft, die gegen 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

181

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


das Kommende und das Mögliche immunisiert ist – also gegen all das, was 
emphatisch bei Derrida unter "à-venir" gefasst wird. Eine kanalisierte Zu­
kunft, kanalisiert in den Lösungskorridoren, in denen uns die unentwegte 
algorithmische (Re)korrelierung des Bestehenden hält. Wenn Sie so wollen, 
wäre das die Gegenstellung, die von verfügbarer, machbarer und planbarer 
Zukunft auf der einen Seite gebildet wird – das ist die Zukunft, die durch 
Environmentalität ihre Implementierung erfährt; und auf der anderen Seite 
vom Unverfügbaren des kommenden Möglichen. Es ist das unverfügbar 
Kommende und Mögliche, das Zeit gibt. Und wo es zum Verschwinden 
gebracht wird, gibt es keine Gabe von Zeit mehr, nur noch die Zeit-Nahme. 
Das Operationsfeld der environmentalen Macht ist die Zukunft, sie richtet 
sich auf das, was sich ereignen könnte, sie sucht die Zukunft verfügbar 
zu machen, ‚die Möglichen‘, wie man das auf Französisch so schön sagen 
kann - les possibles. Isabelle Stengers hat das zum Beispiel so genannt – 
sie spricht von „activer les possibles“, von einer Pluralisierung und Diversi­
fizierung des Möglichen. (Das ist im Grunde die Fortführung dessen, was 
Bataille, Nancy u.a. ‚das Unmögliche‘ genannt haben.) Es geht jedenfalls 
offenbar immer wieder nur darum, die Möglichen zu beschränken, das 
unverfügbar Kommende und Mögliche auszutreiben, weil es eben nicht 
steuerbar und somit bewirtschaftbar ist, oder mindestens gilt es, es zu 
marginalisieren. Und Environmentalität ist als die jüngste Form der Gou­
vernementalität über diese umweltliche Steuerung in ihrem Kern auf die 
Beschränkung des unverfügbar Kommenden gerichtet. Was heißt das kon­
kret? Das heißt einfach, dass durch Big Data und die Beziehungslogiken, 
die durch algorithmische Statistik – die nicht mehr vorhersagt (predict) wie 
die alten Wahrscheinlichkeitskalküle, sondern vorwegnimmt (preempt) – 
bearbeitbar werden, die Möglichen auf spezifische Möglichkeitskorridore 
verengt werden, die dann allein als sinnvoll gelten. Damit findet eine 
Verfügbarmachung von Zukunft statt, das heißt, eine Beschränkung von 
Zukunft. Das unverfügbar Kommende wird restringiert. Das ist der Kern 
der beschränkten Ökonomie der Environmentalität.

Katharina Block: Dazu habe ich eine Nachfrage und einen Kommentar: 
Einmal die Frage nach dem Unterschied zwischen Prognostik und Vorweg­
nahme und wie Sie diesen anlegen, das finde ich sehr spannend. Ich versu­
che selbst häufiger zu argumentieren, dass es – zumindest in den Sozialwis­
senschaften – natürlich schon von Beginn an mit statistischen Erhebungen 
auch die Möglichkeit, etwas vorhersagen zu können, gab. Wissensproduk­
tion bestand aber doch auch zentral in einer retrospektiven Bezugnahme 

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

182

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf die Vergangenheit und dem Versuch, daraus Erkenntnisse zu gewinnen. 
Und ich würde jetzt argumentieren, dass eine Art Verschiebung dahin zu 
beobachten ist, dass weniger von der Vergangenheit her Aussagen darüber 
getroffen werden können, wie sich Gesellschaften entfalten, sondern mit 
einem stärkeren Bezug auf Zukunft darüber spekuliert werden muss. Und 
hier hätte ich jetzt von einer steigenden Ausrichtung auf Prognostik gespro­
chen, finde es aber sehr spannend, dass Sie hier nochmal einen Unterschied 
zwischen Prognose und Vorwegnahme machen, und frage mich, ob an 
dieser Stelle noch einmal eine qualitative Differenz auf der kategorialen 
Ebene eingezogen werden kann. Und in Bezug auf diese Verschiebung der 
Gouvernementalität zur Environmentalität folgende Überlegung: Die Gou­
vernementalität setzt ja immer noch am einzelnen Subjekt an und an dem, 
was in modernen Gesellschaften als die moderne Institution des freien 
Individuums bezeichnet werden kann. Ein Individuum, das sich und seine 
Zukunft in einem bestimmten Sinne selbst und freiwillig gestaltet. Und die 
Environmentalität verstehe ich nun so, dass sie eine Steuerungsform ist, die 
auch ohne dieses freie Individuum funktioniert.

Erich Hörl: Das ist auch so. Ja, das würde ich auch sagen, auf jeden Fall.

Katharina Block: Und das heißt, dass es eigentlich im Zugriff auf uns 
Individuen – als die wir uns ja verstehen – oder auf das autonome Subjekt 
oder die Individualität eine Differenz gibt. Bei der Gouvernementalität 
braucht es konzeptuell die normative Voraussetzung, etwas tun zu wollen, 
dies für richtig zu befinden, danach zu handeln und die eigene offene 
Zukunft zu gestalten. Bei der Environmentalität hingegen habe ich eher 
digitalisierbare Zugriffspunkte auf das Individuum und dieses Individuum 
wird nun als eine Anzahl von bestimmten Merkmalen – etwas anderes 
kann der Algorithmus ja auch nicht vereinnahmen – manövriert.

Erich Hörl: Durch die Beziehungsgeflechte.

Katharina Block: Genau. Ich glaube, dass das ein wichtiger Unterschied ist.

Erich Hörl: Das ist ein ganz entscheidender Unterschied. Das haben Sie 
ohnehin gerade sehr gut beschrieben.

Katharina Block: Es ist auf jeden Fall noch einmal ganz wichtig zu be­
sprechen, was eigentlich der Kern dieser Verschiebung zwischen Gouverne­
mentalität und Environmentalität ist. In einem Artikel, den ich mit Sascha 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

183

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Dickel zusammen geschrieben habe9, rekurrieren wir auf Sie in Bezug 
auf die Environmentalität. Es geht um die Frage, ob die entstehenden 
sozio-technischen Entwicklungen eher eine Ökologie der Subjekte als die 
subjektive Autonomie forcieren und ob der damit verbundene potenzielle 
Verlust des autonomen Subjekts zukünftig noch als problematisch erfahren 
oder aber deproblematisiert wird. Und hier kommt natürlich auch Ihr 
Begriff der Ökologisierung des Denkens ins Spiel.

Erich Hörl: Das ist auch ein guter Punkt, ja. Lassen Sie mich zunächst 
auf den Unterschied zwischen Prognostik und Vorwegnahme eingehen. 
Ich würde tatsächlich sagen, dass es ein Übergang von dem klassischen, 
prädiktiven, vorhersagenden zu einem präemptiven, vorausgreifenden und 
zuvorkommenden, eben vorwegnehmenden Regime gibt. Die traditionelle 
Statistik ist natürlich Prognostik, sie trifft Vorhersagen auf der Grundlage 
von Wahrscheinlichkeiten. Aber nun – und das ist jetzt keine Idee von mir, 
sondern von Rouvroy, die sich die verschiedenen statistischen Verfahren 
angeschaut hat –, wird unter Bedingungen dessen, was sie die algorithmi­
sche Gouvernementalität nennt, nicht mehr auf die Vorhersage zukünftigen 
Verhaltens abgehoben. Es geht stattdessen nur noch um die Regulierung 
von Potenzialitäten. Prädiktion wäre also die klassische statistische Vorher­
sage, die auch in der frühen Kybernetik – sagen wir der Kybernetik erster 
Ordnung – noch das Entscheidende war. Ein Beispiel wäre die Vorhersage 
der zukünftigen Position eines Flugzeugs aus der Modellierung des Flugver­
haltens eines Bomberpiloten, damit die automatische Flugabwehr darauf 
entsprechend zielen kann – es war in der Tat ein Vorhersageproblem, das 
am Beginn der Kybernetik steht. Aber der Prozess der Kybernetisierung 
hat sich weg von dieser Art der Prädiktion und dem Wahrscheinlichen hin 
zur Präemption und zum Möglichen verschoben. Das ist der entscheidende 
Punkt. Die algorithmische Statistik arbeitet nicht mehr mit dem mittleren 
Menschen oder so etwas, was für die Biopolitik zentral war, sondern fo­
kussiert nur noch Relationen. Für die Präemption aber ist natürlich die 
extreme Geschwindigkeit der Rechenprozesse, die hier dahinter liegen, 
notwendig. Für mich als Individuum gesprochen ist die Präemption ja eine 
Berechnung, die so schnell geschieht, dass sie quasi schon in meinen Mög­
lichkeitsraum eingespeist wird und diesen definiert, bevor ich agiere. Es 
geht hier, wenn man so will, um eine Hyperbeschleunigung. Wir befinden 

9 Block, Katharina/Dickel, Sascha (2020). Jenseits der Autonomie: Die De/Problemati­
sierung des Subjekts in Zeiten der Digitalisierung. Behemoth 2020 (13/1), 109-131. 
https://doi.org/10.6094/behemoth.2020.13.1.1040.

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

184

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.6094/behemoth.2020.13.1.1040
https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://doi.org/10.6094/behemoth.2020.13.1.1040


uns im Bereich von Mikrotemporalität, in der diese Prozesse stattfinden. 
Und dadurch wird diese Vorwegnahme des Verhaltens möglich. Verstehen 
Sie, was ich meine?

Katharina Block: Ja. Zukunft wird durch Vorwegnahme im Grunde poten­
ziell geschlossen. Kommen wir aber noch zu einer anderen Überlegung: So 
wie ich die Entwicklung des Environmentalitätsgedanken bei Ihnen gelesen 
habe, hat dieser generell mit einer bestimmten Vorstellung von Sinn zu 
tun. Und eigentlich bin ich mir sicher, dass Sie im Haraway'schen Sinne 
eine semiotisch-materielle Vorstellung vertreten, als lediglich eine rein ent­
materialisierte Vorstellung von Sinn. Trotzdem, und weil ich Sie von den 
Texten, die ich kenne, primär nicht als Phänomenologen wahrnehme, wür­
de mich interessieren, inwiefern im Zusammenhang von Environmentalität 
und Technologisierung in Ihrem Denken eine Erfahrungsdimension des 
Un/Verfügbaren eine Rolle spielt.

Erich Hörl: Das ist eine super spannende Frage! Ich habe den Sinnbegriff 
stark gemacht, ja, allerdings vor dem Hintergrund einer fundamentalen 
Sinnverschiebung, die herausgearbeitet werden muss, um unsere Gegen­
wart zu verstehen. Die deutsche Medien- und Techniktheorie hat sich 
wesentlich von einem bestimmten Punkt her und emphatisch als Auszug 
aus der Hermeneutik ge- und auch selbst beschrieben. Einer meiner Lehrer, 
Friedrich Kittler, hatte die Austreibung des Geistes aus den Geisteswissen­
schaften attestiert. Ende des Sinns, das war eine Kampfvokabel, die im 
Windschatten von Turing und Shannon begeistert durchbuchstabiert wur­
de, sodass es überhaupt nicht mehr um Sinn im Sinne von ‚Bedeutung‘ 
ging, gehen konnte und gehen sollte. Es wurde sozusagen das Ende des 
Sinns gefeiert und die Medien- und Techniktheorie – oder zumindest 
ein bestimmter wichtiger Strang dieser Theorie – wurde darauf gebaut. 
Ich selbst war an diesem Punkt immer schon mehr Philosoph. Denn 
im Anschluss an Nancy kann ich nur sagen: es geht hier nicht um das 
Ende des Sinns als solchem, sondern es wurde der Sinn des Sinns transfor­
miert. Was Kittler und andere für das Ende des Sinns hielten, war nur 
das Ende eines bestimmten Regimes von Sinn. Und dieses hat etwas mit 
Teleologie und mit Repräsentation zu tun. Man kann dieses ganze Register 
aufführen, wobei wir übrigens wieder bei der Geschichte sind. Geschichte 
als Teleologie war immer auch mit einer teleologischen Vorstellung von 
Sinn verbunden und hat diese ins Werk gesetzt. Und die Technik ist 
gewissermaßen der Destrukteur dieser Konstellation, aber nur in einem 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

185

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


bestimmten Punkt. Sehr lange hat Technik instrumentell funktioniert, war 
sie durch die Mittel-Zweck-Relation genau in einem teleologischen Sinne 
und durch teleologischen Sinn schematisiert. Und technologische Sinnver­
schiebung heißt, dass sich die Technik durch die Geschichte hindurch auch 
nicht selbst gleichbleibt, sondern sinngeschichtlich in eine neue Position 
einrückt. Und das 20. Jahrhundert scheint mir für diese Transformation 
absolut signifikant zu sein: mit der Kybernetik, der Computerisierung, den 
Informationstechnologien im weitesten Sinne und schließlich der Maschi­
ne-Maschine-Kommunikation sprengt sich die zur Technologie gewordene 
Technik selbst aus dieser Instrumentalität, Teleologie etc. heraus und wird 
die Technik selbst zum Akteur der Austreibung dieses Sinns. Aber eben 
nur dieses bestimmten Sinns im Sinne von Teleologie und Bedeutung. 
Und dann ist die große Frage, was eigentlich an die Stelle dieses Sinns 
tritt. Sie haben die materiell-semiotischen Praktiken schon genannt. Ich 
habe eben die großartige Dissertation von Belen Prado begutachtet zu 
Machine Learning10: Hier wird der Aufstieg der automatisierten musterba­
sierten Kultur, in der durch automatisierte mathematische Modelle Sinn 
aus Erfahrungen extrahiert wird, als phase-shift der Sinnkultur herausgear­
beitet. Ich komme wieder auf das Un/Verfügbare zurück, genauer gesagt 
auf die Fügung und frage: welche Gefüge und Fügungen (um an einen 
anderen Sinnbegriff, die assemblage, anzuschließen) treten nun an diese 
Stelle und wie verhalten sich diese zur Un/Verfügbarkeitsproblematik? Und 
da kann und muss man selbst an dem Punkt, an dem wir vorhin waren, bei 
der Environmentalität und der algorithmischen Gouvernementalität, noch 
einmal betonen, dass selbst die hier vorherrschenden Verdatungspraktiken 
und, wenn Sie so wollen, die große Verdatung, nicht notgedrungen in 
den Zuboff ’schen Überwachungskapitalismus führen. Mein Freund Mark 
Hansen beharrt zum Beispiel auf dem Begriff der Datenpotentialität (da­
ta potentiality) und hat ihn, so würde ich sagen, sogar zum Dreh- und 
Angelpunkt seines gesamten Denkens gemacht. Er fragt im Grunde, an 
welchem Punkt gibt es eigentlich eine phänomenologische Entschädigung 
für die Aneignung, die durch die große Verdatung stattfindet? Und dabei 
finde ich interessant, was er bezüglich der Verdatung, die auf der Ebene 
der Empfindungen ansetzt, sagt – einer Ebene vor der Ebene der Sinnes­
daten, das, was man vor der Emotion, vor der schon geordneten Sinnes­
wahrnehmung als Affekt ansiedelt. Dieses Reich der Verdatung, das durch 

10 Prado, Belen (In Veröffentlichung). Automated Patterns of Culture. Philosophy and 
Machine Learning.

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

186

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sensoren, also technische Fühler, möglich wird, stellt für ihn ein riesiges 
Potenzial dar, wir können damit ganz neue Gefüge bilden. Potentialität 
ist hier im Sinne einer Produktion von Möglichem zu verstehen, ganz im 
Sinne (mit Spinoza-Negri) eines sozialen Vermögens der Konstituierung 
oder Einrichtung und jenseits oder entgegen der aktualistischen Ontologie 
des Möglichen, die so lange den Kern der abendländischen Rationalität 
ausmachte und in deren Rahmen das Mögliche immer nur beschränkt 
von seiner Verwirklichung her und auf diese zu gedacht, immer der Form 
seiner Aktualisierung untergeordnet wurde. In einem ganz banalen Sinne 
könnte man schon selbst bei so etwas wie Citizen Sensing davon sprechen, 
dass das Operationen sind, die Sinngefüge von Kollektiven einrichten, 
die es vorher nicht gab. Allgemein gesprochen: selbst dort, wo man die 
härteste algorithmische Gouvernementalität oder den Überwachungsstaat 
vorfinden möchte, trifft man immer auch auf (gemeinschaftliche) Prakti­
ken, die konstitutiv mit diesen hochtechnologischen Verdatungsweisen und 
mit Datenpraktiken zu tun haben (einerlei ob im Kontext von social Big 
Data oder environmental Big Data) und nicht in die Desindividuation 
führen, sondern transindividuell wirken, dabei eben nicht in der Logik der 
Verfügbarkeit und des totalen Überwachungskapitalismus aufgehen. Um 
also noch einmal auf die technologische Sinnverschiebung zurückzukom­
men und das abzuschließen, könnte dies eben der andere Sinn des Sinns 
sein, der nach dem teleologischen Sinn möglich wird. Das hängt an zentra­
ler Stelle mit dem Austritt der Technik aus diesem Reich der Teleologie 
zusammen. Selbst Heidegger, von dem wir schon gesehen haben, wie sein 
gesamter geschichtlicher Entwurf an der Un/Verfügbarkeitsfrage hängt, 
fängt seine Technikschrift genau damit an, dass Technik eben nicht mehr 
instrumentell ist. Und dieses Nicht-Instrumentelle öffnet eine Potentialität, 
die in der Technologie liegt oder von ihr mit hervorgetrieben werden kann, 
eigentlich das Un-Mögliche, das wir immer auch mitdenken müssen.

Katharina Block: Ja, das ist interessant. Die Frage wäre dann, ob sich 
im Bereich sozio-technischer Konstellationen das Instrumentalisierungs­
verhältnis geradezu umdreht. War bislang die Technik das, was durch den 
Menschen instrumentalisiert wurde, zeichne sich nun ab, dass der Mensch 
durch die Technik instrumentalisiert werde. So klingt es zumindest biswei­
len im Diskurs. In unserer Terminologie gefragt: Dreht sich hier sozusagen 
das Unverfügbarkeits-Verfügbarkeits-Verhältnis um? Die Frage ist also, wer 
über wen verfügt. Ich glaube, dieser kritische und skeptische Impetus im 
Diskurs rührt von der Sorge her, durch Technik gesteuert zu werden und 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

187

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


dadurch den Status, autonomes Subjekt zu sein, zu verlieren. Hier würde 
mich noch einmal aus Ihrer Perspektive interessieren, inwiefern eigentlich 
die Notwendigkeit eines ökologischen Denkens – das spielt ja letztendlich 
auch direkt auf die Environmentalität an – besteht, um aktuelle soziotech­
nische Konstellationen zu erfassen, denn das hätte m.E. auch viel mit der 
Dynamik von Un/Verfügbar-werden, Un/Verfügbar-sein etc. zu tun. Was 
gewinnen wir damit, wenn wir z.B. über das Anthropozän sprechen. Es gibt 
verschiedene Ideen davon, was das Anthropozän sei. Peter Haff – den Sie 
ja gut kennen – hat gesagt, dass wir hier eigentlich von einer Technosphere 
sprechen müssen. Und die Technosphere von Haff ist gewissermaßen die 
Ausführung des ökologischen Denkens. Und zwar indem er sagt, dass 
zu den planetaren Sphären eine weitere hinzukommt, nämlich die Techno­
sphäre. Und deren Zusammenhang mit den anderen Sphären könne eben 
nur in einem ökologischen Denken erfasst werden, weil sie sich mit den 
anderen Sphären verwebt. Im Grunde ist es doch genau diese planetare 
Dimension, die im Anthropozändiskurs relevant wird. Diese Dimension 
ist es, die sozusagen ‚at stake‘ ist. Genau dies evoziert aber auch starke 
Positionen, die sagen: "Wunderbar, jetzt können wir unser technologisches 
Können und Potenzial im Angesicht des Anthropozän nochmal forcieren."

Erich Hörl: Sie meinen Geoengineering und so etwas.

Katharina Block: Zum Beispiel. Es würde mich interessieren, wie das ei­
gentlich in Ihrem Denken über Technologie vorkommt und welche Posi­
tion Sie zur Anthropozändebatte haben, die zumindest in meinen Augen 
viel mit dem Verhältnis von Verfügen-können und Unverfügbar-sein zu tun 
hat.

Erich Hörl: Tatsächlich erleben wir gerade in den letzten Jahren eine re­
gelrechte Durchsetzung des Geoengineering. Ehrlich gesagt habe ich das 
ursprünglich unterschätzt, ich hielt das für eine Radikalposition, die sich 
erledigen wird, muss aber jetzt erkennen, dass eigentlich alles in diese Rich­
tung läuft, weil die kapitalistischen Gesellschaften, obwohl sie unentwegt 
mit Wandel befasst sind und ein regelrechter Imperativ des Wandels ihre 
Selbstbeschreibungen dominiert, offenbar nur beschränkt transformations­
fähig sind. Das verweist aus meiner Sicht auf die Problematik der Disrupti­
on, die mich in meinem neuen Projekt beschäftigt. Erlauben Sie mir kurz 
auszuholen – ich komme dann auf das Geoengineering zurück. Mich inter­
essiert die Logik des Bruchhaften, der Umstand, dass Gesellschaften seit 
ein paar Jahrzehnten und zunehmend ihre Reproduktionslogik im Grunde 

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

188

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auf radikale Bruchhaftigkeit umstellen und aus dieser Immanenz auch gar 
nicht mehr herauskommen. Gesellschaften und auch Individuen verstehen 
zunehmend ihre Gegenwart und ihre Handlungsmöglichkeit als disruptiv 
im vielfachen Sinn. Sie nehmen sich selbst und ihre Umwelt als bruchhaft 
war und sie imaginieren und realisieren ihre Handlungs- und Reaktions­
weisen zunehmend im Modus des Bruchs. Also mehr und mehr mit Brü­
chen konfrontiert ist ihre Form der Antwort selber als radikal bruchhaft 
charakterisiert. Es geht hier um den Bruch ohne Aufhebung, ohne Revolu­
tion, ohne Fortschritt und diese reine Immanenz des Bruchhaften in der 
Logik der Weltbildung. Diese Form der Bruchhaftigkeit ist vorherrschend 
geworden: sie dominiert und organisiert die sozio-historische Erfahrung 
globalisierter Gesellschaften. Dabei ist die sozio-historische Erfahrung von 
Disruptivität selber, obwohl sie ein globales Phänomen ist, ohne Zweifel 
radikal situiert und es gibt hier eine verstörende Ungleichheit darin, wie 
Disruption erfahren wird. Und wir sind hier ohne Zweifel auch mit For­
men der Disruption konfrontiert, die nicht hegemonial sind. Nennen wir 
sie die heterodoxen oder minoritären Disruptionen. Denn es gibt viele – 
insbesondere im sog. Globalen Süden – die sagen, dass es klar ist, dass 
man disruptionieren muss – und zwar das Regime der Disruption selbst. 
Denn es wird zwar permanent und heillos unterbrochen, dies ist im eben 
genannten Sinne zur Signatur der kapitalistischen Operations- und Organi­
sationsweise geworden, die wir als Globalisierung kennen. Dabei bleiben 
aber genau die großen Mythen der Moderne wie Rassismus, Sexismus 
etc., die in diese hegemoniale Disruptionslogik tief eingeschrieben sind, 
unangetastet, ja sie werden sogar noch einmal weiter verschärft und wir 
müssen diese ganze Logik selbst unterbrechen. Das ist die tiefe Ambivalenz 
der Disruption. Disruption war und ist so gesehen immer auch ein Tool der 
Gefährdeten, Verletzbaren und Prekären, bevor sie eine hegemoniale Ope­
ration des disruptiven Kapitalismus ist. Überdies heben auch avanciertere 
Transitionsforscher darauf ab, dass wir eigentlich eine große Disruption 
brauchen. Die radikalere Fraktion der Nachhaltigkeitsforschung ist ohne 
Zweifel disruptiv gestimmt – das reicht vom Bruch mit der epistemischen 
Vorherrschaft des Globalen Nordens bis hin zum Bruch mit Verhaltens-, 
Konsum-, Lebens-, und Organisationsweisen. Das ist wieder gegen die 
hegemonial gewordene Disruption gesprochen, die sicherlich eine breite 
Genealogie und viele Ursprünge hat, die aufgearbeitet werden müssen. Dis­
ruptive Innovation – eine der prominenten jüngeren Quellen der histori­
schen Semantik der Disruption – ist eigentlich nur eine Innovation, bei der 
im Grunde reorganisiert, radikalisiert und prekarisiert, mehr Kapitalismus 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

189

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


implementiert wird, wie Adrian Daub einmal die Disruptionslogik des 
Silicon Valley zugespitzt hat. Und die Logik des Geoengineering passt per­
fekt in diese hegemoniale Figuration von Disruptivität hinein, ist vielleicht 
sogar eine von deren wesentlichen Verkörperungen.
Ich würde vor diesem Hintergrund fragen, was eigentlich die Logik des 
Anthropozän ist, mit deren Effekten wir dramatischerweise konfrontiert 
sind. Ich bezieh mich hier auf die Schriften von Gérard Granel, die ich 
vor ein paar Jahren herausgegeben habe, ein französischer Philosoph, der 
gleichermaßen Heideggerianer und Marxist gewesen ist, wobei er sich im 
Grunde von der einen in die andere Richtung entwickelt, dabei Technik 
und Kapital gewissermaßen mit einem Bindestrich zusammengeführt hat. 
Heidegger hat die Verfügbarkeitsproblematik immer nur auf die Technisie­
rungsbewegung hin gedacht. Granel aber verschlingt Technik und Kapital 
miteinander, sie sind zwei Akteure einer Bewegung, die die Moderne aus­
macht und die er die Verunendlichungsbewegung nennt. Er nimmt die 
Mathesis Universalis von Descartes und sagt, dass die Mathesis Universalis 
nicht einfach den Beginn einer Mathematisierungsbewegung (Prozess der 
Arithmetisierung etc.) markiert, wie das Husserl gedacht hat, sondern der 
hier stattfindende Übergang in die Unendlichkeitsmathematik insbesonde­
re ontologisch hoch relevant ist; Übergangsbewegung, die ja für Husserl – 
apropos ‚gefährliche Sinnverschiebung‘, von der Husserl selbst sprach – ab­
solut zentral war als eine Bewegung, die sinnzerstörend, sinnzertrümmernd 
und -zersetzend etc. ist und hier als Modernisierungsbewegung, die von 
der Technik implementiert wird, einsteht. Die Mathesis Universalis wurde 
nun nach Granel durch zwei Akteure in alle Bereiche des modernen Le­
bens hineingetrieben und er nennt das die Verunendlichungsbewegung, die 
durch Technik und Kapital in ihrer Verschränkung gleichermaßen vorange­
bracht wird und schließlich das moderne Sein durchdringt. Vor unserem 
Hintergrund heißt das jedenfalls, dass die radikale Verfügbarkeitsproblema­
tik der Moderne genau mit dieser Verunendlichungsbewegung verbunden 
ist. Verfügbarmachen geschieht sozusagen in dieser und qua Logik der 
Unendlichkeit. Das heißt aber auch umgekehrt, dass wenn wir aus dieser 
destruktiven Logik herauswollen, wir Formen des Endlich-Seins und des 
Endlichkeitsdenkens ausarbeiten müssen. Und genau hier würde ich den 
Prüfstein setzen, wenn ich mir Gedanken über Technologien, Weisen des 
Zusammenseins, Lebensformen mache, die auf die anthropozäne Situation 
reagieren und darauf antworten. An welchem Punkt findet eigentlich die 
Unterbrechung der selber am Ende disruptiv verfahrenden Unendlichkeits­
logik statt und an welchem Punkt kann ich sagen, dass es sich um ein 

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

190

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Endlichkeitsdenken handelt, dass wir es mit einer Lebensform der Endlich­
keit zu tun haben? Hier müssen wir ansetzen. Und Geoengineering ist 
ganz klar ein Versuch, die disruptive Unendlichkeitslogik immer weiter vor­
anzutreiben. Verstehen Sie mich nicht falsch: Technologie muss bei weitem 
nicht Verunendlichung heißen. Es geht hier insbesondere auch um dieses 
Zusammenwirken mit dem Kapital. Das jedenfalls fand und finde ich an 
Granel so interessant, dass er das radikal verschränkt und nie das eine ohne 
das andere gedacht hat. Leider ist das alles trotz meiner Herausgabe, die 
in deutscher Übersetzung eine Gedankenbewegung durch allerlei fragmen­
tiertes Material hindurch rekonstruiert, die im französischen Original so als 
Buch gar nicht vorliegt, weitgehend unrezipiert geblieben.

Katharina Block: Das Endlichkeitsdenken zielt ja auch noch einmal auf das 
ökologische Denken ab und meint ja auch nicht nur Mensch und Technik, 
sondern eben auch andere Lebewesen. Chakrabarty hat bezogen auf die 
Endlichkeit einen interessanten Gedanken formuliert, der die Indifferenz 
des Planeten gegenüber der menschlichen Spezies betont. Und diesen In­
differenzgedanken, der die Endlichkeit der menschlichen Spezies enthält, 
hält das moderne Subjekt kaum aus. Wenn ich die Vertreter:innen der 
Environmental Humanities – also aus der Ecke von Haraway, Tsing etc. 
– richtig verstehe, geht es ihnen gerade darum, die existenziellen planeta­
ren Abhängigkeitszusammenhänge sichtbar zu machen und ontologisch zu 
begründen. Wenn wir z.B. nicht aufhören, die Korallen, die Moore, die 
Wälder etc. zu zerstören, wird eine Entwicklung in Gang gesetzt, die die 
21% Sauerstoff, die die Bewohnbarkeit des Planeten für uns und andere 
Lebewesen sichern, aufs Spiel setzt. Und zumindest ich verstehe diese Form 
der Ökologisierung des Denkens auch immer so: Dass, wenn man eine 
andere Ontologie, eine andere Rationalität schaffen möchte als die, die uns 
ins Anthropozän hineingeführt hat, wir mehr in diesen Abhängigkeitsver­
hältnissen in Form ökologischer Verhältnisse zu denken anfangen müssen. 
Denn egal, wieviel Technologie wir entwickeln, wenn die 21% Sauerstoff 
nicht mehr gegeben sind, ist Leben nur noch eine Frage des Überlebens. 
Und jetzt können die Technizisten – ganz im Sinne der Natur/Kultur-Tren­
nung – natürlich immer noch sagen, dass wir uns dann eben eine Kuppel 
bauen...

Erich Hörl: Oder zum Mars fliegen, wie die großen Disruptoren à la Musk, 
Thiel und Trump meinen.

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

191

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katharina Block: Genau. Aber spätestens jetzt ist der Punkt erreicht, an 
dem die Normativität reinkommt und das rein ontologische Denken ökolo­
gischer Zusammenhänge verlassen wird: Was kann oder soll man in dieser 
Hinsicht wollen? Da würde mich interessieren, was für Sie normativ gese­
hen eine wichtige Position im Rahmen der Ökologisierung des Denkens ist. 

Erich Hörl: Grundsätzlich finde ich es problematisch oder mindestens her­
ausfordernd, wenn wir sagen, dass wir jetzt offensiv an anderen, neuen 
Ontologien arbeiten. Ganz einfach weil es ja eben so ist, dass Ontologien 
irgendwie geschichtlich da sind und man sie immer nur rekonstruiert. 
Ontologien werden ja nicht erlassen. Ontologien zeichnen sich in Praktiken 
und Institutionen, in Denkweisen und Wissensformen etc. ab. Wir destil­
lieren quasi Ontologien, aber können nicht über sie verfügen. Übrigens 
gibt es gerade an diesem Punkt immer auch eine gewisse Polemik: Für 
die historischen Materialisten oder auch die historischen Epistemologen 
ist Ontologie insgesamt ein sehr problematischer Begriff, denn Ontologie 
gilt per se als statisch, stabil, immer feststehend, wer auf der ontologischen 
Ebene argumentiert, flieht gewissermaßen aus der Geschichte. Ontologie 
firmiert hier quasi als ein reaktionäres Projekt. Ich denke, gegen diese 
Sichtweise muss man angehen, sie verkennt völlig den Einsatz der ontolo­
gischen Frage. Wie es historische Epistemologien gibt, gibt es natürlich 
auch historische Ontologien. Historische Epistemologen analysieren expe­
rimentelle Praktiken, Weisen der Wissensproduktion – ich denke jetzt 
an Bachelard, Canguilhem oder Rheinberger – und sie destillieren aus 
diesen Verfahren gewissermaßen die historisch-epistemologische Verfasst­
heit. Aber wie machen wir das eigentlich, wenn wir uns über Ontologie 
oder Ontologien als historische Entitäten Gedanken machen? Wir sind 
historisch in eine große Distanz zur Ontologie eingetreten. Wir sehen eine 
oder mehrere große, überlieferte westliche Ontologien, wo wir sagen, dass 
wir hier etwas unterbrechen müssen. Wenn es ein epistemic empire gibt, 
das unterbrochen werden muss, weil es kolonialistisch ist, dann hat dies 
immer eine epistemologische und ontologische Dimension! Das müssen 
wir durchbuchstabieren. Und das können wir nicht zuletzt dank, aber 
auch trotz Heidegger, der diese Distanz in diesem Maße freilich nicht 
hatte und immer nur von anderen Anfängen träumte, die natürlich auch 
westlich waren (mit gelegentlichen fernöstlichen Resonanzen). Aber er hat 
immerhin gesehen, dass in historisch-ontologische Konstellationen immer 
und wesentlich Un/Verfügbarkeitslogiken eingeschrieben sind. Und das 
ist entscheidend und interessant. Wenn es heute darum geht, sich von 

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

192

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hegemonialen Ontologien in Richtung relationaler heterodoxer Ontologien 
zu distanzieren, gilt es zugleich zu fragen, was wir da eigentlich einspeisen 
– von woher nehmen wir diese anderen Ontologien eigentlich? Können wir 
– noch einmal dieser Punkt – über diese verfügen? Anna Tsing finde ich 
so interessant, weil sie durch ihre ethnologische Arbeit genau an diesem 
Punkt operiert. Sie überlegt sich nicht am Reißbrett, sondern destilliert aus 
dieser Arbeit heraus, wie alternative Ontologien aussehen können. Und das 
bewundere ich auch. Sie importiert nicht einfach sagen wir animistische 
Ontologien, ruft nicht einfach nicht-westliche Ontologien an.

Katharina Block: Wie Descola zum Beispiel.

Erich Hörl: Oder Latour. Ja. Aber ich finde es eigentlich plausibler zu sagen: 
"Living in the ruins of capitalism", was spielt sich da eigentlich ab, was heißt 
das, wie operieren die Menschen zusammen mit anderen Akteuren und 
was kann ich hier an historisch-ontologischen Gehalten lesen – das finde 
ich großartig und weitreichend.

Katharina Block: Ja, das finde ich auch sehr spannend.

Erich Hörl: Es hat eine Intensität der Beschäftigung mit dem Problem, 
die schon wirklich atemberaubend ist. Und ich finde diese Vorgehensweise 
total überzeugend. Bis jetzt habe ich die eigentliche Frage erfolgreich um­
schifft (lacht). Also zur Normativität zurück, wonach Sie fragten: Wo ge­
winnen wir zumindest die Anhaltspunkte für ein ökologisches Denken, das 
ein anderes Denken wäre? Darauf will ich hinaus. Welche Praktiken sind 
es, die aus sich heraus Normativitäten erzeugen? Können wir diese einfach 
erfinden? Diese müssen ja einerseits entwickelt werden, sind nicht immer 
schon da und zugleich muss ich sie in ihrer Gefügehaftigkeit verstehen, 
um sie als ökologische Praktiken im Sinne eines ökologischen Denkens 
lesen zu können. Was beobachten wir da oder wie können wir das ins 
Werk setzen? Wir lehnen uns ja nicht nur zurück und können nicht nur 
beschreiben, das war auch eine Zeit lang so, weil man Angst vor jeder Form 
von Normativität hatte. Aber wir sind vermutlich schon in eine historische 
Phase eingetreten, wo wir uns das nicht mehr leisten können. Darauf wol­
len Sie hinaus, nicht? Guattari hat einmal, in Chaosmosis, gesagt, dass uns 
alle Kompasse – ökonomische, soziale, politische, moralische, traditionelle 
– abhanden gekommen wären und dass es geboten sei, neue Wertachsen 
zu schmieden, neue Finalitäten, die unsere Beziehungen und produktiven 
Aktivitäten orientieren. Er hat diese eine Ökologie des Virtuellen genannt.

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

193

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Katharina Block: Mich interessiert im Grunde Folgendes: Was passiert, 
wenn ich das Anthropozän nicht als eine rein naturwissenschaftliche Idee 
verstehe, d.h. als eine rein beschreibende Kategorie, z.B. als geochronologi­
sche Epoche. Denn als diese Idee in die kultur-, geistes- und sozialwissen­
schaftlichen Diskussionen aufgenommen wurde, entstand ein hoch norma­
tiver Diskurs. Nehmen wir „Facing Gaia“ von Latour – als dem einen gro­
ßen Soziologen, der sich ganz aktiv an der Anthropozändebatte beteiligt hat 
– und natürlich die bereits erwähnten Vertreter:innen der Environmental 
Humanities und noch einige mehr. Bei diesen geht es ja ganz klar darum, 
dass wir aufhören müssen, in der modernen Ontologie zu denken, zu leben, 
zu sein. Und die Aufgabe haben, neue Ontologien zu entwickeln.

Erich Hörl: Das ist auch eine radikale Disruptionsphantasie.

Katharina Block: Genau! Weil sonst – und das wird bei Haraway besonders 
deutlich – ein gutes Leben und Sterben für die meisten Lebewesen nicht 
mehr möglich sein wird. Und hier finde ich besonders wichtig, dass sie 
nicht nur vom guten Leben spricht – wie es etwa in der kritischen Theorie 
üblich ist. Natürlich geht es auch ums Sterben. Wenn man in ökologischen 
Zusammenhängen denkt, geht es auch ums Sterben und nicht mehr nur 
ums Leben. Daher ist meine Frage, ob Sie dabei irgendwie mitgehen wür­
den, zu sagen: Um überhaupt noch eine Chance zu haben, die Anthropo­
zän genannte Situation irgendwie bearbeiten zu können – ich würde nicht 
von auflösen sprechen, das können wir nicht mehr –, um ein gutes Leben 
und Sterben für Mehr-als-Menschen zu ermöglichen, sollten wir diese 
Rationalität verlassen und in die Ökologisierung des Denkens eintreten. 
Alternativ könnten wir natürlich durchaus auch einfach so weitermachen.

Erich Hörl: Ich glaube, dass das nicht geht: so weitermachen, wie sie sagen. 
Darüber denke ich viel nach, welche Form von Leben man selbst führt, in 
welchem Land und wie man lebt – was ist an Veränderungsmöglichkeiten 
für viele Menschen überhaupt denkbar oder gerade eben nicht denkbar 
etc.? Und letztlich kann man doch nur ernsthaft sagen, dass einzig eine 
radikale Veränderung überhaupt als Möglichkeit zur Debatte steht. Alles 
andere stellt eigentlich gar keine Möglichkeit dar, sondern das Ende aller 
Möglichkeiten.

Katharina Block: Damit kommen wir wieder zum Disruptionsgedanken. 
Jetzt haben Sie als Philosoph die Disruption als grundlegenden Begriff 
ins Spiel gebracht und mich interessiert, ob wir als Soziolog:innen davon 

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

194

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


auch sozialtheoretisch etwas lernen können. Die soziologischen Sozialtheo­
rien sind bekanntermaßen multiparadigmatisch ausdifferenziert: Da gibt 
es auf der einen Seite des Spektrums die Rational-Choice Theorien, die 
explizit auf der klassischen Evolutionstheorie aufbauen und noch immer 
die Nutzenmaximierung als grundlegende anthropologische Prämisse set­
zen. Diese Soziologie kennt z.B. nur menschliche Akteure. Auf der anderen 
Seite haben wir Latour, der nur mehr-als-menschliche Aktanten kennt. Bei 
Latour ist allerdings eher das Verbindende zentral und nicht so sehr das 
Disruptive. Und dieser Disruptionsgedanke bringt ja jetzt auch nochmal 
so eine Idee der Diskontinuität mit rein. Man könnte von einer kontinuier­
lichen Diskontinuität sprechen.

Erich Hörl: Genau, das ist eine Formulierung, die ich auch sehr gerne 
benutze: die disruptive Bedingung ist die Kontinuität des Diskontinuierli­
chen.

Katharina Block: Und genau diese Diskontinuität ist m.E. auch spannend 
für die Sozialtheorie. In Sozialtheorien finden wir meistens ein ontolo­
gisches Moment des Unverfügbaren – z.B. doppelte Kontingenz, Unent­
scheidbarkeit oder Verschiebung – als Ausgangspunkt sozialer Ordnungs­
bildung. Ordnungsbildung ist dann eigentlich der stetige Versuch, dieses 
Unverfügbare zu überwinden, im Sinne eines Verfügbarmachens von Welt. 
Und ich fände es nun spannend, einmal zu überlegen, was die theoretische 
Soziologie von dieser Beobachtung, dass wir radikal mit dem Unverfügba­
ren konfrontiert werden, mitnehmen kann: Wie kann es etwa nicht darum 
gehen, vom Unverfügbaren auszugehen, um dann Verfügbarkeit – also die 
soziale Ordnung – herzustellen, sondern wie kann man das Unverfügbare 
so einbinden, dass es erhalten bleibt und als konstitutiv, nicht nur zu Be­
ginn, sondern im Sinne eines Kontinuierlichen, theoretisiert werden kann. 
Das fände ich sehr spannend.

Erich Hörl: Das ist ein guter Punkt, ja.

Katharina Block: Die Frage ist also: Ob wir nicht eine Form der Anerken­
nung des Unverfügbaren etablieren oder praktizieren sollten, d.h. auch 
epistemologisch, in unsere Wissensformen, in unsere Denkstrukturen über­
setzen und integrieren sollten: Haben wir nicht einen Moment erreicht, 
an dem deutlich wird, dass das Narrativ vom Verfügbarmachen-Können 
nicht mehr hinreichend ist und wir entsprechend Formen des Denkens 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

195

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


finden müssen, um dieses Unverfügbarwerden von Welt als Normalität mit 
verarbeiten zu können. Welche anderen Narrative könnte es dafür geben?

Erich Hörl: Zum Beispiel Philipp Staab mit seiner Adaptationssoziologie. 
Das ist ein Versuch der Umwertung von Anpassung, weil das ein kritisch-
theoretisch immer äußert schlecht beleumundeter Begriff war. Und Staab 
versucht, die Durchsetzung der Anpassungsidee zu beobachten, wobei das 
im Zuge der Studie zunehmend normativ gerät. Am Anfang hat er noch 
eine gewisse Distanz, die er zur Beobachtung braucht, am Ende fordert 
er selbst die Umstellung hin zu einer Logik der Anpassung, die wir unter 
anthropozänen Bedingungen gar nicht mehr verhindern könnten. Er sieht 
das zumindest als einen möglichen Ausweg. Warum sage ich das jetzt? Weil 
das eben eine Möglichkeit ist, mit dieser vielfältigen Wiederkehr des Un­
verfügbaren, oder der Nichtabweisbarkeit des Unverfügbaren, sozialtheore­
tisch umzugehen. Das wäre eine Art amor fati: Weisen der Anpassung 
zu entwickeln, die mit Unverfügbarkeiten umgehen, das gesellschaftliche 
Leben wesentlich von daher zu denken beginnen. Aber was hat das für 
Implikationen? Reden wir hiermit einer Regierungsweise der Adaptation 
das Wort, die uns in eine destruktive Anpassungslogik hineinzwingt und 
die wir lediglich sozialtheoretisch überhöhen? Oder ist das eine echte Mög­
lichkeit, in den kapitalistischen Ruinen zu leben und zu sterben? Aber wäre 
das – mit Derrida gesprochen - mehr als Überleben, ein Über-Leben, um 
das es doch eigentlich gehen müsste?
Mir schwebt daher die ganze Zeit ein anderer Begriff vor um das Problem, 
das sie benennen, noch einmal von einer anderen Seite her zu beleuch­
ten. Bernard Stiegler hat den Begriff der ‚Adoption‘, der Aufnahme, stark 
gemacht. Gesellschaften als Adoptionsgemeinschaften. Er hat sich dabei 
bewusst gegen Adaptation gerichtet. Er war an dieser Stelle sicherlich 
Antikybernetiker, wenn sie so wollen und Adaptation war für ihn ein 
kybernetischer Schlüsselbegriff. Mindestens die Kybernetik erster Ordnung 
– Stichwort adaptive behavior – ist ja komplett dominiert von diesem 
Begriff und eine Theorie adaptiver Systeme. Stiegler hat eine weitreichende 
Theorie der Suspension ausgearbeitet, in der die Kritik der Adaptation eine 
zentrale Rolle spielt und darüber habe ich in den letzten Jahren einiges 
geschrieben, alles gerade erst in Veröffentlichung. Sein Schlüsselbegriff in 
diesem Zusammenhang lautet: double redoublement épokhal – doppelte 
epochale Verdopplung. Es gibt dabei eine vorherrschende Konstellation 
von gültigen Programmen auf allen gesellschaftlichen Ebenen: Verhaltens­
programme, institutionelle Programme, religiöse, spirituelle, künstlerische, 

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

196

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


politische, wissenschaftliche Stile, soziale Organisationsweisen, rechtliche 
Ordnungen, pädagogische Programme etc. – Programm hier also in einem 
ganz breiten Sinn gedacht –, die in ihrer Gesamtheit jeweils eine Gesell­
schaft konstituieren. Und diese Programme basieren immer auch auf be­
stimmten Technologien oder sind bereits eine Antwort darauf, emergieren 
daraus. Es gibt technologische Schocks – und Stiegler fängt hier schon 
im Neolithikum oder sogar beim Faustkeil an, diese Schocks haben teils 
eine gewaltige zeitliche Dauer, das interessiert mich aber gar nicht, es 
geht erstmal nur um die Logik – es gibt also technologische Schocks, 
er nennt das als Phänomenologe objektive épokhè, die jeder subjektiven 
épokhè vorhergehen und diese heben jeweils qua Exteriorisierungsschüben 
eine Epoche aus ihren programmatischen Angeln. Das entscheidende ist 
die epochale Verdoppelung, die möglich sein und gelingen muss: Die tech­
nischen Schocks, die vorhandene Programme aussetzen, müssen in neue 
Programmatiken übersetzt, neue Programme müssen eingesetzt werden. 
Gelingt dies, entsteht eine neue Epochalität. Wo aber die bloße Aussetzung 
dominiert, keine Übersetzung und Einsetzung mehr gelingt, die technolo­
gischen Schocks ohne programmatische Antwort bleiben, sind wir laut 
Stiegler in der Disruption. Und das ist für ihn gegenwärtig der Fall und 
von diesem Fall her ist die ganze Theorie formuliert: Für Stiegler sind die 
digitalen Technologien durch ihre Kurzschlüsse, durch ihre Zerstörung von 
überliefertem Wissen und allen möglichen Wissensformen, von Bildung 
etc., Akteure, die radikal unterbrechen, aber die – nach der ersten, der 
technologischen Zeit der Unterbrechung – die zweite Zeit der programma­
tischen gesellschaftlichen Adoption der neuen Technologien, eine Zeit der 
Sorge und des Heilens der technologischen Schocks, unterminieren. Es 
handelt sich dann um insgesamt sorg- und heillose Gesellschaften, die in 
der Disruption sind, in der epochenlosen Epoche, in der Nicht-Epoche. 
Und das ist ihre historische Signatur. Das ist natürlich brutal deprimierend. 
Bei Stiegler kommt es jedenfalls nicht auf Adaptation an, sondern auf Ad­
option, für ihn sind Gesellschaften wesentlich dadurch ausgezeichnet, diese 
neue Konstellation in sich aufzunehmen, das ist die Adoption, die immer 
programmatisch sein muss und einen Überschuss zur bloßen Anpassung 
markiert. Und daran, an der Wiederherstellung der Adoptionsfähigkeit, 
müssen wir theoretisch-praktisch arbeiten. Die disruptive Bedingung, von 
der ich spreche, erweitert diesen Blick Stieglers, will dieser engen Kopplung 
von Technologien und Programmen als großem evolutionären Treiber ein 
Stück weit entkommen und zielt dabei auf eine breite Entfaltung unserer 
eigentümlichen geschichtlichen Kondition, die auch heterodoxe Weisen der 

Die Disruptivität der Spätmoderne: Figurationen des Un/Verfügbaren

197

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Disruptionen beinhalten und ein Stück weit das Apriori des Technischen 
hinter sich lassen muss. Stieglers melancholisches, um nicht zu sagen de­
pressives Denken der Suspension wäre hier ein Stück weit selbst Symptom. 
In ihm schreibt sich gewissermaßen die zeitgenössische Unterbrechungslo­
gik als philosophischer Entwurf aus. Und um nun auf ihre Frage zurück­
zukommen: Was heißt es eigentlich, als Gesellschaft Unverfügbares zu 
adoptieren, also sie in die eigenen Programmatiken aufzunehmen, die ja 
von Handlungsprogrammatiken, Pädagogiken, Wissensweisen bis hin zu 
institutionellen Ordnungen reichen? Hier wird es spannend und hier kön­
nen wir wahrscheinlich auch wiederum viel von Ethnolog:innen lernen. 
Denn Ethnolog:innen untersuchen ja permanent Gesellschaften, die nichts 
anderes tun als mit diesem Unverfügbaren umzugehen.

Katharina Block: Aber zugleich mit einer ganz anderen Akzeptanzrate. Das 
ist der Unterschied zu modernen Gesellschaften.

Erich Hörl: Das meine ich! Genau! Das heißt nicht, sie immer schon zu 
bewältigen, das heißt nicht sie verfügbar machen zu wollen.

Katharina Block: Ja, genau. Es geht um das Stehenlassen.

Erich Hörl: Es geht um Weisen des Adoptierens von Unverfügbarem.

Katharina Block: Ja, adoptieren ist ein guter Begriff.

Erich Hörl: Eigentlich geht es doch darum zu fragen, wie man es schafft mit 
dem Unverfügbaren umzugehen, ohne es durchzustreichen, umzukehren, 
verfügbar zu machen. Was würde das für eine Gesellschaft in der Spätmo­
derne heißen?

Katharina Block: Genau. Das ist im Grunde genommen genau die Frage, 
um die es mir geht.

Erich Hörl: Ich übersetzte mir eigentlich die ganze Zeit Ihre Frage.

Katharina Block: Und wenn ich jetzt Ihre letzten Ausführungen für mich 
noch einmal übersetze, dann komme ich zu folgendem Schluss: Wir brau­
chen Sozialtheorien, die nicht adaptiv denken, sondern adoptiv. Das finde 
ich inspirierend, auch das Wortspiel. Herr Hörl, ich danke Ihnen für das 
Gespräch.

Erich Hörl: Ich danke Ihnen!

Interview mit Erich Hörl, geführt von Katharina Block

198

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169 - am 20.01.2026, 03:19:55. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783985721122-169
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

