5 Grenzen der Menschenrechte

Die politische und soziale Exklusion aus einem Gemeinwesen, die mit der Diffe-
renz zwischen Biirger innen- bzw. Grundrechten und Menschenrechten fiir die-
jenigen, die nicht iiber die entsprechende Staatsbiirgerschaft verfiigen, einher-
geht, resultiert fiir Arendt, wie mehrfach erwéhnt, aus der sogenannten Aporie
der Menschenrechte. Diese Aporie driickt sich nicht in der Vorenthaltung eines
einzelnen Menschenrechts aus, sondern in dem prinzipiellen Fehlen einer Mog-
lichkeit, Rechte zugesprochen zu bekommen — zumindest in allen politisch und
sozial relevanten Hinsichten, die {iber rein humanitdre Bedingungen hinausgehen
(vgl. Arendt 1986a: 613). Aus diesem Grund setzt Arendt in zuspitzender Weise
Menschenrechte-Haben mit einem Zustand faktischer Rechtlosigkeit gleich. Das
Dilemma der Menschenrechte, einen Anspruch auf Universalitit zu erheben und
zugleich exkludierende Wirkungen zu zeitigen, wird in Bezug auf die Moglich-
keit zur politischen Partizipation besonders sichtbar. Sie zeigt sich aber auch
hinsichtlich der staatsbiirgerlichen sowie der sozialen Zugehérigkeit. In der Pra-
xis schlégt sich dies in Strukturen des sozialen oder politischen Ausschlusses mit
unterschiedlichen Intensitétsgraden fiir je verschiedene Betroffenengruppen nie-
der: Das Spektrum reicht hier von der maximalen Beschrankung fundamentaler
Rechte bzw. tatsdchlich faktischer Rechtlosigkeit, z.B. im Falle undokumentier-
ter Migrant_innen, bis hin zur Gewahrung von Niederlassungsrechten fiir Nicht-
Staatsbiirger _innen, die jedoch — und dies auch nur unter der Voraussetzung des
Verfiigens iiber eine EU-Staatsbiirgerschaft — lediglich eine eingeschriankte
Moglichkeit der politischen Partizipation, etwa in Form eines Wahlrechts auf
kommunaler Ebene, vorsehen. Besonders verletzliche Personengruppen sind hier
also offensichtlich Asylsuchende, Fliichtlinge und Staatenlose — und zwar nicht
zuletzt, weil viele Nationalstaaten — u.a. die Bundesrepublik und weitere EU-
Staaten (vgl. Brezger/Cassee 2012: 428) — wichtige Menschenrechtsabkommen,
z.B. die fiir den Kontext der sozialen und politischen Integration von Mig-
rant_innen relevante Konvention iiber Wanderarbeiter (ICRMW 1990), nicht ra-

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

150 | Grenzen der Menschenrechte

tifizieren (vgl. hierzu ausfiihrlicher Abschnitt 5.2). Theoretisch kénnen sich Mig-
rant_innen zwar im speziellen Fall der Rechte von Arbeitsmigration unter be-
stimmten Bedingungen auf volkerrechtliches Gewohnheitsrecht bzw. auf das so-
genannte ,,Palermo-Protokoll“! — ein Zusatzprotokoll zur Verhiitung, Bekimp-
fung und Bestrafung des Menschenhandels, das Nationalstaaten in die Pflicht
nimmt — berufen. Doch ist die derzeitige nationale wie internationale politische
Realitdt weit entfernt davon, effektiven Menschenrechtsschutz zu gewéhrleisten,
sei es hinsichtlich sozialer Sicherheit, sei es hinsichtlich des Schutzes vor Aus-
beutung, Zwangsarbeit, Versklavung und sozialer Missachtung in Form einer
Legalisierung des Aufenthaltes, geschweige denn in Bezug auf eine umfassende-
re politische Inklusion.

Als problematisch erweist sich in diesem Zusammenhang die derzeit giiltige
Regel, dass ausschlieBlich die Staatsbiirger innen eines Gemeinwesens {iber die
Bedingungen dariiber, wer als Zuwander in zugelassen wird, entscheiden. Ge-
gen diese géngige partikularistische Argumentation fiir ein Recht auf kulturelle
und politische Selbstbestimmung eines selbstdefinierten Kollektivs (vgl. Walzer
1996; Miller 2005) ldsst sich jedoch der demokratietheoretische Einwand erhe-
ben, dass politische Partizipationsrechte nur dann als normativ gerechtfertigt er-
achtet werden konnen, wenn sie potentiellen Einwander innen, die unter Andro-
hung von Gewalt zur Einhaltung der Einwanderungsgesetze gezwungen werden,
nicht von der Entscheidung iiber diese Gesetze ausschlieBen. Ein normativer Ge-
genentwurf zur nationalstaatlich bzw. staatsbiirgerlich begrenzten Befugnis zur
politischen Teilhabe miisste daher offen sein fiir die Inklusion ,Anderer*.

Bislang enthilt die Allgemeine Erkidrung der Menschenrechte (1948) aller-
dings keinen expliziten Bezug auf ein Recht auf Demokratie (vgl. Kreide 2008:
37). Politische Partizipation ist dem Individuum nur in Form von Staatsbiir-
ger_innenrechten (direkt und in abgeleiteter Form wie im Falle der EU-
Biirgerschaft) moglich. Nun ist verschiedentlich versucht worden, diesen Um-
stand nachtriglich normativ aufzuwerten, z.B. mit einem Konstrukt zur Recht-
fertigung der AbschlieBung des Mitbestimmungsprozederes mit folgender Ar-
gumentation, dass eine bestimmte Gruppe von Biirger_innen sich einem Rechts-
staat nur unter der Bedingung der Gewéhrleistung von Grundrechten unterwirft.
Diese Argumentation hinkt jedoch, da zwar bestimmte Grundrechte tatsdchlich
im Rahmen von demokratischen Verfahren zustande kommen, dann aber meis-
tens als so fundamental eingestuft werden, dass sie fortan demokratischen Pro-
zessen entzogen bleiben. Es entsteht also das Paradox, dass diejenigen politi-

1 http://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar55025anlage2-oebgbl.pdf
(24.11.2018).

13.02.2026, 00:39:08.


http://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar55025anlage2-oebgbl.pdf
https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.un.org/depts/german/uebereinkommen/ar55025anlage2-oebgbl.pdf

Grenzen der Menschenrechte | 151

schen Entscheidungsprozesse, in deren Verlauf Menschenrechte als Grundrechte
definiert werden, in Ergebnisse miinden, iiber die nicht mehr innerhalb von de-
mokratischen Prozeduren verfiigt werden kann (vgl. Alexy 1999). Somit erweist
sich die Grenzhaftigkeit der Menschenrechte folgendermaB3en: Menschenrechte
,hat* man nur dann, wenn man Mitglied einer Rechtsgemeinschaft ist — ndmlich
in Form von Grund- bzw. Biirger_innenrechten (vgl. Pollmann 2012a: 134). Die
unauthebbar scheinende Spannung zwischen Menschen- und Biirger innen-
rechten resultiert aus dem souverdnen Recht einer Rechtsgemeinschaft, den Zu-
gang zu Grundrechten zu beschranken. Was zunéchst als in verfassungspoliti-
scher Hinsicht sinnvoll anmutet, erweist sich allerdings letztlich als Beschrin-
kung von Menschenrechten. Aus der Perspektive der Menschenrechte erscheint
das Recht auf Reglementierung von Zugehorigkeit und Zugang zur politischen
Partizipation jedoch als normativ fraglich. Sie erscheint zumindest fraglich, so-
fern ein Recht auf politische Partizipation bzw. ein Recht auf Demokratie, unab-
héngig von Staatsbiirgerschaft, als so fundamental angesehen wird, dass ihm der
menschenrechtliche Status zugeschrieben werden miisste. Solange ein solches
Menschenrecht nicht gilt oder gar durchgesetzt wird, setzt Jacques Ranciére auf
den Prozess der Subjektivation, durch den das Intervall zwischen Menschenrech-
te-Nichthaben und Menschenrechte-Haben {iberwunden werden konne. Politi-
sche Subjektivation, so erldutert Ranciére,

zerschneidet das Erfahrungsfeld neu, das jedem seine Identitdt mit seinem Anteil gab. Sie
16st und stellt die Verhéltnisse zwischen den Weisen des Tuns, den Weisen des Seins und
den Weisen des Sagens neu zusammen, die die sinnliche Organisation der Gemeinschaft,
die Verhéltnisse zwischen den Rdumen, wo man eines macht, und denen, wo man anderes
macht, die an dieses 7un gekniipften Fahigkeiten und jene, die fiir ein anderes benotigt
werden, bestimmen.* (Ranciére 2002b: 52) SM: Evtl. Herv. i. O.?

Damit meint Ranciére, dass politische Subjekte keine vordeterminierten Entita-
ten sind. Stattdessen konstituieren sie sich erst im Zuge der Forderung nach be-
stimmten Rechten als politische Subjekte (vgl. Ranciére 2011a). Im Prozess der
Herausbildung als Subjekte generieren die Akteur innen jedoch, und darauf
verweist Ranciére mit Nachdruck, einen politischen Raum, dessen Ergebnis zu-
néchst offen ist. Die Subjektivierungsaktivititen konnen zur Neubildung einer
politischen Ordnung (in Ranciéres Terminologie einer neuen ,polizeilichen®
Ordnung) fithren. Sie koénnen sich jedoch auch erst einmal auf den Widerstand
und die Befragung der bestehenden Ordnung beziehen. In Anlehnung an
Ranciére ist es fiir Chenchen Zhang ,,crucial to acknowledge that every process
of political subjectivization, which according to Ranciére’s re-conceptualization

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

152 | Grenzen der Menschenrechte

of the rights of Man is the only way to restore the validity of human rights*
(Zhang 2014: 255). Folgerichtig besteht der erste und unabdingbare Schritt in
Richtung einer solchen Re-Artikulation und Re-Interpretation der Menschen-
rechte darin, auf die Grenzen der bestehenden Menschenrechtskonzeptionen hin-
zuweisen. Dies wird in den ndchsten drei Abschnitten anhand der Grenzen in
Bezug auf Staatsbiirgerschaft, den Zugang zu sozialer Zugehdrigkeit und die
Maglichkeit zur politischen Partizipation erfolgen.

5.1 STAATSBURGERSCHAFT

Mit der Parallele zwischen dem ,,Naturzustand, in dem es ,nur‘* Menschenrechte
gibt, und dem Zustand der Staatenlosigkeit, in welchem alle anderen Rechte ver-
loren gegangen sind“ (Arendt 1986a: 621), zeichnet Arendt einen Bogen vom
18. bis zum 20. Jahrhundert in der Zeit nach dem Zweiten Weltkrieg. Beide his-
torischen Daten stehen fiir die janusgesichtige, einerseits verheifSungs-, anderer-
seits unheilvolle Entwicklung der Menschen- und Biirger_innenrechte, die sich
im Konzept der Staatsbiirger _innenschaft widerspiegelt. Die bereits in Kap. 3.3
ausfiihrlicher diskutierte Spannung zwischen Menschen- und Biirger innen-
rechten wird im Folgenden noch einmal aus einer anderen Perspektive erhellt. Es
geht mir darum, die vermeintliche Identitdt von Menschen- und Biirger innen-
rechten explizit als begriffliche Leerstelle darzustellen, mit der schlielich das
Konzept der Staatsbiirgerschaft — als Dreh- und Angelpunkt der Zuschreibung
von Zugehorigkeit und politischer Teilhabe innerhalb von Nationalstaaten — in
die Kritik gerét, genau jene menschenrechtlichen Aspirationen auf politische
Ermachtigung zunichte zu machen.

Der 26. August 1789 ist bislang vor allem als wichtiges Datum hinsichtlich
sowohl der theoretischen als auch der praxisbezogenen Entwicklung der Men-
schenrechte behandelt worden. Mehrfach wurde dabei auch schon thematisiert,
dass dieses historische Datum zugleich die ,,Geburtsstunde moderner Staatsbiir-
gerschaft (Citizenship)* (Mackert 2006: 17) darstellt. Die Praambel der franzosi-
schen Menschen- und Biirgerrechtserklarung formuliert zwei Sorten von Rech-
ten: zum einen ,,les droits naturels, inaliénables et sacrés de 1‘Homme*,? die
Menschen im Naturzustand, zum anderen die ebenfalls angeborenen Rechte, die
ihnen innerhalb des Staates zukommen. Der Text unterscheidet die Rechte nicht

2 https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
I-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,[Dlie natiirlichen, unverduBerli-
chen und geheiligten Menschenrechte (zit. n. Fritzsche 2004: 193).

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 153

systematisch, der Idee nach sind sie identisch, allerdings differenzieren sie sich
insofern, als Biirgerrechte zu begreifen sind als Menschenrechte, die von der po-
litischen Vereinigung geschiitzt werden miissen. So fiihrt Artikel 1 der franzo-
sischen Deklaration aus: ,,Les hommes naissent et demeurent libres et égaux en
droits*?®), und Artikel 2 stellt sogleich fest, dass ,,[1]e but de toute association po-
litique est la conservation des droits naturels et imprescriptibles de I’Homme.**
Diese Duplizierung gelingt durch einen linguistischen Trick, indem sdmtliche
legislatorischen Posten quasi doppelt besetzt sind. Somit gibt es zwei Gesetzge-
ber, namlich den Menschen und die Assemblée Nationale, und damit zwei Arten
von Recht, ndmlich das Recht des Menschen und das Recht des Biirgers, und
schlieBlich zwei Geltungsbereiche des Rechts, ndmlich zum einen die gesamte
Menschheit, zum anderen die nationale Republik (vgl. Vismann 1996: 323). Der
Schwerpunkt der Franzésischen Erkldrung der Menschen- und Biirgerrechte
(1789) wiederum liegt in der Bildung einer freien und souverdnen Nation, wel-
che sich aus den urspriinglich freien und gleichen Tragern von Menschenrechten
zusammensetzt, die sich wiederum dieser Rechte bewusst sind und die Konstitu-
ierung und Wahrung der entsprechenden Verfassung zum Ziel ihrer politischen
Handlungen setzen (vgl. die Praambel). Umgekehrt ldsst sich mit Hauke Brunk-
horst der Zweck der Verfassung, wie er im 6. Artikel dargelegt wird, in der
»Steuerung der staatlichen Gewaltmaschine durch den zum Gesetz verallgemei-
nerten Biirgerwillen™ (Brunkhorst 2012b: 100) fassen — und zwar um der Ver-
wirklichung der unverduBerlichen Menschenrechte willen. Der Verschrinkung
von natiirlichen Menschen- und gesellschaftlichen Biirger innenrechten korres-
pondiere eine Verschrinkung natiirlicher Souverénitéitsrechte der Nation (pou-
voir constituant) und der 6ffentlich-rechtlichen Legislativgewalt des Parlaments
(pouvoir constitué¢), wie in Artikel 3 Satz 1 der Franzosischen Erkldrung deutlich
wird: ,,Le principe de toute Souveraineté réside essentiellement dans la Nation.*
Brunkhorst interpretiert den Zusammenhang zwischen Menschen- und Biirger-

3 https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
1-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Die Menschen werden frei und
gleich an Rechten geboren und bleiben es.” (Zit. n. Fritzsche 2004: 193)

4 https://www.legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
I-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Das Ziel jeder politischen Ver-
einigung ist die Erhaltung der natiirlichen und unverzichtbaren Menschenrechte.* (Zit.
n. Fritzsche 2004: 193)

S https://www .legifrance.gouv.fr/Droit-francais/Constitution/Declaration-des-Droits-de-
1-Homme-et-du-Citoyen-de-1789 (24.11.2018). Dt.: ,,Der Ursprung aller Souveranitit
liegt wesentlich im Volk.* (Zit. n. Fritzsche 2004: 193)

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

154 | Grenzen der Menschenrechte

rechten daher so, dass auch die Nation analog zum Biirger bereits im Naturzu-
stand ,existiert’ (nur eben noch nicht voll entfaltet), weil die Volkssouveranitit
ein natiirliches Recht des Volkes auf Legislativgewalt darstelle. Gegen diese
Sichtweise ist jedoch einzuwenden, dass genau in diesem Punkt ein Bedeu-
tungswandel zwischen Rechten des Menschen und Rechten des Biirgers als Teil
der Nation stattfindet. Volkssouverénitit ist eben kein individuelles Menschen-
recht, sondern das Recht der Mitglieder eines Kollektivs, das im Sinne des Vol-
kerrechts als Selbstbestimmungsrecht der Nation gilt. Die Verbindung zwischen
Menschen- und Biirgerrecht im Recht auf Volkssouverénitit stellt also zugleich
genau ihre Trennung dar. Dagegen versucht Brunkhorst, den Verweisungszu-
sammenhang zwischen subjektiven Rechten und dem Recht des Kollektivs auf
Selbstbestimmung herauszustellen. Er sieht eine Verschrankung von subjektiven
Rechten mit demokratisch-prozeduralen Organisationsnormen darin, dass die
Mitglieder der Nation nur durch die formal prozeduralisierte Ausiibung subjekti-
ver Rechte als Gesetzgeberin handeln konne (vgl. Brunkhorst 2012b: 102). Die
Idee der Menschenrechte und die Idee einer demokratischen Volkssouveranitit
lassen sich somit als gleichurspriingliche Idee der franzosischen Menschen- und
Biirgerrechtserklarung begreifen (vgl. Denninger 2009: 229ff.). Es handelt sich
hierbei jedoch um eine harmonistische Deutung, die etwas starker differenziert
werden muss. Die Frage, die sich in diesem Zusammenhang stellt, ist nicht so
sehr, inwiefern die beiden Ideen in einem begrifflichen Verweisungszusammen-
hang stehen, sondern, welche Konsequenzen in praktischer Hinsicht aus der
Doppelstruktur der Rechtskonstruktion folgen. In der Adressierung der Déclara-
tion des droits de [’homme et du citoyen (1789) an das franzdsische Volk, also an
den Kreis der auf dem Territorium des ehemaligen Ancien Régime lebenden
Personen, fallen die Gruppe der Trdger innen von Menschen- und die Gruppe
von Triger innen von Biirgerrechten tatsdchlich zusammen. Nach Verfassungs-
konstitution treten diese beiden Gruppen begrifflich jedoch auseinander, weil
nun Biirgerrechte nicht mehr unmittelbarer Ausdruck der auf die Nationbildung
abzielenden Menschenrechte sind. Vielmehr sind Biirgerrechte die Rechte, die
der Staat all jenen verleiht, die als Staatsangehorige definiert werden. Mit ande-
ren Worten: Das Kriterium der Zugehorigkeit zu einer politischen Gemeinschaft
wird liberhaupt erst mit der Auspridgung nationalstaatlicher Souverinitit rele-
vant, und zwar nicht zuletzt auch aufgrund der nachlassenden Stindezuordnung:
»Staatsangehorigkeit war mithin eine Form kollektiver Zugehorigkeit, deren spe-
zifischer Charakter sich aus dem Kontrast zu den Zugehdrigkeiten der stéindisch
organisierten Gesellschaften ergab® (Colliot-Théléne 2011: 193). Die Zugeho-
rigkeit zu einem territorial definierten Staatsgebilde 16st also, historisch betrach-
tet, vielfdltige stdnde- und privilegienbezogene sowie regionale Zugehdorigkeiten

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 155

ab, die sich mitunter auch in einer Person iiberschneiden konnten. Erst vor dem
Hintergrund einer vereinheitlichenden, libergeordneten Kategorie wie der natio-
nalen Staatszugehorigkeit ergibt sich die Konzeption der ,Fremden‘ und der
,Auslénder_in‘, denen aufgrund fehlender Staatsangehorigkeit Rechte zur politi-
schen Partizipation verwehrt werden. Bis zum Ende des 19. bzw. bis zum Beginn
des 20. Jahrhunderts sind ebenfalls sowohl die Angehdrigen bestimmter Klassen
(Arbeiter) und der Personenkreis der Frauen von der Exklusion aus dem politi-
schen Bereich betroffen. Gleichwohl triumphiert letztlich die Idee nationaler Zu-
gehorigkeit {iber kosmopolitische, dabei jedoch durchaus klassenbewusste Vor-
stellungen politischer Subjektivation, wie sich am Streit innerhalb der sozialisti-
schen Arbeiter_innenbewegung iiber die Frage ,internationale Souverdnitat®
versus ,,nationaler Kampf um Rechte* ablesen ldsst.

Im (vor-)revolutiondren Zeitkontext findet jedoch eine entscheidende Wei-
chenstellung fiir das Bewusstsein iiber die Moglichkeit zur politischen Subjekti-
vation statt, deren Bedeutung fiir alle darauffolgenden Emanzipationskdmpfe
nicht vergessen werden darf. Hier wird das Recht, ein politisches Subjekt zu
sein, nicht nur theoretisch in Erwdgung gezogen, sondern 6ffentlich deklariert —
und damit im Rahmen eines selbst schon politischen Aktes vollzogen (vgl. Vis-
mann 1996: 322ff.). Dieses proklamierte Recht ist ein allgemein-iibergeordnetes,
vorstaatliches und allein in der ,Natur* des Menschen begriindetes Rechts eines
jeden (médnnlichen, weilen, besitzenden) Menschen. Es wird als dezidiert unab-
héngig von bestehendem, positivem Recht der Feudalzeit begriffen und begriin-
det selbst wiederum als ,natiirliches, unverduBerliches und geheiligtes Men-
schenrecht das Biirgerrecht auf politische Teilhabe. Dass der Biirgerstatus
schlieBlich mit dem Status der Staatszugehorigkeit in eins gesetzt wird, folgt
zwar durchaus der Logik fritherer Deklarationstexte, die in der nationalen politi-
schen Gemeinschaft den einzig moglichen Garant einer Gewéhrleistung von
Menschen- und Biirgerrechten verortet. Thren alles entscheidenden Akzent erhalt
die Gleichsetzung von Zugehdorigkeit und Biirgerrecht aber erst durch die Her-
ausbildung moderner souverdner Nationalstaaten — mit weitreichenden Folgen
fiir all diejenigen, die vom Status des Staatsbiirgers (spéter auch der Staatsbiirge-
rin) exkludiert bleiben (vgl. Martinsen 2015a: 66f.). Vor dem Hintergrund, dass
heutzutage in den meisten Nationalstaaten die Staatszugehdrigkeit entweder tiber
das Abstammungsprinzip (ius sanguinis) oder das territoriale Geburtsprinzip (ius
solis) definiert wird, bleibt der Mehrzahl an Migrant_innen der Erwerb einer ent-
sprechenden Staatsbiirgerschaft erschwert (vgl. Roellecke 1999). Zwar besteht in
den meisten Staaten die Moglichkeit zur Einbiirgerung unabhéngig von den bei-
den genannten Prinzipien, doch sind die finanziellen und strukturellen Hiirden
(z.B. in Bezug auf Sprachkenntnisse und das Erfordernis wirtschaftlicher Selb-

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

156 | Grenzen der Menschenrechte

stindigkeit) vergleichsweise hoch. Unter der Pramisse der Staatszugehorigkeit
differenzieren sich daher die jeweiligen Bedeutungen von Menschen- und Biir-
gerrechten, insbesondere im Zuge der wechselvollen realpolitischen Dynamiken
von Nationalstaatlichkeit im ausgehenden 19. und insbesondere im frithen 20.
Jahrhundert, immer stirker. Angesichts von Staatszerfall und einer wachsenden
Anzahl an Staatenlosen und Fliichtlingen nach dem Ende des Zweiten Welt-
kriegs, da viele Menschen ihre rechtliche Staatsangehdrigkeit verlieren (vgl.
Arendt 1986a), wird die Idee des Nationalstaates als schutzgewéhrende Instanz
der ihm zugehorigen Individuen unterminiert. Nicht zuletzt aus diesem Grund
versucht die AEMR (1948) daher, einen normativen Zusammenhalt zwischen
Menschen- und Biirger innenrechten in Art. 15 Abs. 1 AEMR (1948) mit dem
Recht auf Staatsangehorigkeit herzustellen (vgl. Kraus 2013: 27ff.). Art. 15 Abs.
2 AEMR (1948) formuliert ein Verbot des willkiirlichen Entzugs der Staatsan-
gehdrigkeit. Doch stellt sich die Frage, ob damit {iberhaupt das Grundproblem
des Spannungsverhéltnisses von Menschen- und Biirgerrechten angemessen in
den Blick genommen wird. Die urspriinglich emanzipatorische Idee eines das
Individuum vor seinen eigenen Eingriffen schiitzenden Staates erweist sich fiir
die Mehrzahl an Staatenlosen, Fliichtlingen und Migrierenden als vollig wir-
kungslos. Es zeigt sich hier, dass die Allgemeine Menschenrechtserkldrung
(1948) der Komplexitit der Zusammenhénge zwischen nationalstaatlicher Sou-
verdnitit und dem Umfang der Gewdhrung von Grund- und Biirger innenrechten
mit dem Gehalt von Art. 15 AEMR (1948) nicht gerecht wird: Nationale Souve-
rénitdt bedeutet schlieBlich die Entscheidungsbefugnis dariiber, wer zum Kreis
der Staatsangehorigen gehort und wer nicht. Biirger innenrechte im engeren
Sinne konnen dabei nur Staatsbiirger _innen, Grundrechte hingegen auch Nicht-
Staatsangehorigen zuschrieben werden. Nichtsdestotrotz bleibt es staatlicher
Souverénitit anheimgestellt, sowohl iiber die Zugehorigkeit eines Individuums
als auch iiber den Umfang der entsprechenden Rechte zu entscheiden. D.h. mo-
derne demokratische Rechtsstaaten haben faktisch die Verfiigungsgewalt inne,
»bestimmte subjektive und fundamentale Rechtsanspriiche allein denjenigen zu-
zuerkennen, die tatsidchlich Staatsbiirgerinnen sind* (Pollmann 2012a: 131; vgl.
auch Art. 25 IPBPR 1966). So unterscheidet auch das Grundgesetz der Bundes-
republik Deutschland zwischen Menschen-, Grund- und Biirgerrechten: Grund-
rechte resultieren aus dem Bekenntnis zu den ,,unverletzlichen und unverduf3erli-
chen Menschenrechten® (Art. 1 Abs. 2 GG).6 Sie begriinden die Grundrechtsord-
nung des deutschen Staates. Inwiefern sie — der Idee nach — als gleichbedeutend
mit den Menschenrechten angesehen werden kdnnen, ist fraglich, da sie nur im

6  https://www.gesetze-im-internet.de/gg/index.html (24.11.2018).

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 157

Rahmen der nationalen Verfassung des deutschen Staates iiberhaupt existieren
und damit logisch etwas anderes sind als die Artikel der AEMR (1948). Aller-
dings sieht diese den Sinn der Menschenrechte genau darin, durch ihre Imple-
mentierung in nationalstaatlichen Verfassungen zu rechtlich verbindlicher Giil-
tigkeit zu erlangen. Grundrechte gelten fiir ,,alle Menschen® (Art. 3 GG: ,,Alle
Menschen sind vor dem Gesetz gleich®), allerdings, darauf wurde bereits in Kap.
3.3 hingewiesen, sind einige Artikel nur Staatsangehérigen vorbehalten. So ha-
ben ausschlielich Deutsche das Recht, ,,sich ohne Anmeldung oder Erlaubnis®
(Art. 8 Abs. 1 GG) zu versammeln oder das Recht, ,,Vereine und Gesellschaften
zu bilden® (Art. 9 Abs. 1 GG). Ahnliches gilt fiir Art. 10 Abs. 1 GG (Freiziigig-
keit), Art. 11 Abs. 1 GG (Berufsfreiheit). Damit entsteht, wie bereits erldutert,
ein folgenschwerer Unterschied zwischen Grundrechten, die als positivierte
Menschenrechte aufzufassen sind, und Biirger innenrechten, die ausschliefSlich
fiir bestimmte Inldnder innen, ndmlich Staatsangehorige, gelten (vgl. Pollmann
2012a: 131). Die Staatsbiirgerschaft stellt eine besondere Beziehung zwischen
dem Individuum und dem Staat dar (vgl. Gerhard 2006: 37). Innerhalb dieses
durch die Zugehorigkeit definierten Verhéltnisses ist das Individuum durch die
ihm zugesicherten Grundrechte geschiitzt. In historischer Perspektive ging dieser
Schutzgewdhrleistung ein emanzipatorischer Akt voraus, da Schutzrechte, die
bereits aus dem Mittelalter bekannt waren,” nicht als Entgegenkommen seitens
des Staates oder als Privileg wie zu Feudalzeiten, sondern als Beantwortung legi-
timer individueller Anspriiche zu verstehen sind. Gleichwohl enthélt die Gewéh-
rung von Grundrechten nach wie vor ein Moment der Willkiir, hdngt die Zuord-
nung als Zugehdrige eines Staates vom jeweiligen Nationalstaat bzw. den dort

7  Als historisch bedeutsames Dokument wird hier die Magna Charta Libertatum (1215)
in England angesehen, mit welcher der englische Konig der Kirche und dem Adel eine
Reihe von Freiheiten und Rechtssicherheiten, insbesondere Schutz vor ungesetzlicher
Verhaftung oder Bestrafung, zusagt. Ahnliche Rechtsdokumente stellen die Goldene
Bulle (1222) in Ungarn, die Confirmatio fororum et libertatum (1283) in Spanien so-
wie die Bayrischen Freiheitsbriefe (1311) dar. Entgegen einer weitverbreiteten An-
sicht, dass es sich bei diesen Texten um Vorlduferdokumente der spéteren Menschen-
rechtsdeklarationen handelt, ist darauf hinzuweisen, dass es sich hierbei explizit um
selektive Rechte fiir bestimmte Personengruppen handelt, also gerade nicht um allge-
meine prinzipielle Rechte fiir alle Menschen. Selbst bei der Petition of Rights (1628)
in England, die das Parlament an Ko6nig Karl I. richtete, handelt es sich nicht um eine
Reklamation von Rechten fiir alle Menschen, sondern in erster Linie um die Forde-
rung nach einer Starkung ausgewdéhlter Rechte von Parlamentariern, d.h. Biirgern, die

in erster Linie Adelige waren.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

158 | Grenzen der Menschenrechte

geltenden Gesetzen ab. D.h. der Ausschluss all jener, die nicht als Staatsbiir-
ger_innen gezdhlt werden, aus bestimmten Bereichen des Nationalstaates oder
gar aus seinem gesamten Territorium ist ebenso konstitutiv fiir die Zuschreibung
von Grund- bzw. Biirger innenrechten wie die Beriicksichtigung des grundle-
genden Anspruchs auf Menschenrechte. Zwar gilt tatséchlich fiir alle Staaatsbiir-
ger_innen ein striktes Gleichheitsgebot hinsichtlich der Rechts- und Schutzan-
spriiche, in Bezug auf die in einem Land lebenden Bewohner innen jedoch fin-
den sich eben Beschrinkungen fiir bestimmte Personengruppen, die durchaus ei-
ner rechtlichen Logik entsprechen und in politischer wie juristischer Perspektive
als legitim zu erachten sind. Aus einer normativen Perspektive hingegen lassen
sie sich eventuell als rechtfertigungsbediirftig ansehen, da die Vergabeprinzi-
pien, nach denen die Staatszugehorigkeit in etlichen Nationalstaaten zugewiesen
wird, z.B. in Form des ius sanguinis, teilweise auf fragwiirdigen Annahmen be-
ruhen. So ist das sogenannte Abstammungsprinzip vor dem Hintergrund der his-
torisch kontingenten und zudem héufig unter Anwendung gewaltsamer und un-
terdriickerischer Praxen vollzogenen Konstruktion von ,Nationalitdt® als in nor-
mativer Hinsicht problematisch einzustufen. Die Kategorie der Abstammung
lasst dem zundchst emanzipatorischen Impuls, Rechte nicht mehr an Standespri-
vilegien zu binden, dadurch verblassen, dass eine stinde- (und geschlechter-
)iibergreifende Inklusion in den Giiltigkeitsbereich der Rechte nunmehr durch
eine auf nationaler Identitét basierende Differenz abgelost wird. Die Effekte die-
ser Unterscheidung unterlaufen damit bestimmte egalitire Errungenschaften der
Moderne. Das nationalstaatliche Recht auf Vorenthaltung der formalen Staats-
biirgerschaft fiir auf dem Staatsterritorium iiber einen ldngeren Zeitraum lebende
Personen wird daher auch als modernes Aquivalent zur Gewihrung feudaler Pri-
vilegien (vgl. Carens 1987: 252) bezeichnet. Und auch das ius solis ldsst — nicht
zuletzt aus kosmopolitischer Perspektive — die Mdglichkeit eines Individuums,
in den Genuss vollumfinglicher staatsbiirgerlicher Rechte und Schutzanspriiche
zu kommen, schlieBlich als Gliicksspiel erscheinen, da auch hier die Vorausset-
zung darin besteht, dass sich die eigenen Eltern auf dem Boden eines Grund- und
Biirger_innenrechte gewihrenden Nationalstaates befanden. Das heutige globale
Staatengefiige ldsst somit die Umstdnde der individuellen Geburt zu einer ,,birth-
right lottery” (Shachar 2009) werden, deren ,Ausschiittungen® in Form von
Staatsbiirger _innenrechten und damit in den Zugangsberechtigungen zur Teilha-
be bestehen. Der Ausdruck ,,Lotterie” unterstreicht die Angewiesenheit Nicht-
Staatsangehoriger darauf, dass Nationalstaaten menschenrechtliche Verpflich-
tungen auch sogenannten Auslidnder innen, Tourist innen und Migrant innen
gegeniiber wahrnehmen (vgl. Brezger/Cassee 2012: 427).

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 159

Das Spannungsverhiltnis zwischen Menschen- und Biirger innenrechten
(vgl. Habermas 1999a: 391f.), auf das bereits in Kap. 3.3 eingegangen wurde,
entsteht durch zwei nachhaltige Paradoxien. Das eine Paradox besteht darin, dass
Menschenrechte eigentlich Rechte des Menschen ohne kollektive Zugehorigkeit
sind und damit jedem Menschen als Mensch zukommen, in Form von positivier-
ten Grund- und Biirger innenrechten jedoch nicht mehr fiir jeden Menschen als
solchen, sondern nur fiir Angehorige eines Kollektivs gelten. Das zweite Para-
dox betrifft die menschenrechtliche Inhaltsbestimmung — Menschen sind Tré-
ger_innen universaler Rechte, doch sie verfiigen iiber sie nur in Form von ge-
satzten Rechten, also iiber Rechte in partikularer Version (vgl. Pollmann 2012a:
132). Mit diesen beiden Paradoxien liegt ein Schliisselproblem der Menschen-
rechte vor, das zwar von der Politischen Philosophie und der Rechtstheorie da-
mit erldutert wird, dass nicht alle Grundrechte Menschenrechte sein miissen, alle
Menschenrechte aber (zumindest prinzipiell) dazu tendieren, zu Grundrechten zu
werden (vgl. Alexy 1999). Der Umstand, dass Menschenrechte in Form von
Grund- bzw. Biirger_innenrechten unweigerlich einen exkludierenden Charakter
annehmen, stellt jedoch den universellen Gehalt der Menschenrechte laut Arnd
Pollmann infrage (vgl. Pollmann 2012a: 132). Der Umstand, dass die tatsdchli-
che Geltung von Menschenrechten von nationalstaatlichen Entscheidungen und
damit von partikularen Kréfteverhdltnissen abhingt, ist umso skeptischer zu be-
trachten, als damit ihre Universalitét lediglich eine nominelle ist. Zwar wird ver-
sucht, das Problem so zu l6sen, dass der universelle Gehalt der Menschenrechte
in Form der Grund- und Biirger_innenrechte lediglich eine je spezifische Ausle-
gung erfahre. In diesem Zusammenhang wird beispielsweise auf Art. 11 Abs. 1
IPWSKR (1966), der das Recht auf einen angemessenen Lebensstandard ent-
hilt,® mit dem Argument verwiesen, dass der jeweilige Lebensstandard in ver-
schiedenen Landern in Abhéngigkeit von komplexen regionalen Faktoren unter-
schiedlich zu bestimmen sei. So relevant dieser Aspekt fiir die tatsdchliche Be-
stimmung von politischen Mafinahmen sein mag, verfehlt das Argument das hier
thematisierte begriffliche Problem. Der Exklusionsmechanismus, der eigentlich
durch die Menschenrechte aufgehoben werden soll, im Rahmen ihrer Transfor-

8 Der Absatz lautet folgendermalen: ,,(1) Die Vertragsstaaten erkennen das Recht eines
jeden auf einen angemessenen Lebensstandard flir sich und seine Familie an, ein-
schlieBlich ausreichender Erndhrung, Bekleidung und Unterbringung, sowie auf eine
stetige Verbesserung der Lebensbedingungen. Die Vertragsstaaten unternehmen ge-
eignete Schritte, um die Verwirklichung dieses Rechts zu gewéhrleisten, und erkennen
zu diesem Zweck die entscheidende Bedeutung einer internationalen, auf freier Zu-
stimmung beruhenden Zusammenarbeit an.” (BGB1 1973 11, 1568)

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

160 | Grenzen der Menschenrechte

mation in Grund- und Biirger innenrechte jedoch erst produziert wird, kann auf
der inhaltlichen Ebene nicht mehr korrigiert werden.

An diesem Punkt scheint sich die Katze in den Schwanz zu beil3en, da die
Rechtfertigung menschenrechtsgewéhrleistender Institutionen und umgekehrt die
Rechtfertigung der Gewéhrleistungspflicht dieser Institutionen zirkulédr bleibt.
Die derzeitigen Versuche, einen Ausweg aus der Zirkularitdt zu finden, lassen
sich in zwei Varianten unterteilen. Vertreter_innen der einen Variante diskutie-
ren verschiedene Moglichkeiten, die Verbindung von Staatsbiirgerschaft und
Menschenrechten durch eine Trans-, Post- und Denationalisierung der Citi-
zenship zu lockern, ohne sie génzlich aufzuheben. Thematisch wird hier vor al-
lem die Ausweitung der Inklusionsmoglichkeiten sowohl fiir Ausldnder innen,
die einen stindigen Wohnsitz im Land haben, als auch fiir Staatsbiirger innen
ohne festen Wohnsitz in ihrem Ursprungsland. Diskutiert werden dabei unter-
schiedliche Modelle, zum einen die Konzeption sogenannter sozialer Mitglied-
schaft, zum anderen eine Art Stakeholder-Modell. Bei beiden Diskussionen geht
es um die Kldrung der normativen Frage, inwieweit damit nicht einerseits ein
Gebot der Naturalisierung von Nicht-Staatsbiirger_innen entsteht, andererseits
die Einbiirgerung lediglich eine nicht-zwingende Option bleiben sollte, wodurch
der Begriff des Demos schwammige Konturen erhilt.” Die andere Variante ver-
sucht, bestimmte Menschenrechts- bzw. Biirgerrechtsinhalte wie etwa das Recht
auf politische Partizipation weitestmdglich von der Bedingung der Staatsbiirger-
schaft zu 16sen (vgl. Colliot-Théléne 2011).

Die Diskussion iiber Trans-, Post- und Denationalisierung von Staatsbiirger-
schaft (vgl. Kostakopoulou 2009: 275ff.; Meine 2017) geht davon aus, dass Be-
grifflichkeiten wie ,Demos‘, ,Nation‘ und ,kollektive Identitit® im Zuge der Glo-
balisierungsprozesse einem fundamentalen Bedeutungswandel unterzogen wer-
den. Aus diesem Grund wird der institutionelle Rahmen des Nationalstaates als
teilweise in Konkurrenz zu alternativen institutionellen Arrangements, teilweise
als durch diese erginzt angesehen. So konnen Subsidiarititsmodelle und Kon-
zepte geteilter Souverdnitit (vgl. Besson 2004) durchaus eher als Chance zur
Aufteilung von Zusténdigkeiten und Verantwortlichkeiten denn als Bedrohung
fiir das Legitimitdtsmonopol des Nationalstaates verstanden werden. Durch Um-
gestaltungsprozesse auf der transnationalen Ebene werden Nationalstaaten in in-
ter-, supra- und transnationale Strukturen, z.B. durch entsprechende Abkommen
zu Themenbereichen wie Arbeitsmigration, wirtschaftliche Zusammenarbeit,
Entwicklungshilfemafinahmen, Internationale Sicherheit etc., eingebunden, so

9 Vgl. Owen 2011a: 641ff., 2011b sowie Baubdock 1994; Sassen 2002a, 2002b; Nieder-
berger 2015.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 161

dass die ehemals alleinige Zustdndigkeit nationaler Souverédnitit durchaus viel-
fach perforiert wird. Die dem herkdmmlichen Konzept von nationalstaatlicher
Souverénitéit zugrunde liegende Vorstellung von Homogenitét und einer gemein-
samen statischen Identitdt eines Staates werden durch die komplexen Gestal-
tungsprozesse infrage gestellt. Auf die Faktizitdt von sozialer Pluralitit und kul-
tureller Ausdifferenzierung heutiger Gesellschaften kann ein monolithisches
Verstdndnis des Staates nicht mehr angemessen reagieren. Politische Mitgestal-
tung sollte daher nicht von einer ausschlielich national oder ethnisch begriffe-
nen Zugehdorigkeit abhéngig gemacht werden, sondern z.B. vom Kriterium der
Betroffenheit — auf diesen Diskussionsstrang werde ich im 6. Kap. ausfiihrlicher
eingehen.

Ausgehend von der Annahme von Heterogenisierung, Pluralisierung und ver-
starkter Diversifizierung moderner Lebensbedingungen durch komplexer wer-
dende und sich zugleich verdichtende Globalisierungsprozesse sollte nach An-
sicht vieler Theoretiker innen auf die Exklusivitit von Staatsbiirgerschaft ver-
zichtet werden zugunsten von Konzeptionen multipler Zugehdrigkeiten und
post- oder gar a-nationaler Mitgliedschaften (vgl. Soysal 1996; Kostakopoulou
2009). Einige Ansétze beschrinken sich jedoch eher auf die Forderung nach er-
leichterter Einbiirgerung, indem sie das Recht der Selbstbestimmung eines De-
mos in normativer Hinsicht als nachrangig gegeniiber dem Recht des Individu-
ums auf Inklusion, und dies heif3t auf Staatsbiirgerschaft, erachten. Insbesondere
der Ausschluss von bereits {iber einen langeren Zeitraum im Land lebenden Be-
wohner_innen wird dabei als Verletzung des Gebots gleicher Rechte kritisiert.
Diese Kritik steht in Ubereinstimmung mit Art. 15 AEMR (1948), der ein Recht
auf Staatsbiirgerschaft beinhaltet, womit nationale Souverédnitit per se nicht in-
frage gestellt wird. Indem z.B. dafiir argumentiert wird, die Hiirden der Einbiir-
gerung von Auslidnder_innen zu senken, verortet dieser Ansatz den Aspekt der
Inklusion von vormals Exkludierten sogar gerade innerhalb des nationalstaatli-
chen Rahmens — und nicht in einer Alternative, die das Konzept der National-
staatlichkeit prinzipiell problematisiert (vgl. Rubio-Marin 1998: 51). Eine solche
Alternative bieten demgegeniiber Konzeptionen sowohl transnationaler als auch
postnationaler Citizenship.'® Wihrend das Konzept transnationaler oder globaler
Citizenship vor allem den Umstand beriicksichtigt, dass internationale Migrati-
onsstrome zwischen Herkunfts- und Ziellaindern bestehende Gesellschaften dy-

10 Der englische Terminus wird im Folgenden verwendet, um die groflere Offenheit in
Bezug auf die jeweilige institutionelle Ausgestaltung der behandelten Konzepte zu
verdeutlichen. Mit der deutschen Bezeichnung ,,Staatsbiirgerschaft® lasst sich die in-

tendierte Entkopplung vom Nationalstaat nicht adéquat ausdriicken.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

162 | Grenzen der Menschenrechte

namischer werden und grenziiberschreitende, mobile Gesellschaftsformationen
entstehen lassen, geht das Konzept der postnationalen Citizenship wiederum da-
von aus, dass Menschenrechte sowie Internationales Recht bereits auf das natio-
nale Recht Einfluss haben. Eine Intensivierung eines entsprechenden Rechtsplu-
ralismus befordert dabei die Mdglichkeit der Begriindung neuer Formen von
Mitgliedschaft, die auf ,deterritorialised notions of persons® (Kostakopoulou
2009: 275) beruhen. Gerade die weltweit zunechmende Anerkennung von Men-
schenrechten bewirke eine Abschwichung der bislang vorherrschenden begriff-
lichen Dichotomie zwischen Inlédnder_innen und ,Fremden‘. Anders als Theorien
des sogenannten Liberal Nationalism,"" die den Dualismus zwischen Staatsbiir-
ger_innen und Nicht-Staatsbiirger innen aufgrund der fiir diesen Ansatz norma-
tiv gehaltvollen Idee kollektiver Selbstbestimmung nicht als problematisch und
Parteilichkeit mit co-nationals als vorrangig gegeniiber der Idee einer grenziiber-
schreitenden Gleichheit von Individuen ansehen, versuchen Ansédtze multipler
Zugehorigkeiten, diese Priorisierung zu durchbrechen — durchaus unter Rekurs
auf menschenrechtsbasierte Argumentationen. Die aus der Separierung eines
,Wir® gegeniiber ,Anderen‘ folgende Privilegierung des ,Wir® wird hierbei nicht
nur als realitdtsverzerrende Wahrnehmung, sondern in normativer Hinsicht als
schlichtweg unstatthaft aufgefasst. Die Kritik wendet gegen Theorien des Liberal
Nationalism ein, dass zu stark aufler Acht gelassen werde, dass Individuen insbe-
sondere im Zusammenhang mit globalisierten Handels- und Migrationsdynami-
ken in vielfdltigen, nationale Grenzen transzendierenden Beziechungen stehen.
Demokratische politische Gemeinschaften, deren staatliche Institutionen auf
Konzeptionen der Nation, Ethnie oder einer moralisch aufgeladenen Bedeutung
von Kollektiv beruhen, missachteten die pluralen Zugehorigkeiten von Individu-
en, wenn sie diese um einer normativen Rechtfertigung des Selbstbestimmungs-
erfordernisses willen auf eine singuldre Staatsbiirgerschaft festlegen. Die jewei-
ligen Mechanismen der Zuteilung von Staatsbiirgerschaft weisen in historischer
Hinsicht neben ethnisierenden, kultur- und geschlechterdiskriminierenden Struk-
turmerkmalen vor allem oligarchische Ziige auf. Wihrend sexistische Aus-
schlusskriterien im Zuge der Nationalstaatenbildung vermehrt verblassen, blei-
ben 6konomische Hiirden umso bedeutsamer. Zwar wird das Proletariat ungeféhr
zeitgleich mit den Frauen politisch gleichgestellt, doch fiir Migrant_innen sind
die Zugangsbedingungen zur Staatsbiirgerschaft oftmals mit besonderen finanzi-
ellen Anforderungen verbunden. Zudem verstérken sich in der ,,national cum po-
litical nature of citizenship* (Kostakopoulou 2009: 287) die rassistisch konno-

11 Vgl. uv.a. Tamir 1993; Nathanson 1997; Tan 2004.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 163

tierten Abgrenzungen eines als homogen konstruierten ,Wir‘ gegen ein imagi-
niertes ,Ihr* (vgl. Soysal 1996; Kostakopoulou 2009; Linklater 2011).

Aufgrund vielfiltiger und weltweit zunehmender Migration unterliegen dabei
die jeweiligen Bevolkerungen von Nationalstaaten Dynamiken, die eine verein-
seitigende Definition des Demos anhand von Abstammungs- oder Geburtskrite-
rien unplausibel erscheinen lassen. Zudem fiihren Entwicklungen supranationa-
ler Zugehorigkeitskonzepte wie die Unionsbiirgerschaft der Staatsbiirger innen
von EU-Mitgliedsstaaten zu einer Ergénzung und Transformation bestehender
nationalstaatlicher Infrastrukturen, die auch fiir die Modalitdten politischer Parti-
zipation von Bedeutung sind. So haben EU-Staatsbiirger innen in Deutschland
das Recht auf Teilnahme an Wahlprozessen auf der Kommunalebene, dariiber
hinaus ermdglichen verschiedene bilaterale Abkommen zur Wahlberechtigung
zwischen Staaten Skandinaviens zumindest den Staatsangehorigen der beteilig-
ten Lander ein Variantenspektrum an politischer Beteiligung in den Ziellindern
(vgl. Bauer 2008). Hinzu kommen vielféltige Universalisierungs- und internatio-
nale Verrechtlichungsprozesse, durch die ausgewahlte Menschenrechte von ver-
schiedenen Korperschaften auf der transnationalen Ebene anerkannt werden, was
wiederum zur Ausdehnung und Aufweichung von nationalstaatlicher Souveréni-
tét fiihrt, weil auch auf dem Top-down-Wege transnationale Regeln und Leitli-
nien auf nationaler Ebene verbindlich werden. Diese Entwicklungen werden da-
hingehend gedeutet, dass der ,,formale Status als Staatsbiirger fiir die Inan-
spruchnahme substanzieller Rechte immer unbedeutender wird, individuelle
Rechte nach und nach aus ihrem nationalen Legitimationskontext herausgeldst
und als universalistische Rechte auf globaler Ebene definiert werden* (Mackert
2006: 115). Inwieweit bereits vielfach diskutierte theoretische Konzepte globaler
oder kosmopolitischer Citizenship!? in absehbarer Zeit Aussicht auf Verwirkli-
chung haben, wird zunéchst dahingestellt bleiben. Allerdings ist im theoretischen
Diskurs seit den 1990er Jahren eine deutliche Tendenz zu beobachten, den Men-
schen selbst stirker in Zentrum der Uberlegungen zu riicken, wenn es darum
geht, Formen trans- und postnationaler Biirgerschaft zu denken. Biirger innen
werden in dieser Perspektive nicht als von der Existenz des Staates abgeleitete
Personen begriffen. Vielmehr muss sich ein Konzept trans- und postnationaler
Biirgerschaft umgekehrt an den Rechten des Menschen orientieren.

Aus diesem Grund spielen Menschenrechte eine entscheidende Rolle fiir
Theorien zur kosmopolitischen Biirgerschaft (vgl. Linklater 2007: 109-125,

12 Vgl. stellvertretend fiir die jiingere Diskussion seit dem Jahrtausendwechsel u.a. Car-
ter 2001; Dower 2003; O’Byrne 2003; Schattle 2008; Cabrera 2010; Tully 2014; zur
Kritik vgl. u.a. Chandler 2003.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

164 | Grenzen der Menschenrechte

2011). Gleichwohl zeigt sich bei ndherem Hinsehen, dass die Mehrzahl der Glo-
bal-Citizenship-Konzeptionen bei aller Kritik an dem herkdmmlichen Modell
der Staatsbiirgerschaft die zentrale Kategorie formaler nationalstaatlicher Zuge-
horigkeit weder iiberwindet noch ersetzt. Stattdessen behandeln viele Ansétze
Citizenship vornehmlich als kulturelles Phanomen und damit als Angelegenheit
trans- und multinationaler Identitit (vgl. O’Byrne 2003; Schattle 2008). Und so
zeigt sich angesichts der Diversifizierung moderner Gesellschaften, in denen ei-
ne homogene nationale und kulturelle Identitdt nicht mehr als gegeben ange-
nommen werden kann, eine bemerkenswerte Ambivalenz: Trotz Erweiterung
und Transformation von herkdmmlichen Staatsbiirgerschaftsmodellen bleiben
die verschiedenen Formen postnationaler Mitgliedschaft jenseits des National-
staates nach wie vor auf die Gewahrleistung durch einen Nationalstaat angewie-
sen, womit die Widerspriiche zwischen Menschen- und Biirger innenrechten
sowie die begriffliche Differenz zwischen moralischen und politischen Rechten
bestehen bleiben (vgl. Mackert 2006: 109f., 115f.).

Eine Alternative bietet in diesem Punkt eine origindr politische Konzeption
der Menschenrechte (vgl. Peter 2013; Nésstrom 2014). Entsprechende Ansétze
werden in Kap. 6.3 einer Untersuchung unterzogen. Bevor sie dort ausfiihrlicher
diskutiert werden, sollen an dieser Stelle — auch im Sinne eines Reslimees der
Ausfiihrungen iiber die Kontroverse iiber eine angemessene Menschenrechtsde-
finition, die bereits in Kap. 3.1 angesprochen wurden — die Argumente fiir die
Uberlegenheit eines politischen Zugangs zur Problematik der Differenz zwi-
schen Menschen- und Biirgerrechten vorgestellt werden. Im Unterschied zu einer
moralischen Konzeption von Menschenrechten, die die Diskrepanz zwischen
normativer Geltung und politischer Umsetzung nicht zu iiberbriicken weil3, be-
steht der Vorteil einer politischen Konzeption darin, dass dieser Grundkonflikt
insofern vermieden wird, als menschenrechtliche Anspriiche der 6ffentlichen
Ordnung nicht als von auflen (ndmlich von Seiten der Moral) vorgeordnet ver-
standen werden. Stattdessen werden sie als durch den politischen Willensbil-
dungs- und Entscheidungsfindungsprozess selbst generiert begriffen (vgl. Men-
ke/Pollmann 2007: 32). Jiirgen Habermas erldutert den Zusammenhang insofern,
als die Idee der rechtlichen Autonomie der Biirger_innen verlange,

»daB sich die Adressaten des Rechts zugleich als dessen Autoren verstehen konnen. Dieser
Idee widersprache es, wenn der demokratische Verfassungsgesetzgeber die Menschen-
rechte als so etwas wie moralische Tatsachen schon vorfinden wiirde, um sie nur noch zu
positivieren.“ (Habermas 1996b: 301; vgl. auch Habermas 1994: Kap. III u. IV)

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 165

Habermas’ Verstiindnis einer Ubereinstimmung von Autor innen- und Adres-
sat_innenschaft bezieht sich hier zwar auf den abgesteckten Rahmen einer politi-
schen Gemeinschaft und damit explizit auf Biirger_innen eines (National-)Staa-
tes. Doch lasst sich sein Ansatz problemlos dahingehend modifizieren, dass nicht
ein vorgegebenes politisches Subjekt wie etwa der Demos einer begrenzten poli-
tischen Gemeinschaft in der Rolle des Autors der Menschenrechte gesehen wer-
den muss. Stattdessen lieBe sich die Gesamtheit aller Menschen im Sinne einer
globalen Zivilbevolkerung als Autor innen der Menschenrechte verstehen. Die
globale Zivilbevolkerung ist dabei jedoch nicht als homogen zu denken, sondern
als pluralistisches Gebilde, das durchaus von Dissensen iiber die Gehalte der
Menschenrechte gepragt ist. Es mogen sich daher unterschiedliche Gruppierun-
gen bilden, die kontrdre Auffassungen zur Menschenrechtsbestimmung vertre-
ten. Entscheidend ist dabei zum einen, dass Menschenrechte als Rechte begriffen
werden, liber deren Gehalte alle Menschen — prinzipiell — mitbestimmen kdnnen
diirfen, sofern ihr Anspruch auf universelle Giiltigkeit ernst genommen werden
soll, und zum anderen, dass ihr Geltungsanspruch nicht auf die vollumfénglich
anerkannten Mitglieder von Nationalstaaten beschriankt bleibt.

5.2 SOZIALE ZUGEHORIGKEIT

Der Zugang zu gesellschaftlicher und politischer Teilhabe auf der Basis von
Menschenrechten stofit nicht nur in Bezug auf Staatsbiirgerschaft an Grenzen,
auch wenn diese eine Schliisselrolle bei der Verteilung von Zugangsbedingungen
spielt. Das Problem von Marginalisierung und Ausschluss aus der Sphére natio-
nalstaatlicher Zugehorigkeit ldsst sich nicht von der damit zusammenhédngenden
Dimension des Ausschlusses aus der sozialen Zugehdorigkeit trennen. Vollstidndig
oder teilweise verwehrte Mitgliedschaft in einer politischen Gemeinschaft sowie
Marginalisierungs- und Exklusionserfahrungen in der Gesellschaft sind haufig
eng miteinander verbunden. Soziale Teilhabe an der Gesellschaft wird sowohl
Migrant innen als auch in noch viel erheblicherem Ausmall Staatenlosen,
Fliichtlingen, Asylsuchenden und undokumentierten Migrant innen erschwert,
letzteren in mehreren Hinsichten gar verunmdglicht. Zum einen liegt dies an ih-
rem ungewissen rechtlichen Status. Migrant innen ist es — je in Abhédngigkeit
vom entsprechenden Aufenthaltsstatus — nicht oder nur unter bestimmten Bedin-
gungen erlaubt, eine Arbeit aufzunehmen, eine eigene Wohnung zu beziehen
oder auch nur die Auswahl der tiglichen Lebensmittel zu treffen. Unter diesen
Bedingungen besteht kaum eine Chance, am sozialen Leben der iibrigen Gesell-
schaftsmitglieder teilzunehmen, zumal fiir Asylbewerber_innen iiberdies Resi-

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

166 | Grenzen der Menschenrechte

denzpflicht herrscht, die die Mobilitdt der Betroffenen massiv einschriankt (vgl.
u.a. Zhang 2014). Bei Migrant_innen, die einer der Kategorien Fliichtling, Asyl-
bewerber _in, irreguldre/r Migrant_in zugordnet werden, besteht die besondere
Problematik, dass sie oftmals iiber ldngere Zeitraume im Unklaren {iber die Dau-
er ihres (offiziellen oder inoffiziellen) Aufenthalts verbleiben und dass es haufig
auf unabsehbare Zeit keine sicheren Prognosen beziiglich ihrer Erfolgsaussichten
einer Verstetigung des Aufenthalts gibt.!* Die Gesetzeslage ist — weltweit be-
trachtet — uneinheitlich, das Internationale Recht kennt beispielsweise kein Recht
auf Asyl. Art. 14 AEMR (1948) sieht lediglich das Recht auf Asylsuche vor,
nicht jedoch ein unabhingiges Recht auf Asylgewdhrung. Auch die Genfer
Fliichtlingskonvention aus dem Jahre 1951 sieht keinen individuellen Rechtsan-
spruch auf Asyl vor. Nationalstaatliche Verfassungen gewéhren es hingegen —
etwa das deutsche Grundgesetz (vgl. Art. 16a Abs. 1 GG), allerdings mit teils er-
heblichen Einschrinkungen. Von einer allgemeinen Asylrechtsgewdhrung kann
hier keine Rede sein. Art. 33 GFK (1951)!* beinhaltet zwar ein sogenanntes non-
refoulement, also das Verbot der Ausweisung und Zuriickweisung, allerdings ob-
liegt es auch hier dem jeweiligen Nationalstaat, die Kriterien eines potentiellen
Riickfiihrungslandes hinsichtlich seiner moglichen Gefdhrdungspotentiale zu de-
finieren. Wird ein Land als ,sicher® deklariert, kann ein Fliichtling keinen Ein-

13 Doch auch Migrant innen mit deutlich weniger prekdrem Rechtsstatus haben hiufig
nur beschriankten Zugang zu vollumfénglicher gesellschaftlicher Teilhabe, weil sie
kulturell ausgegrenzt und in sozialer Hinsicht marginalisiert werden.Vgl. u.a. Roth
2009 sowie die Beitrdge in Klein/Kern/Geif3el/Berger 2004; Oppong 2011. Zu den ju-
ristischen Aspekten von Migration und Teilhabe vgl. Farahat 2013.

14 Vgl. den vollstindigen Wortlaut Art. 33 GFK: ,,1. Keiner der vertragschlieBenden
Staaten wird einen Fliichtling auf irgendeine Weise {iber die Grenzen von Gebieten
ausweisen oder zuriickweisen, in denen sein Leben oder seine Freiheit wegen seiner
Rasse, Religion, Staatsangehorigkeit. seiner Zugehdrigkeit zu einer bestimmten sozia-
len Gruppe oder wegen seiner politischen Uberzeugung bedroht sein wiirde. 2. Auf
die Verglinstigung dieser Vorschrift kann sich jedoch ein Fliichtling nicht berufen, der
aus schwerwiegenden Griinden als eine Gefahr fiir die Sicherheit des Landes anzuse-
hen ist, in dem er sich befindet, oder der eine Gefahr fiir die Allgemeinheit dieses
Staates bedeutet, weil er wegen eines Verbrechens oder eines besonders schweren
Vergehens rechtskriftig verurteilt wurde®, https://www.unhcr.org/dach/wp-content/
uploads/sites/27/2017/03/Genfer Fluechtlingskonvention und New_ Yorker Protok
oll.pdf (24.11.2018).

13.02.2026, 00:39:08.


https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluecht
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluecht
https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluecht
https://www.unhcr.org/dach/wp-content/uploads/sites/27/2017/03/Genfer_Fluecht

Grenzen der Menschenrechte | 167

spruch gegen eine Verweisung erheben.!* Der Umstand, dass aus bestehenden
Menschenrechtskonventionen weder ein Recht auf Einwanderung noch ein
Rechtsanspruch auf Asylgewdhrung ableitbar ist, fiihrt in der Praxis dazu, dass
der Ausschluss von den genannten Personengruppen sowohl von der Politik als
auch der Gesellschaft stillschweigend vorausgesetzt wird. Gleichwohl steht zur
Debatte, ob bereits bestehende Rechte auf Auswanderung und innerstaatliche
Bewegungsfreiheit (Art. 13 AEMR 1948) in normativer Hinsicht nicht mindes-
tens um ein Recht auf zwischenstaatliche Bewegungsfreiheit, also Migration zu
erweitern wéren (vgl. Brezger/Cassee 2012: 430; Cassee 2012, 2016).

Die liberalistische Trennlinie zwischen einer 6ffentlichen Sphére — Staat und
Politik im engeren Sinne — einerseits und einer privaten Sphére — Produktion und
Reproduktion — andererseits konstruiert all diejenigen, die dem produktiven und
insbesondere dem reproduktiven Bereich zugeordnet werden, als ,das Andere‘:
Arbeiter_innen, Frauen, Fremden bleibt der Zugang zur offentlichen Sphére
verwehrt, da der Raum des Politischen bis ins 20. Jahrhundert'® hinein den
ménnlichen Besitzenden vorbehalten bleibt. Wéhrend die sozialpolitischen
Kampfe um Gleichberechtigung der ersten beiden Gruppierungen im 19. und
frithen 20. Jahrhundert spitestens nach dem Zweiten Weltkrieg in (fast)!” allen
westlichen Industrienationen zum aktiven und passiven Wahlrecht der vormals
Ausgeschlossenen fiihrten, werden in heutigen liberal-demokratischen Landern
in Bezug auf die politische Sphére diejenigen als ,das Andere® gesetzt, die nicht
iiber den Staatsbiirger innenstatus verfiigen. Und dies oftmals in doppelter Wei-
se: Zum einen sind sie ,das Andere‘ des politischen Partizipations- und Repra-
sentationsprozesses, aus dem sie aufgrund eines sogenannten Migrations-,Hin-
tergrundes® (der hédufig nicht einmal auf eine Geburt auBerhalb des Aufenthalts-
staates rekurriert, sondern in Bezugnahme auf die Herkunft der Eltern- bzw.
Grof3elterngeneration zugeschrieben wird), aufgrund ihrer eigenen ,ausldndi-
schen‘ Herkunft oder aufgrund eines Status nicht-dokumentierter Zuwanderung
ausgeschlossen sind. Zum anderen sind es oftmals Migrant innen, die in einer

15 Zur Kritik an der sogenannten Dublin II-Verordnung sowie zur sogenannten Migrati-
onsabwehr an den EU-AuBengrenzen (,,Frontex®) vgl. Fischer-Lescano/Kommer
2009. Zur Kritik an der Schlechterstellung von Asylsuchenden vgl. u.a. Classen/
Kanalan 2010.

16 Was den Ausschluss von Frauen anbetriftt, bleibt auch im 21. Jahrhundert in einigen
Landern das Wahlrecht weiblichen Staatsbiirger innen verwehrt, so z.B. in den Arabi-
schen Emiraten, Brunei, Bhutan.

17 Eine Ausnahme bildet hier die Schweiz, die erst im Jahre 1971 das Wahlrecht fiir

Frauen einfiihrte.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

168 | Grenzen der Menschenrechte

zweiten Hinsicht als ,das Andere® wahrgenommen werden, namlich als ,das An-
dere® innerhalb der gesellschaftlichen Sphire, etwa durch kulturelle, religiose
oder schichten- und milieubezogene Zuschreibungen. Diese Variante des ,An-
dersseins‘ ist insofern doppelt prekir, als die Betroffenen weder politisch repra-
sentiert noch gesellschaftlich vollstdndig anerkannt werden, obwohl sie durchaus
Teil der Gesamtgesellschaft sind und insbesondere in dkonomischer, sozialer
und kultureller Hinsicht, etwa in Form von privater Hausarbeit, Kinderbetreuung
oder Dienstleistung in der Altenpflege, aktiv zu deren Erhalt beitragen. Die
strukturelle Unterscheidung zwischen dem Bereich des Politischen und der
Sphére des Sozialen flihrt dazu, dass das System demokratischer Reprisentation
trotz seiner formalen normativen Vorgaben der Gleichheit einen Ausschlussme-
chanismus gegeniiber denjenigen, die nicht zum politischen Bereich gezéhlt
werden, beibehilt, mit dem wiederum soziodkonomische Ungleichheiten fortge-
schrieben und verfestigt werden. Eine auf Représentation angelegte politische
Ordnung vermag daher die Widerspriiche, die sich aus der Trennung zwischen
Gesellschaft und Staat ergeben, unter den gegebenen Umstdnden nicht zu {iber-
winden, da sie es den von Nichtreprdsentation Betroffenen verwehrt, zumindest
Bezugspunkt der Reprisentation zu werden.

In jiingerer Zeit sind insbesondere in der feministischen Diskussion um Defi-
zite und Desiderate représentativer Demokratietheorien die Probleme von Mar-
ginalisierung, Diskriminierung und Exklusion verstdrkt in den Fokus geriickt
worden.'® Dabei wird u.a. die normative Forderung gegeniiber auf Reprisentati-
on basierenden Demokratien erhoben, dass diese dringend spezifische ,,Mecha-
nismen [brauchen], um das durch Reprisentation aus dem politischen Raum
Ausgeschlossene présent [...] zu machen* (Sauer 2011a: 134). Eine Alternative
zu herkdmmlichen représentativen Demokratien zeichnet sich nach Ansicht kri-
tischer Demokratietheoretiker innen dadurch aus, dass sie Raume erdffnet, in
denen das liberale Trennungsschema zwischen einer privaten und einer 6ffentli-
chen Sphire nachhaltig infrage gestellt werden konne. In diesen Rédumen sollen
Anliegen des reproduktiven, sozialen und kulturellen Bereichs thematisch wer-
den konnen, die selbst nicht innerhalb der gegebenen Strukturen demokratischer
Reprisentation vertreten werden. Als wichtig werden hier Verfahren erachtet,
die den Raum der Reprisentation entgrenzen, indem sie die bestehenden Herr-
schaftsstrukturen hinterfragen und die Nicht-Représentation von Ungleichheiten
sichtbar machen. Dieses Aufzeigen des Nicht-Représentierten in Foren und Are-

18 Vgl. u.a. Phillips 1998; Castro Varela/Dhawan 2004; Alber/Kohler 2007; Sauer
2011a; Bausch 2014. Die folgenden Ausfithrungen finden sich in Teilen auch in Mar-
tinsen 2014.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 169

nen, die selbst zwar nicht Teil des Reprisentationssystems sind, dieses aber er-
génzen bzw. vielmehr konterkarieren, erhilt beispielsweise bei Birgit Sauer da-
her eine besondere Bedeutung. Als Beispiel einer solchen demonstrativen Politik
flihrt sie etwa die Tradition des ,,Transnationalen Migrant innenstreiks* an, der
in Wien und anderen Orten Osterreichs am 1. Miérz als Form des Protestes gegen
Rassismus, Diskriminierung und Ausgrenzung veranstaltet wird (vgl. Sauer
2011a: 135). Allerdings will sie es nicht bei einer sporadisch-eruptiven Protest-
kultur belassen, sondern fordert eine stérkere Einbeziehung solcher Kritikraume,
in denen sich nicht-reprasentierte Anliegen Gehor verschaffen konnen, in bereits
institutionalisierte Politikprozesse. Mit der Fundierung reprisentativ-demokra-
tischer Politik in sozial-partizipatorischen Praxen erhofft sich Sauer eine stirkere
Inklusion der sozial und 6konomisch Marginalisierten. Soziale Ungleichheiten
bzw. die gesellschaftlichen und 6konomischen Kréfteverhiltnisse, die ihnen zu-
grunde liegen, miissten jedoch nicht einfach nur demonstriert und dargestellt,
sondern vielmehr ,,ganz unmittelbar zum Teil und Gegenstand des politischen
Prozesses gemacht werden“ (ebd.). Dies sei nur moglich, wenn auch die Men-
schen, die von den Auswirkungen sozialer Ungleichheiten betroffen seien, sicht-
bar im politischen Raum wiirden.

Angesichts der optimistischen Annahmen {iber das transformative Potential
einer sozial-partizipativen Fundierung des politischen Reprisentationsprozesses
ist jedoch fraglich, ob die damit verbundenen Erwartungen in Bezug auf die ent-
sprechenden normativen Zielsetzungen, etwa die Aufdeckung von benachteili-
genden Strukturen und die Bekdmpfung von sozialen Ungleichheiten, zu erfiillen
sind. Inwieweit erscheint es plausibel, dass mithilfe einer sozial-partizipativen
Fundierung von Représentation Strukturen sozialer Ungleichheit tatséchlich so-
weit ,entschleiert® werden, dass eine stirkere Einbeziehung ,der Anderen‘, ndm-
lich der Nicht-Représentierten, moglich wird? Fiir die Beantwortung dieser Fra-
ge ist allerdings zuerst einmal zwei Einwénden gegen Sauers Konzeption zu be-
gegnen: Zum einen der Befiirchtung, dass ihr Ansatz Gefahr lduft, das nicht-re-
présentierte ,Andere‘ unbeabsichtigt zu essentialisieren, zum anderen der Skep-
sis gegeniiber einer moglichenfalls unreflektierten Ubertragung von sozialen Be-
langen in den politischen Bereich, die auler Acht lésst, dass dabei hierarchische
oder diskriminierende Strukturen Einzug halten kénnten.

Der erste Einwand besagt, dass Sauers Konzeption einer sozial-partizipativen
Fundierung politischer Prozesse durch besondere Beriicksichtigung des ,Ande-
ren‘ des Politischen, ndmlich des Bereichs des Privaten, der Reproduktion, au-
genscheinlich selbst Gefahr lduft, diesen Bereich essentialistisch zu fassen und
damit stereotypen kulturellen und genderbezogenen Zuschreibungen Vorschub
zu leisten. Die Fokussierung auf das nicht-reprisentative Fundament kdnnte

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

170 | Grenzen der Menschenrechte

missverstanden werden — als sei es eine origindre Aufgabe von Migrant_innen,
insbesondere von migrantischen Frauen, die in ihren Rollen als Stadtteilmiitter,
als Engagierte im Bereich der Kinderbetreuung/Schule oder als Beitragende zur
Kultur besonders prominent genannt werden, die liberale Trennung zwischen
»privat® und ,,6ffentlich“ zu iiberwinden, indem sie das Soziale und Reprodukti-
ve in den Bereich des Politischen hineintragen. Mit diesen geschlechterbezoge-
nen und kulturellen Konnotationen droht der Ansatz einer partizipativen Fundie-
rung von Représentation auf dichotomisierende Konstellationen zuriickzufallen.

Dieser Fallstrick der sauerschen Alternativkonzeption von Demokratie liefle
sich jedoch durch eine bewusstere Reflexion der spezifischen Kontexte der Be-
nachteiligung und Exklusion unterschiedlicher Betroffenengruppierungen even-
tuell umgehen: Im Sinne einer sowohl gendersensiblen als auch hegemoniekriti-
schen Perspektive konnte hier zumindest das Bewusstsein dafiir gestarkt werden,
dass die Positionierung des ,Subjekts Migrant in‘ nicht von vornherein feststeht,
sondern dass mit aller Wahrscheinlichkeit gerade in Bezug auf Fragen sozialer
oder kultureller Praxis von eher heterogenen denn homogenen Einstellungen und
Haltungen bei Migrant_innen auszugehen ist.

Der zweite Einwand betrifft das Problem einer unreflektierten Ubertragung
sozialer Belange in den Raum des Politischen. Auf den ersten Blick ist nicht er-
sichtlich, was genau Sauer mit der Uberwindung der Trennlinien innerhalb des
Représentationszusammenhangs meint. Wie bereits angedeutet, geht Sauer of-
fensichtlich davon aus, dass eine repriasentative Demokratie vom Prinzip her
,»QGesellschaft, also das zu reprisentierende Abwesende, verschwinden [ldsst];
d.h. Gesellschaft als ,das Andere‘ der Politik werde ,,gleichsam durch den Re-
prasentationsakt substituiert™ (Sauer 2011a: 134). Am ehesten ldsst sich Sauers
Ansatz dahingehend interpretieren, dass die Konzeption einer sozial-partizipa-
tiven Fundierung der demokratischen Reprédsentation es sowohl Betroffenen
selbst als auch Personen, die mit Marginalisierten, Benachteiligten und Ausge-
schlossenen solidarisch sind, ermdglicht, die sozialen Verhaltnisse, die innerhalb
politischer Strukturen verschleiert werden, mittels diverser partizipativer Praxen
sichtbar zu machen — und zwar ausdriicklich im Modus der politischen Partizipa-
tion. Wichtig an dieser Lesart ist, dass die Sichtbarmachung keine Vorstufe zu
einer mdglichen Reprisentation durch andere darstellt, sondern selbst als eine
politische Demonstration von sozialen Ungleichheiten, d.h. als ein politischer
Hinweis auf Missstinde zu begreifen ist. Nicht-représentative Praxen an der ge-
sellschaftlichen Basis sind deshalb von umso groferer Bedeutung, weil nur sie,
und zwar ausgefiihrt von den Betroffenen selbst — oder in anderen Worten: von
unten nach oben — die einzig legitime Grundlage fiir die Représentation von
Nicht-Représentiertem darstellen. Partizipative Reprisentation bedeutet in dieser

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 171

Interpretation jedoch nicht, soziale Verhiltnisse ungefiltert in der politischen
Praxis aufgehen zu lassen. Stattdessen heift partizipative Représentation, soziale
und politische Anliegen von Betroffenen selbst thematisch — und damit sichtbar
— werden zu lassen, um sie in die reprisentativen Prozesse einzuspeisen. Diesen
Punkt betont auch Iris Marion Young, die die Uberwindung des liberal-demo-
kratischen Paradoxes darin sieht, ,,institutionalisierte Wege zur ausdriicklichen
Anerkennung und Représentation unterdriickter Gruppen zu schaffen” (Young
1993: 279). Sauer hingegen bezweifelt in grundsétzlicher Weise, dass es inner-
halb des liberalen Représentationsmodells mdoglich ist, die Trennung zwischen
Staat und Gesellschaft aufzuheben. Threr Meinung nach lieBen sich unter den
Bedingungen kapitalistischer Produktionsweise allenfalls Kompromisse inner-
halb des Repréasentationsmodells herstellen. Youngs Einschitzung, dass die Ex-
klusion von Gruppen durch deren ,,Selbstorganisation und Vertretung jener
Gruppen® (ebd.: 300) zu vermeiden sei, trifft zwar fiir Personengruppen zu, die
qua Gesetz durchaus iiber die Moglichkeit verfiigen, sich politisch zu organisie-
ren, aber aus strukturellen Griinden von Ausbeutung, Marginalisierung, Macht-
losigkeit, Kulturimperialismus oder Gewalt (vgl. Young 1996: 114ff.) betroffen
sind. Doch verliert ihre Konzeption all jene aus dem Blick, die sich aufgrund der
rechtlichen Situation gar nicht selbst vertreten konnen. Dies wiederum mag we-
der Young noch Sauer zum Vorwurf gemacht werden zu konnen, da beide Auto-
rinnen vornehmlich diejenigen Ausschlussmechanismen behandeln, von denen
Gruppierungen betroffen sind, die prinzipiell teilhabeberechtigt sind, aber aus
sozialen, 6konomischen oder kulturellen Griinden marginalisiert werden. Fiir
meinen Untersuchungsgegenstand ist es daher umso interessanter, herauszuar-
beiten, inwiefern der zwiespéltige Charakter demokratischer Représentation, der
gerade dort zum Ausdruck kommt, wo der Anteil der Nicht-Reprisentierten
nicht blo kontingenterweise mehrheitsentscheidungsbedingt, sondern aus sys-
tematischen, d.h. rechtlichen, Griinden, ausgeklammert bleibt, umgekehrt den
Ausschluss von bestimmten Personengruppen aus dem Bereich sozialer Zugeho-
rigkeit sogar noch befordert.

Migrant_innen ohne Wahlrecht und insbesondere undokumentierte Mig-
rant_innen verdeutlichen das Paradox reprédsentativer Demokratien noch einmal
in verschirfter Weise. Sie sind nicht nur das ,Andere‘ der politischen Représen-
tationslogik und damit aus dem staatlichen Bereich der Reprisentierten ausge-
schlossen, sondern sie verkérpern dariiber hinaus oftmals auch das ,Andere‘ in-
nerhalb der Gesellschaft, indem sie zwar in Form von reproduktiver Tétigkeit zu
deren Bestehen beitragen, an ihr jedoch nicht im vollen Umfang teilhaben kon-
nen, da sie kulturell und sozial nicht vollstindig anerkannt sind oder, wie im Fal-
le der undokumentierten Migrant_innen, nicht einmal iiber einen offiziellen Sta-

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

172 | Grenzen der Menschenrechte

tus von ,Mit‘-Biirger innen verfiigen und héiufig entsprechend ihrer nicht-
legalisierten Existenz in Bereichen der Gesellschaft titig sind, in denen sie in
stirkerem MalBe ausbeuterischen, diskriminierenden oder kriminalisierenden
Strukturen ausgesetzt sind.!” Der Exklusionsmechanismus des Repriisentations-
modells zeigt sich an der Lebensweise undokumentierter Migrant_innen daher
umso deutlicher. Anhand der Diskussion der Merkmale ihres Ausschlusses aus
der politischen Sphire ldsst sich der Blick wie durch ein Vergroerungsglas auf
die Probleme des Reprisentationsmodells richten. Bei Sauer sollte sich das zent-
rale Problem der Verschleierung sozialer Verhéltnisse durch die Einbeziehung
derjenigen, die ihre Betroffenheit von sozialer Ungleichheit thematisieren und
sich selbst mittels der Demonstration der Benachteiligungsmechanismen sichtbar
machen, vermeiden oder zumindest moderieren lassen: Wenngleich die Ent-
scheidungen iiber die entsprechenden Anliegen von Nicht-Représentierten dem
politischen ,Normalbetrieb® der Représentation anheimgestellt bleiben, wére ii-
ber die nicht-reprisentierten Betroffenen wenigstens zu sagen, dass sie durch den
Akt der Demonstration ihrer Anliegen selbst zu politisch Handelnden werden.
Sauers Ansatz kann jedoch nicht erkldren, inwieweit diese Betrachtungsweise
auf Personen, denen genau dieses Recht auf politische Akteur innenschaft ver-
wehrt bleibt, liberhaupt anwendbar ist. Die Demonstrant_innen, die den Anlie-
gen sozialer Ungleichheit Gehor verschaffen, aber gleichwohl Nicht-Repra-
sentierte innerhalb des Reprisentationsmodells bleiben, sind, wenn es um origi-
nére politische Entscheidungen geht, auf das Verstindnis und die Solidaritét po-
tentieller Reprisentant innen angewiesen. Es mag eingewendet werden, dass die
Verwiesenheit auf Vertretung das zentrale Unterscheidungskriterium zwischen
einer direkten und einer représentativen Demokratie markiert. Doch trifft dieser
Einwand nicht das hier behandelte Problem strukturell bedingter Nicht-Repra-
sentation, wie sie in all denen Fillen vorliegt, wo Personen aufgrund ihrer Nicht-
Staatsbiirgerschaft ausgeschlossen bleiben. Nicht-Reprisentierte, die selbst kei-
nen Zugang zum politischen Reprisentationssystem haben, sind in besonderer
Weise von der Solidaritdt und der Bereitschaft potentieller Repriasentant innen
abhingig. Sie sind darauf angewiesen, dass diese sich ihrer Anliegen annehmen
und sie — im Rahmen eines ,Sprechens fiir* und ,Handelns fiir‘, und das heif3t
wiederum im Sinne der ,,substantive acting for others“-Variante von Représenta-
tion (Pitkin 1967: 115) — auf die politische Agenda setzen. Ohne die Mdoglich-
keit, an einer Wahl teilzunehmen, verfiigen Nicht-Représentierte iiber keinerlei
Chance auf soziale, geschweige denn politische Teilhabe. Damit kénnen sie,

19 Vgl. Stobbe 2004: 64ff.; Schwenken 2006: 84ff.; Krause 2008: 333ff.; Breyer 2011:
19ff., 641f.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 173

wenn sie schon nicht selbst aktiv am politischen Prozess Anteil haben, nicht
einmal iiber den vermittelten Modus der Représentation auf die politischen Ent-
scheidungsprozesse Einfluss zu nehmen.

Judith Butler verweist in diesem Zusammenhang auf ein Beispiel aus den
USA, in dem marginalisierte Personen durch bestimmte politische Handlungen
sich zumindest die politischen Symbole von Demokratie und Rechtstaatlichkeit
aneignen: Im Friihjahr 2006 singen irreguldre Einwander innen bei Demonstra-
tionen in kalifornischen Stddten die US-amerikanische Hymne auf Spanisch.
Dieses Phédnomen der ,,nuestro himno* (,,unserer Hymne*) veranschaulicht die
Problematik der Konstruktion eines ,Wir* und ,Unser‘. Durch die performative
Aneignung der Nationalhymne in der Sprache einer der grofiten Minderheiten
des Landes wird die Frage, wem die Hymne ,gehort®, aufgeworfen. Mit dem
Singen auf Spanisch wird der moralisch-kulturelle Anspruch auf die Hymne gel-
tend gemacht und zugleich der offizielle ,Besitz‘ ausschlieflich in englischer
Sprache kontestiert. In der Ausrufung des ,,somos equales* (,,wir sind gleich®)
findet ein Sprechakt statt, der recht forsch die Gleichheit eines anders gemeinten
,Wir® deklariert (vgl. Butler/Spivak 2007: 41ff.). Das eigentlich als homogen
englischsprachig imaginierte Wir von Staatsbiirger innen wird durch die sprach-
liche Brechung konterkariert. Doch es handelt sich hier nicht nur um eine Provo-
kation des Kollektivs, sondern zugleich um die Konstitution eines pluralen, hete-
rogenen ,Wir‘, in der Freiheit und Gleichheit performativ zum Ausdruck kom-
men:

Freiheit ausiiben und Gleichheit gegeniiber einer Autoritét geltend machen, die beides
ausschlieft, heilt zu zeigen, wie Freiheit und Gleichheit sich jenseits ihrer positiven Arti-
kulationen bewegen kénnen und miissen. Man ist auf Widerspruch angewiesen, man muf}
ihn exponieren und bearbeiten, um zu etwas neuem zu gelangen. Einen anderen Weg
scheint es nicht zu geben. Ich glaube, wir kdnnen das als eine Diskursmobilisierung ver-
stehen.* (Butler/Spivak 2007: 46)

Die performative Sichtbarmachung des marginalisierten Bevolkerungsanteils
mithilfe einer Deformation der vorherrschenden Sprache kann als eine selbster-
méchtigende Umarbeitung von Macht gelesen werden. SchlieBlich sind diejeni-
gen, die singen, per Gesetz nicht dazu berechtigt. Butler interpretiert die Szene-
rie folgendermafien: Die singenden Menschen handeln nicht von einem Naturzu-
stand aus. Sie singen im Offentlichen Raum, und zwar im wahrsten Sinne des
Wortes auf der Straf3e. Thr Singen ist ein Akt der Demonstration, in dem sie nicht
nur die Sprache der Nationalhymne verdndern, ,,sondern auch deren 6ffentlichen
Raum* (ebd.). Die Inanspruchnahme des 6ffentlichen Raums ohne offizielle Be-

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

174 | Grenzen der Menschenrechte

rechtigung dazu versteht Butler als ein Ausagieren der postulierten Freiheit, also
als Praktischwerden einer Idee bzw. ,,als ein Postulieren dessen, was noch nicht
da ist* (ebd.: 47). Die Forderung nach Freiheit zu stellen bedeute, bereits mit ih-
rer Ausiibung zu beginnen und im Nachhinein deren Legitimation zu verlangen.
Auf diese Liicke zwischen der Freiheit bzw. der Gleichheit, die gefordert wird,
und deren Ausiibung werde ich im Folgenden noch néher zu sprechen kommen,
wenn es zum einen um Jacques Ranciéres Ansatz zu Rechten ,als ob‘, die von
den ,,Sans Papiers® in Frankreich gefordert werden, geht (vgl. Kap. 5.3), und
zum anderen, wenn die Liicke, die als Trennlinie zwischen bestehenden Geset-
zen und Arendts ,Recht auf Rechte‘ besteht und durch die Ubernahme politi-
scher Verantwortung zu iiberwinden wire, ndher beleuchtet wird (vgl. Kap. 6.3).
Ich werde in beiden Zusammenhingen auf weitere Beispiele eingehen, in denen
die Liicke zwischen moralischen und politischen Menschenrechten durch das
Einbringen des Nichthabens von Rechten in den dffentlichen Diskurs sichtbar
gemacht.

Hannah Arendt bezeichnet den Verlust des rechtlichen Schutzanspruchs
durch Staatsbiirgerschaft als einen Zustand, in dem der als universell deklarierte
Anspruch auf Menschenrechte keinen Ausweg bietet, sondern nachgerade den
Verlust des Weltbezugs insgesamt besiegelt. Der Ausschluss aus der politischen
Gemeinschaft, so meint Arendt provokant, sei gleichbedeutend mit dem Aus-
schluss aus der Menschheit (vgl. Arendt 2011: 397, 402), da Menschenrechte
ungeachtet ihrer moralischen Giiltigkeit mit dem Verlust von Staatsbiirgerrech-
ten ihre faktische Geltung verlieren. Genau darin liege

,das Paradox, dal der Mensch sowohl zu einem abstrakten Menschenwesen iiberhaupt
wird — ohne Beruf, ohne Staatszugehorigkeit, ohne Meinung, ohne Leistungen, durch die
er sich identifizieren und spezifizieren konnte — als auch zu einem abstrakten Unterschie-
denen iiberhaupt, der nicht mehr darstellt als seine eigene, absolut einzigartige Individuali-
tit, die aber jegliche Bedeutung verloren hat, weil sie in keine gemeinsame Welt mehr

hineinhandeln oder sich in ihr zum Ausdruck bringen kann® (ebd.: 405).

Das Gefiihl der Nutzlosigkeit und Uberfliissigkeit, das bei Fliichtlingen, Staaten-
losen, aber auch etlichen Migrant innen anzutreffen ist, weil ihnen neben der
rechtlichen Anerkennung seitens des Staates zusétzlich haufig auch die gesell-
schaftliche Anerkennung seitens der Gesellschaft versagt bleibt, identifiziert
Arendt als eine der markantesten Folgen des Verlusts staatsbiirgerlicher Zugehd-
rigkeit. In einem Aufsatz aus dem Jahre 1943 beschreibt sie das eigene Erleben

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 175

als Fliichtling aus dem nationalsozialistischen Deutschland und ihre Erfahrungen
der Staatenlosigkeit als Exilantin®® folgendermaBen:

,,Wir haben unser Zuhause und damit die Vertrautheit des Alltags verloren. Wir haben un-
seren Beruf verloren und damit das Vertrauen eingebiif3t, in dieser Welt irgendwie von
Nutzen zu sein. Wir haben unsere Sprache verloren und mit ihr die Natiirlichkeit unserer
Reaktionen und die Einfachheit unserer Gebédrden und den ungezwungenen Ausdruck un-
serer Gefiihle.“ (Arendt 1986b: 7/8)

Hannah Arendts Kritik an den Menschenrechten hat ihren Héhepunkt, wie be-
reits an mehreren Stellen erwdhnt (vgl. Kap. 2.3, 4.1 und 5.1), darin, dass sie den
Status, universelle Menschenrechte zu haben, mit dem Status, keinerlei Rechte
zu haben, gleichsetzt (vgl. Arendt 1986a: 605ff.). Dieser drastische Vergleich
wird nachvollziehbar, wenn bedacht wird, dass er in bestimmter Hinsicht tat-
sdchlich zumindest fiir Menschen, die sich auBerhalb eines staatlichen Zugeho-
rigkeitszusammenhangs befinden, zutrifft. Dabei miissen wir uns vor Augen hal-
ten, dass ,auflerhalb‘ bei Arendt nicht nur ein rdumliches Auferhalb-von-Sein
bedeutet, etwa das Fern-von-Sein, wie es charakteristisch fiir die Flucht ist, wenn
ein Mensch das Territorium seines Heimatlandes verlassen musste. Arendts Kri-
tik bezieht sich vielmehr auf eine fundamentalere Variante des Auferhalb-von-
Sein, namlich auf das AuBlerhalb der sozialen und mitmenschlichen Sphére, wie
es am schérfsten anhand der Internierung in einem (Konzentrations-)Lager ver-
anschaulicht werden kann. Die Beispiele der Situation von Fliichtlingen, Staaten-
losen und der displaced persons offenbaren, worin die ,,abstrakte Nacktheit des
Nichts-als-Menschseins* (ebd.: 620) konkret besteht: Auf der Flucht, als Asylsu-
chender und in der Staatenlosigkeit werde der Mensch nicht nur seines Status als
Staatsbiirger und damit seiner rechtlich-politischen Identitdt beraubt. Er werde
unfreiwillig auf das nackte Leben reduziert, weil er als Fliichtling/Staatenloser
blo3 Mensch ist, er ist auch ein seiner sozial und kulturell definierten Identitét
entbldfiter Mensch (vgl. Arendt 2011: 400f.).

Die Reduktion auf menschliche Grundfunktionen wie Nahrungsaufnahme
und Reproduktion steht beispielsweise mit der vorherrschenden Asylgesetzge-
bung in Deutschland durchaus in Einklang. So verhindert etwa das sogenannte
Sachleistungsprinzip des Asylbewerberleistungsgesetzes (AsylbLG) ,.ein auto-
nomes, den eigenen Bediirfnissen angepasstes Wirtschaften, da die Leistungen
nicht variabel eingesetzt und individuelle Mehr- und Minderbedarfe nicht gegen-

20 Zur biographischen Erfahrung des Fliichtlingsdaseins Hannah Arendts wihrend der
1930/40er Jahre vgl. Young-Bruehl 1986: insb. Kap. 11.4.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

176 | Grenzen der Menschenrechte

einander ausgeglichen werden kénnen®™ (Mahler 2012: 2). Die Vergabe von Le-
bensmitteln, Kleidung und Hygieneartikeln in Form von Wertgutscheinen fiir
bestimmte Kategorien und Geschéfte verunmoglicht ein Handeln gemiB rudi-
mentdren Formen von Autonomie, von differenzierteren Aktivitdten in gesell-
schaftlichen Bereichen ganz abgesehen. Zwar wird die gesetzliche Handhabung
von Menschenrechtstheoretiker innen kritisiert, indem sie als sowohl den men-
schenrechtlichen als auch den verfassungsrechtlichen Vorgaben eines eigenver-
antwortlichen Wirtschaftens widersprechend bewertet wird (vgl. ebd.). Doch
driickt sich in den Vorgaben des Asylbewerberleistungsgesetzes eine Vorstel-
lung aus, der zufolge das nackte Uberleben eines Menschen als menschenrecht-
lich zu schiitzen gilt, weiter reichende Malnahmen zur Teilhabe am sozialen und
gesellschaftlichen Leben jedoch nicht. Die bereits erwidhnte Mobilitdtsbeschrén-
kung durch die Residenzpflicht (z.B. fiir Asylbewerber innen mit Aufenthalts-
gestattung und fiir Geduldete) oder die sogenannte ,Sichere Drittstaaten®-
Regelung, die fiir Asylbewerber_innen gilt, sowie Beschrinkungen bei der Wahl
der Wohnung und der Arbeit zeigen, dass der Staat gerade nur die notwendigen
Rahmenbedingungen des menschlichen Lebens hinsichtlich Erndhrung, Obdach
und Bekleidung zur Verfiigung stellt. Alle diese Regelungen stellen dabei jedoch
duBerliche Einschrankungen individueller Freiheit dar — freilich, ohne das physi-
sche Uberleben ernsthaft zu gefihrden. Dennoch werden sie von subtileren For-
men der Ausgrenzung aus den Bereichen Bildung, Kultur und gesellschaftlichen
Lebens flankiert, bei denen z.B. die Unterbringung von Fliichtlingen und Asyl-
bewerber_innen in zumeist dezentral gelegenen Heimen einen entscheidenden
Faktor darstellt.

Es gibt Stimmen, die die aktuelle Asylrechtsregelung insgesamt infrage stel-
len und in der nationalstaatlichen Beschridnkung von Migration aufgrund von in
ihren Augen zweifelhaften Kriterien eine prinzipielle Unvereinbarkeit mit men-
schenrechtlichen Anspriichen von Individuen sehen (vgl. Bielefeldt 2006; Hay-
den 2009; Cyrus 2010). So wertet etwa der Weltentwicklungsbericht der UNDP
das Motiv, das eigene Herkunftsland zu verlassen in der Hoffnung auf eine Mog-
lichkeit zur Verbesserung der individuellen Lebenschancen, als Entscheidungs-
spielraum, der als ,,Schliisselmoment menschlicher Freiheit“ (UNDP 2009: 1,
deutsch zit. n. Cyrus 2010: 317) gelesen werden sollte und nicht als unstatthafter
Grund, der einen Staat wie die Bundesrepublik Deutschland veranlasst, keinen
Asyl- oder Fliichtlingsstatus zu verleihen. Menschen ohne staatliche Duldung,
d.h. Personen, die sich weiterhin in dem Zielland ihrer Migration aufhalten, ohne
dass ihre Griinde zur Migration offiziell als Flucht aufgrund von politischer Ver-
folgung oder gemél der Genfer Fliichtlingskonvention anerkannt wurden, oder
die illegal eingereist sind und darum unter dem Begriff ,irreguldre Migranten*

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 177

gefiihrt werden, sollten aus Sicht der Kritiker innen der géngigen Praxis den-
noch als Menschen mit unverdufserlichen Rechten angesehen werden. Aus nor-
mativer Sicht bestehe ndmlich eine Hierarchie der Rechtsnormen, bei der Men-
schenrechten oberste Bedeutung zukomme. Nominell unterliege auch die staatli-
che Einwanderungspolitik menschenrechtlichen Bindungen, so seien mindestens
Schutz- und Aufnahmeverpflichtungen gegeniiber Fliichtlingen, faire Verfah-
rensregeln zur Priifung von Asylbegehren, die Achtung des Rechts auf gemein-
sames Familienleben, der Ausschluss rassistischer Kriterien bei der politischen
Gestaltung der Zuwanderung, nicht zuletzt auch die diskriminierungsfreie Ge-
wihrleistung wirtschaftlicher und sozialer Rechte der Immigrierten zu beachten.
Die staatliche Befugnis, Zuwanderung rechtlich zu regeln, werde dabei nicht be-
stritten, doch seien insbesondere die sogenannten sozialen Menschenrechte fiir
Zuwander_innen, gerade wenn es sich bei ihnen um undokumentierte bzw. ,irre-
guldre® Migrant_innen handele, wichtig (vgl. Bielefeldt 2006: 81ff.). Die ver-
héltnisméBig junge UN-Wanderarbeiterkonvention (International Convention on
the Protection of the Rights of all Migrant Workers and Members of Their Fami-
lies, kurz: ICRMW)?!' aus dem Jahr 1990 stellt hierbei, auch wenn sie bislang nur
in wenigen Landern tiberhaupt ratifiziert wurde, eine wichtige Orientierung fiir
die theoretische wie praktische Auseinandersetzung mit der menschenrechtlichen
Situation der Betroffenen in den jeweiligen Aufenthaltsldndern dar. Anders als
andere Internationale Abkommen geht die Wanderarbeiterkonvention auf undo-
kumentierte Migrant_innen explizit ein — etwa mit dem Verbot jeglicher arbeits-
rechtlicher Diskriminierung, die ihren Grund im Migrationsstatus hat (Art. 25
ICRMW 1990). Zugleich wird unmissverstdndlich festgestellt, dass aus den in
ihr enthaltenen Rechten keine automatische staatliche Legalisierung im Aufent-
haltsland folgt. Die Konvention bekréftigt zunéchst eine Reihe an Rechten, die
bereits im UN-Zivilpakt (1966) aufgefiihrt werden, u.a. das Recht auf Leben
(Art. 9 ICRMW 1990), das Verbot von Folter (Art. 10 ICRMW 1990), von Skla-
verei (Art. 11 ICRMW 1990), sowie das Recht auf Freiheit und Sicherheit (Art.
16 ICRMW 1990) oder das Recht auf Freiziigigkeit (Art. 8§ ICRMW 1990). Dar-
iiber hinaus konkretisiert sie diese Rechte hinsichtlich der spezifischen Situation
der Migrant innen, z.B. mit dem Verbot kollektiver Ausweisung (Art. 22
ICRMW 1990) oder dem Recht auf Riickkehr in den Herkunftsstaat (Art. 8

21 Vgl. A/Res/45/158 (18.12.1990). Erst im Jahre 2003 konnte die Wanderarbeiterkon-
vention in Kraft treten, nachdem die erforderlichen 20 Ratifikationen erfolgt waren.
Im Jahre 2018 betrug die Anzahl an ratifizierenden Staaten 54, vgl. https://
treaties.un.org/Pages/ViewDetails.aspx?src=TREATY &mtdsg_no=IV-13&chapter=4
&lang=en (24.11.2018).

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

178 | Grenzen der Menschenrechte

ICRMW 1990). Aufschlussreich ist, dass die UN-Wanderarbeiterkonvention
(1990) bislang allerdings ausschlieBlich von Lindern ratifiziert wurde, aus denen
Arbeitsmigrant_innen stammen, wihrend ihr keines der typischen Aufnahme-
lander beigetreten ist. Wahrend also vor allem westafrikanische, siidamerikani-
sche und ostasiatische Staaten zu den Unterzeichnern gehoren, hat keine einzige
sogenannte Industrienation die Konvention ratifiziert. Eine Ratifizierung
Deutschlands ist nach Ansicht von Menschenrechtsbeobacher innen in absehba-
rer Zeit nicht zu erwarten (vgl. Bielefeldt 2006: 86). Umso mehr sind Mig-
rant_innen ohne legalen Aufenthaltsstatus der Gefahr ausgesetzt, Situationen
faktischer Rechtlosigkeit, wie sie Arendt beschreibt, ausgeliefert zu sein. Aus-
beuterische und sklavendhnliche Arbeitsverhiltnisse, Bedrohungen und die Vor-
enthaltung von Lohn auf Baustellen, in Bordellen oder privaten Haushalten sind
keine Seltenheit. Daher kommt Art. 24 ICRMW (1990), die Garantie der Rechts-
fahigkeit, die auch mit Art. 16 IPBPR (1966) bereits im UN-Zivilpakt enthalten
ist, besondere Bedeutung zu. Staaten wiirden sich mit der Wanderarbeiterkon-
vention zumindest verpflichten, Menschen auch ohne legalen Aufenthaltstitel
Zugang zum Recht zu ermdglichen. Damit ist jedoch noch nicht viel iiber eine
weiter reichende soziale, geschweige denn politische Teilhabe gesagt. Zugang zu
Bildung, Gesundheit, Mobilitdt oder gesellschaftliche Inklusion sind vor dem
Hintergrund mangelnden politischen Willens, dem menschenrechtlichen Status
undokumentierter Migrant_innen Rechnung zu tragen, nach wie vor utopische
Ziele einer moglichen Einwanderungspolitik, die sich in einem weiteren Schritt
eventuell fiir die politische Inklusion 6ffnen kdnnte. Insbesondere in letzterem
Punkt greift die Wanderarbeiterkonvention ohnehin zu kurz, da sie sich vor al-
lem auf den humanitiren Aspekt des Schutzes von Betroffenen bezieht. Aller-
dings bote sie unter den gegebenen Umsténden bei einer entsprechenden Ratifi-
zierung durchaus Ansatzpunkte fiir eine Erméchtigung der Migrant innen, fiir
bessere Lebensbedingungen in dem Aufenthaltsland zu kdimpfen und die korre-
lierenden (Menschen-)Rechte einzufordern. Am Beispiel von undokumentierten
Migrant_innen und Asylbewerber innen zeigt sich die Situation faktischer
Rechtlosigkeit, die sich u.a. in schwerwiegenden Formen der Marginalisierung
oder Exklusion duflert. Wenn Arendt in diesem Zusammenhang einerseits von
,Heimatverlust‘, andererseits von Verlust der Zugehorigkeit zur Menschheit
(vgl. Arendt 1986a: 610, 613, 621) spricht, mag dies zundchst sowohl unverhalt-
nismiBig als auch beliebig anmuten. Worauf sie mit diesen disparaten Formulie-
rungen hinauswill, ist der Umstand, dass es sich beim Ausschluss aus der politi-
schen und sozialen Gemeinschaft nicht um ein graduelles, sondern um ein fun-
damentales Problem handelt.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 179

5.3 POLITISCHE PARTIZIPATION

Das Paradox der Menschenrechte, einen Anspruch auf Universalitit zu erheben
und zugleich exkludierende Wirkungen zu zeitigen, wird in Bezug auf die Mog-
lichkeit zur politischen Partizipation besonders sichtbar. Vertreter innen sowohl
der moralischen als auch der juridischen Auffassung von Menschenrechten se-
hen darin kein Paradox, da sie davon ausgehen, dass es nicht dem Gehalt der
Menschenrechte per se entspricht, politische Partizipation zu gewéhrleisten, son-
dern dass mit ihnen vielmehr der Anspruch auf die Implementierung einer sol-
chen (nationalen, inter-, supra- oder transnationalen) rechtlichen Ordnung for-
muliert wird. Erst diese vermag die Moglichkeit der politischen Partizipation zu
garantieren. Menschenrechten als moralischen Anspriichen ist nach dieser Auf-
fassung die juridische Dimension bereits inhdrent, die wiederum in Form von
staatlich verblirgten Grundrechten oder international garantierten Abkommen
zum Tragen kommt (vgl. Lohmann 2010). Ebenso ist in der moralischen Kon-
zeption von Menschenrechten eine politische Dimension enthalten, die nur dort
vollends realisiert wird, wo Menschenrechte erkdmpft und einklagbar gemacht
worden sind und sich als demokratische Legitimationsbedingungen souverdner
Herrschaft verstehen lassen. In dieser Argumentationslinie lassen sich Men-
schenrechte als vorpositive, aber durchaus politisch begriindete Anspriiche ge-
geniiber einer Offentlichen Ordnung auf juridisch zu realisierende, einklagbare
Grundrechte verstehen, die es dariiber hinaus zudem volkerrechtlich abzusichern
gilt. Aus dieser Perspektive fillt die begriffliche Spannung zwischen Menschen-
und Biirgerrechten nicht ins Gewicht. Stattdessen wird das Spannungsverhéltnis
als Modus der Arbeitsteilung gelesen: Nationales wie transnationales Recht hat
Sorge fiir die Realisierung des den Menschenrechten innewohnenden Anspruchs
auf Implementierung zu tragen. Der Moral kommt hingegen die Aufgabe zu, die
Einhaltung der Menschenrechte durch entsprechende Funktionstriger innen mit
,motivationalen Ressourcen* (Pollmann 2012c¢: 362) zu versorgen. Daher inte-
ressieren in diesem Zusammenhang auch eher die programmatischen Fragen,
welche Forderungen an Nationalstaaten oder transnationale Ordnungssysteme
sich aus moralisch begriindeten universalen und egalitdren Anspriichen politi-
scher Teilnahmerechte ergeben. Mehrere Varianten werden in der derzeitigen
Forschung diskutiert. Neben der Forderung einer Demokratisierung sdmtlicher
Staaten auf der Grundlage, die AEMR (1948) in ihre nationalen Verfassungen zu
integrieren, steht die Etablierung eines politischen Weltbiirgerstatus zur Debatte,
der Menschen aller Staaten der Welt — parallel bzw. ergénzend zu ihren national-

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

180 | Grenzen der Menschenrechte

staatlich verlichenen Mitbestimmungsrechten — gleiche politische Mitwirkungs-
rechte ermdglicht (vgl. Lohmann 2010: 149).%2

In der Debatte um die institutionellen Rahmenbedingungen fiir eine mog-
lichst breitenwirksame Implementierung der Menschenrechte wird jedoch ver-
gessen, dass angesichts des Primats nationalstaatlicher Souverénitit weder mora-
lisch basierte noch rechtlich-institutionell begriindete Ansétze denjenigen Indivi-
duen Rechnung tragen, denen der Zugang zu politischer Partizipation deshalb
versagt bleibt, weil sie nicht iiber Staatsbiirger_innenrechte verfiigen (vgl. Zhang
2014: 244). In den vorangegangen Abschnitten wurde die Bedrohung der sozia-
len, kulturellen und lebenspraktischen Isolation, die fiir Menschen ohne Staats-
biirgerschaft besteht, bereits angesprochen. Hinzu kommt das besondere Ausmaf}
der Exklusion aus der politischen Sphire, von der Staatenlose, Fliichtlinge, Asyl-
bewerber_innen und undokumentierte Migrant_innen betroffen sind. Und auch
Migrierende mit permanentem Aufenthaltsstatus, jedoch ohne Staatszugehorig-
keit, werden in ihren politischen Partizipationsmdglichkeiten beschrankt. Die
Ausgrenzung aus der politischen Sphére ist im tdglichen Leben mdglicherweise
nicht in dhnlich konkreter Weise zu spiiren wie die Formen sozialer Missach-
tung, die Iris Marion Young u.a. als Ausbeutung, Marginalisierung und kulturel-
le Diskriminierung benennt (vgl. Young 1996) und die sich auch in einzelnen
(dabei durchaus wiederkehrenden) Handlungsmustern und Interaktionen im All-
tag ausdriicken. Dennoch ist fiir Betroffene deutlich zu bemerken, dass die
staatsbiirgerliche Grenze nicht allein entlang der territorialen Demarkationslinie
verlauft, sondern im gesellschaftlichen, kulturellen und zwischenmenschlichen
Geschehen permanent prasent ist. Diese Grenzziehung fiihrt dazu, dass bestimm-
te Menschen zu einem apolitischen Leben gezwungen werden, obwohl sie per-
manent von politischen Entscheidungen betroffen sind. Etienne Balibar hat diese
ubiquitdre Grenze als neuen Rassismus bezeichnet, insofern die Ausgrenzung,
die sich vordergriindig als ,kulturelle Differenz‘ ausgibt, diejenigen betrifft, die
aufgrund mangelnder Staatsbiirgerschaft wie Biirger zweiter Klasse behandelt
werden (vgl. Balibar 2004a: 122). Selbst diejenigen Migrant_innen, die im Rah-
men von Lohnarbeit an sozialen Rechten beteiligt werden, bleiben in Bezug auf
politische Rechte depriviert.

Die Resolution 1617 der Parlamentarischen Versammlung des Europarats
aus dem Jahre 2008 gibt eine Empfehlung fiir die Gewidhrung eines erleichterten

22 Vgl. zur Debatte iiber politische Mitbestimmung im Zusammenhang mit Menschen-
rechten u.a. Alexy 1998; Bockenforde 1998; Wellmer 1998; Dworkin 1998; Haber-
mas 1999a.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 181

Zugangs von Migrant innen zu Biirger innenrechten, insbesondere zu politi-
schen Rechten wie dem Wahlrecht:

[ TThe Assembly recalls that the essence of democracy is that all those concerned by a de-
cision must be directly or indirectly part of the decision-making process. Otherwise the
dignity of a person is not respected. That is why representativeness is of crucial im-
portance and it is unacceptable that large groups of the population are excluded from the
democratic process. This situation must be remedied by facilitating access to citizenship or
extending political rights, including voting rights, to non-citizens.“ (Parlamentary As-
sembly 2008)

Die in der Resolution aufgefiihrten politischen Rechte auf Teilhabe sollen hier-
bei Migrant_innen zugutekommen, die bereits iiber eine langfristige Aufent-
haltsgenehmigung verfiigen. Undokumentierte Migrant_innen bleiben auch hier
ausgeschlossen. Das ist angesichts der bestehenden Gesetzeslage folgerichtig.
Allerdings zeigt sich anhand der Empfehlungen immerhin fiir diejenigen legali-
sierten Migrant _innen, die jedoch keine Staatsbiirger innen im engeren Sinne
sind, dass die Parameter der Zumessung von politischer Teilhabe einen konstru-
ierten Charakter haben und nicht zuletzt anfechtbar sind, sei es von Betroffenen
selbst, von der Zivilgesellschaft oder von sich als zustdndig begreifenden Repri-
sentant_innen. Seyla Benhabib verweist in diesem Zusammenhang darauf, dass
innerhalb von Europa seit geraumer Zeit verschiedene VorstdBe zu beobachten
sind, bestimmten Migrant_innengruppierungen durchaus politische Teilhaber-
echte zuzugestehen, die bestehenden gesetzlichen Gepflogenheiten zuwiderlau-
fen und damit konstitutive Kriterien wie nationale Zugehdrigkeit und Citizenship
nachhaltig in Frage stellen (vgl. Benhabib 2008c: 59ff.).”> Benhabib setzt mit
Blick auf die Zukunft daher auf das Potential demokratischer Iterationen inner-
halb von offentlichen Diskursen, die nicht auf nationale Debatten beschriankt
bleiben miissen und moglicherweise zu Bedeutungs- und Geltungsverschiebun-
gen von Zugehorigkeitskriterien fitlhren konnten, deren Ergebnisse heute noch

23 Als Beispiel nennt Benhabib das Gesetz des Bundeslandes Schleswig-Holstein vom
21. Februar 1989, das eine Anderung des Wahlrechts beziiglich der Teilnahme an
Gemeinde- und Kreiswahlen vorsah: Allen seit mehr als fiinf Jahren in Schleswig-
Holstein lebenden Menschen mit giiltiger Aufenthaltserlaubnis, die aus den Léndern
Dianemark, Irland, Niederlande, Norwegen, Schweden oder Schweiz (die Auswahl be-
stimmte sich nach dem Reziprozitétsprinzip) stammen, sollte kommunales Wahlrecht
gewihrt werden. Allerdings wurde dieses Gesetz vom Bundesverfassungsgericht als
nicht verfassungskonform erklért (vgl. BVerfGE 83, 40).

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

182 | Grenzen der Menschenrechte

nicht absehbar sind. Es sei daher an dieser Stelle analog zur historischen Situati-
on der aus dem Bereich der Politik ausgeschlossenen Frauen wihrend der Auf-
kldrungs- und Revolutionszeit im ausgehenden 18. Jahrhundert daran erinnert,
dass so manche politische oder soziale Selbstverstiandlichkeit erst aus zeitlicher
Distanz betrachtet als eklatanter Widerspruch erkennbar wird. Wéhrend es heut-
zutage, im Abstand von iiber 200 Jahren, als nur noch schwer nachvollziehbar
erscheint, dass der Widerspruch zwischen der Erkldrung universeller Menschen-
und Biirgerrechte und dem Ausschluss von Frauen in der damaligen Zeit nicht
starker skandalisiert wurde, so ist womoglich nicht auszuschlieBen, dass nach-
folgende Generationen weder das liberale Trennungsschema zwischen Sozialem
und Politischem bzw. zwischen Privatem und Offentlichem noch die Unter-
scheidung zwischen Staatsbiirger innen und ,Aus-Linder innen‘ als plausibel
erachten. In diesem Sinne mag sich eine entsprechende — heute noch durchaus
naiv anmutende — Hoffnung in die Zukunft ausdriicken:

,In der Nichtunterscheidung der Rechtssubjektivitdt von Menschen und Biirgern in den
Franzosischen Deklarationen von 1789, 1791 und 1793 steckt das Postulat, alle Menschen
schon heute so zu achten, als wiren sie Mitbiirger, und in Zukunft alle, die es heute noch
nicht sind, zu solchen zu machen.“ (Brunkhorst 2002: 109/110)

Hinsichtlich der Mehrzahl an Nationalstaaten bedeutet dies, dass ausschlieBlich
die Inhaber innen der Staatsbiirgerschaft auch iiber das Recht zur politischen
Teilhabe in vollem Umfang verfiigen.”* In der Bundesrepublik Deutschland be-
steht zumindest fiir EU-Biirger innen ein Recht auf politische Mitbestimmung
auf der kommunalen Ebene. Allen iibrigen Migrant innengruppen (inklusive
Fliichtlingen, Asylbewerber innen und Undokumentierten) bleibt die Mdglich-
keit zu politischer Partizipation im Sinne eines Wahlrechts faktisch verwehrt.?s
Abgesehen von einem aktiven Wahlrecht, das von diesen Personengruppen nicht
ausgeiibt werden kann, sind die Chancen dafiir, dass ihre Belange iiber andere,
z.B. sozial-partizipative Kanile in der Offentlichkeit Gehor finden und somit
iiber einen indirekten Weg in die politische Sphére eingehen, ebenfalls gering, da
ihre Themen und Anliegen kaum représentiert werden. Obwohl beispielsweise
viele Migrant_innen im sozialen, kulturellen und sportbezogenen Bereich in ei-
nem dhnlichen Umfang wie Staatsbiirger innen ehrenamtlich engagiert sind (vgl.
Roth 2009: 28f.), ist die Trennung zwischen dem privaten bzw. gesellschaftli-
chen Bereich und der 6ffentlich-politischen Sphére fiir diese Bevolkerungsgrup-

24 Vgl. dazu ausfiihrlicher Martinsen 2014.
25 Vgl. die Beitrdge in Morlok/Poguntke/Bukow 2014.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 183

pe schier uniiberwindlich. Aufgrund mangelnder Représentation bleibt der politi-
sche Ausschluss dieser Personengruppe zudem mehr oder weniger unsichtbar,
denn auch diejenigen politisch Aktiven, die einen sogenannten Migrationshinter-
grund aufweisen, selbst aber im Zuge der Einbiirgerung ihrer selbst oder ihrer
Eltern das Recht auf politische Partizipation erhalten haben und entsprechend
ausiiben konnen, vertreten nur selten die Interessen von Nicht-Wahlberechtigten.
In Bezug auf politische (und soziale) Anliegen besteht somit héufig ein Teufels-
kreis, den die Betroffenen selbst ohne Weiteres nicht zu durchbrechen vermo-
gen. Nach Auffassung Birgit Sauers besteht hier eines der Probleme im System
der Représentation selbst — ndmlich dass soziale Verhéltnisse und Konflikte im
Modus der Trennung zwischen Repréisentiertem und zu Représentierendem not-
wendigerweise unsichtbar gemacht wiirden, weil es im Raum des Politischen
keine Entsprechungen fiir die Belange von Nicht-Représentiertem gebe.

~Représentation wird zum Ersatz fiir gesellschaftliche Auseinandersetzungen, ja als solche
Ersatzhandlung simuliert sie gleichsam soziale Auseinandersetzungen und stellt so die 1l-
lusion sozialer Gleichheit her. Diese hegemoniale Konstellation bringt die Biirger innen
im Akt der Représentation zum Zustimmen zu und zum Verstummen gegeniiber sozialer

Ausgrenzung und Ungleichheit.” (Sauer 2011a: 134)

Dieser Mechanismus wird im Falle der Migrant innen ohne EU-Biirger in-
nenstatus und damit ohne jegliches Wahlrecht dadurch verschérft, dass zum Pa-
radox der Verschleierung sozialer Ungleichheiten auch noch das bereits ange-
sprochene Paradox demokratischer Legitimitdt (vgl. Benhabib 2008c; Colliot-
Thélene 2011: 140ft.) hinzutritt. Dieses Paradox besagt, dass die aus der Sphire
des Politischen Ausgeschlossenen, die gleichzeitig aber zur Gesellschaft dazu
zdhlen, keine Mdoglichkeit haben, iiber die Bedingungen einer moglichen Zu-
gangsberechtigung mitzubestimmen. Stattdessen werden sie der liberalen Logik
entsprechend als ,das Andere* konstruiert: Nachdem die ehemals Exkludierten —
Arbeiter_innen und Frauen — im Zuge der sozialpolitischen Kdmpfe des 19. und
frithen 20. Jahrhunderts in Bezug auf das aktive und passive Wahlrecht gleichge-
stellt wurden, sind es in heutigen liberal-demokratischen Léndern diejenigen, die
nicht iiber den Staatsbiirger innenstatus verfiigen. Sie gelten, darauf wurde
schon mehrfach verwiesen, zudem in doppelter Weise als das ,Andere*:?® Zum
einen sind sie das ,Andere* des politischen Partizipations- und Représentations-
prozesses, aus dem sie aufgrund ihres sogenannten Migrations-,Hintergrundes*

26 Vgl. Kap. 5.2. Zur Hervorbringung von Migrant innen als ,Andere‘ im politischen

Reprisentationsprozess vgl. ausfithrlicher Bausch 2014.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

184 | Grenzen der Menschenrechte

(der haufig nicht einmal auf eine Geburt au3erhalb des Aufenthaltsstaates rekur-
riert, sondern in Bezugnahme auf die Herkunft der Eltern- bzw. GroBelterngene-
ration zugeschrieben wird), aufgrund ihrer eigenen ausldandischen Herkunft oder
aufgrund eines Status undokumentierter bzw. ,irreguldrer Zuwanderung ausge-
schlossen sind. In einer zweiten Hinsicht werden oftmals insbesondere Mig-
rant_innen als das ,Andere‘ wahrgenommen, und zwar durch kulturelle, religiose
oder schichten- und milieubezogene Zuschreibungen innerhalb der gesellschaft-
lichen Sphire. Diese Variante des ,Andersseins‘ ist insofern doppelt prekér, als
die Betroffenen weder politisch représentiert noch gesellschaftlich vollstidndig
anerkannt werden, obwohl sie, auch dies wurde schon angesprochen, Teil der
Gesamtgesellschaft sind und insbesondere in 6konomischer, sozialer und kultu-
reller Hinsicht, etwa in Form von privater Hausarbeit, Kinderbetreuung oder
Dienstleistungen im Care-Bereich, aktiv zu deren Erhalt beitragen. Diese doppel-
te Prekarisierung fordert ein fiir die Belange von Marginalisierten und Exkludi-
erten ungiinstiges Wechselverhdltnis: Durch die AbschlieBung der politischen
Sphéare gegeniiber denjenigen, die aufgrund des Staatsbiirgerschaftskriteriums
keinen Zugang zu ihr erhalten, werden wiederum soziodkonomische Ungleich-
heiten fortgeschrieben und verfestigt. Die politische Ordnung vermag daher die
Mechanismen des politischen Ausschlusses von Nicht-Staatsbiirger innen unter
den gegebenen Umstidnden nicht zu iberwinden, da es Exludierten nicht moglich
ist, ihre Anliegen in die politische Sphédre einzubringen. Dariiber hinaus wird es
ihnen erschwert, wenn nicht sich selbst, so doch ihre Anliegen iiber andere, die
zur politischen Partizipation berechtigt sind, wenigstens zu Objekten der Repré-
sentation zu machen. An diesem Punkt wird also die Grenze der herkdmmlichen
Menschenrechte gegeniiber einem Recht auf politische Partizipation deutlich.
Dadurch, dass es Individuen ohne Staatsbiirgerschaft weder mdoglich ist, aktiv an
der Entscheidung iiber Belange, von denen sie betroffen sind (oder potentiell be-
troffen sein konnten), mitzuwirken, noch gestattet, ihre Interessen und Anliegen
in gleichberechtigter Weise in den Raum des Politischen hineinzutragen, bleiben
sie auf die barmherzige Unterstiitzung derjenigen, die {iber das Recht auf Mit-
wirkung verfligen, angewiesen. Dies ist jedoch aus drei Griinden problematisch:

1) Zunéchst einmal werden Menschenrechte auf den Status einer reinen Orientie-
rungshilfe fiir moralische Motivationen von Personen, die sich fiir die Belange
von Benachteiligten einsetzen wollen, reduziert. Dies mag durchaus gut gemeint
sein. In der Asymmetrie zwischen der Gruppe von Nicht-Berechtigten und der
Gruppe Berechtigter zum Zugang zur politischen Sphére liegt jedoch sowohl die
Gefahr der Abhingigkeit der ersten Gruppe von der zweiten als auch die Gefahr
eines wohlwollenden Paternalismus letzterer gegeniiber ersteren.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 185

2) Menschenrechte stiitzen aufgrund der Trennung zwischen einer moralisch-
humanitiren und einer politischen Sphire eine Unterscheidung menschlicher
Existenzweisen, bei der bestimmten Individuen lediglich das Recht zu einem
moralisch relevanten, nicht aber zu einem politisch-selbstbestimmten Leben zu-
geschrieben wird. Dieser Personengruppe wird damit ein apolitisches Leben auf-
gendtigt oder zumindest ein Leben mit vollumfanglicher politischer Teilhabe
vorenthalten.

3) Daher ist im Zusammenhang der menschenrechtlich basierten Trennung zwi-
schen Moralitdt und Politischem der Umstand, dass Individuen ohne Staatsange-
horigkeit das Recht auf politische Autonomie versagt wird, auch deshalb als hei-
kel anzusehen, weil damit fraglich wird, welchen Stellenwert ,Freiheit® innerhalb
einer Konzeption von Menschenrechten hat. Unter der Pramisse der Unterschei-
dung zwischen Menschen- und Biirger innenrechten wird Freiheit auf private
Autonomie verkiirzt.

Die Freiheitsrechte, die die Allgemeine Erklirung der Menschenrechte (1948)
vorsicht, umfassen neben den liberalen Rechten auf Freiheit vorn Versklavung
(Art. 4 AEMR 1948) oder Folter (Art. 5 AEMR 1948), Gedanken-, Gewissens-,
Religionsfreiheit (Art. 18 AEMR 1948) sowie Freiheit der Meinung (Art. 19
AEMR 1948) auch soziale und wirtschaftliche Rechte, die als befihigende Rech-
te, also als Freiheit zu etwas,verstanden werden konnten (vgl. Art. 22-28 AEMR
1948, in denen u.a. ,,soziale Sicherheit”, freiec Berufswahl, Teilhabe an Bildung
und Kultur als Rechte formuliert werden).”” Explizit bedeutet auBerdem das
Recht auf Mitwirkung an den o6ffentlichen Angelegenheiten (Art. 21 AEMR
1948) ein Recht auf politische Freiheit. Dennoch klaffen Menschen- und Biir-
ger_innenrechte in den meisten nationalstaatlichen Verfassungen dahingehend
auseinander, dass die Moglichkeit zur Beteiligung an Wahlen fiir Nicht-Staats-
biirger innen eingeschrinkt oder ihnen génzlich verwehrt wird. In diesem Fall
verbleibt Freiheit nur noch als Gestaltungsmoglichkeit des vornehmlich privaten
Raums, wobei — je nach legalem Status des Individuums innerhalb eines Staates
— auch gerade die Ausiibung basaler Lebensfunktionen wie Erndhrung oder
Wohnen, aber auch die Teilhabe an sozialen und kulturellen Aktivitdten, wie be-
reits am Beispiel des Asylbewerberleistungsgesetzes deutlich wird, Einschrin-
kungen unterliegt. Aus Sicht vieler normativer demokratietheoretischer Konzep-
tionen von Partizipation ldsst sich private Autonomie von politischer Autonomie
nicht einfach trennen, weil der Terminus ,Autonomie‘, wenn er die Selbstbe-

27 Zur Problematik sozialer Autonomie vgl. ausfiihrlicher Kreide 2008.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

186 | Grenzen der Menschenrechte

stimmungsmoglichkeit des Individuums unter Berlicksichtigung struktureller
und institutioneller Bedingungen bedeuten soll, nicht ohne Weiteres begrifflich
aufzuspalten ist in einen privaten und einen 6ffentlichen Bereich (vgl. u.a. Alexy
1998: 261; Habermas 1996b: 301f.).

Wenn Menschenrechte auch fiir Nicht-Staatsangehorige Autonomie verbiir-
gen konnen sollen, muss ein entsprechender Katalog den Zusammenhang zwi-
schen privater und politischer Autonomie deutlicher machen. Dieser Zusammen-
hang ist insbesondere mit Blick auf Theorien transnationaler Demokratie und die
Diskussion iiber Moglichkeiten politischer Partizipation jenseits des National-
staates relevant. Hier wird das sogenannte Betroffenheitsprinzip (,,all-affected*-
principle), nach dem alle Personen, die von einer Entscheidung betroffen sind,
ebenfalls das Recht haben, diese mitzubestimmen (vgl. Karlsson 2006: iii; Nés-
strom 2011), nicht nur in Bezug auf die Frage nationalstaatsiibergreifender De-
mokratie diskutiert. Auch hinsichtlich der Frage, inwieweit ein inklusives Recht
auf Partizipation, unabhéngig von Staatsbiirgerschaft, begriindet werden konne,
ist das Betroffenheitsprinzip von hoher Relevanz. Die Grundannahme dieses
Prinzips besteht darin, dass bei politischen Entscheidungen sdmtliche Personen
beteiligt werden miissen, die — direkt oder auch nur indirekt — von ihr betroffen
sind. Es werden mit dieser Auffassung somit alle die Ansétze herausgefordert,
die von einem selbstkonstituierenden Volk als legitimatorischer Grundlage fiir
politische Meinungsbildungs- und Entscheidungsprozesse ausgehen und iibli-
cherweise auf das Unterworfenheitsprinzip rekurrieren. Sie nehmen als Basis ei-
ner Demokratietheorie ein bereits bestehendes oder sich konstituierendes Volk
an und diskutieren allenfalls die normative Reichweite des von ihm ausgehenden
Entscheidungsfindungsprozesses:

,»What is significant for the all-subjected principle is that it takes the existence of a politi-
cal unit for granted. It assumes the state as a primary boundary or threshold for inclusion
and exclusion and then argues that all those subjected to political rule within its bounda-

ries ought to have a say in its making.“ (ebd.: 117)

Angesichts der Globalisierung und zunehmenden transnationalen Vernetzung
wird jedoch offensichtlich, dass eine Beschrinkung der Entscheidungsreichweite
auf ein Volk oder Territorium in vielen Hinsichten nicht mehr als addquat anzu-
sehen ist. Das Betroffenheitsprinzip kehrt also die Definitionsrichtung, wie sie
iiblicherweise mit dem Unterworfenheitsprinzip beschrieben wird, um: D.h.
nicht eine bestimmte Personengruppe wie beispielsweise der Demos eines gege-
benen Nationalstaates konstituiert die Reichweite politischer Entscheidungen,
sondern die Entscheidungsreichweite konstituiert die Personengruppe, die an ihr

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 187

beteiligt werden soll. Insbesondere in Fragen des Umweltschutzes oder des in-
ternationalen Friedens wird deutlich, dass eine legitimatorische Riickbindung le-
diglich an die Personen, die einer bereits vorfindlichen Zuordnung unterliegen,
nicht angemessen ist. Das Betroffenheitsprinzip erlaubt im Unterschied zum Un-
terworfenheitsprinzip, das ,people-making® selbst zum Gegenstand politischer
Entscheidungen zu machen. Vertreter innen des Betroffenheitsprinzips heben
hervor, dass der Nationalstaat heutzutage schlielich selbst eine kontestierte po-
litische GroBe sei, die sich ins Verhéltnis zu lokalen, regionalen und zwischen-
und transnationalen Einheiten setzen muss. Sowohl ihre Autoritit in demokrati-
schen Entscheidungsfindungen als auch ihre legitimatorische Quelle fiir die Bin-
dungskraft dieser Entscheidungen stehen daher zur Disposition, sofern der Kreis
der Betroffenen iiber ihre Angehdrigen und Bewohner innen hinausreicht. Das
Betroffenheitsprinzip beansprucht nun, zwischen unterschiedlichen demokrati-
schen Zielen besser vermitteln zu kdnnen als das Unterworfenheitsprinzip, wenn
es darum geht, die Bereiche von Betroffenheit genauer zu bestimmen, um Ent-
scheidungen so differenziert und verbindlich wie méglich zu treffen. Drei zentra-
le Funktionen kommen dem Betroffenheitsprinzip zu: Diagnose, Bestimmung
und Rechtfertigung der Konturen des Personenkreises von Betroffenen. Dieser
mag mit den Grenzen eines Demos iibereinstimmen, kann aber dariiber hinaus-
gehen (vgl. ebd.: 117ff.). Alle drei Funktionen stellen dabei selbst bereits politi-
sche Herausforderungen fiir die Demokratietheorie dar, denn hiufig geschieht es
Theoretiker innen, dass sie im Zuge der Rechtfertigung des Betroffenen-Perso-
nenkreises auf ein traditionelles Demokratiemodell zuriickgreifen, bei dem das
Volk als Quelle und nicht als Gegenstand der theoretischen Auseinandersetzung
iber politische Legitimitdt begriffen wird. Stattdessen wird versucht, dasjenige
bereits als gegeben anzunehmen, das eigentlich erst zu ermitteln wére — die nor-
mative Reichweite politischer Entscheidungen (vgl. ebd.: 118). Inwiefern damit
intendiert wird, die — nicht zuletzt konfliktanféllige — Aushandlung iiber die Kri-
terien des Betroffenenkreises zu umgehen, sei dahin gestellt. Tatséchlich ist die-
ser Aushandlungsprozess selbst zu reflektieren, was die Ausfiihrung dieser An-
gelegenheit der Demokratietheorie nicht einfacher macht (vgl. Karlsson 2006:
1). Nichtsdestotrotz liegt genau hierin der Vorzug von politischen Theorien, die
dem all-affected-Prinzip den Vorrang geben, da sie die Frage nach den Ak-
teur_innen, die die Konturen des Betroffenenkreises definieren, transparent ma-
chen, statt auf statische Konstrukte eines gegebenen Demos zu rekurrieren. Zu-
gleich er6ffnen sie die normative Diskussion iiber die Frage, ,,[T]o whom do we
owe such justification?* (Nésstrom 2011: 118). Diese Diskussion sieht sich
zweifellos ebenso Anfechtungen ausgesetzt wie die Diagnose und Bestimmung
der Konturen des Betroffenenkreises, da diese nicht zuletzt von dissensanfalligen

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

188 | Grenzen der Menschenrechte

Interessenvertretungen abhéngig sind. Dennoch scheint es aus normativer Sicht
keine Alternative zur 6ffentlich-diskursiven Aushandlung dieser stets aufs Neue
zu ziehenden Grenzen eines jeweiligen Betroffenenkreises zu geben. Zwar be-
steht Nancy Frasers Einwand gegen das Betroffenheitsprinzip (,,all-affected*-
principle) genau in jener Problematik des potentiellen ,misframing‘ und damit
verbundenen (nicht-intendierten) Ungerechtigkeiten in Form von Marginalisie-
rung und Exklusion,

,wenn die Grenzen einer Gemeinschaft falschlicherweise so gezogen sind, dass sie Men-
schen vollstindig von der Teilnahme an internen Debatten ausschlieBen. Als Nichtmit-
glieder Klassifizierte werden in diesem Fall zu Unrecht aus dem Kreis jener ausgeschlos-
sen, die an den internen Uberlegungen iiber Verteilung, Anerkennung und gewdhnliche
politische Reprisentation innerhalb des Gemeinwesens teilnehmen diirfen.” (Fraser 2008:
60)

Doch {iibersieht Fraser dabei, dass genau jene Reflexion moglicher ungerechter
Grenzziehung {iberhaupt nur unter der Pramisse des Betroffenheitsprinzips mog-
lich wird — sofern seine Handhabung innerhalb der politischen Meinungs- und
Willensbildungsprozesse offen fiir die Selbstkorrektur und diskursive Lernpro-
zesse bzw. flir deren Sichtbarmachung ist (vgl. Habermas 2001: 774; Schmalz-
Bruns 2012: 130).

Sobald das Betroffenheitsprinzip ernst genommen wird, sortieren sich man-
che tiblich gewordenen Zuordnungen innerhalb der Politischen Theorie neu. Die
weit verbreitete Aufteilung etwa der Bereiche privater und 6ffentlicher Autono-
mie (vgl. Habermas 1994: Kap. 3), ldsst sich dann nicht mehr ohne Weiteres auf-
rechterhalten. Sie wird selbst zur politischen Frage. In der Debatte um die Mog-
lichkeit zur politischen Teilhabe unabhéngig von nationalstaatlicher Zugehorig-
keit zeigt sich, dass eine Zuweisung der privaten Autonomie in den Geltungsbe-
reich der Menschenrechte und der 6ffentlichen Autonomie in den Bereich der
Volkssouveranitit hinfallig wird. Spatestens in dieser Frage steht die legitimato-
rische Bezugsgrofle der Volkssouverénitét in Zweifel. Und ebenso wenig ist eine
Lesart der Menschenrechte als Verbiirgung vorstaatlicher Schutz- und Freiheits-
rechte addquat. Interessanterweise teilt auch Ingeborg Maus, eigentlich eine de-
zidierte Verfechterin der Theorie der Volkssouveranitit, in diesem Punkt die
Auffassung, dass Autonomie nicht teilbar sei und Menschenrechte daher nicht
als vorpolitisch zu verstehen seien (vgl. Maus 2011: Kap. 5; s. auch Alexy 1998:
261).

Die These einer Unteilbarkeit privater und politischer Autonomie ist in der
Rede von einem ,einzigen* Menschenrecht enthalten, das in Arendts Texten eine

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 189

zentrale Rolle spielt. Es besteht ihrer Ansicht nach in dem ,,Recht, Rechte zu ha-
ben* (Arendt 1986a: 614), und wird von ihr in einem allgemeinen Sinne als
,»Recht jedes Menschen, zur Menschheit zu gehoren™ (ebd.: 617), verstanden.
Diese Vollmundigkeit ist uns in ihrer Umkehrung bereits in Kap. 5.2 begegnet,
als die Exklusion aus der sozialen Zugehorigkeit als Problem der Grenze von
Menschenrechten thematisiert wurde. In jenem Zusammenhang spricht Arendt
davon, dass der Verlust der Heimat und der Zugehdrigkeit zu einer spezifischen
politischen Gemeinschaft mit dem Verlust der Zugehorigkeit zur Menschheit zu-
sammenfalle und durch die Zuschreibung von abstrakten Menschenrechten nicht
aufgehoben werde. Bei dem Recht auf Rechte handelt es sich in begrifflicher
Hinsicht um ein Recht, das sich angeblich ,,grundsétzlich von allen Staatsbiirger-
rechten unterscheidet” (Arendt 1986a: 607). Das fundamentale ,,Recht, einer po-
litisch organisierten Gemeinschaft zuzugehoren® (Arendt 2011: 401), erweckt al-
lerding den Anschein, als wolle Arendt damit dem Inhalt von Art. 15 AEMR
(1948) (,,Jeder hat das Recht auf eine Staatsangehdrigkeit™) lediglich eine Vor-
rangstellung gegeniiber anderen Menschenrechten zuweisen, wenn sie schreibt:

,Der Mensch hat rein als Mensch nur ein einziges Recht, das iiber alle seine verschieden-
artigen Rechte als Staatsbiirger hinausgeht: das Recht, niemals seiner Staatsbiirgerschaft
beraubt zu werden, das Recht, niemals ausgeschlossen zu werden von den Rechten, die
sein Gemeinwesen garantiert.” (Arendt 2011: 409)

Das von Arendt geforderte Recht auf Rechte unterscheidet sich jedoch insofern
prinzipiell von einem allgemeinen Recht, Schutzanspruch durch einen Staat zu
erlangen, als ihre Konzeption ein originér politisches Recht, also das Recht auf
Teilhabe in einem politischen Gemeinwesen vorsieht. Aus diesem Grund ist eine
Lesart, nach der das Set der Artikel 15, 19, 20 und 21 der Allgemeinen Erkldrung
der Menschenrechte (1948) bereits als ausreichend einzuschitzen wére, um das
Erfordernis der Ermdglichung politischer Teilhabe zu gewéhrleisten (vgl. Bay-
nes 2009b: 374ff.; Lohmann 2010: 146), abzulehnen. Problematisch an dieser
Lesart wire ndmlich vor allem, wie bereits in der Einleitung erortert, dass sie die
zentrale Bedeutung der Staatsbiirgerschaft (vgl. Art. 15 AEMR 1948), die die
Voraussetzung fir die vollumfingliche Ausiibung der Gestaltung der offentli-
chen Angelegenheiten (vgl. Art. 21 AEMR 1948) darstellt, ignoriert. Tatsdchlich
sieht die Allgemeine Menschenrechtsdeklaration ein Recht auf Meinungsfreiheit
(vgl. Art. 19 AEMR 1948)?® sowie das Recht zur friedlichen Versammlung (vgl.

28 Der vollstindige Wortlaut des Art. 19 AEMR (1948) heifit hier: ,Jeder hat das Recht

auf Meinungsfreiheit und freie MeinungsduBerung; dieses Recht schliefit die Freiheit

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

190 | Grenzen der Menschenrechte

Art. 20 AEMR 1948)% vor, die auch unabhingig von der Staatsbiirgerschaft je-
dem Menschen zugesprochen werden. Doch lassen sich aufgrund der unscharfen
Bestimmung des Personenkreises der Rechtstriger innen genau diese Rechte
durch verfassungsrechtliche Grundrechteregelungen innerhalb von Nationalstaa-
ten wiederum einschranken. Die sehr allgemein gehaltene Formulierung des
Menschenrechtskatalogs der Allgemeinen Erklarung lésst in dieser entscheiden-
den Hinsicht geniigend Spielraum, um — wie z.B. im Deutschen Grundgesetz —
das Versammlungsrecht auf Staatsangehorige zu beschranken (vgl. Art. 8 GG;
siche auch bereits die Erlauterungen in Kap. 3.3). Daher ist zu fragen, worin der
Gehalt eines Menschenrechts auf politische Teilhabe genau bestehen miisste.

In den Texten zur Menschenrechtsproblematik erldutert Arendt das von ihr
geforderte Recht auf Rechte nicht ausfiihrlicher. Sie gibt jedoch Hinweise, wie
dieses Recht im Kontext ihrer politischen Theorie der Freiheit zu verstehen sei.
Das Recht, Rechte zu haben, bedeutet laut Arendt, ,,in einem Beziehungssystem
zu leben, wo man nach seinen Handlungen und Meinungen beurteilt wird*
(Arendt 2011: 401; vgl. auch Parekh 2004). Dieses ,,Beziehungssystem* ldsst
sich vor dem Hintergrund ihres partizipatorischen Politikverstdndnisses erldu-
tern. ,,Der Sinn von Politik ist Freiheit” heifit es an mehreren Stellen ihres Werks
(vgl. Arendt 1994: 210, Arendt 1993: 28). Freiheit werde dadurch konstituiert,
dass Menschen sie sich durch das Miteinanderhandeln im offentlichen Raum
wechselseitig gewéhren (vgl. Arendt 1998: 213ff.). Freiheit verweist somit auf
den Begriff der Praxis, genauer: auf eine bestimmte Praxis aktiver Teilhabe am
politischen Geschehen. Erst die Moglichkeit zur politischen Partizipation, so
lasst sich schlussfolgern, garantiert dem Menschen, ein vollgiiltiges Mitglied der
Menschheit zu sein. Mit ihrem ,Recht auf Rechte‘ erhebt Arendt somit in der Tat
auf etwas Anspruch, das in der Allgemeinen Erkldrung in dieser Form nicht als
Menschenrecht formuliert wird. Zwar geht Art. 21 Abs. 1 AEMR (1948) davon
aus, dass jeder das Recht habe, ,,an der Gestaltung der 6ffentlichen Angelegen-
heiten seines Landes unmittelbar oder durch frei gewihlte Vertreter mitzuwir-
ken“. Doch ist hierbei die Garantie von politischen Grundrechten fiir die Staats-
angehorigen eines Landes gemeint. Aus dem Deklarationstext selbst ist nicht ab-

ein, Meinungen ungehindert anzuhidngen sowie iiber Medien jeder Art und ohne
Riicksicht auf Grenzen Informationen und Gedankengut zu suchen, zu empfangen und
zu verbreiten.* www.un.org/depts/german/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

29 Vollstandig lautet Art. 20 AEMR (1948): ,,1. Alle Menschen haben das Recht, sich
friedlich zu versammeln und zu Vereinigungen zusammenzuschlieBen. 2. Niemand
darf gezwungen werden, einer Vereinigung anzugehoren.” www.un.org/depts/ger
man/menschenrechte/aemr.pdf (24.11.2018).

13.02.2026, 00:39:08.


http://www.un.org/depts/ger
https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/
http://www.un.org/depts/ger

Grenzen der Menschenrechte | 191

zuleiten, dass diese politischen Grundrechte Fliichtlinge und Staatenlose einbe-
zdgen. Vielmehr bestitigt Art. 21 AEMR (1948) den von Arendt kritisierten be-
grifflichen Zusammenhang von Menschenrechts- und Nationalstaatsbiirger-
rechtsstatus. Daher ist auch eine Kombination aus Art. 15 und Art. 21 AEMR
(1948) fiir Arendt keine Losung. Selbst wenn das Recht auf politische Beteili-
gung mit dem Recht auf Staatsbiirgerschaft verkniipft wiirde, ergibt sich eine
Zweiteilung der Sphéren menschlicher Existenz: zum einen in eine vorpolitische
Sphire, in der dem Individuum unabdingbare und unverduBerliche Freiheit zuge-
sprochen wird, die jedoch, wird sie nicht durch positivierte Biirger innenrechte
verbiirgt, abstrakt bleibt. Zum anderen in eine politische Sphire, in der Men-
schen zusammen an der gemeinsam errichteten politischen Wirklichkeit teilha-
ben. Dabei unterscheidet sich jene unabdingbare und unverduBerliche Freiheit,
auf die der Mensch als solcher ein Recht hat, von der politischen Freiheit, die es
fiir Arendt nur als konkrete Freiheit des in-der-Welt-Seins gibt (vgl. Arendt
1986a: 604). Arendts Einwédnde gegen die Menschenrechte lassen sich vor dem
Hintergrund ihres politiktheoretischen Gesamtwerks daher vornehmlich als Kri-
tik an einem einseitigen Verstdndnis menschlicher Freiheit, das lediglich den
abstrakten Menschen betrifft, lesen. Somit ist ihre Wendung, dass es nur ein
,einziges” Menschenrecht gebe, auch wenn es daran erinnert, nicht mit Kants
einzigem Menschenrecht, dem Recht auf Freiheit (vgl. Kant 1977b: 345), zu
verwechseln. Vielmehr setzt Arendt gegen die naturrechtlich-liberalistische Tra-
dition ein Konzept, das die politische Dimension von Freiheit betont. Orientie-
rungspunkt ist hier Aristoteles’” Konzeption des guten menschlichen Lebens, zu
der die aktive Teilnahme am politischen Prozess unabdingbar gehort (vgl. Aris-
toteles 1995b: 1253al0-15, 1264b17, 1280b29-1281a4 u. 1323b29-36). Wie
Aristoteles versteht Arendt Freiheit weniger als personliche Entfaltungsmdglich-
keit jenseits von Beschriankungen durch Staat und Gesellschaft, wie es die libera-
listische Konzeption vorsieht, sondern hauptséchlich als (kollektiven) Gestal-
tungsraum des gemeinsamen politischen Handelns von Individuen.

Aufgrund Aristoteles’ problematischer Differenzierung zwischen oikos und
polis, zwischen dem privaten Raum des Haushalts und dem o6ffentlichen der Po-
litik, die Arendt, dariiber besteht kein Zweifel, affirmierend ibernimmt, provo-
ziert ihre Diagnose der Aporie von Menschenrechten selbst jedoch scharfen Wi-
derspruch. So wirft Jacques Ranciére Arendt vor, dass tiberhaupt erst die ontolo-
gische Pramisse der Distinktion zwischen menschlichen Lebensformen zu der
vermeintlichen Diagnose einer Aporie der Menschenrechte fithre. Erst dadurch,
dass Arendt das ,,bloBe” Leben mit dem ,,nackten” Menschsein und das ,,gute”
Leben (im Sinne des aristotelischen eudaimonischen Lebens) mit dem Dasein
des politischen Biirgers identifiziere, depolitisiere sie die Menschenrechte, die

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

192 | Grenzen der Menschenrechte

dem ,,bloen Menschen* zugedacht sind (vgl. Rancicre 2011a: 482/483; Schaap
2011: 23). Statt in Ausweglosigkeit zu miinden, fithre das Spannungsverhéltnis
zwischen Menschen- und Biirgerrechten in Wahrheit in einen politischen Raum
der Auseinandersetzung iiber den Gehalt der Menschenrechte: ,,Die Unterschei-
dung zwischen Mensch und Biirger ist kein Zeichen der Trennung, das beweisen
wiirde, daf3 die Rechte entweder leer oder tautologisch sind. Es ist vielmehr die
Offnung eines Intervalls, in dem politische Subjektivierung méglich ist.“ (Ranci-
¢re 2011a: 484) Anhand der ,,Sans Papiers“-Bewegung in Frankreich lisst sich
der von Ranciére angefiihrte Prozess einer politischen Subjektwerdung exempli-
zifizieren: Undokumentierten Migrant_innen, die in formaler Hinsicht nicht iiber
die Staatsbiirger innenrechte des Landes ihres Aufenthaltes verfiigen, erweisen
sich durch den 6ffentlichen Verweis auf ihrer rechtlosen Situation und die damit
verbundene Forderung nach politischer Gleichberechtigung in konkreter Hin-
sicht als politisch Handelnde (vgl. Krause 2008: 340ff.; Schaap 2011: 34).3° Auf
der einen Seite verfiigen die Sans Papiers faktisch nicht iiber die gleichen Rechte
wie die franzosischen Staatsbiirger innen, obwohl sie Trdger innen universeller
Menschenrechte sind. Auf der anderen Seite verkdrpern die Sans Papiers durch
ihr politisches Handeln jedoch genau jenes Paradox, dass sie auf der Grundlage
der Menschenrechtsdeklaration eigentlich die Rechte haben (= beanspruchen),
die sie — positivrechtlich betrachtet — nicht haben (= nicht zur Geltung bringen
konnen). Indem sie sich aber 6ffentlich Gehor verschaffen, werden sie zu politi-
schen Subjekten mit dem Anspruch auf Gleichbehandlung. Die Mitglieder der
Sans Papiers-Bewegung handeln also ,als ob‘ sie die gleichen Rechte hitten wie
die Staatsbiirger_innen des Landes.

Ranciere tibersieht in seiner Kritik an Arendt jedoch, dass der Einwand, ihre
Argumentation beruhe auf einer ontologischen Differenz der Lebensweisen von
Menschen, nicht stichhaltig ist. Mit Arendt lassen sich die Auswirkungen von
Menschen- bzw. Biirger innenrechten auf das Leben von Individuen unter den
Bedingungen beispielsweise von Flucht oder Staatenlosigkeit als Trennlinie zwi-
schen ,,bloBem® und ,,gutem® Leben interpretieren, sie werden damit nicht un-
weigerlich festgeschrieben. Im Gegenteil, es ldsst sich zeigen, dass Arendts Poli-
tikverstindnis weniger weit entfernt von Ranci¢res Auffassung ist, als dieser
vorgibt. James D. Ingram etwa verweist darauf, dass ihr Politik- und Freiheits-
verstdndnis nachdriicklich am Ideal der Isonomie orientiert sei (vgl. Ingram
2008: 410). Anders als dies Ranciére moniert, muss politische und rechtliche
Gleichheit somit nicht notwendigerweise als vorgidngiger, metaphysischer Zu-
stand verstanden werden, sondern vielmehr als etwas, das in einem wechselseiti-

30 Fiir eine ausfiihrliche Auseinandersetzung vgl. Ludwig 2008.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Grenzen der Menschenrechte | 193

gen Handlungsprozess, also durch die politische Praxis selbst, etabliert wird (vgl.
Arendt 1993: 40). In diesem Sinne meint Arendt wohl, dass ,,das Recht auf
Rechte oder das Recht jedes Menschen, zur Menschheit zu gehoren, von der
Menschheit selbst garantiert werden” muss (Arendt 1986a: 617). Diese Formu-
lierung lasst sich hingegen, und zwar durchaus mit Arendt, als Verweis auf einen
demokratischen Aushandlungsprozess denn auf die Verabsolutierung des aristo-
telischen Ideals einer elitdren Aktivbiirgerschaft lesen.

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

13.02.2026, 00:39:08.


https://doi.org/10.14361/9783839447406-005
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

