
349

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

DOI: 10.5771 / 0342-300X-2020-5-349

Politische Solidarität 
in transnationaler Perspektive

Die Gegenwart ist durch eine Vielzahl transnationaler Krisen gekennzeichnet. Der 
Klimawandel, die globale Ungleichverteilung des Wohlstands, die nationalistische Wende 
innerhalb einiger westlicher Demokratien oder zuletzt auch die Corona-Pandemie 
sind drängende Beispiele. Vor diesem Hintergrund ist eine Pluralität an sozialen 
Bewegungen zu beobachten, welche im Referenzrahmen der Solidarität auf globale 
Krisen reagieren. Dabei drängen sie auf politische Veränderungsprozesse, die auf 
eine bessere (Welt-)Gesellschaft abzielen, und praktizieren damit Formen politischer 
Solidarität. Wie genau solche Praktiken politischer Solidarität und deren transformatives 
Potenzial verstanden werden können, darauf will dieser Beitrag eine Antwort geben.

MICHAEL REDER, ALEXANDER HEINDL

1	 Einleitung

Angesichts des Coronavirus wird sehr viel über solidari-
sches Handeln gesprochen. Solidarität wird dabei meist als 
eine Tugend der verantwortungsbewussten Bürgerinnen 
und Bürger verstanden, um das Risiko einer gefährlichen 
Pandemie zu bannen. Solidarität wird teils kontraintuitiv 
verwendet, beispielsweise wenn soziale Distanz als soli-
darisches Handeln interpretiert wird. Aber es wird nicht 
nur gesprochen : Solidarität scheint sich als zentrales mo-
ralisches Handlungsprinzip im Rahmen der Corona-Kri-
se zu etablieren. Corona, so der Eindruck, führt zu einer 
Renaissance des Diskurses über Solidarität und ist Initial-
zündung für solidarisches Handeln.

Auffällig an dem Diskurs über Solidarität im Zeichen 
des Virus ist allerdings, dass Solidarität dabei oftmals als 
eine soziale Qualität der Gemeinschaft verstanden wird. 
Im Zentrum stehen das Verhalten der Menschen einer 
Gemeinschaft und die Frage, wie dieses helfen kann, die 
Krise zu meistern. Die politischen Auswirkungen in ihrer 
ganzen Tragweite werden nicht hinterfragt. Im Falle der 
Corona-Krise bleiben z. B. die neu produzierten politi-
schen Ausschlüsse (Menschen in prekären Lebenssitua-
tionen, Geflüchtete) oft unbeachtet. Außerdem scheint es, 
als könnten die Gemeinschaften die Krise allein meistern. 
Selbst innerhalb Europas wirkt das politische Handeln oft 

rein national bestimmt. Die beschworene Solidarität be-
zieht sich oftmals nur auf den nationalstaatlichen Kontext. 
Obwohl es sich explizit um eine globale Herausforderung 
handelt, fällt eine globale, koordinierte Antwort schwerer 
denn je.

Viele Krisen der vergangenen Jahre zeigen ähnliche 
Probleme ; sei es der fortschreitende Klimawandel oder der 
Umgang mit Migrant*innen. Immer wieder zeigen sich 
nationale Alleingänge und Schließungstendenzen, obwohl 
offensichtlich ist, dass diese zu kurz greifen. Demgegen-
über haben sich in den vergangenen Jahren jedoch auch 
viele Praktiken herausgebildet, die sich auf Solidarität als 
normatives Narrativ berufen und die eben jene nationa-
len Begrenzungen überwinden wollen. Immer mehr steigt 
das Bewusstsein, dass wir heute in einer global vernetzten 
Welt leben und transnationale Antworten auf die Krisen 
der Zeit brauchen. Solidarische Praktiken wollen ein Teil 
dieser Antwort sein. Sie beziehen sich auf eine spezifische 
normative Qualität, die Menschen in jeder Gemeinschaft 
erfahren – den Zusammenhalt, das Füreinander-Einste-
hen –, und wollen diese gleichzeitig transzendieren.

Solidarische Praktiken reagieren also teils explizit, teils 
implizit auf problematische gesellschaftliche, politische 
oder ökonomische Entwicklungen – angefangen von nied-
rigen Löhnen in den Kleiderfabriken in Bangladesch bis 
hin zu massiven Klimafolgen in Afrika. Die bloße Existenz 
dieser Probleme führt allerdings noch nicht zur Solidarität, 
sondern es braucht einen gemeinsamen Problemhorizont, 

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:38:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349


350

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

damit solidarische Praktiken entstehen. Solidarische Prak-
tiken, die auf einem solchen geteilten Problemhorizont 
fußen, implizieren dabei eine Vision einer anderen, einer 
besseren Gesellschaft. Akteur*innen solidarischer Prakti-
ken sind sich dabei – zumindest teilweise – bewusst, dass 
es nicht nur eine Vision gibt, sondern viele, mitunter auch 
konfligierende. Denn jede solidarische Praxis schließt auf-
grund ihres Einsatzes für partikulare Interessen andere 
Gruppen oder Menschen aus, um sich überhaupt selbst 
konstituieren zu können. Dies zeigt sich beispielsweise 
auch an den Diskursen der Gewerkschaften darüber, für 
wen sie sich im globalen Kontext einsetzen sollten.

Dieser Beitrag geht von dem Befund aus, dass sich 
gegenwärtig immer mehr Menschen jenseits traditionel-
ler Grenzziehungen aktiv zusammenschließen und Netz-
werke bilden, um der globalen Vernetztheit Ausdruck zu 
verleihen sowie auf transnationale Krisen zu reagieren. 
Sie tun das allerdings immer im Plural, weshalb man von 
einer Pluralität solidarischer Praktiken sprechen sollte. 
Leitfragen für die sozialphilosophisch orientierte Refle-
xion sind unter anderem : Worum genau handelt es sich 
bei politischer Solidarität in transnationalen Kontexten, 
wie unterscheiden sich diese Praktiken von anderen Be-
wegungen, und wie formen sie das politische Feld ? Die 
Argumentation will zeigen, dass sich Solidarität ange-
sichts globaler Krisen als ein gesellschaftskritisches trans-
formatives politisches Geschehen konstituiert und dabei 
immer eine heterogene Struktur aufweist. Genau darin 
besteht das politische Potenzial politischer Solidarität in 
transnationaler Perspektive.  1

2	 Worum es ( philosophisch) geht : 
Soziale und politische Solidarität

Solidarität grenzt sich von anderen normativen Großkon-
zepten, die gegenwärtig verhandelt werden, deutlich ab. 
Solidarität geht beispielsweise über ein Gesellschaftsver-
ständnis hinaus, das die soziale Sphäre als eine Ansamm-
lung atomisierter Individuen versteht, die ausschließlich 
ihre eigenen Interessen (rational) verfolgen. Das Modell 
des homo oeconomicus ist ein Beispiel hierfür. Ein sol-
ches Verständnis bringt zu wenig die Verbundenheit der 
Menschen in Anschlag. Mit Aristoteles gesprochen : Der 
Mensch ist immer ein soziales Wesen, und genau aus die-
ser Verbundenheit heraus erwachsen normative Ansprü-
che. Gleichzeitig grenzt sich Solidarität auch von rein stra-
tegischen Kooperationen ab, weil es der Solidarität nicht 
um strategische Win-win-Situationen geht. Solidarische 
Praktiken implizieren mehr als ein strategisches Ziel ; sie 
haben eine „andere“ Gesellschaft zum Ziel.

Solidarität beschreibt, so lässt sich der Kern verschie-
denster Solidaritätskonzepte festhalten, die wechselseitige 

Verbundenheit von Angehörigen einer Gruppe (Reder 
2015, S. 14). Jede Form von Solidarität basiert, wie Richard 
Rorty (1989, S. 306 ff.) betont, auf einer partikularen wie 
kontingenten Wir-Beziehung. Die Verbundenheit in die-
ser Gruppe kann dabei auf unterschiedlichen Grundlagen 
ruhen : Gemeinsame Geschichte, Kultur, Identität, Lebens-
form oder Handlungspraxis sowie geteilte Werte, Erfah-
rungen oder Ziele. Daraus erwachsen wiederum bestimm-
te normative Forderungen (Bayertz 1998, Kolers 2011). Die 
zentrale Frage ist, wie genau diese Anforderungen aus den 
Formen der Verbundenheit entstehen.

Dieser erste Zugang macht bereits deutlich, dass mit 
der Rede von Solidarität eine eindeutige Unterscheidung 
von deskriptiv und normativ unterlaufen wird. Grundla-
ge hierfür ist eine wichtige sozialphilosophische Einsicht, 
die Philosoph*innen wie Georg F. W. Hegel, Theodor W. 
Adorno und Judith Butler gleichermaßen formuliert ha-
ben : Wenn wir über normative Anforderungen nachden-
ken, können (und sollten) diese nicht aus rein abstrakten 
Argumentationen begründet werden. Normative An-
sprüche erwachsen vielmehr, so die These, aus dem Zu-
sammenleben der Menschen selbst. Es macht deshalb we-
nig Sinn, wenn z. B. zuerst ein Prinzip von Gerechtigkeit 
theoretisch begründet und dann auf die gesellschaftliche 
Wirklichkeit angewandt wird. Normative Ansprüche ent-
stehen vielmehr aus den Erfahrungen, die Menschen im 
Kontext ihrer sozialen Verbundenheit machen, und be-
währen sich in diesen.

Das Entstehen solidarischer Praktiken zeigt diese 
wechselseitige Verschränkung von deskriptiver und nor-
mativer Ebene in deutlicher Weise. Als soziale Wesen 
erfahren sich Menschen als verbunden. Und genau aus 
diesen Formen der Verbundenheit erwachsen normative 
Anforderungen. Weil Menschen sich verbunden fühlen, 
erleben sie es beispielsweise dann als eine moralische An-
forderung, sich füreinander einzusetzen. Im Anschluss an 
Hegel deutet Axel Honneth (1992) Solidarität dann als eine 
intersubjektive Anerkennung auf der Basis geteilter Erfah-
rungen, während Rahel Jaeggi (2001) diese als eine kollek-
tive Praxis des Füreinander-Einstehens versteht.

Als grundlegend für die gesamte Debatte über Soli-
darität erweist sich, an diese Überlegung anschließend, 
eine von Kurt Bayertz (1998) gezogene Unterscheidung 
zwischen einer Gemeinschaftssolidarität und einer poli-
tisch orientierten Kampfsolidarität. Sally Scholz (2008) 
greift diese Unterscheidung mit den Begriffen der sozia-
len und politischen Solidarität auf (vgl. auch den Beitrag 
von Lessenich et al. in diesem Heft). Soziale Solidarität 

1	D er Beitrag wurde im Rahmen des vom deutschen Bundes-
ministerium für Bildung und Forschung geförderten For-
schungsprojekts „Praktiken der Solidarität : Strukturen und 
Dynamiken transnationaler Solidarität im 20. und 21. Jahr-
hundert“ (2018–2021) erarbeitet. Für nähere Informationen 
zum Projekt siehe https://praktiken-solidaritaet.de

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:38:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349


351

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

verweist auf die inneren Bindemittel von Gruppen unter-
schiedlichster Reichweite : von kleinen Gemeinschaften, 
die auf erfahrbaren Nah-Beziehungen und substanziellen 
Gemeinsamkeiten beruhen, bis hin zu ausdifferenzierten 
Gesellschaften, in welchen Menschen nur funktional, aber 
nicht persönlich verbunden sind (ebd., S. 21 ff.). Soziale 
Solidarität beschreibt dabei als soziologischer terminus 
technicus in der Tradition Émile Durkheims das soziale 
Band einer Gesellschaft, welches angesichts der Auflösung 
traditioneller Familien- und Gemeinschaftsbeziehungen 
die gesellschaftliche Einheit herstellt (Große Kracht 2019 ; 
Sangiovanni 2015). Als Ziel sozialer Solidarität kann da-
bei die Bewahrung des sozialen Zusammenhalts und der 
Funktionsfähigkeit von Gruppen verschiedener Reichwei-
te gedeutet werden (vgl. den Beitrag von Wagner in die-
sem Heft).

Soziale Solidarität markiert damit die normative Ba-
sis von Gruppen, die deren Zusammenhalt und Stabilität 
garantieren soll. Sie kann entweder als Basis der Problem-
bearbeitung im Kontext gemeinschaftlicher Herausforde-
rungen fungieren, wie am Beispiel der Reaktionen auf die 
Corona-Krise ersichtlich ist. Oder sie kann als Grundlage 
politischer Prozesse der Institutionalisierung dienen, wie 
an der sozialwissenschaftlichen Thematisierung des So-
zialstaats und der Sozialversicherungssysteme abgelesen 
werden kann (z. B. Lessenich 1999). Neben nationalstaat-
lich verfassten Gesellschaften werden dabei zunehmend 
auch transnationale Formen der Vergesellschaftung be-
trachtet : Im Zuge der Folgewirkungen der europäischen 
Finanz- und Schuldenkrise sowie der Migrationsbewe-
gungen wird europäischer Zusammenhalt vermehrt mit-
tels der Konzeption europäischer Solidarität verhandelt 
(Habermas 2012).

Die aktuellen Solidaritätsaufrufe im Kontext der Co-
rona-Krise können als Formen sozialer Solidarität ver-
standen werden. Allerdings beziehen sich diese Formen, 
trotz der globaler Dimension der Pandemie, meist auf 
nationalstaatlich verfasste Gesellschaften. Der Fokus liegt 
in der Betonung bereits vorhandener Gemeinschaftsbezie-
hungen und zielt auf die Stabilisierung des vorhandenen 
Gemeinwesens. Prävention und Erhalt, nicht Transforma-
tion stehen im Zentrum. Dabei ist im deutschen Kontext 
bereits die erweiterte Wir-Beziehung europäischer So-
lidarität weniger präsent. Die Geflüchteten an der grie-
chisch-türkischen Grenze finden in Zeiten von Corona 
noch weniger Beachtung, symbolträchtig erkennbar an 
der Aussetzung der humanitären Geflüchtetenhilfe durch 
die Bundesregierung im März 2020.

Gegenüber der sozialen Solidarität betont das Konzept 
politischer Solidarität den kritischen und transformativen 
Charakter von Solidarität. Durch das Konzept politischer 
Solidarität rücken kollektive Formen demokratischer 
Partizipation, zivilgesellschaftliches Engagement und 
politischer Aktivismus in das Zentrum der Betrachtung. 
Die Analyse weitet sich damit aus auf eine Vielfalt von 
Praktiken wie z. B. lokale Bürger*innen-Initiativen, Post-

wachstums-Experimente, Unterstützungsnetzwerke für 
Geflüchtete, die Indignados in Spanien oder das Pro-De-
mokratie-Lager in Hongkong sowie auf transnationale Be-
wegungen wie FridaysforFuture, BlackLivesMatter, Occu-
py oder #Metoo.

Damit sind zwei Seiten von Solidarität skizziert, die 
immer wechselseitig aufeinander bezogen sind : Soziale 
und politische Solidarität können nicht voneinander ge-
trennt werden. Um die Vielfalt an solidarischen Prakti-
ken erfassen und diskutieren zu können, ist diese Unter-
scheidung jedoch hilfreich. Denn manche solidarischen 
Praktiken setzen ihren Fokus auf die erfahrbaren Gemein-
schaftsbeziehungen und andere auf das politisch-transfor-
mative Potenzial, das aus diesen erwächst.

Vor diesem Hintergrund lässt sich nun auch die spezi-
fisch normative Dimension von Solidarität, insbesondere 
von politischer Solidarität, fassen. Judith Butler (2004) 
erklärt diesen Zusammenhang besonders prägnant : Aus 
der allgemein menschlichen Erfahrung der Verbunden-
heit (also der sozialen Solidarität) erwächst der norma-
tive Anspruch, sich wechselseitig wahrzunehmen. In 
komplexen Sozialbeziehungen besteht allerdings die Ge-
fahr, dass Menschen durchs Raster fallen und eben nicht 
mehr wahrgenommen werden. Dies bezeichnet Butler als 
Gefährdetsein und meint damit die fundamentale Ge-
fahr, nicht mehr als Mensch beachtet und anerkannt zu 
werden.

Aus der Erfahrung, dass Menschen soziale Wesen sind, 
erwächst also der normative Anspruch, auf die vielfältigen 
Formen der Gefährdung menschlichen Lebens zu achten. 
Es geht dabei nicht um die theoretische Begründung allge-
meiner normativer Prinzipien, sondern um das konkrete 
Hinschauen auf Formen des Ausschlusses, der Diskrimi-
nierung oder der Gefährdung. Solidarische Praktiken ha-
ben in besonderer Weise das Potenzial – so lässt sich mit 
Butler argumentieren –, den Blick auf diejenigen zu len-
ken, die aufgrund ihrer Geburt, ihrer sozio-ökonomischen 
Situation oder ihres mangelnden Zugangs zu Wissen nicht 
privilegiert sind und deshalb leicht aus dem Blick geraten 
oder vollkommen aus dem Sozialen oder Politischen aus-
geschlossen werden.

In der gegenwärtigen transnationalen Konstellation 
und angesichts vieler globaler Krisen zeigen sich viele 
(neue) Formen des Ausschlusses und der Prekarisierung 
des Lebens. Politische Praktiken der Solidarität verstehen 
sich als eine Antwort darauf. Sie sind kollektive Prakti-
ken des Füreinander-Einstehens, durch welche die Aus-
geschlossenen und Gefährdeten eine politische Stimme 
bekommen können. Menschen schließen sich zusammen, 
um auf die Situation von Menschen in prekären Lebens-
kontexten aufmerksam zu machen – um gemeinsam 
Widerstand zu leisten gegen politische Formen des Aus-
schlusses. Sally Scholz (2008) konzeptualisiert politische 
Solidarität deshalb als kollektives Engagement, welches 
auf die Überwindung ungerechter Zustände und emanzi-
patorischen Wandel zielt.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:38:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349


352

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

In diesem Sinne kommt solidarischen Praktiken und 
Diskursen immer auch ein utopisches Moment zu. So wie 
Toulmin (1991) die Ausrichtung einer kosmopolitischen 
Politik auf das rational Machbare als einen Defekt moder-
nen Denkens kritisiert hat, so wollen auch die Akteur*in-
nen solidarischer Praktiken das bloß Praktikable hinter 
sich lassen. Es geht nicht um utilitaristisch ausgestaltete 
Formen von Weltpolitik. Vielmehr impliziert Solidarität 
die Vorstellung einer visionären Zukunft, die auf konkre-
ten Praktiken beruht und diese gleichzeitig immer über-
steigt, hin auf eine „andere Welt“, etwa eine Welt, in wel-
cher auch die Belange von geflüchteten Menschen – trotz 
Corona – Beachtung und Unterstützung genießen. Dies ist 
der utopische Charakter der Solidarität.

Auch wenn in der gegenwärtigen Corona-Krise viele 
Äußerungen und Handlungen, wie gesehen, als soziale So-
lidarität interpretiert werden müssen, so weisen doch auch 
immer mehr soziale Bewegungen auf neue Ausschluss-
formationen hin und werden damit zu Ausdrucksformen 
politischer Solidarität. Denn diese Äußerungen zielen we-
niger auf eine Stabilisierung der Gemeinschaft in Zeiten 
des Virus, sondern vielmehr darauf, grundlegende soziale 
Ungleichheiten aufzudecken, die durch die Pandemie be-
sonders deutlich zutage treten bzw. noch einmal verstärkt 
werden. An dieser Stelle erweisen sich diese sozialen Be-
wegungen als Ausdruck einer politischen Solidarität, die 
nicht nur auf eine Überwindung der Pandemie abzielen, 
sondern eine politische Transformation transnationaler 
Dynamiken angesichts vielfältiger Krisen im Blick haben. 
So kritisiert etwa die Seebrücken-Bewegung die Aus-
schlüsse, welche die Praxis der sozialen (Corona-)Soli-
darität nach sich zieht, und weist mit Nachdruck auf die 
Prekarität der Situation der Geflüchteten hin. In eine ganz 
ähnliche Richtung gehen die Aktivitäten des Bischöflichen 
Hilfswerks MISEREOR, das sich aktuell verstärkt für Ge-
flüchtete in Zeiten der Pandemie einsetzt – in dem Wissen, 
dass diese Appelle in der eigenen Bevölkerung nur wenig 
und teils ungern gehört werden. Denn vielen geht es nur 
um das eigene Leben oder das der eigenen Gemeinschaft.

3	 Das Politische  
und seine transnationale 
und transkulturelle Dimension

Politische Solidarität greift heute mehr und mehr über 
den nationalen Kontext hinaus. Natürlich gibt es auch vie-
le lokale Formen von Solidarität. Angesichts der globalen 
Dimension der allermeisten politischen Probleme (an-
gefangen von Migration über Rassismus bis hin zu Wirt-
schaftskrisen und Klimafolgen) weisen jedoch sehr viele 
solidarische Praktiken eine transnationale oder trans-
kulturelle Konnotation auf – angefangen von Fridaysfor-

Future über #Metoo bis hin zu religiösen solidarischen 
Praktiken. Diese Formen sind teilweise an lokal erfahr-
bare Gemeinschaftsbeziehungen geknüpft. Allerdings ist 
es ein zentrales Merkmal global vernetzter Gesellschaften, 
dass solidarische Praktiken nicht mehr notwendig daran 
gebunden sind. Menschen fühlen sich heute solidarisch 
jenseits traditioneller Grenzziehungen von Staaten oder 
Kulturen, dies zeigen die vielfältigen Erfahrungswelten 
der weltweit vernetzten Gesellschaft.

Ein weiteres Spezifikum solidarischer Praktiken ist, 
dass sie Antworten auf zunehmend transnationale Pro-
blemlagen geben wollen. Denn politische, ökonomische, 
ökologische, aber auch soziokulturelle Konflikte machen 
heute nicht an nationalstaatlichen Grenzen halt. Natürlich 
führen diese Krisen auch zu nationalen Schließungen, wie 
man seit einigen Jahren auch in westlichen Demokratien 
beobachten kann. Sie lassen jedoch auch vermehrt Prakti-
ken politischer Solidarität über nationalstaatliche Grenzen 
hinweg entstehen, was sich an dem äußert vitalen Enga-
gement zivilgesellschaftlicher Gruppen ablesen lässt. Des-
halb spricht Carol Gould (2007) von überlappenden Netz-
werken der Solidarität, die sich aus der grenzüberschrei-
tenden Relationalität des Sozialen ergeben. Menschen 
entwickeln aufgrund ähnlicher Erfahrungen, Werte und 
Ziele vielfältige Formen der Verbundenheit, um politisch 
auf transnationale Problemlagen zu reagieren. Aber selbst 
der geteilte Wertehintergrund muss beispielsweise nicht 
homogen strukturiert sein. Menschen fühlen sich heute 
etwa mit Geflüchteten solidarisch, obwohl sich die Werte-
horizonte unterscheiden können. Menschen können sich 
zudem mit anderen Personen und Gruppen solidarisch 
fühlen, ohne hierfür über Nahbeziehungen miteinander 
verbunden zu sein.

In vielen traditionellen Erklärungsmodellen von Poli-
tik werden solche solidarischen Praktiken im globalen 
Kontext nur unzureichend beachtet. Dies liegt zum einen 
daran, dass politische Probleme oftmals wie selbstver-
ständlich vor dem Hintergrund nationalstaatlicher Gesell-
schaften gedeutet werden – auch wenn sie einen transna-
tionalen Charakter haben. Am Beispiel der Geflüchteten 
lässt sich dies ablesen. Denn auch wenn es sich hierbei 
offensichtlich um ein transnationales Phänomen handelt, 
wurde in Deutschland vor allem über die Auswirkungen 
hierzulande diskutiert. Zum anderen kommen solidari-
sche Praktiken mit transnationaler Perspektive wenig in 
den Blick, weil ein verengtes Modell von Politik angelegt 
wird. In vielen theoretischen wie praktischen Diskussio-
nen wird nämlich auf das offizielle politische System mit 
seinen Institutionen als Zentrum des Politischen geachtet 
(engl. polity). Dementsprechend findet die Thematisierung 
des Wohlfahrtsstaats als Form institutionalisierter Soli-
darität insbesondere innerhalb der Sozialwissenschaften 
große Beachtung. Nicht-institutionalisierte solidarische 
Praktiken finden hingegen weniger Aufmerksamkeit. Das 
Feld des Politischen betrifft allerdings nicht nur Wahlen, 
Parlamente und Gerichte, sondern alle sozialen Prozesse 

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:38:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349


353

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

und Praktiken, in denen Akteur*innen Einfluss nehmen 
und Gesellschaft zu gestalten versuchen.

Dem Nachdenken über politische Solidarität muss da-
her aus zwei Gründen ein weiter Begriff des Politischen 
zugrunde gelegt werden : erstens weil sich die Bedeutung 
der Nationalstaaten trotz aller gegenwärtiger Nationalis-
men in den vergangenen Jahren verändert hat. Staaten 
sind heute mehr als früher Akteure in einer globalisierten 
Weltgesellschaft, in der viele neue soziale Prozesse ent-
stehen und Menschen, Systeme, Diskurse und Praktiken 
sich gegenseitig beeinflussen (Rosenau 2003). Das Feld 
des Politischen, das zwischen diesen vielfältigen Akteuren 
entsteht, ist dynamisch und enorm heterogen. Auch Staa-
ten, die sich gegenwärtig wieder mehr nationalistisch ver-
stehen, können sich aus der global vernetzten Wirklichkeit 
nicht zurückziehen.

Ein weiter Begriff des Politischen ist zweitens an-
gebracht, weil sich die demokratisch geprägten Gesell-
schaften des Westens in einer grundlegenden Umbruch-
phase befinden. Entgegen Francis Fukuyamas These vom 
Ende der Geschichte erweisen sich die normativen und 
politischen Grundlagen westlicher Demokratien heute 
als kontingent, d. h. als umkämpft und veränderbar. Viel-
fältige Krisen haben das Vertrauen in die Legitimität und 
Funktionsweise liberaler Demokratien massiv erschüttert. 
Damit stellt sich heute wieder die Systemfrage (Marchart 
2018). Vor diesem Hintergrund ermöglicht es ein weiter 
Begriff des Politischen, jene transnationalen Dynamiken, 
Prozesse und Kämpfe in den Blick zu nehmen, welche die 
Fundamente des politischen Systems in Frage stellen und 
eine kämpferische Auseinandersetzung um die Grundla-
gen des Zusammenlebens eröffnen.

4	 Politische Solidarität 
angesichts weltweiter Krisen

Praktiken politischer Solidarität sind Teil transnationaler 
Auseinandersetzungen, die Antworten auf globale Pro-
blemlagen geben wollen. Diese Praktiken sind Formen 
grenzüberschreitender Verbundenheit. Praktiken politi-
scher Solidarität zielen auf sozialen Wandel – sie wollen 
also eine transformative Wirkung entfalten und beinhal-
ten ein utopisches Moment. Dabei sind diese transna-
tionalen und transkulturellen Praktiken normativ nicht 
höherwertig als andere. Sie haben jedoch das Potenzial, 
in besondere Weise eine Sensibilität für diejenigen zu ent-
wickeln, die aus dem globalen Beobachtungsraster fallen 
und deswegen besonders gefährdet sind.

Praktiken politischer Solidarität können sozialphilo-
sophisch als kollektive Praktiken des Füreinander-Einste-
hens zur Erreichung bestimmter Ziele verstanden werden. 
Dabei ist politische Solidarität nicht nur eine Einstellung, 

sondern drückt sich in gemeinsamen Handlungen aus. 
Diese Handlungen können wiederum Solidarität in unter-
schiedlicher Weise befördern, worin sich ihr performati-
ver Charakter ausdrückt. „Das Bewusstsein wechselseiti-
ger Verbundenheit [wächst] nur im Akt des gemeinsamen 
Eintretens für geteilte Belange“ (Lessenich 2019, S. 99). 
Nur durch das aktive solidarische Handeln entsteht poli-
tische Gestaltungsmacht. Damit wird es möglich, „Situa-
tionen des gemeinsamen Lebens aktiv zu gestalten, denen 
man sonst passiv unterworfen wäre“ (Celikates / ​Jaeggi 
2017, S. 40).

Dabei sind Praktiken politischer Solidarität als Reakti-
on auf einen als defizitär erachteten Zustand zu verstehen 
und zielen auf dessen Überwindung. Die Art und Weise, 
wie Praktiken politischer Solidarität auf die Überwindung 
einer Krise reagieren, markiert deren transformativen 
Charakter. Praktiken politischer Solidarität leisten konkre-
te Hilfe oder Unterstützung im Bedarfsfall, transzendieren 
diesen Handlungskontext jedoch, indem sie Forderungen 
in den öffentlichen Diskurs einbringen. Damit adressieren 
sie die politisch-systematischen Ursachen des defizitären 
Zustands und zielen auf eine Veränderung (Scholz 2008). 
Hilfeleistungen verbleiben im Konkreten und adressieren 
nicht die strukturellen Ursachen des Hilfekontexts.

Demgegenüber vermitteln Praktiken politischer Soli-
darität die Ebene des Besonderen mit der Ebene des All-
gemeinen, indem sie durch politische Forderungen die 
strukturellen Ursachen der konkreten Situation auf eine 
allgemein-politische Weise adressieren. Das von Ak-
teur*innen politischer Solidarität geforderte Allgemeine 
kann dabei z. B. die Form von Gesetzesänderungen, insti-
tutionellen Reformen, alternativen gesellschaftlichen Nor-
men oder eines Wertewandels annehmen. Gemeinsam ist 
diesen Praktiken, dass der normative Rahmen des Politi-
schen verändert werden soll. Sie sind also Teil des Kamp-
fes darum, wie Gesellschaft gestaltet und strukturiert wer-
den soll (Hark et al. 2015 ; Heindl / ​Stüber 2019).

Die Betonung des Kampfes um das Allgemeine mar-
kiert auch einen zentralen Unterschied zu anderen Kon-
zeptionen politischer Solidarität. Nach Bayertz (1998, 
S. 40 ff.) zielt politische Solidarität z. B. auf die Etablierung 
von Rechten, die aus der Perspektive der Gerechtigkeit 
legitim sind. Gerechtigkeit ist damit der Solidarität vor-
gelagert. Diese scheint schon eindeutig bestimmt zu sein, 
bevor politische Auseinandersetzungen beginnen und 
Solidarität entsteht. Das Verhältnis ist jedoch bei einem 
genaueren Blick genau andersherum : (Globale) Gerech-
tigkeit ist der politischen Solidarität nicht vorgelagert, 
sondern vielmehr wird die Frage nach Gerechtigkeit in 
Praktiken der Solidarität weltweit konflikthaft verhandelt 
und artikuliert. In diesem Sinne sind Praktiken politischer 
Solidarität „immer auch Voraussetzung, damit Gerech-
tigkeit konstituiert werden kann“ (Reder 2015, S. 22). Mit 
einem solchen Verständnis kann auch das transformative 
Potenzial politischer Solidarität kritisch gewürdigt wer-
den : Praktiken politischer Solidarität sind ein zentraler 

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:38:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349


354

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

Motor globalen Wandels, ohne dass dieser von vornherein 
auf ein festes Ziel hin ausgerichtet ist.

Politische Solidarität erweist sich, so lässt sich zusam-
menfassen, als ein dialektisches Phänomen. Diese Dia-
lektik zeigt sich in mehrfacher Hinsicht : Solidarität geht 
zunächst von konkreten Problemen aus und will diese 
gleichzeitig übersteigen. Es geht deshalb beispielsweise in 
konkreten Hilfsaktionen immer auch um Vorstellungen 
eines gelungenen Miteinanders als Ganzes : Die besondere 
Situation, z. B. der Ausgeschlossenen, wird mit einer all-
gemeinen (normativen) Perspektive zur Überwindung 
des Leids verbunden. Wenn dieses Allgemeine jedoch ver-
absolutiert bzw. naturalisiert wird (z. B. in einem Gerech-
tigkeitsprinzip), entsteht immer die Gefahr, die konkrete 
Situation der Ausgeschlossenen aus dem Blick zu verlie-
ren. Solidarität ist kein letzter normativer Ankerpunkt, 
sondern Teil der dialektischen Bewegung des Politischen.

Solidarität ist dabei auch von einer unauflösbaren 
Dialektik von Inklusion und Exklusion gekennzeichnet. 
Radikale Demokrat*innen oder postkoloniale Theoreti-
ker*innen betonen, dass jede Vergemeinschaftung „stets 
mit der Festlegung einer Differenz einhergeht“ (Mouffe 
2014, S. 25). Mit dieser Differenz grenzen sich solidari-
sche Gruppen von anderen Gruppen und deren Zielen ab : 
„immer wenn wir ‚wir‘ sagen, müssen wir um jeden Preis 
jemanden ausschließen, ihm etwas wegnehmen, etwas 
konfiszieren“ (Mbembe 2017, S. 75). Auch Praktiken politi-
scher Solidarität in globalen Kontexten implizieren solche 
Akte der Exklusion. Vollkommen inklusive Solidaritäten 
sind illusionär und leisten einem Bild von Sozialroman-
tik Vorschub, das Solidarität als Ganzes zu unterminieren 
droht. Deswegen meint die Rede von globaler Solidarität 
auch nicht das Füreinander aller Menschen, sondern eine 
Vielfalt unterschiedlich ausgerichteter und teils konfliktä-
rer Formen politischer Solidarität.

Politische Solidarität impliziert also immer eine Dia-
lektik von Inklusion und Exklusion. Die zentrale Frage ist, 
wie weit diese Exklusion gehen darf, ohne dass Praktiken 
politischer Solidarität problematisch werden. Politische 
Solidarität, so die These dieses Beitrags, kann am besten 
als eine dialektische Bewegung verstanden werden, die 
zwar immer mit Exklusion behaftet ist, aber genau dann 
problematisch wird, wenn sie diese Exklusion absolut setzt 
und damit das Besondere, den Blick auf die ausgeschlos-
sene, diskriminierte, leidende Person, nicht mehr wahrt.

Dies gilt beispielsweise für rechte Gruppierungen, die 
im Kampf um das Allgemeine autoritäre Schließungsten-
denzen zeigen, auf Homogenität setzen und damit dem 
Besonderen nicht gerecht werden. Globale Entwicklungen 
sind aus der Perspektive der transnationalen Solidarität 
vor allem dort zu kritisieren, wo sie den Ausschluss gefähr-
deten Lebens oder diskriminierende Praktiken fördern. 
Politische Solidarität zeigt demgegenüber ihr politisches 
Potenzial, wenn sie in den Auseinandersetzungen um 
das Allgemeine angesichts globaler Probleme die Stimme 
der Ausgeschlossenen und damit das Besondere im All-

gemeinen hörbar macht. So vermochte es beispielsweise 
BlackLivesMatter, die Perspektive der von Polizeigewalt 
und -willkür besonders betroffenen afro-amerikanischen 
Gemeinschaft zunächst in den US-amerikanischen und 
schließlich in den internationalen Diskurs einzubringen 
(Loick 2018). Die Folge war ein Kampf um das Allgemeine, 
und zwar eine politische Diskussion darüber, wie Institu-
tionen und exekutive Praktiken verfasst sein sollten.

Wenn es aber eine Vielzahl von solidarischen Prakti-
ken mit ganz unterschiedlichen inhaltlichen Stoßrichtun-
gen gibt, wie lassen diese sich dann im Einzelnen kritisie-
ren ? Im Anschluss an Jaeggi (2014) unterscheiden Heindl 
und Stüber (2019) formal drei mögliche Formen der Kritik 
an bestehenden solidarischen Praktiken : externe, interne 
und immanente Kritik. Interne Kritik setzt an den expli-
zit selbstgesetzten Normen einer solidarischen Praxis an 
und kritisiert gegebenenfalls deren mangelnde praktische 
Umsetzung. Die immanente Kritik fokussiert ebenfalls 
auf die selbstgesetzten Normen einer Praxis, kritisiert 
jedoch nicht deren fehlende Umsetzung, sondern weist 
auf Widersprüchlichkeiten und Probleme hin, die gerade 
aus deren praktischer Wirksamkeit entstehen. Eine exter-
ne Kritik solidarischer Praktiken bewertet diese anhand 
eines praxisexternen Maßstabs. Der hier vorgeschlagene 
Maßstab – die Wahrung der Dialektik von Besonderem 
und Allgemeinen – lässt sich als externe Kritik verste-
hen und ermöglicht eine kritische Reflexion solidarischer 
Praktiken.

5	 Fazit :  
Pluralität politischer Solidarität 
statt Homogenität

Die aktuelle Debatte über Solidarität wird oft von der Per-
spektive der sozialen Solidarität im Sinne eines einheits-
stiftenden sozialen Bandes dominiert. Deswegen sprechen 
selbst Gewerkschaften teils mehr von gesellschaftlichem 
Zusammenhalt als von politischer Solidarität in transna-
tionaler Perspektive. Die Folge dieser Fixierung ist eine 
Tendenz zur Homogenisierung, welche die Pluralität und 
Transnationalität solidarischer Praktiken verkennt.

Es entsteht der Eindruck, als ergäben sich solidarische 
Formationen primär im Kontext nationaler Territorien. 
Auch die Appelle an eine nationalstaatlich gedachte soziale 
Solidarität im Rahmen der Corona-Krise verstärken diese 
Tendenz. Dadurch entsteht ein falsches Bild solidarischer 
Gruppen, denn viele Praktiken politischer Solidarität 
implizieren gegenwärtig eine transnationale oder trans-
kulturelle Dimension. Vernachlässigt wird außerdem die 
Pluralität von politischen Bewegungen, welche die Grund-
lage unterschiedlicher, teils konfligierender solidarischer 
Praktiken ausmachen können. Eine vorhandene Pluralität 

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:38:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349


355

Aufsätze  �   WSI MITTEILUNGEN, 73. JG., 5/2020

an transnationalen Praktiken politischer Solidarität unterschiedlichster 
Reichweite und das weltweite komplexe und dynamische Netzwerk sozia-
ler Beziehungen geraten aus dem Blick.

Darüber hinaus führt eine Fixierung auf soziale Solidarität oftmals 
dazu, dass die Pluralität von Praktiken politischer Solidarität negativ be-
wertet wird. Anstatt das konstruktive Potenzial von pluralen solidarischen 
Praktiken zu würdigen, werden diese als fragmentierende Bedrohung für 
die soziale Solidarität bzw. für den gesamtgesellschaftlichen Zusammen-
halt betrachtet. Die Pluralität vorhandener Praktiken soll homogenisiert 
werden, um gesellschaftliche Verhältnisse zu stabilisieren. In diesem Sin-
ne klagt Bude (2019) über die Erosion der gesamtgesellschaftlichen So-
lidarität zugunsten vieler kleiner Solidaritäten, eine Entwicklung, die in 
der Gegenwart in einem zersetzenden „Kampf der Solidaritäten“ (ebd., 
S. 143 f.) münde.

Natürlich können politische Bewegungen, die vor allem auf ein homo-
genes Allgemeines setzen, das Potenzial politischer Solidarität, wie sie bis-
lang skizziert wurde, auch unterlaufen oder gar zersetzen, wie aktuell an 
der Debatte über Identitätspolitik zu sehen ist. Wenn in einer global ver-
netzten Welt in Demokratien beispielsweise „der Muslim“ als Antipode 
der Demokratie stilisiert wird, um die eigene liberale Identität zu festigen, 
so unterläuft eine solche Bewegung genau das Potenzial, das in politischer 
Solidarität steckt : nämlich in politischen Auseinandersetzungen die Dia-
lektik von Allgemeinem und Besonderen immer offen zu halten. Dabei 
sind solidarische Praktiken immer auch herausgefordert zu reflektieren, 
welche Machtasymmetrien sie implizieren bzw. wen sie ausschließen. 
Gesellschaftliche Pluralität, die sich auch in einer Vielfalt solidarischer 
Praktiken ausdrückt, hat jedoch einen großen Wert, so das Kernargument 
dieses Beitrages. Anstatt diese Pluralität in einem Konzept übergreifen-
der sozialer Solidarität aufzulösen, gilt es vielmehr, das Potenzial dieser 
Pluralität für Demokratien, aber auch für global-politische Prozesse zu 
würdigen. Indem Praktiken politischer Solidarität Vorstellungen darüber 
implizieren und artikulieren, wie wir als (Welt-)Gesellschaft zusammen-
leben sollen, bereichern sie den politischen Diskurs. Erst dies führt zu ei-
ner Demokratisierung des Politischen im umfassenden Sinne (Lessenich 
2019) – gerade in einer globalisierten Welt.

Praktiken politischer Solidarität kommt das Potenzial zu, diejenigen, 
die nicht gehört werden, neu in den Diskurs einzubringen. Sie können 
ausgeschlossene Perspektiven, Zusammenhänge oder Zustände sicht- und 
hörbar machen und an das Licht der globalen Öffentlichkeit bringen. Ge-
rade in einer globalisierten Welt ist dies umso dringlicher. Die Arbeiterin 
in einer Textilfabrik in Bangladesch, in der grundlegende Formen des 
Arbeitsschutzes unterlaufen werden ; die Migrantin auf ihrem Weg über 
das Mittelmeer nach Europa ; Indigene im Regenwald Brasiliens, deren 
Lebensraum zerstört wird ; oder die Farmerin in der Subsahara, die ihre 
Lebensgrundlage durch den klimabedingten Temperaturanstieg vernich-
tet sieht – sie alle werden in einer globalen Welt nur allzu leicht überhört. 
Die vielfältigen Praktiken der politischen Solidarität, die sich diesen Men-
schen und Themen heute in einer transnationalen Perspektive widmen, 
können ihre Stimmen ein wenig mehr hörbar machen. ■

LITERATUR

Bayertz, K. (1998) : Begriff und Problem der Solidarität, in : Ders. (Hrsg.) : Solidari-
tät. Begriff und Problem, Frankfurt a. M., S. 11–53
Bude, H. (2019) : Solidarität. Die Zukunft einer großen Idee, München
Butler, J. (2004) : Precarious Life : The Power of Mourning and Violence, London / ​
New York
Celikates, R. / Jaeggi, R. (2017) : Sozialphilosophie. Eine Einführung, München
Gould, C. (2007) : Transnational Solidarities, in : Journal of Social Philosophy 38 ​
(1), S. 148–164
Große Kracht, H.-J. (2019) : Solidaristische Solidarität und die Suche nach einer 
postliberalen Sozialtheorie. Comte, Durkheim und der französische Solidarismus, 
in : SWS-Rundschau 4 / ​2019, S. 450–464
Habermas, J. (2012) : „Vom Schwinden der Solidarität“. Jürgen Habermas 
im Gespräch, www.rp-online.de/kultur/vom-schwinden-der-solidaritaet-
aid-1.3101079, 10. 12. 2012 (letzter Zugriff : 25.03. 2020)
Hark, S. / Jaeggi, R. / Kerner, I. / Meißner, H. / Saar, M. (2015) : Das umkämpfte 
Allgemeine und das neue Gemeinsame. Solidarität ohne Identität, in : Feministi-
sche Studien 33 ​(1), S. 99–103
Heindl, A. / Stüber, K.-S. (2019) : Die Pluralität von Solidaritäten und Formen der 
Kritik, in : SWS-Rundschau 4 / ​2019, S. 352–370
Honneth, A. (1992) : Kampf um Anerkennung. Zur moralischen Grammatik sozia-
ler Konflikte, Frankfurt a. M.
Jaeggi, R. (2001) : Solidarity and Indifference, in : Meulen, R. / Arts, W. / Muffels, 
R. (Hrsg.) : Solidarity and Care in the European Union, Dordrecht, S. 287–308
Jaeggi, R. (2014) : Kritik von Lebensformen, Berlin
Kolers, A. (2011) : A Moral Theory of Solidarity, Oxford
Lessenich, S. (1999) : Back to Basics : Vielfalt und Verfall wohlfahrtsstaatlich 
organisierter Solidarität in Europa, in : Zeitschrift für Sozialreform 45 ​(1), S. 24–38
Lessenich, S. (2019) : Grenzen der Demokratie. Teilhabe als Verteilungsproblem, 
Stuttgart
Loick, D. (2018) : Was ist Polizeikritik ?, in : Ders. (Hrsg.) : Kritik der Polizei, Frank-
furt a. M., S. 9–35
Marchart, O. (2018) : Für eine Medeische Union. Flucht, Migration und die Ethik 
der Demokratie, in : Mittelweg 36. Zeitschrift des Hamburger Instituts für Sozial-
forschung 27 ​(3), S. 31–42
Mbembe, A. (2017) : Politik der Feindschaft, Berlin
Mouffe, C. (2014) : Agonistik, Berlin
Reder, M. (2015) : Solidarische Praktiken in globaler Perspektive, in : Widerspruch 
(62), S. 13–25
Rorty, R. (1989) : Kontingenz, Ironie und Solidarität, Frankfurt a. M.
Rosenau, J. N. (2003) : Distant Proximities : Dynamics Beyond Globalization, 
Princeton
Sangiovanni, A. (2015) : Solidarity as Joint Action, in : Journal of Applied Philoso-
phy 32 ​(4), S. 340–359
Scholz, S. (2008) : Political Solidarity, University Park PA

Toulmin, S. (1991) : Kosmopolis. Die unerkannten Aufgaben der Moderne, Frank-
furt a. M.

AUTOREN

MICHAEL REDER, Dr. phil., Professor für praktische Philosophie und Leiter des 
Instituts für Ethik und Sozialphilosophie an der Hochschule für Philosophie Mün-
chen. Forschungsschwerpunkte : Grundlagen der Sozialphilosophie, politische 
Philosophie in globalen Konstellationen, Umweltethik.

@  michael.reder@hfph.de

ALEXANDER MARTIN HEINDL, M. A. Philosophie, B.Sc. Betriebswirtschafts-
lehre, wissenschaftlicher Mitarbeiter an der Hochschule für Philosophie Mün-
chen. Forschungsschwerpunkte : Theorie der Solidarität, Pragmatismus, Radikale 
Demokratie.

@  E-Mail : alexander.heindl@hfph.de

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 20.01.2026, 22:38:49. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/0342-300X-2020-5-349

