7. Schlusswort: Kosmopolitische Ethiken
in einem dezentralen globalen
Kapitalismus

Die vorliegende Ethnografie behandelt die Subjektivierungsprozesse von ,In-
der_innen der zweiten Generation“ aus der Schweiz innerhalb einer sich wan-
delnden postkolonialen Welt. Ich habe insbesondere argumentiert, dass Subjek-
tivierungsprozesse von ,Inder_innen der zweiten Generation“ aus der Schweiz
innerhalb des Kriftefeldes von Assimilation, kommerzieller Exotik und globaler in-
discher Moderne stattfinden. Ein biografisch-genealogischer Ansatz erlaubte da-
bei die historische Tiefe sowie die intime Natur aufzuzeigen, die diesen Prozessen
zugrunde liegen. Zudem erdffnet sich durch die gewéhlte Herangehensweise ein
kritischer und explorativer Blick auf die institutionellen und diskursiven Verhilt-
nisse, innerhalb derer diese transnationalen Lebenswelten ausgehandelt werden.
Der erste Teil untersuchte, wie die assimilatorische Projektion eines ,,Lebens
zwischen den Welten, die die nationalstaatliche (und koloniale) Epistemologie
von Nation und Migration pragt, in die Subjektivierungsprozesse von ,,Inder_in-
nen der zweiten Generation® eingeschrieben wurde. Diese omniprasente Metapher
diente sowohl als Imagindres in der staatlichen Assimilationspolitik als auch als
biografische Ressource von ,Inder_innen der zweiten Generation®. Die rassiali-
sierte Grenze von ,,migrantischer Familie“ und ,nationaler Offentlichkeit” wurde
ihnen zu einer zentralen lebensweltlichen Orientierung, was die Aushandlung von
Réumen der Mehrfachzugehorigkeit mafigeblich erschwerte. Viele Protagonist_
innen dieser Ethnografie internalisierten stattdessen die assimilatorische Sub-
jektivierungslogik und reprisentierten sich in der Offentlichkeit nicht selbst als
von der Norm abweichend. Ich habe dies in einem doppelten Sinne ein assimilato-
risches Schweigen genannt, da erstens kaum anerkannte 6ffentliche Sprachen exis-
tierten, um die eigenen Erfahrungen des Andersseins zu duflern, und weil zweitens
diese Erfahrungen kaum - weder im Sinne von Ausschluss noch von transnationa-
ler Vielfalt - thematisiert wurden, geschweige denn 6ffentlich und gemaf3 eigener
Definitionsmacht. Wenn auch ,,Inder_innen der zweiten Generation® keine soziale
Gruppe oder gar eine ethnische Gemeinschaft bildeten oder bilden, setzte die po-

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

282

Kosmopolitische Pioniere

litische Konstruktion und intime Erfahrung des Andersseins vergleichbare und
geteilte Subjektivierungsprozesse bei ihnen in Gang. Ich habe ,Inder_innen der
zweiten Generation® insofern als ,unmogliche Subjekte” bezeichnet, als sie zwar
machtvolle, biopolitische Erfahrungen des Andersseins erlebten, aber angesichts
eines assimilatorischen Schweigens ihre Erfahrungen nicht-essenzialistischer und
nicht-normativer Zugehorigkeit in intime biografisch-ethische Projekte kana-
lisierten. Innerhalb dieser Prozesse zeigte sich die Fihigkeit der interkulturellen
Ubersetzung, der sozialen Imagination sowie der kritischen Reflexion von Aus-
schlussprozessen als wichtige Ressource einer kosmopolitischen Selbstsorge.

Der zweite Teil behandelte, wie ,Inder_innen der zweiten Generation® diesen
fragilen Formen der Lebensfithrung im Kontext der (Re-)Positionierung Indiens
sowie der Schweiz im dezentralen globalen Kapitalismus immer mehr soziale Ge-
stalt verliehen. Die wachsende Préisenz von Bollywood, indischer Kulinarik, Yoga
oder indischer IT-Expertise in der urbanen Offentlichkeit der Schweiz beférderten
ab den spdten 1990er Jahre Rdume einer warenférmigen Anerkennung fiir schwei-
zerisch-indische Second@s. Die Liberalisierung der indischen Mirkte und eine
neue Diasporapolitik boten ,,Inder_innen der zweiten Generation“ wiederum ei-
nen privilegierten Zugang zum urbanen Indien der ,,neuen Mittelschichten®. Diese
Konfigurationen erdffneten neue biografische Optionen, professionelle Kanile,
soziale Netzwerke und offentliche Reprisentationsraume. Sowohl der kommer-
zielle Multikulturalismus in der urbanen Schweiz als auch die globale indische
Moderne in den urbanen Metropolen des Subkontinents beforderten Narrative,
Bilder und Raume der Mehrfachzugehorigkeit und Hybridititen, die fiir schwei-
zerisch-indische Second@s neu und anschlussfahig waren, wenn auch gemif3 be-
stimmten machtvollen Intersektionen von Geschlecht, Klasse und postkolonialer
Position. Dies fithrte zu einer sozialen Ausdifferenzierung und Institutionalisie-
rung ihrer biografisch-ethischen Aushandlungen des Andersseins.

Wie die Fallanalysen verdeutlichen, sind die individuellen Subjektivierungs-
prozesse innerhalb des erwahnten Kriftefeldes zwischen Assimilation, Exotik und
globaler indischer Moderne sehr unterschiedlich verortet. Entsprechend méchte ich
nicht den Anspruch erheben eine reprisentative oder abschlieflende Beschreibung
von Fillen oder Typen prasentiert zu haben. Und doch, so die Hauptthese, stecken
diese Subjektivierungslogiken das Kriftefeld ab, innerhalb dessen ,Inder_innen
der zweiten Generation® aus der Schweiz als spezifische Subjekte angerufen werden
und sich als solche erfahren.”® In allen Fillen greifen diese Subjektivierungslogiken
auf unterschiedliche und oft widerspriichliche Weise ineinander und schaffen Be-

98 | Eine wichtige Ausnahme kdnnten queere Positionen sein, die horizontale Formen
der Solidaritat starken mégen (Gopinath 2005). Auch zu kurz kommen mégen postko-
loniale, politische und kiinstlerische Positionen, die sich aber auch gemaf intim-bio-
grafischer Projekte duBerten und sich in der Schweiz erst in der jlingeren antirassisti-

schen Bewegung in horizontalen Allianzen zu artikulieren beginnen.

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlusswort

dingungen fiir spezifische Strategien und Formen einer transnationalen Lebens-
fithrung, die Anerkennung und Ausschluss, Freiheit und Unterordnung sowie
Mobilitat und Lokalitdt verbinden: Die Investmentbankerin Sonia handelte ihre
Bediirfnisse als emanzipierte Frau im Rahmen eines transnationalen Familien-
projektes aus, wenn sie auch zweitweise die assimilatorische Stigmatisierung ihrer
Peers aushalten musste, dass sie eine ,arrangierte Hochzeit“ eingegangen sei. Der
Unternehmensberater Aftab reagierte auf die Zumutung der Fremdzuschreibung,
indem er als Junge seine Peers mit seinem interkulturellen Wissen konfrontierte,
was ihm vielleicht das Etikett eines Besserwissers einbrachte, aber auch den Weg
als Stidasienkorrespondent und als Unternehmensberater im IT-Outsourcing eb-
nete. Maya wihlte in einem spannungsvollen Prozess einen nonkonformistischen
Lebensentwurf als Yoga-Lehrerin, um sich von ihren Eltern und von der Assimi-
lationsgesellschaft abzugrenzen. Raj wiederum hatte als Jugendlicher im prekéiren
Spannungsfeld zwischen Rassismuserfahrung und einem ,,abwesenden indischen
Vater“ ein nostalgisches Interesse an seiner indischen Herkunft entwickelt, das er
mit Reisen und kultureller Bildung verfolgte. Durch freundschaftliche Beziehun-
gen in seiner Wahlfamilie von ,, Indian sista’s and brotha’s“ sowie durch Identitéts-
konsum in multikulturellen urbanen Szenen hat er gelernt, die Frage nach seiner
Herkunft selbstbewusst auszuhandeln. Die Subjektivierungslogiken kénnen sich
auch im biografischen Verlauf verfestigen, aufweichen oder neu iiberlappen, wie
etwa bei Bruno Ziauddin, dem Autor des Buches ,,Curry-Connection® (s. Einlei-
tung): Uber vierzig Jahre lang hatte er versucht, das Assimilationsversprechen
zu erfiillen und einzufordern. Nach dem Tod seines Vaters machte er sich auf die
transnationale Suche nach ,seinen Wurzeln“ und nutzte mit der Publikation des
besagten Buches die Rdume warenférmiger Anerkennung dafiir, seine Mehrfach-
zugehorigkeit zu reprisentieren.

Im Zentrum dieser Ethnografie stand die Frage, welche transnationalen Le-
bensweisen ,Inder_innen der zweiten Generation“ pflegen. Gemafi dem An-
satz einer genealogischen Ethnografie stand zudem das Interesse, wie an der
Schnittstelle von Nationalstaaten, Kapitalismus und transnationaler Familie neue
machtvolle Prozesse entstehen, die diese Subjektivierungen regulieren. Wéahrend
die multilokale Ethnografie Subjektivierungsprozesse im Kontext von Assimi-
lation, kommerzieller Exotik und globaler Moderne in den Blick nimmt, ist sie
im Sinne von George Marcus gleichzeitig auch eine Fallstudie des ,Weltsystems®
(Marcus 1995). Vor dem Hintergrund einer schweizerisch-indischen Verflech-
tungsgeschichte beleuchtet die Ethnografie daher auch, wie sich Diskurse, Insti-
tutionen, Netzwerke und Raume zwischen den 1990er und 2010er Jahren durch
zunehmende globale Interdependenzen verdndert haben. Sowohl in der Schweiz
als auch in Indien wurden wihrend der Forschung die umkampften Prozesse und
Widerspriiche sichtbar, die in dieser historischen Phase mit der Repositionierung
der lokalen Okonomien in den globalen Kapitalismus verbunden waren. In In-
dien und in der Schweiz war und ist dieser Prozess verbunden mit einer sozial-

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -

283


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

284

Kosmopolitische Pioniere

strukturellen Verschiebung, in der sich urbane, global orientierte Mittelklassen
zunehmend gegen ,,unten abgrenzen. Stadtische Rdume werden zunehmend fiir
einen Dienstleistungskapitalismus und die Reproduktion dieser Mittelschichten
umgebaut. Aufbauend auf diesen urbanen Knotenpunkten entstehen zunehmend
transnationale Netzwerke, Institutionen und Okonomien, die den dezentralen Ka-
pitalismus steuern und die durch lokale, prekarisierte und oft migrantische Arbei-
ter_innenschichten aufrechterhalten werden.

Im Zug einer zunehmenden Dezentralisierung des Kapitalismus nach dem
Kalten Krieg setzte der Aufstiegs Indiens und der anderen BRIC-Staaten die in
den 1980er Jahre noch relativ machtvolle Unterscheidung von ,Moderne“ und
»Iradition” oder ,West against the Rest“ mafigeblich in Bewegung, pluralisierte
und deplatzierte diese imaginire Geografie. Dies zeigt sich ganz plastisch in den
transnationalen Lebenswelten der Protagonist_innen dieses Buches: Die meisten
erfuhren in ihrer Kindheit ,,Indien und die ,,Schweiz“ als zwei geografische Ein-
heiten, die hochstens in der Familie, in Migrationsvereinen oder in religidsen Stat-
ten temporar lebensweltlich verschmolzen. Internationale Telefongesprache waren
teuer und statt Informationen auszutauschen, zdhlte es, die Stimmen der Ange-
horigen zu horen. Reisen nach Indien erschien immer auch als ,, Zeitreise® in ein
Entwicklungsland. Dieses ,Leben zwischen den Welten® spiegelte sich in den na-
tionalen Mythen und der 6ffentlichen Kultur wider, wonach die Schweiz ein neut-
rales, humanitires Land ohne koloniale Geschichte sei, und sich gegen Migration
abschotten miisse, um den hart erarbeiteten Wohlstand zu bewahren. Indien wie-
derum war ein antikoloniales Projekt, das auf Importsubstitution setzte, den Wes-
ten kritisch bedugte und eine iiberlegene Moral von Sikularismus, Entwicklung
und Tradition inszenierte. Die Versuche der Kinder indischer Migrant_innen, die
eigene transnationale Normalitit in Worte zu fassen und auszudriicken, mussten
angesichts dieser hegemonialen Geografien regelmiflig scheiterten. Aber vor
dem Hintergrund der neoliberalen Globalisierung schien sich die Welt ihrer Nor-
malitdt zunehmend anzupassen: Die transnationale Spurensuche anhand der Bio-
grafien und Praktiken von schweizerisch-indischen Second@s zeigt sowohl in
Erzéhlungen, Dokumenten aber auch on the ground (wie etwa an der Mega Mela),
wie in den letzten zwanzig Jahren zwischen Indien und der Schweiz (und weite-
ren diasporischen Orten wie Grofibritannien, Dubai oder den USA) immer mehr
transnationale Netzwerke, Institutionen, Diskurse und Infrastrukturen entstehen,
die lokale Prozesse und Strukturen verbinden. Diese Arbeit der transnationalen
Artikulation und Ubersetzung, die im Kontext der Globalisierung in beachtlicher
Geschwindigkeit zunimmt, markierte seit jeher den lebensweltlichen Horizont
von schweizerisch-indischen Second@s. Die kosmopolitische Selbstsorge, mit der
sie versuchten, die Realitit ,hier” und die Realitit ,,dort” respektive Selbst- und
Fremdreprésentation im eigenen Leben ineinander zu iibersetzen und aufeinander
zu beziehen, entspricht vor dem Hintergrund des dezentralen Kapitalismus immer
mehr der geteilten Realitdt. Aus einem ,,Leben zwischen zwei Welten® entstanden

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlusswort 285

langsam veritable transnationale Lebenswelten. Aus ,unmdglichen Subjekten®
wurden zunehmend ,.kosmopolitische Pioniere®.

7.1 KOSMOPOLITISCHE SUBJEKTE: ZWISCHEN ASPIRATION
UND DISZIPLINIERUNG

Seit den spiten 1990er Jahren, also in der gleichen Zeit, in der sich auch die trans-
nationalen Lebenswelten schweizerisch-indischer Second@s auszudifferenzieren
begannen, entwickelte sich eine Debatte iiber einen ,neuen Kosmopolitismus®
(Brennan 1997; Cheah/Robbins 1998; Beck 2000; Breckenridge et al. 2002; Ap-
piah 2006; Gilroy 2006: Werbner 2008; Bhambra 2011; Romhild/Westrich 2013).
Ein neuer globaler Horizont des Zusammenlebens war durch Migration, globa-
len Kapitalismus, Fundamentalismus und nationalistische Konflikte notwendig
geworden und der Begriff des Kosmopolitismus bot einen Ansatzpunkt ,,for our
need to ground our sense of mutuality in conditions of mutability, and to learn
to live tenaciously in terrains of historic and cultural transition® (Breckenridge et
al. 2002:4). Diese Debatte unterschied sich explizit vom philosophisch-normati-
ven Projekt einer demokratischen Weltregierung im Sinne der europdischen Auf-
klirung. ,We were interested to see, what new archives might be brought to bear
on the analysis of cosmopolitanism; to discover whether the historical and, what
is equally important geocultural perspective on the problem could be extended
beyond the singular, privileged location of European thought and history.“ (Bre-
ckenridge 2001: 9f.).

Zum Einen drehte sich die Debatte also um eine postkoloniale Kritik an euro-
zentrischen Ansétzen, die Kosmopolitismus in einer Genealogie von griechischer
Antike, Aufklirung und Europiischer Union ansiedeln (z.B. Beck 2000, 2006).
Eine solche Perspektive auf das Konzept verschleiere die Rolle kolonialer und
postkolonialer Verflechtungen, die die europdische Moderne und aufklarerische
Konzepte erst hervorgebracht haben (Bhambra 2011; Buck-Morss 2011). Statt eines
Universalismus, sei eine Provinzialisierung angesagt, die erst erlaube, die histori-
schen (kolonialen) Bedingungen eines kosmopolitischen Europas wahrzunehmen
und mit (nicht-européischen) ,,Anderen® in (kosmopolitischen) Kontakt zu treten:
»The task now is a provincialized cosmopolitanism, that can learn from others,
where we recognize that what they contribute is not a confirmation of what we
already know, but the bringing into being of a new understandings relevant to the
worlds we inhabit together.“ (Bhambra 2011:10)

Zum Anderen - und eng damit verbunden - beférderten die Debatten um einen
»heuen Kosmopolitismus® statt einer normativ-universalistischen Setzung ein
empirisches Interesse fiir die vielfaltigen Aushandlungsprozesse von ,actually
existing cosmopolitanisms“ an verschiedenen Orten der Welt (Robbins 1998) -
das heiflt von ,trans-ethnic, collectively emergent ,worlds‘ and shared discourses

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

286

Kosmopolitische Pioniere

that transcend cultural boundaries and parochial lifestyles“ (Werbner 2008: 50).
Aus anthropologischer und postkolonialer Perspektive gelte es den Begriff insbe-
sondere von einem elitiren Verstindnis zu befreien, wonach er eingebettet sei in
einen kolonial-biirgerlichen und ménnlichen Habitus des Reisens und Forschens
(Clifford 1997; van der Veer 2002), respektive in einen neuen Globalismus, perso-
nifiziert im transnationalen, professionellen ,,Vielflieger (Brennan 1997; Calhoun
2002). Mit dem Fokus auf ,vernacular cosmopolitanisms“ (Werbner 2006) sollten
stattdessen empirische Grundlagen fiir neue Ethiken des Zusammenlebens im
Kontext globaler Ungleichheit und postkolonialer Geografien erforscht werden.

Trotz der kontroversen Debatte um den Begriff des Kosmopolitismus erscheint
er in seinem anthropologischen und postkolonialen Verstindnis als treffend,
um dem Material aus der Forschung und den vielen Begegnungen im Sinne ei-
nes ethnografischen Ausblicks noch eine weiterfithrende Bedeutung zu geben.
Als doppelte Subjektivierung, das heisst als Lebensfithrung und Disziplinierung,
durchzieht aus meiner Sicht ein kosmopolitischer Topos die transnationalen Le-
benswelten von ,,Inder_innen der zweiten Generation®:

Einerseits entwickelten sie als Subjekte am Rande der Nation(en) (zwangslau-
fig) Praktiken individueller Lebensfithrung, in denen sie nicht-essenzialistische
und nicht-normative kulturelle Zugehorigkeiten aushandeln (mussten). Die bio-
grafisch-intime Suche nach einem Umgang mit dem angeworfenen Anderssein
duflerte sich immer auch als kosmopolitische Selbstsorge. Diese verband ein Wis-
sen um Ausschluss und Fremdsein mit dem Wunsch, heimisch zu sein, und schrieb
sich als Ressource und als Aspiration in die untersuchten Subjektivititen ein.

Andererseits sind ,,Inder_innen der zweiten Generation® in ihren transnatio-
nalen Lebenswelten als Akteur_innen beteiligt in der machtvollen Konstruktion
von Diskursen, Institutionen, ethischen Raumen, Narrativen und Praktiken, in
denen sich ein kosmopolitisches Versprechen manifestiert.

Im Sinne Arjun Appadurais (2013) lasst sich formulieren, dass die Protago-
nist_innen dieses Buches eine Aspiration nach einem guten Leben hegen, das auch
kosmopolitisch sein soll. Unter ,,capacity to aspire” wiirde dabei ihre Fahigkeit ver-
standen, sich das Wissen, die Metaphern, die Netzwerke, die Strategien, die Res-
sourcen und Imaginationen anzueignen, um die dominanten Machtverhaltnisse
im Sinne eines eigenen guten Lebens zu d4ndern. Im Versuch, die eigene ,,capacity
to aspire“ mit entsprechenden diskursiv-institutionellen Bedingungen in Kongru-
enz zu bringen, und sich dadurch Anerkennung und Definitionsmacht fir das
eigene Leben zu verschaffen, wiére also das Streben nach einem guten Leben bei
»Inder_innen der zweiten Generation“ angelegt.

Angesichts des hegemonialen assimilationistischen Regimes und der kleinen,
heterogenen und verstreuten indischen Gemeinschaft in der Schweiz verfigten
»Inder_innen der zweiten Generation“ wiahrend ihrer Kindheit und Jugend kaum
tiber kulturelle Riume fiir den Ausdruck solcher kosmopolitischer Aspirationen.
Trotzdem experimentierten sie mit vorgefundenen Fragmenten und Artefakten,

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlusswort

die ihnen versprachen, ihre Aspirationen umzusetzen, die sich immer wieder in
konkreten kulturellen Praktiken duflerten: als Hippie mit ihren nonkonformisti-
schen Peers wie Maya, als interkultureller Aufklarer wie bei Aftab, wie bei Raj als
Fuflballspieler mit anderen Secondos oder wie Sonia in Indienferien.

Die Herausbildung eines kommerziellen Multikulturalismus in der urbanen
Schweiz beforderte ab den spiten 1990er Jahren offentliche Rdume, in denen
Mehrfachzugehérigkeit zunehmend sichtbar wurden . Zwar nutzten ,, Inder_innen
der zweiten Generationen“ diese neuen reprisentationspolitischen Rdume fiir ers-
te professionelle Projekte oder fiir die Performanz kosmopolitischer Lebensstile.
Jedoch widersetzten sie sich den exotisierenden Zumutungen der Dominanzge-
sellschaft kaum offentlich, sondern eher in privaten Raumen. Trotz der selektiven
Flexibilisierung assimilatorischer Normen ab den 1990er Jahren und einer wach-
senden rassismuskritischen Migrationsrechtsbewegung existierte in der Schweiz
noch keine kritische politische Kultur, die eine , interkulturelle Offnung der Ge-
sellschaft hatte durchsetzen konnen (Terkessidis 2010). Stattdessen kanalisierten
die schweizerisch-indischen Second@s, die ich getroffen habe, ihre kosmopoliti-
schen Aspirationen ab den 1990er Jahren oft anderweitig: Angesichts des neuen
legitimen und kompatiblen Zugangs zu einer globalen indischen Moderne und vor
dem Hintergrund eines Indienhypes entwickelten ,Inder_innen der zweiten Ge-
neration transnationale Strategien, um ihre Aspiration zu erfiillen. Durch diesen
»Iransnationalismus von unten konnten viele die assimilatorischen und exotisie-
renden Zuschreibungen in der Schweiz relativieren, ja provinzialisieren, und sich
im ,neuen Indien“ oder an anderen diasporischen Orten den Zugang zu neuen
offentlichen Arenen kosmopolitischer Anerkennung eréffnen.

Diese Realisierung kosmopolitischer Aspirationen wird jedoch nicht im luft-
leeren Raum vollzogen, sondern im Rahmen spezifischer transnationaler Insti-
tutionen, Netzwerke, Diskurse und Normen: in der Familie, in multinationalen
Organisationen, in der globalen Popularkultur, im Tourismus. Trotz mannigfal-
tiger Unterschiede sind diese verschiedenen transnationalen Institutionen durch
kosmopolitische Normen und Narrative geprigt, die die Uberschreitung nationa-
ler und ethnischer Grenzen postulieren und daher ,Inder_innen der zweiten Ge-
neration® versprechen, ihre Aspirationen erfiillen zu konnen. Die ,,Assimilation in
transnationale Institutionen (Bommes 2005) eroffnet dabei zwar legitime Rdume
des Andersseins und der Mehrfachzugehorigkeit, erfordert jedoch gleichzeitig die
Aneignung neuer Disziplinierungen, Normen und Ethiken. So konnte Maya ih-
ren Lebensentwurf der Selbstverwirklichung in der globalen Yoga-Gemeinschaft
vollziehen, musste sich dazu aber gleichzeitig ein moralisches und korperliches
Regime der Askese sowie die Bedingungen des Yoga-Marktes in der neoliberalen
global city verhandeln. Akashs Ethos als ,kapitalistischer Kosmopolit“ war ein-
gebettet in die Hierarchien, Diskurse und Normen seines transnationalen Unter-
nehmens. Zur Erhaltung des Status’ und zur Férderung seiner Karriere musste er
geografisch und zeitlich hochst flexibel sein, und er musste nolens volens Diener,

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -

287


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

288

Kosmopolitische Pioniere

Chauffeure und Mitarbeiter managen. Sonia war in die sozialmoralischen Réume
der multinationalen Unternehmung und der transnationalen Familie eingebettet
und versuchte, kosmopolitischen Lifestyle, lange Arbeitszeiten und weibliche Res-
pektabilitit in der Familie aufrechtzuerhalten. Fiir sie, Gayatri und Asha verspricht
die Perspektive eines Lebens in der joint family eine soziomoralische Verankerung
in einem System der Solidaritat, erfordert aber auch eine starke Selbstdiszipli-
nierung und Flexibilitit - und im Falle von Asha moglicherweise existenzielle
Formen der Selbstverleugnung. Schweizerisch-indische Ménner, die wie Anil in
der joint family leben, sehen sich neben dem Segen miitterlicher Sorge auch den
préskriptiven Zwiangen im Hinblick auf Ménnlichkeitsnormen und patriarchale
Hierarchien ausgesetzt.

Die kosmopolitischen Ethiken und Aspirationen, die ,,Inder_innen der zwei-
ten Generation® in diesen machtvollen transnationalen Organisationen und Netz-
werken aushandeln, verweisen dabei konstitutiv auf ihre Positionierungen in einer
transnationalen Mittelschicht, die unausweichlich eine Auseinandersetzung mit
den Prozessen und Strukturen globaler Ungleichheit mit sich bringen.

7.2 DAs ,,KOSMOPOLITISCHE” ALS HEGEMONIALE
SIGNATUR EINES DEZENTRALEN KAPITALISMUS

Ein kritischer Blick auf die Rdume, in denen die Subjektivierungsprozesse von
»Inder_innen der zweiten Generation® stattfinden, offenbart eine spezifische Ver-
wertbarkeit von Hybriditdt und Authentizitit in einem flexibilisierten, dezentralen
Kapitalismus. Dies wird besonders deutlich im Falle von ethnic entrepreneurship
und bei Karrieren im Umfeld multinationaler Unternehmen. Bei Akash und Aftab
erschien die indische Herkunft fiir Schweizer Unternehmen als Schliisselqualifika-
tion im Hinblick auf deren Expansion nach Indien. Wurden indische Migrant_in-
nen in der Schweiz vor dreiflig Jahren aufgefordert, je nach Sprachregion Deutsch,
Franzosisch oder Italienisch mit ihren Kindern zu sprechen, gelten nun Sprach-
kenntnisse, interkulturelle Kompetenz und kulturelles Wissen als unbezahlbare
soft skills in der transnationalen Allokation und Akkumulation von Kapital. In der
global city wiederum verspricht der Konsum von indischen Exotika einer urba-
nen Mittelschicht einen kosmopolitischen Lifestyle und dadurch die performative
Teilhabe an einer ungleichen Globalisierung. Im Falle von Maya wird dabei ihre
Herkunft - ohne dass sie das will - durch die multikulturelle Kommerzialisierung
des Yogas immer auch zu einer Markierung von Authentizitdt und Expertise.

Vor diesem Hintergrund muss das im Topos des Kosmopolitischen reprasen-
tierte utopische Versprechen ,,of reaching out across cultural difference with di-
alogue, aesthetic enjoyment and, respect® (Werbner 2008: 2) auch als kulturelle
Signatur einer dezentralen kapitalistischen Globalisierung gelesen werden. Kos-
mopolitische Semantiken und Strategien in staatlichen Institutionen, in den ex-

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlusswort

pandierenden Gefilden der Wirtschaft und in der globalen Popularkultur ermég-
lichen es, erstens verschiedene Lokalitdten sinnhaft zu verkniipfen und zweitens
durch die Verwertung von Hybriditit — als Semantik und als Qualitdt von Hum-
ankapital - neue Akkumulationsméglichkeiten zu etablieren (Ha 2005). Demnach
wird in den kapitalistischen Institutionen und in der Konsum- und Populérkultur
und im Alltag einer globalen Mittelschicht ein hegemoniales, kosmopolitisches
Imaginéres perpetuiert, das machtvoll suggeriert, dass Freiheit, transnationale
Mobilitdt und Humanismus eine Funktion von frei flieendem Kapital darstellen,
und umgekehrt, dass der transnationale Fluss des Kapitals im Rahmen eines libe-
ralen Konsenses stattfinde (Brennan 1997).

Ein Blick auf die Moglichkeitsbedingungen der transnationalen Subjekti-
vierungsprozesse von ,Inder_innen der zweiten Generation“ offenbart diese
kosmopolitische Signatur jedoch als Markierung von sozialer Ungleichheit und
verweigerter Reprdsentation im Kontext neoliberaler Globalisierung (Cheah
2006). Zweifellos verfiigten ,,Inder_innen der zweiten Generation® angesichts des
Assimilationsregimes und iiber ihre postkoloniale Positionierung lange iiber be-
schriankte Moglichkeiten der Selbstreprasentation. Aber Mittelschichtszugehorig-
keit, ein positives Image von ,Indianness“ im Westen sowie der globale Aufstieg
Indiens erlauben ihnen zunehmend eine vorteilhafte Position innerhalb einer glo-
balen, postkolonialen Moderne einzunehmen. Wihrend indische Second@s in der
Schweiz als ,,coole oder exotische Kosmopoliten gelten, werden Migrant_innen
aus der Unterschicht - vor allem mit ex-jugoslawischem Hintergrund und/oder
islamischer Religionszugehorigkeit — als ,unassimilierbare und ethnische Ande-
re“ kriminalisiert, diszipliniert und ausgegrenzt. Auch im Sinne einer selektiven
Staatsbiirgerschaftslogik versuchte der indische Staat mit seinem Overseas Citi-
zenship of India Scheme nur diejenigen, ,neueren” Teile der Diaspora im Westen
zu gewinnen, die zum groflen Teil aus der Mittelschicht stammen und Investitio-
nen versprechen. Den Angehérigen der ,,alteren” Diaspora in Afrika, der Karibik
oder im Indischen Ozean mit meist lindlichem Hintergrund wurden diese Rechte
erst auf massiven Protest hin gewdhrt. Dariiber hinaus wird der kosmopolitische
Lebensstil in den urbanen Enklaven der indischen Mittelschicht erméglicht durch
die Arbeit von Diener_innen, Chauffeuren, Kindermédchen und Kellner_innen,
die oft in den Slums leben und der stindigen Drohung ausgesetzt sind, den zu-
kiinftigen Malls, Restaurants und Siedlungen des ,,globalen Indiens“ weichen zu
miissen. ,Inder_innen der zweiten Generation® er6ffnet diese als kosmopolitisch
markierte 6ffentliche Kultur zweifellos Rdume der Anerkennung, neue berufliche
Opportunititen und exklusive Lebensstile. Gleichzeitig manifestieren sich in ih-
ren Lebenswelten dadurch die mannigfaltigen Kimpfe um Teilhabe an Wohlstand,
Freiheiten und Rechten im dezentralen globalen Kapitalismus.

Die kosmopolitischen Aspirationen von ,Inder_innen der zweiten Generati-
on“ markieren dabei familidre Strategien, um an einer privilegierten und mobilen
globalen Mittelschicht teilzuhaben, die sich seit dem Kolonialismus entwickelt hat

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -

289


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

290

Kosmopolitische Pioniere

und sich im dezentralen Kapitalismus vergrofSert und ausdifferenziert. Die Migra-
tion in die Schweiz war fiir die Eltern der Protagonist_innen eine Strategie, um
transnationale soziale Mobilitit zu erreichen und ihre Aspirationen nach einem
guten Leben fiir sich und ihre Kinder zu erfiillen. Thr Ziel war es in den meis-
ten Fdllen, das Mobilitatsprojekt innerhalb der Familiennormen zu perpetuieren,
was im Falle von Sonia oder Akash gelang. Das soziale Mobilitatsprojekt kann je-
doch auch zu prekiren Ergebnissen fithren, wenn insbesondere die Bildungsan-
forderungen nicht erfillt werden (wie bei Anil), ein College-Abschluss zugunsten
konservativer Geschlechternormen geopfert wird (wie bei Asha). Maya wiederum
verfolgte ihren Weg in die globale Mittelschicht auf Wegen einer globalen Gegen-
moderne und Raj schaffte es ohne soziales und kulturelles Kapital der Eltern auf
eigene Faust.

Die Positionierung im Westen bietet zwar weiterhin strukturelle Privilegien
beim Zugang zur globalen Mittelschicht. Jedoch hat sich die Ausgangslage im de-
zentralen Kapitalismus verdndert. Wirtschaftliche Integration, Medien, Migra-
tion und Telekommunikation haben sowohl globale soziale Statussysteme und
eine hegemoniale globale Kultur hervorgebracht, in welchen die aufstrebenden
Mittelschichten aus der ganzen Welt ihre Aspirationen geltend machen (Dir-
lik 2003). Die Ethnografie er6ffnet dabei einen Blick auf eine werdende, globale
Klassengesellschaft, in der Teilhabe an Ressourcen und Anerkennung zwar wei-
terhin gemafd Klasse, Geschlecht und der Positionierung in einer postkolonialen
Hierarchie reguliert werden, aber in der der Unterschied zwischen dem ,,Westen“
und dem ,,Rest” abnimmt. Anja Weiss bettet in ihrer Forschung iiber hochquali-
fizierte Inder_innen - in Anlehnung an Pierre Bourdieus Kapitaltheorie — deren
Statusaspirationen und Mobilitdtsprojekte in einen globalen Rahmen ein (Weiss
2005). Transnationales Kapital erlaube es, kulturelles, soziales und 6konomisches
Kapital in globalen Netzwerken innerhalb der postkolonialen Geografie zu ver-
wandeln. Boris Nieswand spricht in seiner Studie iiber ghanaische Migrant_innen
von einem ,,Statusparadox*, um auf die komplexen Ubersetzungsprozesse von un-
terschiedlichen Kapitalien zwischen zwei lokalen Statussystemen zu beschreiben
(Nieswand 2011). In diese Statussysteme sind ,,Inder_innen der zweiten Generati-
on“ eingebettet und in Anlehnung an Bourdieu konnen kosmopolitische Lebens-
stile als spezifische Praktiken der Distinktion verstanden werden, durch die Positi-
onen in einer globalen Mittelschicht — und zwischen unterschiedlichen Segmenten
davon - erkdmpft werden.

Wihrend sich in diesen globalen Mittelschichten zwar gemeinsam referenzier-
te globale Kulturen und Statussysteme herausbilden, werden darin weiterhin post-
koloniale Verwerfungen sichtbar, in denen sich die Interessen ihrer aufstrebenden
Mittelschichten (in Indien) oder ihren etablierter Mittelschichten (in der Schweiz)
angesichts der Verschiebungen in den globalen Hierarchien zeigen.

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlusswort

7.3 POSTKOLONIALE VERWERFUNGEN: AUSBLICK AUF
REPRASENTATIONSPOLITIK UND ETHIK IN EINER
GLOBALEN ARA

Am Phénomen des Bollywood-Kinos, das sich als ,,Swiss-Indian Love-Story“
durch diese Arbeit zieht, zeigen sich diese postkolonialen Verwerfungen im de-
zentralen globalen Kapitalismus sehr anschaulich. Wihrend die Prasenz und der
Konsum der Bollywood-Industrie sowohl in den urbanen Réumen im ,,neuen In-
dien“ als auch im kommerziellen Multikulturalismus der Schweiz die Integration
in einen dezentralen globalen Kapitalismus markieren, sind die damit verbunden
affektiven Politiken unterschiedlich. Im ,,neuen Indien“ artilkulieren die hybriden
Asthetiken und diasporischen Narrative, die das Bollywood-Kino ab den 1990er
Jahren hervorgebracht hat, den euphorischen wirtschaftsnationalistischen An-
spruch auf den ,,globalen Kapitalismus“. In der Schweiz wiederum wurde das Bol-
lywood-Kino - im Gegensatz zum angeblich ,,realistischen® Hollywood-Kino - als
exotischer Kitsch rezipiert, was einerseits die westliche Uberlegenheit bestitigte
und andererseits eine orientalistische Faszination ausléste. In dieser Exotisierung
zeigt sich eine Spannung zwischen ,,postkolonialer Verunsicherung® (postcolonial
anxiety) und einer kapitalistischen Expansion in die ,,neuen Miarkte Indiens (Jain
2015): Der Aufstieg Indiens von einem Entwicklungsland zu einem global player
vollzieht sich nicht nur auf einer politisch-6konomischen sondern genauso kons-
titutiv auf einer kulturellen Ebene. Genauso wie in Indien eine neue hegemoniale
Konstruktion der Nation notwendig wurde, um die Integration in den globalen
Kapitalismus sinnhaft zu machen und zu legitimieren, erfordert der dezentrale Ka-
pitalismus angesichts der Verschiebung postkolonialer Hierarchien eine dhnliche
kulturelle und politische Repositionierung der Schweiz. Die Dichotomien eines
materiell armen, politisch korrumpierten, aber spirituell reichen Indien einerseits
eines materiell reichen, politisch rationalen und spirituell verkiimmerten Westens
andererseits, auf dem die schweizerisch-indischen Beziehungen lange Zeit basier-
ten, sind ins Wanken geraten. Die politischen Narrative, affektiven Bewegungen
und ethischen Haltungen, die diese generiert haben — wie etwa Eurozentrismus
und Humanitarismus - korrespondieren nicht mehr sinnhaft mit den Erfahrun-
gen historischer Ereignisse: Armut und IT-Ingenieure, Gurus und Wolkenkratzer
erscheinen als monstrose Widerspriiche, welche die postkolonialen Geografien
und Hierarchien sprengen.

Die sinnhafte Reartikulation dieser postkolonialen Hierarchien und der mit ih-
nen verbundenen Diskurse, Narrative, Identititen und Imaginationen wird durch
die Komplexitit der Information und der multiplen Perspektiven, die die zirkuldre
Dynamik in der globalen Offentlichkeit auszeichnen, zusitzlich erschwert. Dies
wurde in der globalen Rezeption des britisch-indischen Filmes ,,Slumdog Milli-
onnaire“ (2008) des britischen Regisseurs Danny Boyle deutlich, der acht Oscars
gewann (u.a. fiir den besten Film, den besten Regisseur und die beste Filmmusik).

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -

291


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

292

Kosmopolitische Pioniere

Der Film beschreibt in einem ironischen Genre-Mix aus Pulp, Gangsterfilm und
Bollywood, die Geschichte des Kellners Jamal, der im Slum und als Stralenjunge
aufgewachsen ist und unerwartet die bekannteste TV-Quizshow des Landes ge-
winnt. Durch seine Priasenz im Fernsehen kann er seine Kindheitsfreundin Lati-
ka wiederfinden. Gemeinsam schaffen sie es, gegen die Interessen von Gangstern
und der Fernsehindustrie ein neues Leben zu beginnen. Wihrend der Erfolg des
Films in den englischsprachigen Medien der indischen Mittelschicht wegen des
Oscar-Segens (unter anderem fiir den Bollywood-Komponisten A.R. Rahman) zu-
erst eine nationale Euphorie ausloste, wurden mit der Zeit auch kritische Stimmen
laut. Erstens wurde debattiert, ob der Film eine indische oder eine britische Pro-
duktion darstelle, da er zwar in Indien spiele, aber von einem britischen Regisseur
stamme. Nicht zu Unrecht wurde beméngelt, dass Filme von indischen Regisseu-
ren, wie etwa ,,Lagaan“ im Oscar-Wettbewerb in der Kategorie ,,fremdsprachiger
Film® beurteilt wiirden. Zweitens wurde mit grosser Unterstiitzung aus der Di-
aspora aus Europa und Nordamerika kritisiert, dass der Slum-Topos im Film ein
ethnozentrisches Bild von Indien als armem Land verbreite und den Wandel des
»heuen Indiens ausblende. Diese transnationale Debatte wurde wiederum da-
durch kompliziert, dass Bewohner_innen des Slums Dharavi gegen den Film mit
dem Slogan ,,We are no dogs“ protestierten und dadurch offentliche Sichtbarkeit
erlangen konnten. Damit machten sie deutlich, dass sowohl die westliche Astheti-
sierung des Slum-Topos als auch die Fragen postkolonialer Reprasentationspolitik
eigentlich realitdtsferne Debatten einer globalen Mittelschicht darstellten, deren
Distinktion und Wohlstand sich durch Ausbeutung und Ausschluss der Menschen
in Slums konstituieren. Die Konsequenz in der Schweiz war wiederum, dass das
Schweizer Fernsehen - aufgrund einer Kombination aus Bollywood-Hype und
Humanitarismus - eine sozialromantische Sommerserie sendete, in der die belieb-
te Nachrichtensprecherin Susanne Wille direkt aus dem Mega-Slum Dharavi in
Mumbai berichtete, wo der Film ,,Slumdog Millionnaire® unter anderem gedreht
wurde.

Die Widerspriiche, die im Film ,,Slumdog Millionnaire“ und in dessen Rezep-
tion zum Vorschein kamen - und die ich hier nicht einmal ansatzweise durch-
dringen konnte (Gehlawat 2013) -, verweisen auf die moralischen und politischen
Verwerfungen in den postkolonialen Machtverhiltnissen: Der Film nutzt die Wi-
derspriiche des ,,neuen Indiens® als spannende Kulisse fiir einen unkonventionel-
len, dsthetisch hybriden Film, der sowohl die kosmopolitischen Bediirfnisse der
Mittelschichten im Westen wie in der globalen indischen Moderne anspricht. Seg-
mente indischer Mittelschichten begehrten gegen den Westen auf und genossen
trotzdem dessen Aufmerksamkeit. Angehorige der Slums gewannen Sichtbarkeit
mit ihrer Kritik, worauf sie die Solidaritét sozialkritischer, mittelstdndischer Seg-
mente in Indien und der sozialromantischen Schweizer Offentlichkeit erfuhren.
Wer hat in dieser postkolonialen Reprasentationspolitik die Definitionsmacht
tiber das Bild ,Indiens® respektive des ,,Slums“? Wie hidngen eine postkoloniale

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Schlusswort

Reprisentationspolitik und die Frage globaler Ungleichheit zusammen? Und, wie
sind Kritik und Solidaritét iiber globale Klassengrenzen und postkoloniale Ver-
werfungen hinweg moglich? Angesichts der Komplexitit dieser globalen, multi-
perspektivischen Offentlichkeit, aber auch weil fiir diese Fragen die Ressourcen
und Raume einer globalen Ethik und Reprisentationspolitik sich erst entwickeln,
sind eindeutige Positionen in der Debatte, die der Film eréffnete, kaum moglich.

«THE FEEL GOOD FILM
OF THE DECADE»
NEWS OF THE WORLD

BEST DIRECTOR

wwwindlonch € IM KINO

Abbildung 27: Testfeld fiir eine kommende postkoloniale Reprd-
sentationspolitik, Postkarte ,Slumdog Millionaire” (Quelle: Autor)

Transnationale Subjektivierungsprozesse von ,,Inder_innen der zweiten Generati-
on“ sind auf eine spezifische Weise mitten in diese postkolonialen Verwerfungen
einer schweizerisch-indischen Verflechtungsgeschichte eingebettet. In ihren kos-
mopolitischen Ethiken und Aspirationen sind ,,Inder_innen der zweiten Genera-
tion® bestrebt, die eigenen Erfahrungen des Andersseins legitim zu représentieren
und sich eine passende Nische in einer globalen Mittelschicht zu erarbeiten. In
diesen transnationalen Prozessen sind sie mit Widerspriichen zwischen Aner-
kennung und Exotisierung (in der Schweiz) oder mit Privilegien und Armut (in
Indien) konfrontiert. Sie miissen sich ethische und politische Positionen erarbei-
ten, um der globalen, sozialen Ungleichheit in ihren Lebenswelten begegnen zu
konnen, und artikulieren dafiir neue Argumente, Narrative und Praktiken. An-
dererseits miissen sie eine Représentationspolitik entwickeln, wie sie selbst iiber
sich als postkoloniale Subjekte, aber auch {iber Indien oder den Westen sprechen

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -

293


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

294

Kosmopolitische Pioniere

wollen. Wie durch ein Prisma fachern daher die transnationalen Subjektivierungs-
prozesse von ,,Inder_innen der zweiten Generation die gegenwértigen ethischen
und politischen Widerspriiche und Fragen in einem dezentralen Kapitalismus auf.
Im Geiste dieser Ethnografie ist anzunehmen, dafi sich in den lebensweltlichen
»Archiven® dieser ,kosmopolitischen Pioniere” schon die Fragen der Zukunft ab-
zeichnen.

14.02.2026, 19:09:50., https://wwwiinllbra.com/ds/agb - Open Access -


https://doi.org/10.14361/9783839441336-009
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

