
VI. Neuere Grundlagendiskussionen 
(Schaber)

Die metaethische Diskussion wurde seit den 30er Jahren durch 
das, was man Nonkognitivismus nennt, dominiert. Bei allen Dif­
ferenzen waren sich die Nonkognitivisten Ayer, Stevenson, Hare, 
Gibbard und Blackburn darin einig, daß moralische Aussagen 
nicht wahrheitsfähig sind. Diese zentrale nonkognitivistische 
These wurde in den 70er und 80er Jahren in zunehmender Weise 
der Kritik unterworfen. Positionen wurden entwickelt, denen zu­
folge moralische Aussagen genauso wie nicht-moralische Aussa­
gen wahr oder falsch sein können. Das ist die These des sog. mo­
ralischen Realismus,, der Gegenposition zum Nonkognitivismus. 
Moralische Realisten berufen sich unter anderem auf eine Phäno­
menologie des Moralischen. Wir erfahren moralische Werte nicht 
als etwas, das wir konstruieren, sondern als etwas, das wir entdek- 
ken. (Vgl. dazu Kutschera 1982, 229: „Werturteile beruhen auf 
Werterfahrungen. Daß es Werterfahrungen gibt, ist ebenso unbe­
streitbar wie die Tatsache, daß es überhaupt Erfahrungen gibt.“) 
In einer alltäglichen Perspektive meinen wir, daß moralische Aus­
sagen wie ,Rassismus ist moralisch verwerflich* etwas zum Aus­
druck bringen, was der Fall ist (vgl. Murdoch 1970, 97; 
McNaughton 1988, 40). Überdies lassen sich - wie einige Reali­
sten im Rekurs auf sprachphilosophische Überlegungen Witt­
gensteins meinen - die beschreibende und evaluative Bedeutung 
bestimmter Begriffe wie ,mutig* oder ,grausam* nicht klar unter­
scheiden; dementsprechend lasse sich auch die Differenz von Fak­
ten und Werten nicht aufrechterhalten (vgl. McDowell 1981, 
144ff.; Lovibond 1983, 14 ff.). Andere Realisten sind der Ansicht, 
daß sich moralische Aussagen auf einen Gegenstandsbereich be­
ziehen, der durch bestimmte natürliche Tatsachen oder Eigen­
schaften konstituiert wird. Damit sind die Themen benannt, wel­
che die neuere Debatte zwischen Realisten und Nonkognitivisten 
bestimmen. Diese Debatte ist der Gegenstand der nachfolgenden 
Ausführungen. Im ersten Teil (VI, 1) werden nonkognitivistische 
und im zweiten Teil (VI, 2) verschiedene realistische Positionen 

130

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


vorgestellt. Der dritte Teil (VI, 3) behandelt die Frage, ob und in 
welcher Weise der Realist dem praktischen Charakter moralischer 
Aussagen Rechnung tragen kann; eine Frage, die im Kontext der 
neueren Realismusdebatte von zentraler Bedeutung ist.

1. Nonkognitivismus

Für Nonkognitivisten haben moralische Aussagen eine expressive 
Bedeutung. Mit ihnen werden Gefühle oder Einstellungen oder, 
wie Hare meint, universale Präferenzen ausgedrückt (vgl. V). Da 
Gefühle, Einstellungen und Präferenzen nicht wahr oder falsch 
sind, haben moralische Aussagen keinen Wahrheitswert. Dem­
entsprechend sind moralische Überzeugungen keine wirklichen 
Überzeugungen: Sie sind nicht nach Maßgabe dessen, was der Fall 
ist, richtig oder falsch. Dies könnten sie nur dann sein, wenn es - 
so argumentieren Nonkognitivisten - moralische Tatsachen gäbe 
(vgl. Mackie 1977y 40). Doch was sollen moralische Tatsachen 
sein? Mackie glaubt, daß es sich um sehr seltsame Tatsachen han­
deln würde. Sie müßten denjenigen, der sie erkennt, zum Handeln 
anleiten und entsprechend eine präskriptive Kraft besitzen (vgl. 
a.a. O., 40). Doch Tatsachen gegenüber können wir indifferent 
sein. Wir können sie zur Kenntnis nehmen, ohne unsere Hand­
lungsweisen zu verändern. Moralische Tatsachen wären deshalb 
Tatsachen ganz eigener Art; wie Mackie meint, völlig verschieden 
von dem, was wir sonst kennen (a. a. O., 38).

Gegen moralische Tatsachen und damit verbunden gegen die 
Idee einer moralischen Realität spricht - wie Mackie weiter argu­
mentiert - auch das Faktum der Verschiedenheit von moralischen 
Normensystemen. Der moralische Realist müßte diese Verschie­
denheit auf die mangelnde Einsicht in das, was objektiv gut ist, 
zurückführen. Nach Mackie lassen sich normative Differenzen 
jedoch besser durch unterschiedliche gesellschaftliche Lebensfor­
men erklären (vgl. a. a. O., 36 ff.). Unterschiedliche Dinge werden 
als moralisch gefordert oder verboten angesehen, weil die gesell­
schaftlichen Gepflogenheiten und Traditionen verschieden sind, 
welche unsere moralischen Überzeugungen bestimmen.

Das sind Gründe, moralische Aussagen für nicht wahrheitsfä­
hig zu halten. Allerdings verträgt sich dieser nonkognitivistische 
Schluß schlecht mit der Oberflächengrammatik moralischer Ur­

131

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


teile wie ,Das Foltern von Menschen ist moralisch verwerflich4. 
Mit solchen Aussagen scheint etwas festgehalten zu werden, das 
der Fall oder nicht der Fall ist. Wir verstehen solche Aussagen 
auch nicht einfach als Ausdruck von Gefühlen, Einstellungen 
oder universalen Präferenzen. Das Foltern von Menschen ist ver­
werflich, auch wenn wir keine ablehnende Einstellung dazu hät­
ten. Verschiedene Nonkognitivisten geben zu, daß wir in einer 
alltäglichen Perspektive dazu neigen, moralische Realisten zu 
sein. Doch davon lassen sie sich nicht weiter beeindrucken. Mak- 
kie vertritt in diesem Zusammenhang eine Irrtumstheorie, die be­
sagt: Obwohl wir moralische Urteile in einem objektiven Sinn 
begreifen, drücken moralische Urteile nichts Objektives aus (vgl. 
a. a. O., 35). Der alltägliche Objektivitätsanspruch läßt sich - so 
Mackie - gut funktional erklären: „We ... want our moral judge- 
ments to be authoritative for other agents as well as for ourselves: 
objective validity would give them the authority required“ 
(a.a.O., 43).

Auch Simone Blackburn sieht im alltäglichen Objektivitäts­
anspruch keinen Grund, Realist zu werden. Die Objektivität ist 
seiner Auffassung nach das Resultat einer Projektion eigener Ein­
stellungen auf die Welt. Eigenschaften von Handlungen oder Per­
sonen rufen in uns positive oder negative Einstellungen hervor, die 
wir auf diese zurückprojizieren: Wir reden über sie so, als hätten 
sie evaluative Eigenschaften (Blackburn 1984, 170f.). Für diese 
Projektion gibt es, wie Blackburn meint, einen einfachen Grund: 
Wir wollen auf moralische Fragen nicht eine beliebige, sondern die 
richtige Antwort (vgl. Blackburn 1981, 177). Doch für die Suche 
nach der richtigen moralischen Antwort sind wir - so Blackburn - 
nicht auf die Entdeckung moralischer Tatsachen oder Eigenschaf­
ten angewiesen. Um die moralischen Einstellungen einer Person 
zu beurteilen, genügt es, diese auf ihre Kohärenz hin zu prüfen 
(vgl. 1984, 195). Dabei können die moralischen Einstellungs­
systeme verschiedener Personen differieren. Nach Blackburn zei­
gen solche Differenzen, daß eines der beiden Systeme defizient 
oder beide defizient und ein drittes Einstellungssystem richtig ist. 
Vielleicht gibt es kein umfassendes, kohärentes System morali­
scher Einstellungen. Blackburn ist aber optimistisch, daß es Ein­
stellungen gibt, die von allen geteilt werden, und die man entspre­
chend auch als richtige moralische Einstellungen bezeichnen kann 
(vgl. a.a.O., 199).

132

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Blackburn versucht zu zeigen, wie der Nonkognitivist der Idee 
einer richtigen moralischen Antwort Rechnung tragen kann. Die 
Kohärenz der Einstellungen reicht aber - so läßt sich argumentie­
ren - als Richtigkeitskriterium nicht aus. Die Frage ,Ist eine posi­
tive Einstellung x gegenüber richtig?4 ist nicht die Frage ,Ist eine 
positive Einstellung x gegenüber mit anderen Einstellungen ver­
träglich?4, sondern die Frage: ,Wäre eine positive Einstellung x 
gegenüber, x angemessen?4 Und eine positive Einstellung gegen­
über x scheint genau dann angemessen zu sein, wenn x moralisch 
gut ist.

Alan Gibbard lehnt die emotivistische Analyse moralischer Ur­
teile ab: Mit moralischen Aussagen werden seiner Ansicht nach 
keine Gefühle oder Einstellungen zum Ausdruck gebracht. Wer 
etwas moralisch gut nennt, anerkennt vielmehr die Norm, die po­
sitive Gefühle dem in Frage stehenden Gegenstand gegenüber zu­
läßt oder rechtfertigt (vgl. Gibbard 1990, 45 ff.). Dementspre­
chend ist die Frage nach dem, was moralisch richtig ist, nicht die 
Frage nach der richtigen Einstellung, sondern vielmehr die Frage 
nach den Normen, die unser Verhalten, unsere Gefühle und Ein­
stellungen leiten sollten (eine Einstellung ist richtig, sofern sie 
einer richtigen Norm entspricht).

Die Frage stellt sich, was es heißt, eine Norm zu akzeptieren. 
Nach Gibbard bedeutet es im Kern, bestimmte Gefühle als be­
rechtigt oder gefordert anzusehen (vgl. a. a. O., 47). Wenn ich die 
Handlung x als moralisch verwerflich bezeichne, sage ich damit, 
daß jemand, der x tut, Schuldgefühle haben sollte. Wann aber - so 
läßt sich fragen - sind Schuldgefühle gefordert? Die Antwort, die 
naheliegt, lautet: Sie sind genau dann gefordert, wenn etwas getan 
wurde, das moralisch verwerflich ist. Um Gefühle für berechtigt 
oder gefordert zu halten, muß man zuvor über einen Begriff des­
sen verfügen, was moralisch verwerflich und moralisch gut ist: Ich 
halte Schuldgefühle für gefordert, weil oder sofern ich überzeugt 
bin, daß etwas getan wurde, das moralisch verwerflich ist. Das 
aber ist nicht kompatibel mit Gibbards Analyse: Eine Norm zu 
akzeptieren heißt nicht, Gefühle für gefordert, sondern vielmehr 
Handlungsweisen für moralisch gut oder falsch zu halten. Das ist 
nicht nur für Gibbard ein Problem. Ganz generell ist unklar, wie 
sich ein solcher Befund in ein nonkognitivistisches Konzept mo­
ralischer Aussagen integrieren läßt.

Doch bei allen Schwierigkeiten mit denen sich nonkognitivi- 

133

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


stische Konzepte konfrontiert sehen, scheint folgendes für den 
Nonkognitivismus zu sprechen: Moralische Aussagen haben im 
Unterschied zu nicht-moralischen Aussagen eine handlungsanlei­
tende Bedeutung. Könnten sie eine solche Bedeutung auch haben, 
wenn sie sich bloß auf etwas beziehen würden, das der Fall ist? 
Die Antwort, die sich aufdrängt, lautet: Nein, denn Tatsachen 
können wir zur Kenntnis nehmen, ohne unsere Handlungsweisen 
zu verändern ( vgl. VI,3).

2. Moralischer Realismus

Die moralischen Realisten sind der Ansicht, daß es moralische 
Tatsachen gibt. Moralische Urteile sind nach Maßgabe dieser Tat­
sachen wahr oder falsch. Doch was sind moralische Tatsachen? 
Im Lager der Realisten stehen sich bei der Beantwortung dieser 
Frage zwei Strömungen gegenüber: Die einen favorisieren 
1) nicht-naturalistische, die anderen 2) naturalistische Konzeptio­
nen ,moralischer Tatsachen*. Nicht-naturalistische Konzeptionen 
stimmen darin überein, daß moralische Tatsachen sich nicht auf 
nicht-moralische Tatsachen reduzieren lassen. Naturalistischen 
Konzeptionen zufolge ist eine solche Reduktion sinnvoll und 
auch angezeigt. Betrachten wir zuerst einige nicht-naturalistische 
Konzeptionen.

A. Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus
Thomas Nagel vertritt einen Realismus, der sich auf Handlungs­
gründe bezieht: Aussagen über Handlungsgründe können unab­
hängig von unseren Überzeugungen und auch unabhängig von 
unseren Handlungsmotiven richtig oder falsch sein (vgl. Nagel 
1986,144). Moralische Fakten sind - so Nagel - objektive Gründe 
zum Handeln. Solche Gründe lassen sich erkennen, wenn ich die 
anderen Personen wie auch mich selbst von einem unpersönlichen 
Standpunkt aus betrachte. Von diesem Standpunkt aus sehe ich 
mich als eine Person neben anderen Personen. Ich sehe auch, daß 
die Person, mit der ich identisch bin, Grund hat, das zu tun, was 
gut für sie, und zu verhindern, was schlecht für sie ist. Das gilt 
nicht nur für diese Person, sondern für alle Personen. Zudem wird 
nach Nagel auch deutlich, daß jede Person Grund hat, Dinge zu 

134

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


verhindern, die schlecht sind, für welche Person auch immer sie 
schlecht sind. Nagel versucht dies am Beispiel der Schmerzen zu 
verdeutlichen: Er geht davon aus, daß Schmerzen für alle schlecht 
sind. Die unpersönliche Perspektive zeigt mir nach Nagel, daß 
Schmerzen an sich schlecht sind; unabhängig also davon, wer die 
Schmerzen hat (vgl. a.a.O., 160 f.). Dementsprechend habe ich 
einen Grund, gegen Schmerzen etwas zu tun, wessen Schmerzen 
es auch immer sind. Da dieser Grund nicht auf meinen Wünschen 
und Interessen, aber auch nicht auf meinen Überzeugungen be­
ruht, handelt es sich um einen objektiven Handlungsgrund. Die 
Aussage ,Es gibt einen Grund für A, gegen die Schmerzen von B 
etwas zu tun* ist konsequenterweise auch dann richtig, wenn A 
nicht motiviert ist, so zu handeln, oder überzeugt ist, keinen 
Grund zu haben, gegen die Schmerzen B’s etwas zu tun.

Ich kann mich ohne Zweifel als eine Person neben unzähligen 
anderen Personen sehen. Doch sehe ich von einem unpersönli­
chen Standpunkt aus auch - was für Nagels Argumentation ent­
scheidend ist -, daß bestimmte Dinge an sich schlecht oder gut 
sind? Gegen Nagel kann man sagen: Ich sehe, daß Schmerzen für 
alle anderen Personen auch schlecht sind. Ich sehe aber nicht, daß 
sie personenunabhängig schlecht, sondern schlecht einzig für die 
einzelnen Personen sind. Daraus folgt aber bloß, daß jeder einen 
Grund hat, gegen seine Schmerzen, nicht aber notwendigerweise 
auch gegen die Schmerzen der anderen etwas zu unternehmen. 
Was der unpersönliche Standpunkt also offenbart, sind allein sub­
jektive und keine objektiven Handlungsgründe.

Sabina Lovibond vertritt die Auffassung, daß moralische Tatsa­
chen und Eigenschaften Aspekte der natürlichen Welt sind, ohne 
auf natürliche Tatsachen und Eigenschaften reduzierbar zu sein 
(vgl. Lovibond 1983, 50). Es handelt sich um Tatsachen eigener 
Art, die uns ihrer Ansicht nach durch eine moralische Wahrneh­
mung der Welt zugänglich werden. Damit ist kein besonderes 
Wahrnehmungsvermögen gemeint, sondern - in Anlehnung an 
Überlegungen von Wittgenstein - eine sprachliche Kompetenz, 
die wir durch die Teilnahme am moralischen Sprachspiel erlernen 
(vgl. a.a.O., 49/50). Es ist dieses Sprachspiel, das es uns ermög­
licht, die moralischen Aspekte von Dingen wahrzunehmen.

Lovibond hält den ontologischen Status dieser Aspekte nicht 
für weiter aufklärungsbedürftig. Das ist insofern problematisch, 
als ein Nonkognitivist sagen könnte, daß es sich bei diesen Aspek­

135

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ten um nichts anderes als objektivierte Einstellungen oder Gefüh­
le handelt. Deshalb stellt sich die Frage, ob die moralischen 
Aspekte, die wir nach Lovibond wahrnehmen können, reale Qua­
litäten sind. Lovibond glaubt, daß dies der Fall ist, da sie in der 
Realitätsfrage intersubjektive Übereinstimmung für maßgebend 
hält (vgl. a. a. O., 42): Das, worin wir uns einig sind - sei dies nun 
moralischer oder nicht-moralischer Natur - kann ihrer Ansicht 
nach als etwas Objektives angesehen werden.

Lovibonds Konzept ,moralischer Realität4 beruht auf einem 
sehr weit gefaßten Realitätsbegriff. Es läßt sich bezweifeln, ob es 
sich dabei um einen angemessenen Begriff von Realität handelt. 
Doch das ist ein Problem, für das Moralphilosophen nicht zustän­
dig sind. Die Schwierigkeit, mit der sich Lovibonds Vorschlag im 
Kontext der hier interessierenden metaethischen Fragestellung 
konfrontiert sieht, liegt an einem anderen Ort: Es ist für einen 
moralischen Antirealisten unproblematisch, Lovibonds erweiter­
ten Begriff ,moralischer Realität4 zu akzeptieren. Er bezweifelt ja 
nicht, daß wir uns in bestimmten moralischen Fragen einig sind. 
Ordnet man solchen Einigkeiten einen Begriff »moralischer Tat­
sachen4 zu, erweist sich - so läßt sich argumentieren - die Debatte 
zwischen Realisten und Antirealisten als ein reiner Streit um 
Worte (vgl. dazu auch Hare 1985}.

John McDowell hat sich intensiver mit dem ontologischen Sta­
tus moralischer Werte beschäf»’gt. Seiner Meinung nach lassen 
sich moralische Werte mit sekundären Qualitäten vergleichen. 
So, wie wir etwas als grün wahrnehmen, können wir etwas als 
moralisch gut oder verwerflich wahrnehmen. Dabei werden se­
kundäre Qualitäten als Dispositionen verstanden: Grün zu sein, 
heißt, Beobachtern unter bestimmten Umständen als grün zu er­
scheinen (vgl. McDowell 1985, 111/112). Allgemein formuliert: 
Eine sekundäre Qualität ist die Disposition eines Gegenstandes, 
in einem Beobachter gewisse Sinneseindrücke zu erzeugen. In 
ähnlicher Weise lassen sich nach McDowell auch moralische 
Eigenschaften begreifen. Diese unterscheiden sich in einem we­
sentlichen Punkt von sekundären Qualitäten. Bei moralischen 
Eigenschaften handelt es sich - so McDowell - nicht um Dispo­
sitionen, die Sinneseindrücke erzeugen, sondern vielmehr um Ei­
genschaften, die bestimmte Einstellungen verdienen (vgl. a.a. O., 
118). Was damit gemeint ist, versucht McDowell am Phänomen 
der Furcht zu verdeutlichen: Bestimmten Situationen und Hand­

136

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


lungen ist die Reaktion der Furcht angemessen. Diese Reaktion 
wird - wenn sie angemessen ist - nicht durch die objektive 
,Furchtbarkeit* der Situation oder der Handlung verursacht. Eine 
solche Eigenschaft müßten wir nur dann annehmen, wenn wir 
nach einer kausalen Erklärung von Furcht suchten. McDowell 
hält eine solche aber nicht für gefordert (vgl. a.a. O., 119). Für 
eine Erklärung des Phänomens der Furcht reicht es aus, die Ei­
genschaften zu bestimmen, auf die Furcht die angemessene Reak­
tion darstellt. Formal bestimmt sind das die Eigenschaften, die 
eine Situation oder eine Handlung furchterregend erscheinen las­
sen. Übertragen auf den moralischen Bereich bedeutet das: So, 
wie Furcht die angemessene Reaktion auf furchterregende Dinge 
ist, ist moralische Billigung die angemessene Reaktion auf das, 
was moralisch gut ist.

McDowells Konzept,moralischer Eigenschaften* sieht sich mit 
folgender Schwierigkeit konfrontiert: Wenn moralische Eigen­
schaften eine Art sekundärer Qualitäten wären, könnten wir uns 
in bezug auf moralische Fragen nicht irren (vgl. McGinn 1983, 
150). Die Zuschreibung einer sekundären Qualität bestimmt sich 
nach dem phänomenalen Gehalt der Erfahrung. Die Begriffe für 
sekundäre Qualitäten beziehen sich auf die Weise, wie wir etwas 
wahrnehmen. Sind sich zwei Beobachter über eine sekundäre 
Qualität nicht einig, dann muß sich keiner der beiden irren. Ein 
Farbenblinder z.B. irrt sich nicht; er sieht verschiedene Dinge 
einfach anders als ein ,normaler* Beobachter. Ohne Zweifel kann 
man sich in Hinsicht auf sekundäre Qualitäten täuschen. Ich 
könnte der Auffassung sein, einen blauen Gegenstand vor mir zu 
haben und dann nach einem nochmaligen Hinsehen feststellen, 
daß es sich dabei um einen schwarzen Gegenstand handelt. In 
einem solchen Fall hätte ich mich zuerst getäuscht. Es ist sinnvoll, 
von Täuschung zu reden, weil wir annehmen, daß ein bestimmter 
Gegenstand einem normalen Beobachter unter normalen Um­
ständen in einer ganz bestimmten Weise erscheint. Würde jemand 
aber nach mehrmaligem Hinsehen den Gegenstand - anders als 
normale Beobachter - immer noch als blau wahrnehmen, würde 
er sich nicht täuschen, sondern - wie der Farbenblinde - einfach 
anders sehen. Übertragen auf den moralischen Bereich bedeutet 
dies: Eine Handlung kann von einem Beobachter als moralisch 
gut, von einem anderen Beobachter als moralisch verwerflich 
wahrgenommen werden, ohne daß sich einer der beiden im Irr­

137

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tum befände. Daraus läßt sich der Schluß ziehen, daß der Ver­
gleich von sekundären Qualitäten und moralischen Werten die 
Idee moralischen Irrtums untergräbt; eine Idee, die für den mora­
lischen Realismus von zentraler Bedeutung ist (vgl. Sturgeon 
1986). Denn wenn es eine moralische Wahrheit gibt, muß es auch 
einen moralischen Irrtum geben. So betrachtet scheint der mora­
lische Realist wenig Grund zu haben, an diesem Vergleich fest­
zuhalten.

Moralische Eigenschaften lassen sich auch als superveniente Ei­
genschaften von Handlungen oder Situationen verstehen. Als su­
perveniente Eigenschaften sind sie von nicht-moralischen Eigen­
schaften abhängig, ohne auf sie reduzierbar zu sein. Die 
Supervenienz moralischer Eigenschaften bedeutet - genauer be­
trachtet - zweierlei (vgl. Blackburn 1984, 184):

1) Wenn etwas die nicht-moralischen Eigenschaften Bl, B2 und 
die moralische Eigenschaft A (,moralisch gut sein4) besitzt, dann 
kann es nicht aufhören, moralisch gut zu sein, ohne daß sich zu­
mindest eine der relevanten B-Eigenschaften verändert. 2) Wenn 
etwas die nicht-moralischen Eigenschaften Bl, B2 und zugleich 
die moralische Eigenschaft A hat, dann hat alles, was dieselben 
B-Eigenschaften hat, auch die moralische Eigenschaft A. Dabei 
läßt sich aus dem Faktum, daß etwas die Eigenschaften Bl, B2 
hat, nicht der Schluß ziehen, es besitze auch die moralische Eigen­
schaft A. Vielmehr gilt: Wenn wir feststellen, daß etwas, das mo­
ralisch gut ist, die nicht-moralischen Eigenschaften Bl, B2 hat, 
dann können wir sicher sein, daß jedes Ding, das die Eigenschaf­
ten Bl, B2 hat, auch die moralische Eigenschaft A besitzt (vgl. 
dazu a.a. O., 183/184). Zwischen diesen beiden Eigenschaftsarten 
besteht also kein notwendiges Verhältnis. Es lassen sich andere 
Welten denken, in denen Dinge mit den Eigenschaften Bl, B2 
nicht die moralische Eigenschaft A haben.

Die Frage stellt sich, ob es sich beim beschriebenen Superve- 
nienzverhältnis um ein Verhältnis realer Eigenschaften handelt. 
So ist Hare der Ansicht, daß mit Supervenienz ein Moment der 
Universalisierbarkeit moralischer Urteile gemeint ist (vgl. Hare 
1989, 68). Danach gilt: Wenn ich x moralisch gut nenne, dann 
muß ich jedes Ding, das in den relevanten Hinsichten x ähnlich 
ist, auch gut nennen. Supervenienz ist so kein Verhältnis realer 
Eigenschaften, sondern ein Prinzip der Zuordnung von morali­
schen Bewertungen zu bestimmten natürlichen Eigenschaften.

138

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mit diesem Begriff der Supervenienz ist den Bedürfnissen des mo­
ralischen Realisten nicht gedient.

B. Naturalismus

Nach Ansicht eines ethischen Naturalisten ist das, was moralisch 
gut ist, mit bestimmten natürlichen Tatsachen oder Eigenschaften 
identisch (vgl. Railton 1989, 154; Brink 1989, 156 ff.). Dement­
sprechend bezeichnen die zentralen moralischen Begriffe ,mora­
lisch gut‘ und ,moralisch verwerflich* dasselbe wie gewisse nicht­
moralische Ausdrücke. Und moralische Aussagen wie ,x ist mo­
ralisch gut* lassen sich dann konsequenterweise in Aussagen der 
Art ,x hat die natürlichen Eigenschaften Bl, B2* übersetzen; dabei 
kann der Ausdruck ,natürlich* jeweils durch den Ausdruck 
,nicht-moralisch* ersetzt werden. Der naturalistische Realist geht 
keine dubiosen ontologischen Verpflichtungen ein. Er muß keine 
Tatsachen oder Eigenschaften eigener Art annehmen. Moralische 
Tatsachen und Eigenschaften sind vielmehr seiner Konzeption 
nach einfach Teil dessen, was der Fall ist. Das spricht für diese 
Version des moralischen Realismus.

Der ethische Naturalismus scheint aber durch Moores Argu­
ment der offenen Frage widerlegt (vgl. Moore 1903, 10 ff.). Die­
sem Argument zufolge kann der Ausdruck ,moralisch gut* nicht 
durch einen deskriptiven Ausdruck definiert werden und deshalb 
auch keine natürliche Eigenschaft bezeichnen (vgl. dazu Kap. IV). 
Man kann z.B. ,moralisch gut* nicht als ,das, was Menschen 
glücklich macht* definieren, da es sinnvoll ist zu sagen: ,Ist die 
Handlung x, die Menschen glücklich macht, auch wirklich gut?* 
Wären die Ausdrücke ,Menschen glücklich machend* und ,mora­
lisch gut* bedeutungsgleich, hätte die Frage keinen Sinn.

Dieser Einwand setzt voraus - so kann der Realist argumentie­
ren -, daß es sich bei einer Definition von ,moralisch gut* um 
einen analytischen Satz handelt, der wahr ist aufgrund der Bedeu­
tung der in ihm enthaltenen Begriffe. Man kann eine solche Defi­
nition aber als eine synthetische Aussage verstehen, die notwendi­
gerweise wahr und gleichzeitig das Resultat empirischer 
Untersuchungen ist (vgl. Railton 1989, 157; Railton spricht in die­
sem Zusammenhang von „reforming definitions**; dazu auch 
Wolf 1983, 21 f.; Putnam 1981, 207; Kripke 1980', Brink 1989, 
157). ,Wasser ist H2O* ist dafür ein gutes Beispiel. Offene Fragen 

139

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


(,Ist Wasser wirklich H2O?‘) sind in bezug auf solche Definitio­
nen sinnvoll, da die behauptete Identität nicht a priori feststeht. 
Der Umstand, daß offene Fragen möglich sind, sagt also nichts 
gegen die Definition ,Wasser ist H2O‘. In genau diesem Sinne 
können offene Fragen sinnvoll sein, wenn es um die Definition 
von ,moralisch gut‘ geht. £s folgt daraus nicht, daß ,moralisch 
gut‘ undefinierbar ist.

Nach Hare kann der Ausdruck ,moralisch gut‘ - anders als der 
Naturalist glaubt - nicht in einem rein deskriptiven Sinn verstan­
den werden, da er neben einer deskriptiven wesentlich eine prä­
skriptive Bedeutung hat (vgl. Hare 1961y 91 ff.). Wir verwenden 
,moralisch gut‘, um etwas zu empfehlen, und nicht bloß, um et­
was zu beschreiben.

Darauf kann der Realist folgendes erwidern: Moralische Aus­
drücke haben nicht notwendigerweise eine präskriptive Bedeu­
tung. Einen präskriptiven Charakter hat eine Aussage wie ,x zu 
tun, ist moralisch gut‘ (1) - so argumentiert Railton (vgl. Railton 
1989, 151) - für diejenigen, welche die entsprechenden Interessen 
oder Motivationen besitzen, x zu tun. So kann man sagen: Wer 
moralische Motivationen besitzt, wird - gesetzt er hält (1) für 
richtig - x tun wollen; für ihn hat (1) eine - wie Railton sagt - 
handlungsanleitende Kraft („action-guiding force“; a. a. O., 151; 
vgl. VI, 3).

Doch welche natürlichen Tatsachen und Eigenschaften sind mit 
moralischen Tatsachen und Eigenschaften identisch? Und wie 
läßt sich das bestimmen? Railton geht von einer Analyse dessen 
aus, was in einem nicht-moralischen Sinn gut für Personen ist. 
Gut für eine Person - so Railton - ist das, was ihre objektiven 
Interessen fördert. Unterstellt man nun, daß Moral nicht mit in­
dividueller, sondern mit sozialer Rationalität zu tun hat, so kann 
man moralische Fakten über die objektiven Interessen einer Ge­
meinschaft bestimmen (vgl. Railton 1986, 190). Dement­
sprechend könnte man ,moralisch gut‘ als ,das, was den objekti­
ven Interessen einer Gemeinschaft förderlich ist‘, bestimmen 
(vgl. Schaber 1995, 325 ff.). Wäre dies eine angemessene Defini­
tion von ,moralisch gut‘? Ließe sich ,moralisch gut‘ nicht auch 
anders fassen? Könnte man diesen Ausdruck unterschiedlich de­
finieren, würde aus dem ethischen Naturalismus ein ethischer 
Relativismus folgen (vgl. dazu Hare 1989). Das ist ein zentrales 
Problem für den moralischen Realisten. Nicht jede Definition 

140

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


von ,moralisch gut‘ wird Plausibilität besitzen. Trotzdem könn­
ten unterschiedliche Definitionen plausibel sein. Es ist aber auch 
möglich, daß sich eine Kernbedeutung von »moralisch gut‘ be­
stimmen ließe, der alle zustimmen könnten (vgl. dazu auch Smith 
1994, 201). Und über diesen Kerngehalt - so kann der moralische 
Realist argumentieren - wären wir in der Lage, die natürlichen 
Tatsachen und Eigenschaften zu erkennen, die mit moralischen 
Tatsachen und Eigenschaften identisch sind.

3. Internalismus und Externalismus

Moralische Urteile beziehen sich auf Handlungen und haben in­
sofern eine praktische Bedeutung. Moralische Überzeugungen 
sind konsequenterweise mit den ihnen entsprechenden Hand­
lungsmotivationen verbunden. Ist der moralische Realist in der 
Lage, diesem Faktum Rechnung zu tragen? Oder ist der morali­
sche Realismus mit der praktischen Bedeutung moralischer Ur­
teile unverträglich? Im Lager der Realisten werden in diesem Zu­
sammenhang zwei unterschiedliche Positionen vertreten: a) Die 
einen sind der Ansicht, daß moralische Überzeugungen allein 
jemanden zum Handeln bewegen können; b) für die anderen be­
steht zwischen moralischen Überzeugungen und den entspre­
chenden Handlungsmotivationen ein kontingenter Zusammen­
hang: man kann gegenüber moralischen Urteilen, die man für 
richtig hält, indifferent bleiben. Die Realisten, die a) vertreten, 
kombinieren den Realismus mit einem sog. Internalismus; und 
diejenigen, welche b) für richtig ansehen, verknüpfen den Realis­
mus mit einem sog. Externalismus (zur Terminologie vgl. Brink 
1989, 37 ff. und McNaughton 1988, 46ff.). Betrachten wir im 
folgenden diese beiden Positionen.

A. Internalismus

Die zentrale These des Internalismus lautet: Wer das moralische 
Urteil ,Es ist gut, x zu tun‘ (1) als richtig anerkennt, ist notwendi­
gerweise motiviert, x zu tun. Jemand, der (1) zustimmt, ohne in 
entsprechender Weise motiviert zu sein, ist entweder unehrlich 
oder versteht das Urteil nicht, dem er zustimmt (vgl. Hare 1963, 
83). Doch wie kann das der Fall sein, gesetzt, moralische Urteile 

141

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


beziehen sich - wie moralische Realisten behaupten - auf Tat­
sachen? Können wir Tatsachenurteilen gegenüber nicht indiffe­
rent sein?

Nach Ansicht verschiedener Realisten besteht zwischen mora­
lischen Überzeugungen und Handlungsmotivationen in der Tat 
ein notwendiger Zusammenhang: Moralische Überzeugungen 
(die Überzeugung, daß x moralisch gut ist) motivieren eine Per­
son, in der entsprechenden Weise zu handeln (vgl. Nagel 1970, 
13 ff.; McDowell 1978, 14; McNaughton 1988, 106 ff.; Dancy 
1993, Kap. 1-3). Das setzt voraus, daß aus kognitiven Zuständen 
allein motivationale Zustände und damit verbunden Handlungen 
hervorgehen können. Doch dies widerspricht der von vielen ge­
teilten Humeschen Theorie der Motivation (vgl. Hume 1978, 415: 
„Reason is and ought only to be the slave of the passions, and can 
never pretend to any other office than to serve and obey them“; 
vgl. dazu auch Smith 1987). Danach sind kognitive Zustände 
allein unfähig, eine Person zum Handeln zu motivieren. Nur im 
Zusammenspiel mit Wünschen oder Interessen könnten Über­
zeugungen eine handlungsmotivierende Kraft haben. Und ent­
sprechend gilt: Für Handlungserklärungen sind Wünsche unent­
behrlich.

Genau dies wird von verschiedenen moralischen Realisten be­
stritten. Eine Handlungserklärung, die keine Wünsche erwähnt, 
kann - so z.B. McDowell - eine angemessene Erklärung sein 
(,Hans hat dem Fremden geholfen, weil er dies für moralisch rich­
tig hielt4). Die Zuschreibung eines entsprechenden Handlungs­
wunsches trägt nach Ansicht von McDowell in vielen Fällen 
nichts zur Erklärung einer Handlung bei (vgl. McDowell 1979, 
15; dazu auch McNaughton 1988,112). Handlungen können auch 
ohne Wünsche verständlich sein.

Die Humesche Position läßt sich mit folgendem Argument ver­
teidigen (vgl. Smith 1987)'. Eine Überzeugung ist etwas, das mit 
der Welt übereinstimmen sollte. Umgekehrt ist ein Wunsch etwas, 
mit dem die Welt übereinstimmen sollte. Im Unterschied zu 
Überzeugungen zielen Wünsche auf eine Veränderung der Welt 
(Smith spricht in diesem Zusammenhang von unterschiedlichen 
„directions of fit“; a. a. O., 51). Das zeigt sich auch daran, daß 
Überzeugungen - anders als Wünsche - nach Maßgabe dessen, 
was der Fall ist, revidiert werden sollten: Stimmen sie mit der 
Welt nicht überein, sollten sie aufgegeben oder verändert werden. 

142

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wünsche beziehen sich per se auf etwas, das nicht oder noch nicht 
der Fall ist. Daraus läßt sich der Schluß ziehen, daß für Handlun­
gen Wünsche, die auf die Veränderung der Welt zielen, unentbehr­
lich sind.

Das setzt voraus - so kann der moralische Realist erwidern -, 
daß sich Wünsche von Überzeugungen klar unterscheiden lassen. 
Nach Mark Platts ist dies aber nicht möglich, da Wünsche selbst 
kognitive Elemente enthalten (Platts 1988, 294). Wünsche zielen 
nicht bloß auf die Veränderung der Welt, sondern beziehen sich 
auch auf das, was der Fall ist. Insbesondere beruhen bestimmte 
Wünsche auf Überzeugungen der Art ,Ich halte x für wünschens­
wert4 (vgl. a. a. O., 293; dazu auch Platts 1991,28); ,Ich wünsche x, 
weil ich x als wünschenswert ansehe4. Ein solcher Wunsch hat 
genauso wie die ihm entsprechende Handlung ein kognitives 
Fundament. Daran wird nach Platts aber deutlich, daß sich das 
Humesche Handlungsmodell nicht aufrechterhalten läßt.

Nach Smith bringt die Aussage ,Ich halte x für wünschenswert4 
aber eine Überzeugung zum Ausdruck, die genau dann wahr ist, 
wenn die betroffene Person den entsprechenden Wunsch hat (vgl. 
Smith 1987, 57). Aussagen über Wünschenswertes setzen Wün­
sche voraus. Von einem kognitiven Fundament bestimmter Wün­
sche kann deshalb nach Ansicht von Smith nicht die Rede sein.

B. Externalismus

Der moralische Realist kann diese Schwierigkeiten umgehen, in­
dem er einen Externalismus vertritt. Die zentrale These des Exter­
nalismus besagt: Ich kann einem moralischen Urteil aufrichtig zu­
stimmen, ohne motiviert zu sein, in der entsprechenden Weise zu 
handeln. Zwischen moralischen Überzeugungen und moralischen 
Handlungsmotivationen besteht ein kontingenter Zusammen­
hang. Dies läßt sich nach Brink gut an dem, was er den Amorali- 
sten nennt, zeigen (vgl. Brink 1989, 46). Brinks Amoralist ist nicht 
eine Person, die moralischen Überlegungen gegenüber indifferent 
ist, sondern vielmehr eine Person, die moralische Überzeugungen 
hat, ohne moralische Motivationen zu haben. Für den Internali- 
sten ist es undenkbar, daß eine solche Person existiert. Brink aber 
macht die Möglichkeit des Amoralisten am Faktum fest, daß wir 
uns ihn vorstellen können (vgl. a. a. O., 48). Er läßt sich insbeson­
dere dann vorstellen, wenn wir von einer naturalistischen Defini­

143

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tion von ,moralisch gut* ausgehen. Wenn ,moralisch gut* so etwas 
bedeutet wie ,den Interessen von Personen förderlich*, dann gilt: 
Ich kann etwas als moralisch gut anerkennen und indifferent blei­
ben, da mir das Schicksal anderer Menschen gleichgültig sein 
kann.

Für den Realisten hat der Externalismus folgenden Vorteil: Der 
externalistische Realist unterstellt nicht, daß die moralische Reali­
tät eine präskriptive Kraft in sich enthalte (vgl. Wolf 1995, 346). 
So erweist sich Mackies Einwand, moralische Tatsachen müßten 
seltsame Tatsachen eigener Art sein, als gegenstandslos. Zudem 
kann der Externalismus dem Phänomen der moralischen Willens­
schwäche gut Rechnung tragen. Der Internalist sieht sich hier vor 
große Probleme gestellt. (Vgl. McNaughton 1988, 119: „(H)ow 
can a state that motivates in some cases fail to motivate in 
others?**)

Gegen den Externalismus läßt sich folgendes einwenden: Der 
Externalist ist gezwungen, den praktischen Charakter morali­
scher Aussagen an die Wünsche und Interessen von Handelnden 
zu binden: Handelnde haben einen Grund, das zu tun, was richtig 
und gefordert ist, sofern sie die entsprechenden Wünsche und In­
teressen haben. Damit verlieren moralische Urteile und Forde­
rungen die universale Verbindlichkeit und damit die Autorität, 
die wir ihnen zusprechen. Der Externalist kann moralische For­
derung nur als hypothetisch und nicht als kategorisch geltende 
Forderungen begreifen.

Der Externalist kann darauf zweierlei erwidern: l)Ein Kon­
zept objektiver moralischer Handlungsgründe läßt sich nicht ver­
treten. Gründe zum Handeln beruhen ganz generell auf den Wün­
schen und Interessen der Handelnden (vgl. dazu auch Harman 
1975, 9; Mackie 1977, 77 ff.; Williams 1981, 102). Das externalisti­
sche Konzept moralischer Gründe entspricht einem angemesse­
nen Begriff der Handlungsgründe. 2) Mit dem Externalismus 
wird - so kann man mit Philippa Foot argumentieren (vgl. Foot 
1978, 167) - die Autorität moralischer Forderungen keineswegs 
untergraben. Diese Autorität des Moralischen verdankt sich näm­
lich nicht einer mysteriösen Verbindlichkeitsquelle, sondern viel­
mehr den bestehenden moralischen Wünschen und Interessen, 
welche die meisten Menschen haben.

144

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Nonkognitivismus
	2.  Moralischer Realismus
	A.  Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus
	B.  Naturalismus

	3.  Internalismus und Externalismus
	A.  Internalismus
	B.  Externalismus


