VI. Neuere Grundlagendiskussionen

(Schaber)

Die metaethische Diskussion wurde seit den 30er Jahren durch
das, was man Nonkognitivismus nennt, dominiert. Bei allen Dif-
ferenzen waren sich die Nonkognitivisten Ayer, Stevenson, Hare,
Gibbard und Blackburn darin einig, dal moralische Aussagen
nicht wahrheitstahig sind. Diese zentrale nonkognitivistische
These wurde in den 70er und 80er Jahren in zunehmender Weise
der Kritik unterworfen. Positionen wurden entwickelt, denen zu-
folge moralische Aussagen genauso wie nicht-moralische Aussa-
gen wahr oder falsch sein konnen. Das ist die These des sog. mo-
ralischen Realismus, der Gegenposition zum Nonkognitivismus.
Moralische Realisten berufen sich unter anderem auf eine Phino-
menologie des Moralischen. Wir erfahren moralische Werte nicht
als etwas, das wir konstruieren, sondern als etwas, das wir entdek-
ken. (Vgl. dazu Kutschera 1982, 229: ,Werturteile beruhen auf
Werterfahrungen. Dafl es Werterfahrungen gibt, ist ebenso unbe-
streitbar wie die Tatsache, daf} es tiberhaupt Erfahrungen gibt.“)
In einer alltaglichen Perspektive meinen wir, dafl moralische Aus-
sagen wie ,Rassismus ist moralisch verwerflich® etwas zum Aus-
druck bringen, was der Fall ist (vgl. Murdoch 1970, 97;
McNaughton 7988, 40). Uberdies lassen sich — wie einige Reali-
sten im Rekurs auf sprachphilosophische Uberlegungen Witt-
gensteins meinen — die beschreibende und evaluative Bedeutung
bestimmter Begriffe wie ,mutig‘ oder ,grausam‘ nicht klar unter-
scheiden; dementsprechend lasse sich auch die Differenz von Fak-
ten und Werten nicht aufrechterhalten (vgl. McDowell 1981,
1441f.; Lovibond 1983, 14{f.). Andere Realisten sind der Ansicht,
dafl sich moralische Aussagen auf einen Gegenstandsbereich be-
ziehen, der durch bestimmte natiirliche Tatsachen oder Eigen-
schaften konstituiert wird. Damit sind die Themen benannt, wel-
che die neuere Debatte zwischen Realisten und Nonkognitivisten
bestimmen. Diese Debatte ist der Gegenstand der nachfolgenden
Ausfithrungen. Im ersten Teil (VI, 1) werden nonkognitivistische
und im zweiten Teil (VI, 2) verschiedene realistische Positionen

130

https://dol.org/10.5771/8783495893934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

vorgestellt. Der dritte Teil (VI, 3) behandelt die Frage, ob und in
welcher Weise der Realist dem praktischen Charakter moralischer
Aussagen Rechnung tragen kann; eine Frage, die im Kontext der
neueren Realismusdebatte von zentraler Bedeutung ist.

1. Nonkognitivismus

Fiir Nonkognitivisten haben moralische Aussagen eine expressive
Bedeutung. Mit ihnen werden Gefiihle oder Einstellungen oder,
wie Hare meint, universale Priferenzen ausgedriickt (vgl. V). Da
Gefiihle, Einstellungen und Priferenzen nicht wahr oder falsch
sind, haben moralische Aussagen keinen Wahrheitswert. Dem-
entsprechend sind moralische Uberzeugungen keine wirklichen
Uberzeugungen: Sie sind nicht nach Mafigabe dessen, was der Fall
ist, richtig oder falsch. Dies konnten sie nur dann sein, wenn es —
so argumentieren Nonkognitivisten — moralische Tatsachen gibe
(vgl. Mackie 1977, 40). Doch was sollen moralische Tatsachen
sein? Mackie glaubt, dafl es sich um sehr seltsame Tatsachen han-
deln wiirde. Sie miifiten denjenigen, der sie erkennt, zum Handeln
anleiten und entsprechend eine priskriptive Kraft besitzen (vgl.
a.2.0., 40). Doch Tatsachen gegeniiber konnen wir indifferent
sein. Wir konnen sie zur Kenntnis nehmen, ohne unsere Hand-
lungsweisen zu verindern. Moralische Tatsachen wiren deshalb
Tatsachen ganz eigener Art; wie Mackie meint, vollig verschieden
von dem, was wir sonst kennen (a.a.O., 38).

Gegen moralische Tatsachen und damit verbunden gegen die
Idee einer moralischen Realitdt spricht — wie Mackie weiter argu-
mentiert — auch das Faktum der Verschiedenheit von moralischen
Normensystemen. Der moralische Realist miifite diese Verschie-
denheit auf die mangelnde Einsicht in das, was objektiv gut ist,
zuriickfithren. Nach Mackie lassen sich normative Differenzen
jedoch besser durch unterschiedliche gesellschaftliche Lebensfor-
men erkliren (vgl. a.a. O., 36 ff.). Unterschiedliche Dinge werden
als moralisch gefordert oder verboten angesehen, weil die gesell-
schaftlichen Gepflogenheiten und Traditionen verschieden sind,
welche unsere moralischen Uberzeugungen bestimmen.

Das sind Griinde, moralische Aussagen fiir nicht wahrheitsfa-
hig zu halten. Allerdings vertrigt sich dieser nonkognitivistische
Schluf} schlecht mit der Oberflichengrammatik moralischer Ur-

131

https://dol.org/10.5771/8783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

teile wie ,Das Foltern von Menschen ist moralisch verwerflich’.
Mit solchen Aussagen scheint etwas festgehalten zu werden, das
der Fall oder nicht der Fall ist. Wir verstehen solche Aussagen
auch nicht einfach als Ausdruck von Getfiihlen, Einstellungen
oder universalen Priferenzen. Das Foltern von Menschen ist ver-
werflich, auch wenn wir keine ablehnende Einstellung dazu hit-
ten. Verschiedene Nonkognitivisten geben zu, dafl wir in einer
alltiglichen Perspektive dazu neigen, moralische Realisten zu
sein. Doch davon lassen sie sich nicht weiter beeindrucken. Mak-
kie vertritt in diesem Zusammenhang eine Irrtumstheorie, die be-
sagt: Obwohl wir moralische Urteile in einem objektiven Sinn
begreifen, driicken moralische Urteile nichts Objektives aus (vgl.
a.2.0,, 35). Der alltigliche Objektivitatsanspruch liflt sich - so
Mackie - gut funktional erkliren: ,We ... want our moral judge-
ments to be authoritative for other agents as well as for ourselves:
objective validity would give them the authority required”
(a.a.0O., 43).

Auch Simone Blackburn sieht im alltiglichen Objektivitdts-
anspruch keinen Grund, Realist zu werden. Die Objektivitat ist
seiner Auffassung nach das Resultat einer Projektion eigener Ein-
stellungen auf die Welt. Eigenschaften von Handlungen oder Per-
sonen rufen in uns positive oder negative Einstellungen hervor, die
wir auf diese zuriickprojizieren: Wir reden tber sie so, als hitten
sie evaluative Eigenschaften (Blackburn 7984, 170f.). Fir diese
Projektion gibt es, wie Blackburn meint, einen einfachen Grund:
Wir wollen auf moralische Fragen nicht eine beliebige, sondern die
richtige Antwort (vgl. Blackburn 1981, 177). Doch fiir die Suche
nach der richtigen moralischen Antwort sind wir — so Blackburn -
nicht auf die Entdeckung moralischer Tatsachen oder Eigenschaf-
ten angewiesen. Um die moralischen Einstellungen einer Person
zu beurteilen, gentigt es, diese auf ithre Kohirenz hin zu priifen
(vgl. 1984, 195). Dabei konnen die moralischen Einstellungs-
systeme verschiedener Personen differieren. Nach Blackburn zei-
gen solche Differenzen, daf} eines der beiden Systeme defizient
oder beide defizient und ein drittes Einstellungssystem richtig ist.
Vielleicht gibt es kein umfassendes, kohirentes System morali-
scher Einstellungen. Blackburn ist aber optimistisch, daf} es Ein-
stellungen gibt, die von allen geteilt werden, und die man entspre-
chend auch als richtige moralische Einstellungen bezeichnen kann
(vgl.a.a.0.,199).

132

https://dol.org/10.5771/8783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Blackburn versucht zu zeigen, wie der Nonkognitivist der Idee
einer richtigen moralischen Antwort Rechnung tragen kann. Die
Kohirenz der Einstellungen reicht aber — so 1afit sich argumentie-
ren — als Richtigkeitskriterium nicht aus. Die Frage ,Ist eine posi-
tive Einstellung x gegeniiber richtig?‘ ist nicht die Frage ,Ist eine
positive Einstellung x gegeniiber mit anderen Einstellungen ver-
triglich?’, sondern die Frage: ,Wire eine positive Einstellung x
gegeniiber, x angemessen?* Und eine positive Einstellung gegen-
tber x scheint genau dann angemessen zu sein, wenn x moralisch
gut ist.

Alan Gibbard lehnt die emotivistische Analyse moralischer Ur-
teile ab: Mit moralischen Aussagen werden seiner Ansicht nach
keine Gefiihle oder Einstellungen zum Ausdruck gebracht. Wer
etwas moralisch gut nennt, anerkennt vielmehr die Norm, die po-
sitive Gefiihle dem in Frage stehenden Gegenstand gegentiber zu-
laflt oder rechtfertigt (vgl. Gibbard 71990, 451f.). Dementspre-
chend ist die Frage nach dem, was moralisch richtig ist, nicht die
Frage nach der richtigen Einstellung, sondern vielmehr die Frage
nach den Normen, die unser Verhalten, unsere Gefiihle und Ein-
stellungen leiten sollten (eine Einstellung ist richtig, sofern sie
einer richtigen Norm entspricht).

Die Frage stellt sich, was es heifit, eine Norm zu akzeptieren.
Nach Gibbard bedeutet es im Kern, bestimmte Gefiihle als be-
rechtigt oder gefordert anzusehen (vgl. a.a. O., 47). Wenn ich die
Handlung x als moralisch verwerflich bezeichne, sage ich damit,
dafl jemand, der x tut, Schuldgefiihle haben sollte. Wann aber - so
18t sich fragen — sind Schuldgefiihle gefordert? Die Antwort, die
naheliegt, lautet: Sie sind genau dann gefordert, wenn etwas getan
wurde, das moralisch verwerflich ist. Um Gefiihle fiir berechtigt
oder gefordert zu halten, mufl man zuvor uber einen Begriff des-
sen verfligen, was moralisch verwerflich und moralisch gut ist: Ich
halte Schuldgefiihle fir gefordert, weil oder sofern ich tiberzeugt
bin, daf etwas getan wurde, das moralisch verwerflich ist. Das
aber ist nicht kompatibel mit Gibbards Analyse: Eine Norm zu
akzeptieren heifit nicht, Gefiihle fur gefordert, sondern vielmehr
Handlungsweisen fiir moralisch gut oder falsch zu halten. Das ist
nicht nur fir Gibbard ein Problem. Ganz generell ist unklar, wie
sich ein solcher Befund in ein nonkognitivistisches Konzept mo-
ralischer Aussagen integrieren lafit.

Doch bei allen Schwierigkeiten mit denen sich nonkognitivi-

133

https://dol.org/10.5771/8783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

stische Konzepte konfrontiert sehen, scheint folgendes fiir den
Nonkognitivismus zu sprechen: Moralische Aussagen haben im
Unterschied zu nicht-moralischen Aussagen eine handlungsanlei-
tende Bedeutung. Konnten sie eine solche Bedeutung auch haben,
wenn sie sich blof§ auf etwas beziehen wiirden, das der Fall ist?
Die Antwort, die sich aufdringt, lautet: Nein, denn Tatsachen
konnen wir zur Kenntnis nehmen, ohne unsere Handlungsweisen
zu verindern ( vgl. VI,3).

2. Moralischer Realismus

Die moralischen Realisten sind der Ansicht, daff es moralische
Tatsachen gibt. Moralische Urteile sind nach Mafigabe dieser Tat-
sachen wahr oder falsch. Doch was sind moralische Tatsachen?
Im Lager der Realisten stehen sich bei der Beantwortung dieser
Frage zwei Stromungen gegeniiber: Die einen favorisieren
1) nicht-naturalistische, die anderen 2) naturalistische Konzeptio-
nen ,moralischer Tatsachen‘. Nicht-naturalistische Konzeptionen
stimmen darin {iberein, daff moralische Tatsachen sich nicht auf
nicht-moralische Tatsachen reduzieren lassen. Naturalistischen
Konzeptionen zufolge ist eine solche Reduktion sinnvoll und
auch angezeigt. Betrachten wir zuerst einige nicht-naturalistische
Konzeptionen.

A. Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus

Thomas Nagel vertritt einen Realismus, der sich aut Handlungs-
griinde bezieht: Aussagen tiber Handlungsgriinde konnen unab-
hingig von unseren Uberzeugungen und auch unabhingig von
unseren Handlungsmotiven richtig oder falsch sein (vgl. Nagel
1986, 144). Moralische Fakten sind — so Nagel — objektive Griinde
zum Handeln. Solche Griinde lassen sich erkennen, wenn ich die
anderen Personen wie auch mich selbst von einem unpersonlichen
Standpunkt aus betrachte. Von diesem Standpunkt aus sehe ich
mich als eine Person neben anderen Personen. Ich sehe auch, dafl
die Person, mit der ich identisch bin, Grund hat, das zu tun, was
gut fur sie, und zu verhindern, was schlecht fiir sie ist. Das gilt
nicht nur fiir diese Person, sondern fiir alle Personen. Zudem wird
nach Nagel auch deutlich, daf} jede Person Grund hat, Dinge zu

134

https://dol.org/10.5771/8783495893934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

verhindern, die schlecht sind, fiir welche Person auch immer sie
schlecht sind. Nagel versucht dies am Beispiel der Schmerzen zu
verdeutlichen: Er geht davon aus, dafl Schmerzen fiir alle schlecht
sind. Die unpersonliche Perspektive zeigt mir nach Nagel, daf§
Schmerzen an sich schlecht sind; unabhingig also davon, wer die
Schmerzen hat (vgl. a.a.O., 160f.). Dementsprechend habe ich
einen Grund, gegen Schmerzen etwas zu tun, wessen Schmerzen
es auch immer sind. Da dieser Grund nicht auf meinen Wiinschen
und Interessen, aber auch nicht auf meinen Uberzeugungen be-
ruht, handelt es sich um einen objektiven Handlungsgrund. Die
Aussage ,Es gibt einen Grund fiir A, gegen die Schmerzen von B
etwas zu tun‘ ist konsequenterweise auch dann richtig, wenn A
nicht motiviert ist, so zu handeln, oder iberzeugt ist, keinen
Grund zu haben, gegen die Schmerzen B’s etwas zu tun.

Ich kann mich ohne Zweifel als eine Person neben unzihligen
anderen Personen sehen. Doch sehe ich von einem unpersonli-
chen Standpunkt aus auch — was fiir Nagels Argumentation ent-
scheidend ist —, daf} bestimmte Dinge an sich schlecht oder gut
sind? Gegen Nagel kann man sagen: Ich sehe, dafl Schmerzen fiir
alle anderen Personen auch schlecht sind. Ich sehe aber nicht, dafl
sie personenunabhingig schlecht, sondern schlecht einzig fiir die
einzelnen Personen sind. Daraus folgt aber blof, daf} jeder einen
Grund hat, gegen seine Schmerzen, nicht aber notwendigerweise
auch gegen die Schmerzen der anderen etwas zu unternehmen.
Was der unpersonliche Standpunkt also offenbart, sind allein sub-
jektive und keine objektiven Handlungsgriinde.

Sabina Lovibond vertritt die Auffassung, daf§ moralische Tatsa-
chen und Eigenschaften Aspekte der natiirlichen Welt sind, ohne
auf natiirliche Tatsachen und Eigenschaften reduzierbar zu sein
(vgl. Lovibond 7983, 50). Es handelt sich um Tatsachen eigener
Art, die uns ithrer Ansicht nach durch eine moralische Wahrneh-
mung der Welt zuginglich werden. Damit ist kein besonderes
Wahrnehmungsvermogen gemeint, sondern — in Anlehnung an
Uberlegungen von Wittgenstein — eine sprachliche Kompetenz,
die wir durch die Teilnahme am moralischen Sprachspiel erlernen
(vgl. a.a.0., 49/50). Es ist dieses Sprachspiel, das es uns ermog-
licht, die moralischen Aspekte von Dingen wahrzunehmen.

Lovibond hilt den ontologischen Status dieser Aspekte nicht
fir weiter aufklirungsbediirftig. Das ist insofern problematisch,
als ein Nonkognitivist sagen konnte, dafl es sich bei diesen Aspek-

135

https://dol.org/10.5771/8783495893934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

ten um nichts anderes als objektivierte Einstellungen oder Gefiih-
le handelt. Deshalb stellt sich die Frage, ob die moralischen
Aspekte, die wir nach Lovibond wahrnehmen konnen, reale Qua-
litaten sind. Lovibond glaubt, daf} dies der Fall ist, da sie in der
Realitdtsfrage intersubjektive Uberemstlmmung fiir mafigebend
hilt (vgl. a.a. O., 42): Das, worin wir uns einig sind — sei dies nun
moralisehor ader micht:mazalieter Natur — Jann threr Ansicht
nach als etwas Objektives angesehen werden.

Lovibonds Konzept ,moralischer Realitit’ beruht auf einem
sehr weit gefafiten Realititsbegriff. Es lifit sich bezweifeln, ob es
sich dabei um einen angemessenen Begriff von Realitit handelt.
Doch das ist ein Problem, fiir das Moralphilosophen nicht zustan-
dig sind. Die Schwierigkeit, mit der sich Lovibonds Vorschlag im
Kontext der hier interessierenden metaethischen Fragestellung
konfrontiert sieht, liegt an einem anderen Ort: Es ist fiir einen
moralischen Antirealisten unproblematisch, Lovibonds erweiter-
ten Begriff ,moralischer Realitit* zu akzeptieren. Er bezweifelt ja
nicht, daf} wir uns in bestimmten moralischen Fragen einig sind.
Ordnet man solchen Einigkeiten einen Begriff ;moralischer Tat-
sachen’ zu, erweist sich — so lifit sich argumentieren — die Debatte
zwischen Realisten und Antirealisten als ein reiner Streit um
Worte (vgl. dazu auch Hare 1985).

John McDowell hat sich intensiver mit dem ontologischen Sta-
tus moralischer Werte beschifiigt. Seiner Meinung nach lassen
sich moralische Werte mit sekundiren Qualititen vergleichen.
So, wie wir etwas als griin wahrnehmen, konnen wir etwas als
moralisch gut oder verwerflich wahrnehmen. Dabei werden se-
kundire Qualititen als Dispositionen verstanden: Griin zu sein,
heifit, Beobachtern unter bestimmten Umstinden als griin zu er-
scheinen (vgl. McDowell 1985, 111/112). Allgemein formuliert:
Eine sekundire Qualitit ist die Disposition eines Gegenstandes,
in einem Beobachter gewisse Sinneseindriicke zu erzeugen. In
dhnlicher Weise lassen sich nach McDowell auch moralische
Eigenschaften begreifen. Diese unterscheiden sich in einem we-
sentlichen Punkt von sekundiren Qualititen. Bei moralischen
Eigenschaften handelt es sich — so McDowell — nicht um Dispo-
sitionen, die Sinneseindriicke erzexgen, sondern vielmehr um Ei-
genschaften, die bestimmte Einstellungen verdienen (vgl. a.a.O.,
118). Was damit gemeint ist, versucht McDowell am Phinomen
der Furcht zu verdeutlichen: Bestimmten Situationen und Hand-

136

https://dol.org/10.5771/8783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

lungen ist die Reaktion der Furcht angemessen. Diese Reaktion
wird — wenn sie angemessen ist — nicht durch die objektive
,Furchtbarkeit der Situation oder der Handlung verursacht. Eine
solche Eigenschaft mifiten wir nur dann annehmen, wenn wir
nach einer kausalen Erklirung von Furcht suchten. McDowell
hilt eine solche aber nicht fir gefordert (vgl. a.a.O., 119). Fir
eine Erklirung des Phinomens der Furcht reicht es aus, die Ei-
genschaften zu bestimmen, auf die Furcht die angemessene Reak-
tion darstellt. Formal bestimmt sind das die Eigenschaften, die
eine Situation oder eine Handlung furchterregend erscheinen las-
sen. Ubertragen auf den moralischen Bereich bedeutet das: So,
wie Furcht die angemessene Reaktion auf furchterregende Dinge
ist, ist moralische Billigung die angemessene Reaktion auf das,
was moralisch gut ist.

McDowells Konzept ,moralischer Eigenschaften® sieht sich mit
folgender Schwierigkeit konfrontiert: Wenn moralische Eigen-
schaften eine Art sekundirer Qualititen wiren, konnten wir uns
in bezug auf moralische Fragen nicht irren (vgl. McGinn 1983,
150). Die Zuschreibung einer sekundiren Qualitit bestimmt sich
nach dem phinomenalen Gehalt der Erfahrung. Die Begriffe fiir
sekundire Qualititen beziehen sich auf die Weise, wie wir etwas
wahrnehmen. Sind sich zwei Beobachter iiber eine sekundire
Qualitit nicht einig, dann muf} sich keiner der beiden irren. Ein
Farbenblinder z.B. irrt sich nicht; er sieht verschiedene Dinge
einfach anders als ein ,normaler‘ Beobachter. Ohne Zweifel kann
man sich in Hinsicht auf sekundire Qualititen tduschen. Ich
konnte der Auffassung sein, einen blauen Gegenstand vor mir zu
haben und dann nach einem nochmaligen Hinsehen feststellen,
daf es sich dabei um einen schwarzen Gegenstand handelt. In
einem solchen Fall hitte ich mich zuerst getduscht. Es ist sinnvoll,
von Tduschung zu reden, weil wir annehmen, dafl ein bestimmter
Gegenstand einem normalen Beobachter unter normalen Um-
standen in einer ganz bestimmten Weise erscheint. Wiirde jemand
aber nach mehrmaligem Hinsehen den Gegenstand — anders als
normale Beobachter — immer noch als blau wahrnehmen, wiirde
er sich nicht tiuschen, sondern — wie der Farbenblinde — einfach
anders sehen. Ubertragen auf den moralischen Bereich bedeutet
dies: Eine Handlung kann von einem Beobachter als moralisch
gut, von einem anderen Beobachter als moralisch verwerflich
wahrgenommen werden, ohne daf} sich einer der beiden im Irr-

137

https://dol.org/10.5771/8783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tum befinde. Daraus liflt sich der Schlufl ziehen, dafl der Ver-
gleich von sekundiren Qualititen und moralischen Werten die
Idee moralischen Irrtums untergribt; eine Idee, die fiir den mora-
lischen Realismus von zentraler Bedeutung ist (vgl. Sturgeon
1986). Denn wenn es eine moralische Wahrheit gibt, mufl es auch
einen moralischen Irrtum geben. So betrachtet scheint der mora-
lische Realist wenig Grund zu haben, an diesem Vergleich fest-
zuhalten.

Moralische Eigenschaften lassen sich auch als superveniente Ei-
genschaften von Handlungen oder Situationen verstehen. Als su-
perveniente Eigenschaften sind sie von nicht-moralischen Eigen-
schaften abhingig, ohne auf sie reduzierbar zu sein. Die
Supervenienz moralischer Eigenschaften bedeutet — genauer be-
trachtet — zweierlei (vgl. Blackburn 71984, 184):

1) Wenn etwas die nicht-moralischen Eigenschaften B1, B2 und
die moralische Eigenschaft A (,moralisch gut sein‘) besitzt, dann
kann es nicht aufhoren, moralisch gut zu sein, ohne daf§ sich zu-
mindest eine der relevanten B-Eigenschaften verandert. 2) Wenn
etwas die nicht-moralischen Eigenschaften B1, B2 und zugleich
die moralische Eigenschaft A hat, dann hat alles, was dieselben
B-Eigenschaften hat, auch die moralische Eigenschaft A. Dabei
1alt sich aus dem Faktum, daf} etwas die Eigenschaften B1, B2
hat, nicht der Schluf} ziehen, es besitze auch die moralische Eigen-
schaft A. Vielmehr gilt: Wenn wir feststellen, dafl etwas, das mo-
ralisch gut ist, die nicht-moralischen Eigenschaften B1, B2 hat,
dann konnen wir sicher sein, dafl jedes Ding, das die Eigenschaf-
ten B1, B2 hat, auch die moralische Eigenschaft A besitzt (vgl.
dazu a.a.O., 183/184). Zwischen diesen beiden Eigenschaftsarten
besteht also kein notwendiges Verhiltnis. Es lassen sich andere
Welten denken, in denen Dinge mit den Eigenschaften B1, B2
nicht die moralische Eigenschaft A haben.

Die Frage stellt sich, ob es sich beim beschriebenen Superve-
nienzverhiltnis um ein Verhiltnis realer Eigenschaften handelt.
So ist Hare der Ansicht, daf} mit Supervenienz ein Moment der
Universalisierbarkeit moralischer Urteile gemeint ist (vgl. Hare
1989, 68). Danach gilt: Wenn ich x moralisch gut nenne, dann
muf ich jedes Ding, das in den relevanten Hinsichten x dhnlich
ist, auch gut nennen. Supervenienz ist so kein Verhaltnis realer
Eigenschaften, sondern ein Prinzip der Zuordnung von morali-
schen Bewertungen zu bestimmten natirlichen Eigenschaften.

138

https://dol.org/10.5771/8783495893934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Mit diesem Begriff der Supervenienz ist den Bediirfnissen des mo-
ralischen Realisten nicht gedient.

B. Naturalismus

Nach Ansicht eines ethischen Naturalisten ist das, was moralisch
gut ist, mit bestimmten natiirlichen Tatsachen oder Eigenschaften
identisch (vgl. Railton 1989, 154; Brink 1989, 1561f.). Dement-
sprechend bezeichnen die zentralen moralischen Begriffe ,mora-
lisch gut® und ,moralisch verwerflich dasselbe wie gewisse nicht-
moralische Ausdriicke. Und moralische Aussagen wie ,x ist mo-
ralisch gut lassen sich dann konsequenterweise in Aussagen der
Art ,x hat die natiirlichen Eigenschaften B1, B2 iibersetzen; dabei
kann der Ausdruck ,natiirlich® jeweils durch den Ausdruck
,nicht-moralisch® ersetzt werden. Der naturalistische Realist geht
keine dubiosen ontologischen Verpflichtungen ein. Er muf keine
Tatsachen oder Eigenschaften eigener Art annehmen. Moralische
Tatsachen und Eigenschaften sind vielmehr seiner Konzeption
nach einfach Teil dessen, was der Fall ist. Das spricht fiir diese
Version des moralischen Realismus.

Der ethische Naturalismus scheint aber durch Moores Argu-
ment der offenen Frage widerlegt (vgl. Moore 7903, 101f.). Die-
sem Argument zufolge kann der Ausdruck ,moralisch gut‘ nicht
durch einen deskriptiven Ausdruck definiert werden und deshalb
auch keine natiirliche Eigenschaft bezeichnen (vgl. dazu Kap. IV).
Man kann z.B. ,moralisch gut® nicht als ,das, was Menschen
glicklich macht* definieren, da es sinnvoll ist zu sagen: ,Ist die
Handlung x, die Menschen glicklich macht, auch wirklich gut?‘
Wiren die Ausdriicke ,Menschen gliicklich machend® und ,mora-
lisch gut‘ bedeutungsgleich, hitte die Frage keinen Sinn.

Dieser Einwand setzt voraus — so kann der Realist argumentie-
ren —, daf} es sich bei einer Definition von ,moralisch gut’ um
einen analytischen Satz handelt, der wahr ist aufgrund der Bedeu-
tung der in ihm enthaltenen Begriffe. Man kann eine solche Defi-
nition aber als eine synthetische Aussage verstehen, die notwendi-
gerweise wahr und gleichzeitig das Resultat empirischer
Untersuchungen ist (vgl. Railton 1989, 157; Railton spricht in die-
sem Zusammenhang von ,reforming definitions“; dazu auch
Wolf 1983, 21f.; Putnam 1981, 207; Kripke 1980; Brink 1989,
157). ,Wasser ist HZO‘ ist dafiir ein gutes Beispiel. Offene Fragen

139

https://dol.org/10.5771/8783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

(,Ist Wasser wirklich H,O?‘) sind in bezug auf solche Definitio-
nen sinnvoll, da die behauptete Identitit nicht a priori feststeht.
Der Umstand, daf offene Fragen moglich sind, sagt also nichts
gegen die Definition ,Wasser ist H,O*. In genau diesem Sinne
konnen offene Fragen sinnvoll sein, wenn es um die Definition
von ,moralisch gut’ geht. Es folgt daraus nicht, daf§ ,moralisch
gut’ undefinierbar ist.

Nach Hare kann der Ausdruck ,moralisch gut — anders als der
Naturalist glaubt — nicht in einem rein deskriptiven Sinn verstan-
den werden, da er neben einer deskriptiven wesentlich eine pra-
skriptive Bedeutung hat (vgl. Hare 1961, 911f.). Wir verwenden
,moralisch gut’, um etwas zu empfehlen, und nicht blof}, um et-
was zu beschreiben.

Darauf kann der Realist folgendes erwidern: Moralische Aus-
driicke haben nicht notwendigerweise eine priskriptive Bedeu-
tung. Einen priskriptiven Charakter hat eine Aussage wie ,x zu
tun, ist moralisch gut® (1) - so argumentiert Railton (vgl. Railton
1989, 151) - fiir diejenigen, welche die entsprechenden Interessen
oder Motivationen besitzen, x zu tun. So kann man sagen: Wer
moralische Motivationen besitzt, wird — gesetzt er halt (1) fur
richtig — x tun wollen; fiir ihn hat (1) eine — wie Railton sagt -
handlungsanleitende Kraft (,action-guiding force®; a.a.O., 151;
vgl. VI, 3).

Doch welche natiirlichen Tatsachen und Eigenschaften sind mit
moralischen Tatsachen und Eigenschaften identisch? Und wie
18t sich das bestimmen? Railton geht von einer Analyse dessen
aus, was in einem nicht-moralischen Sinn gut fiir Personen ist.
Gut fir eine Person — so Railton - ist das, was ihre objektiven
Interessen fordert. Unterstellt man nun, daff Moral nicht mit in-
dividueller, sondern mit sozialer Rationalitit zu tun hat, so kann
man moralische Fakten tiber die objektiven Interessen einer Ge-
meinschaft bestimmen (vgl. Railton 1986, 190). Dement-
sprechend konnte man ,moralisch gut® als ,das, was den objekti-
ven Interessen einer Gemeinschaft forderlich ist’, bestimmen
(vgl. Schaber 1995, 3251f.). Wire dies eine angemessene Defini-
tion von ,moralisch gut? Liefle sich ,moralisch gut‘ nicht auch
anders fassen? Konnte man diesen Ausdruck unterschiedlich de-
finieren, wiirde aus dem ethischen Naturalismus ein ethischer
Relativismus folgen (vgl. dazu Hare 7989). Das ist ein zentrales
Problem fiir den moralischen Realisten. Nicht jede Definition

140

https://dol.org/10.5771/8783495893934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

von ,moralisch gut® wird Plausibilitit besitzen. Trotzdem koénn-
ten unterschiedliche Definitionen plausibel sein. Es ist aber auch
moglich, daf sich eine Kernbedeutung von ,moralisch gut‘ be-
stimmen liefle, der alle zustimmen konnten (vgl. dazu auch Smith
1994, 201). Und tiber diesen Kerngehalt — so kann der moralische
Realist argumentieren — wiren wir in der Lage, die natiirlichen
Tatsachen und Eigenschaften zu erkennen, die mit moralischen
Tatsachen und Eigenschaften identisch sind.

3. Internalismus und Externalismus

Moralische Urteile beziehen sich auf Handlungen und haben in-
sofern eine praktische Bedeutung. Moralische Uberzeugungen
sind konsequenterweise mit den ihnen entsprechenden Hand-
lungsmotivationen verbunden. Ist der moralische Realist in der
Lage, diesem Faktum Rechnung zu tragen? Oder ist der morali-
sche Realismus mit der praktischen Bedeutung moralischer Ur-
teile unvertriglich? Im Lager der Realisten werden in diesem Zu-
sammenhang zwei unterschiedliche Positionen vertreten: a) Die
einen sind der Ansicht, daf8 moralische Uberzeugungen allein
jemanden zum Handeln bewegen konnen; b) fiir die anderen be-
steht zwischen moralischen Uberzeugungen und den entspre-
chenden Handlungsmotivationen ein kontingenter Zusammen-
hang: man kann gegeniiber moralischen Urteilen, die man fiir
richtig hilt, indifferent bleiben. Die Realisten, die a) vertreten,
kombinieren den Realismus mit einem sog. Internalismus; und
diejenigen, welche b) fiir richtig ansehen, verkniipfen den Realis-
mus mit einem sog. Externalismus (zur Terminologie vgl. Brink
1989, 37{f. und McNaughton 1988, 46ff.). Betrachten wir im
folgenden diese beiden Positionen.

A. Internalismus

Die zentrale These des Internalismus lautet: Wer das moralische
Urteil ,Es ist gut, x zu tun‘ (1) als richtig anerkennt, ist notwend;-
gerweise motiviert, X zu tun. Jemand, der (1) zustimmt, ohne in
entsprechender Weise motiviert zu sein, ist entweder unehrlich
oder versteht das Urteil nicht, dem er zustimmt (vgl. Hare 1963,
83). Doch wie kann das der Fall sein, gesetzt, moralische Urteile

141

https://dol.org/10.5771/8783495893934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

beziehen sich — wie moralische Realisten behaupten — auf Tat-
sachen? Konnen wir Tatsachenurteilen gegeniiber nicht indiffe-
rent sein?

Nach Ansicht verschiedener Realisten besteht zwischen mora-
lischen Uberzeugungen und Handlungsmotivationen in der Tat
ein notwendiger Zusammenhang: Moralische Uberzeugungen
(die Uberzeugung, dafl x moralisch gut ist) motivieren eine Per-
son, in der entsprechenden Weise zu handeln (vgl. Nagel 1970,
13ff.; McDowell 1978, 14; McNaughton 7988, 106{f.; Dancy
1993, Kap. 1-3). Das setzt voraus, daff aus kognitiven Zustinden
allein motivationale Zustinde und damit verbunden Handlungen
hervorgehen konnen. Doch dies widerspricht der von vielen ge-
teilten Humeschen Theorie der Motivation (vgl. Hume 1978, 415:
»Reason is and ought only to be the slave of the passions, and can
never pretend to any other office than to serve and obey them®;
vgl. dazu auch Smith 7987). Danach sind kognitive Zustinde
allein unfihig, eine Person zum Handeln zu motivieren. Nur im
Zusammenspiel mit Wiinschen oder Interessen konnten Uber-
zeugungen eine handlungsmotivierende Kraft haben. Und ent-
sprechend gilt: Fiir Handlungserklarungen sind Wiinsche unent-
behrlich.

Genau dies wird von verschiedenen moralischen Realisten be-
stritten. Eine Handlungserklirung, die keine Wiinsche erwihnt,
kann - so z.B. McDowell — eine angemessene Erklirung sein
(,Hans hat dem Fremden geholfen, weil er dies fiir moralisch rich-
tig hielt®). Die Zuschreibung eines entsprechenden Handlungs-
wunsches trigt nach Ansicht von McDowell in vielen Fillen
nichts zur Erklirung einer Handlung bei (vgl. McDowell 1979,
15; dazu auch McNaughton 7988, 112). Handlungen kénnen auch
ohne Wiinsche verstandlich sein.

Die Humesche Position lafit sich mit folgendem Argument ver-
teidigen (vgl. Smith 7987): Eine Uberzeugung ist etwas, das mit
der Welt tibereinstimmen sollte. Umgekehrt ist ein Wunsch etwas,
mit dem die Welt ubereinstimmen sollte. Im Unterschied zu
Uberzeugungen zielen Wiinsche auf eine Verinderung der Welt
(Smith spricht in diesem Zusammenhang von unterschiedlichen
»directions of fit“; a.a.O., 51). Das zeigt sich auch daran, daf§
Uberzeugungen — anders als Wiinsche — nach Maflgabe dessen,
was der Fall ist, revidiert werden sollten: Stimmen sie mit der
Welt nicht tiberein, sollten sie aufgegeben oder verindert werden.

142

https://dol.org/10.5771/8783495893934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19.



https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Wiinsche beziehen sich per se auf etwas, das nicht oder noch nicht
der Fall ist. Daraus lifit sich der Schlufi ziehen, daff fiir Handlun-
gen Wiinsche, die auf die Veranderung der Welt zielen, unentbehr-
lich sind.

Das setzt voraus — so kann der moralische Realist erwidern —,
dafl sich Wiinsche von Uberzeugungen klar unterscheiden lassen.
Nach Mark Platts ist dies aber nicht méglich, da Wiinsche selbst
kognitive Elemente enthalten (Platts 7988, 294). Wiinsche zielen
nicht blof§ auf die Verinderung der Welt, sondern beziehen sich
auch auf das, was der Fall ist. Insbesondere beruhen bestimmte
Wiinsche auf Uberzeugungen der Art ,Ich halte x fiir wiinschens-
wert’ (vgl. a.a. 0., 293; dazu auch Platts 1991, 28); ,Ich wiinsche x,
weil ich x als wiinschenswert ansehe‘. Ein solcher Wunsch hat
genauso wie die ithm entsprechende Handlung ein kognitives
Fundament. Daran wird nach Platts aber deutlich, dafl sich das
Humesche Handlungsmodell nicht aufrechterhalten lafit.

Nach Smith bringt die Aussage ,Ich halte x fir wiinschenswert’
aber eine Uberzeugung zum Ausdruck, die genau dann wahr ist,
wenn die betroffene Person den entsprechenden Wunsch hat (vgl.
Smith 7987, 57). Aussagen iiber Wiinschenswertes setzen Wiin-
sche voraus. Von einem kognitiven Fundament bestimmter Wiin-
sche kann deshalb nach Ansicht von Smith nicht die Rede sein.

B. Externalismus

Der moralische Realist kann diese Schwierigkeiten umgehen, in-
dem er einen Externalismus vertritt. Die zentrale These des Exter-
nalismus besagt: Ich kann einem moralischen Urteil aufrichtig zu-
stimmen, ohne motiviert zu sein, in der entsprechenden Weise zu
handeln. Zwischen moralischen Uberzeugungen und moralischen
Handlungsmotivationen besteht ein kontingenter Zusammen-
hang. Dies lifit sich nach Brink gut an dem, was er den Amorali-
sten nennt, zeigen (vgl. Brink 7989, 46). Brinks Amoralist ist nicht
eine Person, die moralischen Uberlegungen gegeniiber indifferent
ist, sondern vielmehr eine Person, die moralische Uberzeugungen
hat, ohne moralische Motivationen zu haben. Fiir den Internali-
sten ist es undenkbar, daf§ eine solche Person existiert. Brink aber
macht die Moglichkeit des Amoralisten am Faktum fest, dafl wir
uns thn vorstellen konnen (vgl. a.a.O., 48). Er 1af3t sich insbeson-
dere dann vorstellen, wenn wir von einer naturalistischen Defini-

143

https://dol.org/10.5771/8783495993934-130 - am 17.01.2026, 14:45:18.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

tion von ,moralisch gut‘ ausgehen. Wenn ,moralisch gut‘ so etwas
bedeutet wie ,den Interessen von Personen forderlich’, dann gilt:
Ich kann etwas als moralisch gut anerkennen und indifferent blei-
ben, da mir das Schicksal anderer Menschen gleichgiltig sein
kann.

Fiir den Realisten hat der Externalismus folgenden Vorteil: Der
externalistische Realist unterstellt nicht, daff die moralische Reali-
tit eine praskriptive Kraft in sich enthalte (vgl. Wolf 7995, 346).
So erweist sich Mackies Einwand, moralische Tatsachen miifiten
seltsame Tatsachen eigener Art sein, als gegenstandslos. Zudem
kann der Externalismus dem Phinomen der moralischen Willens-
schwiche gut Rechnung tragen. Der Internalist sieht sich hier vor
grofle Probleme gestellt. (Vgl. McNaughton 7988, 119: ,(H)ow
can a state that motivates in some cases fail to motivate in
others?“)

Gegen den Externalismus lafit sich folgendes einwenden: Der
Externalist ist gezwungen, den praktischen Charakter morali-
scher Aussagen an die Wiinsche und Interessen von Handelnden
zu binden: Handelnde haben einen Grund, das zu tun, was richtig
und gefordert ist, sofern sie die entsprechenden Wiinsche und In-
teressen haben. Damit verlieren moralische Urteile und Forde-
rungen die universale Verbindlichkeit und damit die Autoritit,
die wir ihnen zusprechen. Der Externalist kann moralische For-
derung nur als hypothetisch und nicht als kategorisch geltende
Forderungen begreifen.

Der Externalist kann darauf zweierlei erwidern: 1) Ein Kon-
zept objektiver moralischer Handlungsgriinde 1aflt sich nicht ver-
treten. Griinde zum Handeln beruhen ganz generell auf den Wiin-
schen und Interessen der Handelnden (vgl. dazu auch Harman
1975, 9; Mackie 1977, 77 ff.; Williams 1981, 102). Das externalisti-
sche Konzept moralischer Griinde entspricht einem angemesse-
nen Begriff der Handlungsgriinde. 2) Mit dem Externalismus
wird — so kann man mit Philippa Foot argumentieren (vgl. Foot
1978, 167) — die Autoritdt moralischer Forderungen keineswegs
untergraben. Diese Autoritit des Moralischen verdankt sich nim-
lich nicht einer mysteriosen Verbindlichkeitsquelle, sondern viel-
mehr den bestehenden moralischen Wiinschen und Interessen,
welche die meisten Menschen haben.

144

https://dol.org/10.5771/8783495893934-130 - am 17.01.2026, 14:45:19.


https://doi.org/10.5771/9783495993934-130
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	1.  Nonkognitivismus
	2.  Moralischer Realismus
	A.  Spielarten eines nicht-reduktiven Realismus
	B.  Naturalismus

	3.  Internalismus und Externalismus
	A.  Internalismus
	B.  Externalismus


