
 89 

3.2.2.2.4 Friedenskirchen 

Eine Tradition der Forderung, daß alle Christen sich einem Gebot der Gewaltfreiheit 
unterwerfen müssen, gab es kontinuierlich erst seit dem 14. Jahrhundert in Sekten, 
die sich auf das Evangelium beriefen: Brüdergemeinde, Täufer, Quaker. Den besten 
Überblick über diesen religiösen Pazifismus und seine Rolle für die beginnende 
Friedensbewegung im 19. Jahrhundert geben drei massive Bände von Peter Brock: 
The Political and Social Doctrine of the Unity of the Czech Brethren in the Fifteenth 
and Early Sixteenth Centuries. – The Hague 1957. 
Pacifism in the United States : from the Colonial Era to the First World War. – 
Princeton, NJ 1968 
Pacifism in Europe to 1914. – Princeton, NJ 1972. 

3.2.3 Islam 

Bibliographie: 
Axel Heinrich, Denkmuster zur Eindämmung und zur Legitimation von Gewalt im 
Christentum und im Islam : ein Literatureinblick. – Bonn : Deutsche Kommission 
Justitia et Pax, 2006 (Überblick über Literatur der 1990er/2000er Jahre zu Traditio-
nen des Dschihad und Traditionen der Gewaltlosigkeit im Islam). 

 
Khoury, Adel Theodor 

Toleranz im Islam. – München : Kaiser ; (u.a.), 1980. – 220 S. (Entwicklung 

und Frieden : Wissenschaftliche Reihe ; 22) 

Aussagen des Korans zu Religionsfreiheit und Toleranz, Traditionen über das tat-
sächliche Verhalten in Mohammeds Medina-Staat, Toleranz bei islamischen Rechts-
schulen. Das Buch weitet sich dann zu einem Referat des islamischen Rechts gegen 
Fremde in Krieg und Frieden, Beziehungen zu nicht-islamischen Staaten und tole-
rierten Nicht-Moslems in islamischen Staaten. Während die Hebräische Bibel einen 
Wechsel von extremer Intoleranz und großzügiger Toleranz hat, haben Islam und 
Christentum deutliche Parallelen in einer Mischung von relativer Toleranz und rela-
tiver Intoleranz. 

 
Martin, Richard C. 

The Religious Foundations of War, Peace, and Statecraft in Islam, in: Just War 

and Jihad : Historical and Theoretical Perspectives on War and Peace in West-

ern and Islamic Traditions / ed. by John Kelsay and James Turner Johnson. – 

New York (u.a.) : Greenwood Pr., 1991 (Contributions to the Study of Religion 

; 28) S. 91-117 

Martin interessiert sich weniger für die islamischen Äußerungen zu Krieg und Frie-
den und mehr für die Vorstellungen, die Grundlage für islamische Vorstellungen 
von Krieg und Frieden sind (Gemeinschaft, Sicht des „Anderen“). 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 90

Tibi, Bassam 

War and Peace in Islam, in: The Ethics of War and Peace : Religious and Secu-

lar Perspectives / ed. by Terry Nardin. – Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 

1996 (The Ethikon Series in Comparative Ethics) S. 128-145 

Neudruck in: Islamic Political Ethics : Civil Society, Pluralism, and Conflict / 

ed. by Sohail H. Hashmi. – Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 2002 (The Ethi-

kon Series in Comparative Ethics) S. 175-193 

Tibi sieht seit Koranischer Zeit eine strikte Trennung der Welt in eine Zone des 
Friedens (die islamische Gemeinschaft) und eine Zone der Feindschaft (die Welt der 
Ungläubigen). Wirklich friedliche Beziehungen zur Welt der Ungläubigen kann es 
nicht geben, allenfalls einen Waffenstillstand, wenn die islamischen Staaten zu 
schwach sind. Es kann in diesem System, anders als Khadduri meint (s.u. S. 96), 
keine Entsprechung zum Gerechten Krieg geben. Der Gerechte Krieg der westlichen 
Tradition hat immer einen begrenzten Kriegsgrund; der islamische Dschihad ist 
universaler und permanenter religiöser Krieg. Im konkreten Kriegsrecht sieht Tibi 
freilich keinen großen Unterschied zu anderen Kulturen. Auch im Kampf gegen 
Nichtmoslems ist nicht alles erlaubt. Am Ende gibt Tibi einen Überblick über 
Dschihad-Interpretationen im 19./20. Jahrhundert. 

 
Hashmi, Sohail H. 

Interpreting the Islamic Ethics of War and Peace, in: The Ethics of War and 

Peace : Religious and Secular Perspectives / ed. by Terry Nardin. – Princeton, 

NJ : Princeton Univ. Pr., 1996 (The Ethikon Series in Comparative Ethics) S. 

146-166 

Neudruck in: Islamic Political Ethics : Civil Society, Pluralism, and Conflict / 

ed. by Sohail H. Hashmi. – Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 2002 (The Ethi-

kon Series in Comparative Ethics) S. 194-216 

Dieser Artikel war ursprünglich ein Gegenreferat zu dem gerade referierten Aufsatz 
von Bassam Tibi. Hashmi will innerhalb der islamischen Tradition stärker differen-
zieren und im Ganzen die islamische Tradition stärker an die europäische Tradition 
annähern. 
Der Islam hat keinen Begriff der Erbsünde, allein gesellschaftliche Verderbnis hält 
vom Frieden ab, die Wende zu Gott führt zum Frieden. Die Gewalt ist von Gott 
gegeben gegen die Übeltäter, die die Wende zu Gott verhindern wollen. Die frühen 
Traditionen stellen Mohammed als unkriegerisch dar, ohne die übliche arabische 
Beschäftigung mit der Stammesehre. In Mekka führt Mohammed den gewaltlosen 
Widerstand, auch in Medina ist er ein zögernder Krieger. Der Dschihad ist beständi-
ge Propagierung des Islam. Zum Krieg wird er nur gegen Regierungen, die den 
Islam unterbinden wollen. Die Teilung der Welt in eine Friedenszone und eine Zone 
der Feindschaft ist kein Thema des Koran oder der frühen Traditionen, sondern erst 
ein Thema der mittelalterlichen Juristen. Die Juristen betonen, daß nur der Herrscher 
den Dschihad als Krieg führen kann, ähnlich wie das christliche Autoren für den 
Gerechten Krieg erklären. Die modernen Fundamentalisten folgen den mittelalterli-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 91 

chen Juristen in der Zweiteilung der Welt, beachten aber das Kriegsmonopol des 
Herrschers nicht. 
Neben Sachedina der beste kurze Überblick über Krieg und Frieden in der islami-
schen Diskussion. 

 
Sachedina, Abdulaziz Abdulhussein 

Justification for Violence in Islam, in: War and its Discontents : Pacifism and 

Quietism in the Abrahamic Traditions / ed. by J. Patout Burns. – Washington, 

DC : Georgetown Univ. Pr., 1996. – S. 122-160 

Der Islam ist in einer von Konflikten geprägten Welt entstanden und ist ein Auftrag, 
eine gerechte Ordnung zu errichten. Bewaffneter Dschihad ist im Koran erlaubt, 
aber nur als Kampf gegen Verfolgung. Im Koran ist das Gebot, Gottes Sache zum 
Erfolg zu führen, noch nicht mit Krieg verknüpft und eine multireligiöse Gesell-
schaft selbstverständlich. Aus dem Auftrag, daß der Islam für die gesamte Erde 
gelten soll, kommt aber die rasche Ausweitung des Dschihad zu einem offensiven 
Kampf. Für die sunnitischen Juristen ist der Dschihad der Kampf für die Auswei-
tung des Geltungsbereiches des islamischen Gesetzes. 
Ansätze für eine pazifistische Position im Islam kann am ehesten die Verpflichtung 
des islamischen Gesetzes auf Verhältnismäßigkeit der Gewaltanwendung geben. 
Das alltägliche Verhalten eines Moslems, der das islamische Gesetz beachtet, ist 
„pazifistisch“. Pazifistisch ist Islam im Sinne eines Kampfes gegen Gewaltordnung. 
Nicht aber im Sinne einer privaten gewaltfreien Zurückhaltung. Islam ist der Kampf 
für einen Frieden der Gerechtigkeit. Auf Gewalt kann nur verzichtet werden, wenn 
die Menschheit dem Ruf Gottes folgt. 

 
Peace and Conflict Resolution in Islam : Precept and Practice / ed. by Abdul 

Aziz Said ... – Lanham : Univ. of America, 2001. – 298 S. 

Anthologie von Beiträgen vorwiegend aus den 1990er Jahren, sortiert nach fünf 
islamischen Friedensbegriffen: Frieden durch Machtpolitik (damit ist der mittelalter-
liche Islam gemeint), Frieden durch Weltordnung, Recht und Institutionen (neuere 
islamische Völkerrechtstheorien), Konfliktregelung (Vermittlungspraxis arabischer 
Staaten), Frieden durch Gewaltfreiheit (gewaltfreie Bewegungen in islamischen 
Staaten), Frieden durch spirituelle Wandlung (sufistische Traditionen). Ein guter 
Überblick über die Vielfalt islamischer Ansätze. 
Die Herausgeber dieses Sammelbandes haben eine eigene Einführung in diese fünf 
islamische Friedenstraditionen nach klassischen und neueren Quellen gegeben: Na-
than C. Funk and Abdul Aziz Said, Islam and Peacemaking in the Middle East. – 
Boulder 2009. 
     
Khoury, Adel Theodor 

Mit Muslimen in Frieden leben : Friedenspotentiale des Islam. – Würzburg : 

Echter, 2002. – 80 S. 

Eine Einführung, die die Situation Mohammeds und die Aussagen zu Kampf und 
Frieden im Koran vorstellt. Als Ansatzpunkte einer Friedenstheologie können Aus-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 92

sagen über Gerechtigkeit und Versöhnung gelten. Freilich waren dann Ansätze zu 
einer islamischen Friedenstheologie eher spärlich und sind noch spärlich. 
      

Abu-Nimer, Mohammed 

Nonviolence and Peace Building in Islam : Theory and Practice. – Gainesville 

(u.a.) : Univ. Pr. of Florida, 2003. – 233 S. 

Diese Darstellung der Islamischen Tradition zu Krieg und Frieden ist eher apologe-
tisch geraten und eine pazifistische Theorie im Islam kann Abu-Nimer nicht präsen-
tieren. Was ihn tatsächlich interessiert sind Formen der Friedensstiftung: traditionel-
le und gegenwärtige Praxis der Verhandlung, Übung gemeinsamer Rituale, gewalt-
freie Bewegung in der Islamischen Welt. 

3.2.3.1 Koran 

Waugh, Earl 

Peace as Seen in the Qur’ān. – Jerusalem : Ecumenical Institute, 1986. – 74 S. 

(Occasional papers / Ecumenical Institute ; 3) 

Der Islam ist rasch von Staatsbildung, Eroberung, Gesetz geprägt worden. Die ur-
sprüngliche „religiöse“ Ebene im Koran kann aber rekonstruiert werden. Moham-
med muß in einem eschatologischen Horizont verstanden werden, einer Naherwar-
tung von Gottes Urteil. Der frühe Mohammed versteht sich nach dem Vorbild von 
Noah, die frühen Moslems werden wie eine Familie gesehen. Der späte Mohammed 
versteht sich nach dem Vorbild von Moses, die Moslems kämpfen nach dem Vorbild 
von Jahwes Kriegen, geführt von einem Propheten, nicht von einem Soldaten. Der 
Koran bewahrt so in der Lehre von der Gemeinde der Moslems eine Tradition der 
Friedlichkeit, des Erbarmens, der Vergebung und in der Darstellung der Haltung zu 
Juden, Christen, Heuchlern und Sektierern eine Akzeptanz einer Vielzahl von religi-
ösen Wegen unter dem einen Gott. 
     
Prenner, Karl 

Islam und Friede (Islām Wa-Salām), in: Mit Realismus und Leidenschaft : 

Ethik im Dienst einer humanen Welt ; Valentin Zsifkovits zum 60. Geburtstag / 

hrsg. von Otto Kimminich ... – Graz (u.a.) : Schnider, 1993. – S. 80-92 

In den mekkanischen Suren ist Abraham das Vorbild für Frieden, verlangt wird nur 
die Möglichkeit, die neue Religion ausüben zu können; den Ungläubigen soll mit 
Nachsicht begegnet werden. Die medinischen Suren dagegen sind von Gottes Er-
laubnis zum Kampf geprägt. Die Bekehrung wird weiter als Eintritt in den Frieden 
Gottes gesehen, aber es gibt kein Heil außerhalb der Bekehrung. Maßgeblich für den 
Islam bleibt die mekkanische Friedensperiode: Der bewaffnete Kampf bleibt Vertei-
digung gegen Angriffe, die Entscheidung zwischen den (geoffenbarten) Religionen 
ist weiter die Sache Gottes. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 93 

Firestone, Reuven 

Jihad : the Origin of Holy War in Islam. – New York (u.a.) : Oxford Univ. Pr., 

1999. – 195 S. 

Überblick über die Kriegs-Suren im Koran. Firestone ist skeptisch gegen die traditi-
onelle Sicht einer chronologischen Entwicklung von Nichtkonfrontation über defen-
siven Kampf zum unbedingten Kampf gegen alle Ungläubigen. Entsprechend ordnet 
er das Material systematisch: nichtmilitärische Propagierung und Verteidigung des 
Glaubens, Regeln über Eindämmung des Kampfes, Konflikte zwischen den Gläubi-
gen (der größte Anteil der Suren über Konflikte), Kampf für Gott. Auch bei Firesto-
ne bleibt die zentrale Rolle der Flucht nach Medina als Bruch mit dem arabischen 
Tabu eines Kampfes mit dem eigenen Stamm. 

3.2.3.2 Dschihad 

Peters, Rudolph 

Islam and Colonialism : the Doctrine of Jihad in Modern History. – ‘s-

Gravenhage : Mouton, 1979. – 242 S. 

Trotz des Titels bietet das Buch im ersten Teil einen aus den Quellen gearbeiteten 
Überblick über das mittelalterliche Kriegsrecht. Der zweite Teil gibt einen Überblick 
über Dschihad als Kampf gegen Kolonialismus im 19. (Indien, Algerien, Sudan, 
Ägypten) und im frühen 20. Jahrhundert (Libyen, Osmanische Kriegserklärung 
1914, Palästina). Der dritte Teil bietet einen Überblick über zeitgenössische Dschi-
had-Diskussion, leider nicht ausreichend örtlich und zeitlich differenziert. 

 
Peters, Rudolph 

Jihad in Classical and Modern Islam : a Reader. – Princton, NJ : Wiener, 1996. 

– 204 S. 

Eine Mischung aus Quellensammlung und Sammelband von Peters-Texten. Enthält 
Traditionen zum Dschihad, Auszüge aus juristischen Werken des Mittelalters und 
Texte zum Dschihad im 20. Jahrhundert vom Ersten Weltkrieg bis zum ägyptischen 
Islamismus. 
     
Sachedina, Abdulaziz Abdulhussein 

The Just Ruler (al-sultān al-‘ādil) in Shī’ite Islam : the Comprehensive Author-

ity of the Jurist in Imamite Jurisprudence. – New York (u.a.) : Oxford Univ. 

Pr., 1988. – S. 105-117 Al-sultān al-‘ādil and the Question of jihād 

Der Koran gebietet den Kampf für göttliche Ordnung. Freilich war sofort umstritten, 
ob die Kriegszüge der Kalifen ein solcher Kampf sind. Die sunnitischen Juristen 
waren bereit, die Ausweitung des Territoriums islamischer Staaten und damit des 
Geltungsbereichs des islamischen Gesetzes als Kampf für den Islam gelten zu las-
sen. Die Schiiten mit ihren strengeren Anforderungen an die Legitimität des Herr-
schers, können in den Kriegen der Kalifen keinen Kampf für den Islam sehen. So-
lange der Imam verborgen ist und die rechte Leitung des Volkes fehlt, ist kein offen-

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 94

siver Dschihad gestattet, sondern nur die Verteidigung gegen Ungläubige. Zwar 
übernehmen die schiitischen Juristen kollektiv die Aufgaben des verborgenen Imam, 
aber die Aufforderung an die Ungläubigen, den Islam anzunehmen, gehört nicht 
dazu. 
      

Donner, Fred M. 

Sources of Islamic Conceptions of War, in: Just War and Jihad : Historical and 

Theoretical Perspectives on War and Peace in Western and Islamic Traditions / 

ed. by John Kelsay and James Turner Johnson. – New York (u.a.) : Greenwood 

Pr., 1991 (Contributions to the Study of Religion ; 28) S. 31-69 

Berücksichtigt außer dem Koran auch byzantinische und persische Traditionen, die 
für den mittelalterlichen Islam wichtig waren. 

 
Morabia, Alfred 

Le ğihâd dans l’Islam médiéval : le ‘combat sacre’ dans des origines au XIIe 

siècle. – Paris : Michel, 1993. – 567 S. (Bibliothèque Albin Michel : Histoire) 

Der vollständigste Überblick über den Dschihad im Mittelalter: Kriegswesen in 
Arabien vor Mohammed, Mohammed in Mekka und Medina, Dschihad in Koran 
und Tradition, Literaturgeschichte und Systematik des Dschihad in Kriegsrecht und 
Fremdenrecht. Ausführlichste Darstellung des Dschihad als spirituelle Anstrengung. 
Diese Bedeutung, die oft in apologetischer Absicht für die ursprüngliche Bedeutung 
von Dschihad erklärt wird, wird von Morabia stärker mit den späteren Asketen in 
Verbindung gebracht, die durchaus auch militärisch für den Islam kämpften. 

 
Brague, Rémi 

Der Dschihad der Philosophen, in: Krieg im Mittelalter / hrsg. von Hans-

Henning Kortüm. – Berlin : Akademie Verl., 2001. – S. 77-91 

Die arabischen Philosophen folgen einerseits den griechischen Philosophen, die 
keine Pazifisten waren, andererseits finden sie den „Eroberungskrieg mit einer reli-
giösen Dimension“ vor und akzeptieren ihn. Wie die Mystiker den Dschihad zum 
inneren Kampf umbiegen, machen die Philosophen daraus einen Krieg für die Bil-
dung. Das ist durchaus nicht metaphorisch gemeint; es ist ein echter Krieg, vorm 
Blutvergießen haben sie keine Angst. In ihrer Bejahung des Krieges sind die Philo-
sophen radikaler als die unphilosophische Praxis: diese will Länder dem Islamischen 
Staat unterwerfen, die Philosophen rechtfertigen den Heiligen Krieg, weil er die 
Seelen der Philosophie unterwerfen soll. Bespricht al-Farabi, Avicenna, Averroes 
(der außer seinen philosophischen Werken auch ein juristisches Handbuch verfaßt 
hat und in Predigten zum Dschihad aufgerufen haben soll). 
     
Heck, Paul L. 

Jihad Revisited, in: Journal of Religious Ethics 32 (2004) 95-128 

Überblick über die ersten Jahrhunderte des Islam (7. bis 13. Jh. christlicher Ära). 
Grundsätzlich lassen sich zwei Formen des Dschihad unterscheiden: zur Stärkung 
der islamischen Hegemonie und zur Stärkung der islamischen Gesellschaft. Der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 95 

Koran hat eine Kampfmetaphorik, die zum Kampf des Guten gegen das Böse und 
zum Kampf der frühen Muslims gegen feindliche arabische Gruppen aufruft. Jeden-
falls ist der Dschihad nicht reduzierbar auf bewaffneten Kampf. Bei den Asketen 
und Mystikern wird das weiterentwickelt, als Bewahrung der Botschaft des Islam 
durch Abwendung von weltlichen Interessen (wobei das nicht als Stellungnahme 
gegen militärische Verbreitung des Islams gemeint ist). Die Unterscheidung zwi-
schen dem Gebiet des Islams und dem Gebiet des Krieges ist eine imperiale Kon-
struktion ohne Basis im Koran. Das ist die Basis der Dschihadkonzeption der Jurist-
en der frühabbasidischen Periode. Die Juristen sind vor allem daran interessiert, die 
Staatskontrolle des Dschihad einzuschärfen; die asketischen und mystischen Konno-
tationen verschwinden ganz. Der Dschihad wird zum Krieg gegen nichtchristliche 
Reiche, durchaus mit dem Versuch eines Kriegsrechtes. Zwischen den Kreuzzügen 
des 11. Jahrhundert und der mongolischen Invasion des 13. Jahrhunderts, in der 
Konfrontation mit Feinden, die eigene universale Ordnungsvorstellungen hatten, 
kommt es aber zu einer Neuformulierung des Dschihad nicht als Pflicht, den Islam 
auszubreiten, sondern als Pflicht, den Islam zu bewahren. Jetzt wird der Dschihad. 
stärker zur individuellen Pflicht (auch mit Angriffen auf Moslems, die ihre rituellen 
Pflichten nicht ernstnehmen). 

 
Bonner, Michael 

Jihad in Islamic History : Doctrines and Practice. – Princeton (u.a.) : Princeton 

Univ. Pr., 2006. – 197 S. 

Bearbeitung eines französischen Originals mit d.T.: Le jihad : origines, in-

terprétations, combats (2004) 

Überblick über den Dschihad im mittelalterlichen Islam, mit Kapiteln über den Ko-
ran, die frühen Traditionen, den Dschihad der Gelehrten an den Grenzen des Islams 
und den Dschihad der Herrscher. Bonners Leistung sind weniger neue Deutungen 
sondern eine gute Präsentation des historischen Hintergrundes und der methodischen 
Schwierigkeiten, Dschihad für die islamische Frühgeschichte zu studieren. Das 
Dschihad-Thema nimmt nur einen Teil des Buches ein, aber der Leser bekommt 
einen islamkundlichen und historischen Hintergrund, der ihm hilft die Rolle der 
Dschihad-Debatten einzuschätzen. 

 
 

Seit der Wiederkehr des Dschihad im Afghanistankrieg gegen die Sowjeunion, im 
Irakisch-Iranischen Krieg, im Golfkrieg 1990-1991, in den Unternehmen Osama bin 
Ladens gibt es eine Fülle von polemischen und apologetischen Publikationen. Eine 
Bereicherung des Wissens über den bei Rudolph Peters bis Alfred Morabia erreich-
ten Stand hinaus war damit kaum verbunden. Brauchbar als Einführung und Fort-
schreibung für die neuen Dschihad-Bewegungen: 
John Kelsay, Islam and War : a Study in Comparative Ethics. – Louisville, Kentucky 
1993 (der Außentitel – The Gulf War and Beyond – macht den Fokus klarer, aber 
Kelsay gibt auch Einblicke in traditionelle Dschihad-Vorstellungen) 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 96

David Cook, Understanding Jihad. – Berkeley 2005 (enthält eine kurze Rekapitula-
tion von Forschungen über den mittelalterlichen Dschihad, einen Überblick seit dem 
19. Jahrhundert und neuere Kommuniques islamistischer Gruppen). 

 
Osama bin Laden wird übereinstimmend für den schieren Dilettantismus seiner 
theologisch-juristischen Stellungnahmen getadelt, was freilich nicht verhinderte, daß 
er der wirkungsmächtigste der neueren Organisatoren des Dschihad ist. Man kann 
seine Stellungnahmen in verschiedenen Sprachen nachlesen: Messages to the World 
: the Statements of Osama bin Laden / ed. by Bruce Lawrence. – London 2005; Al-
Qaida dans le texte / sur la direction de Gilles Kepel. – Paris 2005; Die Reden des 
Osama bin Laden / hrsg. von Marwan Abou-Taam und Ruth Biqalke. – München 
2006. 

3.2.3.4 Islamische Völkerrechtslehre 

Kruse, Hans 

Islamische Völkerrechtslehre. – 2. Aufl. – Bochum : Brockmeyer, 1979. – 252 S. 

Kaum veränderte Göttinger Dissertation von 1953 

 

Khadduri, Majid 

War and Peace in the Law of Islam. – Baltimore, MD : Johns Hopkins Univ. 

Pr., 1955. – 321 S. 

Zwei klassische Darstellungen des islamischen Völkerrechts und das heißt vor allem 
des Kriegsrechts bei den mittelalterlichen islamischen Juristen, des Rechts des 
Dschihad, des Kampfes für die Ausbreitung des Islam, da jeder andere Krieg im 
Islam als illegitim gilt. Aber auch des Friedensrechtes, das heißt des Fremdenrechtes 
der Beziehungen zu nichtislamischen Ländern und zu Nichtmoslems in islamischen 
Ländern. 

 
Noth, Albrecht 

Der a priori legitime Krieg im Islam : Hauptaspekte des Islamischen Rechts 

zum Thema „Krieg und Frieden“, in: Töten im Krieg / hrsg. von Heinrich von 

Stietencron und Jörg Rüpke. – Freiburg (u.a.) : Alber, 1995 (Veröffentlichun-

gen des Instituts für Historische Anthropologie ; 6) S. 278-296 

Knappster möglicher Überblick über das klassische Islamische Völkerrecht.  
     

Landau-Tasseron, Ella 

„Non-Combatants“ in Muslim Legal Thought. – Washington, DC : Hudson 

Institute, 2006. – 25 S. (Research Monographs on the Muslim World ; 1, 3) 

Hebräisches Original 2005 

 Überblick über die verschiedenen Kategorien von Feinden im klassischen Islami-
schen Völkerrecht. Die mittelalterlichen Juristen müssen vermitteln zwischen dem 
Prinzip, daß alle Nichtmoslems ihr Leben verwirkt haben, und dem Prinzip, daß 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 97 

Töten auf das Nötigste beschränkt werden soll. Entscheidend ist so nicht direkte 
Teilnahme am Kampf, sondern ob von der Person jetzt oder künftig eine Gefahr für 
den Islam ausgehen könnte. Die Unterscheidung ist nicht die zwischen Soldaten und 
Zivilisten, sondern die zwischen Kampfähigen und Personen, die als unfähig zu 
kämpfen definiert sind (Kinder, Frauen, Mönche, Ältere). Zwischen den Rechts-
schulen, aber auch innerhalb der Rechtsschulen wurde keine einhellige Lösung er-
reicht. 

 
 

Al-Shaybani, Muhammad 

The Islamic Law of Nations : Shaybānī’s Siyar / translated by Majid Khadduri. 

– Baltimore : Johns Hopkins Univ. Pr., 1966. – 311 S. 

Übersetzung des einflußreichsten islamischen Völkerrechtstexts des Mittelalters (8. 
Jh. christlicher Ära), den Khadduri bereits seiner Darstellung 1955 (oben S. 96) 
zugrunde gelegt hatte. 

 
Stumpf, Christoph 

Völkerrecht unter Kreuz und Halbmond : Muhammad al-Shaybani und Hugo 

Grotius als Exponenten religiöser Völkerrechtstraditionen, in: Archiv des Völ-

kerrechts 41 (2003) 83-100 

Für Shaybani wie für Grotius ist die entscheidende Einheit die eigene Religion. Bei 
Shaybani gilt das islamische Recht auch für Moslems in nichtislamischen Staaten, 
nicht dagegen für Nicht-Moslems in islamischen Staaten. Grotius kennt ein Natur-
recht für alle Menschen und ein gewillkürtes göttliches Recht, das von Christen 
beachtet werden muß und Basis für eine Gemeinschaft der Christenheit abgibt. Bei-
de Autoren rücken zusammen als Vertreter eines religiösen Völkerrechtes, das nicht 
so staatsfixiert ist, wie das neuzeitliche europäische Völkerrecht. 
Stumpf vergleicht, was sie auf den ersten Blick gemeinsam haben, aber vergleicht 
nicht, was sie trennt. Sein Aufsatz ist kaum mehr als eine Sondierung, gibt aber eine 
Ahnung, welche Fragen eine vergleichende und gemeinsame Völkerrechtsgeschichte 
noch stellen muß. 

 
 

Für den modernen Umgang mit dem islamischen Völkerrecht seien zwei prominente 
Beispiele genannt.  
Für die Anpassung an den von der europäischen Tradition gesetzten Rahmen des 
modernen Völkerrechts: 

 
al Ghunaimi, Muhammad Talaat 

The Muslim Conception of International Law and the Western Approach. – 

The Hague : Nijhoff, 1968. – 228 S. 

Al Ghunaimi versucht im islamischen Recht die Themen des modernen Völkerrechts 
der Beziehungen zwischen Staaten zu finden und das islamische Völkerrecht mit 
europäischen Theorien der Grundlagen des Völkerrechts zu vergleichen (es paßt 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 98

eher zu der naturrechtlichen Tradition als zu Duguit oder Kelsen). Die Zentralität 
des Dschihads in der islamischen Völkerrechtlehre umgeht al Ghunaimi durch 
Rückgriff auf die Staatenpraxis islamischer Staaten, die das Ziel einer universalen 
Ausbreitung des Islam früh aufgegeben haben. Al Ghunaimi macht keinen Versuch 
einer Apologie des mittelalterlichen islamischen Völkerrechts, sondern löst es vom 
Koran und sieht es nur als Ideologie des Abbasidischen Kalifats. Der Koran ist da-
gegen mit dem modernen Völkerrecht durchaus vereinbar. Im Ganzen sieht Al Ghu-
naimis islamisches Völkerrecht aus wie das europäische Völkerrecht, nur bewiesen 
mit Koranversen. 
Al Ghunaimi war Professor für Völkerrecht in Alexandria und UN Legal Adviser. 

 
Für die Formulierung eines eigenen Beitrags des Islams zur Theorie der Internatio-
nalen Beziehungen gegen eine eurozentrische Verarmung: 

 
Abū Sulaymān, 'Abdul Hamīd 'A. 

Towards an Islamic Theory of International Relations : New Directions for 

Methodology and Thought. – Herndorn, VA : International Inst. of Islamic 

Thought, 1993. – XLII, 192 S. (Islamization of Knowledge Series ; 1) 

Bereits 1973 unter diesem Titel als Dissertation erschienen, 1987 als Buch unter 

dem Titel The Islamic Theory of International Relations. Alle drei Versionen 

sind weitgehend identisch. 

Abū Sulaymān versucht gegen die islamischen Juristen des Mittelalters, eine neue 
Methode des Umgangs mit klassischen Texten zu etablieren. Aus dem Koran läßt 
sich nicht direkt eine Lehre von den Internationalen Beziehungen entnehmen, son-
dern eine Lehre islamischer Grundwerte: Einheit, Gerechtigkeit, Frieden, gegensei-
tige Hilfe und Ablehnung von Aggression, Tyrannei, Korruption und Exzessen. Zu 
diesen Grundwerten gehört auch Dschihad als Anstrengung für den Glauben. Dschi-
had schließt bewaffneten Kampf nicht aus, aber die Konstruktion islamischer inter-
nationaler Normen muß auf die ganze Bedeutungsbreite des Dschihad-Begriffs zu-
rückgreifen. Im Koran kommt durchaus eine Vielzahl von internationalen Beziehun-
gen vor, die aber situationsbedingt sind. Wir müssen in der heutigen Situation eine 
eigene islamische Theorie der Internationalen Beziehungen konstruieren. Der Islam 
kann helfen zur Betonung von Menschenwürde und Menschenrechten, gegen rassi-
sche und nationale Diskriminierung, für Kooperation und soziale Gerechtigkeit. 
     

Mayer, Ann Elisabeth 

War and Peace in the Islamic Tradition and International Law, in: Just War 

and Jihad : Historical and Theoretical Perspectives on War and Peace in West-

ern and Islamic Traditions / ed. by John Kelsay and James Turner Johnson. – 

New York (u.a.) : Greenwood Pr., 1991 (Contributions to the Study of Religion 

; 28) S. 195-226 

Referiert zeitgenössische muslimische Ansichten der Stellung des islamischen 
Rechts zum Völkerrecht, wobei sie den allgemeinen Kontext der Dritte-Welt-
Positionen zu Völkerrecht und Nationalen Befreiungsbewegungen beachtet. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 99 

Broschk, Florian 

Gottes Gesetz zwischen Elfenbeinturm und Außenpolitik : “schiitisches Völker-

recht” in der islamischen Republik Iran. – Hamburg : EB-Verl., 2008. – 69 S. 

(Bonner islamwissenschaftliche Hefte ; 5) 

Referiert die Völkerrechtstheorie von Muhammad Rid ā D iyā’ī Bīgdelī, dem promi-
nesten iranischen Völkerrechtler. Ein islamisches Völkerrecht kann es nicht geben, 
weil im Gegensatz zum islamischen Recht das Völkerrecht nicht gottgegeben ist, 
sondern nur eine Konvention zwischen Staaten. Es gibt aber eine islamische Sicht 
der Themen des modernen Völkerrechts. Zwischen der Dichotomie Gebiet des Is-
lams/Gebiet des Krieges und der Reduzierung des Gebietes des Krieges auf direkte 
Verfolger des Islams hält Bīgdelī einen Mittelkurs: Neben dem Gebiet des Krieges 
gibt es auch Gebiet des Vertrages, Gebiet der Waffenruhe, Gebiet der Neutralität. 
Wie im islamischen Recht üblich, erkennt Bigdeli keinen legitimen Krieg an außer 
dem Jihad. Mit der schiitischen Theologie lehnt er den Angriffsjihad vor der end-
zeitlichen Wiederkehr des Verborgenen Imams ab. Der Verteidigungsjihad ist 
selbstverständlich. Dazu gestattet er die Teilnahme an Befreiungskriegen (was 
Broschk als einen Drittweltismus erkennt, kaum islamisch zu begründen). Bīgdelī 
sucht immer die maßvolleren Deutungen, eine dauerhafte Friedensordnung kann er 
aber nicht begründen. Dazu hat er einen zu hohen Stellenwert für ein rechtlich nicht 
eingeschränktes „Interesse des Islam“. 

3.2.3.5 Zeitgenössische islamische Friedenstheorien 

Als Beispiel für den sufistischen Weges des inneren Friedens: 
 
Bawa Muhaiyaddeen, M. R.  

Islam and World Peace : Explanations of a Sufi. – Philadelphia, PA : The Fel-

lowship Pr., 1987. – 163 S. 

Frieden besteht in Gerechtigkeit für alle; Frieden kann nur in Gott gefunden werden; 
der Heilige Krieg ist ein Krieg im Inneren der Seele. 
Bawa Muhaiyaddeen (1900-1986) war ein bekannter bengalischer Sufi-Heiliger, 
Autor von The 99 Beautiful Names of Allah. 

 

Als Beispiel für die institutionalisierte islamische Theologie: 
 
Zakzouk, Mahmoud 

Friede in islamischer Sicht : Begriff und Notwendigkeit des Weltfrieden, in: 

Friede für die Menschheit : Grundlagen, Probleme und Zukunftsperspektiven 

aus islamischer und christlicher Sicht ; internationale christlich-islamische 

Konferenz, Wien 30. März bis 2. April 1993 / hrsg. von Andreas Bsteh. – Möd-

ling : Verl. St. Gabriel, 1996 (Beiträge zur Religionstheologie ; 8) S. 69-104 

Der Frieden ist das Ziel des Islam. Der Frieden wird durch gerechtes Handeln er-
reicht, indem den Mitmenschen freie Entfaltung und Hilfe dazu gegeben wird. Der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 100

Frieden ist vom Glauben unablösbar. Nur wenn wir uns selber als Geschöpf Gottes 
erfahren können, können wir unseren Mitmenschen gegenüber gerecht sein. Frieden 
kann nicht von außen aufgezwungen werden; er beginnt im Innern und wirkt im 
jeweiligen sozialen Verantwortungskreis. Die Gerechtigkeit setzt dem Friedenswil-
len Grenzen. Feinde, die uns zerstören wollen, zu Freunden zu nehmen, ist un-
gerecht gegen uns selber und unterstützt die Ungerechtigkeit unserer Feinde. 
Die Solidarität aller Menschen ist eine Ausweitung dieses mitmenschlichen Frie-
denswillen. Auch im Weltmaßstab kommt es darauf an, jedem das Recht auf sein 
Leben, seine Religion, sein Eigentum, seine Freiheit zuzugestehen. Daraus folgen 
ein Völkerrecht, das nicht nur reichen Staaten nutzt, kollektive Sicherheit gegen 
Aggressionskriege, humanitäre Interventionen gegen Menschenrechtverletzungen – 
und ein Sitz für die islamische Welt im UNO-Sicherheitsrat. 
Zakzouk (geb. 1933) war Dekan der theologischen Fakultät der Al-Azhar Universi-
tät und ist ägyptischer Minister für Religionsangelegenheiten, einer der Höchsten in 
der sunnitischen religiösen Hierarchie. 

 
Als Beispiel für jüngere islamische Theologie: 
     
Kalisch, Muhammad 

Frieden aus der Sicht des Islam, in: Islam im Dialog 1 (2002) H. 4, S. 13-28 

Den Begriff „innerer Frieden“ gibt es in islamischer Theologie und Mystik nicht, 
aber das Phänomen wird deutlich beschrieben als Zufriedenheit/beruhigte Seele. 
Auch den Begriff „sozialer Frieden“ gibt es in islamischer Theologie nicht, aber der 
Kern des Islam ist Regelung des sozialen Lebens durch Gerechtigkeit mit dem Ziel 
einer beruhigten Stadt, einer intakten Gesellschaft. Kalisch geht schnell zur üblichen 
Diskussion islamischer Toleranz über (die fortentwickelt werden muß zu wirklicher 
Anerkennung der Ungläubigen als Gleiche). In der Frage des internationalen Frie-
dens ist der Islam keine pazifistische, aber auch keine aggressive Religion. Die tradi-
tionelle Lehre vom Krieg aus bloßer Religionsverschiedenheit muß aufgegeben 
werden. Im Ganzen ist das Ergebnis nicht viel anders als die Lehre zahlreicher säku-
larer Friedenstheoretiker: ein Staat mit sozialem Frieden neigt eher dazu Frieden zu 
halten. Über den Horizont der meisten säkularen Friedenstheoretiker hinaus: Ebenso 
ein Staat, der mehr Menschen mit innerem Frieden hat. 
Muhammad Kalisch (geb. 1966 als Sven Kalisch) ist der erste staatlich besoldete 
Professor für Religion des Islam in Deutschland. 

3.2.3.6 Säkulare Kriegstheorie 

3.2.3.6.1 Ibn Haldūn 

Historisch ist dieses Feld vor allem von Abd-ar-Rahman Ibn Haldūn (1332-1406) 
belegt, der an verschiedenen Höfen des Maghreb Erfahrungen mit Krieg und Admi-
nistration sammelte, bevor er Oberrichter in Ägypten wurde. Berühmt war er als 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 101 

Historiker. Stark gewirkt hat seine systematische Einleitung in die Geschichte, in der 
man einen Vorläufer der Soziologie erkennen kann. Die frühe Konfliktsoziologie hat 
ihn dankbar als Vorläufer anerkannt (Ludwig Gumplowicz, Ibn Chaldun, ein arabi-
scher Soziologe des 14. Jahrhunderts, in: Ludwig Gumplowicz, Soziologische Es-
says. – Innsbruck 1899. – S. 90-114) ebenso wie die Polémologie (Gaston Bouthoul, 
Ibn Khaldoun, sa philosophie sociale. – Paris 1930). Neuerdings ist er bei der Suche 
nach alternativen Epistemologien der Internationalen Beziehungen wieder ins 
Gespräch gebracht worden , inhaltlich reichlich entleert (Robert W. Cox, Towards a 
Posthegemonic Conceptualization of World Order : Reflections on the Relevance of 
Ibn Khaldun, in: Governance without Government : Order and Change in World 
Politics / ed. by James B. Rosenau and Ernst-Otto Czempiel. – Cambridge 1992. – 
S. 37-50, Neudruck in Robert W. Cox, Approaches to World Order. – Cambridge, 
1996. – S. 144-173). 

 
Vergleiche als Einführung: 
Heinrich Simon, Ibn Khaldūns Wissenschaft von der menschlichen Kultur. – Leip-
zig 1959. 
Weiterführend: Aziz Al-Azmeh, Ibn Khaldūn in Modern Scholarship : a Study in 
Orientalism. – London 1981 (Bibliographie und heftige Kritik der Vereinnahmung 
Ibn Haldūns als Ahnen der europäischen Soziologie).  

 
 

The Muqaddimah : an Introduction to History / translated from the Arabic by 

Franz Rosenthal. – New York : Pantheon Books, 1958. – 3 Bde. (Bollinger Se-

ries ; 43) 

Der Abschnitt 35 Wars and the Methods of Waging War Practiced by the Various 

Nations des Kapitels 3 On Dynasties, Royal Authority, the Caliphate, Government 

Ranks, and all that Goes with these Things steht vol. II, 73-89 (In der einbändigen 
gekürzten Ausgabe 1967 ist der Abschnitt auf S. 223-230 enthalten ohne die Zitate 
religiöser Autoritäten). 
Der Abschnitt über Kriege beginnt mit einer klaren Aussage: Krieg liegt in der 
menschlichen Natur seit der Schöpfung. Kriegstypen/Kriegsursachen werden sehr 
knapp vorgestellt: Kriege aus Rache, Kriege um des Gewinns wegen, Kriege für die 
Religion, Kriege gegen Auflehnung. Die beiden ersten Typen sind ungerechte Krie-
ge, die beiden letzten sind gerechte Kriege (unausgesprochen ist das auch ein Ge-
gensatz der Kriege der Stämme am Rande der islamischen Welt und der Kriege der 
islamischen Staaten). Ausführlicher beschäftigt sich Ibn Haldūn mit den Kampfwei-
sen: in geschlossenen Formationen kämpfen alle aus der Geschichte bekannten Staa-
ten, während Araber und Berber eine Methode des Angriffs und Rückzugs bevorzu-
gen. Er weiß, daß disziplinierte Heere zum Kampf in geschlossenen Formationen die 
Macht des Herrschers im Staat stärken. Ibn Haldūn polemisiert gegen die Ansicht, 
im Kampf komme es nur auf die Zahl der Kämpfer an. Entscheidend ist letztlich die 
Gruppenbindung. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 102

Der Beitrag Ibn Haldūns zur Kriegstheorie liegt gewiß nicht in diesem nur skizzier-
ten Abschnitt zur Kriegsführung. Das ganze Muqaddimah ist eine Lehre von den 
Kriegen der Stämme mit starker Gruppenbindung ('aşabija, ein Wort, das aus dem 
Kontext der männlichen Verwandtschaftsgruppe kommt) gegen die städtisch/staatliche 
Zivilisation mit geringer Gruppenbindung. Die Theorie vom Aufstieg und Niedergang 
der Dynastien ist eine Theorie des Militarismus: Die junge Dynastie, die noch nicht 
das Vertrauen der Untertanen hat, braucht das Schwert mehr als die Feder – ebenso 
die alte Dynastie, die das Vertrauen verloren hat. Nur in der Phase der Einigkeit mit 
den Untertanen kann die Feder mehr Bedeutung haben. 

3.2.4 Bahá’í 

Die jüngste der Weltreligionen, eine Abspaltung des schiitischen Islams Mitte des 
19. Jahrhunderts, ist auf besondere Weise eine Friedensreligion. Sie hat sich schnell 
entwickelt vom Dschihad gegen die Mutterreligion Islam (Denis MacEoin, The Babi 
Concept of Holy War, in: Religion 12 (1982) 93-129) zur einzigen Religion, in de-
ren heilige Texte zeitgenössische internationalistische Positionen aufgenommen 
wurden. „Bahá’u’lláh saw an international system in crisis and advocated a set of 
utopian realist mechanisms to resolve those problems. He thereby created the Mid-
dle East’s first indigenous peace movement in the era of modernity and one of very 
few to become institutionalized over the long term” (Juan Cole). Folgerichtig stellte 
'Abdu’l-Bahá bei seinem Amerikaaufenthalt 1912 einen Zusammenhang her zwi-
schen dem universalen Frieden der Bahá’í und dem Frieden, den die Friedensbewe-
gung suchte. 

 
 

Bahá’u’lláh 

Die Verkündigung Bahá’u’lláhs an die Könige und Herrscher der Welt : die 

den Völkern und Geschlechtern der Erde vorherbestimmte Zeit ist nun ge-

kommen. – Frankfurt am Main : Bahá’í-Verl., 1967. – 130 S. 

Enthält Sendschreiben 1867ff. an nahöstliche und europäische Herrscher (Mahnun-
gen zur Bekehrung, darunter Bekehrung zur Abrüstung) und die spätere Große Ver-

kündigung an die Menschheit, die die Bewohner der Erde aufruft, Bürger einer Stadt 
zu werden und eine Sprache zu sprechen. An einer Versammlung der Menschen 
sollen die Herrscher teilnehmen und völlige Versöhnung unter den Großmächten 
schaffen. Sollte ein König die Waffen ergreifen, so sollen alle sich vereinen, ihn 
daran zu hindern. 

 
Bahá’u’lláh (1817-1892) war der prophetische Begründer der Bahá’í-Religion. Die 
Sendschreiben an die Monarchen stehen zum Teil auch im Kitab-i-aqdas, dem hei-
ligsten Buch der Bahá’í. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

