3.2.2.2.4 Friedenskirchen

Eine Tradition der Forderung, daf alle Christen sich einem Gebot der Gewaltfreiheit
unterwerfen miissen, gab es kontinuierlich erst seit dem 14. Jahrhundert in Sekten,
die sich auf das Evangelium beriefen: Briidergemeinde, Taufer, Quaker. Den besten
Uberblick iiber diesen religiosen Pazifismus und seine Rolle fiir die beginnende
Friedensbewegung im 19. Jahrhundert geben drei massive Bénde von Peter Brock:
The Political and Social Doctrine of the Unity of the Czech Brethren in the Fifteenth
and Early Sixteenth Centuries. — The Hague 1957.

Pacifism in the United States : from the Colonial Era to the First World War. —
Princeton, NJ 1968

Pacifism in Europe to 1914. — Princeton, NJ 1972.

3.2.3 Islam

Bibliographie:

Axel Heinrich, Denkmuster zur Einddmmung und zur Legitimation von Gewalt im
Christentum und im Islam : ein Literatureinblick. — Bonn : Deutsche Kommission
Justitia et Pax, 2006 (Uberblick iiber Literatur der 1990er/2000er Jahre zu Traditio-
nen des Dschihad und Traditionen der Gewaltlosigkeit im Islam).

Khoury, Adel Theodor

Toleranz im Islam. — Miinchen : Kaiser ; (u.a.), 1980. — 220 S. (Entwicklung
und Frieden : Wissenschaftliche Reihe ; 22)

Aussagen des Korans zu Religionsfreiheit und Toleranz, Traditionen {iber das tat-
siachliche Verhalten in Mohammeds Medina-Staat, Toleranz bei islamischen Rechts-
schulen. Das Buch weitet sich dann zu einem Referat des islamischen Rechts gegen
Fremde in Krieg und Frieden, Beziehungen zu nicht-islamischen Staaten und tole-
rierten Nicht-Moslems in islamischen Staaten. Wéhrend die Hebrdische Bibel einen
Wechsel von extremer Intoleranz und grof3ziigiger Toleranz hat, haben Islam und
Christentum deutliche Parallelen in einer Mischung von relativer Toleranz und rela-
tiver Intoleranz.

Martin, Richard C.

The Religious Foundations of War, Peace, and Statecraft in Islam, in: Just War
and Jihad : Historical and Theoretical Perspectives on War and Peace in West-
ern and Islamic Traditions / ed. by John Kelsay and James Turner Johnson. —
New York (u.a.) : Greenwood Pr., 1991 (Contributions to the Study of Religion
;28) S. 91-117

Martin interessiert sich weniger fiir die islamischen AuBerungen zu Krieg und Frie-
den und mehr fiir die Vorstellungen, die Grundlage fiir islamische Vorstellungen
von Krieg und Frieden sind (Gemeinschaft, Sicht des ,,Anderen®).

&9

https//dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [


https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Tibi, Bassam

War and Peace in Islam, in: The Ethics of War and Peace : Religious and Secu-
lar Perspectives / ed. by Terry Nardin. — Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr.,
1996 (The Ethikon Series in Comparative Ethics) S. 128-145

Neudruck in: Islamic Political Ethics : Civil Society, Pluralism, and Conflict /
ed. by Sohail H. Hashmi. — Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 2002 (The Ethi-
kon Series in Comparative Ethics) S. 175-193

Tibi sieht seit Koranischer Zeit eine strikte Trennung der Welt in eine Zone des
Friedens (die islamische Gemeinschaft) und eine Zone der Feindschaft (die Welt der
Ungldubigen). Wirklich friedliche Beziehungen zur Welt der Unglaubigen kann es
nicht geben, allenfalls einen Waffenstillstand, wenn die islamischen Staaten zu
schwach sind. Es kann in diesem System, anders als Khadduri meint (s.u. S. 96),
keine Entsprechung zum Gerechten Krieg geben. Der Gerechte Krieg der westlichen
Tradition hat immer einen begrenzten Kriegsgrund; der islamische Dschihad ist
universaler und permanenter religidser Krieg. Im konkreten Kriegsrecht sieht Tibi
freilich keinen groBen Unterschied zu anderen Kulturen. Auch im Kampf gegen
Nichtmoslems ist nicht alles erlaubt. Am Ende gibt Tibi einen Uberblick iiber
Dschihad-Interpretationen im 19./20. Jahrhundert.

Hashmi, Sohail H.

Interpreting the Islamic Ethics of War and Peace, in: The Ethics of War and
Peace : Religious and Secular Perspectives / ed. by Terry Nardin. — Princeton,
NJ : Princeton Univ. Pr., 1996 (The Ethikon Series in Comparative Ethics) S.
146-166

Neudruck in: Islamic Political Ethics : Civil Society, Pluralism, and Conflict /
ed. by Sohail H. Hashmi. — Princeton, NJ : Princeton Univ. Pr., 2002 (The Ethi-
kon Series in Comparative Ethics) S. 194-216

Dieser Artikel war urspriinglich ein Gegenreferat zu dem gerade referierten Aufsatz
von Bassam Tibi. Hashmi will innerhalb der islamischen Tradition stirker differen-
zieren und im Ganzen die islamische Tradition stirker an die europdische Tradition
anndhern.

Der Islam hat keinen Begriff der Erbsiinde, allein gesellschaftliche Verderbnis halt
vom Frieden ab, die Wende zu Gott fihrt zum Frieden. Die Gewalt ist von Gott
gegeben gegen die Ubeltiter, die die Wende zu Gott verhindern wollen. Die friihen
Traditionen stellen Mohammed als unkriegerisch dar, ohne die {ibliche arabische
Beschiftigung mit der Stammesehre. In Mekka fiihrt Mohammed den gewaltlosen
Widerstand, auch in Medina ist er ein zogernder Krieger. Der Dschihad ist bestindi-
ge Propagierung des Islam. Zum Krieg wird er nur gegen Regierungen, die den
Islam unterbinden wollen. Die Teilung der Welt in eine Friedenszone und eine Zone
der Feindschaft ist kein Thema des Koran oder der frithen Traditionen, sondern erst
ein Thema der mittelalterlichen Juristen. Die Juristen betonen, da3 nur der Herrscher
den Dschihad als Krieg fiihren kann, dhnlich wie das christliche Autoren fiir den
Gerechten Krieg erkldren. Die modernen Fundamentalisten folgen den mittelalterli-

90

https//dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

chen Juristen in der Zweiteilung der Welt, beachten aber das Kriegsmonopol des
Herrschers nicht.

Neben Sachedina der beste kurze Uberblick iiber Krieg und Frieden in der islami-
schen Diskussion.

Sachedina, Abdulaziz Abdulhussein

Justification for Violence in Islam, in: War and its Discontents : Pacifism and
Quietism in the Abrahamic Traditions / ed. by J. Patout Burns. — Washington,
DC : Georgetown Univ. Pr., 1996. — S. 122-160

Der Islam ist in einer von Konflikten gepragten Welt entstanden und ist ein Auftrag,
eine gerechte Ordnung zu errichten. Bewaffneter Dschihad ist im Koran erlaubt,
aber nur als Kampf gegen Verfolgung. Im Koran ist das Gebot, Gottes Sache zum
Erfolg zu fiihren, noch nicht mit Krieg verkniipft und eine multireligiose Gesell-
schaft selbstverstindlich. Aus dem Auftrag, daB der Islam fiir die gesamte Erde
gelten soll, kommt aber die rasche Ausweitung des Dschihad zu einem offensiven
Kampf. Fiir die sunnitischen Juristen ist der Dschihad der Kampf fiir die Auswei-
tung des Geltungsbereiches des islamischen Gesetzes.

Ansitze fiir eine pazifistische Position im Islam kann am ehesten die Verpflichtung
des islamischen Gesetzes auf VerhéltnismaBigkeit der Gewaltanwendung geben.
Das alltigliche Verhalten eines Moslems, der das islamische Gesetz beachtet, ist
»pazifistisch®. Pazifistisch ist Islam im Sinne eines Kampfes gegen Gewaltordnung.
Nicht aber im Sinne einer privaten gewaltfreien Zuriickhaltung. Islam ist der Kampf
fiir einen Frieden der Gerechtigkeit. Auf Gewalt kann nur verzichtet werden, wenn
die Menschheit dem Ruf Gottes folgt.

Peace and Conflict Resolution in Islam : Precept and Practice / ed. by Abdul
Aziz Said ... — Lanham : Univ. of America, 2001. — 298 S.

Anthologie von Beitrdgen vorwiegend aus den 1990er Jahren, sortiert nach fiinf
islamischen Friedensbegriffen: Frieden durch Machtpolitik (damit ist der mittelalter-
liche Islam gemeint), Frieden durch Weltordnung, Recht und Institutionen (neuere
islamische Volkerrechtstheorien), Konfliktregelung (Vermittlungspraxis arabischer
Staaten), Frieden durch Gewaltfreiheit (gewaltfreie Bewegungen in islamischen
Staaten), Frieden durch spirituelle Wandlung (sufistische Traditionen). Ein guter
Uberblick iiber die Vielfalt islamischer Ansitze.

Die Herausgeber dieses Sammelbandes haben eine eigene Einfilhrung in diese fiinf
islamische Friedenstraditionen nach klassischen und neueren Quellen gegeben: Na-
than C. Funk and Abdul Aziz Said, Islam and Peacemaking in the Middle East. —
Boulder 2009.

Khoury, Adel Theodor

Mit Muslimen in Frieden leben : Friedenspotentiale des Islam. — Wiirzburg :
Echter, 2002. — 80 S.

Eine Einfiihrung, die die Situation Mohammeds und die Aussagen zu Kampf und
Frieden im Koran vorstellt. Als Ansatzpunkte einer Friedenstheologie kdnnen Aus-

91

https//dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

sagen Uber Gerechtigkeit und Verséhnung gelten. Freilich waren dann Ansétze zu
einer islamischen Friedenstheologie eher spérlich und sind noch spérlich.

Abu-Nimer, Mohammed

Nonviolence and Peace Building in Islam : Theory and Practice. — Gainesville
(u.a.) : Univ. Pr. of Florida, 2003. — 233 S.

Diese Darstellung der Islamischen Tradition zu Krieg und Frieden ist eher apologe-
tisch geraten und eine pazifistische Theorie im Islam kann Abu-Nimer nicht prasen-
tieren. Was ihn tatséchlich interessiert sind Formen der Friedensstiftung: traditionel-
le und gegenwirtige Praxis der Verhandlung, Ubung gemeinsamer Rituale, gewalt-
freie Bewegung in der Islamischen Welt.

3.2.3.1 Koran

Waugh, Earl

Peace as Seen in the Qur’an. — Jerusalem : Ecumenical Institute, 1986. — 74 S.
(Occasional papers / Ecumenical Institute ; 3)

Der Islam ist rasch von Staatsbildung, Eroberung, Gesetz geprigt worden. Die ur-
spriingliche ,,religiose” Ebene im Koran kann aber rekonstruiert werden. Moham-
med muB in einem eschatologischen Horizont verstanden werden, einer Naherwar-
tung von Gottes Urteil. Der friihe Mohammed versteht sich nach dem Vorbild von
Noah, die friihen Moslems werden wie eine Familie gesehen. Der spite Mohammed
versteht sich nach dem Vorbild von Moses, die Moslems kdmpfen nach dem Vorbild
von Jahwes Kriegen, gefiihrt von einem Propheten, nicht von einem Soldaten. Der
Koran bewahrt so in der Lehre von der Gemeinde der Moslems eine Tradition der
Friedlichkeit, des Erbarmens, der Vergebung und in der Darstellung der Haltung zu
Juden, Christen, Heuchlern und Sektierern eine Akzeptanz einer Vielzahl von religi-
Osen Wegen unter dem einen Gott.

Prenner, Karl

Islam und Friede (Islam Wa-Salam), in: Mit Realismus und Leidenschaft :
Ethik im Dienst einer humanen Welt ; Valentin Zsifkovits zum 60. Geburtstag /
hrsg. von Otto Kimminich ... — Graz (u.a.) : Schnider, 1993. — S. 80-92

In den mekkanischen Suren ist Abraham das Vorbild fiir Frieden, verlangt wird nur
die Moglichkeit, die neue Religion ausiiben zu koénnen; den Unglidubigen soll mit
Nachsicht begegnet werden. Die medinischen Suren dagegen sind von Gottes Er-
laubnis zum Kampf gepragt. Die Bekehrung wird weiter als Eintritt in den Frieden
Gottes gesehen, aber es gibt kein Heil auBerhalb der Bekehrung. Maf3geblich fiir den
Islam bleibt die mekkanische Friedensperiode: Der bewaffnete Kampf bleibt Vertei-
digung gegen Angriffe, die Entscheidung zwischen den (geoffenbarten) Religionen
ist weiter die Sache Gottes.

92

https://dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele N



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Firestone, Reuven

Jihad : the Origin of Holy War in Islam. — New York (u.a.) : Oxford Univ. Pr.,
1999.-195S.

Uberblick iiber die Kriegs-Suren im Koran. Firestone ist skeptisch gegen die traditi-
onelle Sicht einer chronologischen Entwicklung von Nichtkonfrontation {iber defen-
siven Kampf zum unbedingten Kampf gegen alle Unglidubigen. Entsprechend ordnet
er das Material systematisch: nichtmilitdrische Propagierung und Verteidigung des
Glaubens, Regeln iiber Einddmmung des Kampfes, Konflikte zwischen den Gléubi-
gen (der groBite Anteil der Suren iiber Konflikte), Kampf fiir Gott. Auch bei Firesto-
ne bleibt die zentrale Rolle der Flucht nach Medina als Bruch mit dem arabischen
Tabu eines Kampfes mit dem eigenen Stamm.

3.2.3.2 Dschihad

Peters, Rudolph

Islam and Colonialism : the Doctrine of Jihad in Modern History. — ‘s-
Gravenhage : Mouton, 1979. — 242 S.

Trotz des Titels bietet das Buch im ersten Teil einen aus den Quellen gearbeiteten
Uberblick iiber das mittelalterliche Kriegsrecht. Der zweite Teil gibt einen Uberblick
iiber Dschihad als Kampf gegen Kolonialismus im 19. (Indien, Algerien, Sudan,
Agypten) und im frithen 20. Jahrhundert (Libyen, Osmanische Kriegserklirung
1914, Palistina). Der dritte Teil bietet einen Uberblick iiber zeitgendssische Dschi-
had-Diskussion, leider nicht ausreichend o6rtlich und zeitlich differenziert.

Peters, Rudolph

Jihad in Classical and Modern Islam : a Reader. — Princton, NJ : Wiener, 1996.
—204S.

Eine Mischung aus Quellensammlung und Sammelband von Peters-Texten. Enthélt
Traditionen zum Dschihad, Ausziige aus juristischen Werken des Mittelalters und
Texte zum Dschihad im 20. Jahrhundert vom Ersten Weltkrieg bis zum dgyptischen
Islamismus.

Sachedina, Abdulaziz Abdulhussein

The Just Ruler (al-sultan al-‘adil) in Sh’ite Islam : the Comprehensive Author-
ity of the Jurist in Imamite Jurisprudence. — New York (u.a.) : Oxford Univ.
Pr., 1988. — S. 105-117 Al-sultan al-‘adil and the Question of jihad

Der Koran gebietet den Kampf fiir géttliche Ordnung. Freilich war sofort umstritten,
ob die Kriegsziige der Kalifen ein solcher Kampf sind. Die sunnitischen Juristen
waren bereit, die Ausweitung des Territoriums islamischer Staaten und damit des
Geltungsbereichs des islamischen Gesetzes als Kampf fiir den Islam gelten zu las-
sen. Die Schiiten mit ihren strengeren Anforderungen an die Legitimitit des Herr-
schers, konnen in den Kriegen der Kalifen keinen Kampf fiir den Islam sehen. So-
lange der Imam verborgen ist und die rechte Leitung des Volkes fehlt, ist kein offen-

93

https//dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

siver Dschihad gestattet, sondern nur die Verteidigung gegen Ungldubige. Zwar
tibernehmen die schiitischen Juristen kollektiv die Aufgaben des verborgenen Imam,
aber die Aufforderung an die Unglaubigen, den Islam anzunehmen, gehort nicht
dazu.

Donner, Fred M.

Sources of Islamic Conceptions of War, in: Just War and Jihad : Historical and
Theoretical Perspectives on War and Peace in Western and Islamic Traditions /
ed. by John Kelsay and James Turner Johnson. — New York (u.a.) : Greenwood
Pr., 1991 (Contributions to the Study of Religion ; 28) S. 31-69

Beriicksichtigt auler dem Koran auch byzantinische und persische Traditionen, die
fiir den mittelalterlichen Islam wichtig waren.

Morabia, Alfred

Le gihad dans I’Islam médiéval : le ‘combat sacre’ dans des origines au XIle
siecle. — Paris : Michel, 1993. — 567 S. (Bibliothéque Albin Michel : Histoire)
Der vollstindigste Uberblick iiber den Dschihad im Mittelalter: Kriegswesen in
Arabien vor Mohammed, Mohammed in Mekka und Medina, Dschihad in Koran
und Tradition, Literaturgeschichte und Systematik des Dschihad in Kriegsrecht und
Fremdenrecht. Ausfiihrlichste Darstellung des Dschihad als spirituelle Anstrengung.
Diese Bedeutung, die oft in apologetischer Absicht fiir die urspriingliche Bedeutung
von Dschihad erklart wird, wird von Morabia stirker mit den spdteren Asketen in
Verbindung gebracht, die durchaus auch militérisch fiir den Islam kdmpften.

Brague, Rémi

Der Dschihad der Philosophen, in: Krieg im Mittelalter / hrsg. von Hans-
Henning Kortiim. — Berlin : Akademie Verl., 2001. - S. 77-91

Die arabischen Philosophen folgen einerseits den griechischen Philosophen, die
keine Pazifisten waren, andererseits finden sie den ,,Eroberungskrieg mit einer reli-
gidsen Dimension“ vor und akzeptieren ihn. Wie die Mystiker den Dschihad zum
inneren Kampf umbiegen, machen die Philosophen daraus einen Krieg fiir die Bil-
dung. Das ist durchaus nicht metaphorisch gemeint; es ist ein echter Krieg, vorm
Blutvergiefien haben sie keine Angst. In ihrer Bejahung des Krieges sind die Philo-
sophen radikaler als die unphilosophische Praxis: diese will Lander dem Islamischen
Staat unterwerfen, die Philosophen rechtfertigen den Heiligen Krieg, weil er die
Seelen der Philosophie unterwerfen soll. Bespricht al-Farabi, Avicenna, Averroes
(der aufler seinen philosophischen Werken auch ein juristisches Handbuch verfaf3t
hat und in Predigten zum Dschihad aufgerufen haben soll).

Heck, Paul L.

Jihad Revisited, in: Journal of Religious Ethics 32 (2004) 95-128

Uberblick iiber die ersten Jahrhunderte des Islam (7. bis 13. Jh. christlicher Ara).
Grundsétzlich lassen sich zwei Formen des Dschihad unterscheiden: zur Stirkung
der islamischen Hegemonie und zur Stirkung der islamischen Gesellschaft. Der

94

https://dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele N



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Koran hat eine Kampfmetaphorik, die zum Kampf des Guten gegen das Bose und
zum Kampf der frithen Muslims gegen feindliche arabische Gruppen aufruft. Jeden-
falls ist der Dschihad nicht reduzierbar auf bewaffneten Kampf. Bei den Asketen
und Mystikern wird das weiterentwickelt, als Bewahrung der Botschaft des Islam
durch Abwendung von weltlichen Interessen (wobei das nicht als Stellungnahme
gegen militdrische Verbreitung des Islams gemeint ist). Die Unterscheidung zwi-
schen dem Gebiet des Islams und dem Gebiet des Krieges ist eine imperiale Kon-
struktion ohne Basis im Koran. Das ist die Basis der Dschihadkonzeption der Jurist-
en der frithabbasidischen Periode. Die Juristen sind vor allem daran interessiert, die
Staatskontrolle des Dschihad einzuschirfen; die asketischen und mystischen Konno-
tationen verschwinden ganz. Der Dschihad wird zum Krieg gegen nichtchristliche
Reiche, durchaus mit dem Versuch eines Kriegsrechtes. Zwischen den Kreuzziigen
des 11. Jahrhundert und der mongolischen Invasion des 13. Jahrhunderts, in der
Konfrontation mit Feinden, die eigene universale Ordnungsvorstellungen hatten,
kommt es aber zu einer Neuformulierung des Dschihad nicht als Pflicht, den Islam
auszubreiten, sondern als Pflicht, den Islam zu bewahren. Jetzt wird der Dschihad.
stirker zur individuellen Pflicht (auch mit Angriffen auf Moslems, die ihre rituellen
Pflichten nicht ernstnehmen).

Bonner, Michael

Jihad in Islamic History : Doctrines and Practice. — Princeton (u.a.) : Princeton
Univ. Pr., 2006. — 197 S.

Bearbeitung eines franzoésischen Originals mit d.T.: Le jihad : origines, in-
terprétations, combats (2004)

Uberblick iiber den Dschihad im mittelalterlichen Islam, mit Kapiteln iiber den Ko-
ran, die frithen Traditionen, den Dschihad der Gelehrten an den Grenzen des Islams
und den Dschihad der Herrscher. Bonners Leistung sind weniger neue Deutungen
sondern eine gute Présentation des historischen Hintergrundes und der methodischen
Schwierigkeiten, Dschihad fiir die islamische Frithgeschichte zu studieren. Das
Dschihad-Thema nimmt nur einen Teil des Buches ein, aber der Leser bekommt
einen islamkundlichen und historischen Hintergrund, der ihm hilft die Rolle der
Dschihad-Debatten einzuschétzen.

Seit der Wiederkehr des Dschihad im Afghanistankrieg gegen die Sowjeunion, im
Irakisch-Iranischen Krieg, im Golfkrieg 1990-1991, in den Unternehmen Osama bin
Ladens gibt es eine Fiille von polemischen und apologetischen Publikationen. Eine
Bereicherung des Wissens iiber den bei Rudolph Peters bis Alfred Morabia erreich-
ten Stand hinaus war damit kaum verbunden. Brauchbar als Einfiihrung und Fort-
schreibung fiir die neuen Dschihad-Bewegungen:

John Kelsay, Islam and War : a Study in Comparative Ethics. — Louisville, Kentucky
1993 (der AuBentitel — The Gulf War and Beyond — macht den Fokus klarer, aber
Kelsay gibt auch Einblicke in traditionelle Dschihad-Vorstellungen)

95

https//dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

David Cook, Understanding Jihad. — Berkeley 2005 (enthilt eine kurze Rekapitula-
tion von Forschungen iiber den mittelalterlichen Dschihad, einen Uberblick seit dem
19. Jahrhundert und neuere Kommuniques islamistischer Gruppen).

Osama bin Laden wird iibereinstimmend fiir den schieren Dilettantismus seiner
theologisch-juristischen Stellungnahmen getadelt, was freilich nicht verhinderte, daf3
er der wirkungsméchtigste der neueren Organisatoren des Dschihad ist. Man kann
seine Stellungnahmen in verschiedenen Sprachen nachlesen: Messages to the World
: the Statements of Osama bin Laden / ed. by Bruce Lawrence. — London 2005; Al-
Qaida dans le texte / sur la direction de Gilles Kepel. — Paris 2005; Die Reden des
Osama bin Laden / hrsg. von Marwan Abou-Taam und Ruth Biqalke. — Miinchen
2006.

3.2.3.4 Islamische Volkerrechtslehre

Kruse, Hans
Islamische Volkerrechtslehre. — 2. Aufl. — Bochum : Brockmeyer, 1979. — 252 S.
Kaum verinderte Gottinger Dissertation von 1953

Khadduri, Majid

War and Peace in the Law of Islam. — Baltimore, MD : Johns Hopkins Univ.
Pr., 1955.-321S.

Zwei klassische Darstellungen des islamischen Volkerrechts und das heifit vor allem
des Kriegsrechts bei den mittelalterlichen islamischen Juristen, des Rechts des
Dschihad, des Kampfes fiir die Ausbreitung des Islam, da jeder andere Krieg im
Islam als illegitim gilt. Aber auch des Friedensrechtes, das heifit des Fremdenrechtes
der Beziehungen zu nichtislamischen Léndern und zu Nichtmoslems in islamischen
Léindern.

Noth, Albrecht

Der a priori legitime Krieg im Islam : Hauptaspekte des Islamischen Rechts
zum Thema ,, Krieg und Frieden*, in: Toten im Krieg / hrsg. von Heinrich von
Stietencron und Jorg Riipke. — Freiburg (u.a.) : Alber, 1995 (Veroffentlichun-
gen des Instituts fiir Historische Anthropologie ; 6) S. 278-296

Knappster mdglicher Uberblick iiber das klassische Islamische Vélkerrecht.

Landau-Tasseron, Ella

»Non-Combatants“ in Muslim Legal Thought. — Washington, DC : Hudson
Institute, 2006. — 25 S. (Research Monographs on the Muslim World ; 1, 3)
Hebriisches Original 2005

Uberblick iiber die verschiedenen Kategorien von Feinden im klassischen Islami-
schen Vdlkerrecht. Die mittelalterlichen Juristen miissen vermitteln zwischen dem
Prinzip, daB alle Nichtmoslems ihr Leben verwirkt haben, und dem Prinzip, daf}

96

https://dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele N


https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Toten auf das Notigste beschrankt werden soll. Entscheidend ist so nicht direkte
Teilnahme am Kampf, sondern ob von der Person jetzt oder kiinftig eine Gefahr fiir
den Islam ausgehen konnte. Die Unterscheidung ist nicht die zwischen Soldaten und
Zivilisten, sondern die zwischen Kampfihigen und Personen, die als unfihig zu
kiampfen definiert sind (Kinder, Frauen, Ménche, Altere). Zwischen den Rechts-
schulen, aber auch innerhalb der Rechtsschulen wurde keine einhellige Losung er-
reicht.

Al-Shaybani, Muhammad

The Islamic Law of Nations : Shayban?’s Siyar / translated by Majid Khadduri.
— Baltimore : Johns Hopkins Univ. Pr., 1966. — 311 S.

Ubersetzung des einfluBreichsten islamischen Vélkerrechtstexts des Mittelalters (8.
Jh. christlicher Ara), den Khadduri bereits seiner Darstellung 1955 (oben S. 96)
zugrunde gelegt hatte.

Stumpf, Christoph

Volkerrecht unter Kreuz und Halbmond : Muhammad al-Shaybani und Hugo
Grotius als Exponenten religioser Volkerrechtstraditionen, in: Archiv des Vol-
kerrechts 41 (2003) 83-100

Fiir Shaybani wie fiir Grotius ist die entscheidende Einheit die eigene Religion. Bei
Shaybani gilt das islamische Recht auch fiir Moslems in nichtislamischen Staaten,
nicht dagegen fiir Nicht-Moslems in islamischen Staaten. Grotius kennt ein Natur-
recht fiir alle Menschen und ein gewillkiirtes gottliches Recht, das von Christen
beachtet werden muf und Basis fiir eine Gemeinschaft der Christenheit abgibt. Bei-
de Autoren riicken zusammen als Vertreter eines religiosen Volkerrechtes, das nicht
so staatsfixiert ist, wie das neuzeitliche europdische Volkerrecht.

Stumpf vergleicht, was sie auf den ersten Blick gemeinsam haben, aber vergleicht
nicht, was sie trennt. Sein Aufsatz ist kaum mehr als eine Sondierung, gibt aber eine
Ahnung, welche Fragen eine vergleichende und gemeinsame Volkerrechtsgeschichte
noch stellen muB.

Fiir den modernen Umgang mit dem islamischen Volkerrecht seien zwei prominente
Beispiele genannt.

Fiir die Anpassung an den von der européischen Tradition gesetzten Rahmen des
modernen Volkerrechts:

al Ghunaimi, Muhammad Talaat

The Muslim Conception of International Law and the Western Approach. —
The Hague : Nijhoff, 1968. — 228 S.

Al Ghunaimi versucht im islamischen Recht die Themen des modernen Volkerrechts
der Bezichungen zwischen Staaten zu finden und das islamische Vdlkerrecht mit
europdischen Theorien der Grundlagen des Volkerrechts zu vergleichen (es paft

97

https://dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele N



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

eher zu der naturrechtlichen Tradition als zu Duguit oder Kelsen). Die Zentralitét
des Dschihads in der islamischen Vélkerrechtlehre umgeht al Ghunaimi durch
Riickgriff auf die Staatenpraxis islamischer Staaten, die das Ziel einer universalen
Ausbreitung des Islam frith aufgegeben haben. Al Ghunaimi macht keinen Versuch
einer Apologie des mittelalterlichen islamischen Volkerrechts, sondern 16st es vom
Koran und sieht es nur als Ideologie des Abbasidischen Kalifats. Der Koran ist da-
gegen mit dem modernen Volkerrecht durchaus vereinbar. Im Ganzen sieht Al Ghu-
naimis islamisches Volkerrecht aus wie das européische Volkerrecht, nur bewiesen
mit Koranversen.

Al Ghunaimi war Professor fiir Volkerrecht in Alexandria und UN Legal Adviser.

Fiir die Formulierung eines eigenen Beitrags des Islams zur Theorie der Internatio-
nalen Beziehungen gegen eine eurozentrische Verarmung:

Abtu Sulayman, 'Abdul Hamid 'A.

Towards an Islamic Theory of International Relations : New Directions for
Methodology and Thought. — Herndorn, VA : International Inst. of Islamic
Thought, 1993. — XLII, 192 S. (Islamization of Knowledge Series ; 1)

Bereits 1973 unter diesem Titel als Dissertation erschienen, 1987 als Buch unter
dem Titel The Islamic Theory of International Relations. Alle drei Versionen
sind weitgehend identisch.

Abii Sulayman versucht gegen die islamischen Juristen des Mittelalters, eine neue
Methode des Umgangs mit klassischen Texten zu etablieren. Aus dem Koran 148t
sich nicht direkt eine Lehre von den Internationalen Beziehungen entnehmen, son-
dern eine Lehre islamischer Grundwerte: Einheit, Gerechtigkeit, Frieden, gegensei-
tige Hilfe und Ablehnung von Aggression, Tyrannei, Korruption und Exzessen. Zu
diesen Grundwerten gehdrt auch Dschihad als Anstrengung fiir den Glauben. Dschi-
had schliefit bewaffneten Kampf nicht aus, aber die Konstruktion islamischer inter-
nationaler Normen muf} auf die ganze Bedeutungsbreite des Dschihad-Begriffs zu-
riickgreifen. Im Koran kommt durchaus eine Vielzahl von internationalen Beziehun-
gen vor, die aber situationsbedingt sind. Wir miissen in der heutigen Situation eine
eigene islamische Theorie der Internationalen Beziehungen konstruieren. Der Islam
kann helfen zur Betonung von Menschenwiirde und Menschenrechten, gegen rassi-
sche und nationale Diskriminierung, fiir Kooperation und soziale Gerechtigkeit.

Mayer, Ann Elisabeth

War and Peace in the Islamic Tradition and International Law, in: Just War
and Jihad : Historical and Theoretical Perspectives on War and Peace in West-
ern and Islamic Traditions / ed. by John Kelsay and James Turner Johnson. —
New York (u.a.) : Greenwood Pr., 1991 (Contributions to the Study of Religion
; 28) S. 195-226

Referiert zeitgendssische muslimische Ansichten der Stellung des islamischen
Rechts zum Vdlkerrecht, wobei sie den allgemeinen Kontext der Dritte-Welt-
Positionen zu Volkerrecht und Nationalen Befreiungsbewegungen beachtet.

98

https://dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele N



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Broschk, Florian

Gottes Gesetz zwischen Elfenbeinturm und AuBlenpolitik : “schiitisches Volker-
recht” in der islamischen Republik Iran. — Hamburg : EB-Verl., 2008. — 69 S.
(Bonner islamwissenschaftliche Hefte ; 5)

Referiert die Volkerrechtstheorie von Muhammad Rida Diya’1 Bigdeli, dem promi-
nesten iranischen Volkerrechtler. Ein islamisches Volkerrecht kann es nicht geben,
weil im Gegensatz zum islamischen Recht das Voélkerrecht nicht gottgegeben ist,
sondern nur eine Konvention zwischen Staaten. Es gibt aber eine islamische Sicht
der Themen des modernen Volkerrechts. Zwischen der Dichotomie Gebiet des Is-
lams/Gebiet des Krieges und der Reduzierung des Gebietes des Krieges auf direkte
Verfolger des Islams hélt Bigdelt einen Mittelkurs: Neben dem Gebiet des Krieges
gibt es auch Gebiet des Vertrages, Gebiet der Waffenruhe, Gebiet der Neutralitét.
Wie im islamischen Recht iiblich, erkennt Bigdeli keinen legitimen Krieg an aufer
dem Jihad. Mit der schiitischen Theologie lehnt er den Angriffsjihad vor der end-
zeitlichen Wiederkehr des Verborgenen Imams ab. Der Verteidigungsjihad ist
selbstverstdndlich. Dazu gestattet er die Teilnahme an Befreiungskriegen (was
Broschk als einen Drittweltismus erkennt, kaum islamisch zu begriinden). Bigdelt
sucht immer die maBvolleren Deutungen, eine dauerhafte Friedensordnung kann er
aber nicht begriinden. Dazu hat er einen zu hohen Stellenwert fiir ein rechtlich nicht
eingeschrinktes ,,Interesse des Islam®.

3.2.3.5 Zeitgenossische islamische Friedenstheorien

Als Beispiel fiir den sufistischen Weges des inneren Friedens:

Bawa Muhaiyaddeen, M. R.

Islam and World Peace : Explanations of a Sufi. — Philadelphia, PA : The Fel-
lowship Pr., 1987. — 163 S.

Frieden besteht in Gerechtigkeit fiir alle; Frieden kann nur in Gott gefunden werden;
der Heilige Krieg ist ein Krieg im Inneren der Seele.

Bawa Muhaiyaddeen (1900-1986) war ein bekannter bengalischer Sufi-Heiliger,
Autor von The 99 Beautiful Names of Allah.

Als Beispiel fiir die institutionalisierte islamische Theologie:

Zakzouk, Mahmoud

Friede in islamischer Sicht : Begriff und Notwendigkeit des Weltfrieden, in:
Friede fiir die Menschheit : Grundlagen, Probleme und Zukunftsperspektiven
aus islamischer und christlicher Sicht ; internationale christlich-islamische
Konferenz, Wien 30. Mirz bis 2. April 1993 / hrsg. von Andreas Bsteh. — Méd-
ling : Verl. St. Gabriel, 1996 (Beitrige zur Religionstheologie ; 8) S. 69-104

Der Frieden ist das Ziel des Islam. Der Frieden wird durch gerechtes Handeln er-
reicht, indem den Mitmenschen freie Entfaltung und Hilfe dazu gegeben wird. Der

99

https//dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Frieden ist vom Glauben unabldsbar. Nur wenn wir uns selber als Geschopf Gottes
erfahren konnen, konnen wir unseren Mitmenschen gegeniiber gerecht sein. Frieden
kann nicht von auBlen aufgezwungen werden; er beginnt im Innern und wirkt im
jeweiligen sozialen Verantwortungskreis. Die Gerechtigkeit setzt dem Friedenswil-
len Grenzen. Feinde, die uns zerstoren wollen, zu Freunden zu nehmen, ist un-
gerecht gegen uns selber und unterstiitzt die Ungerechtigkeit unserer Feinde.

Die Solidaritdt aller Menschen ist eine Ausweitung dieses mitmenschlichen Frie-
denswillen. Auch im WeltmaBstab kommt es darauf an, jedem das Recht auf sein
Leben, seine Religion, sein Eigentum, seine Freiheit zuzugestehen. Daraus folgen
ein Volkerrecht, das nicht nur reichen Staaten nutzt, kollektive Sicherheit gegen
Aggressionskriege, humanitidre Interventionen gegen Menschenrechtverletzungen —
und ein Sitz fiir die islamische Welt im UNO-Sicherheitsrat.

Zakzouk (geb. 1933) war Dekan der theologischen Fakultit der Al-Azhar Universi-
tdt und ist 4gyptischer Minister fiir Religionsangelegenheiten, einer der Hochsten in
der sunnitischen religiosen Hierarchie.

Als Beispiel fiir jiingere islamische Theologie:

Kalisch, Muhammad

Frieden aus der Sicht des Islam, in: Islam im Dialog 1 (2002) H. 4, S. 13-28

Den Begriff ,,innerer Frieden™ gibt es in islamischer Theologie und Mystik nicht,
aber das Phdanomen wird deutlich beschrieben als Zufriedenheit/beruhigte Seele.
Auch den Begriff ,,sozialer Frieden gibt es in islamischer Theologie nicht, aber der
Kern des Islam ist Regelung des sozialen Lebens durch Gerechtigkeit mit dem Ziel
einer beruhigten Stadt, einer intakten Gesellschaft. Kalisch geht schnell zur iiblichen
Diskussion islamischer Toleranz iiber (die fortentwickelt werden mufl zu wirklicher
Anerkennung der Ungldubigen als Gleiche). In der Frage des internationalen Frie-
dens ist der Islam keine pazifistische, aber auch keine aggressive Religion. Die tradi-
tionelle Lehre vom Krieg aus bloBer Religionsverschiedenheit muf3 aufgegeben
werden. Im Ganzen ist das Ergebnis nicht viel anders als die Lehre zahlreicher saku-
larer Friedenstheoretiker: ein Staat mit sozialem Frieden neigt eher dazu Frieden zu
halten. Uber den Horizont der meisten sikularen Friedenstheoretiker hinaus: Ebenso
ein Staat, der mehr Menschen mit innerem Frieden hat.

Muhammad Kalisch (geb. 1966 als Sven Kalisch) ist der erste staatlich besoldete
Professor fiir Religion des Islam in Deutschland.

3.2.3.6 Siakulare Kriegstheorie

3.2.3.6.1 Ibn Haldiin

Historisch ist dieses Feld vor allem von Abd-ar-Rahman Ibn Haldiin (1332-1406)
belegt, der an verschiedenen Hofen des Maghreb Erfahrungen mit Krieg und Admi-
nistration sammelte, bevor er Oberrichter in Agypten wurde. Beriihmt war er als

100

https://dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele N



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Historiker. Stark gewirkt hat seine systematische Einleitung in die Geschichte, in der
man einen Vorldufer der Soziologie erkennen kann. Die friihe Konfliktsoziologie hat
ihn dankbar als Vorldufer anerkannt (Ludwig Gumplowicz, Ibn Chaldun, ein arabi-
scher Soziologe des 14. Jahrhunderts, in: Ludwig Gumplowicz, Soziologische Es-
says. — Innsbruck 1899. — S. 90-114) ebenso wie die Polémologie (Gaston Bouthoul,
Ibn Khaldoun, sa philosophie sociale. — Paris 1930). Neuerdings ist er bei der Suche
nach alternativen Epistemologien der Internationalen Beziehungen wieder ins
Gesprich gebracht worden , inhaltlich reichlich entleert (Robert W. Cox, Towards a
Posthegemonic Conceptualization of World Order : Reflections on the Relevance of
Ibn Khaldun, in: Governance without Government : Order and Change in World
Politics / ed. by James B. Rosenau and Ernst-Otto Czempiel. — Cambridge 1992. —
S. 37-50, Neudruck in Robert W. Cox, Approaches to World Order. — Cambridge,
1996. — S. 144-173).

Vergleiche als Einfithrung:

Heinrich Simon, Ibn Khaldiins Wissenschaft von der menschlichen Kultur. — Leip-
zig 1959.

Weiterfithrend: Aziz Al-Azmeh, Ibn Khaldiin in Modern Scholarship : a Study in
Orientalism. — London 1981 (Bibliographie und heftige Kritik der Vereinnahmung
Ibn Haldiins als Ahnen der européischen Soziologie).

The Muqaddimah : an Introduction to History / translated from the Arabic by
Franz Rosenthal. — New York : Pantheon Books, 1958. — 3 Bde. (Bollinger Se-
ries ; 43)

Der Abschnitt 35 Wars and the Methods of Waging War Practiced by the Various
Nations des Kapitels 3 On Dynasties, Royal Authority, the Caliphate, Government
Ranks, and all that Goes with these Things steht vol. II, 73-89 (In der einbandigen
gekiirzten Ausgabe 1967 ist der Abschnitt auf S. 223-230 enthalten ohne die Zitate
religidser Autorititen).

Der Abschnitt {iber Kriege beginnt mit einer klaren Aussage: Krieg liegt in der
menschlichen Natur seit der Schopfung. Kriegstypen/Kriegsursachen werden sehr
knapp vorgestellt: Kriege aus Rache, Kriege um des Gewinns wegen, Kriege fiir die
Religion, Kriege gegen Auflehnung. Die beiden ersten Typen sind ungerechte Krie-
ge, die beiden letzten sind gerechte Kriege (unausgesprochen ist das auch ein Ge-
gensatz der Kriege der Stimme am Rande der islamischen Welt und der Kriege der
islamischen Staaten). Ausfiihrlicher beschéftigt sich Ibn Haldtin mit den Kampfwei-
sen: in geschlossenen Formationen kdmpfen alle aus der Geschichte bekannten Staa-
ten, wihrend Araber und Berber eine Methode des Angriffs und Riickzugs bevorzu-
gen. Er weil}, daB disziplinierte Heere zum Kampf in geschlossenen Formationen die
Macht des Herrschers im Staat stirken. Ibn Haldiin polemisiert gegen die Ansicht,
im Kampf komme es nur auf die Zahl der Kdmpfer an. Entscheidend ist letztlich die
Gruppenbindung.

101

https//dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele - [



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Beitrag Ibn Haldlins zur Kriegstheorie liegt gewil nicht in diesem nur skizzier-
ten Abschnitt zur Kriegsfilhrung. Das ganze Mugaddimah ist eine Lehre von den
Kriegen der Stimme mit starker Gruppenbindung (‘agabija, ein Wort, das aus dem
Kontext der minnlichen Verwandtschaftsgruppe kommt) gegen die stadtisch/staatliche
Zivilisation mit geringer Gruppenbindung. Die Theorie vom Aufstieg und Niedergang
der Dynastien ist eine Theorie des Militarismus: Die junge Dynastie, die noch nicht
das Vertrauen der Untertanen hat, braucht das Schwert mehr als die Feder — ebenso
die alte Dynastie, die das Vertrauen verloren hat. Nur in der Phase der Einigkeit mit
den Untertanen kann die Feder mehr Bedeutung haben.

3.2.4 Baha’i

Die jiingste der Weltreligionen, eine Abspaltung des schiitischen Islams Mitte des
19. Jahrhunderts, ist auf besondere Weise eine Friedensreligion. Sie hat sich schnell
entwickelt vom Dschihad gegen die Mutterreligion Islam (Denis MacEoin, The Babi
Concept of Holy War, in: Religion 12 (1982) 93-129) zur einzigen Religion, in de-
ren heilige Texte zeitgendssische internationalistische Positionen aufgenommen
wurden. ,,Bahd’u’llah saw an international system in crisis and advocated a set of
utopian realist mechanisms to resolve those problems. He thereby created the Mid-
dle East’s first indigenous peace movement in the era of modernity and one of very
few to become institutionalized over the long term” (Juan Cole). Folgerichtig stellte
'Abdu’l-Baha bei seinem Amerikaaufenthalt 1912 einen Zusammenhang her zwi-
schen dem universalen Frieden der Baha’i und dem Frieden, den die Friedensbewe-
gung suchte.

Baha’w’llah

Die Verkiindigung Baha’u’llahs an die Konige und Herrscher der Welt : die
den Voélkern und Geschlechtern der Erde vorherbestimmte Zeit ist nun ge-
kommen. — Frankfurt am Main : Baha’i-Verl., 1967. — 130 S.

Enthilt Sendschreiben 1867ff. an nahostliche und européische Herrscher (Mahnun-
gen zur Bekehrung, darunter Bekehrung zur Abriistung) und die spitere Grofie Ver-
kiindigung an die Menschheit, die die Bewohner der Erde aufruft, Biirger einer Stadt
zu werden und eine Sprache zu sprechen. An einer Versammlung der Menschen
sollen die Herrscher teilnehmen und vollige Versohnung unter den GroBméchten
schaffen. Sollte ein Konig die Waffen ergreifen, so sollen alle sich vereinen, ihn
daran zu hindern.

Baha’v’llah (1817-1892) war der prophetische Begriinder der Baha’i-Religion. Die
Sendschreiben an die Monarchen stehen zum Teil auch im Kitab-i-agdas, dem hei-
ligsten Buch der Baha’i.

102

https://dol.org/10.5771/9783845222097-89 - am 22.01.2026, 03:42:24. /dele N



https://doi.org/10.5771/9783845222097-89
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

