
 

1. Habermas’ Modell  sprachpragmatisch  

erläuterter Vergesellschaftung 

 

1.1  Das gesel lschaftstheoret ische Projekt  

 

 

Jürgen Habermas hat sein Modell elementarer Vergesellschaftung im Rahmen 

eines umfassenden Theorieprojekts entwickelt: dem Entwurf einer kritischen Ge-

sellschaftstheorie, die ihre normativen Grundlagen ausweisen kann.
1
 Das ver-

zweigte Habermassche Werk, das verschiedene Bestandteile von eigenständiger 

theoretischer Bedeutung besitzt, findet in diesem Projekt sein Organisationsprin-

zip. Daher stellt trotz Habermas’ unverminderter Schaffenskraft seine Theorie 
des kommunikativen Handelns den wesentlichen Bezugspunkt für die Auseinan-

dersetzung mit seinem Werk dar. Dort hat er Aufbau und Umriß einer Gesell-

schaftstheorie dargestellt – vielleicht eher skizziert als ausgeführt –, deren Ziel-

setzung im angezeigten Sinne dreifach ist: Sie hat erstens eine empirische Theo-

rie der Gesellschaft zu sein, die zweitens normativ gehaltvoll und damit fähig zur 

Kritik der beschriebenen Verhältnisse ist und die drittens reflexiv hinsichtlich ih-

rer maßgebenden normativen Ausgangspunkte ist. 

Eine Gesellschaftstheorie in diesem Sinne hat zum einen natürlich einen Beg-

riff von Gesellschaft zu entwickeln, der zutreffende Analysen der im Blick der 

Theorie stehenden Gesellschaften ermöglicht. Darüber hinaus soll sie in der Lage 

sein, in ihren Beschreibungen Mißstände und Probleme in den betrachteten Ge-

sellschaften zu benennen. Kritisch verdient die Theorie dann genannt zu werden, 

wenn sie das Vermögen besitzt, zwischen ›pathologischen‹ und ›gesunden‹
2
 Zu-

                                                 

1 Vgl. Jürgen Habermas: Theorie des kommunikativen Handelns, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1988 (ich zitiere nach der ersten 1. Auflage der Taschenbuchausgabe; 

Originalausgabe: Frankfurt/Main: Suhrkamp 1981), Bd. 1, S. 7. Im folgenden zitiert 

unter der Sigle TkH. 

2 Vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 112. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


20 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

ständen einer Gesellschaft zu unterscheiden. Des weiteren soll die von der Theo-

rie geleistete Kritik ihrerseits zu den Ressourcen zählen, die in der Anstrengung, 

gesellschaftliche Mißstände abzubauen, herangezogen werden können. Der Beg-

riff von Gesellschaft, den eine normativ gehaltvolle Gesellschaftstheorie zur Ver-

fügung stellt, soll also ebensowohl als eine Grundlage für empirische Analysen 

dienen, wie eine Hintergrundfolie für politische Programme abgeben, die auf ei-

ne wünschenswerte gesellschaftliche Entwicklung zielen. Eine kritische Theorie 

der Gesellschaft ist eine emanzipatorische Theorie.
3
 

Habermas schließt sich damit der Zielsetzung gesellschaftstheoretischer Ar-

beit an, der Max Horkheimer in seinem Aufsatz über ›traditionelle und kritische 

Theorie‹ klassische Gestalt gegeben hat.
4
 Aber die Kritische Theorie der ersten 

Generation der Frankfurter Schule hat, so Habermas, an der »Schwierigkeit, über 

ihre eigenen normativen Grundlagen Rechenschaft zu geben, [...] von Anbeginn 

laboriert«
5
. Diese ›normativen Grundlagen‹, von denen Habermas fordert, daß 

eine kritische Gesellschaftstheorie über die eigenen Auskunft geben müsse, sind 

die normativ relevanten Prämissen der Theorie. Die normative Orientierung der 

Gesellschaftstheorie ist dabei auf den Konstruktionsebenen der Theorie zu su-

chen, die dem in ganzer Komplexität entfalteten Gesellschaftsbegriff vorherge-

hen. Hier sind die Fragen angesiedelt, denen Habermas’ philosophisches Inte-

resse gilt. Es kann als seine wichtigste philosophische Überzeugung angesehen 

werden, daß es für die Darstellung eines angemessenen Gesellschaftsbegriffs 

notwendig ist, über einen normativ gehaltvollen Vernunftbegriff zu verfügen, der 

in erfahrungswissenschaftlicher Forschung fruchtbar und überprüfbar gemacht 

werden kann und sich dadurch als ein nachmetaphysischer Vernunftbegriff aus-

                                                 

3 Vgl. z.B. Wolfgang Detel: »System und Lebenswelt bei Habermas«, in: Stefan Mül-

ler-Dohm (Hg.), Das Interesse der Vernunft. Rückblicke auf das Werk von Jürgen 

Habermas seit ›Erkenntnis und Interesse‹, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2000, S. 175-

195, bes. S. 175f. Einer der Kommentare, denen es fraglich scheint, ob Habermas 

dieser Intention gerecht wird ist: J. Schmidt: »Offensive Critical Theory? Reply to 

Honneth«, in: Jay Bernstein (Hg.), The Frankfurt School. Section 6: Jürgen Haber-

mas, London, New York: Routledge 1994, S. 56-64. 

4 Vgl. Max Horkheimer: »Traditionelle und kritische Theorie«, in: ders., Gesammelte 

Schriften. Band 4: Schriften 1936-1941. Hrsg. v. Alfred Schmidt u. Gundelin 

Schmid Noerr, Frankfurt/Main: Fischer 1988, S. 162-225; Rolf Wiggershaus: Die 

Frankfurter Schule. Geschichte, Theoretische Entwicklung, Politische Bedeutung, 

München: Hanser 
2
1987, S. 13: »Seit Horkheimers Aufsatz über Traditionelle und 

kritische Theorie (1937) wurde ›kritische Theorie‹ zur hauptsächlichen Selbstetiket-

tierung der Theoretiker des Horkheimerkreises. Das war zwar auch ein Tarnbegriff 

für marxistische Theorie, aber mehr noch ein Ausdruck dafür, daß Horkheimer und 

seine Mitarbeiter sich nicht mehr mit der marxistischen Theorie in ihrer orthodoxen 

Form identifizierten, die auf die Kritik des Kapitalismus als eines ökonomischen 

Systems mit davon unabhängigem Überbau fixiert war – sondern mit dem Prinzi-

piellen der marxistischen Theorie. Dieses Prinzipielle bestand in der konkreten Kri-

tik entfremdeter und entfremdender gesellschaftlicher Verhältnisse.« 

5 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 500. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DAS GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE PROJEKT | 21 

 

weist. Hier liegt der Ausgangspunkt für seine Beschäftigung mit der Sprach- und 

Kommunikationstheorie. 

Habermas’ gesellschaftstheoretisches Projekt unterscheidet sich von dem der 

älteren Kritischen Theorie sowohl durch die explizit zweistufige Theoriearchi-

tektur wie durch die sprachtheoretische Fundierung seines Vernunftbegriffs. Ha-

bermas selbst sieht letzteres als den wichtigen Schritt über Horkheimer und  

Adorno hinaus an. Die architektonische Konstruktion, eine handlungstheoreti-

sche mit einer systemtheoretischen Ebene in einer Gesellschaftstheorie zu ver-

binden, versteht er als ein Marxsches Erbe, das ihm auch durch die Frankfurter 

Schule vermittelt wurde.
6
 Den entscheidenden Abstand sieht Habermas in der 

Weise, wie der normative Grund der Kritikfunktion der Gesellschaftstheorie ge-

legt wird. Der von Habermas propagierte Paradigmenwechsel von der Subjekt-

philosophie zu einer Philosophie der Intersubjektivität kommt an dieser Stelle 

zum Tragen. 

Die normativen Grundlagen seiner Gesellschaftstheorie entfaltet Habermas 

von dem Theorieelement her, das hier ein Modell elementarer Vergesellschaf-
tung genannt wird. Es geht um die »Bedingungen sozialer Ordnung, soweit diese 

auf der analytischen Ebene einfacher Interaktionen liegen«
7
, d.h. es geht um Fra-

gen, die auf der handlungstheoretischen Stufe der Habermasschen Theorie liegen. 

Da die in diesem Kapitel folgende Darstellung und die im nächsten Kapitel un-

ternommene Diskussion sich auf diesen Teil des Habermasschen Werks be-

schränken, will ich einen kurzen Überblick über das Gesamt seiner Gesell-

schaftstheorie geben. 

 

In der Einleitung der Theorie des kommunikativen Handelns sagt Habermas von 

der Soziologie, sie entstehe »als Theorie der bürgerlichen Gesellschaft; ihr fällt 

die Aufgabe zu, den Verlauf und die anomischen Erscheinungsformen der kapi-

talistischen Modernisierung vorbürgerlicher Gesellschaften zu erklären.«
8
 Haber-

mas nimmt sich dieser überkommenen Aufgabe an. Genauer noch stellt er sich 

der Aufgabe in der Form, wie er sie in den Werken der bedeutenden Soziologen 

der kurzen Soziologiegeschichte (Habermas denkt hier natürlich besonders an die 

von ihm ausgiebig besprochenen Autoren Marx, Weber, Mead, Durkheim und 

Parsons) ausgeprägt sieht: als der Aufgabe, eine Theorie der gesellschaftlichen 
Rationalisierung zu schreiben.

9
 Diese Grundentscheidung ist aus unterschiedli-

                                                 

6 Ebd., S. 222. 

7 Jürgen Habermas: »Erläuterungen zum Begriff des kommunikativen Handelns«, in: 

ders., Vorstudien und Ergänzungen zur Theorie des kommunikativen Handelns, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp: 1984, S. 571-606, hier S. 571. »Erläuterungen zum Be-

griff des kommunikativen Handelns« im folgenden zitiert unter der Sigle EBkH, 

Vorstudien und Ergänzungen im folgenden zitiert unter der Sigle VE. 

8 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 21. 

9 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 457. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


22 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

chen Quellen gespeist, die ich hier nur kurz anführen möchte. Ich sehe vor allem 

drei Grundüberzeugungen Habermas’, die diese Entscheidung motivieren. 

Zum einen ist es das Interesse des Aufklärers. Will man im Kontext der  

›anomischen kapitalistischen Modernisierung’ eine Genealogie der modernen 

Rationalität entwickeln, die an einem Universalismus der Vernunft festhält, so 

steht man prinzipiell vor der Alternative, entweder die Geschichte einer fort-

schreitenden Rationalisierung zu erzählen oder aber davon auszugehen, daß ur-

sprünglich vorhandene Vernunftpotentiale zunehmend verschüttet wurden (oder 

man verknüpft die beiden Möglichkeiten, was auf den gewissermaßen maximal 

hoffnungslosen Universalismus hinausläuft
10

).
11 

Obgleich Habermas keinen 

Zweifel daran läßt, daß er die Verhältnisse in den modernen kapitalistischen Ge-

sellschaften in nennenswerten Teilen für pathologisch hält, will er dennoch kei-

nesfalls eine Verfallsgeschichte erzählen. Sein zentrales Argument gegen diese 

Formen von Vernunftgeschichten ist, daß sie eine aporetische Struktur haben und 

damit letztlich die Maßstäbe ihrer Vernunftkritik nicht ausweisen können. Seine 

– freilich sehr unterschiedlich gearteten – Oppositionen gegen Heidegger und 

gegen Adorno stimmen in diesem Punkt überein.
12

 Die Theorie einer in gesell-

schaftlichen Praktiken sich entwickelnden Vernunft, die an der Hoffnung der Zu-

nahme der Mündigkeit der handelnden Subjekte festhält, muß daher eine Theorie 

der gesellschaftlichen Rationalisierung sein. 

Zum zweiten ist Habermas der Überzeugung, daß man die Entwicklung  

ebensowohl der menschlichen Gesellschaften wie der Rationalität ihrer Aktoren 

als eine Differenzierungsgeschichte schreiben muß. Kants epochale Leistung be-

steht für Habermas besonders darin, die Eigenständigkeit differenter und nur 

noch formal zusammenstimmender Rationalitätsformen des modernen Bewußt-

seins und damit eine Differenzierung als Rationalisierung dargestellt zu haben. 

Differenzierung als Rationalisierung aufzufassen geht mit dem Optieren gegen 

Verfallsgeschichten zusammen. Man könnte es als typisch für solche Verfallsge-

schichten ansehen, den Verlust einer organischen Ganzheit zu beklagen und allen 

                                                 

10 In der Habermasschen Rekonstruktion trifft auf Adorno und auch auf den Horkhei-

mer der ›Dialektik der Aufklärung‹ beides zusammen zu. Sie verknüpfen seines Er-

achtens die Entwicklung der abendländischen Vernunft unlösbar mit deren Autode-

struktion. Auch Derrida trifft ein analoger Vorwurf. Man könnte sagen, daß Haber-

mas’ Der philosophische Diskurs der Moderne die besprochenen Autoren insbeson-

dere nach diesem Kriterium beurteilt. Vgl. J. Habermas: PdM, Kap. V und VII.  

11 Foucault z.B. wählt hier einen anderen Weg und ist deswegen nicht mit der genann-

ten Alternative konfrontiert. Indem er eine »Geschichte der Wahrheitsspiele« (Mi-

chel Foucault: Der Gebrauch der Lüste. Sexualität und Wahrheit 2, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1989, S. 13ff.) nachzeichnen will, ohne eines der Spiele als wahrer als 

die anderen auszuzeichnen, kann er alternative Rationalitätsformen zulassen und 

muß nicht entweder eine Fortschritts- oder eine Verfallsgeschichte schreiben. Vgl. 

zu dieser Frage Jozef Keulartz: Die verkehrte Welt des Jürgen Habermas, Hamburg: 

Junius 1995, S. 21ff. 

12 Vgl. zu Adorno J. Habermas: TkH, Bd. 1, Kap 5; zu Heidegger J. Habermas: PdM, 

Kap. V. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DAS GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE PROJEKT | 23 

 

dadurch möglicherweise für Rationalitätserweiterungen gewonnenen Spielraum 

als von diesem Verlust gezeichnet zu erachten.
13

 Tatsächlich stellen Differenzie-

rungsprozesse Theorien der Gesellschaft, die insbesondere die Mechanismen ge-

sellschaftlicher Integration erklären können müssen, vor Schwierigkeiten. Je 

mehr eine Gesellschaft von Unterschieden durchgezogen ist, um so schwieriger 

scheint es zu sein, ihren Zusammenhang zu erklären. Mit Habermas lautet die 

Antwort, daß aus gesellschaftlicher Differenzierung ebenso ein Problemdruck 

entsteht, der zu einer Rationalisierung und damit Effektivierung der gesellschaft-

lichen Integration zwingt, wie jene Differenzierung aber auch die Möglichkeit 

dieser Rationalisierung erst schafft. 

Zum dritten erscheint die Option dafür, gesellschaftliche Entwicklung als Ra-

tionalisierungsprozeß zu sehen, als eine Konsequenz aus Habermas’ besonderem 

Naturalismus bzw. Materialismus. Habermas ist davon überzeugt, daß jegliche 

Entwicklung auch des menschlichen Geistes zuletzt aus dessen Auseinander-

setzung mit der Welt, in die er gestellt ist, resultiert. Diese Prämisse versieht die 

Habermasschen Genealogien stets mit evolutionstheoretischen Anteilen.
14

 Es ist 

einleuchtend, daß ein evolutionär gefärbter Naturalismus Entwicklungsge-

schichten als Rationalisierungsgeschichten schreibt, denn dies ist der Grundge-

danke des Evolutionismus schlechthin.
15

 Auf Habermas’ Auffassung von Diffe-

renzierungsprozessen im Zusammenhang mit dem naturalistischen Zug seines 

Denkens komme ich später zurück. 

Gesellschaftliche Entwicklung als einen Rationalisierungsprozeß zu be-

schreiben bedeutet für Habermas, sie als einen Prozeß zu rekonstruieren, in dem 

die materielle Reproduktion dieser Gesellschaften zunehmend erfolgreich und 

die symbolische Reproduktion zunehmend reflexiv vonstatten geht. Die beiden 

Integrationsformen von Gesellschaft lassen sich analytisch differenzieren.
16

 

Habermas konzipiert die Rationalisierung der materiellen Reproduktion als 

die Ausdifferenzierung systemisch integrierter Bereiche, deren Integration unab-

hängig von Aktorintentionen vor sich geht. Auf der Systemebene der Gesell-

schaft werden Handlungsfolgen funktional integriert. Der für den Begriff der Sys-

                                                 

13 Man könnte dies als einen Zug ansehen, den die Dialektik der Aufklärung mit 

Lukàcs’ Theorie des Romans teilt. 

14 Hier eine Stelle, die den Evolutionismus als eine Konsequenz aus dem Universalis-

mus beschreibt: »Die universalistische Position zwingt zu der mindestens im Ansatz 

evolutionstheoretischen Annahme, daß sich die Rationalisierung von Weltbildern 

über Lernprozesse vollzieht.« J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 103. 

15 Wenngleich ›Rationalisierung‹ hier zunächst nur den schwachen Sinn von ›Zunah-

me von Problemlösungskapazitäten‹ haben kann. Vgl. J. Habermas: »Einleitung: 

Realismus nach der sprachpragmatischen Wende«, in: ders., Wahrheit und Recht-

fertigung. Philosophische Aufsätze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1999, S. 7-64, hier 

S. 37ff. Wahrheit und Rechtfertigung im folgenden zitiert unter der Sigle WR. 

16 Dies ist das explizite Thema der ›Zweiten Zwischenbetrachtung‹ der TkH. (Bd. 2, 

S. 173ff.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


24 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

temintegration paradigmenbildende Bereich moderner Gesellschaften ist der ka-

pitalistische Markt. 

Demgegenüber vollzieht sich die symbolische Reproduktion durch die sozi-
ale Integration von Handlungsabsichten. Dies ist die Ebene der Lebenswelt: des 

intuitiven, impliziten (und propositional nicht als Ganzem thematisierbaren), ho-

listisch strukturierten Hintergrundwissens der Aktoren, das den symbolisch vor-

strukturierten Horizont ihres Handelns ausmacht. Die Rationalisierung der sym-

bolischen Reproduktion vollzieht sich als die Ausdifferenzierung unterschiedli-

cher struktureller Komponenten des Verständigungsmediums sowie des Weltbil-

des der Aktoren, die dabei in die Lage versetzt werden, zu den Bestandteilen der 

Lebenswelt einen reflexiven Abstand zu gewinnen. Die Aktoren lernen, zwischen 

der äußeren ›objektiven‹ Welt von Gegenständen und Ereignissen, der inneren 

›subjektiven‹ Welt ihrer Meinungen und Empfindungen und der ›sozialen‹ Welt 

legitim geordneter Beziehungen zu anderen Aktoren zu unterscheiden. Genauer: 

Sie lernen, verschiedene Einstellungen zu bestimmten Bereichen ihrer Wirklich-

keit einzunehmen. Die Differenzierung ist nach Habermas also nicht als eine in-

haltliche Kategorisierung von Gegenstandsbereichen zu verstehen, sondern als 

die formale Unterscheidung verschiedener Einstellungen, in denen überhaupt et-

was zu einem Teil der gedeuteten Welt eines Aktors werden kann. Das Verfügen 

über diese drei ›formalen Weltbegriffe‹ hält Habermas für die entscheidende Er-

rungenschaft des modernen Bewußtseins. Aktoren können damit zwischen ihrer 

Sicht auf die Dinge und Beziehungen und der Sicht anderer auf dieselben Dinge 

und Beziehungen unterscheiden und lernen dabei, daß ihre eigenen Meinungen 

ebenso wie diejenigen anderer fehlbar sind. Das lebensweltliche Hintergrund-

wissen wird also im Prozeß seiner Reproduktion zugleich einer reflexiven Prü-

fung unterworfen – und genau deshalb kann von ihm gesagt werden, daß es zu-

nehmend rational reproduziert wird. 

Habermas’ Zentalbegriff des kommunikativen Handelns faßt das Rationali-

tätspotential lebensweltlicher Handlungskoordinierung. Die Untersuchung dieses 

Rationalitätspotentials nimmt den Weg einer formalpragmatischen Sprachana-

lyse. Die Untersuchung der Rationalität lebensweltlicher Handlungskoordinie-

rung kann nach Habermas deshalb den Weg einer Analyse der Struktur unseres 

Sprachgebrauchs nehmen, weil Sprache als Medium der Handlungskoordinie-

rung fungiert. Als solches hat sie für die in einem lebensweltlichen Horizont  

Agierenden quasitranszendentalen Status. Die Darstellung und Diskussion von 

Habermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung, die ich in den ersten beiden 

Kapiteln gebe, dreht sich insbesondere um die Frage, ob Habermas den Zusam-

menhang von Sprache, Aktorrationalität und Sozialität plausibel konzipiert. Ich 

werde im zweiten Kapitel auf Probleme seiner Sprachtheorie zu sprechen kom-

men, in deren Konsequenz auch sein Modell elementarer Vergesellschaftung ei-

ner Revision unterzogen werden muß. 

 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DAS GESELLSCHAFTSTHEORETISCHE PROJEKT | 25 

 

Damit sind, freilich sehr knapp, die theoretischen Grundzüge des Habermasschen 

Projekts dargestellt. Habermas’ Gesellschaftstheorie konzipiert die Entwicklung, 

die insbesondere die abendländischen vorbürgerlichen Gesellschaften hin zu mo-

dernen kapitalistischen Gesellschaften genommen haben, als einen Rationalisie-

rungsprozeß. In diesem Prozeß haben sich zwei Formen gesellschaftlicher Integ-

ration voneinander differenziert: die systemische Ebene funktionaler Integration 

von Handlungsfolgen (v.a. im Marktgeschehen und mit Einschränkungen im bü-

rokratischen Verwaltungshandeln) und die lebensweltliche Ebene sprachvermit-

telter Integration von Handlungsabsichten. Habermas beschreibt die zweistufige 

Konstruktion bündig: »Die Formel, daß Gesellschaften systemisch stabilisierte 

Handlungszusammenhänge sozial integrierter Gruppen darstellen, bedarf gewiß 

der genaueren Explikation; fürs erste steht sie für den heuristischen Vorschlag, 

die Gesellschaft als eine Entität zu betrachten, die sich im Laufe der Evolution 

sowohl als Lebenswelt wie als System ausdifferenziert.«
17

 Die gesellschaftliche 

Rationalisierung besteht zu einem wichtigen Teil in dieser Differenzierung. 

Auch die Rationalisierung der lebensweltlichen Handlungskoordinierung be-

schreibt Habermas wesentlich als einen Differenzierungsprozeß: Mit dem Ausei-

nandertreten von objektiver, subjektiver und sozialer Welt verfügen Aktoren über 

formale Weltbegriffe, die es ihnen ermöglichen, das sprachliche Medium der 

Verständigung in einer Weise zu gebrauchen, die die Reproduktion des lebens-

weltlichen Hintergrundwissens reflexive, und das heißt zunehmend rationale Zü-

ge annehmen läßt. Es ist dieser Prozeß der Rationalisierung der Lebenswelt, auf 

den bezogen Habermas die Möglichkeit einer kritischen Gesellschaftstheorie 

ausweisen will. Die normativen Grundlagen seiner Gesellschaftstheorie weist er 

in der Analyse des sprachvermittelten Mechanismus lebensweltlicher Hand-

lungskoordinierung aus. Als eine kritische Gesellschaftstheorie erweist sich die 

Theorie des kommunikativen Handelns in Habermas’ Auseinandersetzung mit 

den Verhältnissen in den modernen kapitalistischen Gesellschaften. Die Kritik, 

die er auf der Grundlage seiner Theorie formuliert, bezieht sich auf das Verhält-

nis der System- zur Lebensweltebene der Gesellschaft. Die beiden prominentes-

ten kritischen Thesen behaupten einerseits eine ›Kolonialisierung der Lebens-

welt‹ durch das System und andererseits, daß im Zuge der gesellschaftlichen 

Modernisierung das Gleichgewicht zwischen den unterschiedlichen Rationalitäts-

formen gestört wurde. Beide Thesen beziehen sich direkt (im ersten Fall) oder 

                                                 

17 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 228. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


26 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

indirekt (im zweiten Fall) auf das Verhältnis der zwei unterschiedenen Integrati-

onsmechanismen.
18

 

                                                 

18 Vgl. zur Diskussion dieser kritischen Thesen Maeve Cooke: Language and Reason: 

A Study of Habermas’s Pragmatics, Cambridge (Mass.): MIT Press 1994, S. 132-

149. Language and Reason im folgenden zitiert unter der Sigle LaR. Cookes Buch 

gibt eine gute Übersicht über Habermas’ Sprachtheorie und eine eingehende Dis-

kussionen verschiedener Fragen. Allerdings scheint sie die Punkte, die die Gegens-

tände meiner Habermas-Diskussion im zweiten Kapitel sind und die mich dazu füh-

ren, Habermas letztlich einen instrumentalistischen Naturalismus in der Sprachtheo-

rie zuzuschreiben, nicht weitreichend problematisch zu finden. Dementsprechend

treffen Cookes Einwände die Probleme in Habermas’ Theorie nach der hier vorge-

gelegten Lesart nicht voll. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 27 

 

1.2  Sozia le  Integrat ion in  postkonvent ionel len  

Gesel lschaften 

 

 

Der Begriff der Vergesellschaftung bezieht sich nach dem hier zugrundegelegten 

Verständnis auf den Prozeß, in dem sich die sozialen Gegenüber als Individuen 

in Gesellschaft und die Gesellschaft als eine Struktur von Verhältnissen zwischen 

Individuen ausbilden. Die Rede von einem Modell elementarer Vergesellschaf-

tung bringt zum Ausdruck, daß die Analyse des Vergesellschaftungsprozesses 

sich auf die Beschreibung eines elementaren Prozeßbestandteils stützt, der als 

hypothetischer Ausgangspunkt bzw. als der Kern dieses Prozesses aufgefaßt 

wird.
1
 

In Jürgen Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns erfüllt die Be-

schreibung des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung als einer 

elementaren Verständigungssituation die Funktion eines solchen Modells. Nach 

Habermas besteht die Vergesellschaftung sozialer Gegenüber in der ›Reproduk-

tion der Lebenswelt‹. Diese Reproduktion kommt zustande durch und vollzieht 

sich als kommunikative Handlungskoordinierung. Die selbstgestellte Aufgabe, 

die Möglichkeit sozialer Ordnung aufzuklären, will Habermas bewältigen, indem 

er den Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung analysiert, um 

diesen Wegs die Bedingungen zu erläutern, unter denen Vergesellschaftung sozi-

aler Gegenüber als Reproduktion der Lebenswelt möglich ist. Habermas will »er-

klären, welchen Bedingungen ein kommunikatives Einverständnis genügen muß. 

Das Modell, an dem ich mich dabei orientieren will, sind elementare Paare von 

Äußerungen, die jeweils aus dem Sprechakt eines Sprechers und der affirmativen 

Stellungnahme eines Hörers bestehen.«
2
 Habermas’ Modell elementarer Verge-

sellschaftung beschreibt also eine Situation, in der ein Alter und ein Ego es un-

ternehmen, sich um willen der Koordinierung ihrer Handlungen zu verständigen. 

Ich werde im ersten Kapitel eine Darstellung dieses Habermasschen Theo-

riestücks geben, durch die herausgearbeitet wird, welche Erklärungsleistung das 

Modell elementarer Vergesellschaftung in der Theorie des kommunikativen 

Handelns zu erbringen hat. Zu diesem Zweck werden diejenigen Konzepte der 

Habermasschen Theorie vorgestellt und erläutert, die zum Verständnis dieses 

Modells notwendig sind. Der Abschnitt 1.3 resümiert diese Erörterungen, indem 

                                                 

1 Eine bündige und klare Bestimmung des Status eines solchen Theoriebausteins in 

Habermas’ Theorie des kommunikativen Handelns gibt der Sache nach Johannes 

Weiß in: »Die Bindungseffekte kommunikativen Handelns. Einige skeptische Be-

merkungen«, in: Axel Honneth/Hans Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln. Beiträ-

ge zu Jürgen Habermas’ ›Theorie des kommunikativen Handelns‹. Dritte, erweiterte 

und aktualisierte Auflage, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2002, S. 433-454, besonders 

S. 433-438. Der Text wurde in der dritten Ausgabe neu aufgenommen. 

2 J. Habermas: TkH, Bd.1., S. 398. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


28 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

die theoriearchitektonische Funktion des Modells und die resultierende Erklä-

rungslast herausgestellt werden. 

 

1.2.1 Zwei Grundmodi sozialer Handlungskoordinierung 

 

Zu den Grundaufgaben jedes Versuchs, eine Gesellschaftstheorie hervorzubrin-

gen, gehört es nach Habermas’ Verständnis, zu erklären, wie soziale Ordnung 

möglich ist. Für theoretische Ansätze, die den Begriff intentionalen Handelns als 

einen ihrer Grundbegriffe wählen, nimmt diese Aufgabe die Form an, erklären zu 

können, wie die Gesellschaftsmitglieder ihre Handlungen dauerhaft aufeinander 

abstimmen können. Es muß erklärt werden, wie es den gesellschaftlichen Akto-

ren im Verfolgen ihrer je individuellen Handlungspläne möglich ist, ihre Hand-

lungen so aneinander anzuschließen, daß sich stabile Muster der Handlungskoor-

dinierung ausbilden. 

Damit rückt die Analyse von Mechanismen der Handlungskoordinierung, oder

in anderen Termini gesprochen, die Form der sozialen Integration ins Zentrum

des Interesses.3 Der Begriff eines Mechanismus der Handlungskoordinierung be-

zieht sich auf die Form sozialen Handelns, betrachtet im Hinblick auf die Er-

möglichung von stabiler sozialer Ordnung. Denn die Weise, in der Aktoren ih-

re Handlungen aneinander anschließen, kann nicht von Fall zu Fall eine andere 

sein. Es müssen sich formale Eigenschaften der Koordinierungsweisen angeben 

lassen, in bezug auf die die Stabilität der Handlungsvernetzung erklärt werden 

kann. Diese Analyse hat Habermas im Konzept seiner ›Universalpragmatik‹ vor-

gelegt. Bevor ich mich Habermas’ im engeren Sinne sprachtheoretischen Analy-

sen zuwende, ist es zweckmäßig nachzuvollziehen, wie er den Begriff des kom-

munikativen Handelns im Feld handlungstheoretischer Grundpositionen veror-

tet.
4
 

Vorausgesetzt ist die bereits erwähnte begriffliche Entscheidung, Sinn als 

Grundbegriff zuzulassen. Sinn ist das Korrelat von Intentionalität, wird gemeint 

und verstanden. Wenn Sinn zu den Grundbegriffen einer Theorie gehört, so gilt 

es für den Gegenstandsbereich der Theorie als konstitutiv, sinnstrukturiert zu 

sein. 

Mit der Einführung des Sinnbegriffs ist die Abgrenzung gegen empiristisch 

orientierte, verhaltenswissenschaftliche Theorien vollzogen. Handlungstheorien 

                                                 

3 Vgl. zum Begriff der Integration von Gesellschaften: Bernhard Peters: Die Integra-

tion moderner Gesellschaften, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1993. Peters diskutiert 

Habermas’ Begriffe der Integration aus der Perspektive eines kritischen Schülers. 

4 Habermas hat die seines Erachtens gegebenen handlungstheoretischen Optionen des 

öfteren systematisch dargestellt. So wählt er in der Theorie des kommunikativen 

Handelns zur Einführung des Begriffs des kommunikativen Handelns eine abgren-

zende Diskussion mit konkurrierenden Begriffen sozialen Handelns. Wesentliche 

Züge seiner Position bleiben von einer so frühen Darstellung wie in Zur Logik der 
Sozialwissenschaften bis zur zusammenfassenden Darstellung in EBkH erhalten. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 29 

 

grenzen sich grundbegrifflich gegen empiristische Verhaltenstheorien dadurch 

ab, daß sie das beobachtbare Verhalten in bezug auf Intentionen erklären, die den 

Aktoren zugeschrieben werden. Eine Handlung läßt sich dann »als die Realisie-

rung eines Handlungsplans verstehen, der sich auf eine Situationsdeutung 

stützt.«
5
 Während der Gegenstand von Verhaltenstheorien die beobachtbaren Re-

gelmäßigkeiten von Verhalten sind, ist der Gegenstand einer Handlungstheorie 

das Verständnis von Aktorintentionen in Handlungszusammenhängen. 

Allerdings ist damit noch nicht eindeutig bestimmt, welche explanatorische 

Funktion dem Sinnverstehen einzelner Individuen zukommt. So gehört in der 

Luhmannschen Systemtheorie Sinn zu den zentralen Begriffen; dennoch greift 

die Luhmannsche Erklärung sozialer Ordnung nicht auf die Intentionen individu-

eller Aktoren, also darauf, wie diese Aktoren ihr Tun verstehen und was sie da-

mit wollen, zurück.  

Die Differenz zwischen Gesellschaftstheorien, in denen intentionales Han-

deln erklärungsrelevant ist, und systemfunktionalistischen Gesellschaftstheorien 

wie der Theorie Luhmanns liegt in der Rolle, die intentionalen Subjekten in die-

sen Theorien zukommt. Systemtheorien fassen Gesellschaft als von subjektlosen 

Strukturen hervorgebracht auf, während handlungstheoretisch beschrieben wird, 

wie der gesellschaftliche Zusammenhang oder, wie weiter oben formuliert, die 

soziale Ordnung aus einer Koordinierungsleistung von Handlungsabsichten ent-

steht, die die gesellschaftlichen Subjekte selbst vollbringen. Soziale Ordnung 

entsteht nach einer systemischen Erklärung, indem innerhalb eines irreduzibel 

überindividuellen Zusammenhangs Handlungsfolgen funktional integriert wer-

den, während nach Auffassung von Handlungstheorien Handlungsabsichten rati-

onal koordiniert werden. 

Habermas’ Gesellschaftstheorie zeichnet sich, wie dargelegt, dadurch aus, 

daß sie sowohl auf die systhemtheoretische wie auf die handlungstheoretische 

Begriffsstrategie zurückgreift. Die Arbeitsteilung zwischen den begrifflichen 

Strategien ist dabei hinsichtlich der Frage nach der Möglichkeit sozialer Ordnung 

eindeutig: Diese Frage muß zuerst handlungstheoretisch beantwortet werden. 

Zwar ist es nach Habermas für Gesellschaften – eines bestimmten Differenzie-

rungsgrades – wesentlich, daß sie, wie er es ausdrückt, ihr materielles Substrat 

auf der Basis systemischer Integration reproduzieren. Die Spezifität aber, daß sie 

sich als menschliche Gesellschaften reproduzieren, erklärt Habermas auf der 

handlungstheoretischen Ebene. Die Rationalität der Koordinierung von Hand-

lungsabsichten ist das privilegierte handlungstheoretische Thema der Theorie des 

kommunikativen Handelns. 

Als nächste grundbegriffliche Weichenstellung bestimmt Habermas die Un-

terscheidung zwischen der Modellierung der Handlungskoordinierung als Ein-

flußnahme oder als Einverständnis. 

                                                 

5 J. Habermas: EBkH, S. 573. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


30 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Einfluß nehmen Aktoren aufeinander, wenn sie, durch welche Mittel auch 

immer, bestimmte Reaktionen ihres Gegenübers hervorzurufen versuchen, in den 

paradigmatischen Fällen durch Gratifikationen oder Gewalt bzw. Gewaltandro-

hung. Einflußnehmend versuchen Aktoren die Motivationen der Handlungen ih-

rer Gegenüber abzuschätzen, um die Randbedingungen von deren Handeln so zu 

verändern, daß unter den dann gegebenen Bedingungen Alters Handlungsziele 

mit denen von Ego so zusammenstimmen, daß ihre Handlungen aneinander an-

schließbar werden. In einem schlichten Fall droht Ego Alter Strafen an, falls die-

ser seinen Wünschen oder Befehlen nicht Folge leistet, wobei er darauf baut, daß 

Alters Motiv, Schmerzen o.ä. zu vermeiden, vordringlich genug ist, um ihn sei-

nen Wünschen oder Befehlen Folge leisten zu lassen. Alters Folgeleisten schließt 

dann bruchlos an Egos Befehlen oder Wünschen an. 

Habermas charakterisiert Einflußnahme, die in erfolgsorientierter Einstellung 

unternommen wird, als einen Modus der Handlungskoordinierung, der auf ›ex-

ternen’ bzw. ›empirischen’ Motivationen beruht. Diese Charakterisierung bezieht 

sich darauf, daß die Koordination zustande kommt, ohne daß Alter und Ego sich 

darüber ins Benehmen setzen, warum sie jeweils wollen, was sie wollen. Im Ge-

gensatz zu den innerlichen Beweggründen für ein Handeln sind also dessen 

Randbedingungen äußerlich. Diese Differenz erhält ihre große Bedeutung durch 

die unterschiedlichen Relationen, in denen einmal das zielgerichtete Handeln zu 

seinen Randbedingungen und das andere Mal ein Set von Beweggründen zu einer 

Handlungsabsicht steht. Handlungskoordinierung qua Einflußnahme stützt sich 

einzig auf die zweckrationale Relation der Mittelwahl bei gegebenen Randbedin-

gungen: Ego versucht, Alters Mittelwahl zu verstehen, um dann seinerseits Mittel 

zu wählen, die wiederum Alters Mittelwahl in der Weise beeinflussen, daß letzt-

lich Alters Handeln mit Egos Zwecken vereinbar ist. 

Auch die Handlungskoordinierung qua Einflußnahme verdient rational ge-

nannt zu werden. Die Rationalität einflußvermittelter Handlungskoordinierung 

reduziert Aktoren allerdings auf zweckverfolgende Mittelwähler und -wählerin-

nen. Aktoren begegnen dabei ihren Gegenübern nicht anders als physischen Ge-

genständen in ihrer Umwelt, auf die sie instrumentell einzuwirken versuchen. 

Die einzige Dimension dieser Rationalität ist der mögliche Erfolg des Handelns. 

Habermas’ zentraler Einwand dagegen, diese Modellierung von Handlungskoor-

dinierung als die grundlegende Weise zu betrachten, in der soziale Gegenüber 

aneinander anschließen, besagt, daß sie die Vielschichtigkeit menschlicher Hand-

lungszusammenhänge unterbietet. Letztlich resultiert für Habermas aus einem 

solchen Modell zweckrational motivierter Handlungskoordinierung eine Reduk-

tion der sozialen Dimension unserer Weltverhältnisse auf ein je individuelles 

Weltverhältnis. Die Eigenwertigkeit der normativen Bezüge, in denen wir als so-

ziale Wesen stehen, wird damit verfehlt. 

Handlungskoordinierung qua Einverständnis genügt anspruchsvolleren Be-

dingungen. Denn von Einverständnis kann erst gesprochen werden, wenn Alter 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 31 

 

und Ego wechselseitig die Beweggründe des jeweils anderen als mögliche Be-

weggründe für das eigene Handeln geprüft haben. Habermas spricht davon, daß 

Handlungskoordinierung qua Einverständnis in ›verständigungsorientierter Ein-

stellung‹ vollzogen wird, während Gegenüber in ›erfolgsorientierter Einstellung‹ 

nach Einflußnahme auf den Anderen trachten. Eine für Habermas unverzichtbare 

Prämisse besteht darin, daß diese Unterscheidung nicht nur analytisch, sondern 

empirisch ist. Aktoren sollen stets selbst unterscheiden können, ob sie in verstän-

digungs- oder erfolgsorientierter Einstellung handeln.
6
 

In der Verständigung geht es nicht nur darum, ob das, was mein Gegenüber 

will, irgendwie zu dem paßt, was ich will oder von mir passend gemacht werden 

kann; sondern es geht darum, warum mein Gegenüber etwas tut und darum, ob 

ich das überzeugend finde, so daß ich es als einen neuen Beweggrund auch für 

mich selbst in Betracht ziehe. Auf dem Wege solchen wechselseitig prüfenden 

Nachvollzugs stellen Alter und Ego ihr gemeinsames Handeln auf eine neue 

Grundlage. Neu darf diese Grundlage genannt werden erstens, weil sie ein neues 

Set von Beweggründen darstellt, das mindestens einmal mehr als vordem über-

dacht wurde und zweitens, weil es ein geteiltes Set von Beweggründen ist. Alter 

und Ego wissen nicht nur für sich selbst, was sie warum tun, sondern sie wissen 

voneinander, was das jeweilige Gegenüber warum tut und sie wissen gemeinsam, 

was als das zugrundeliegende Set von Beweggründen der nunmehr möglichen 

Handlungskoordinierung gelten darf.
7
 Alter und Ego teilen dann eine gemein-

same Situationsdefinition.
8
 

                                                 

6 Auf die Notwendigkeit des Status als einer empirischen Unterscheidung geht Ha-

bermas näher ein in: »Entgegnung«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Han-

deln (2002), S. 327-405, hier S. 366. Vgl. Cookes Diskussion dieser und der damit 

zusammenhängenden Frage des parasitären Status strategischen Sprachgebrauchs in 

M. Cooke: LaR, S. 19-27. 

7 »Einverständnis bedeutet, daß die Beteiligten ein Wissen als gültig, d.h. als inter-

subjektiv verbindlich akzeptieren.« J. Habermas: EBkH, S. 574. 

8 Diese Explikation der Differenz zwischen Einflußnahme und Einverständnis scheint 

mir geeignet, Andreas Dorschels Kritik an dieser Unterscheidung standzuhalten. 

Dorschel stellt darauf ab, daß die Entgegensetzung von rationalen Motivationen, die 

im Falle verständigungsorientierter Handlungskoordinierung zum Tragen kommen 

sollen, zu empirischen Motivationen, die im Falle der Koordinierung durch Einfluß-

nahme relevant sind, unplausibel ist. Dem stimme ich zu. Wenn man aber, wie hier 

versucht, die Habermassche Unterscheidung hinsichtlich eines strukturell beschreib-

baren größeren Reichtums der in der Koordinierung in Betracht kommenden Hand-

lungsgründe bestimmt, kann die Unterscheidung in ihrer Funktion für die Theorie 

des kommunikativen Handelns erhalten und die von Dorschel aufgezeigten Unplau-

sibilitäten vermieden werden. Erst wenn die Handlungsgründe in ihrem vollen Um-

fang – und nicht zugeschnitten auf die Frage der Mittelwahl – in Betracht kommen, 

wird es möglich, sich über eine gemeinsame Situationsdefinition zu verständigen. 

Vgl. Andreas Dorschel: »Handlungstypen und Kriterien. Zu Habermas’ ›Theorie 

des kommunikativen Handelns‹«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. 

44 (1990), H. 2, S. 220-252, hier S. 232ff. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


32 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Das kooperative Herstellen eines geteilten Sets von gemeinsam gewußten 

Beweggründen zeichnet solches Handeln als kommunikatives Handeln aus. 

Handlungskoordinierung, die einzig auf zweckrationalen Erwägungen beruht, 

heißt strategisch. Begriffe kommunikativen Handelns geben also an, auf welcher 

Grundlage die Kooperation der Aktoren zustande kommt, d.h. daß sie »die Ein-

verständnisbedingungen spezifizieren, unter denen Interaktionsteilnehmer ihre 

Handlungspläne ausführen können.«
9
 Um seinen Handlungsbegriff näher zu kon-

turieren, grenzt Habermas ihn gegen zwei andere Begriffe kommunikativen Han-

delns ab: gegen den Begriff des normenregulierten und den Begriff des dra-

maturgischen Handelns.
10

 Die Unterschiede zwischen den drei Handlungsbegrif-

fen liegen in der Weise, wie die Einverständnisbedingungen spezifiziert werden. 

Normenreguliertes Handeln heißt solches Handeln, in dem die Vereinbarkeit 

von Handlungsplänen unterschiedlicher Aktoren durch gemeinsam anerkannte 

Handlungsnormen gewährleistet sein soll. Dieser Handlungsbegriff ist zwei Ein-

wänden ausgesetzt: Zum einen entsteht das Bild einer Gesellschaft von in nor-

mativer Hinsicht gänzlich gleich sozialisierter Aktoren. Die Individualität des 

einzelnen wird dadurch begrenzt auf eine internalisierte Kenntnis geltender ge-

sellschaftlicher Normen. Zum zweiten – und das ist der von Habermas zur Ab-

grenzung seines Begriffs kommunikativen Handelns hervorgehobene Einwand – 

ist impliziert, daß Handlungsmotivationen sich in der Dimension des Normativen 

erschöpfen. Dies sieht Habermas als eine unterkomplexe Bestimmung der Ein-

verständnisbedingungen an; ähnlich wie im Konzept strategischer Handlungsko-

ordinierung, wenngleich in anderer Weise, wird der Reichtum der menschlichen 

Weltbezüge unterboten. 

Der Begriff dramaturgischen Handelns
11

 konzipiert nach Habermas eine Ver-

ständigung, die dadurch zustande kommt, daß ein Aktor »in seinem Publikum ein 

bestimmtes Bild, einen Eindruck von sich hervor[ruft], indem er seine Subjekti-

vität mehr oder weniger gezielt enthüllt. Jeder Handelnde kann den öffentlichen 

Zugang zur Sphäre seiner eigenen Absichten, Gedanken, Einstellungen, Wün-

sche, Gefühle usw., zu der nur er einen privilegierten Zugang hat, kontrollieren. 

Im dramaturgischen Handeln machen sich die Beteiligten diesen Umstand zu-

nutze und steuern ihre Interaktion über die Regulierung des gegenseitigen Zu-

gangs zur eigenen Subjektivität.«
12

 Anders als im normenregulierten Handeln ist 

hier also eine differenzierte Individualität konzipiert. Der Begriff dramaturgi-

schen Handelns ist aber mit einem der Schwäche des Begriffs normenregulierten 

Handelns komplementären Problem behaftet: In seiner analytischen Perspektive 

können institutionelle Ordnungen, innerhalb derer Aktoren Normen folgen, nicht 

                                                 

9 Habermas: EBkH, S. 576. 

10 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 126-152; EBkH, S. 575-595. 

11 Diesen hat insbesondere Ervin Goffman ausgearbeitet. Vgl.: ders.: Wir spielen alle 

Theater. Die Selbstdarstellung im Alltag, München: Piper 1969. 

12 J. Habermas: EBkH, S. 581. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 33 

 

berücksichtigt werden. Auch im Begriff des dramaturgischen Handelns wird also 

die Handlungssituation der Aktoren verkürzt gefaßt. 

Habermas’ Ausführungen, die der abgrenzenden Charakterisierung seines ei-

genen Handlungsbegriffs dienen, zielen darauf, deutlich zu machen, daß das 

zentrale handlungstheoretische Desiderat in einem Handlungsbegriff besteht, der 

angemessen alle Dimensionen berücksichtigt, in denen sich Aktoren auf sich und 

ihre Welt beziehen. Nur dann nämlich wird auch ein umfassender Begriff der Ra-

tionalität zu geben sein. Im zweckrationalen Handeln der strategischen Hand-

lungskoordinierung ist alles Handeln nach dem Vorbild des erfolgsorientierten 

Einwirkens in die physische oder objektive Welt modelliert. Normbefolgung  

oder das Umgehen mit dem subjektiven Befinden eines Gegenübers sind als 

Handlungsmotivationen nicht vorgesehen. Der Begriff normenregulierten Han-

delns läßt nur noch das Verhältnis der Handelnden zu den Normen derjenigen 

Gemeinschaft, in der sie leben, als handlungsorientierend zu, während der Beg-

riff des dramaturgischen Handelns den Blick auf das Verhältnis zur je eigenen 

bzw. der subjektiven Innenwelt der anderen verengt, ohne institutionelle Wirk-

lichkeiten einzubeziehen. Mit der Ausarbeitung des Begriffs des kommunikati-

ven Handelns stellt Habermas sich die Aufgabe, das Verhältnis dieser unter-

schiedlichen Weltbezüge angemessen zu fassen. Ermöglicht werden soll dies 

durch eine Analyse der wesentlichen Vermittlungsinstanz, die die Handlungsko-

ordinierung intentionaler Aktoren nach Habermas strukturiert: der Sprache. 

 

1.2.2 Bedeutung und Geltung, Handeln und Diskurs 

 

Habermas’ Sprachtheorie setzt mit der Idee an, daß Sprache das Medium der 
Verständigung ist: »Könnten wir nicht auf das Modell der Rede Bezug nehmen, 

wären wir nicht imstande, auch nur in einem ersten Schritt zu analysieren, was es 

heißt, daß sich zwei Subjekte miteinander verständigen. Verständigung wohnt als 

Telos der menschlichen Sprache inne.«
13

 Der erste dieser beiden Sätze stellt die 

methodologisch bedeutsamste Prämisse der Habermasschen Gesellschaftstheorie 

dar. Sie besagt – wie vor dem Hintergrund des oben Ausgeführten verständlich 

wird –, daß kommunikative Handlungskoordinierung wesentlich durch Sprache 

vermittelt ist. Daraus folgt, daß die Beantwortung der Frage nach der Möglich-

keit sozialer Ordnung von einer Analyse der sprachlichen Verständigung ausge-

hen muß. Der Status des zweiten der beiden Sätze ist wesentlich unklarer, insbe-

sondere ist fraglich, ob die erste These der Stützung durch die zweite bedarf, was 

Habermas zu glauben scheint. Im nächsten Kapitel werde ich gegen die Triftig-

keit dieses Zusammenhangs argumentieren; dies wird interessant, wenn man mit 

Habermas die Überzeugung teilt, daß Vergesellschaftung konstitutiv mit Sprach-

lichkeit zusammenhängt, aber nicht der Ansicht ist, daß die Sprache von be-

stimmten Funktionen her verstanden werden kann, die sie erfüllt. 

                                                 

13 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 387. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


34 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Weshalb soll Sprache für die Handlungskoordinierung intentionaler Aktoren 

konstitutiv sein? Weil, so antwortet Habermas, Sprachlichkeit für Intentionalität 

überhaupt konstitutiv ist.
14

 In der Frage danach, wie intentionale Aktoren ihre 

Handlungen koordinieren, ist ein Begriff der Intentionalität vorausgesetzt. Wenn 

für diesen gilt, daß zu seiner Erläuterung auf den Begriff der Sprache zurückge-

griffen werden muß, so folgt dasselbe für den Begriff der Handlungskoordinie-

rung, denn dann sind die zu koordinierenden Handlungspläne sprachlich struktu-

riert. Dieser Zusammenhang ist für Habermas nicht nur mit Blick auf Hand-

lungskoordinierung interessant: Habermas will insgesamt die Rationalität der in-

tentional handelnden Aktoren ausgehend vom »Rationalitätspotential sprachli-

cher Verständigung«
15

 analysieren. Seiner Maxime folgend, grundbegriffliche 

Entscheidungen in einer kritischen Aufnahme älterer Theoriebildung zu plausi-

bilisieren, führt Habermas vor, daß sich der Ansatz, Sozialität im Zusammenhang 

mit Sprachlichkeit zu analysieren, in der Theoriegeschichte des 20. Jahrhunderts 

mit Blick auf jeden der beiden Begriffe motivieren läßt. 

Habermas zeichnet zum einen Meads Aufweis nach, daß die Genese der Ak-

torindividualität an intersubjektive Kommunikation gebunden ist.
16

 Zum anderen 

                                                 

14 So begründet Habermas schon 1970 in den »Vorlesungen zu einer sprachtheoreti-

schen Grundlegung der Soziologie« seine »erste begriffsstrategische Entscheidung« 

mit dieser These: »Ich gehe also davon aus, daß es so etwas wie eine reine oder vor-

gängige Sprecherintention nicht gibt; Sinn hat oder findet immer einen symboli-

schen Ausdruck; Intentionen müssen stets, um zu Klarheit zu gelangen, eine symbo-

lische Form annehmen und geäußert werden können. Diese Äußerung kann Element 

einer natürlichen Sprache oder sprachliches Derivat sein [...]. Der Ausdruck kann 

auch extraverbal sein, also die Gestalt einer Handlung oder einer leibgebundenen 

Expression (Miene, Geste), einer künstlerischen oder einer musikalischen Darstel-

lung annehmen. Dabei unterstelle ich, daß ein extraverbal ausgedrückter Sinn prin-

zipiell und annäherungsweise mit Worten wiedergegeben werden kann: whatever 

can be meant can be said.« (J. Habermas: »Vorlesungen zu einer sprachtheoreti-

schen Grundlegung der Soziologie«, in: ders.: VE, S. 11-126, hier S. 11f.) Dem Zi-

tat ist eine gewisse Unentschlossenheit abzulesen, denn der erste Satz formuliert 

eindeutiger als die folgenden, wo sprachunabhängige Intentionen als vielleicht ›un-

klar‹, doch als möglich erscheinen und der extraverbale Sinn womöglich nur ›annä-

herungsweise‹ sprachlich eingeholt werden kann, was auf die Möglichkeit eines 

extraverbalen Sinnüberschusses zu verweisen scheint. Diese Unentschlossenheit 

wird nach der im zweiten Kapitel dargelegten Lesart von Habermas’ Theorie damit 

erklärt, daß Habermas in der Erläuterung der Konstitution sprachlicher Gehalte zu-

letzt doch der Auseinandersetzung eines einsam intendierenden Aktors mit der ob-

jektiven Welt ein Privileg gegenüber der Auseinandersetzung von Aktoren mitein-

ander in ihrer sozialen Welt einräumt. 

15 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 272. 

16 Dieser Zusammenhang ist auch auf einer anderen Linie, von Heidegger zu Gada-

mer, für Habermas orientierend gewesen; Habermas sieht in diesem Theoriestrang 

aber richtige und dringend abzulehnende Ideen verquickt, so daß seine Auseinan-

dersetzung mit diesen Autoren stets abgrenzenden und kritisch-abweisenden Cha-

rakter hat. Vgl. J. Keulartz: Die verkehrte Welt des Jürgen Habermas, insbesondere 

das zweite (S. 29ff.) und das fünfte  Kapitel (S. 218ff.). 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 35 

 

hat, wie hinlänglich bekannt, auch die philosophische Beschäftigung mit der 

Sprache den Zusammenhang zwischen Sprechen und sozialem Handeln heraus-

gearbeitet. Der herausragende Bezugspunkt, an den Habermas explizit anschließt, 

ist Wittgenstein mit seinem Plädoyer dafür, in der Beschäftigung mit der Sprache 

die Weise und die Zusammenhänge zu untersuchen, in denen wir sprachliche 

Ausdrücke gebrauchen. Wittgenstein macht deutlich, daß wir Sprache nicht un-

abhängig von den Lebensformen verstehen können, in denen sie gesprochen 

wird. 

Habermas’ sprachtheoretische Arbeiten knüpfen an diesen Theoriestrang an, 

als deren fortgeschrittensten Exponenten er (jedenfalls zum Zeitpunkt des Er-

scheinens der Theorie des kommunikativen Handelns) die Sprechakttheorie von 

Austin und Searle erachtet.
17

 Seine Weiterführung der Sprechakttheorie läßt sich 

von der Idee leiten, daß wir die Bedeutung einer Äußerung im Zusammenhang 

mit der Geltung erläutern müssen, die für sie beansprucht werden kann. Haber-

mas faßt diese Idee in die These, daß etwas zu äußern heißt, Geltungsansprüche 

zu erheben.
18

 Die daran anschließenden bedeutungstheoretischen Analysen bringt 

er auf die Formel, daß man »einen illokutionären Akt [versteht], wenn man weiß, 

was ihn akzeptabel macht und welche Folgen sich für die weitere Praxis ergeben, 

wenn er akzeptiert wird.«
19

 Im folgenden gilt es, die Eigenart dieser Konzeption 

herauszuarbeiten. 

 

1.2.2.1 Illokutionärer Erfolg 
 

In der grundlegenden Abhandlung »Was heißt Universalpragmatik?« präsentiert 

Habermas einen argumentativen Dreischritt.
20

 Mit der Sprechakttheorie stellt er 

zunächst fest: »Jede Äußerung muß, damit sie in einer gegebenen Situation ver-

standen werden kann, wenigstens implizit eine bestimmte Beziehung zwischen 

dem Sprecher und seinem Gegenspieler herstellen und zum Ausdruck bringen.«
21

 

Er schließt sich im zweiten Schritt der sprechakttheoretischen Analyse der von 

ihm so genannten ›Doppelstruktur der Rede‹ an, nach der jede Sprechhandlung 

einen propositionalen und einen illokutiven Bestandteil hat. Dabei ist es der illo-

kutive Bestandteil, auf den die Stiftung der Beziehung zwischen Sprecher und 

Hörer zurückgeführt wird. Die Analyse der bindenden illokutiven Kraft aber – 

und das ist Habermas’ abschließender Punkt, mit dem er über die Sprechakttheo-

rie Austins und Searles hinauszugehen beansprucht – sei bis dato nicht befriedi-

                                                 

17 J. Habermas: »Was heißt Universalpragmatik?«, in: ders., VE, S. 353-440, hier, S. 

362. »Was heißt Universalpragmatik?« im folgenden zitiert unter der Sigle UPmk. 

18 J. Habermas: UPmk, S. 428ff. 

19 J. Habermas: »Rationalität der Verständigung. Sprechakttheoretische Erläuterungen 

zum Begriff der kommunikativen Rationalität«, in: ders., WR, S. 102-137, hier S. 

134. 

20 J. Habermas: UPmk, Teil »II«, der mit der Sprechakttheorie befaßt ist. 

21 J. Habermas: UPmk, S. 396. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


36 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

gend ausgeführt worden. Habermas’ Vorschlag einer Klärung besagt, daß mit je-

der Sprechhandlung auf drei universale, einer kognitiven Überprüfung fähige 

Geltungsansprüche Bezug genommen wird. Was ist damit gemeint? 

Eine der Beobachtungen, von denen Austins Überlegungen ihren Ausgang 

nehmen, ist, daß man nicht von jeder Äußerung sinnvoll sagen kann, daß sie 

entweder wahr oder falsch sei, z.B. nicht von der Äußerung: ›Könntest Du mir 

bitte den Zucker holen?‹ Dennoch kann auch hinsichtlich dieser und ähnlicher 

Äußerungen, für die es offensichtlich wesentlich ist, daß mit dem Sagen auch et-

was getan wird – hier: die Äußerung einer Bitte –, eine ungefähr analoge Unter-

scheidung eingeführt werden.
22

 Austin spricht davon, daß solche Sprechhandlun-

gen glücken oder mißglücken können; diesen Begriff des Gelingens eines 

Sprechakts erweitert Habermas im Begriff des illokutionären Erfolgs. In der 

Analyse des Begriffs des illokutionären Erfolgs soll nun gezeigt werden, woher 

das Potential von Sprechhandlungen rührt, eine Beziehung zwischen Sprecher 

und Hörer herzustellen. Habermas spitzt den Punkt, an dem seine Analyse über 

die Austins (und auch Searles) hinausgehen soll, in der Frage zu, wie »das Enga-

gement des Sprechers, von dem die Annehmbarkeit seiner Äußerung spezifisch 

abhängt«
23

, zu erläutern ist. 

Zunächst besteht der illokutionäre Erfolg einer Sprechhandlung darin, daß sie 

sinnvoll ist und daß der Hörer sie versteht. Hierfür können sprechakttypische Be-

dingungen angegeben werden.
24

 Unsinnig ist es z.B., jemandem zu befehlen, daß 

er den Eiffelturm gebaut haben soll. Ebenso kann man nicht jemandem etwas 

versprechen, was derjenige gar nicht will. Dann verwandelt sich das vermeintli-

che Versprechen am ehesten in eine Drohung, als Versprechen ist die Sprech-

handlung aber gescheitert. An diesem Beispiel ist nun deutlicher zu sehen, was es 

heißen soll, daß es zum illokutionären Erfolg einer Sprechhandlung gehört, daß 

der Hörer sie akzeptiert. Denn im Fall des zur Drohung mutierten Versprechens 

wird der Hörer verstehen, daß ihm etwas in Aussicht gestellt wird, aber er wird, 

was der Sprecher tut, nicht als ein Versprechen annehmen. Habermas’ Vorschlag 

der Analyse der Begriffe des illokutionären Erfolgs und der illokutiven Kraft von 

Sprechhandlungen besagt im ersten Schritt, daß die Reaktion des Hörers – und 

das heißt seine akzeptierende oder ablehnende Stellungnahme – mit einbezogen 

werden muß.
25

 In gewisser Weise ist das freilich bereits eine Konsequenz aus der 

allgemeinen Rede davon, daß es für Sprechhandlungen wesentlich ist, eine Be-

ziehung zwischen Sprecher und Hörer zu stiften. Habermas gibt aber ein enger 

                                                 

22 John L. Austin: Zur Theorie der Sprechakte. (How to do Things with Words). Deut-

sche Bearbeitung von Eike v. Savigny, zweite Auflage, Stuttgart: Reclam 1979. 

23 J. Habermas: UPmk, S. 431. 

24 John R. Searle: Sprechakte. Ein sprachphilosophischer Essay, Frankfurt/Main: 

Suhrkamp 1971, 3. Kapitel. 

25 Illokutionär erfolgreich ist eine Äußerung nur im Fall der Annahme; läßt ein Hörer 

seine Akzeptanz vorerst dahingestellt, ist die Äußerung illokutionär zwar noch nicht 

gescheitert, aber eben auch noch nicht erfolgreich. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 37 

 

gefaßtes Argument dafür, weshalb die Analyse des Begriffs des illokutionären 

Erfolgs diese Beziehungsebene berücksichtigen muß. Ich will Habermas’ Über-

legung in »Was heißt Universalpragmatik?« etwas detaillierter verfolgen, weil 

dort in gewissen Hinsichten deutlicher als in der Theorie des kommunikativen 
Handelns niedergelegt ist, was für die Art der Beziehungsstiftung charakteris-

tisch ist, die nach Habermas im kommunikativen Handeln liegt. 

In einer Umdeutung von Searles ›essential rules‹, in denen der Terminus 

›count as an attempt for‹ der Formulierung der jeweils spezifischen ›wesentli-

chen‹ Bedingung für das Gelingen eines illokutiven Aktes immer vorangeht, 

stellt Habermas zunächst fest: »Die wesentliche Voraussetzung für das Gelingen 

eines illokutiven Aktes besteht darin, daß der Sprecher jeweils ein bestimmtes 

Engagement eingeht, so daß sich der Hörer auf ihn verlassen kann. Eine Äuße-

rung kann dann und nur dann als ein Versprechen, eine Behauptung, Aufforde-

rung oder Frage ›zählen‹, wenn der Sprecher ein Angebot macht, das er, sofern 

der Hörer es akzeptiert, ›wahrzumachen‹ bereit ist – der Sprecher muß sich ›en-

gagieren‹, d.h. zu erkennen geben, daß er in bestimmten Situationen bestimmte 

Handlungskonsequenzen ziehen wird. Die Art der Obligationen macht den Inhalt 
des Engagements aus.«

26
 Die Formulierung hebt auf das Engagement des Spre-

chers ab. Die Perspektive des Hörers ist dabei noch nicht berücksichtigt; es ist 

noch kein Ansatz zur Beantwortung der Frage gemacht, ob es etwas Interessantes 

darüber zu sagen gibt, warum eigentlich der Hörer ein solches Sprechaktangebot 

akzeptieren könnte. 

Der Begriff des illokutionären Erfolges kann in einer Analyse, die einzig auf 

den Akt des Sprechers gerichtet ist, nicht erhellt werden. Illokutionärer Erfolg ist 

nach Habermas als ein Phänomen anzusehen, das als Moment einer Beziehung 

von Sprecher und Hörer verstanden werden muß. Er besteht als ein Zug in der 

Beziehung zwischen ihnen – eben in einer akzeptierenden Reaktion des Hörers 

auf eine Handlung des Sprechers. Als solcher kann er nur in der Perspektive von 

Teilnehmern an einer Sprechhandlungsinteraktion verstanden werden. Dabei be-

steht der ›Erfolg‹ zu einem Teil genau darin, die Beziehung zwischen Sprecher 

und Hörer (wieder-) herzustellen. Dies hebt Habermas im ersten Schritt seiner 

Überlegung heraus. 

Der zweite Schritt des Arguments besteht nun in der Beschreibung der Struk-

tur, die die Dynamik der Beziehungsstiftung zwischen Sprecher und Hörer trans-

portiert. 

Habermas’ allgemeine Beschreibung einer Sprechhandlung war: Der Spre-

cher engagiert sich und für dieses Engagement muß er eine Verantwortung über-

nehmen. Nun ist es Sprechhandlungen aufgrund ihrer ›Doppelstruktur‹ eigen, daß 

sie nicht nur wie alle Handlungen als ein bestimmtes Engagement verstanden 

werden können, sondern sie drücken zugleich auch aus, als welches Engagement 

sie verstanden werden sollen. So sagen sie aus, daß sie als ein Versprechen, eine 

                                                 

26 J. Habermas: UPmk, S. 430f. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


38 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Behauptung, ein Geständnis etc. vom Sprecher intendiert sind. Mit dem Engage-

ment wird also auch die jeweilige Verantwortung spezifiziert. Habermas erläu-

tert, daß sie sich zum einen auf bestimmte sprechakttypische Verpflichtungen in 

bezug auf Handlungskonsequenzen und zum anderen auf einen sprechakttypin-

differenten Anspruch bezieht, nach dem die Äußerung in der gegebenen Situation 

korrekt war und die Situation angemessen bestimmt hat. Es ist dieses zweite 

Moment des Sprecherengagements, das Habermas von der Sprechakttheorie un-

berücksichtigt sieht. In dessen Analyse besteht die Pointe des Habermasschen 

Konzepts kommunikativer Handlungskoordinierung. 

Was die zuerst genannten sprechakttypischen Handlungsverpflichtungen 

sind, kann man sich leicht am schon behandelten Beispiel des Versprechens, aber 

auch z.B. an einem Befehl klar machen. Wenn Ego Alter etwas versprochen und 

Alter das Versprechen akzeptiert hat, dann hat sich Ego damit verpflichtet, das 

Versprochene auch tatsächlich einzuhalten. Wenn Ego Alter einen Befehl erteilt 

und Alter das akzeptiert, dann hat sich Alter verpflichtet auszuführen, was Inhalt 

des Befehls war. Auf dieser Ebene ist illokutionärer Erfolg »insofern handlungs-

relevant, als mit ihm eine koordinationswirksame interpersonale Beziehung zwi-

schen Sprecher und Hörer hergestellt wird, die Handlungsspielräume und Inter-

aktionsfolgen ordnet und über generelle Handlungsalternativen Anschluß-

möglichkeiten für den Hörer eröffnet.«
27

 Dieser Erfolg hängt freilich davon ab, 

daß der Hörer das Angebot tatsächlich akzeptiert. Es kommt nun also darauf an 

zu zeigen, daß es zur Natur von Sprechhandlungen gehört, die Möglichkeit sol-

cher Akzeptanz zu befördern. Die Pointe der Rede von einer illokutiven Kraft 

von Sprechakten liegt nach Habermas genau darin, daß sie die Möglichkeit der 

Beförderung von Beziehungsstiftung bezeichnet: »Die illokutive Kraft eines ak-

zeptablen Sprechakts besteht also darin, daß sie einen Hörer dazu bewegen kann, 

sich auf die sprechhandlungstypischen Verpflichtungen des Sprechers zu verlas-

sen.«28
 Wieso aber, »wenn die illokutive Kraft nicht einfach eine suggestive Wir-

kung hat,«
29

 kann ein Sprechakt einen Hörer dazu veranlassen sich auf den Spre-

cher zu verlassen? Damit ist die angezielte Frage erreicht, namentlich wodurch 
ein Hörer motiviert sein kann, das Beziehungsangebot anzunehmen, das eine an 

ihn gerichtete Sprechhandlung bedeutet. 

Habermas gibt auf diese Frage eine Antwort, von der im zweiten Kapitel ge-

zeigt werden soll, daß sie den Prämissen seines Projekts nicht genügt. Hält man 

den Fragefokus scharf darauf gerichtet, wie nach Habermas derjenige Prozeß 

zwischen Alter und Ego in Gang kommt, der eine Motivation Alters hervorbrin-

gen soll, sich auf Ego zu verlassen, so ist zu sagen: dieser Prozeß setzt ein, weil 

Ego sich berechtigt fühlt, gegenüber Alter eine Forderung zu erheben. Habermas 

hat die Frage nach der Motivation Alters so formuliert, daß es offensichtlich 

                                                 

27 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 398. 

28 J. Habermas: UPmk, S. 432. (Im Orig. kursiv) 

29 Ebd. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 39 

 

nicht hinreicht, darauf hinzuweisen, daß Ego mit dem Eingehen eines Engage-

ments qua Sprechhandlung sich Verpflichtungen auferlegt. Zwar darf dieses 

Moment nicht aus den Augen verloren werden, Habermas aber beschreibt es inte-

ressanterweise nicht als denjenigen Zug des Sprechens, der spezifisch für das 

Motivationspotential von Sprechhandlungen wäre. Habermas’ Analyse besagt, 

daß in der kommunikativen Handlungskoordinierung der Sprecher mit einer 

Sprechhandlung die Forderung erhebt, der Hörer möge anerkennen, daß Ego 

sich, indem er die Äußerung macht, in einer noch näher zu charakterisierenden 

Weise korrekt verhält. Und die Motivation Alters, auf Egos Sprechhandlung ak-

zeptierend zu reagieren, rührt nach Habermas daher, daß er überprüfen kann, ob 

Ego sich in seinem Äußern tatsächlich korrekt verhalten hat. Die Idee ist also, 

daß Alter von Ego aufgefordert wird anzuerkennen, daß Egos Äußerung korrekt 

ist und Alter daher das Sprechaktangebot akzeptieren möge, wobei es die Beson-

derheit einer solchen in eine Sprechhandlung eingebauten Forderung ist, Alter 

sozusagen darauf zu verweisen, daß er sich nicht einfach blindlings auf Ego ver-

lassen muß, sondern mit der Kraft der eigenen Vernunft überprüfen kann, ob die 

Äußerung tatsächlich korrekt ist. Ego fordert Anerkennung für korrekte Sprech-

handlungen und motiviert Alter zur Annahme des in der Forderung transportier-

ten Angebots, indem er implizit rational einschätzbare Garantien dafür gibt, daß 

er die Korrektheit der Sprechhandlung ausweisen kann.
30

 Alters Motivation ent-

springt also seinem kognitiven Vermögen und mittelbar aus der Überzeugung, 

mit Ego eine vernünftige Übereinkunft erzielen zu können. Die prominente Ha-

bermassche Beschreibung dieses intersubjektiven Sprechhandlungsverhältnisses 

lautet: Ego erhebt mit seiner Äußerung Geltungsansprüche, deren Anerkennung 

er von Alter fordert. Die Gewähr, die der Sprecher dafür gibt, diese Geltungsan-

sprüche einlösen zu können, bringt die rationale Motivation Alters hervor, das 

Sprechaktangebot zu akzeptieren.
31

 

                                                 

30 Sybille Krämer kondensiert den hier liegenden reduktiven Zug des Habermasschen 

Modells in der Schlußformulierung ihrer Habermasdarstellung in Sprache, Sprech-
akt, Kommunikation: »Zu sprechen heißt, recht haben zu können.« Sybille Krämer: 

Sprache, Sprechakt, Kommunikation. Sprachtheoretische Positionen des 20. Jahr-

hunderts, Frankfurt/Main: Suhrkamp 2001, S. 91. In diesem Sinne spricht auch Ste-

phen K. White von einer Verkürzung des Subjektbegriffs auf »cognitive and juridi-

cal aspects». Stephen K. White: »Foucaults Challenge to Critical Theory«, in: The 

aesthetics of the critical theorists: studies on Benjamin, Adorno, Marcuse, and 

Habermas. Hrsg. v. R. Roblin, Lewiston u.a.: Edwin Mellen Press 1990 (= Ameri-

can Political Science Review, Bd. 80 (1986), H. 2), S. 440-475, hier S. 451. 

31 Um den Haupttext nicht zu sehr zu spreizen, sei in einer Fußnote die von Habermas 

gewählte Begrifflichkeit hervorgehoben. Es geht dabei zum einen um ›einlösbare 

Forderungen‹. Zum anderen geht es um Ansprüche, deren Berechtigung verfochten 

werden kann. Habermas gibt selbst den Hinweis, daß man sich diese Ansprüche 

nach dem Modell von Rechtsansprüchen vorstellen soll. Überraschenderweise hat 

man also ein Set von Ausdrücken vor sich, die ohne jede Modifikation zur Be-

schreibung privatvertraglicher Beziehungen gebraucht werden können. Überra-

schend ist dies deswegen, weil Habermas ja antritt, nachzuweisen, daß die Verhält-

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


40 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Um welche Geltung geht es dabei, d.h. in welcher Weise kann eine Äußerung 

in diesem Sinne korrekt oder unkorrekt sein? 

 

1.2.2.2 Geltungsanspruch und Situationsbezug 
 

Wir hatten oben von den sprechakttypischen Verpflichtungen, die – zur Erinne-

rung – »Handlungsspielräume und Interaktionsfolgen ordne[n] und über gene-

relle Handlungsalternativen Anschlußmöglichkeiten für den Hörer eröffne[n]«
32

, 

einen sprechakttypindifferenten Anspruch unterschieden. Dessen Analyse soll 

erklären, weshalb Sprechhandlungen das Potential innewohnt, den Hörer zu mo-

tivieren, ein Sprechaktangebot anzunehmen und sich damit auf den Sprecher zu 

verlassen. In der Interaktion zwischen den Gegenübern tritt dieser Anspruch als 

die Forderung auf, der Hörer möge akzeptieren, daß die Äußerung als korrekt 

gelten kann; genauer: »Ein Sprecher macht einen kritisierbaren Anspruch gel-

tend, indem er sich mit seiner Äußerung zu mindestens einer ›Welt‹ verhält und 

dabei den Umstand, daß diese Beziehung zwischen Aktor und Welt grundsätzlich 

einer objektiven Beurteilung zugänglich ist, nutzt, um sein Gegenüber zu einer 

rational motivierten Stellungnahme herauszufordern.«
33

 Dieses Geltendmachen 

eines kritisierbaren Anspruchs hinsichtlich des Verhaltens zu einer Welt, welches 

einer Äußerung innewohnt, nennt Habermas das Erheben eines Geltungsan-

spruchs: »Ein Geltungsanspruch ist äquivalent der Behauptung, daß die Bedin-

gungen für die Gültigkeit einer Äußerung erfüllt sind.«
34

 

Sprechakte, die kommunikativer Handlungskoordinierung dienen, werden in 

Situationen getätigt, deren Bewältigung eine Abstimmung des Handelns von im 

elementaren Fall zwei sozialen Gegenübern erfordert. Vor dem Hintergrund, daß 

Handlungen sich grundsätzlich »als die Realisierung eines Handlungsplans ver-

stehen [lassen], der sich auf eine Situationsdeutung stützt«
35

, erfüllen Sprechakte 

ihre handlungskoordinierende Aufgabe in einer Alter zur Akzeptanz von Egos 

Angebot motivierenden Weise genau dadurch, daß sie der Klärung der Situati-

onsdeutung dienen. Die Forderung des Sprechers, die nach der Habermasschen 

Darstellung die Beziehungsstiftung zum Hörer in Gang setzt, bezieht sich auf den 

Anspruch, daß in der Äußerung die Handlungssituation, in der Alter und Ego 

sich befinden, zutreffend wiedergegeben ist: Sprecher erheben »reziprok den An-

spruch [...], daß ihre Äußerungen mit der Welt (der objektiven, der sozialen oder 

                                                                                                                                               

nisse zwischen gesellschaftlichen Gegenübern gerade nicht nach dem Muster pri-

vatrechtlich gesicherter vertraglicher Übereinkünfte beschrieben werden können. 

Mit der in der vorliegenden Arbeit geleisteten Auseinandersetzung mit Habermas 

wird demgemäß auch verfolgt, wo Habermas sich nicht weit genug vom individua-

listischen Rationalismus klassischer Vertragstheorien entfernt. 

32 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 398. 

33 J. Habermas: EBkH, S. 588. 

34 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 65. 

35 J. Habermas: EBkH, S. 573. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 41 

 

der subjektiven Welt) zusammenpassen».
36

 Motivierend soll das Erheben dieses 

Anspruchs deswegen sein, weil Ego Alter dadurch prinzipiell die Möglichkeit er-

öffnet, auf die angebotene Situationsdeutung Einfluß zu nehmen, indem er 

bestreiten kann, daß die gemeinsame Situation zutreffend wiedergegeben ist. 

Kommunikative Handlungskoordinierung wird also durch den Umstand ermög-

licht, daß sprachliche Aussagen stets kritisierbar, resp. begründbar und also die in 

Sprechakten vorgebrachten Situationsdeutungen grundsätzlich einer argumenta-

tiven Beurteilung zugänglich sind. Diese Beurteilung findet in entsprechenden 

›Diskursen‹ statt. Da »Geltungsansprüche [...] intern mit Gründen verknüpft 

sind«
37

, besteht ein intrinsischer Zusammenhang zwischen kommunikativem 

Handeln und argumentativem Diskurs. 

Es ist der Nachweis dieses Zusammenhangs, der die Möglichkeit einer Ge-

sellschaftstheorie eröffnen soll, die ihre normativen Grundlagen ausweisen kann. 

Denn die Grundintuition, eine Gesellschaftstheorie auf das Fundament einer 

Theorie des Verständigungshandelns zu stellen, soll in der Analyse des Sinnes 

eingelöst werden, den argumentative Auseinandersetzungen für sprach- und 

handlungsfähige Aktoren haben. Sich auf Argumentationen einzulassen, hat 

demnach für Sprecher den Sinn, eine an rationalen Maßstäben orientierte Eini-

gung in Streitfragen herzustellen. Im Anschluß an Apel gibt Habermas eine Ana-

lyse des normativen Gehalts diskursiver Rede. Die Apel-Habermassche Überle-

gung besagt, daß ein Sprecher sich auf eine Argumentation nur dann einlassen 

kann, wenn er kontrafaktisch unterstellt – d. h.: durchaus im klaren Bewußtsein 

darüber, daß bestimmte dieser Unterstellungen in der aktuellen Argumenta–

tionssituation nicht zutreffen –, daß einige für das Funktionieren argumentativen 

Austauschs notwendige Bedingungen erfüllt sind. Die verschiedenen von Apel 

und Habermas benannten Bedingungen bedeuten zusammengenommen, daß ar-

gumentierende Sprecher unterstellen müssen, daß die Gesprächsteilnehmer wil-

lens und fähig sind, zur Bewertung der Streitpunkte die besten Gründe sowohl 

anzuführen wie auch als solche zu erkennen. Damit ist vor allem auch unterstellt, 

daß Gründe, die kontingenterweise – also z.B. aufgrund der besonderen kultu-

rellen Situation oder persönlicher Präferenzen – für einzelne Diskutanten nahe-

liegen, in ihrer Partikularität erkannt und eingeschätzt werden. Teilnehmer von 

Argumentationen gehen also nach Habermas davon aus, daß in diskursiven Aus-

einandersetzungen eingeschränkte Sichtweisen prinzipiell überwunden werden 

können; er nennt das die kontexttranszendierende Kraft von Geltungsansprüchen. 

Damit werden »[k]ontrafaktische Voraussetzungen [...] zu sozialen Tatsachen«, 

mit der Konsequenz, daß »dieser kritische Stachel [...] einer sozialen Realität, die 

sich über verständigungsorientiertes Handeln reproduzieren muß, im Fleisch 

sitzt.«
38

 

                                                 

36 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 192. 

37 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 405. (Herv. im Orig.) 

38 J. Habermas: »Motive nachmetaphysischen Denkens«, in: ders., Nachmetaphysi-

sches Denken. Philosophische Aufsätze, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1988, S. 35-60, 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


42 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Allerdings müssen die Gegenüber nicht um jeder qua Verständigung zu errei-

chenden Handlungskoordinierung willen Diskurse über die Berechtigung der 

vom Sprecher erhobenen Geltungsansprüche eröffnen. Das würde auch die je-

weiligen Handlungsverläufe unmittelbar lähmen. Damit kommunikative Hand-

lungskoordinierung überhaupt empirisch relevant sein kann, muß eine explizit 

diskursive Überprüfung der Geltungsansprüche im bei weitem überwiegenden 

Teil der Fälle unnötig sein. Habermas unterscheidet daher die diskursive ›Einlö-

sung‹ von Geltungsansprüchen von einer ›Gewähr‹, die der Sprecher mit jedem 

Sprechaktangebot dafür übernimmt, daß er die erhobenen Geltungsansprüche 

einlösen könnte: »Ein Sprecher kann einen Hörer zur Annahme eines Sprechakt-

angebotes, wie wir nun sagen können, rational motivieren, weil er aufgrund eines 

internen Zusammenhanges zwischen Gültigkeit, Geltungsanspruch und Einlö-

sung des Geltungsanspruchs die Gewähr dafür übernehmen kann, erforderlichen-

falls überzeugende Gründe dafür anzugeben, die einer Kritik des Hörers am Gel-

tungsanspruch standhalten. So verdankt ein Sprecher die bindende Kraft seines 

illokutionären Erfolges nicht der Gültigkeit des Gesagten, sondern dem Ko-
ordinationseffekt der Gewähr, die er dafür bietet, den mit seiner Sprechhandlung 

erhobenen Geltungsanspruch gegebenenfalls einzulösen.«
39

 Die koordinie-

rungseffektive Gewähr ist also gewissermaßen die Statthalterin des Vermögens 

intentionaler Aktoren, ihr Handeln zu unterbrechen und in den Diskurs übertreten 

zu können. 

 

1.2.2.3 Dimensionen kritisierbarer Geltung  
 

In Abschnitt 1.2.1 war herausgearbeitet worden, daß Habermas einen Begriff so-

zialen Handelns als Desiderat ansieht, der die Rolle der verschiedenen Weisen, in 

denen Aktoren sich auf ihre Welt inklusive ihrer selbst beziehen, angemessen er-

fassen würde. Wie stellt sich nun nach Habermas der Situationsbezug, den 

sprech- und handlungsfähige Individuen in kommunikativer Handlungskoordi-

nierung sollen umfassend ins Spiel bringen können, genau dar? 

Habermas unterscheidet zwischen drei Weisen, in denen Aktoren sich auf ih-

re Welt beziehen: eine objektivierende, eine expressive und eine normenkon-

forme. Ihnen entsprechen die ›formalen Weltbegriffe‹ der objektiven, subjektiven 

und sozialen Welt. Diese Dreiteilung selbst motiviert Habermas mit unterschied-

lichen Argumenten, die die Funktionen sprachlicher Verständigung, die Grund-

einstellungen von Individuen, die Kritisierbarkeit von Äußerungen und daran an-

                                                                                                                                               

hier S. 55. (Nachmetaphysisches Denken im folgenden zitiert unter der Sigle NMD.) 

Dieses Konzept der Idealisierung ist Gegenstand einer ausgreifenden Diskussion. 

Vgl. deren Darstellung und kritische Fortführung bei Sebastian Knell: »Wahrheits-

anspruch und Idealisierung«, in: Zeitschrift für philosophische Forschung, Bd. 53 

(1999), H. 2., S. 214-235. 

39 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 406. (Herv. im Orig.) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 43 

 

schließend die Klassifikation von Sprechhandlungen betreffen.
40

 Die Konsonanz, 

die er zwischen den jeweiligen Antworten findet, sieht er als eine starke Evidenz 

für die Richtigkeit der Unterscheidung an.
41

 

Die Ausbildung der formalen Weltbegriffe versteht Habermas – wie in Ab-

schnitt 1.1 bereits kurz umrissen – als die Grundlage der gesellschaftlichen Rati-

onalisierung in der Moderne. Dabei darf diese Ausdifferenzierung formaler 

Weltbegriffe nicht mit der Unterscheidung von Gegenstandsbereichen vermengt 

werden: Formale Weltbegriffe müssen auf Aktoreinstellungen bezogen werden.
42

 

Die wissenschaftstheoretische Rede von Gegenstands- oder Objektbereichen 

setzt bereits voraus, daß Bestandteile der Welt als Erkenntnisobjekte distanziert 

sind. Ebendiese Distanzierung hängt aber, so Habermas, davon ab, daß Aktoren 

sich auf Gegenstände als unbeteiligte Beobachter beziehen. Erst wenn ein Aktor 

zwischen einer objektiven Welt der Gegenstände und Ereignisse und einer sozi-

alen Welt der legitim geordneten Beziehungen unterscheidet, könne er sich auf 

einen Gegenstand in der Weise beziehen, daß für ihn selbst keine unmittelbaren 

Handlungskonsequenzen folgen. Habermas hebt die Ausbildung einer solchen 

Einstellung in Abgrenzung zu einem mythischen Weltverständnis hervor, in wel-

chem demnach zwischen legitimen Verhaltenserwartungen sozialer Gegenüber – 

d.i.: geltenden Normen – einerseits und Handlungskonsequenzen in der natürli-

chen Umwelt – d.i. empirische Kausalität – andererseits kein systematischer Un-

terschied gemacht wird (womit auch die Differenzierung zwischen der sozialen 

und der subjektiven Welt nicht möglich ist). 

Die Unterscheidung betrifft also nicht die Frage, um was für einen Typ von 

Objekt es sich bei einem Gegenstand handelt, sondern die Frage, in welcher 

Grundeinstellung sich ein Aktor auf den Ausschnitt seiner Welt bezieht, zu dem 

                                                 

40 J. Habermas: EBkH, S. 599. 

41 Diese Habermassche Dreiteilung ist verschiedentlich auch von solchen Autoren als 

zu grob kritisiert worden, die grundsätzlich die Vorstellung differenzierter Rationa-

litätsformen teilen. Vgl. z.B. Martin Seel: Die Entzweiung der Kunst. Zum Begriff 

der ästhetischen Rationalität, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 12ff.; ders.: »Die 

zwei Bedeutungen der ›kommunikativen‹ Rationalität. Bemerkungen zu Habermas’ 

Kritik der pluralen Vernunft«, in: Honneth/Joas (Hg.), Kommunikatives Handeln 

(2002), S. 53-72; Albrecht Wellmer: »Was ist eine pragmatische Bedeutungstheo-

rie? Variationen über den Satz: ›Wir verstehen einen Sprechakt, wenn wir wissen, 

was ihn akzeptabel macht‹«, in: Honneth u.a. (Hg.), Zwischenbetrachtungen (1989), 

S. 318-370, bes. S. 367ff. 

42 Die Plausibilität dieser Konzeption ist in der Rezeption schon früh stark bezweifelt 

worden. Vgl. z.B. Bernhard Waldenfels: »Rationalisierung der Lebenswelt – ein 

Projekt. Kritische Überlegungen zu Habermas’ Theorie des kommunikativen Han-

delns«, in: ders., In den Netzen der Lebenswelt, Frankfurt/Main: Suhrkamp 1985, S. 

94-119; Thomas McCarthy: »Überlegungen zur ›Rationalisierung‹ in der Theorie 

des kommunikativen Handelns«, in: ders., Kritik der Verständigungsverhältnisse, 

Frankfurt/Main: Suhrkamp 1989 (1. Aufl. der Taschenbuchausgabe), S. 566-579; 

Georgia Warnke: »Habermas, Art And Aesthetic Reflection: David Ingram’s ›Ha-

bermas And The Dialectic Of Reason‹«, in: Praxis International, Bd. 8 (1988), S. 

91-98. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


44 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

er den Gegenstand rechnet – d.h. es geht darum, in welcher Weise überhaupt et-

was zu einem Teil dieses Wirklichkeitsausschnitts des Aktors werden kann. Des-

halb spricht Habermas von formalen Begriffen von Welten; er will hervorheben, 

daß Aktoren damit Wirklichkeitsbereiche auf kategoriale Weise unterscheiden. 

Aktoren können sich sehr wohl auf dieselben Gegenstände in unterschiedlicher 

Weise beziehen – aber sie beziehen sich dann auf sie als auf Bestandteile unter-

schiedlicher Welten. Die drei Paare von Grundeinstellungen und formalen Wel-

ten sind also: die auf Eingriff oder Erkennen gerichtete objektivierende Einstel-

lung gegenüber der Welt von Ereignissen und Dingen; die auf die jedem Aktor je 

privilegiert zugängliche Welt der Empfindungen und Meinungen gerichtete ex-
pressive Einstellung; und die normenkonforme Einstellung, in der ein Aktor sich 

nach den geteilten, generalisierten und also normativen Verhaltenserwartungen 

der Mitglieder seiner Gruppe richtet.
43

 

Diese Geltungsdimensionen von Sprechaktangeboten erschließt Habermas 

noch in einer anderen Weise. Dabei setzt er daran an, daß es für Geltungsansprü-

che wesentlich ist, kritisierbar zu sein, und untersucht, welche verschiedenen 

Möglichkeiten es gibt, eine Äußerung zu bestreiten. Seine These muß dann sein 

und ist es, daß Äußerungen prinzipiell in drei Weisen kritisiert werden können. 

Habermas wählt das Beispiel eines Professors, der einen Seminarteilnehmer 

bittet, ihm ein Glas Wasser zu holen.
44

 Wir können die Äußerung des Dozenten 

als den kommunikativen Versuch verstehen, die anschließende Handlung des 

Studenten auf seinen Wunsch, ein Glas Wasser zu bekommen, abzustimmen. 

Akzeptiert der Student die Bitte, hat er sich dazu verpflichtet, ein Glas Wasser zu 

besorgen. Akzeptiert er nicht, dann hat er im Rahmen einer kommunikativen 

Verständigung mit dem Professor drei Möglichkeiten, die Gültigkeit des Sprech-

aktangebotes zu bestreiten. Er kann den Professor darauf hinweisen, daß er ihn 

nicht wie einen seiner Angestellten behandeln kann. Dann nimmt der Seminarist 

auf die soziale Welt legitim geordneter Beziehungen Bezug und bestreitet, daß 

der Professor gerechtfertigter Weise von ihm erwarten kann, für ihn etwas zu ho-

len. Bestreiten kann er aber auch, daß der Professor wirklich ein Glas Wasser ha-

ben und ihn nicht etwa nur demütigen will. Dann bezieht er sich auf die sub-

jektive Welt des Professors und bestreitet die Wahrhaftigkeit der Äußerung. Zu-

letzt kann er auch die im Gesagten implizierten Aussagen über die objektive 

Welt bestreiten, z.B. indem er in Zweifel zieht, daß ein Wasserhahn überhaupt in 

erreichbarer Nähe zu finden ist. 

Zwar nehmen Sprechakte offensichtlich in unterschiedlich betonter Weise auf 

die verschiedenen Geltungsdimensionen Bezug. So ist in einer einfachen Aus-

sage, daß dieser Baum dort grün sei, der Bezug auf die objektive Welt wesentlich 

                                                 

43 Eine Habermassche Formulierung schlägt vor, »die Außenwelt in eine objektive 

und in eine soziale Welt zu differenzieren, und die Innenwelt als einen Komplemen-

tärbegriff zu dieser Außenwelt einzuführen.« (J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 376) 

44 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 411. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 45 

 

stärker hervorgehoben als der ebenfalls implizierte Anspruch, daß eine derartige 

Bemerkung in der gegebenen Situation nicht unangebracht ist. Sprechakte lassen 

sich nach Habermas danach unterscheiden, welche Art von Geltungsanspruch ein 

Sprecher in betonter Weise mit ihnen erhebt. Aber die Betonung einer Geltungs-

dimension, auf die hin die Gültigkeit der Äußerung beurteilt werden soll, macht 

nur unauffälliger, daß die Äußerung stets auch in bezug auf die beiden restlichen 

Geltungsdimensionen hin beurteilbar ist. So ist die Rede von einem grünen Baum 

während eines ehelichen Spazierganggesprächs über die verbliebene Hoffnung, 

eine drohende Scheidung abzuwenden, durchaus dahingehend angreifbar, daß sie 

unangebracht ist, d.h. die Normen des üblichen Umgangs unter Eheleuten ver-

letzt. Wann immer ein Sprecher eine Sprechhandlung vollzieht, so Habermas’ 

These, erhebt er die drei Geltungsansprüche der Wahrheit, Richtigkeit und 

Wahrhaftigkeit, mit denen er sich auf die Situationsdimensionen der objektiven, 

sozialen und subjektiven Welt bezieht. Äußerungen ermöglichen Verständigung 

zwischen Aktoren hinsichtlich aller drei Dimensionen, die deren Situationsbezug 

besitzt. 

Ich habe diese These hier aus dem für die Habermassche Sprachtheorie 

grundlegenden Zusammenhang zwischen der Bedeutung und der Geltung einer 

Äußerung entwickelt. Auf die Mehrdimensionalität sprachlicher Akte kann man 

aber auch stoßen, indem man danach fragt, wozu diese Akte eigentlich dienen. 

Habermas verweist hier auf das funktionalistische Organonmodell der Sprache 

von Karl Bühler.
45

 Bühler hatte im Rahmen einer semiotischen Sprachtheorie 

zwischen der Darstellungs-, der Ausdrucks- und der Appellfunktion unterschie-

den, die jedem sprachlichen Akt zukommen sollen. Habermas gibt diese Funkti-

onsanalyse häufig so wieder, daß wir sprachliche Zeichen gebrauchen, um uns / 

mit einem Gegenüber / über etwas zu verständigen.
46

 Seine Unterscheidung der 

Situationsdimensionen im Bezug auf Grundeinstellungen hatte nach den grund-

legenden Weisen gefragt, in denen verschiedene Bereiche unserer Wirklichkeit 

für uns sinnvoll sind. Die Überlegung zur dreifachen Kritisierbarkeit von Äuße-

rungen bezog sich auf die Weise, wie sprachliche Ausdrücke hinsichtlich dieser 

Wirklichkeitsbereiche Geltung entfalten. Mit dem Bühlerschen Organonmodell 

stellt Habermas eine intuitive Überlegung darüber an, wozu wir sprachliche Äu-

ßerungen einsetzen. Systematisch gesehen, ist dies die Habermassche Aus-

gangsüberlegung. Denn die sprachtheoretischen Anstrengungen der Theorie des 

kommunikativen Handelns behalten stets »das Problem im Auge, wie die Hand-

lungen mehrerer Aktoren mit Hilfe des Verständigungsmechanismus aneinander 

angeschlossen, d.h. in sozialen Räumen und historischen Zeiten vernetzt werden 

können. Für diese kommunikationstheoretische Fragestellung ist das Organon-

                                                 

45 Karl Bühler: Sprachtheorie, Jena: Fischer 1934. Vgl. Robert E. Innis: »Karl Büh-

ler«, in: M. Dascal u.a. (Hg.), Sprachphilosophie: Ein internationales Handbuch 

zeitgenössischer Forschung. 2 Halbbände, Berlin u. New York: de Gruyter 1992, 

Bd. 1, S. 550-562, hier S. 551-556. 

46 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 413 u.ö. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


46 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

modell von Karl Bühler repräsentativ.«
47

 So will Habermas denn auch »die drei 

wichtigsten analytischen Bedeutungstheorien in Bühlers Modell so eintragen, daß 

sie die Kommunikationstheorie von innen, über die formale Analyse von Ver-

wendungsregeln sprachlicher Ausdrücke, und nicht von außen, über eine kyber-

netische Reformulierung des Übertragungsvorgangs präzisieren.«
48

 Habermas 

versucht für die Handlungs-, wie für die Bedeutungstheorie rekonstruierend zu 

zeigen, inwiefern die jeweils fruchtbaren aber vereinseitigenden Ansätze der Se-

mantik der Wahrheitsbedingungen, des Intentionalismus, sowie des postwitt-

gensteinschen Pragmatismus in ihrer eigenen Logik darauf verweisen, auf die 

schon von Bühler entworfene Systematik hin weiterentwickelbar zu sein. Tat-

sächlich steht aber Bühlers funktionalistische Fragestellung Habermas’ sprach-

theoretischem – in ein gesellschaftstheoretisches Projekt eingebunden – Ansatz 

an nächsten. Die am »illokutionären Lexikon«
49

 ablesbaren Weltbezüge werden 

ebenso wie das durch die mehrfache Kritisierbarkeit von Äußerungen ersichtliche 

Rationalitätspotential sprachlicher Verständigung für Habermas durch die Rolle 

interessant, die sie im gesellschaftstheoretischen Projekt spielen können. Der 

Ausgangspunkt bei der Frage nach der Funktion, und damit nach einem Orga-

nonmodell der Sprache bezeichnet allerdings auch den instrumentalistischen Zug 

in Habermas’ Sprachdenken. Im zweiten Kapitel werde ich deutlich zu machen 

versuchen, daß dies in Verknüpfung mit einem bestimmten Naturalismus zu einer 

Verzerrung von Habermas’ Konzept elementarer Vergesellschaftung führen muß, 

weil die intersubjektivistischen Elemente seiner Sprachtheorie letztlich doch hin-

ter der Orientierung an einem intentional auf die Welt bezogenen Aktor zu-

rücktreten. 

 

1.2.3 Die Reproduktion der Lebenswelt 

 

In diesem letzten Abschnitt des ersten Kapitels ist nun zu erläutern, inwiefern der 

elementare Mechanismus verständigungsbasierter Handlungskoordinierung nach 

Habermas ein »Prinzip der Vergesellschaftung«
50

 ist. 

Wir hatten gesagt, daß es in der Analyse des kommunikativen Handelns 

»nicht nur um formale Merkmale sozialen Handelns überhaupt« geht, »sondern 

um Mechanismen der Handlungskoordinierung, die eine regelhafte und stabile 

Vernetzung von Interaktionen ermöglichen. Muster von Interaktionen bilden sich 

nur heraus, wenn die Handlungssequenzen, zu denen verschiedene Aktoren bei-

tragen, nicht kontingent abreißen, sondern nach Regeln koordiniert sind.«
51

 Die 

                                                 

47 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 372. Habermas macht allerdings auch deutlich, daß 

Bühlers eigener Theorierahmen teilweise wesentlich andere Akzentuierungen be-

wirkt, als Habermas sie vornimmt. 

48 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 373. 

49 Ebd., S. 430. 

50 Ebd., S. 453. 

51 J. Habermas: EBkH, S. 571. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 47 

 

bislang gegebene Darstellung der Regeln des Koordinationsmechanismus bleibt 

als eine Antwort auf die Frage nach der Möglichkeit sozialer Ordnung nun so-

lange unvollständig, wie nicht erläutert ist, in welcher Weise eine bestehende so-

ziale Ordnung aus den regelhaft koordinierten Interaktionen hervorgeht. Worin 

besteht die durch Verständigung hervorgebrachte soziale Ordnung? Habermas’ 

Antwort lautet: Gesellschaft, insofern sie durch die musterbildende Vernetzung 

von Handlungen und das heißt insofern sie durch soziale Integration hervorge-

bracht ist, besteht als Lebenswelt. Vergesellschaftung, die sich als kommunika-

tive Handlungskoordinierung vollzieht, bestreitet die Reproduktion der Lebens-

welt. Was heißt das? 

Intentionales Handeln wird in der Habermasschen Theorie als die Verwirkli-

chung von Handlungsplänen auf der Grundlage von Situationsdeutungen ver-

standen. Beläßt man es bei dieser knappen Bestimmung sinngeleiteten Verhal-

tens, entsteht das Bild von Aktoren, die sich von Situation zu Situation wie durch 

den schwarzen Raum eines leeren Universums bewegen. Solche Aktoren würden 

von Moment zu Moment je das Gesamt ihrer Handlungsumgebung wie etwas 

vordem Unbekanntes neu zu bestimmen haben. Dieses Bild entspricht nicht unse-

rem Selbstverständnis. 

Unsere alltägliche Erfahrung ist vielmehr, daß wir mit dem bei weitem über-

wiegenden Teil unserer Umgebung und unseres Selbst vertraut sind. Die meisten 

unserer interaktiven oder einsamen Praktiken sind wohl eingeübt und werden un-

problematisch vollzogen. Aktoren finden »den Zusammenhang zwischen objek-

tiver, sozialer und subjektiver Welt, dem sie jeweils gegenüberstehen, bereits in-

haltlich interpretiert vor. Wenn sie den Horizont einer gegebenen Situation über-

schreiten, können sie nicht ins Leere treten; sie finden sich sogleich in einem an-

deren, nun aktualisierten, jedoch vorinterpretierten Bereich [...] wieder. In der 

kommunikativen Alltagspraxis gibt es keine schlechthin unbekannten Situatio-

nen. Auch neue Situationen tauchen aus einer [immer schon vertrauten] Lebens-

welt auf».
52

 Die Lebenswelt ist also der Ort, an dem die Regeln gespeichert sind, 

wie wir bestimmte Situationen auffassen und in ihnen handeln können. Wir ken-

nen uns in unserer Welt im Großen und Ganzen recht gut aus, wir handeln stets 

vor dem Hintergrund eines solchen Weltverständnisses. Dieser Hintergrund – das 

Sich-Verstehen auf den Umgang mit der Welt, mit sozialen Gegenübern und 

auch mit uns selbst – ist unsere Lebenswelt. Nach der Habermasschen Analyse 

setzt sie sich zusammen aus drei »strukturellen Komponenten«: einem »Wissens-

vorrat, aus dem sich die Kommunikationsteilnehmer, indem sie sich über etwas 

in einer Welt verständigen, mit Interpretationen versorgen«, den »legitimen Ord-

nungen, über die die Kommunikationsteilnehmer ihre Zugehörigkeit zu sozialen 

Gruppen regeln und damit Solidarität sichern« und den »Kompetenzen, die ein 

                                                 

52 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 191. (Herv. im Orig.) Ich habe zwei Bestimmungen so 

ausgelassen bzw. umgestellt, daß die von Habermas nur vorläufig eingeführte und 

dann wieder korrigierte Erläuterung der Lebenswelt als ›kultureller Wissensvorrat‹ 

(J. Habermas: TkH, Bd. S. 203ff.) nicht erscheint. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


48 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Subjekt sprach- und handlungsfähig machen, also instandsetzen, an Verständi-

gungsprozessen teilzunehmen und dabei die eigene Identität zu behaupten.«
53

 

Diese ›Komponenten der Lebenswelt‹ bezeichnet Habermas als Kultur, Gesell-

schaft und Person.
54

 

                                                 

53 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 209. 

54 In der Theorie des kommunikativen Handelns scheint mir der Begriff der Lebens-

welt in besonderer Weise klärungsbedürftig. Da dementsprechend der Versuch einer 

Darstellung der Habermasschen Konzeption stärker als die vorhergehenden Ab-

schnitte interpretatorische Entscheidungen erfordert, sei hierauf ausdrücklich hin-

gewiesen. 

Simone Dietz hat in Lebenswelt und System: widerstreitende Ansätze in der Gesell-

schaftstheorie von Jürgen Habermas, Würzburg: Königshausen und Neumann 1993, 

Schwierigkeiten dieser Konzeption sorgfältig nachgezeichnet. Dabei macht sie ei-

nerseits grundbegriffliche Probleme deutlich, die ebenso die zweistufige Konstruk-

tion von Habermas’ Gesellschaftstheorie wie die Bestimmung von deren getrennten 

Ebenen ›System‹ und ›Lebenswelt‹ selbst betreffen. Andererseits führt sie textnah 

vor, wie Habermas an vielen Stellen auf ein ad hoc eingeführtes Vokabular zurück-

greifen muß, um seine Überlegungen kohärent erscheinen zu lassen. Mit der Grund-

linie ihrer Kritik stimme ich allerdings nicht überein. Gerade bezüglich des Begriffs 

der Lebenswelt resultieren die Schwierigkeiten daraus, daß Habermas’ Pragmatis-

mus zuletzt doch instrumentalistische Züge trägt. Dietz teilt in dieser Hinsicht Ha-

bermassche Prämissen und so folgen auf treffsichere Symptombenennungen zu Tei-

len falsche Problemdiagnosen und zuletzt irreführende Verbesserungsvorschläge. 

Einen wesentlichen Einwand gegen Dietz sehe ich darin, daß sie das Bestehen sym-

bolischer Gebilde nicht in den richtigen Zusammenhang mit symbolischen Prakti-

ken bringt. 

Eine sehr interessante und weniger skeptische Linie der Kritik an Habermas’ Be-

stimmungen zu System und Lebenswelt eröffnet James Bohman in: »›System and 

Lifeworld‹. Habermas and the Problem of Holism«, in: Philosophy & Social Criti-

cism, Bd. 15 (1989), H. 4, S. 381-401. Bohman will zeigen, daß die Schwierigkei-

ten in Habermas’ Begriffen von System und Lebenswelt daher rühren, daß er sie 

jeweils als Totalitäten bestimmt, statt sie holistisch zu analysieren. Gleichzeitig 

schließt er sich grundsätzlich der Habermasschen Position an, daß jede kritische 

Gesellschaftstheorie eine Unterscheidung zwischen einer System- und einer Hand-

lungsebene braucht. 

Ich will in Kürze zwei Punkte anmerken. 

Zum einen bleibt es in den Habermasschen Texten undeutlich, um was für eine Art 

Seiendes es sich bei der Lebenswelt handelt. Hier stehen mindestens zwei unter-

schiedliche Konzepte nebeneinander. 

Die Lebenswelt wird eingeführt als ein Hintergrundwissen von Sprechern. Haber-

mas schließt sich hier Searles Argumentation an, daß wir die Bedeutung eines Aus-

drucks nur vor dem Hintergrund trivial erscheinender, weil unbefragt als gültig er-

achteter Hintergrundüberzeugungen verstehen können. Dieses Verständnis der 

Lebenswelt als einem Wissen kritisiert Habermas dann als eine kulturalistische 

Verkürzung, die übersieht, daß zur Lebenswelt wesentlich auch legitim geordnete, 

solidarische Gruppenzugehörigkeiten sowie die jeweilige Persönlichkeit der Akto-

ren selbst zählen müssen. Legitime Ordnungen und Persönlichkeiten können hin-

sichtlich dieses Lebensweltbegriffs als ›objektivierte symbolische Gegenstände‹ 

aufgefaßt werden. Mir scheint es im Habermasschen Theorierahmen, in dem Ver-

ständigung gerade nur dort als möglich gilt, wo wir uns nicht in objektivierender 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 49 

 

Wie hängt nun die Reproduktion der Lebenswelt mit den Strukturen kommu-

nikativer Handlungskoordinierung genau zusammen? 

Die Konstruktion dieses Zusammenhangs kann nach dem bislang Gesagten 

nicht überraschen, denn auf den ersten Blick ist deutlich, daß das Dreierschema 

der Geltungsansprüche und der formalen Weltbegriffe demjenigen der Kompo-

nenten korrespondieren soll. Die formalen Weltbegriffe stellen, wie oben bereits 

ausgeführt, die Geltungsdimensionen dar, innerhalb derer Aktoren sich auf ihre 

Welt beziehen und in denen sie dabei im Vollziehen von Sprechhandlungen den 

Anspruch auf die Gültigkeit der Weise ihres Weltbezugs erheben. Kommunika-

tive Handlungen zu vollziehen impliziert nach der Theorie des kommunikativen 

Handelns, die Geltungsansprüche der Wahrheit, Richtigkeit und Wahrhaftigkeit 

                                                                                                                                               

Einstellung auf die Welt beziehen, nicht einfach, eine Erläuterung eines solchen 

Begriffs ›objektivierter symbolischer Gegenstände‹ zu geben. 

Dabei muß die Komplikation im Auge behalten werden, daß Habermas’ Gebrauch 

der Ausdrücke ›Wissen‹, ›Kultur‹ und ›kulturelles Wissen‹ uneinheitlich ist. Zu Tei-

len spricht er so, als sei alles, was in der Lebenswelt wissensförmig ist, dem kultu-

rellen Wissen zuzurechnen, dann aber werden Solidaritäten und Persönlichkeit doch 

auch wieder in Begriffen des Wissens erläutert (Vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 

204f., S. 589.). Analoge Verwirrungen finden sich immer wieder in seinen Bestim-

mungen der Lebensweltverhältnisse und sie weisen meines Erachtens auf kategoria-

le Konfusionen in seiner Behandlung des Verhältnisses von Kognitivem und Prag-

matischem hin. 

Die Unterscheidung des Begriffs der Lebenswelt als einem Hintergrundwissen von 

einem Begriff der Lebenswelt, der auf die Eigenständigkeit der Komponenten einer-

seits legitim geordneter, solidarischer Beziehungen und andererseits der Persönlich-

keiten abhebt, steht weiter im Zusammenhang mit der Frage, wie die Lebenswelt 

überhaupt ein Gegenstand sozialwissenschaftlicher Theorie sein kann. Habermas ist 

der Ansicht, daß der »aus der Teilnehmerperspektive entwickelte kommunikations-

theoretische Begriff der Lebenswelt [...] nicht unmittelbar für theoretische Zwecke 

brauchbar« ist (J. Habermas, TkH, Bd. 2, S. 206f.) Er schlägt deswegen einen me-

thodischen Perspektivenwechsel vor, der mittels einer »Analyse der Form narrativer 

Aussagen« erreicht werden soll (J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 207). Dieser theoreti-

sche Zug ist umstritten, sowohl hinsichtlich der Bedeutung eines solchen Perspekti-

venwechsels (und der Frage, ob Habermas’ Vorschlag überhaupt einen solchen mit 

sich bringt), wie auch hinsichtlich der Konsequenzen für den Lebensweltbegriff. 

Hier vor allem setzt auch Dietz mit ihrer Kritik an (vgl. S. Dietz: Lebenswelt und 
System, S. 87-116). 

Der zweite Punkt, auf den ich hinweisen will, ist mein Umgang mit Habermas’ dop-

peldeutiger Verwendung des Ausdrucks ›Gesellschaft‹. Unter Gesellschaft versteht 

Habermas einerseits ein zweistufiges Gebilde, das sich aus System und Lebenswelt 

zusammensetzt. Die Lebenswelt ist dabei als eine Ebene von Gesellschaft betrach-

tet, die durch die Ebene des Systems ergänzt wird. Auf der anderen Seite spricht 

Habermas von Gesellschaft als von einer Komponente der Lebenswelt. In der Theo-

rie des kommunikativen Handelns wird diese Terminologie der »strukturellen 

Komponenten der Lebenswelt, Kultur, Gesellschaft und Person« (J. Habermas: 

TkH, Bd. 2, S. 209) eingeführt. Ich werde von Gesellschaft nur im Sinne des zwei-

stufigen Gesellschaftskonzeptes sprechen. Zur Bezeichnung der Habermasschen 

Lebensweltkomponente, greife ich auf die Ausdrücke zurück, mittels derer Haber-

mas die ›Gesellschaftskomponente‹ erläutert. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


50 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

zu erheben. Formale Weltbegriffe und Geltungsansprüche strukturieren also un-

ser lebensweltliches kommunikatives Handeln: »Die Weltkonzepte und die kor-

respondierenden Geltungsansprüche bilden das formale Gerüst, mit dem die 

kommunikativ Handelnden die jeweils problematischen, d.h. einigungsbedürfti-

gen Situationskontexte in ihre als unproblematisch vorausgesetzte Lebenswelt 

einordnen.«
55

 

Habermas’ Rede vom Einordnen der jeweils aktuellen Situationskontexte in 

die Lebenswelt ist ein wenig irreführend, denn tatsächlich tauchen Handlungssi-

tuationen aus dem unproblematischen Hintergrund der Lebenswelt ja erst auf und 

werden nicht in diese bewußt eingeordnet. Aber die Formulierung gibt den dop-

pelten Hinweis, daß zum einen die Ordnung der Lebenswelt derjenigen der 

Weltkonzepte entsprechen muß und daß zum anderen das geordnete Bewältigen 

von Situationen in der Lebenswelt Niederschlag findet. Natürlich hängt beides 

zusammen. Wenn wir uns fragen, wie es überhaupt zustande kommt, daß wir uns 

auf unseren Alltag verstehen, so kann die Antwort nur lauten: Indem wir uns 

durchs Leben schlagen und zurechtkommen. Die Habermasschen Triaden von 

Weltkonzepten, Geltungsansprüchen und Lebensweltkomponenten (die weniger 

Habermas’ Erfindung sind, als sie an Einteilungen anknüpfen, die zwischen 

Durkheim und Parsons Gestalt angenommen haben) bringen die eine Idee zum 

Ausdruck, daß sich im Laufe einer sozialen Evolution unser Zurechtkommen mit 

der Welt in einer dreiteiligen Struktur organisiert hat: Wir lernen zielgerichtet 

eingreifend die uns umgebende Welt kennen, lernen interagierend mit unseren 

sozialen Gegenübern umzugehen und entwickeln uns dabei zu den Persönlich-

keiten, die wir sind. 

Daher läßt sich Habermas auf jeden Fall in folgender, bedingter Weise zu-

stimmen: Wenn es richtig ist, daß Aktoren in einem derart dreifach differenzier-

ten Weltbezug stehen, dann muß ihr Vorverständigtsein auf Handlungssituatio-

nen unmittelbar an diese Weltbezugsdifferenzierung anschlußfähig sein, denn nur 

dann können wir überhaupt von einem Vorverständigtsein sprechen. Das ist frei-

lich auch deswegen keine überraschende Konsequenz, weil umgedreht der Ver-

zicht auf die Annahme einer irgendwie transzendental gesicherten Kenntnis des 

Aktors von der Welt nur den Weg offen läßt zu sagen, daß ein solches Vor-

verständigtsein genau in gelingenden Handlungsvollzügen hervorgebracht wird. 

Die Auffassung eines irreduziblen Zusammenhangs zwischen einerseits einem 

bestimmten Angewiesensein auf ein lebensweltliches Hintergrundverständnis für 

gelingende Handlungsvollzüge und andererseits der Reproduktion dieses Hinter-

grundverständnisses in gelingenden Handlungsvollzügen, ist im Habermasschen 

Theorierahmen zwingend.
56

 

                                                 

55 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 107. 

56 Die von Dietz vorgebrachten Einwände gegen eine hier vorliegende Zirkularität ma-

chen deutlich, daß sie die pragmatistische Programmatik nicht hinreichend eruiert. 

(Vgl. S. Dietz: Lebenswelt und System, S. 96) 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 51 

 

Warum aber soll die Reproduktion der Lebenswelt gerade in kommunikati-

vem – und nicht z.B. in instrumentellem – Handeln vonstatten gehen?
 57

 Und wel-

che besonderen Konsequenzen ergeben sich daraus? 

Die Reproduktion der strukturellen Komponenten der Lebenswelt kann des-

halb einzig in kommunikativem Handeln vonstatten gehen, weil nur im kommu-

nikativen Handeln in geeigneter Weise alle Weltbezüge ins Spiel gebracht wer-

den. Die in Abschnitt 1.2.1 referierte Erörterung alternativer Handlungsbegriffe 

hat dies verdeutlicht. Habermas erörtert, wie einzig das mehrdimensionale kom-

munikative Handeln in der Lage ist, die Reproduktion der unterschiedenen Kom-

ponenten der Lebenswelt zu tragen. Darüber hinaus zielt er aber insbesondere auf 

den folgenden Punkt: Wenn die Reproduktion der Lebenswelt in modernen Ge-

sellschaften in kommunikativem Handeln vollzogen wird, dann läßt sich unter 

Berufung auf die Freisetzung des Rationalitätspotentials sprachlich vermittelter 

Handlungskoordinierung behaupten, daß der Prozeß der Vergesellschaftung stets 

auch ein Rationalisierungsprozeß ist. 

In dieser Hinsicht ist die bis hier gegebene Darstellung von Habermas’ Kon-

zept der Reproduktion der Lebenswelt noch nicht spezifisch genug. Der für Ha-

bermas wesentliche Unterschied zwischen dem Hervorbringen eines Vorverstän-

digtseins in der Welt durch ein bloßes ›Zurechtkommen‹ und der Reproduktion 

der Lebenswelt im kommunikativen Handeln liegt im kritischen Potential der 

letzteren. 

Im Zentrum kommunikativer Handlungskoordinierung steht das mehr oder 

weniger explizite Anerkennen von Geltungsansprüchen. Dieses Anerkennen 

müssen wir nach Habermas als einen reflexiven Akt verstehen. Damit aber er-

langt der lebensweltliche Hintergrund in der Situationsbewältigung kommunika-

tiv handelnder Aktoren in einer zwingend mit ihrem reflexiven Vermögen ver-

mittelten Weise Relevanz. Den Unterschied zu einem Vorverständigtsein, das 

ohne die Vermittlung eines solchen reflexiven Aktes konzipiert wird, sieht Ha-

bermas darin, daß »die Lebenswelt ihre präjudizierende Gewalt über die kommu-

nikative Alltagspraxis in dem Maß verliert, wie die Aktoren ihre Verständigung 

eigenen Interpretationsleistungen verdanken«.
58

 Der Ausdruck ›präjudizierende 

Gewalt‹ zeigt an, worum es Habermas geht: Die Möglichkeit von Aktoren, auf 

ihren gesellschaftlichen Kontext in umfassend rationaler Weise Einfluß zu neh-

men, d.h.: sich für dessen vernünftige Veränderung einzusetzen, hängt davon ab, 

daß ihr gesellschaftliches Handeln nicht vollständig durch den lebensweltlichen 

Hintergrund ihres Handelns determiniert wird. Eine kritische Gesellschaftstheo-

rie, die die handelnden Aktoren als auf eine lebensweltliche Eingebundenheit an-

                                                 

57 Auch dies ist ein problematisches Theorem, das in der Theorie des kommunikativen 

Handelns u.a. mit der umstrittenen Unterscheidung der symbolischen Reproduktion 

der Lebenswelt von der Reproduktion ihres materiellen Substrats in Zusammenhang 

steht. Vgl. z.B. die Kritik bei B. Peters: Die Integration moderner Gesellschaften, S. 

133ff. 

58 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 203. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


52 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

gewiesen sieht, muß deutlich machen, wie in die Reproduktion der Lebenswelt 

im Handeln jener Aktoren der kritische Zug einer reflexiven Rückwendung auf 

die eigenen Handlungsvoraussetzungen eingeht. Nach Habermas wurzelt diese 

reflexive Schleife im Zusammenhang von Bedeutung und Geltung, der kommu-

nikative Handlungskoordinierung ermöglicht.
59

 

Es ist an dieser Stelle wichtig, den Zusammenhang der Begriffe der gesell-

schaftlichen Rationalisierung und der aus Verständigungsakten hervorgehenden 

Reproduktion der Lebenswelt genau zu fassen. »Prozesse gesellschaftlicher Rati-

onalisierung [...] vollziehen sich«, so Habermas, »eher an den implizit gewußten 

Strukturen der Lebenswelt als, wie es Weber nahelegt, an den explizit gewußten 

Handlungsorientierungen.«
60

 Von gesellschaftlicher Rationalisierung spricht Ha-

bermas, um langfristige, sozialevolutionäre Veränderungen von gesamtgesell-

schaftlicher Reichweite zu bezeichnen. In diesem Sinne besteht der entschei-

dende Rationalisierungsfortschritt moderner Gesellschaften in der Ausdifferen-

zierung der strukturellen Komponenten der Lebenswelt, denn: »Die Strukturen 

der Lebenswelt legen die Formen der Intersubjektivität möglicher Verständigung 

fest.«
61

 

Im selben Sinne spricht Habermas aber auch von der Freisetzung des Ratio-

nalitätspotentials sprachlicher Verständigung, von dem wir wissen, daß es von 

der Ausdifferenzierung der formalen Weltbegriffe und den ihnen korrespondie-

renden Geltungsansprüchen abhängt. Tatsächlich müssen diese auf unterschiedli-

chen Ebenen angesiedelten Differenzierungsprozesse als Momente ein und des-

selben Vorgangs verstanden werden. Denn wie aus dem bislang Gesagten er-

sichtlich ist, kann von ›strukturellen Komponenten der Lebenswelt‹ nur im Zu-

sammenhang mit Verständigungspraktiken, in denen sich ein nach verschiedenen 

Geltungsdimensionen strukturiertes Weltverhältnis von Aktoren ausprägt, sinn-

voll gesprochen werden.
62

 Nun hat man, selbst wenn man wie Habermas der 

                                                 

59 Im Lichte dieses Kerngedankens der Habermasschen Theorie mag auch die Nähe zu 

einem Heideggerianischen Vokabular, die ich zu Beginn dieses Abschnitts gewählt 

habe, irreführend erscheinen. Es geht für die gesellschaftstheoretische Ambition ge-

wissermaßen ums Ganze, wenn Habermas darauf insistiert, daß sich unser Verhält-

nis zu unserem lebensweltlichen Hintergrund verändert, wenn wir diesen in reflexi-

ven Verständigungsprozessen aktualisieren und fortschreiben. Man kann dies als die 

Weichenstellung ansehen, wo sich In-der-Welt-Sein und kommunikative Reproduk-

tion der Lebenswelt scheiden. Habermas widerspricht aus dieser Sicht Heideggers 

Theorem von der Zweitrangigkeit der Auslegung gegenüber dem Verstehen und 

versucht es als einen sozialevolutionären Fortschritt zu erweisen, wenn – wieder in 

Heideggerschen Termini gesprochen – auslegendes Verstehen zu einem konstituti-

ven Moment von allem Verstehen des Daseins wird. Vgl. Martin Heidegger: Sein 

und Zeit, Tübingen: Niemeyer 
16

1986, §§ 32f. 

60 J. Habermas: TkH, Bd. 1, S. 452. 

61 Ebd., Bd. 2, S. 192. 

62 Das heißt auch, daß die Reproduktion der Lebenswelt qua kommunikativem Han-

deln nur in dem Maße möglich ist, wie diese Ausdifferenzierungen vorliegen, da 

kommunikatives Handeln selbst nur in diesem Maß möglich ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


SOZIALE INTEGRATION | 53 

 

Meinung ist, daß sich Prozesse gesellschaftlicher Rationalisierung an Lebens-

weltstrukturen ablesen lassen, die Frage noch nicht beantwortet, wie sich die 

Prozesse eigentlich vollziehen bzw. was in dem Zusammenhang eigentlich unter 

›sozialevolutionär‹ zu verstehen ist. Die Antwort auf diese Frage muß lauten, daß 

bestimmte Veränderungen in den Weisen der Handlungskoordinierung in der Art 

Muster ausbilden, daß von einer veränderten Struktur des lebensweltlichen Hin-

tergrunds gesprochen werden kann, der als solcher wiederum den Rahmen für die 

Verständigungspraktiken abgibt. 

Habermas trifft in obigem Zitat also nicht genau den Punkt, wenn er »implizit 

gewußte Strukturen der Lebenswelt« mit »explizit gewußten Handlungsorientie-

rungen« kontrastiert, denn die Rede von Lebenswelt soll ja gerade besagen, daß 

unser Handeln von einer Vielzahl von Orientierungen geprägt ist, die nicht im 

Denken oder Sprechen bewußt expliziert werden, sondern eben im Handeln ihren 

Ausdruck finden. Deswegen verficht Habermas richtigerweise auch nicht die 

These, daß sich die Reproduktion der Lebenswelt in Diskursen vollziehe, son-

dern in kommunikativer Verständigung. Und von einem kommunikativ erzielten 

Einverständnis gilt wiederum, daß es keineswegs sprachlich explizite Form ha-

ben muß; es genügt, wenn in verständigungsorientierter Einstellung ein Kommu-

nikationsangebot gemacht wird, dessen implizierte Geltungsansprüche von einem 

Gegenüber akzeptiert werden, sei es in einer expliziten sprachlichen Reaktion 

oder unmittelbar im anschließenden Handeln.
63

 

Die Unterscheidung, die Habermas im Blick hat, ist keine kategoriale (wie 

auch das an der Stelle verwendete ›eher‹ anzeigt), sondern betrifft die unter-

schiedlich große Reichweite von Veränderungen im lebensweltlichen Hinter-

                                                 

63 Wenn ich mich mit meiner Freundin darauf geeinigt habe, nach dem Duschen stets 

Fließen und Armaturen abzutrocknen, um spätere aufwendige Reinigungsaktionen 

überflüssig zu machen, dann geht diese Praxis schließlich unter anderem als eine 

Einschätzung der Auswirkungen der Kalkhaltigkeit des Berliner Wassers und an-

gemessener Umgangsweisen damit im Rahmen einer ordentlichen Haushaltsfüh-

rung in meine Lebenswelt ein. Dies wird in verschiedenen Situationen auch außer-

halb meines eigenen Haushaltes mein Handeln orientieren. Zwar wird diese Praxis 

zweifelsohne noch von anderen BerlinerInnen und weiteren Menschen geteilt. Sie 

hat aber offensichtlich dennoch nicht dieselbe Reichweite wie die Unterscheidung 

zwischen Personen, Gruppenzugehörigkeiten und Annahmen über die Welt. Diese 

letzteren Unterscheidungen im lebensweltlichen Hintergrund zu treffen oder nicht, 

hat in ungleich mehr Fällen Auswirkungen auf das Handeln von Aktoren, als die 

Selbstverständlichkeit eines bestimmten Umgangs mit kalkhaltigem Wasser. Den-

noch geht aus dem Konzept einer Reproduktion der Lebenswelt hervor, daß auch 

solche weitreichenden Veränderungen im lebensweltlichen Hintergrund nicht an-

ders als über Veränderungen von Handlungsweisen entstanden sein können. Wenn 

Habermas also gesellschaftliche Rationalisierungsprozesse an Lebensweltstrukturen 

festmachen will, muß man dies als einen Hinweis darauf verstehen, daß von gesell-

schaftlicher Rationalisierung um der Prägnanz des Begriffs willen nur hinsichtlich 

größerer Zeiträume und Veränderungen des lebensweltlichen Hintergrundes von 

sehr großer Reichweite gesprochen werden sollte, die sich im Zuge der Reprodukti-

on der Lebenswelt ergeben haben. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


54 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

grund. Im Schlußkapitel dieser Arbeit werde ich darauf zurückkommen, daß die-

se Überlegung letztlich besagt, daß Habermas’ Begriff der Lebenswelt keiner 

pragmatistischen Erläuterung fähig ist. Man kann die Lebenswelt als dem Inbe-

griff unseres verstehenden Standes in der Welt nicht für den »gleichsam [...] 

transzendentale[n] Ort« halten, »an dem sich Sprecher und Hörer begegnen; wo 

sie reziprok den Anspruch erheben können, daß ihre Äußerungen mit der Welt 

(der objektiven, der sozialen oder der subjektiven Welt) zusammenpassen; und 

wo sie diese Geltungsansprüche kritisieren und bestätigen, ihren Dissens austra-

gen und Einverständnis erzielen können«
64

 – und sie gleichzeitig als aus unseren 

konkreten Verstehensvollzügen je hervorgehend ansehen. Die Vorstellung einer 

im sozialevolutionären Prozeß rationalisierten Quasitranszendentalität ist nicht 

vereinbar mit den Prämissen des Pragmatismus, der den Bestand der Strukturie-

rung unseres Verstehens von uns selbst, den anderen und der uns umgebenden 

Welt als stets in unseren jeweiligen Verstehensvollzügen liegend auffaßt. 

 

 

                                                 

64 J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 192. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE ERKLÄRUNGSLAST DES MODELLS | 55 

 

1.3  Die  Erklärungslast  des Model ls  e lementarer   

Vergesel lschaftung in  der  Theor ie  des  

kommunikat iven Handelns 

 

 

Das vorliegende erste Kapitel dient einer Darstellung von Anlage und Funktion 

des Modells elementarer Vergesellschaftung, wie es in Habermas’ Theorie des 

kommunikativen Handelns entwickelt wird. Diese Darstellung soll hier abschlie-

ßend resümiert werden, indem die Erklärungsleistung betrachtet wird, die das 

Modell in der Habermasschen Konstruktion zu erbringen hat. 

Um es zunächst verkürzt zu formulieren: Als Modell elementarer Vergesell-

schaftung fungiert in Habermas’ Ansatz die Analyse einer Situation, in der zwei 

Gegenüber ihre Handlungen auf dem Wege kommunikativer Verständigung ko-

ordinieren. Diese Modellierung einer elementaren Verständigungssituation bildet 

das Zentrum der Erklärung der sozialen Integration von Gesellschaften. Nach 

Habermas vollzieht sich soziale Integration in modernen Gesellschaften als Re-

produktion einer in sich differenzierten Lebenswelt qua kommunikativem Han-

deln. Dabei ist die ausdifferenzierte Struktur der Lebenswelt selbst als das Er-

gebnis eines Prozesses gesellschaftlicher Rationalisierung zu verstehen, der in 

eben dem Maß zum Tragen kommt, wie soziale Integration kommunikativ erzielt 

wird. Die kritische Diagnostik, die die Theorie des kommunikativen Handelns als 

Gesellschaftstheorie leisten soll, bezieht sich nun auf die »Möglichkeit von Lern-

prozessen, die mit einem historisch bereits erreichten Lernniveau eröffnet wor-

den ist».
1
 Der Prozess der gesellschaftlichen Rationalisierung bildet den Bezugs-

punkt für die Maßstäbe der Kritik sowie für die Charakterisierung der kritikwür-

digen gesellschaftlichen Phänomene. So kann die kritische Gesellschaftstheorie 

die Erläuterung der normativen Grundlagen wie die plausible Konzeptualisierung 

der empirischen Verhältnisse in einem Zug leisten. 

Die Erklärungsleistung, die das Modell elementarer Vergesellschaftung zu 

erbringen hat, liegt also in den sprachpragmatisch begründeten Erläuterungen des 

Zusammenhangs der Gesellschaftlichkeit von Individuen, des Begriffs der Ratio-

nalität und der Möglichkeit einer Kritik gesellschaftlicher Verhältnisse. Die zu 

erbringende Erklärungsleistung läßt sich als fünf Prämissen darstellen, denen das 

Modell genügen muß.  

Um den von Habermas systematisch formulierten Ansprüchen zu genügen, 

muß sein Modell elementarer Vergesellschaftung 

1. einen Begriff der Rationalität entwerfen, der den vollen Reichtum der 

menschlichen Weltbezüge faßt;  

2. den normativen Gehalt dieses Rationalitätsbegriffs aufzeigen;  

3. die Ansatzpunkte der Gesellschaftskritik sichtbar machen, die auf der aus-

gewiesenen normativen Grundlage formuliert werden kann;  

                                                 

1 Ebd., S. 562. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


56 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

4. der theoriearchitektonischen Anforderung entsprechen, eine Gleichur-

sprünglichkeit der Begriffe der objektiven Welt, der Intersubjektivität und 

der Individualität zu konzipieren und  

5. den Begriff sprachlichen Gehalts aus dem Zusammenhang zwischen Be-

deutung und Geltung explizierbar machen, wie er sich am Mechanismus 

kommunikativer Handlungskoordinierung rekonstruieren läßt. 

 

Ich will diese fünf Prämissen und die Weise, wie ihnen die Theorie des kommu-

nikativen Handelns gerecht werden soll, als eine Zusammenfassung des vorlie-

genden Kapitels nochmals kurz erläutern. 

 

Rationalität ohne Verengung. Der Begriff des kommunikativen Handelns ist mit 

dem Anspruch versehen, ein umfassendes Konzept der Rationalität sprach- und 

handlungsfähiger Aktoren zu begründen. Als rational gelten grundsätzlich dieje-

nigen Bezugnahmen von Aktoren auf die Welt, die der Begründung fähig und 

dementsprechend kritisierbar sind. Anknüpfend an die Tradition der Vernunft-

theorie, deren herausragendes Gründungsdokument Kants drei Kritiken darstel-

len, konzipiert Habermas einen mehrdimensionalen Rationalitätsbegriff. Es geht 

ihm darum auszuweisen, daß die Möglichkeit begründeten und damit rationalen 

Handelns und Sprechens sich über die ganze Breite des menschlichen Daseins er-

streckt, das sich als Verhältnis zwischen sozialen Gegenübern in einer materialen 

Welt, deren Beschaffenheit von ihnen unabhängig ist, herstellt. Die Ausarbeitung 

eines Rationalitätsbegriffs gleichursprünglich mit der Frage nach der Möglichkeit 

sozialer Ordnung in Angriff zu nehmen, versteht Habermas als Abkehr vom Pa-

radigma der Subjektphilosophie und als Hinwendung zu einer Philosophie der In-

tersubjektivität. 

Was Rationalität sei, soll dabei unter Bezug auf die sprachlich vermittelten 

sozialen Praktiken der Rationalität besitzenden Individuen bestimmt werden 

können. Es soll gezeigt werden, daß die Rationalität dieser Praktiken im Zusam-

menhang mit der Struktur der Sprache erläutert werden muß, die die Aktoren 

sprechen. Die Analyse des Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinie-

rung, welcher als Modell elementarer Vergesellschaftung fungiert, leistet genau 

das: Sie zeigt die Rationalitätsstrukturen von Aktoren, für die es konstitutiv ist, 

daß ihre Verhältnisse zur äußeren Welt, zu ihren sozialen Gegenübern und zu 

sich selbst je durch einander und zwar im Medium der Sprache vermittelt sind. 

So wird diese Aktorrationalität dahingehend erläutert, daß Aktoren mit dem ih-

nen zurechenbaren Sprechen und Handeln kritisierbare Geltungsansprüche hin-

sichtlich der Wahrheit (bzw. Wirksamkeit), der Richtigkeit und der Wahrhaftig-

keit erheben. 

 
Normativer Gehalt des Rationalen. Dieser Rationalitätsbegriff hat einen normati-

ven Gehalt. Zum einen liegt er darin, daß Aktoren in mehreren Dimensionen 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE ERKLÄRUNGSLAST DES MODELLS | 57 

 

»nicht nicht lernen können».
2
 Daraus ergibt sich für Habermas das Bild einer in 

sich differenzierten Rationalität, deren mehrdimensionale Entwicklung nicht 

durch Systemzwänge beschränkt sein soll. 

Vor allem aber hat kommunikative Rationalität »in dem Sinne einen ›norma-

tiven‹ Gehalt, wie jene pragmatischen Regeln normativ sind, die allgemein für 

die Verständigung von sprach- und handlungsfähigen Subjekten über etwas in 

der Welt eine konstitutive Rolle spielen. Sie ähneln transzendentalen Bedingun-

gen insofern, als wir uns beim verständigungsorientierten Sprachgebrauch gewis-

sen allgemeinen Präsuppositionen nicht entziehen können. Andererseits sind sie 

nicht im strengen Sinne transzendental, weil wir (a) auch anders als kommunika-

tiv handeln können und weil (b) die Unausweichlichkeit idealisierender Unter-

stellungen nicht auch schon deren faktische Erfüllung impliziert.«
3
 Gemäß der 

Habermas(Apel-)schen Analyse müssen Sprecher, wenn sie es unternehmen, sich 

mit einem Gegenüber zu verständigen, notwendig bestimmte Idealisierungen hin-

sichtlich der Möglichkeit von Verständigung vornehmen. Sie müssen zum Bei-

spiel unterstellen, daß alle Gesprächsteilnehmer mit denselben sprachlichen Aus-

drücken dieselben Bedeutungen verbinden, daß im Austausch von Gründen zur 

Prüfung der Gültigkeit eines erhobenen Anspruchs alle Teilnehmer freien Zu-

gang zum Gespräch haben, daß für die Prüfung nichts anderes als das bessere 

Argument den Ausschlag gibt, daß kein Argument unterdrückt wird usf. Die Ide-

alisierungen bringen insgesamt zum Ausdruck, daß eine gemeinsame diskursive 

Prüfung der Begründung von Geltungsansprüchen die je gegebenen Kontexte zu 

überschreiten immer geeignet ist und Einigung daher prinzipiell möglich – wenn 

kommunikative Rationalität sich entfalten kann und nicht durch äußere Verhält-

nisse beschnitten wird.
4
 Damit geht aus der Analyse dieser notwendigen kontra-

faktischen Idealisierungen, die im verständigungsorientierten Handeln operativ 

wirksam sind, hervor, »daß Subjekte, sofern sie nur kommunikativ handeln, 

normativ gehaltvollen Rationalitätsbeschränkungen – und in diesem Sinne einer 

objektiven Vorzugsordnung – unterliegen.«
5
 

 
Möglichkeit der Kritik. Die Rede von einer dem kommunikativen Handeln kor-

respondierenden Vorzugsordnung oder von einem ›kritischen Stachel in der sozi-

alen Realität‹
6
 zeigt an, daß das Modell elementarer Vergesellschaftung für Ha-

bermas auch den Verankerungspunkt seiner kritischen Ambition darstellt. Dies 

gilt auf zwei Ebenen: zum einen in bezug auf den Anspruch der Theorie, die Un-

terscheidung zwischen angemessenen und pathologischen Entwicklungen der un-

tersuchten Gesellschaften legitimieren und das heißt die Maßstäbe der Kritik 

                                                 

2 J. Habermas: »Entgegnung«, S. 347. 

3 Ebd., S. 346. 

4 Vgl. M. Cooke: LaR, S. 30ff.; J. Habermas: »Motive nachmetaphysischen Den-

kens«, S. 55. 

5 J. Habermas: »Entgegnung«, S. 346. 

6 Siehe Abschnitt 1.2.2.2 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


58 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

ausweisen zu können; und zum anderen in bezug auf die Beschreibungskraft der 

Theorie, die Phänomene sichtbar zu machen, an denen sich pathologische Ent-

wicklungen sollen ablesen lassen. 

Hinsichtlich der ersten Frage macht Habermas in einer Antwort auf Schnä-

delbach
7
 deutlich, daß die Theorie des kommunikativen Handelns genau deswe-

gen eine kritische Theorie sein kann, weil sie am normativen Gehalt kommuni-

kativen Handelns partizipiert. Den Grund dafür sieht Habermas darin, daß »der 

verständigungsorientierte Sprachgebrauch als der originäre Modus von Sprach-

verwendung unerläßlich ist für den hermeneutischen Zugang des Sozialwissen-

schaftlers zu seinem Gegenstandsbereich«, daß wir des weiteren »eine Äußerung 

nicht verstehen können, ohne Gründe zu kennen, die für deren Stichhaltigkeit an-

geführt werden könnten« und daß wir zuletzt »solche Gründe nicht verstehen 

können, ohne – wenigstens implizit – deren Stichhaltigkeit zu beurteilen; deshalb 

verlangen kommunikative Handlungen (von Laien und von Wissenschaftlern in 

ähnlicher Weise) im Ansatz rationale Deutungen».
8
 Eine sozialwissenschaftliche 

Theorie unterscheidet also legitimerweise zwischen angemessenen und patholo-

gischen gesellschaftlichen Verhältnissen, weil sie methodologisch auf ein zwi-

schen Rationalem und Irrationalem unterscheidendes Vorgehen verpflichtet ist. 

Eine recht verstandene Gesellschaftstheorie ist dieser Habermasschen Erläute-

rung zufolge immer eine kritische Theorie. 

Auch die Bestimmung der Phänomene, an denen die Gesellschaftskritik an-

setzen muß, geschieht in der Theorie des kommunikativen Handelns in bezug auf 

das Modell elementarer Vergesellschaftung. Habermas setzt seine Gesellschafts-

kritik dort an, wo der Mechanismus kommunikativer Handlungskoordinierung 

darin beeinträchtigt wird, die Reproduktion der Lebenswelt zu bewerkstelligen 

und wo in der Folge ›Lernpotentiale‹ nicht ausgeschöpft werden. Die zentralen 

Thesen behaupten eine ›kulturelle Verarmung der Lebenswelt‹, eine ›Fragmen-

tierung des Alltagsbewußtseins‹ und eine ›Kolonialisierung der Lebenswelt‹, 

wobei die Kolonialisierungsthese die grundlegende ist. Habermas deutet in der 

Theorie des kommunikativen Handelns nur an, welche gesellschaftlichen Prob-

lemstellungen nach diesem Muster erklärt werden sollen.
9
 Die Bezugsgröße ist 

aber stets das Konzept kommunikativer Vergesellschaftung. An dieser Stelle ist 

aber wiederum wichtig, die Leistung dieses Modells genau zu bestimmen. Denn 

Habermas’ Erklärung, wie es zu den Pathologien moderner Gesellschaften 

kommt, beruht gerade darauf, Gesellschaft nicht nur als einen kommunikativ in-

tegrierten Zusammenhang zu verstehen, sondern als ein Gebilde, in welchem 

kommunikative und systemische Integration zusammen bestehen. Die Leistung 

                                                 

7 Vgl. J. Habermas: »Entgegnung«, S. 345-349. 

8 Ebd., S. 347. 

9 In den Abschnitten über Verrechtlichung im Klientenverhältnis, in welchem Bürger 

Empfänger sozialstaatlicher Unterstützungsleistungen werden, sowie in den knap-

pen Bemerkungen im Schlußkapitel über die »Aufgaben einer kritischen Gesell-

schaftstheorie«; vgl. J. Habermas: TkH, Bd. 2, S. 530-548, bzw. 562-582. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


DIE ERKLÄRUNGSLAST DES MODELLS | 59 

 

des Modells elementarer Vergesellschaftung besteht hier darin, den theoretischen 

Hintergrund zu liefern, vor dem die Problematiken der Phänomene, an denen 

Kritik dann ansetzt, überhaupt erst sichtbar werden. 

 

Individuierung durch Vergesellschaftung in einer objektiven Welt. Demgegen-

über obliegt es wiederum ganz der Analyse des Begriffs kommunikativen Han-

delns, den theoriearchitektonischen Anspruch einzulösen, eine Gleichursprüng-

lichkeit der Begriffe der objektiven Welt, der Intersubjektivität und des Indivi-

duums zu plausibilisieren. Die Reproduktion der strukturellen Komponenten der 

Lebenswelt – des Individuums, der legitim geordneten interpersonellen Bezie-

hungen und des kulturellen Wissens – vollzieht sich im kommunikativen Han-

deln. Die Sozialisation von Individuen, die soziale Integration der Gesellschaft 

und die Überlieferung kulturellen Wissens werden als Prozesse analysiert, die im 

Zuge einer zunehmenden gesellschaftlichen Rationalisierung immer weitreichen-

der durch kommunikatives Handeln getragen sind. Diesen Erklärungsanspruch 

versucht Habermas in der rekonstruierenden Aneignung und durch die Verbin-

dung der Theorien von Mead und Durkheim einzulösen. Mit Mead will er zeigen, 

daß sich »Individuierung durch Vergesellschaftung«
10

 vollzieht und wie sich in 

diesem Prozeß auch der Begriff der objektiven Welt erst ausbildet. Mit Durkheim 

soll gezeigt werden, wie Meads lediglich ontogenetische Erklärung des Prozesses 

kommunikativer Vergesellschaftung so durch eine phylogenetische Perspektive 

ergänzt werden kann, daß erkennbar wird, wie das Verfügen über die Differen-

zierung zwischen Begriffen einer objektiven, einer sozialen und einer subjektiven 

Welt genau in dem Maße erfolgt, wie sich kommunikatives Handeln als Modus 

der Vergesellschaftung durchsetzt. 

 

Zusammenhang von Bedeutung und Geltung. Ihre spezifische Prägung erhält Ha-

bermas’ Gesellschaftstheorie, indem sie eine elementare Verständigungssituation 

als den Keim des Vergesellschaftungsprozesses ansetzt. Es ist die elaborierte Re-

flexion auf die Sprache, von der Habermas sich erhofft, die ›Aporien der Sub-

jektphilosophie‹ vermeiden zu können. Der intrinsische Zusammenhang zwi-

schen der Bedeutung einer Äußerung oder dem Gehalt, den wir einer Äußerung 

im Verstehen zuweisen, und der Geltung, die für die Äußerung beansprucht wer-

den kann, verweist nach Habermas die Gesellschaftsanalyse auf die Sprachtheo-

rie. Für die Sprachtheorie resultiert der Anspruch, einen Sprachbegriff zu konzi-

pieren, der den Zusammenhang von Bedeutung und Geltung klärt. Für Habermas 

heißt das auch zu klären, in welchem Sinne Sprache von ihrem Ort im Vergesell-

schaftungsprozeß her zu verstehen ist. Denn das Rationalitätspotential, das 

sprachliche Verständigung bietet, kann im Rahmen des Versuchs, durch eine 

                                                 

10 So der Titel der neben dem Kapitel in der Theorie des kommunikativen Handelns 

einschlägigen Abhandlung: J. Habermas: »Individuierung durch Vergesellschaf-

tung. Zu G. H. Meads Theorie der Subjektivität«, in: ders.: NMD, S. 187-241. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 | HABERMAS’ MODELL ELEMENTARER VERGESELLSCHAFTUNG 

 

Verweltlichung der Vernunft ein nachmetaphysisches Denken in Szene zu set-

zen, nicht wieder im Sinne eines überhistorisch gegebenen Vermögens aufgefaßt 

werden. Demgemäß erfordert es der pragmatistische Ansatz von Habermas’ 

Sprachtheorie, daß aus dem Modell elementarer Vergesellschaftung auch hervor-

geht, wie der Umgang mit Gehalten etabliert und fortgesetzt wird. Habermas’ 

Theorie hat als eine ihrer Prämissen, daß sich die Konstitution sprachlichen Ge-

halts in bezug auf die Modellierung einer elementaren Verständigungssituation 

erläutern läßt. Es muß verständlich gemacht werden, wie der Umgang mit 

sprachlichen Gehalten damit zusammenhängt, daß wir als soziale Wesen norma-

tive Bindungen ausbilden. 

 

Meine im folgenden Kapitel unternommene kritische Auseinandersetzung mit 

Habermas’ Modell elementarer Vergesellschaftung setzt an diesem Anspruch an. 

Ich komme dabei zu dem Ergebnis, daß die angebotene Erläuterung der Konsti-

tution von Gehalten dem Selbstanspruch der Theorie nicht gerecht wird. Die 

Auseinandersetzung mit Derrida im dritten Kapitel ist von dieser Diagnose ge-

leitet, indem ich versuche deutlich zu machen, inwiefern Derridas Theorie in die-

sem grundlegenden Punkt Habermas’ Forderungen besser erfüllt. Dies wirft zu-

letzt die Frage auf, ob und wie dann das Habermassche Theorieprojekt zu modi-

fizieren ist. 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001 - am 14.02.2026, 14:17:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839404560-001
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

