
Der Spielmann als Pfau  
Musikikonographie nach Panofskys Dreistufen-Modell 
am Beispiel einer mittelalterlichen Buchmalerei

Thilo Hirsch

Wenn wir heute, im 21. Jahrhundert, Musik des Mittelalters hören, sind wir uns 
nur selten der Tatsache bewusst, dass die in der historischen Aufführungspraxis 
verwendeten Musikinstrumente meist auf der Basis von Bild- und Textquellen 
rekonstruiert wurden, da fast keine mittelalterlichen Originalinstrumente erhal-
ten sind. Bei den als Vorlagen herangezogenen Bildquellen handelt es sich jedoch 
nicht um naturalistische Abbildungen realer Musikinstrumente, sondern um 
künstlerische Darstellungen, in denen häufig auch organologische Unstimmig-
keiten sichtbar sind, die sich nicht auf den ersten Blick erklären lassen. So können 
beispielsweise Saiteninstrumente manchmal mit viel mehr Saiten dargestellt sein, 
als in den entsprechenden Textquellen beschrieben, oder die Saitenanzahl stimmt 
nicht mit der Zahl der Wirbel überein. Ein erster Erklärungsversuch lautet dann 
oft, dass dies wohl ›symbolisch‹ gemeint sei bzw. ein Unvermögen oder Desinter-
esse des Künstlers oder der Künstlerin vorliege.

An dieser Stelle ist es hilfreich, nochmals einen Schritt zurückzugehen – denn 
kann man wirklich davon ausgehen, dass der Zweck eines mittelalterlichen Bildes 
darin bestanden hätte, die enthaltenen Objekte (wie z. B. Musikinstrumente) zu 
rekonstruieren? Handelt es sich nicht viel eher um eine künstlerische Darstellung 
von Ideen der jeweiligen Zeit, deren Bezug zur ›Wirklichkeit‹ jedes Mal aufs Neue 
hinterfragt werden muss? In diesem Fall ist die Beweislast nämlich umgedreht. 
Statt zu urteilen, ob Elemente ›falsch‹ dargestellt sind, geht es vielmehr darum, 
zu ermitteln, welche Elemente mit welcher Wahrscheinlichkeit einen Bezug zur 
›Realität‹ haben könnten.1 

Die Untersuchung musikalischer ›Realien‹ in Bildquellen ist ein Teilgebiet 
der Musikikonographie, die sich wiederum auf kunsthistorische Methoden wie 
z. B. das Dreistufen-Modell zur ikonographischen Analyse von Erwin Panofsky 

1 � James W. Mc Kinnon: »Musical Iconography: A Definition«, in: RIdIM/RCMI Newsletter 2 (1977) 2, 
S. 15–18.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thilo Hirsch236

aus den 1930er Jahren stützt.2 Dieses Modell, das sich hauptsächlich auf europäi-
sche gegenständliche Bildwerke mit starkem Textbezug anwenden lässt und auf 
die Untersuchung von Symbolik und Bedeutung fokussiert ist, wurde im Zuge 
neuer bildwissenschaftlicher Entwicklungen jedoch auch immer wieder kritisiert. 
In der Einleitung zur Neuausgabe von Panofskys Studien zur Ikonologie der Renais-
sance schreibt der Kunsthistoriker Jan Białostocki dazu: 

»Panofsky und seine […] Methode wurden bewundert, nachgeahmt – aber auch kri-
tisiert. So sind verschiedene Vorbehalte formuliert worden, die auf die schwachen 
Punkte des Systems aufmerksam machen. Inzwischen hat die jüngere Forschung 
alle Schichten der Interpretation kritisch beleuchtet; allerdings wurden dabei Ver-
besserungsvorschläge nur selten gemacht. Die einen vermißten das Irrationale, die 
anderen das Ästhetische, man sprach von der Vorherrschaf t des Wortes und fand ei-
nige wichtige Bereiche der Kunst, wie das Kunstgewerbe, ganz ausgespart. […] Auch 
jene Kritiker, die […] von den ›iconological diminutions‹ sprachen, durch die der Kunst-
historiker statt auf die Erforschung künstlerischer Probleme auf die Untersuchung 
von Symbolik und Bedeutung gelenkt werde, haben nie die tragende Bedeutung, die 
die wissenschaf tliche Arbeit Panofskys besitzt, in Frage gestellt.«3

Inwieweit Panofskys Modell noch heute für die Musikikonographie und speziell 
für die Untersuchung von dargestellten Musikinstrumenten hilfreich sein kann, 
soll im Folgenden anhand einer mittelalterlichen Buchmalerei untersucht werden.

Voraussetzungen für eine ikonographische Analyse

»Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bil-
denden Kunst« lautet der Titel eines 1932 erschienenen Artikels des Kunsthis-
torikers Erwin Panofsky, in dem er seine Methode zur Analyse von Bildquel-
len erstmals vorgestellt hat.4 Sein Interpretationsmodell beruht auf den drei 
aufeinander auf bauenden Schritten »vorikonographische Beschreibung«, 

2 � Tilman Seebass: »Musikikonographie«, in: MGG Online (2016), auf: www.mgg-online.com/mgg/
stable/13378 (letzter Zugrif f: 09.03.2021). 

3 � Jan Białostocki: »›Studien zu Ikonologie‹ nach vierzig Jahren«, in: Erwin Panofsky: Studien zur Iko-
nologie der Renaissance, Köln: DuMont 1997 (2. Auflage), S. 7–16, hier S. 13f. Siehe hierzu auch Peter J. 
Schneemann: »Ikonologie, Ikonographie«, in: Gert Ueding (Hg.): Historisches Wörterbuch der Rheto-
rik, Tübingen: Niemeyer 1998, S. 204–214 und Wolfgang Brassat/Hubertus Kohle: Methoden-Rea-
der Kunstgeschichte, Köln: Deubner 2003, S. 7f.

4 � Erwin Panofsky: »Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bildenden 
Kunst«, in: Logos 21 (1932), S. 103–119.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Spielmann als Pfau 237

»ikonographische Analyse« und »ikonologische Interpretation«,5 von denen 
jedoch schon Panofsky selbst geschrieben hat, dass sie in der Praxis oft »zu 
einem einzigen organischen und unteilbaren Prozeß verschmelzen«.6

Da Panofskys Methode direkt beim eikón (griechisch für ›Bild‹) bzw. dem 
Bildinhalt ansetzt, ist es als Voraussetzung notwendig, zuerst eine sogenannte 
Gegenstandssicherung des Kunstwerks vorzunehmen. Diese umfasst die Recher-
chen zum Künstler oder zur Künstlerin, zur Datierung, zum Ort der Herstellung 
und dem aktuellen Auf bewahrungsort sowie die Erfassung der Angaben zur 
Gattung, zu den Materialien, den verwendeten Techniken und den Maßen des 
Kunstwerks. Auch technische Analysen (wie z. B. Infrarot-Ref lektogramme und 
Röntgenaufnahmen) können im Zweifelsfall wichtig sein, um eventuelle spätere 
Veränderungen – durch den Künstler selbst oder durch Restaurierungen – zu 
untersuchen, da Letztere die Inhaltsdeutung wesentlich beeinf lussen können. In 
seinem Artikel zur Gegenstandssicherung beschreibt Willibald Sauerländer dies 
folgendermaßen: 

»Erst wenn ich den materiellen Befund eines historischen Kunstwerks als echt oder 
teilweise echt gesichert habe, kann ich dieses Kunstwerk deuten. Jede Deutung, 
die nicht auf einer gewissenhaf ten Sicherung des Befundes aufbaut, läuf t Ge-
fahr, Gefälschtes, Unechtes zum Ausgangspunkt unhaltbarer oder phantastischer 
Hypothesen zu machen.«7

Eine weitere wichtige Voraussetzung für die Inhaltsdeutung ist der Einbezug der 
medialen Eigenschaften des Kunstwerks. Dabei unterliegt jede Gattung ganz 
eigenen Gesetzen, die einen Einf luss auf den Malstil und die Darstellungsweise 
der verschiedenen Gegenstände und Ereignisse haben können. Genauso sollten 
die intermedialen Bezüge eines Kunstwerks von Anfang an berücksichtigt wer-
den.8 Oft wird in der Musikikonographie nur ein Bildausschnitt betrachtet, teil-
weise sogar nur das jeweilige Musikinstrument. Dadurch besteht die Gefahr, dass 

5 � Die Dreiteilung (Triade) als idealtypisches Modell taucht schon in der antiken griechischen 
Philosophie auf und wird bis heute als Grundlage für zahlreiche epistemologische Modelle 
verwendet.

6 � Für den vorliegenden Beitrag wurde folgende Version von Panofskys Artikel verwendet: Erwin 
Panofsky: Studien zur Ikonologie der Renaissance, Köln: DuMont 1997 (2. Auflage), S. 30–61, hier S. 40.

7 � Willibald Sauerländer: »Die Gegenstandssicherung – allgemein«, in: Hans Belting/Heinrich Dil-
ly/Wolfgang Kemp/Willibald Sauerländer/Martin Warnke (Hg.): Kunstgeschichte: Eine Einführung, 
Berlin: Reimer 1986 (2. Auflage), S. 47–57, hier S. 48.

8 � Zur Medientheorie und Intermedialität siehe beispielsweise Till A. Heilmann/Jens Schröter (Hg.): 
Medien verstehen: Marshall McLuhans Understanding Media, Lüneburg: Meson 2017 und Uwe Wirth: 
»Intermedialität«, in: Thomas Anz (Hg.): Handbuch Literaturwissenschaf t, Bd. 1 Gegenstände und 
Grundbegrif fe, Stuttgart/Weimar: Metzler 2007, S. 254–264.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thilo Hirsch238

der Bezug des Ausschnitts zum Gesamtbild und darüber hinaus auch der inter-
mediale Kontext nicht ausreichend berücksichtigt werden. So lässt sich beispiels-
weise eine Buchmalerei nur im Zusammenspiel von Bild und Text – sowohl im 
Hinblick auf die einzelne Seite wie auch auf das gesamte Buch – interpretieren, 
wobei die Beziehung von einer wörtlichen Textillustration über Allegorien bis hin 
zu grotesken ›Drolerien‹ und dekorativen Elementen reichen kann.

Die Silos-Apokalypse

Bei der Bildquelle, die hier als Beispiel herangezogen werden soll, handelt es 
sich um eine Buchmalerei in einer Abschrift des Apokalypsenkommentars des 
Beatus von Liébana (ca. 730–ca. 800), die zwischen 1091 und 1109 im nordspa-
nischen Benediktiner-Kloster Santo Domingo de Silos angefertigt wurde. Die-
se sogenannte Silos-Apokalypse ist Teil einer umfangreichen mittelalterlichen 
Überlieferung von 29 erhaltenen illustrierten Beatus-Kommentaren, die alle zwi-
schen dem 9. und 13. Jahrhundert im Norden der Iberischen Halbinsel entstanden. 
Im Kolophon9 werden die beiden Schreiber Munnius und Dominicus sowie der 
Illustrator Petrus genannt,10 wobei die beiden Schreiber die Funktion hatten, den 
ca. 775 entstandenen Text des Beatus möglichst genau zu kopieren. Im Gegen-
satz dazu war die Funktion des Buchmalers eine ganz andere. Obwohl sich in den 
Buchmalereien der erhaltenen Silos-Apokalypsen verschiedene ikonographische 
Entwicklungslinien ausmachen lassen, wurden die Bilder nie kopiert, sondern 
immer wieder neu gestaltet. Der Illustrator Petrus ist deshalb, im Unterschied zu 
den beiden Schreibern, als eigenständiger ›Künstler‹ zu verstehen.

Die im Folgenden untersuchte Buchmalerei befindet sich auf Folio 86r der 
Silos-Apokalypse am unteren Ende der rechten Spalte und ist optisch durch die 
farbigen Majuskeln »Explicit [i]stori[a]e«, die das Ende des vorhergehenden Bi-
bel-Zitats anzeigen, das in diesem Fall aus dem vierten und fünften Kapitel der 
Johannesapokalypse11 stammt, vom Text getrennt (Abbildungen 1 und 2).12

9 	�  Nachschrif t am Ende eines Buches, die ergänzende Angaben zu dessen Herstellung enthal-
ten kann.

10 � John Williams: Visions of the End in Medieval Spain: Catalogue of Illustrated Beatus Commentaries on 
the Apocalypse and Study of the Geneva Beatus, hg. von Therese Martin, Amsterdam: Amsterdam 
University 2017, S. 112–115.

11 � Die Johannesapokalypse oder Of fenbarung des Johannes ist das letzte Buch des Neuen Testaments.
12 � Die andeutungsweise sichtbaren konzentrischen Kreise auf der Seite gehören nicht zu diesem 

Bild, sondern zu einer durch das Pergament hindurchscheinenden Darstellung der Anbetung 
des Lamms durch die 24 Ältesten auf der Verso-Seite desselben Folios.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Spielmann als Pfau 239

Abbildung 1 und 2: Petrus: Buchmalerei auf fol. 86r der Silos-Apokalypse, 1091/109 (378 
x 235 mm), ganze Seite und Ausschnitt, London, British Library, Add MS 11695. © The 
British Library Board

Das Medium der Buchmalerei hat für die musikikonographische Analyse den 
großen Vorteil, dass – im Unterschied zur Ölmalerei – Pentimenti13 oder Restau-
rierungen der einzelnen Bilder eher selten sind. Im vorliegenden Fall sind keine 
späteren Veränderungen erkennbar. 

I. Vorikonographische Beschreibung

Panofskys erster Interpretationsschritt, die vorikonographische Beschreibung, 
beschäftigt sich mit dem »primären oder natürlichen Sujet, das (A) tatsachenhaft 
und (B) ausdruckshaft die Welt der künstlerischen Motive bildet«. Voraussetzung 
dafür ist nur »praktische Erfahrung und Vertrautheit mit Gegenständen und Er-
eignissen«.14 

13 � Veränderungen und Korrekturen durch den Maler selbst.
14 � Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thilo Hirsch240

(A) Tatsachenhaftes Sujet

Eine tatsachenhafte Beschreibung der oben gezeigten Buchmalerei könnte fol-
gendermaßen lauten: Zu sehen sind zwei einander zugewandte, jeweils auf einem 
Bein stehende menschliche Figuren, die durch ihre Bärte als männlich charak-
terisiert sind. Beide tragen bunte Kleidung (mit Streifen und Punkten) und hohe 
Schuhe. Die rechte Figur hält in der einen Hand den Hals eines großen Vogels, der 
sich anhand seines Kopfschmucks als Pfau identifizieren lässt, und in der anderen, 
hoch erhobenen Hand ein gekrümmtes Messer. Auffallend ist, dass sowohl der ge-
punktete Pfauenschwanz und das gepunktete Gewand als auch der Vogelschnabel 
und der Mund der Figur ineinander überzugehen scheinen. Das Streifenmuster 
und die Farben der Pfauenf lügel entsprechen wiederum dem Gewand der linken 
Figur. Diese stützt ein Saiteninstrument vertikal auf den linken Oberschenkel und 
streicht es mit einem im Obergriff gehaltenen, stark gekrümmten Bogen. 

Die Spielhaltung, die morphologischen Eigenschaften und die Darstellungs-
weise des Instruments wurden schon von Werner Bachmann in seinem Buch Die 
Anfänge des Streichinstrumentenspiels von 1964 detailliert beschrieben:

»Ein Spielmann, der auf hohem Kothurn einherschreitet, spielt hier ein […] Streichins-
trument in der typisch orientalischen Haltung senkrecht vor seinem Körper. Es weist 
einen […] schlanken Hals auf […]. […] eine rechtwinkelig zum Hals verlaufende Querleis-
te [nimmt] die fünf Wirbel auf. Ihrer Anzahl entsprechend sind auf dem elliptischen 
Korpus fünf Saiten dargestellt, von denen jedoch nur eine über den Hals des Instru-
ments geführt wird. Bei der stilisierten Darstellungsweise der mozarabischen Kopis-
ten der Beatus-Handschriften, die häufig die Vorder- und Seitenansicht der Gegen-
stände gleichzeitig wiederzugeben versuchten, ist es durchaus wahrscheinlich, daß 
die Querleiste mit den aufrechtstehenden Wirbeln als Querschnittzeichnung einer 
runden Wirbelplatte mit vorderständigen Sagittalwirbeln15 aufzufassen ist, während 
Hals und Korpus des Instruments in Frontalansicht gezeichnet wurden.«16

Mit der gleichzeitigen Wiedergabe von Vorder- und Seitenansicht ist bei Bachmann 
eine sogenannte aspektivische Darstellungsweise gemeint, wie sie auch aus der alt-
ägyptischen Malerei bekannt ist. Hier wurde oft der Oberkörper einer menschli-
chen Figur frontal, der Kopf hingegen 90 Grad um die Längsachse verdreht im Profil 

15 � Mit Sagittalwirbel [sagitta, lateinisch für: Pfeil] ist eine Wirbelausrichtung gemeint, bei der die 
Wirbel senkrecht zur Wirbelplatte stehen und direkt nach vorne weisen, wie der Pfeil auf einem 
zum Schuss gespannten Bogen.

16 � Werner Bachmann: Die Anfänge des Streichinstrumentenspiels, Leipzig: Breitkopf u. Härtel 1964, 
S. 40 f. Da Bachmann in seinem Text das Instrument mit einer anderen Darstellung vergleicht, 
wurden die entsprechenden Stellen ausgelassen und mit eckigen Klammern markiert.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Spielmann als Pfau 241

dargestellt. Bachmann leitet daraus die Hypothese ab, 
dass eine solche Verdrehung auch um die Querachse 
möglich wäre, indem der Wirbelkasten nach hinten 
›geklappt‹ dargestellt sei. Was damit gemeint ist, soll
Abbildung 3 verdeutlichen.17

Auf die seltsam ›verdrehte‹ Darstellung der Greif-
hand des Spielers geht Bachmann hingegen gar nicht 
ein. Da der Daumen oberhalb der anderen Finger darge-
stellt ist, müsste eigentlich der Handrücken nach vorne 
weisen. Zudem greift die Hand nicht um den Instru-
mentenhals herum, sondern ist eindeutig davor positio-
niert. Dass es sich dabei sehr wahrscheinlich nicht um 
ein Unvermögen des Illustrators handelt, kann man an 
der rechten Figur erkennen, deren Griffhaltung um den 
Pfauenhals ganz realistisch18 dargestellt ist.

Bestimmte Begriffe bei Bachmann wie »Spielmann«, 
»Kothurn« und »orientalische Haltung« gehen schon
über Panofskys Beschreibung der künstlerischen Mo-
tive hinaus, da sie eine weitergehende Interpretation 
beinhalten (s.  u.). Dies zeigt, wie in der Praxis die ver-
schiedenen Analyseschritte häufig miteinander ver-
schmelzen. Zu einer vorikonographischen Beschreibung 
würde nur die reine Benennung gehören, für die aller-
dings laut Panofsky auch weitere Informationsquellen

– beispielsweise für die Identifizierung eines Vogels als
Pfau – herangezogen werden können: 

»Natürlich ist es möglich, daß in einem bestimmten 
Fall das Spektrum unserer persönlichen Erfahrung 
nicht umfassend genug ist, so etwa, wenn wir uns 
der Darstellung einer Pflanze oder eines Tieres gegenübersehen, die uns nicht be-
kannt sind. In solchen Fällen müssen wir ein Buch oder einen Fachmann befragen; 
doch wir verlassen nicht den Bereich praktischer Erfahrung als solchen.«19

17 � Wie aus anderen Bildquellen ersichtlich, könnte es sich sowohl um eine runde als auch um eine 
trapezförmige Wirbelplatte handeln. Deswegen sind hier beide Möglichkeiten angedeutet.

18 � Das Begrif fspaar ›realistisch/unrealistisch‹ wird im vorliegenden Artikel im generischen Sinne 
einer Nachahmung der Natur bzw. möglichen ›Wirklichkeit‹ verwendet. Zu den je nach Zeit-
punkt und Ort verschiedenen Bedeutungen der Begrif fe ›Realismus‹ und ›Naturalismus‹ vgl. 
Boris Röhrl: Kunsttheorie des Naturalismus und Realismus: Historische Entwicklung, Terminologie und 
Definitionen, Hildesheim u. a.: Olms 2014 (2. Auflage).

19  Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 35.

Abbildung 3: Bachmanns 
Hypothese zur Wirbel-
kastendarstellung.  
Grafik: Thilo Hirsch

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thilo Hirsch242

(B) Ausdruckshaftes Sujet

Der von Panofsky »ausdruckshaft« genannte Teil der vorikonographischen Be-
schreibung soll durch »Einfühlung« erfasst werden, die Bestandteil der prakti-
schen Erfahrung des Betrachtenden ist, so wie »jedermann […] ein zorniges Ge-
sicht von einem fröhlichen unterscheiden« und Bewegungen als »Ereignisse« 
erkennen kann.20

In der Beatus-Buchmalerei haben beide Figuren durch die nach unten gezo-
genen Mundwinkel einen ernsten, fast grimmigen Gesichtsausdruck, wobei sie 
sich mit großen Augen gegenseitig beobachten. Die rechte Figur wirkt durch das 
erhobene Messer beinahe bedrohlich, als ob sie beabsichtige, dem Pfau im nächs-
ten Moment den Kopf abzuschlagen. Gleichzeitig entsteht durch die angehobenen 
Füße der beiden Figuren ein schreitender oder sogar tänzerischer Eindruck.

Kontrollprinzip Stilgeschichte

Als Kontrollprinzip für die vorikonographische Beschreibung nennt Panofsky die 
Stilgeschichte, als »Einsicht in die Art und Weise, wie unter wechselnden histo-
rischen Bedingungen Gegenstände und Ereignisse durch Formen ausgedrückt 
wurden«.21 Das von Panofsky zur Verdeutlichung herangezogene Beispiel der 
»schwebenden Gegenstände«22 lässt sich auch gut auf die Beatus-Buchmalerei
übertragen. Nur aus dem Wissen heraus, dass es in der mittelalterlichen Buch-
malerei häufig vorkommt, dass Gegenstände ohne Hintergrund bzw. eine Stand-
f läche dargestellt sind, identifizieren wir die beiden Figuren nicht als im Raum 
schwebende magische Erscheinungen, sondern als auf einem imaginären Boden
stehende oder sogar tanzende menschliche Wesen. 

In Bezug auf das dargestellte Streichinstrument hatte Bachmann versucht, die 
auf den ersten Blick unrealistisch erscheinende Querleiste am oberen Ende des 
Halses als nach hinten umgeklappte Wirbelplatte zu interpretieren. Die von ihm 
zur Begründung herangezogene aspektivische Darstellungsweise wurde zwar vom 
11. bis ins 17. Jahrhundert häufig für die Darstellung von Streichinstrumenten ver-
wendet, um beispielsweise gleichzeitig den frontalen Deckenumriss und eine Sei-
tenansicht des Wirbelkastens zeigen zu können. Für eine gleichzeitige Vorder- und 
Querschnittsansicht, wie sie Bachmann für das Instrument in der Beatus-Buch-
malerei annimmt, ist hingegen kein weiteres Beispiel bekannt. Die Stilgeschichte 
würde hier demnach eher gegen Bachmanns Interpretation sprechen. 

20 � Ebd., S. 32 und 35.
21 � Ebd., S. 41.
22 � Ebd., S. 36.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Spielmann als Pfau 243

Für andere Elemente des Instruments bzw. der Spielhaltung, wie die eindeu-
tig unrealistische unterschiedliche Saitenanzahl über der Decke resp. dem Hals 
und die seltsam ›verdrehte‹, vor dem Instrument dargestellte Greif hand, finden 
sich mehrere ähnliche Belege in den erhaltenen illustrierten Beatus-Manuskrip-
ten23 und anderen Bildquellen (siehe z. B. Abbildung  8). Deswegen ist anzuneh-
men, dass diese Elemente dem Zeitstil entsprechen.

II. Ikonographische Analyse 

Der zweite Interpretationsschritt wurde von Panofsky als »ikonographische Ana-
lyse« bezeichnet. Es handelt sich dabei um die Identifizierung des »konventiona-
len Sujets«, d. h. eines Sujets, das einer bestimmten Konvention entspricht. Vor-
aussetzung dafür ist die »Kenntnis literarischer Quellen und die Vertrautheit mit 
bestimmten Themen und Vorstellungen«.24 

Bachmann hatte die linke Figur der Beatus-Buchmalerei schon als »Spiel-
mann, der auf hohem Kothurn einherschreitet«25 beschrieben. Obwohl er dies 
nicht weiter erläutert, ist seine Interpretation aus der Verbindung der Elemente 
›Spiel eines Musikinstruments‹, ›hohe Bühnenschuhe‹ und ›schreitende (bzw. tän-
zerische) Bewegung‹ gut nachvollziehbar. Die von Bachmann genannte »typisch 
orientalische Haltung« bezeichnet eine Spielhaltung, bei der das Instrument ver-
tikal mit dem unteren Ende auf den Oberschenkel gestützt wird. Da diese Spiel-
haltung durch mehrere Bildquellen aus dem arabisch-islamischen Raum für das 
gestrichene Saiteninstrument rabāb belegt ist26 und die Silos-Apokalypse zu den 
Beatus-Manuskripten mit mozarabischen Einf lüssen gezählt wird, erscheint die-
se Deutung schlüssig.27

23 � Eine weitere Darstellung eines Streichinstruments mit abweichender Saitenanzahl über der 
Decke resp. dem Grif fbrett findet sich beispielsweise auch im sogenannten Vitrina 14-1 Bea-
tus (Mitte 10. Jahrhundert), fol. 130r, Madrid, Biblioteca Nacional de España, Vitr/14/1.

24 � Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.
25 � Bachmann: Die Anfänge des Streichinstrumentenspiels, S. 40.
26 � Siehe hierzu beispielsweise die Streichinstrumentendarstellungen aus dem 12. Jahrhundert in 

der Cappella Palatina in Palermo. Ernst J. Grube/Jeremy Johns: The Painted Ceilings of the Cappella 
Palatina, London: Saf fron Books 2005, S. 128–130 und Abbildungen auf S. 52, 55, 70.

27 � Mozaraber nannte man in Spanien im Mittelalter Christen, die unter den arabischen Herrschern 
deren Sitten, Sprache und auch arabische Namen angenommen hatten. In seiner Studie zu den 
illustrierten Beatus-Manuskripten nennt John Willams folgende mozarabische Stilelemente in 
der Silos-Apokalypse: »banded backrounds and the rejection of the illusion of depth and corpo-
reality«. Williams: Visions of the End in Medieval Spain, S. 112.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thilo Hirsch244

Doch wie sieht es mit dem gesamten Sujet aus, das im Katalog der British Li-
brary als »Two jugglers« bezeichnet ist?28 Aus Spanien ist im 13. Jahrhundert der 
Begriff »joglars« für Spielleute, Jongleur*innen und Gaukler*innen überliefert.29 
Wie schon oben erwähnt, kann man bei einer Buchmalerei eigentlich davon aus-
gehen, dass zwischen Text und Bild eine intermediale Verbindung besteht. Doch 
weder im Text der Johannesapokalypse noch im Kommentar des Beatus von 
Liébana werden »joglars« oder Ähnliches erwähnt, und auch sonst ist mir keine 
Textquelle bekannt, die bei der Identifizierung des Gesamtsujets ›Spielmann mit 
Musikinstrument und Gaukler mit Pfau und Schwert‹ weiterhelfen könnte. Zum 
Vergleich könnten allenfalls weitere Bildquellen herangezogen werden. Hier fin-
den sich zwar einige mittelalterliche Darstellungen von Spielmännern und Jon-
gleuren, jedoch stimmen weder deren Attribute noch der Kontext überein.30 So 
sieht man beispielsweise im sogenannten Tiberius-Psalter aus dem 11.–12. Jahr-
hundert31 eine mit Messern und Bällen jonglierende Figur neben einem Spiel-
mann mit einer birnenförmigen Fidel. Dabei handelt es sich allerdings um zwei 
Musiker König Davids, die über ihren Köpfen namentlich mit »Ethan« und »Idit-
hun« bezeichnet sind (Abbildung 4).32 Auch eine Buchmalerei mit zwei Spielmän-
nern (mit einer birnenförmigen Fidel und einem nicht eindeutig identifizierbaren 
Blasinstrument) im sogenannten Tropar von Nevers aus dem 11. Jahrhundert33 
hilft hier nicht weiter, da sie als Illustration der dabeistehenden Sentenz »con-
sonancia – cuncta musica« (»Der Zusammenklang ist der Inbegriff der Musik«) 
dient (Abbildung 5).34

28 � British Library: »Add MS 11695 [fol. 86r]« (s. a.), auf: www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_
ms_11695_f086r (letzter Zugrif f: 30.08.2022).

29 � Im deutschsprachigen Bereich wurde um 1200 hingegen häufig die Bezeichnung »spilman« 
verwendet. Siehe Achim Diehr: Literatur und Musik im Mittelalter, Berlin: Erich Schmidt 2004, 
S. 24–32.

30 � Zur Musikikonographie der mittelalterlichen Spielleute siehe auch Reinhold Hammerstein: 
Diabolus in Musica: Studien zur Ikonographie der Musik im Mittelalter, Bern/München: Francke 1974, 
S. 50–61.

31 � London, British Library, Cotton MS Tiberius C VI, fol. 30v, auf: http://www.bl.uk/manuscripts/
FullDisplay.aspx?ref=Cotton_MS_Tiberius_C_VI (letzter Zugrif f: 28.02.2021).

32 � Ethan und Idithun gehörten zu den Musikern und Sängern König Davids und werden im Alten 
Testament mehrfach genannt. Miriam von Nordheim-Diehl: Art. »Jeduthun«, in: Das wissen-
schaf tliche Bibellexikon im Internet (2010), auf: http://www.bibelwissenschaf t.de/stichwort/22259 
(letzter Zugrif f: 28.02.2021).

33 � Paris, Bibliothèque nationale de France, Ms. Latin 9449, fol. 34v, auf: https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/btv1b8422992k (letzter Zugrif f: 16.06.2020).

34 � Siehe Andreas Holschneider: »Consonancia – cuncta musica: Eine Miniatur im Tropar-Prosar von 
Nevers, Codex Paris Bibliothèque Nationale, fonds latin 9449«, in: Die Musikforschung 22 (1969) 2, 
S. 186–189. Deutsche Übersetzung: A. Holschneider.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Spielmann als Pfau 245

Nachdem sich das Gesamtsujet der fraglichen Beatus-Buchmalerei weder über 
Text- noch über weitere Bildquellen identifizieren lässt, bleibt nur noch die Mög-
lichkeit, es mit den Einzelelementen zu versuchen. 

Der Apokalypsenkommentar des Beatus von Liébana ist so aufgebaut, dass 
immer zuerst ein Ausschnitt aus der Johannesapokalypse zitiert wird und danach 
der Kommentar des Beatus folgt. Direkt vor der hier besprochenen Buchmale-
rei steht ein Text aus dem vierten und fünften Kapitel der Johannesapokalypse, 
in dem von den vier vieläugigen gef lügelten Tierwesen und der Anbetung des 
Lamms durch die 24 Ältesten die Rede ist.35 Welche Verbindung könnte dieses Bi-
belzitat zu den beiden Spielleuten haben?

Eine Assoziation, die sich hier ergeben könnte, basiert auf den im Bibeltext 
erwähnten vieläugigen gef lügelten Tierwesen, da ja auch der Spielmann rechts 
mit dem Pfau ein solches in der Hand hält. Aber welche Bedeutung hatte der Pfau 
im Mittelalter? Im Physiologus, einer vom zweiten bis zum vierten Jahrhundert 
entstandenen anonymen Sammlung von Texten zur Tiersymbolik, wird der Pfau 
folgendermaßen charakterisiert:

»Der Pfau nämlich ist ein sehr hübscher Vogel vor allen Vögeln des Himmels. Die-
ser Pfau hat sehr schöne Farben und prächtige Flügel, spaziert hierhin und dorthin, 
hat Freude an seinem Aussehen, schüttelt sein Gefieder, macht ein Rad und be-

35 � Beato de Liébana: Obras completas y complementarias, hg. von Joaquin Gonzalez Echegaray/Alber-
to del Campo/Leslie G. Freeman, Madrid: Bibliotheca de Autores Cristianos 2004, S. 284–286. 

Abbildung 4: Anonymus: König David und seine 
Musiker (11.–12. Jahrhundert), Tiberius-Psalter, fol. 
30v (Ausschnitt), London, British Library, Cotton 
MS Tiberius C VI. © The British Library Board

Abbildung 5: Anonymus: Zwei 
Spielmänner als Allegorie der 
Konsonanz (um 1060), Tropar von 
Nevers, fol. 34v (Ausschnitt), Paris, 
Bibliothèque nationale de France, 
Ms. Latin 9449. Foto: gallica.bnf.fr / 
Bibliothèque nationale de France

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thilo Hirsch246

trachtet sich wohlgefällig. Doch wenn er nach seinen Füßen sieht, schreit er wild 
und klagend auf, denn seine Füße passen nicht zu seiner sonstigen Gestalt.«36

Wie schon in der vorikonographischen Beschreibung der Buchmalerei erwähnt, 
scheinen der Pfau und sein Träger über das gepunktete Gewand und den in den 
Mund reichenden Schnabel miteinander verbunden zu sein. So könnte sich dar-
aus folgende Interpretation ergeben: Wie der eitle Pfau ist auch der Gaukler far-
benprächtig gekleidet und schreitet stolz herum. 

Bei der Erwähnung der Pfauenfüße im Physiologus fällt allerdings noch ein 
weiteres Detail der Buchmalerei ins Auge, das man bis dahin vielleicht für eine 
bunte Verzierung gehalten hatte: Das Muster im rechten Schuh des musizieren-
den Spielmanns ließe sich auch als rote Vogelkralle interpretieren. Der Spielmann 
würde demnach – über die Ähnlichkeit des Musters seiner Kleidung mit den 
Pfauenf lügeln hinaus – die Eigenschaften des Pfaus buchstäblich ›verkörpern‹.37

Auch das drohend erhobene gekrümmte Messer der rechten Figur könnte einen 
Pfauen-Bezug haben, wenn man die antike Mythologie einbezieht. So findet sich in 
den Metamorphosen Ovids die Geschichte des hundertäugigen Riesen Argus,38 dem 
Merkur mit einem krummen Schwert den Kopf abschlug. Darauf hin übertrug die 
Göttin Juno die hundert Augen des Argus auf die Federn ihres Pfaus.39 

Über das Thema der Vieläugigkeit bzw. des Pfaus hätten wir somit schon iko-
nographische Interpretationsmöglichkeiten für mehrere Einzelsujets gefunden. 
Doch was hat es mit dem Streichinstrument des linken Spielmanns auf sich? Steht 
es für die wilden und klagenden Schreie des Pfaus, wenn er seine Füße erblickt?

Im oben erwähnten Text der Johannesapokalypse werden als einzige Saiten-
instrumente die »citharas« der 24 Ältesten genannt. Da sich im selben Manuskript, 
auf der Verso-Seite des Folios mit den beiden Spielmännern, eine Darstellung der 
Anbetung des Lamms durch die 24 Ältesten findet, liegt es nahe, deren »citharas« 
mit dem Streichinstrument des Spielmanns zu vergleichen (Abbildung 6 und 7).

36 � Physiologus, übers. u. hg. von Otto Schönberger, Ditzingen: Reclam 2018, S. 97. Eine weitere an-
tike Geschichte zur Eitelkeit des Pfaus findet sich bei Phaedrus. Hier beklagt sich der Pfau bei 
Juno, dass seine Stimme nicht so schön sei wie diejenige der Nachtigall und er deswegen of t 
ausgelacht werde. Phaedrus: Fabeln, hg. von Eberhard Oberg, Berlin: Akademie 22011, S. 103 (Lib. 
III, Nr. 18).

37 � Die kleinen ›Verzierungen‹ am Instrument des Spielmanns (an den Ecken des Wirbel-Querbal-
kens und am Halsansatz) sind den einzelnen Federn des Pfauen-Kopfschmucks sehr ähnlich 
und könnten als weitere Anspielung auf das Pfauen-Thema interpretiert werden.

38 � Daher stammt der Begrif f Argusaugen.
39 � Ovid: Metamorphosen, übers. von Erich Rösch, München: dtv 1997, S. 48.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Spielmann als Pfau 247

Abgesehen davon, dass die »citharas« der Ältesten nicht gestrichen, sondern ge-
zupft werden (verdeutlicht durch den übergroß dargestellten Zeigefinger) und 
über der Decke nur drei statt fünf Saiten aufweisen, sind die Übereinstimmungen 
auffallend: Beide Instrumente werden annähernd senkrecht vor dem Körper ge-
halten, wobei die Greif hände bei beiden Spielern seltsam ›verdreht‹ dargestellt 
sind.40 Sowohl die Instrumentengröße als auch die ovale Korpusform und der 
deutlich abgesetzte Hals sind sehr ähnlich. Über dem Griff brett ist jeweils nur 
eine Saite sichtbar und am oberen Instrumentenende stecken die Wirbel in einem 
T-förmigen Querbalken.

Wie oben gezeigt, hatte Bachmann in seinem Buch Die Anfänge des Streichinst-
rumentenspiels diesen T-förmigen Querbalken als aspektivisch ›umgeklappte‹ Wir-
belplatte interpretiert, wofür sich allerdings stilgeschichtlich keine weiteren Belege 

40 � Bei dem Ältesten sind der Daumen vor dem Hals und die restlichen Finger dahinter gezeich-
net, was den Eindruck eines Herumgreifens erweckt. Andererseits wäre es spieltechnisch viel 
logischer, wenn sich der Daumen hinter dem Hals und die anderen Finger davor befänden, 
um die Saite abgreifen zu können. Wie beim Spielmann ist auch hier der Daumen oberhalb 
der restlichen Finger dargestellt, was anatomisch eigentlich zur Folge hätte, dass der Hand-
rücken (und nicht die Handinnenfläche) nach vorne weist.

Abbildung 6: Petrus, Spielmann mit 
Streichinstrument, fol. 86r der Silos-
Apokalypse, Ausschnitt. © The British 
Library Board

Abbildung 7: Petrus, Ältester mit »cithara«, 
fol. 86v der Silos-Apokalypse, Ausschnitt.  
© The British Library Board

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thilo Hirsch248

finden lassen. Im Gegensatz dazu erscheint mir eine andere, in der Literatur mei-
nes Wissens bisher nicht erwähnte Hypothese, die auf der für die Buchmalerei ty-
pischen intermedialen Verbindung von Bild und Text beruht, viel wahrscheinlicher. 

Neben der Erwähnung der »cithara« im Bibeltext findet sich nämlich im Apo-
kalypsenkommentar des Beatus von Liébana noch folgender Hinweis: »Die Citha-
ra hat nämlich eine über ein Holz gespannte Saite. Das Holz steht für das Kreuz.«41 
Die erste Hälfte dieses Zitats bietet eine einleuchtende Erklärung dafür, warum 
in den oben gezeigten Beatus-Buchmalereien die »citharas« jeweils nur mit einer 
über den Hals gespannten Saite dargestellt sind. Wenn man darüber hinaus das 
»Holz« im Sinne von Hals und Querbalken auffasst, ergibt sich auch hier eine 
neue Interpretation: Es handelt sich eben nicht um eine realistische aspektivische 
Darstellung einer Saitenbefestigung, sondern um ein in der christlichen Ikono-
graphie häufig anzutreffendes T-förmiges sogenanntes Antoniuskreuz.42

Kontrollprinzip Typengeschichte

Nach Panofsky ist nicht nur für die vorikonographische Beschreibung, son-
dern auch für die ikonographische Analyse ein Kontrollprinzip notwendig, 
das er als »Typengeschichte« bezeichnet. Er definiert diese als »Einsicht in 
die Art und Weise, wie unter wechselnden historischen Bedingungen The-
men oder Vorstellungen durch Gegenstände und Ereignisse ausgedrückt 
wurden«.43 Allerdings lassen sich Analyse und Kontrollprinzip in diesem 
Interpretationsschritt kaum mehr voneinander trennen, da dieser ja auf 
dem Vergleich der dargestellten Sujets mit weiteren Quellen beruht, die 
dann meist direkt besprochen werden. Man könnte das Kontrollprinzip aber 
auch so verstehen, dass hier noch zusätzliche Vergleichsquellen herangezo-
gen werden sollten, um die Analyseresultate abzusichern. 

In Bezug auf das Sujet des ›Pfaus‹ sind zwar zahlreiche Darstellungen des Tiers 
an sich bekannt, jedoch nicht in Verbindung mit einem Spielmann oder Gaukler.44 
Als weiteres Vergleichsbeispiel für das »cithara«-Sujet könnte man eventuell noch 
ein Kapitell aus der Kathedrale von Jaca aus dem späten 11. Jahrhundert heran- 

41 � Beato de Liébana: Obras completas, 2004, S.  502: »Cithara enim corda extensa in ligno est. Per 
lignum cruz intelligitur.« (Übersetzung: Thilo Hirsch).

42 � Als weiteres ›Kreuz‹-Element könnte man den die Saiten ›kreuzenden‹ Streichbogen des 
Spielmanns mit seinen auf das Bogenholz gespannten Haaren auslegen.

43 � Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.
44 � Siehe hierzu Rosario Álvarez Martínez: »Iconography of Romanesque Sculpture in the Light of 

Sculptors’ Work Procedures: The Jaca Cathedral, Las Platerías in Santiago de Compostela, and 
San Isidoro de León«, in: Music in Art 27 (2002) 1/2, S. 16–27 und Tilman Seebass: Musikdarstellun-
gen und Psalterillustrationen im frühen Mittelalter, Bern: Francke 1973, Textband, S. 146–150.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Spielmann als Pfau 249

ziehen (Abbildung 8). Hier ist es zwar kein 
Spielmann, sondern König David, der ein 
annähernd senkrecht auf das linke Bein 
gestütztes Streichinstrument spielt. Auf-
fallend ist jedoch, dass auch an dieser 
Skulptur die »cithara« mit nur einer Saite 
über dem Hals und drei Saiten über der 
Decke dargestellt ist.

III. Ikonologische Interpretation

Den dritten Interpretationsschritt nennt 
Panofsky »ikonographische Interpreta-
tion im tieferen Sinne« bzw. »ikonologi-
sche Interpretation«. Hier geht es um die 
»eigentliche Bedeutung oder den Gehalt,
der die Welt ›symbolischer‹ Werte bildet«. 
Voraussetzung dafür ist eine »syntheti-
sche Intuition«, die eine »Vertrautheit mit 
den wesentlichen Tendenzen des menschlichen Geistes, geprägt durch persön-
liche Psychologie und ›Weltanschauung‹« erfordert.45

Im Unterschied zu den beiden vorhergehenden Analyseschritten ist Panofskys 
Erklärung hier nicht ganz eindeutig, da er einerseits schreibt, dass die für die-
sen Schritt erforderliche synthetische Intuition »in einem begabten Laien besser 
entwickelt sein kann als in einem belesenen Gelehrten«, andererseits aber dafür 
eine größtmögliche interdisziplinäre Kenntnis von »Dokumenten, die Zeugnis 
ablegen über die politischen, poetischen, religiösen, philosophischen und gesell-
schaftlichen Tendenzen der Person, der Epoche oder des Landes, die zur Debatte 
stehen«, notwendig ist.46 

Für die Buchmalerei mit den zwei Spielmännern konnte im zweiten Interpre-
tationsschritt, der ikonographischen Analyse, noch kein übergeordnetes Gesamt-

45 � Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.
46 � Ebd., S. 40. In ihrem Buch Ikonographie und Ikonologie von 2004 ergänzt Gabriele Kopp-Schmidt 

die für die ikonologische Analyse heranzuziehenden Themenbereiche, indem sie sich auf den 
Kunsthistoriker Aby Warburg beruf t, dessen Arbeiten die Basis von Panofskys Methode bilden: 
»Er [Warburg] schlägt vor, über die bislang benutzten ›klassischen‹ Texte und Dokumente hi-
naus zu allen Randgebieten, auch den nicht-wissenschaf tlichen wie Astrologie, Aberglaube, 
Alchemie, Brauchtum etc. vorzustoßen und sie nutzbar zu machen.« In einer tabellarischen 
Übersicht werden zusätzlich noch »Festwesen« und »Magie« genannt. Gabriele Kopp-Schmidt: 
Ikonographie und Ikonologie, Köln: Deubner 2004, S. 56 und 60.

Abbildung 8: Meister von Jaca, Kapitell 
des Königs David (um 1085), Ausschnitt, 
Jaca, Museo Diocesano. Foto: el Viaje de 
la Libélula/Guadalupe Ferrández

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thilo Hirsch250

sujet identifiziert werden. Durch die herangezogenen Textquellen war es jedoch 
möglich, die beiden Einzelsujets ›Pfau‹ und ›cithara‹ schlüssig zu interpretieren. 
Glücklicherweise muss man die Dokumentensuche für eine ikonologische Inter-
pretation im vorliegenden Fall gar nicht so sehr ausweiten, da in den schon oben 
genannten Textquellen jeweils auch der symbolische Wert besprochen wird. So 
findet sich im Physiologus die folgende christliche Deutung des Tiersymbols ›Pfau‹:

»Auch du also, Christenmensch, wenn du deine Bestimmung ansiehst und das 
Gute, das Gott dir verlieh, freue dich und sei glücklich und stolz in deiner Seele. 
Blickst du aber auf deine Füße, das sind deine Sünden, schreie und klage zu Gott 
und hasse dein Unrecht wie auch der Pfau seine Füße, damit du gerecht vor dem 
Bräutigam erscheinst.«47

Der Pfau steht demnach in seiner Eitelkeit als Symbol für die menschlichen Sün-
den, die ein guter Christ ›hassen‹ sollte, um am Tag des Jüngsten Gerichts (Apo-
kalypse) ›gerecht‹ vor Jesus Christus, den Bräutigam, zu treten.48 Wie bereits 
dargelegt, ist der Pfau über verschiedene Elemente wie die Kleidung, die Schna-
bel-Mund-Überlappung und die Vogelkralle im Schuh mit den beiden Spielmän-
nern verbunden, die demnach als zwei Sünder interpretiert werden könnten. 

Zur christlichen Symbolik der »cithara« schreibt Beatus von Liébana in seinem 
Kommentar zur Anbetung des Lamms durch die 24 Ältesten: »Denn die cithara, mit 
ihrer über ein Holz gespannten Saite, steht für das ans Kreuz geschlagene Fleisch 
Christi«.49 Da Christus zur Vergebung der Sünden ans Kreuz geschlagen wurde, 
ergibt sich daraus eine ikonologische Deutungsmöglichkeit für das Gesamtsujet: 
Die zwei Spielmänner bzw. die zwei Sünder könnten als Allegorie für das Alte und 
das Neue Testament stehen, wobei die rechte Figur mit dem krummen Messer die 
alttestamentarische Bestrafung der Sünden repräsentiert und die linke Figur mit 
der »cithara« deren Vergebung durch den ans Kreuz geschlagenen Jesus. 

47 � Physiologus, übers. u. hg. von Otto Schönberger, Ditzingen: Reclam 2018, S. 97.
48 � Siehe auch Joachim Kramer: »Pfau«, in: Lexikon der christlichen Ikonographie, Freiburg i. B.: Herder 

1994, Bd. 3, Sp. 409–411. Neben der Bedeutung des Pfaus als Symbols der Laster (Eitelkeit und 
Hochmut) wird hier noch der Pfau in der Ikonographie der römischen Antike (als Attribut der 
Juno und der Apotheose) sowie der Pfau in Paradiesdarstellungen als Symbol der Vermittlung 
ewigen Lebens genannt.

49 � Beato de Liébana: Obras completas, 2004, S. 334: »Cithara enim chorda in ligno extensa signifi-
cat carnem Christi passionis ligno coniunctam« (Übersetzung: T. Hirsch). Es handelt sich dabei 
um eine Übernahme aus dem Apokalypsenkommentar des Augustinus (354–430). Augustinus: 
Expositio In Apocalypsim Beati Joanni, Homilia IV, auf: https://www.documentacatholicaomnia.
eu/02m/0354-0430,_Augustinus,_Expositio_In_Apocalypsim_Beati_Joanni,_MLT.pdf (letzter 
Zugrif f: 28.03.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Spielmann als Pfau 251

Diese Hypothese wird noch durch weitere Details unterstützt. Da wäre zu-
erst die verdreht dargestellte Greif hand des Spielmanns zu nennen, die mit dem 
Handrücken auf dem Hals liegt. Möglicherweise handelt es sich hier um eine Al-
lusion auf die ans Kreuz genagelten Hände Christi.50 Auch die bisher ungeklärte 
Frage der Saitenanzahl der »cithara«, wie sie in Abbildung 6 und 7 dargestellt ist, 
weist in dieselbe Richtung. Obwohl eine zahlensymbolische Interpretation immer 
nur mit Vorsicht erfolgen sollte, könnte die mittlere Decken-Saite – wie auch die 
einzelne Saite über dem Hals – jeweils symbolisch für Christus stehen. Die vier 
zusätzlichen Saiten auf der Decke der »cithara« des Spielmanns (Abbildung  6) 
stünden dann für die vier vieläugigen gef lügelten Tierwesen, die wiederum die 
vier Evangelisten des Neuen Testaments symbolisieren. Bei der »cithara« des Äl-
testen (Abbildung 7) könnten die zwei zusätzlichen Saiten hingegen Gottvater und 
den Heiligen Geist symbolisieren und würden zusammen mit der für Christus 
stehenden mittleren Saite auf die Trinität verweisen.51

Kontrollprinzip Symbolgeschichte

Das Kontrollprinzip für den letzten Interpretationsschritt nennt Panofsky 
die »Geschichte kultureller Symptome oder ›Symbole‹ allgemein«. Er erklärt 
es als »Einsicht in die Art und Weise, wie unter wechselnden historischen 
Bedingungen wesentliche Tendenzen des menschlichen Geistes durch be-
stimmte Themen und Vorstellungen ausgedrückt wurden.«52 Um die ikono-
logische Interpretation eines einzelnen Kunstwerks zu überprüfen, ist es 
demnach notwendig, zu hinterfragen, ob es ein übergeordnetes ›kulturelles 
Symptom‹ gibt, das die Interpretation unterstützt.

Im Fall der hier untersuchten Buchmalerei könnte dieses übergeordnete kul-
turelle Symptom die sogenannte Typologie sein. Diese bezeichnet eine seit früh-
christlicher Zeit bestehende Auslegungstradition der Bibel, die versucht, Bezüge 
zwischen Personen oder Ereignissen aus dem Alten Testament (und teilweise auch 
der antiken Mythologie) und dem Neuen Testament herzustellen.53 Genau dies ist 
bei der Buchmalerei mit den beiden Spielmännern der Fall, da hier Elemente aus 

50 � Da die Greifhand des Ältesten auf fol. 86v der Silos-Apokalypse (s.  o.) zwar auch verdreht, 
jedoch teilweise hinter dem Hals dargestellt ist, bleibt diese Hypothese eher unsicher.

51 � Siehe hierzu Ursula Großmann: »Studien zur Zahlensymbolik des Frühmittelalters«, in: Zeit-
schrif t für katholische Theologie 76 (1954) 1, S. 19–54 und Antonio Baldassarre: »Reflections on Met-
hods and Methodology in Music Iconography«, in: Music in Art 25 (2000) 1/2, S. 33–38, hier S. 36.

52 � Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.
53 � Zur Typologie siehe Joachim Vette: »Bibelauslegung, christliche«, in: Das wissenschaf tliche Bibel-

lexikon im Internet (2007), auf: http://www.bibelwissenschaf t.de/stichwort/40706 (letzter Zu-
grif f: 25.03.2021).

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Thilo Hirsch252

der antiken Mythologie (Pfau), Altem Testament (Bestrafung der Sünden) und 
Neuem Testament (Kreuzigung, Vergebung der Sünden) miteinander verknüpft 
sind. Es handelt sich demnach nicht um einen weltlichen dekorativen Einschub 
in die Beatus-Apokalypse, sondern um einen gut durchdachten Bildkommentar, 
dessen Sinn durch die Betrachtenden erst entschlüsselt werden muss.54

Fazit

Wie in diesem Artikel gezeigt werden konnte, bietet Panofskys Dreistufen-Modell 
mit seinen klar definierten Analyseschritten und den dazugehörigen Kontroll-
prinzipien nach wie vor einen guten methodischen Ansatz für eine musikikono-
graphische Interpretation. Die in den neueren Bildwissenschaften kritisierte Be-
schränkung auf gegenständliche europäische Bildquellen mit starkem Textbezug 
ist hier kein Nachteil, da sich die Musikikonographie häufig mit genau diesem 
Quellentypus beschäftigt. Als weiterer Kritikpunkt an Panofskys Methode wird 
deren Konzentration auf den ›symbolischen Wert‹ des Bildinhalts genannt. Ins-
besondere für die Organologie, die sich mit den baulichen Details der Musikinst-
rumente beschäftigt, ist es jedoch unabdingbar, sich mit dem ›Symbolcharakter‹ 
bzw. dem ›Realitätsgehalt‹ einer Bildquelle auseinanderzusetzen. Ganz konkret 
konnte im oben gezeigten Beispiel der »cithara« des linken Spielmanns durch die 
ikonographische Analyse sowohl Bachmanns Hypothese der Querschnittsdar-
stellung des Wirbelkastens widerlegt als auch die ›unrealistische‹ Saitenvertei-
lung schlüssig erklärt werden. Die ikonologische Interpretation unterstützt diese 
Befunde und ermöglichte darüber hinaus eine neue ›Lesart‹ des Gesamtsujets. 

Wenn also in der Einleitung dieses Artikels davon die Rede war, dass für 
die Rekonstruktion von mittelalterlichen Musikinstrumenten meist Bildquellen 
herangezogen werden müssen, ist die hier besprochene Buchmalerei ein gutes 
Gegenbeispiel, da sie eben gerade nicht die klangliche Dimension eines ›realen‹ 
Musikinstruments repräsentiert, das sich für eine Rekonstruktion eignen würde.

Obwohl mit den drei Interpretationsschritten nach Panofsky schon ein um-
fangreiches Netz von Bezügen zwischen Buchmalerei, Text, Ideen und Symbolen 
aufgezeigt werden konnte, ließe sich dieses Beziehungsgef lecht auch noch viel 
weiter spannen. So könnte man beispielsweise die Untersuchung auf alle Buchma-
lereien im selben Manuskript und dann auf alle erhaltenen 29 illuminierten mittel-

54 � Diese Art der Verbindung von Bild und Text weist eine Ähnlichkeit zur Emblematik auf, in der ein 
Bild (pictura) von einem Sprichwort (inscriptio) begleitet wird, das dem Betrachter ein Rätsel auf-
gibt. Dieses Rätsel wird dann in einem Text (subscriptio) aufgelöst. Vgl. Uwe Wirth: »Intermedia-
lität«, in: Thomas Anz (Hg.): Handbuch Literaturwissenschaf t, Bd. 1 Gegenstände und Grundbegrif fe, 
Stuttgart/Weimar: Metzler 2007, S. 258.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Der Spielmann als Pfau 253

alterlichen Beatus-Manuskripte55 ausweiten und darüber hinaus deren Funktion 
in Bezug auf ihren sozialen und kulturellen Kontext analysieren. Je nach Unter-
suchungsrichtung reicht das zur Verfügung stehende methodische Repertoire von 
kunstsoziologischen, rezeptionsästhetischen und semiotischen Ansätzen in der 
Kunstwissenschaft56 über Medien-57 und Intertextualitäts-58 bis hin zu Netzwerk-
theorien.59 Um jedoch zu klären, inwieweit sich daraus – speziell in Bezug auf das 
Musikinstrument in der hier untersuchten Beatus-Buchmalerei – andere Interpre-
tationen ergeben könnten, wären weitere konkrete Fallstudien notwendig.

55 � Williams: Visions of the End in Medieval Spain, S. 26.
56 � Siehe Wolfgang Brassat/Hubertus Kohle: Methoden-Reader Kunstgeschichte, Köln: Deubner 2003.
57 � Zu Medientheorie und Intermedialität siehe Marshall McLuhan: Understanding Media: The Exten-

sions of Men, Cambridge (MA): MIT 1997 (5. Auflage) und Till A. Heilmann/Jens Schröter (Hg.): 
Medien verstehen: Marshall McLuhans Understanding Media, Lüneburg: Meson 2017 sowie Uwe 
Wirth: »Intermedialität«, in: Thomas Anz (Hg.): Handbuch Literaturwissenschaf t, Bd. 1, Stuttgart/
Weimar: Metzler 2007, S. 254–264.

58 � Zur Intertextualitätstheorie in der Literaturwissenschaf t siehe Gérard Genette: Palimpseste: Die 
Literatur auf zweiter Stufe, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 1993.

59 � Zur Akteur-Netzwerk-Theorie siehe Bruno Latour: Eine neue Soziologie für eine neue Gesellschaf t: 
Einführung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurt a. M.: Suhrkamp 2007.

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013 - am 14.02.2026, 20:03:29. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

