Der Spielmann als Pfau
Musikikonographie nach Panofskys Dreistufen-Modell
am Beispiel einer mittelalterlichen Buchmalerei

Thilo Hirsch

Wenn wir heute, im 21. Jahrhundert, Musik des Mittelalters héren, sind wir uns
nur selten der Tatsache bewusst, dass die in der historischen Auffithrungspraxis
verwendeten Musikinstrumente meist auf der Basis von Bild- und Textquellen
rekonstruiert wurden, da fast keine mittelalterlichen Originalinstrumente erhal-
ten sind. Bei den als Vorlagen herangezogenen Bildquellen handelt es sich jedoch
nicht um naturalistische Abbildungen realer Musikinstrumente, sondern um
kinstlerische Darstellungen, in denen hiufig auch organologische Unstimmig-
keiten sichtbar sind, die sich nicht auf den ersten Blick erkliren lassen. So kénnen
beispielsweise Saiteninstrumente manchmal mit viel mehr Saiten dargestellt sein,
alsin den entsprechenden Textquellen beschrieben, oder die Saitenanzahl stimmt
nicht mit der Zahl der Wirbel iiberein. Ein erster Erklirungsversuch lautet dann
oft, dass dies wohl ssymbolisch« gemeint sei bzw. ein Unvermogen oder Desinter-
esse des Kinstlers oder der Kiinstlerin vorliege.

An dieser Stelle ist es hilfreich, nochmals einen Schritt zurtickzugehen — denn
kann man wirklich davon ausgehen, dass der Zweck eines mittelalterlichen Bildes
darin bestanden hitte, die enthaltenen Objekte (wie z. B. Musikinstrumente) zu
rekonstruieren? Handelt es sich nicht viel eher um eine kiinstlerische Darstellung
von Ideen der jeweiligen Zeit, deren Bezug zur >Wirklichkeit« jedes Mal aufs Neue
hinterfragt werden muss? In diesem Fall ist die Beweislast nimlich umgedreht.
Statt zu urteilen, ob Elemente >falsch« dargestellt sind, geht es vielmehr darum,
zu ermitteln, welche Elemente mit welcher Wahrscheinlichkeit einen Bezug zur
>Realititc haben konnten.!

Die Untersuchung musikalischer >Realien< in Bildquellen ist ein Teilgebiet
der Musikikonographie, die sich wiederum auf kunsthistorische Methoden wie
z. B. das Dreistufen-Modell zur ikonographischen Analyse von Erwin Panofsky

1 James W. Mc Kinnon: »Musical Iconography: A Definition, in: RIAIM/RCMI Newsletter 2 (1977) 2,
S.15-18.

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

236

Thilo Hirsch

aus den 1930er Jahren stittzt.> Dieses Modell, das sich hauptsichlich auf europii-
sche gegenstindliche Bildwerke mit starkem Textbezug anwenden lisst und auf
die Untersuchung von Symbolik und Bedeutung fokussiert ist, wurde im Zuge
neuer bildwissenschaftlicher Entwicklungen jedoch auch immer wieder kritisiert.
In der Einleitung zur Neuausgabe von Panofskys Studien zur Ikonologie der Renais-
sance schreibt der Kunsthistoriker Jan Bialostocki dazu:

»Panofsky und seine [..] Methode wurden bewundert, nachgeahmt — aber auch kri-
tisiert. So sind verschiedene Vorbehalte formuliert worden, die auf die schwachen

Punkte des Systems aufmerksam machen. Inzwischen hat die jiingere Forschung

alle Schichten der Interpretation kritisch beleuchtet; allerdings wurden dabei Ver-
besserungsvorschlage nur selten gemacht. Die einen vermifsten das Irrationale, die

anderen das Asthetische, man sprach von der Vorherrschaft des Wortes und fand ei-
nige wichtige Bereiche der Kunst, wie das Kunstgewerbe, ganz ausgespart. [..] Auch

jene Kritiker, die [..] von den siconological diminutions< sprachen, durch die der Kunst-
historiker statt auf die Erforschung kiinstlerischer Probleme auf die Untersuchung
von Symbolik und Bedeutung gelenkt werde, haben nie die tragende Bedeutung, die

die wissenschaftliche Arbeit Panofskys besitzt, in Frage gestellt.«?

Inwieweit Panofskys Modell noch heute fiir die Musikikonographie und speziell
fir die Untersuchung von dargestellten Musikinstrumenten hilfreich sein kann,
sollim Folgenden anhand einer mittelalterlichen Buchmalerei untersucht werden.

Voraussetzungen fiir eine ikonographische Analyse

»Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bil-
denden Kunst« lautet der Titel eines 1932 erschienenen Artikels des Kunsthis-
torikers Erwin Panofsky, in dem er seine Methode zur Analyse von Bildquel-
len erstmals vorgestellt hat.* Sein Interpretationsmodell beruht auf den drei
aufeinander aufbauenden Schritten »vorikonographische Beschreibungs,

N

Tilman Seebass: »Musikikonographie, in: MGG Online (2016), auf: www.mgg-online.com/mgg/
stable/13378 (letzter Zugriff: 09.03.2021).

Jan Biatostocki: »Studien zu Ikonologie<nach vierzig Jahrenc, in: Erwin Panofsky: Studien zur lko-
nologie der Renaissance, K6ln: DuMont1997 (2. Auflage), S. 716, hier S.13f. Siehe hierzu auch Peter].

w

Schneemann:»lkonologie, lkonographie, in: Gert Ueding (Hg.): Historisches Worterbuch der Rheto-
rik, Tiibingen: Niemeyer 1998, S. 204—214 und Wolfgang Brassat/Hubertus Kohle: Methoden-Rea-
der Kunstgeschichte, KéIn: Deubner 2003, S. 7f.

Erwin Panofsky: »Zum Problem der Beschreibung und Inhaltsdeutung von Werken der bildenden

EN

Kunst, in: Logos 21 (1932), S.103—119.

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Spielmann als Pfau

»ikonographische Analyse« und »ikonologische Interpretation«,® von denen
jedoch schon Panofsky selbst geschrieben hat, dass sie in der Praxis oft »zu
einem einzigen organischen und unteilbaren Prozef verschmelzen«.®

Da Panofskys Methode direkt beim eikén (griechisch fir >Bild) bzw. dem
Bildinhalt ansetzt, ist es als Voraussetzung notwendig, zuerst eine sogenannte
Gegenstandssicherung des Kunstwerks vorzunehmen. Diese umfasst die Recher-
chen zum Kiinstler oder zur Kiinstlerin, zur Datierung, zum Ort der Herstellung
und dem aktuellen Aufbewahrungsort sowie die Erfassung der Angaben zur
Gattung, zu den Materialien, den verwendeten Techniken und den Mafien des
Kunstwerks. Auch technische Analysen (wie z. B. Infrarot-Reflektogramme und
Réntgenaufnahmen) kénnen im Zweifelsfall wichtig sein, um eventuelle spitere
Verinderungen — durch den Kinstler selbst oder durch Restaurierungen - zu
untersuchen, da Letztere die Inhaltsdeutung wesentlich beeinflussen konnen. In
seinem Artikel zur Gegenstandssicherung beschreibt Willibald Sauerlinder dies
folgendermafen:

»Erstwennich den materiellen Befund eines historischen Kunstwerks als echt oder
teilweise echt gesichert habe, kann ich dieses Kunstwerk deuten. Jede Deutung,
die nicht auf einer gewissenhaften Sicherung des Befundes aufbaut, lauft Ge-
fahr, Gefalschtes, Unechtes zum Ausgangspunkt unhaltbarer oder phantastischer
Hypothesen zu machen.«’

Eine weitere wichtige Voraussetzung fiir die Inhaltsdeutung ist der Einbezug der
medialen Eigenschaften des Kunstwerks. Dabei unterliegt jede Gattung ganz
eigenen Gesetzen, die einen Einfluss auf den Malstil und die Darstellungsweise
der verschiedenen Gegenstinde und Ereignisse haben konnen. Genauso sollten
die intermedialen Beziige eines Kunstwerks von Anfang an beriicksichtigt wer-
den.® Oft wird in der Musikikonographie nur ein Bildausschnitt betrachtet, teil-
weise sogar nur das jeweilige Musikinstrument. Dadurch besteht die Gefahr, dass

5 Die Dreiteilung (Triade) als idealtypisches Modell taucht schon in der antiken griechischen
Philosophie auf und wird bis heute als Grundlage fiir zahlreiche epistemologische Modelle
verwendet.

6 Fiir den vorliegenden Beitrag wurde folgende Version von Panofskys Artikel verwendet: Erwin
Panofsky: Studien zur Ikonologie der Renaissance, KoIn: DuMont1997 (2. Auflage), S. 30—61, hierS. 40.

7 Willibald Sauerlander: »Die Gegenstandssicherung — allgemeing, in: Hans Belting/Heinrich Dil-
ly/Wolfgang Kemp/Willibald Sauerlander/Martin Warnke (Hg.): Kunstgeschichte: Eine Einfiihrung,
Berlin: Reimer1986 (2. Auflage), S. 47-57, hierS. 48.

8 ZurMedientheorie und Intermedialitit siehe beispielsweise Till A. Heilmann/Jens Schroter (Hg.):
Medien verstehen: Marshall McLuhans Understanding Media, Liineburg: Meson 2017 und Uwe Wirth:
»Intermedialitit«, in: Thomas Anz (Hg.): Handbuch Literaturwissenschaft, Bd. 1 Gegenstinde und
Grundbegriffe, Stuttgart/Weimar: Metzler 2007, S. 254—264.

~am 0:03:29.

2317


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

238

Thilo Hirsch

der Bezug des Ausschnitts zum Gesamtbild und dariiber hinaus auch der inter-
mediale Kontext nicht ausreichend beriicksichtigt werden. So lisst sich beispiels-
weise eine Buchmalerei nur im Zusammenspiel von Bild und Text — sowohl im
Hinblick auf die einzelne Seite wie auch auf das gesamte Buch - interpretieren,
wobei die Beziehung von einer wortlichen Textillustration itber Allegorien bis hin
zu grotesken >Drolerienc und dekorativen Elementen reichen kann.

Die Silos-Apokalypse

Bei der Bildquelle, die hier als Beispiel herangezogen werden soll, handelt es
sich um eine Buchmalerei in einer Abschrift des Apokalypsenkommentars des
Beatus von Liébana (ca. 730-ca. 800), die zwischen 1091 und 1109 im nordspa-
nischen Benediktiner-Kloster Santo Domingo de Silos angefertigt wurde. Die-
se sogenannte Silos-Apokalypse ist Teil einer umfangreichen mittelalterlichen
Uberlieferung von 29 erhaltenen illustrierten Beatus-Kommentaren, die alle zwi-
schendem 9. und 13. Jahrhundert im Norden der Iberischen Halbinsel entstanden.
Im Kolophon’® werden die beiden Schreiber Munnius und Dominicus sowie der
Ilustrator Petrus genannt,’® wobei die beiden Schreiber die Funktion hatten, den
ca. 775 entstandenen Text des Beatus moglichst genau zu kopieren. Im Gegen-
satz dazu war die Funktion des Buchmalers eine ganz andere. Obwohl sich in den
Buchmalereien der erhaltenen Silos-Apokalypsen verschiedene ikonographische
Entwicklungslinien ausmachen lassen, wurden die Bilder nie kopiert, sondern
immer wieder neu gestaltet. Der Illustrator Petrus ist deshalb, im Unterschied zu
den beiden Schreibern, als eigenstindiger >Kiinstler< zu verstehen.

Die im Folgenden untersuchte Buchmalerei befindet sich auf Folio 86r der
Silos-Apokalypse am unteren Ende der rechten Spalte und ist optisch durch die
farbigen Majuskeln »Explicit [i]stori[ale«, die das Ende des vorhergehenden Bi-
bel-Zitats anzeigen, das in diesem Fall aus dem vierten und finften Kapitel der
Johannesapokalypse" stammt, vom Text getrennt (Abbildungen 1 und 2).

9 Nachschrift am Ende eines Buches, die ergdnzende Angaben zu dessen Herstellung enthal-
ten kann.

10 John Williams: Visions of the End in Medieval Spain: Catalogue of lllustrated Beatus Commentaries on
the Apocalypse and Study of the Geneva Beatus, hg. von Therese Martin, Amsterdam: Amsterdam
University 2017, S. 112—115.

11 Die Johannesapokalypse oder Offenbarung des Johannes ist das letzte Buch des Neuen Testaments.

12 Dieandeutungsweise sichtbaren konzentrischen Kreise auf der Seite gehéren nicht zu diesem
Bild, sondern zu einer durch das Pergament hindurchscheinenden Darstellung der Anbetung
des Lamms durch die 24 Altesten auf der Verso-Seite desselben Folios.

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Spielmann als Pfau

Abbildung 1 und 2: Petrus: Buchmalerei auf fol. 86r der Silos-Apokalypse, 1091/109 (378
x 235 mm), ganze Seite und Ausschnitt, London, British Library, Add MS 11695. © The
British Library Board

Das Medium der Buchmalerei hat fiir die musikikonographische Analyse den
grofien Vorteil, dass — im Unterschied zur Olmalerei — Pentimenti® oder Restau-
rierungen der einzelnen Bilder eher selten sind. Im vorliegenden Fall sind keine
spateren Verinderungen erkennbar.

. Vorikonographische Beschreibung

Panofskys erster Interpretationsschritt, die vorikonographische Beschreibung,
beschiftigt sich mit dem »priméaren oder natiirlichen Sujet, das (A) tatsachenhaft
und (B) ausdruckshaft die Welt der kiinstlerischen Motive bildet«. Voraussetzung
dafir ist nur »praktische Erfahrung und Vertrautheit mit Gegenstinden und Er-
eignissen«.”

13 Verdnderungen und Korrekturen durch den Maler selbst.

14 Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.

~am 0:03:29.

239


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

240

Thilo Hirsch

(A) Tatsachenhaftes Sujet

Eine tatsachenhafte Beschreibung der oben gezeigten Buchmalerei kénnte fol-
gendermafien lauten: Zu sehen sind zwei einander zugewandte, jeweils auf einem
Bein stehende menschliche Figuren, die durch ihre Birte als minnlich charak-
terisiert sind. Beide tragen bunte Kleidung (mit Streifen und Punkten) und hohe
Schuhe. Die rechte Figur hilt in der einen Hand den Hals eines grof3en Vogels, der
sich anhand seines Kopfschmucks als Pfau identifizieren lisst, und in der anderen,
hoch erhobenen Hand ein gekriitmmtes Messer. Auffallend ist, dass sowohl der ge-
punktete Pfauenschwanz und das gepunktete Gewand als auch der Vogelschnabel
und der Mund der Figur ineinander tiberzugehen scheinen. Das Streifenmuster
und die Farben der Pfauenfliigel entsprechen wiederum dem Gewand der linken
Figur. Diese stiitzt ein Saiteninstrument vertikal auf den linken Oberschenkel und
streicht es mit einem im Obergriff gehaltenen, stark gekriitmmten Bogen.

Die Spielhaltung, die morphologischen Eigenschaften und die Darstellungs-
weise des Instruments wurden schon von Werner Bachmann in seinem Buch Die
Anfinge des Streichinstrumentenspiels von 1964 detailliert beschrieben:

»Ein Spielmann, der auf hohem Kothurn einherschreitet, spielt hier ein [..] Streichins-
trument in der typisch orientalischen Haltung senkrecht vor seinem Kérper. Es weist
einen [..] schlanken Hals auf[..]. [.] eine rechtwinkelig zum Hals verlaufende Querleis-
te [nimmt] die fiinf Wirbel auf. hrer Anzahl entsprechend sind auf dem elliptischen
Korpus fiinf Saiten dargestellt, von denen jedoch nur eine tiber den Hals des Instru-
ments gefiithrt wird. Bei der stilisierten Darstellungsweise der mozarabischen Kopis-
ten der Beatus-Handschriften, die haufig die Vorder- und Seitenansicht der Gegen-
stande gleichzeitig wiederzugeben versuchten, ist es durchaus wahrscheinlich, dafd
die Querleiste mit den aufrechtstehenden Wirbeln als Querschnittzeichnung einer
runden Wirbelplatte mit vorderstandigen Sagittalwirbeln™ aufzufassen ist, wihrend
Hals und Korpus des Instruments in Frontalansicht gezeichnet wurden.«'¢

Mit der gleichzeitigen Wiedergabe von Vorder- und Seitenansicht ist bei Bachmann
eine sogenannte aspektivische Darstellungsweise gemeint, wie sie auch aus der alt-
agyptischen Malerei bekannt ist. Hier wurde oft der Oberkorper einer menschli-
chen Figur frontal, der Kopfhingegen 90 Grad um die Lingsachse verdreht im Profil

15 Mit Sagittalwirbel [sagitta, lateinisch fur: Pfeil] ist eine Wirbelausrichtung gemeint, bei der die
Wirbel senkrecht zur Wirbelplatte stehen und direkt nach vorne weisen, wie der Pfeil auf einem
zum Schuss gespannten Bogen.

16 Werner Bachmann: Die Anfinge des Streichinstrumentenspiels, Leipzig: Breitkopf u. Hartel 1964,
S. 40 f. Da Bachmann in seinem Text das Instrument mit einer anderen Darstellung vergleicht,
wurden die entsprechenden Stellen ausgelassen und mit eckigen Klammern markiert.

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

dargestellt. Bachmann leitet daraus die Hypothese ab,
dass eine solche Verdrehung auch um die Querachse
moglich wire, indem der Wirbelkasten nach hinten
»geklappt« dargestellt sei. Was damit gemeint ist, soll
Abbildung 3 verdeutlichen.”

Auf die seltsam sverdrehte« Darstellung der Greif-
hand des Spielers geht Bachmann hingegen gar nicht
ein. Da der Daumen oberhalb der anderen Finger darge-
stellt ist, miisste eigentlich der Handriicken nach vorne
weisen. Zudem greift die Hand nicht um den Instru-
mentenhals herum, sondern ist eindeutig davor positio-
niert. Dass es sich dabei sehr wahrscheinlich nicht um
ein Unvermogen des Illustrators handelt, kann man an
der rechten Figur erkennen, deren Griffhaltung um den
Pfauenhals ganz realistisch™ dargestellt ist.

Bestimmte Begriffe bei Bachmann wie »Spielmann,
»Kothurn« und »orientalische Haltung« gehen schon
iiber Panofskys Beschreibung der kiinstlerischen Mo-
tive hinaus, da sie eine weitergehende Interpretation
beinhalten (s. u.). Dies zeigt, wie in der Praxis die ver-
schiedenen Analyseschritte hiufig miteinander ver-
schmelzen. Zu einer vorikonographischen Beschreibung
wiirde nur die reine Benennung gehoren, fir die aller-
dings laut Panofsky auch weitere Informationsquellen

— beispielsweise fir die Identifizierung eines Vogels als
Pfau - herangezogen werden konnen:

»Natiirlich ist es moglich, dafd in einem bestimmten
Fall das Spektrum unserer personlichen Erfahrung
nicht umfassend genug ist, so etwa, wenn wir uns

Der Spielmann als Pfau

Abbildung 3: Bachmanns
Hypothese zur Wirbel-
kastendarstellung.
Grafik: Thilo Hirsch

der Darstellung einer Pflanze oder eines Tieres gegeniibersehen, die uns nicht be-

kannt sind. In solchen Féllen missen wir ein Buch oder einen Fachmann befragen;

doch wir verlassen nicht den Bereich praktischer Erfahrung als solchen.«”

17 Wie aus anderen Bildquellen ersichtlich, konnte es sich sowohl um eine runde als auch um eine
trapezformige Wirbelplatte handeln. Deswegen sind hier beide Moglichkeiten angedeutet.

18 Das Begriffspaarsrealistisch/unrealistisch< wird im vorliegenden Artikel im generischen Sinne
einer Nachahmung der Natur bzw. méglichen >Wirklichkeit< verwendet. Zu den je nach Zeit-
punkt und Ort verschiedenen Bedeutungen der Begriffe >Realismus< und >Naturalismus« vgl.
Boris Rohrl: Kunsttheorie des Naturalismus und Realismus: Historische Entwicklung, Terminologie und

Definitionen, Hildesheim u. a.: Olms 2014 (2. Auflage).
19 Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 35.

~am 0:03:29.

241


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

242

Thilo Hirsch

(B) Ausdruckshaftes Sujet

Der von Panofsky »ausdruckshaft« genannte Teil der vorikonographischen Be-
schreibung soll durch »Einfithlung« erfasst werden, die Bestandteil der prakti-
schen Erfahrung des Betrachtenden ist, so wie »jedermann [..] ein zorniges Ge-
sicht von einem frohlichen unterscheiden« und Bewegungen als »Ereignisse«
erkennen kann.?°

In der Beatus-Buchmalerei haben beide Figuren durch die nach unten gezo-
genen Mundwinkel einen ernsten, fast grimmigen Gesichtsausdruck, wobei sie
sich mit grofRen Augen gegenseitig beobachten. Die rechte Figur wirkt durch das
erhobene Messer beinahe bedrohlich, als ob sie beabsichtige, dem Pfau im nichs-
ten Moment den Kopfabzuschlagen. Gleichzeitig entsteht durch die angehobenen
Fifle der beiden Figuren ein schreitender oder sogar tinzerischer Eindruck.

Kontrollprinzip Stilgeschichte

Als Kontrollprinzip fiir die vorikonographische Beschreibung nennt Panofsky die
Stilgeschichte, als »Einsicht in die Art und Weise, wie unter wechselnden histo-
rischen Bedingungen Gegenstinde und Ereignisse durch Formen ausgedriickt
wurden«.” Das von Panofsky zur Verdeutlichung herangezogene Beispiel der
»schwebenden Gegenstinde«?* lisst sich auch gut auf die Beatus-Buchmalerei
iibertragen. Nur aus dem Wissen heraus, dass es in der mittelalterlichen Buch-
malerei hiufig vorkommt, dass Gegenstinde ohne Hintergrund bzw. eine Stand-
fliche dargestellt sind, identifizieren wir die beiden Figuren nicht als im Raum
schwebende magische Erscheinungen, sondern als auf einem imaginiren Boden
stehende oder sogar tanzende menschliche Wesen.

In Bezug auf das dargestellte Streichinstrument hatte Bachmann versucht, die
auf den ersten Blick unrealistisch erscheinende Querleiste am oberen Ende des
Halses als nach hinten umgeklappte Wirbelplatte zu interpretieren. Die von ihm
zur Begriindung herangezogene aspektivische Darstellungsweise wurde zwar vom
11. bis ins 17. Jahrhundert hiufig fir die Darstellung von Streichinstrumenten ver-
wendet, um beispielsweise gleichzeitig den frontalen Deckenumriss und eine Sei-
tenansicht des Wirbelkastens zeigen zu kénnen. Fiir eine gleichzeitige Vorder- und
Querschnittsansicht, wie sie Bachmann fir das Instrument in der Beatus-Buch-
malerei annimmyt, ist hingegen kein weiteres Beispiel bekannt. Die Stilgeschichte
wiirde hier demnach eher gegen Bachmanns Interpretation sprechen.

20 Ebd., S.32und3s.
21 Ebd,,S. 41.
22 Ebd,,S.36.

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Spielmann als Pfau

Fir andere Elemente des Instruments bzw. der Spielhaltung, wie die eindeu-
tig unrealistische unterschiedliche Saitenanzahl iiber der Decke resp. dem Hals
und die seltsam >verdrehtes, vor dem Instrument dargestellte Greifhand, finden
sich mehrere dhnliche Belege in den erhaltenen illustrierten Beatus-Manuskrip-
ten® und anderen Bildquellen (siehe z. B. Abbildung 8). Deswegen ist anzuneh-
men, dass diese Elemente dem Zeitstil entsprechen.

II. Ikonographische Analyse

Der zweite Interpretationsschritt wurde von Panofsky als »ikonographische Ana-
lyse« bezeichnet. Es handelt sich dabei um die Identifizierung des »konventiona-
len Sujets«, d. h. eines Sujets, das einer bestimmten Konvention entspricht. Vor-
aussetzung dafir ist die »Kenntnis literarischer Quellen und die Vertrautheit mit
bestimmten Themen und Vorstellungen«.

Bachmann hatte die linke Figur der Beatus-Buchmalerei schon als »Spiel-
mann, der auf hohem Kothurn einherschreitet«®® beschrieben. Obwohl er dies
nicht weiter erliutert, ist seine Interpretation aus der Verbindung der Elemente
>Spiel eines Musikinstrumentss, shohe Bithnenschuhe« und >schreitende (bzw. tin-
zerische) Bewegung« gut nachvollziehbar. Die von Bachmann genannte »typisch
orientalische Haltung« bezeichnet eine Spielhaltung, bei der das Instrument ver-
tikal mit dem unteren Ende auf den Oberschenkel gestiitzt wird. Da diese Spiel-
haltung durch mehrere Bildquellen aus dem arabisch-islamischen Raum fiir das
gestrichene Saiteninstrument rabab belegt ist* und die Silos-Apokalypse zu den
Beatus-Manuskripten mit mozarabischen Einfliissen gezihlt wird, erscheint die-
se Deutung schliissig.”

23 Eine weitere Darstellung eines Streichinstruments mit abweichender Saitenanzahl iber der
Decke resp. dem Criffbrett findet sich beispielsweise auch im sogenannten Vitrina 14-1 Bea-
tus (Mitte 10. Jahrhundert), fol. 130r, Madrid, Biblioteca Nacional de Espafa, Vitr/14/1.

24 Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.

25 Bachmann: Die Anfinge des Streichinstrumentenspiels, S. 40.

26 Siehe hierzu beispielsweise die Streichinstrumentendarstellungen aus dem 12. Jahrhundert in
der Cappella Palatina in Palermo. Ernst]. Grube/Jeremy Johns: The Painted Ceilings of the Cappella
Palatina, London: Saffron Books 2005, S.128—130 und Abbildungen aufS. 52, 55, 70.

27 Mozaraber nannte manin Spanienim Mittelalter Christen, die unter den arabischen Herrschern
deren Sitten, Sprache und auch arabische Namen angenommen hatten. In seiner Studie zu den
illustrierten Beatus-Manuskripten nennt John Willams folgende mozarabische Stilelemente in
der Silos-Apokalypse: »banded backrounds and the rejection of the illusion of depth and corpo-
reality«. Williams: Visions of the End in Medieval Spain, S.112.

~am 0:03:29.

243


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

2444

Thilo Hirsch

Doch wie sieht es mit dem gesamten Sujet aus, das im Katalog der British Li-
brary als »Two jugglers« bezeichnet ist?*® Aus Spanien ist im 13. Jahrhundert der
Begriff »joglars« fiir Spielleute, Jongleur*innen und Gaukler*innen tberliefert.”
Wie schon oben erwihnt, kann man bei einer Buchmalerei eigentlich davon aus-
gehen, dass zwischen Text und Bild eine intermediale Verbindung besteht. Doch
weder im Text der Johannesapokalypse noch im Kommentar des Beatus von
Liébana werden »joglars« oder Ahnliches erwihnt, und auch sonst ist mir keine
Textquelle bekannt, die bei der Identifizierung des Gesamtsujets >Spielmann mit
Musikinstrument und Gaukler mit Pfau und Schwert« weiterhelfen konnte. Zum
Vergleich kénnten allenfalls weitere Bildquellen herangezogen werden. Hier fin-
den sich zwar einige mittelalterliche Darstellungen von Spielminnern und Jon-
gleuren, jedoch stimmen weder deren Attribute noch der Kontext iiberein.*® So
sieht man beispielsweise im sogenannten Tiberius-Psalter aus dem 11.-12. Jahr-
hundert” eine mit Messern und Billen jonglierende Figur neben einem Spiel-
mann mit einer birnenférmigen Fidel. Dabei handelt es sich allerdings um zwei
Musiker Kénig Davids, die iber ihren Képfen namentlich mit »Ethan« und »Idit-
hun« bezeichnet sind (Abbildung 4).** Auch eine Buchmalerei mit zwei Spielmin-
nern (mit einer birnenférmigen Fidel und einem nicht eindeutig identifizierbaren
Blasinstrument) im sogenannten Tropar von Nevers aus dem 11. Jahrhundert®
hilft hier nicht weiter, da sie als Illustration der dabeistehenden Sentenz »con-
sonancia — cuncta musica« (»Der Zusammenklang ist der Inbegriff der Musik«)
dient (Abbildung 5).**

28 British Library: »Add MS 11695 [fol. 861« (s. a.), auf: www.bl.uk/manuscripts/Viewer.aspx?ref=add_
ms_11695_fo8ér (letzter Zugriff: 30.08.2022).

29 Im deutschsprachigen Bereich wurde um 1200 hingegen haufig die Bezeichnung »spilman«
verwendet. Siehe Achim Diehr: Literatur und Musik im Mittelalter, Berlin: Erich Schmidt 2004,
S.24-32.

30 Zur Musikikonographie der mittelalterlichen Spielleute siehe auch Reinhold Hammerstein:
Diabolus in Musica: Studien zur lkonographie der Musik im Mittelalter, Bern/Miinchen: Francke 1974,
S.50-61.

31 London, British Library, Cotton MS Tiberius C VI, fol. 30v, auf: http://www.bl.uk/manuscripts/
FullDisplay.aspx?ref=Cotton_MS_Tiberius_C_VI (letzter Zugriff: 28.02.2027).

32 Ethan und Idithun gehérten zu den Musikern und Sangern Kénig Davids und werden im Alten
Testament mehrfach genannt. Miriam von Nordheim-Diehl: Art. »Jeduthunc, in: Das wissen-
schaftliche Bibellexikon im Internet (2010), auf: http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/22259
(letzter Zugriff: 28.02.2021).

33 Paris, Bibliothéque nationale de France, Ms. Latin 9449, fol. 34v, auf: https://gallica.bnf.fr/
ark:/12148/btvib8422992k (letzter Zugriff: 16.06.2020).

34 Siehe Andreas Holschneider:»Consonancia—cuncta musica: Eine Miniaturim Tropar-Prosarvon
Nevers, Codex Paris Bibliothéque Nationale, fonds latin 9449«, in: Die Musikforschung 22 (1969) 2,
S.186—189. Deutsche Ubersetzung: A. Holschneider.

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Spielmann als Pfau

Abbildung 4: Anonymus: Konig David und seine Abbildung 5: Anonymus: Zwei

Musiker (11.-12. Jahrhundert), Tiberius-Psalter, fol. Spielmdnner als Allegorie der

30v (Ausschnitt), London, British Library, Cotton ~ Konsonanz (um 1060), Tropar von

MS Tiberius C V1. © The British Library Board Nevers, fol. 34v (Ausschnitt), Paris,
Bibliothéque nationale de France,
Ms. Latin 9449. Foto: gallica.bnf.fr/
Bibliothéque nationale de France

Nachdem sich das Gesamtsujet der fraglichen Beatus-Buchmalerei weder tiber
Text- noch iiber weitere Bildquellen identifizieren ldsst, bleibt nur noch die Mog-
lichkeit, es mit den Einzelelementen zu versuchen.

Der Apokalypsenkommentar des Beatus von Liébana ist so aufgebaut, dass
immer zuerst ein Ausschnitt aus der Johannesapokalypse zitiert wird und danach
der Kommentar des Beatus folgt. Direkt vor der hier besprochenen Buchmale-
rei steht ein Text aus dem vierten und fiinften Kapitel der Johannesapokalypse,
in dem von den vier vieliugigen gefliigelten Tierwesen und der Anbetung des
Lamms durch die 24 Altesten die Rede ist.* Welche Verbindung kénnte dieses Bi-
belzitat zu den beiden Spielleuten haben?

Eine Assoziation, die sich hier ergeben konnte, basiert auf den im Bibeltext
erwihnten vieliugigen gefliigelten Tierwesen, da ja auch der Spielmann rechts
mit dem Pfau ein solches in der Hand hilt. Aber welche Bedeutung hatte der Pfau
im Mittelalter? Im Physiologus, einer vom zweiten bis zum vierten Jahrhundert
entstandenen anonymen Sammlung von Texten zur Tiersymbolik, wird der Pfau
folgendermafien charakterisiert:

»Der Pfau ndmlich ist ein sehr hiibscher Vogel vor allen Végeln des Himmels. Die-
ser Pfau hat sehrschéne Farben und préachtige Fligel, spaziert hierhin und dorthin,
hat Freude an seinem Aussehen, schiittelt sein Gefieder, macht ein Rad und be-

35 Beato de Liébana: Obras completasy complementarias, hg. vonJoaquin Gonzalez Echegaray/Alber-
to del Campo/Leslie G. Freeman, Madrid: Bibliotheca de Autores Cristianos 2004, S. 284—286.

~am 0:03:29.

245


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

246

Thilo Hirsch

trachtet sich wohlgefallig. Doch wenn er nach seinen FiifRen sieht, schreit er wild
und klagend auf, denn seine FiifRe passen nicht zu seiner sonstigen Gestalt.«*

Wie schon in der vorikonographischen Beschreibung der Buchmalerei erwihnt,
scheinen der Pfau und sein Triger tiber das gepunktete Gewand und den in den
Mund reichenden Schnabel miteinander verbunden zu sein. So kénnte sich dar-
aus folgende Interpretation ergeben: Wie der eitle Pfau ist auch der Gaukler far-
benprichtig gekleidet und schreitet stolz herum.

Bei der Erwihnung der Pfauenfiiffe im Physiologus fillt allerdings noch ein
weiteres Detail der Buchmalerei ins Auge, das man bis dahin vielleicht fiir eine
bunte Verzierung gehalten hatte: Das Muster im rechten Schuh des musizieren-
den Spielmanns lief3e sich auch als rote Vogelkralle interpretieren. Der Spielmann
wiirde demnach - iiber die Ahnlichkeit des Musters seiner Kleidung mit den
Pfauenfliigeln hinaus - die Eigenschaften des Pfaus buchstablich sverkérpernc.””

Auch das drohend erhobene gekriimmte Messer der rechten Figur konnte einen
Pfauen-Bezug haben, wenn man die antike Mythologie einbezieht. So findet sich in
den Metamorphosen Ovids die Geschichte des hundertiugigen Riesen Argus,*® dem
Merkur mit einem krummen Schwert den Kopf abschlug. Daraufhin iibertrug die
Gottin Juno die hundert Augen des Argus auf die Federn ihres Pfaus.”

Uber das Thema der Vieliugigkeit bzw. des Pfaus hitten wir somit schon iko-
nographische Interpretationsmoglichkeiten fiir mehrere Einzelsujets gefunden.
Doch was hat es mit dem Streichinstrument des linken Spielmanns auf sich? Steht
es fiir die wilden und klagenden Schreie des Pfaus, wenn er seine Fiif3e erblickt?

Im oben erwihnten Text der Johannesapokalypse werden als einzige Saiten-
instrumente die »citharas« der 24 Altesten genannt. Da sich im selben Manuskript,
auf der Verso-Seite des Folios mit den beiden Spielminnern, eine Darstellung der
Anbetung des Lamms durch die 24 Altesten findet, liegt es nahe, deren »citharas«
mit dem Streichinstrument des Spielmanns zu vergleichen (Abbildung 6 und 7).

36 Physiologus, iibers. u. hg. von Otto Schonberger, Ditzingen: Reclam 2018, S. 97. Eine weitere an-
tike Geschichte zur Eitelkeit des Pfaus findet sich bei Phaedrus. Hier beklagt sich der Pfau bei
Juno, dass seine Stimme nicht so schon sei wie diejenige der Nachtigall und er deswegen oft
ausgelachtwerde. Phaedrus: Fabeln, hg. von Eberhard Oberg, Berlin: Akademie 22011, S.103 (Lib.
111, Nr.18).

37 DiekleinensVerzierungen<am Instrumentdes Spielmanns (an den Ecken des Wirbel-Querbal-
kens und am Halsansatz) sind den einzelnen Federn des Pfauen-Kopfschmucks sehr dhnlich
und kdnnten als weitere Anspielung auf das Pfauen-Thema interpretiert werden.

38 Daherstammtder Begriff Argusaugen.

39 Ovid: Metamorphosen, iibers. von Erich Rdsch, Miinchen: dtv1997, S. 48.

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Spielmann als Pfau

Abbildung 6: Petrus, Spielmann mit Abbildung 7: Petrus, Altester mit »cithara,
Streichinstrument, fol. 86r der Silos- fol. 86v der Silos-Apokalypse, Ausschnitt.
Apokalypse, Ausschnitt. © The British © The British Library Board

Library Board

Abgesehen davon, dass die »citharas« der Altesten nicht gestrichen, sondern ge-
zupft werden (verdeutlicht durch den tibergrofd dargestellten Zeigefinger) und
iiber der Decke nur drei statt fiinf Saiten aufweisen, sind die Ubereinstimmungen
auffallend: Beide Instrumente werden annihernd senkrecht vor dem Korper ge-
halten, wobei die Greifhinde bei beiden Spielern seltsam sverdreht« dargestellt
sind.*® Sowohl die Instrumentengréfie als auch die ovale Korpusform und der
deutlich abgesetzte Hals sind sehr dhnlich. Uber dem Griffbrett ist jeweils nur
eine Saite sichtbar und am oberen Instrumentenende stecken die Wirbel in einem
T-férmigen Querbalken.

Wie oben gezeigt, hatte Bachmann in seinem Buch Die Anfinge des Streichinst-
rumentenspiels diesen T-formigen Querbalken als aspektivisch sumgeklappte« Wir-
belplatte interpretiert, wofiir sich allerdings stilgeschichtlich keine weiteren Belege

40 Bei dem Altesten sind der Daumen vor dem Hals und die restlichen Finger dahinter gezeich-
net, was den Eindruck eines Herumgreifens erweckt. Andererseits wire es spieltechnisch viel
logischer, wenn sich der Daumen hinter dem Hals und die anderen Finger davor befanden,
um die Saite abgreifen zu konnen. Wie beim Spielmann ist auch hier der Daumen oberhalb
der restlichen Finger dargestellt, was anatomisch eigentlich zur Folge hitte, dass der Hand-
riicken (und nicht die Handinnenflache) nach vorne weist.

~am 0:03:29.

247


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

248

Thilo Hirsch

finden lassen. Im Gegensatz dazu erscheint mir eine andere, in der Literatur mei-
nes Wissens bisher nicht erwidhnte Hypothese, die auf der fiir die Buchmalerei ty-
pischen intermedialen Verbindung von Bild und Text beruht, viel wahrscheinlicher.

Neben der Erwihnung der »cithara« im Bibeltext findet sich nimlich im Apo-
kalypsenkommentar des Beatus von Liébana noch folgender Hinweis: »Die Citha-
rahat nimlich eine tiber ein Holz gespannte Saite. Das Holz steht fir das Kreuz.«*
Die erste Halfte dieses Zitats bietet eine einleuchtende Erklirung dafiir, warum
in den oben gezeigten Beatus-Buchmalereien die »citharas« jeweils nur mit einer
iiber den Hals gespannten Saite dargestellt sind. Wenn man dariiber hinaus das
»Holz« im Sinne von Hals und Querbalken auffasst, ergibt sich auch hier eine
neue Interpretation: Es handelt sich eben nicht um eine realistische aspektivische
Darstellung einer Saitenbefestigung, sondern um ein in der christlichen Ikono-
graphie hiufig anzutreffendes T-férmiges sogenanntes Antoniuskreuz.*

Kontrollprinzip Typengeschichte

Nach Panofsky ist nicht nur fiir die vorikonographische Beschreibung, son-
dern auch fiir die ikonographische Analyse ein Kontrollprinzip notwendig,
das er als »Typengeschichte« bezeichnet. Er definiert diese als »Einsicht in
die Art und Weise, wie unter wechselnden historischen Bedingungen The-
men oder Vorstellungen durch Gegenstinde und Ereignisse ausgedriickt
wurden«.® Allerdings lassen sich Analyse und Kontrollprinzip in diesem
Interpretationsschritt kaum mehr voneinander trennen, da dieser ja auf
dem Vergleich der dargestellten Sujets mit weiteren Quellen beruht, die
dann meist direkt besprochen werden. Man kénnte das Kontrollprinzip aber
auch so verstehen, dass hier noch zusitzliche Vergleichsquellen herangezo-
gen werden sollten, um die Analyseresultate abzusichern.

In Bezug auf das Sujet des >Pfaus<sind zwar zahlreiche Darstellungen des Tiers
an sich bekannt, jedoch nicht in Verbindung mit einem Spielmann oder Gaukler.*
Als weiteres Vergleichsbeispiel fiir das »cithara«-Sujet konnte man eventuell noch
ein Kapitell aus der Kathedrale von Jaca aus dem spiten 11. Jahrhundert heran-

41 Beato de Liébana: Obras completas, 2004, S. 502: »Cithara enim corda extensa in ligno est. Per
lignum cruz intelligitur.« (Ubersetzung: Thilo Hirsch).

42 Als weiteres >Kreuz«-Element kdnnte man den die Saiten >kreuzendenc< Streichbogen des
Spielmanns mit seinen auf das Bogenholz gespannten Haaren auslegen.

43 Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.

44 Siehe hierzu Rosario Alvarez Martinez: »lconography of Romanesque Sculpture in the Light of
Sculptors’ Work Procedures: The Jaca Cathedral, Las Platerias in Santiago de Compostela, and
San Isidoro de Ledn, in: Musicin Art 27 (2002) 1/2, S. 16—27 und Tilman Seebass: Musikdarstellun-
gen und Psalterillustrationen im friihen Mittelalter, Bern: Francke 1973, Textband, S. 146—150.

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Spielmann als Pfau

ziehen (Abbildung 8). Hier ist es zwar kein
Spielmann, sondern Konig David, der ein
annihernd senkrecht auf das linke Bein
gestiitztes Streichinstrument spielt. Auf-
fallend ist jedoch, dass auch an dieser
Skulptur die »cithara« mit nur einer Saite
iiber dem Hals und drei Saiten iiber der
Decke dargestellt ist.

1. Ikonologische Interpretation

Den dritten Interpretationsschritt nennt

Panofsky »ikonographische Interpreta-

tion im tieferen Sinne« bzw. »ikonologi-

sche Interpretation«. Hier geht es um die  Abbildung 8: Meister von Jaca, Kapitell
»eigentliche Bedeutung oder den Gehalt, des Konigs David (um 1085), Ausschnitt,
der die Welt >symbolischer« Werte bildet«. Jaca, Museo Diocesano. Foto: el Viaje de
Voraussetzung dafiir ist eine »syntheti- la Libélula/Guadalupe Ferrandez

sche Intuitiong, die eine »Vertrautheit mit

den wesentlichen Tendenzen des menschlichen Geistes, geprigt durch person-
liche Psychologie und sWeltanschauung« erfordert.*

Im Unterschied zu den beiden vorhergehenden Analyseschritten ist Panofskys
Erklirung hier nicht ganz eindeutig, da er einerseits schreibt, dass die fir die-
sen Schritt erforderliche synthetische Intuition »in einem begabten Laien besser
entwickelt sein kann als in einem belesenen Gelehrten«, andererseits aber dafiir
eine groftmogliche interdisziplinire Kenntnis von »Dokumenten, die Zeugnis
ablegen tiber die politischen, poetischen, religiésen, philosophischen und gesell-
schaftlichen Tendenzen der Person, der Epoche oder des Landes, die zur Debatte
stehenc, notwendig ist.*

Fiir die Buchmalerei mit den zwei Spielminnern konnte im zweiten Interpre-
tationsschritt, der ikonographischen Analyse, noch kein iibergeordnetes Gesamt-

45 Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.

46 Ebd., S. 40. In ihrem Buch lkonographie und lkonologie von 2004 erginzt Gabriele Kopp-Schmidt
die fiir die ikonologische Analyse heranzuziehenden Themenbereiche, indem sie sich auf den
Kunsthistoriker Aby Warburg beruft, dessen Arbeiten die Basis von Panofskys Methode bilden:
»Er [Warburg] schldagt vor, Gber die bislang benutzten sklassischen< Texte und Dokumente hi-
naus zu allen Randgebieten, auch den nicht-wissenschaftlichen wie Astrologie, Aberglaube,
Alchemie, Brauchtum etc. vorzustoflen und sie nutzbar zu machen.« In einer tabellarischen
Ubersicht werden zusitzlich noch »Festwesen« und »Magie« genannt. Gabriele Kopp-Schmidt:
Ikonographie und lkonologie, KoIn: Deubner 2004, S. 56 und 60.

~am 0:03:29.

249


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

250

Thilo Hirsch

sujet identifiziert werden. Durch die herangezogenen Textquellen war es jedoch
moglich, die beiden Einzelsujets >Pfau< und >citharac schliissig zu interpretieren.
Gliicklicherweise muss man die Dokumentensuche fiir eine ikonologische Inter-
pretation im vorliegenden Fall gar nicht so sehr ausweiten, da in den schon oben
genannten Textquellen jeweils auch der symbolische Wert besprochen wird. So
findet sich im Physiologus die folgende christliche Deutung des Tiersymbols »Pfauc:

»Auch du also, Christenmensch, wenn du deine Bestimmung ansiehst und das
Gute, das Gott dir verlieh, freue dich und sei gliicklich und stolz in deiner Seele.
Blickst du aber auf deine FiifRe, das sind deine Siinden, schreie und klage zu Cott
und hasse dein Unrecht wie auch der Pfau seine FiiRe, damit du gerecht vor dem
Brautigam erscheinst.«*

Der Pfau steht demnach in seiner Eitelkeit als Symbol fiir die menschlichen Sin-
den, die ein guter Christ >hassen« sollte, um am Tag des Jingsten Gerichts (Apo-
kalypse) >gerecht« vor Jesus Christus, den Brautigam, zu treten.*® Wie bereits
dargelegt, ist der Pfau tiber verschiedene Elemente wie die Kleidung, die Schna-
bel-Mund-Uberlappung und die Vogelkralle im Schuh mit den beiden Spielmin-
nern verbunden, die demnach als zwei Siinder interpretiert werden kénnten.

Zur christlichen Symbolik der »cithara« schreibt Beatus von Liébana in seinem
Kommentar zur Anbetung des Lamms durch die 24 Altesten: »Denn die cithara, mit
ihrer iiber ein Holz gespannten Saite, steht fiir das ans Kreuz geschlagene Fleisch
Christi«.* Da Christus zur Vergebung der Siinden ans Kreuz geschlagen wurde,
ergibt sich daraus eine ikonologische Deutungsmoglichkeit fir das Gesamtsujet:
Die zwei Spielmanner bzw. die zwei Siinder konnten als Allegorie fiir das Alte und
das Neue Testament stehen, wobei die rechte Figur mit dem krummen Messer die
alttestamentarische Bestrafung der Siinden reprisentiert und die linke Figur mit
der »cithara« deren Vergebung durch den ans Kreuz geschlagenen Jesus.

47 Physiologus, (ibers. u. hg. von Otto Schonberger, Ditzingen: Reclam 2018, S. 97.

48 Siehe auch Joachim Kramer: »Pfau, in: Lexikon der christlichen lkonographie, Freiburgi. B.: Herder
1994, Bd. 3, Sp. 409—411. Neben der Bedeutung des Pfaus als Symbols der Laster (Eitelkeit und
Hochmut) wird hier noch der Pfau in der Ikonographie der romischen Antike (als Attribut der
Juno und der Apotheose) sowie der Pfau in Paradiesdarstellungen als Symbol der Vermittlung
ewigen Lebens genannt.

49 Beato de Liébana: Obras completas, 2004, S. 334: »Cithara enim chorda in ligno extensa signifi-
cat carnem Christi passionis ligno coniunctam« (Ubersetzung: T. Hirsch). Es handelt sich dabei
um eine Ubernahme aus dem Apokalypsenkommentar des Augustinus (354—430). Augustinus:
Expositio In Apocalypsim Beati Joanni, Homilia 1V, auf: https://www.documentacatholicaomnia.
eu/ozm/0354-0430,_Augustinus,_Expositio_In_Apocalypsim_Beati_Joanni,_MLT.pdf (letzter
Zugriff: 28.03.2021).

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Spielmann als Pfau

Diese Hypothese wird noch durch weitere Details unterstiitzt. Da wire zu-
erst die verdreht dargestellte Greifhand des Spielmanns zu nennen, die mit dem
Handriicken auf dem Hals liegt. Moglicherweise handelt es sich hier um eine Al-
lusion auf die ans Kreuz genagelten Hinde Christi.*® Auch die bisher ungeklirte
Frage der Saitenanzahl der »cithara«, wie sie in Abbildung 6 und 7 dargestellt ist,
weist in dieselbe Richtung. Obwohl eine zahlensymbolische Interpretation immer
nur mit Vorsicht erfolgen sollte, kénnte die mittlere Decken-Saite — wie auch die
einzelne Saite iiber dem Hals — jeweils symbolisch fir Christus stehen. Die vier
zusitzlichen Saiten auf der Decke der »cithara« des Spielmanns (Abbildung 6)
stiitnden dann fiir die vier vieliugigen gefliigelten Tierwesen, die wiederum die
vier Evangelisten des Neuen Testaments symbolisieren. Bei der »cithara« des Al-
testen (Abbildung 7) konnten die zwei zusitzlichen Saiten hingegen Gottvater und
den Heiligen Geist symbolisieren und witrden zusammen mit der fiir Christus
stehenden mittleren Saite auf die Trinitit verweisen.”

Kontrollprinzip Symbolgeschichte

Das Kontrollprinzip fir den letzten Interpretationsschritt nennt Panofsky
die »Geschichte kultureller Symptome oder >Symbole« allgemein«. Er erklirt
es als »Einsicht in die Art und Weise, wie unter wechselnden historischen
Bedingungen wesentliche Tendenzen des menschlichen Geistes durch be-
stimmte Themen und Vorstellungen ausgedriickt wurden.«> Um die ikono-
logische Interpretation eines einzelnen Kunstwerks zu tiberpriifen, ist es
demnach notwendig, zu hinterfragen, ob es ein tibergeordnetes >kulturelles
Symptom« gibt, das die Interpretation unterstiitzt.

Im Fall der hier untersuchten Buchmalerei kénnte dieses iibergeordnete kul-
turelle Symptom die sogenannte Typologie sein. Diese bezeichnet eine seit frith-
christlicher Zeit bestehende Auslegungstradition der Bibel, die versucht, Beziige
zwischen Personen oder Ereignissen aus dem Alten Testament (und teilweise auch
der antiken Mythologie) und dem Neuen Testament herzustellen.*® Genau dies ist
bei der Buchmalerei mit den beiden Spielmannern der Fall, da hier Elemente aus

50 Da die Greifhand des Altesten auf fol. 86v der Silos-Apokalypse (s. 0.) zwar auch verdreht,
jedoch teilweise hinter dem Hals dargestelltist, bleibt diese Hypothese eher unsicher.

51 Siehe hierzu Ursula GrofSmann: »Studien zur Zahlensymbolik des Frithmittelalters«, in: Zeit-
schrift fiir katholische Theologie 76 (1954) 1, S.19—54 und Antonio Baldassarre: »Reflections on Met-
hods and Methodology in Music Iconography, in: Musicin Art 25 (2000) 1/2, S. 33—38, hier S. 36.

52 Panofsky: Studien zur Ikonologie, S. 41.

53 Zur Typologie siehe Joachim Vette: »Bibelauslegung, christlichex, in: Das wissenschaftliche Bibel-
lexikon im Internet (2007), auf: http://www.bibelwissenschaft.de/stichwort/40706 (letzter Zu-
griff: 25.03.2021).

~am 0:03:29.

251


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

252

Thilo Hirsch

der antiken Mythologie (Pfauw), Altem Testament (Bestrafung der Siinden) und
Neuem Testament (Kreuzigung, Vergebung der Siinden) miteinander verkniipft
sind. Es handelt sich demnach nicht um einen weltlichen dekorativen Einschub
in die Beatus-Apokalypse, sondern um einen gut durchdachten Bildkommentar,
dessen Sinn durch die Betrachtenden erst entschliisselt werden muss.**

Fazit

Wie in diesem Artikel gezeigt werden konnte, bietet Panofskys Dreistufen-Modell
mit seinen klar definierten Analyseschritten und den dazugehérigen Kontroll-
prinzipien nach wie vor einen guten methodischen Ansatz fiir eine musikikono-
graphische Interpretation. Die in den neueren Bildwissenschaften kritisierte Be-
schrinkung auf gegenstindliche europiische Bildquellen mit starkem Textbezug
ist hier kein Nachteil, da sich die Musikikonographie hiufig mit genau diesem
Quellentypus beschiftigt. Als weiterer Kritikpunkt an Panofskys Methode wird
deren Konzentration auf den >symbolischen Wert des Bildinhalts genannt. Ins-
besondere fiir die Organologie, die sich mit den baulichen Details der Musikinst-
rumente beschiftigt, ist es jedoch unabdingbar, sich mit dem >Symbolcharakter<
bzw. dem >Realititsgehalt« einer Bildquelle auseinanderzusetzen. Ganz konkret
konnte im oben gezeigten Beispiel der »cithara« des linken Spielmanns durch die
ikonographische Analyse sowohl Bachmanns Hypothese der Querschnittsdar-
stellung des Wirbelkastens widerlegt als auch die >unrealistische« Saitenvertei-
lung schliissig erklart werden. Die ikonologische Interpretation unterstiitzt diese
Befunde und ermdglichte dariiber hinaus eine neue >Lesart« des Gesamtsujets.
Wenn also in der Einleitung dieses Artikels davon die Rede war, dass fir
die Rekonstruktion von mittelalterlichen Musikinstrumenten meist Bildquellen
herangezogen werden miissen, ist die hier besprochene Buchmalerei ein gutes
Gegenbeispiel, da sie eben gerade nicht die klangliche Dimension eines >realen«
Musikinstruments reprisentiert, das sich fiir eine Rekonstruktion eignen wiirde.
Obwohl mit den drei Interpretationsschritten nach Panofsky schon ein um-
fangreiches Netz von Beziigen zwischen Buchmalerei, Text, Ideen und Symbolen
aufgezeigt werden konnte, lieRe sich dieses Beziehungsgeflecht auch noch viel
weiter spannen. So konnte man beispielsweise die Untersuchung auf alle Buchma-
lereien im selben Manuskript und dann auf alle erhaltenen 29 illuminierten mittel-

54 Diese ArtderVerbindungvon Bild und Text weist eine Ahnlichkeit zur Emblematik auf, in derein
Bild (pictura) von einem Sprichwort (inscriptio) begleitet wird, das dem Betrachter ein Ritsel auf-
gibt. Dieses Ratsel wird dann in einem Text (subscriptio) aufgelost. Vgl. Uwe Wirth: »Intermedia-
litits, in: Thomas Anz (Hg.): Handbuch Literaturwissenschaft, Bd. 1 Gegenstinde und Grundbegriffe,
Stuttgart/Weimar: Metzler 2007, S. 258.

~am 0:03:29.


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Der Spielmann als Pfau

alterlichen Beatus-Manuskripte® ausweiten und dariiber hinaus deren Funktion
in Bezug auf ihren sozialen und kulturellen Kontext analysieren. Je nach Unter-
suchungsrichtung reicht das zur Verfiigung stehende methodische Repertoire von
kunstsoziologischen, rezeptionsisthetischen und semiotischen Ansitzen in der
Kunstwissenschaft®™ tiber Medien-*" und Intertextualitits-*® bis hin zu Netzwerk-
theorien.” Um jedoch zu kliren, inwieweit sich daraus — speziell in Bezug auf das
Musikinstrument in der hier untersuchten Beatus-Buchmalerei — andere Interpre-
tationen ergeben kénnten, wiren weitere konkrete Fallstudien notwendig.

55 Williams: Visions of the End in Medieval Spain, S. 26.

56 Siehe Wolfgang Brassat/Hubertus Kohle: Methoden-Reader Kunstgeschichte, KoIn: Deubner 2003.

57 ZuMedientheorie und Intermedialitat siehe Marshall McLuhan: Understanding Media: The Exten-
sions of Men, Cambridge (MA): MIT 1997 (5. Auflage) und Till A. Heilmann/Jens Schréter (Hg.):
Medien verstehen: Marshall McLuhans Understanding Media, Lineburg: Meson 2017 sowie Uwe
Wirth: »Intermedialitits, in: Thomas Anz (Hg.): Handbuch Literaturwissenschaft, Bd. 1, Stuttgart/
Weimar: Metzler 2007, S. 254—264.

58 ZurIntertextualititstheorie in der Literaturwissenschaft siehe Gérard Genette: Palimpseste: Die
Literatur auf zweiter Stufe, Frankfurta. M.: Suhrkamp 1993.

59 Zur Akteur-Netzwerk-Theorie siehe Bruno Latour: Eine neue Soziologie fiir eine neue Gesellschaft:
Einfiihrung in die Akteur-Netzwerk-Theorie, Frankfurta. M.: Suhrkamp 2007.

~am 0:03:29.

253


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

0:08:

-am1


https://doi.org/10.14361/9783839469545-013
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

