
 343 

6.7.3 Spinoza 

Benedict Spinoza, auch Bento de Espinoza, Baruch de Spinoza, 1632-1677, geboren 
in Amsterdam als portugiesischer Jude, Sohn eines Kaufmanns. Rabbinerausbil-
dung, Kaufmann. Nachdem ihm der Ausschluß aus der jüdischen Gemeinde die 
Fortführung des Handels unmöglich gemacht hatte, Linsenschleifer. Einer der gro-
ßen rationalistischen Metaphysiker der Philosophiegeschichte. Politische Theorie im 
Umfeld der aristokratischen Partei Jan de Witts. 
Vergleiche zur Biographie: 
 J. Freudenthal, Das Leben Spinozas, in: Spinoza Leben und Lehre / hrsg. von Carl 
Gebhardt. – Heidelberg 1927 
Margaret Gullan-Whurr, Within Reason : a Life of Spinoza. – London 1998 

 
Als Überblicke über die Philosophie: 
Harry Austryn Wolfson, The Philosophy of Spinoza : Unfolding the Latent Proc-
esses of his Reasoning. – Cambridge, Mass. 1934 
Stuart Hampshire, Spinoza and Spinozism. – Oxford 2005 (Text von 1951 mit einer 
längeren neuen Einführung) 
Wolfgang Bartuschat, Baruch de Spinoza. – 2. Aufl. – München 2006. 

 
Ein Schüler und Gegner von Hobbes. Es geht bei Spinoza nicht um den Bürgerkrieg. 
Deshalb kann er die persönliche Vernunft eine Rolle spielen lassen. Die Beziehung 
zwischen der theoretischen Philosophie und der politischen Philosophie wird über 
die Freiheit hergestellt. Spinoza ist der erste große Philosoph der Freiheit, der erste, 
der Freiheit des Denkens einen metaphysischen Status zuschreibt. Der Weg zur 
Vernunft kann nicht stellvertretend gegangen werden, zwei Wege zur Vernunft 
können in Konflikt geraten, aber die Vernunft rät immer zum Frieden. Vielleicht 
auch der erste Philosoph der Demokratie. Entscheidend ist, ob die Vereinigung der 
Individuen zum Staat auf der Ebene der Barbarei geschieht, wie es die verhaßte 
Theokratie tut, die der Theologisch-Politische Traktat prüft, oder auf der Ebene der 
Vernunft, wozu alle drei klassischen Staatsformen fähig sind, die der Politische 

Traktat beschreibt. Der Politische Traktat bricht aber vor der Behandlung der De-
mokratie ab, vielleicht weil auch Spinoza nach dem Lynchmord an Jan de Wit nicht 
mehr weiter wußte. 
Vergleiche zum Zusammenhang von theoretischer Philosophie und politischer Phi-
losophie:  
Harry Austryn Wolfson 1934 (s.o.) 
Hans Saner, Spinozas Strategien wider den Gehorsam in: Selbstbehauptung und 
Anerkennung : Spinoza – Kant – Fichte – Hegel / hrsg. von Helmut Girndt. – Sankt 
Augustin 1990 
Wolfgang Bartuschat, Spinozas Theorie des Menschen. – Hamburg 1992, Kap. VI 
Der Mensch im Staat 
Steven B. Smith, Spinoza’s Book of Life : Freedom and Redemption in the Ethics. – 
New Haven 2003. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 344

Vergleiche zur politischen Theorie Spinozas: 
Alexandre Matheron, Individu et communauté chez Spinoza. – Paris, 1969 
Lucien Mugnier-Pollet, La Philosophie Politique de Spinoza. – Paris 1976 (unten S. 
346-347 referiert) 
Douglas J. Den Uyl, Power, State and Freedom : an Interpretation of Spinoza’s Po-
litical Philosophy. – Assen 1983 
Etienne Balibar, Spinoza et la politique. – Paris 1985 
Theo Verbeek, Spinoza’s Theologico-Political Treatise : Exploring ‚the Will of 
God’. – Aldershot 2003 
Raia Prokhovnik, Spinoza and Republicanism. – Basingstoke 2004 (gut für die Pla-
zierung Spinozas im holländischen 17. Jahrhundert) 
Die Macht der Menge : über die Aktualität einer Denkfigur Spinozas / hrsg. von 
Gunnar Hindrichs. – Heidelberg 2006. 

 
Der Frieden im Staat wird bei Spinoza oft genannt, der volle Titel des Theologisch-

Politisches Traktats verspricht zu zeigen, „daß die Freiheit zu philosophieren nicht 
nur unbeschadet der Frömmigkeit und des Friedens im Staat zugestanden werden 
kann, sondern daß sie nur zugleich mit dem Frieden im Staat und mit der Frömmig-
keit selbst aufgehoben werden kann.“ Der Frieden des Staates ist im Theologisch-

Politischen Traktat der höchste Wert, aber eine Diskussion dieses Friedensbegriffs 
hält Spinoza nicht für nötig. 

 
Über internationale Beziehungen gibt es bei Spinoza nur wenige Seiten im Politi-

schen Traktat, die auf wenig Interesse bei Interpreten gestoßen sind. Am span-
nensten ist, daß seine Ansichten über Internationale Beziehungen so irrational sind, 
wie sonst nichts in seinem System (Mugnier-Pollet). Offenbar sind sie auch unklar. 
Kenneth Waltz hat Spinoza entschlossen zum Klassiker des first image, der Erklä-
rung des Krieges aus der menschlichen Natur, aus der mangelhaften Einwirkung der 
Vernunft auf die Begierden, gemacht, muß dann aber die Momente des Herrschafts-
systems und des internationalen Systems einbeziehen (Man, the State, and War 
1959). Spinoza hat schärfer als Hobbes reflektiert, was es bedeutet, wenn souveräne 
Staaten mit anderen Staaten zusammentreffen, zumal wenn die Souveränität als 
Volkssouveränität gedacht wird. Die internationale Organisation bleibt vom Willen 
der Einzelstaaten abhängig. Das ist das Thema, das Rousseau, Fichte, Hegel wieder 
aufnehmen und Hegel an die Völkerrechtsleugner des 19. Jahrhunderts weitergeben 
wird. Zudem weist Spinoza darauf hin, daß die innere Organisation einen Unter-
schied macht. Damit ist er ein entfernter Ahne des Republikanischen Friedens des 
18. Jahrhunderts (Hans Morgenthau hat ihn deshalb einen Vorläufer Rousseaus und 
Kants genannt), des Liberalen Friedens des 19. Jahrhunderts und des Demokrati-
schen Friedens des 20. Jahrhunderts. Aber das folgt bei ihm doch nicht aus der Natur 
des Herrschaftssystems, sondern bestimmter aus den unterschiedlichen Regelungen 
bezüglich der Kriegsgewinne für Amtsträger. Am ehesten ist er Vorläufer des radi-
kalen Mißtrauens gegen die herrschenden Klassen, ein Nebengleis des Republikani-
schen Friedens seit dem 18. Jahrhundert. 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 345 

Texte 

 
Tractatus theologico-politicus = Theologisch-politischer Traktat (1670) / hrsg. 

von Günter Gawlick und Friedrich Niewöhner. – Darmstadt : Wissenschaftl. 

Buchges., 1979 (Spinoza Opera = Werke ; 1) 
Anm. XXXIII Der Mensch ist frei, wenn er sich von der Vernunft leiten läßt. Die 
Vernunft rät aber zum Frieden, der Frieden kann nur im Staat gewährleistet werden. 
Je mehr der Mensch von Vernunft geleitet wird, desto mehr achtet er die Gesetze 
des Staates. 

 
Politischer Traktat : lateinisch-deutsch / übersetzt von Wolfgang Bartuschat. – 

3. Aufl. – Hamburg : Meiner, 1994 (Sämtliche Werke ; 5/2) (Philosophische 

Bibliothek ; 95b) 

Es gibt kein Kapitel über Frieden, das hier referiert werden könnte. Aber der Frieden 
(mehr der innere als der äußere) taucht immer wieder in verschiedenen Zusammen-
hängen auf. Die Ausführungen sind zuweilen nicht viel ausführlicher als die folgen-
de Auflistung, eher Aphorismen als ausgeführte Theorien: 
II, 8 die Natur verbietet Streit nicht, aber unsere menschliche Vernunft gebietet uns 
Frieden 
II, 12 von Natur her muß jeder seine Versprechen nur solange halten, wie es 
seinem Interesse entspricht 
III, 6-7 Frieden fordert Vernunft; nur Vernunft vereinigt; nur vernüftige Staaten 
sind einig und stark  
III, 11 Individuen müssen sich zusammenschließen, Staaten nicht 
III, 12 Präferenz für Bündnis/Konföderation, weil die mehr Macht haben 
III, 13 Krieg kann jeder Staat von Natur aus selber beginnen, zum Frieden 
braucht er den Willen des anderen 
III, 14 Verträge gelten nur so lange, so lange die Parteien von ihrem Nutzen ü-
berzeugt sind 
III, 15 Staaten die einmal Frieden geschlossen haben, können nicht mehr einfach 
Krieg beginnen; freilich, wenn sie sich nicht einigen können, ist der Kriegszustand 
wieder eingetreten 
III, 16 Je mehr Staaten vertraglich gebunden sind, desto mehr nimmt die Furcht 
im Staatensystem ab 
V, 2        Die Natur der Menschen ist überall gleich; wenn ein Staat friedlicher ist als 
ein anderer, dann liegt es daran, daß ein Staat weniger für die Einigkeit seiner Bür-
ger leistet als ein anderer und deshalb als Staat defiziär ist, fast schon wieder Natur-
zustand 
V, 4     Bloße Entwaffnung der Bürger ist nicht Frieden. Frieden ist nicht einfach 
Abwesenheit von Krieg, sondern entspringt der Ordnung charakterstarker Bürger. 
V, 6     Staaten, die von einer freien Menge gegründet sind, und Staaten, die durch 
Eroberung und auf Furcht gegründet sind, sind völlig verschieden 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 346

VI, 4 Frieden ist nicht einfach Abwesenheit von Krieg, sondern Eintracht des 
Willens der Bürger; die Ruhe eines Sklavenstaates (wie des der Türken) kann nicht 
Frieden genannt werden 
VI, 10 Bürgerarmeen 
VI, 35 da Krieg nur wegen dem Frieden geführt wird, sollen besetzte Städte beim 
Friedensschluß ihre Freiheit wiedererhalten 
VII, 5 Demokratie ist besser für den Frieden organisiert als für den Krieg 
VII, 22   Soldaten sollen keine Bezahlung erhalten, denn der Lohn der Wehrhaftig-
keit ist die Freiheit und die Angelegenheit aller Bürger; eine Berufsarmee ist in der 
Monarchie immer gefährlich, da haben nur noch Soldaten Freiheit 
VIII, 31    Der entsprechende Rat für die Aristokratie: die Ratsherren sollen am 
Handel im Staate immer mitverdienen, aber keiner soll am Krieg verdienen dürfen. 
Die Ratsherren der Aristokratie haben so durchaus ein Interesse am Frieden. Ein 
König kann aber seine Bedeutung am ehesten im Krieg entfalten 

 
 

Literatur 

 
Lauterpacht, Hersch 

Spinoza and International Law, in: British Yearbook of International Law 8 

(1927) 89-107 

Spinoza sieht den internationalen Zustand als Naturzustand, ohne irgendeine Ver-
pflichtung Verträge zu halten. Die Notwendigkeit zwingt, den Naturzustand zu ver-
lassen, aber der verschwindet nicht völlig. Für Individuen gibt es ein Vernunftsge-
bot, den Frieden anzustreben. Zwischen Staaten spielt das keine Rolle; der Staat ist 
im Gegensatz zu den Individuen selbstgenügsam. Der einzige Ausweg sind Bünd-
nisse. Eine Kriegsverherrlichung ist das nicht, eher umgekehrt wird versucht die 
Freiheit der Staaten im Namen des Friedens zu beschränken. 

 
Verdross, Alfred 

Das Völkerrecht im Systeme von Spinoza, in: Zeitschrift für öffentliches Recht 

7 (1927/28) 100-105 

Spinoza gilt wegen der Lehre, daß Verträge nur so lange gelten, so lange der Grund 
des Abschlusses besteht, als Völkerrechtsleugner. Dieses Argument gilt aber nur für 
den Naturzustand. Tatsächlich geht es Spinoza darum, daß in einer Staatengemein-
schaft Frieden herrschen muß, weil sonst ein Rückfall in den Naturzustand droht (in 
dem jeder so viel Recht hat, wie er Macht hat). Spinoza ist kein Völkerrechtsleug-
ner, sondern ein Vorläufer der Lehre vom Kollektivwillen der Staaten als Grundlage 
des Völkerrechts. 
 
Mugnier-Pollet, Lucien 

La philosophie politique de Spinoza. – Paris : Vrin, 1976 (Bibliothèque 

d’histoire de la philosophie : publications du Centre de Recherches d’Histoire 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 347 

des Idees de l’Université de Nice) S. 135-141 La securité et la paix ; S. 155-162 

Les relations internationales ; S. 175-188 L’armée 

Im Staat kann der Frieden Eintracht sein oder Angst. Die Negativbilder des Friedens 
sind der (Bürger-)Krieg, aber auch die Einsamkeit (ein tierischer Zustand ohne ge-
genseitige Hilfe). Während für Hobbes der Krieg natürlich ist und der Frieden eine 
Leistung (die aber nichts leistet als die Abwesenheit des Krieges), ist für Spinoza der 
Frieden eine unio animorum, nicht auf Liebe gegründet, sondern auf Recht. Hobbes 
ist mit Frieden durch Schrecken zufrieden. Spinoza will immer Frieden und Freiheit 
verbinden und das geht nur durch Vernunft. Richtigen Frieden gibt es deshalb nur 
bei den Weisen. Die multitudo ist schrecklich, weil sie nichts fürchtet. Deshalb sucht 
der Politische Traktat nach Institutionen, die Frieden bringen. 
In seiner Metaphysik hat der Frieden Vorrang. Die Substanz und ihre Modi sind 
gegen jede Spaltung entworfen. Der Streit kommt immer von außen. Da gibt es 
Opposition zu anderen Menschen und anderen Nationen. Aber die Vernunft rät im-
mer zum Frieden. 
Über internationale Beziehungen gibt es bei Spinoza nur wenige Seiten, ohne größe-
re Probleme und ohne größeres Interesse bei Interpreten. Aber diese ganze Lehre ist 
problematisch, weil seine Ansichten über internationale Beziehungen so irrational 
sind, wie sonst nichts in seinem System. 
Spinoza hat in einem Zeitalter dauernder Kriege der Niederlande gelebt. Der Politi-

sche Traktat wurde in den Jahren der französischen Invasion geschrieben, Spinoza 
starb vor dem Friedensschluß. Aber seine Äußerungen zum Krieg sind abstrakt. 
Eigentlich interessiert er sich nur dafür, daß siegreiche Generäle nicht die Macht 
übernehmen, wie die Oranier 1617/25, 1650, 1672ff. Seine Ratschläge folgen Ma-
chiavelli, ohne dessen professionelles Interesse an militärischen Fragen. Er urteilt 
immer von der Innenpolitik her. Für gloria hat er nichts übrig, von Sicherheit ver-
steht er nichts. 
 

Mugnier-Pollet, Lucien 

Relations internationales et état de nature selon Spinoza, in: Giornale critico 

della filosofia italiana 4. ser. 8 (1977) 489-499 

Spinoza ist als Völkerrechtsleugner berüchtigt, weil er die clausula rebus sic stanti-
bus (Verträge gelten nur, solange sich die Situation nicht änert) unterschreibt, aber 
pacta sunt servanda (Verträge müssen gehalten werden) nicht. Im Theologisch-

Politischen Traktat betont Spinoza, daß der Souverän immer zwei Verträge hat: 
einen mit anderen Souveränen, vorher aber einen mit seinem Volk. Dieser hat immer 
Vorrang vor jenem. Im Politischen Traktat läßt Spinoza die kontraktualistische 
Basis fallen. Jetzt gilt auch bei äußeren Abmachungen, daß sie nicht länger halten 
können als der gemeinsame Willen. Es gibt weder von der Natur her noch von der 
Religion her eine Basis für bleibende Verpflichtung von Versprechen. Damit ist 
pacta sunt servanda vom Standpunkt der Utilitarität her abzulehnen. 
Spinoza hat in internationalen Beziehungen keinerelei Mechanismen um den Frie-
den zu erhalten. Aber der Krieg ist bei ihm ohne gloire und Nutzen (wobei freilich 
sichergestellt werden muß, daß nicht die Soldaten doch ihren Nutzen finden). Der 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 348

innere Frieden ist eine Leistung der Organisation der Wünsche zur Einheit hin. 
Wenn ein Staat den inneren Frieden findet, dann wird er auch nach außen friedlich 
sein. 

 
Lucas, H.-C. 

Die Idee des Friedens in Spinozas Philosophie, in: Spinoza’s Political and Theo-

logical Thought : International Symposium under the Auspices of the Royal 

Netherlands Academy of Arts and Sciences Commemorating the 350th Anni-

versary of the Birth of Spinoza / ed. by C. de Deught. – Amsterdam (u.a.) : 

North-Holland, 1984. – S. 117-126 

Zwar folgt Spinoza Hobbes darin, daß der Zweck des Staates Sicherheit und Frieden 
ist, aber er hat einen anderen Friedensbegriff: Eintracht der Gesinnungen. Im Politi-

schen Traktat deutet Spinoza darauf hin, daß despotische Staaten erfolgreich sein 
können, wie das Türkische Reich. Aber sie verfehlen den Zweck des Staates, Fried-
hofsruhe ist kein Frieden. Die Freiheit als Staatszweck setzt den Frieden als Bedin-
gung ihrer Möglichkeit voraus; der Frieden als Staatszweck setzt die Freiheit voraus, 
weil er als Eintracht des freien Willens der Bürger gedacht wird. Ein wahres Leben 
als vernünftiges Streben ist nur mit Freiheit und Eintracht möglich. Internationalen 
Frieden zu erlangen, ist schwieriger. Zwar können Staaten Verträge abschließen, 
aber das ist nicht der emphatische Zustand, den Spinoza Frieden nennt. Aber wenn 
immer mehr Staaten durch Verträge gebunden werden, wächst die Chance für Frie-
den. 

 
Zourabichvili, Francois 

Le conservatisme paradoxal de Spinoza : enfance et royauté. – Paris : PUF, 

2002 (Pratiques théoriques) S. 245-262 Qu’est-ce qu’une multitude libre? : 

Guerre et civilisation 

Spinoza trennt zwischen der demokratischen Tendenz – friedlich, tolerant, zivilisert 
– und der monarchischen Tendenz – kriegerisch, bigott, barbarisch. Aber Spinoza 
traut der „freien Menge“ nie, sie hat die Züge der Kindheit, unkriegerisch, aber auch 
unberechenbar. Spinoza kennt zwei Arten Kriege: den Krieg der absoluten Könige 
für den Ruhm, geführt mit Söldnern, und den Freiheitskampf der Bürger-Soldaten, 
dessen Lohn die Freiheit ist. Die Holländer haben es nicht geschafft, sich mit Bür-
gersoldaten zu sichern, wie einst die Hebräer (gegen die bisherige Forschung sieht 
Zourabichvili im Politisch-Theologischen Traktat keine Verurteilung der Hebräer 
als Barbaren) und Römer (auch Spinozas Bild der Römer ist differenziert). Frieden 
und Freiheit gehören zusammen; die mangelnde Legitimation der Monarchie liegt 
darin, daß sie Freiheit und Frieden trennt. 
 

Cheneval, Francis 

Philosophie in weltbürgerlicher Bedeutung : über die Entstehung und die phi-

losophischen Grundlagen des supranationalen und kosmopolitischen Denkens 

der Moderne. – Basel : Schwabe, 2002 (Schwabe Philosophie ; 4) S. 253-269 

Spinoza 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


 349 

Spinoza stellt den inneren Frieden her durch die Vereinigung der Macht der Indivi-
duen. Auf der Ebene der Staaten kommt es aber doch zu einer Spaltung von Macht 
und Recht. Das Recht zum Krieg gibt es für jeden Staat, soweit er Macht hat, der 
Frieden dagegen ist eine Übereinstimmung. Gedacht ist das zunächst als ein Zu-
sammenschluß zur Steigerung der gemeinsamen Macht. Aber das System ist offen 
zu einer kosmopolitischen Vereinigung der gesamten Macht. Politischer Traktat III, 
16 liest Cheneval als Völkerbund. Eine weltbürgerliche Vereinigung von Individuen 
gibt es bei Spinoza nicht. 

6.7.4 Pufendorf 

Samuel (Freiherr von) Pufendorf, 1623-1694, geboren in Dorfchemnitz in Sachsen 
als Sohn eines Pastors. Jurist, Professor für Naturrecht in Heidelberg (der 1. Lehr-
stuhl dieser Art, eingerichtet an einer Philosophischen Fakultät, weil die Juristische 
Fakultät damit nichts zu tun haben wollte), Professor in Lund (diesmal an einer 
Juristischen Fakultät), Schwedischer Historiograph, dann Brandenburgischer Histo-
riograph. Pufendorf hatte als Theologiestudent begonnen und wird in der Bedrohung 
des Protestantismus durch Ludwig XIV theologischer Schriftsteller (bemüht um die 
Einheit der Protestanten, nicht wie einst Grotius und später Leibniz um die Zusam-
menführung aller christlichen Kirchen). 

 
Vergleiche an Stelle einer Biographie: 
Detlef Döring, Pufendorf-Studien : Beiträge zur Biographie Samuel von Pufendorfs 
und seiner Entwicklung als Historiker und theologischer Schriftsteller. – Berlin 
1992. 

 
Pufendorf, der erste große Systematiker des Naturrechts, hat gegen Hobbes und 
Spinoza darauf bestanden, daß eine Fiktion eines Urzustandes ohne Pflichten als 
Basis für das Naturrecht ausscheidet. Das Naturrecht ist nicht das Recht für Gott und 
nicht das Recht für unvernünftige Tiere, sondern das Recht für Menschen unter der 
Annahme, daß sie gesellig und vernünftig leben. Es sind Gesetze, deren Einhaltung 
das ganze Menschengeschlecht in beständigem Wohlstand erhalten würde. Der 
Mensch hat Pflichten gegen sich selber; er muß sich um seine eigene Vervollkom-
menung bemühen, er ist zur Würde verpflichtet, er ist verpflichtet, den Schöpfer zu 
ehren und ein Leben zu führen, das sich von dem der Tiere unterscheidet. Er hat 
diese Verpflichtungen nicht nur wegen sich selber, sondern um der Menschheit 
willen, „als ein edler und pflichttreuer Bürger dieser Welt“. Die Vernunft verweist 
den Menschen auf den Frieden als natürlichen Zustand für Menschen. Frieden be-
deutet, daß keiner dem anderen unrechtmäßig Schaden zufügt, daß die Menschen 
einander die Pflichten der Mitmenschlichkeit erweisen und daß sie freiwillig leisten, 
was sie zu leisten versprochen haben. Daß alle Menschen Menschen sind, „recom-
mendiret“ sie einander (wie es die Übersetzung von 1711 ausdrückt, ein Cicero-
Zitat). Möglich ist der Frieden nur, wenn sich der Mensch gegen das Leben als Tier 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343 - am 22.01.2026, 03:46:24. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783845222097-343
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

