
A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie 17

2. Ein interdisziplinärer Dialog zwischen Philosophie und
Theologie zur Wirkung von Macht

Die Ergebnisse einer Kritik, die als genealogische Kritik jede Annahme, jeden

Diskurs als historisch bedingt hinterfragt, legen dezidiert offen, dass im Zen-

trum der Geschlechter- und Freiheits-Diskurse die Machtfrage steht. Macht

ist dabei ein hochkomplexer Vorgang, der sich in unterschiedlichen Formen

und Weisen und darin ebenso offensichtlich wie diffundiert zeigt. Die Frage

nach der Macht ist eine ebenso anthropologisch, also menschlich, wie theo-

logisch relevante Frage, die sich in der gegenwärtigen Zuspitzung in der rö-

misch-katholischen Kirche erst recht zeigt.14 Weil Macht in religiösen Kon-

texten ein diffuser Begriff ist, ist es umso notwendiger, diesen ausführlich

und aus verschiedenen theoretischen Perspektiven zu beleuchten. Allerdings

besteht mein Erkenntnisinteresse gerade nicht in einem ausschließlich bin-

nenkirchlichen Diskurs, so sehr dieser vereinzelt Ort und Anlass für weiterge-

hende Analysen sein wird, sondern in einem theologischen Interesse, um zu

verstehen, wie sich Subjekte unter spezifischenmachtförmigen Bedingungen

bilden.

Für die theologischen Forschungen ist bei dieser Fragestellung eine inter-

disziplinäre Perspektive unerlässlich, um die kapillarischen Machtwirkungen

auf das Subjekt besser verstehen zu können. Zugleich kann eine theologiehis-

torische Untersuchung dieser Machtwirkungen die Mechanismen der Macht

an den Stellen erhellen, an denen sich kirchliche Rituale aktiv auf die Verän-

derung des Subjektverständnisses ausgewirkt haben. Die Möglichkeiten die-

ser Subjektbildung stehen also im Mittelpunkt eines interdisziplinären Ge-

sprächs mit der Philosophie Judith Butlers und Michel Foucaults auf der ei-

nen, mit systematisch-theologischen, theologiehistorischen wie auch weite-

ren philosophischen Entwürfen auf der anderen Seite. Meine These dabei ist,

dass die Philosophie der Freiheit, wie Butler sie beschreibt, für die Theolo-

gie leitend sein könnte – wenn Butlers Subjektbegriff an entschiedenen Stel-

len geklärt wird. Dies kann aus einer theologischen wie philosophischen Per-

14 Vgl. die 2018 herausgegebene sogenannteMissbrauchsstudieMHG, die aus demMHG

Forschungsprojekt »Sexueller Missbrauch an Minderjährigen durch katholische Pries-

ter, Diakone und männliche Ordensangehörige im Bereich der Deutschen Bischofs-

konferenz«, hervorgegangen ist (vgl. MHG Forschungsprojekt: 2018); dazu auch: M.

Striet/R. Werden: 2019; K. Hilpert et al.: 2020; G. Werner: 2020b, S. 65-83; dies.: 2019a,

S. 139-173; dies.: 2019c, S. 147-174; dies.: 2019b, S. 66-78; dies.: 2020a, S. 209-222.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004 - am 14.02.2026, 16:57:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


18 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

spektive geschehen. Zudem zeigen die immer wieder eingebauten dogmen-

geschichtlichen Diskurse eindrucksvoll die – auch durch die Erforschungen

Michel Foucaults bestärkten – Prozesse der Subjektivierung durch Rituale15

und können daher nicht nur binnentheologisch, sondern auch für die Sub-

jektphilosophie im Anschluss von Butler und Foucault erhellend sein.

Denn in der näheren Erforschung der Wirkungen der Macht auf das Sub-

jekt stellt sich heraus, dass Michel Foucault einen wertvollen Beitrag zum

Verständnis der Bedingungen, wie sich im christlichen Abendland ein neues,

vom Denken der Antike verschiedenes, Subjekt herausbildete, geliefert hat.

Dieses ist vor allem durch die Kontrolle als Selbst- und Fremdkontrolle und

durch das Geständnis geprägt.16 Diese Konstruktionsbedingungen des Sub-

jekts gelten nicht nur für den innerkirchlichen Bereich, für das Christentum

als solches, sondern auch zunehmend für die sich säkularisierenden gesell-

schaftlichen Segmente der Kontrolle, so das Gefängnis, die Schule, dasMilitär

und anderemehr.Dieses Verständnis des Subjekts als unterdrücktes ›sujet‹ er-

gänzt Foucault in seinen letzten Untersuchungen durch die Denkmöglichkeit

des ›Subjekts‹ als einer aktiv widerständigen Größe.17 Den Kern dieser späten

Untersuchungen bildet die antike parrhesia18, das Wahrsprechen.19 Im Wahr-

sprechen zeigt sich die ganze Ambivalenz des Subjekts.

Judith Butler wiederum gehört zu den prominenten Rezipientinnen von

Foucaults Subjektphilosophie und verortet diese sowohl in der Genderfrage

15 Die Ritualforschung verdankt ihre Einsichten insbesondere der Forschungsleistung

von Emile Durckheim, der sich intensiv mit der gesellschaftlichen Bedeutung von Ri-

tualen auseinandersetzt hat, weil ihn interessiert hat, was eine Gesellschaft zusam-

menhält, so J. Bergmann: 2000. Hier bekommen also Rituale eine bestimmende Funk-

tion, die nicht nur religiöse Systeme definieren. In den Bewertungen von Bindungsme-

chanismen religiöser Systeme werden die Entdeckungen Durckheims religionssozio-

logisch bedeutsam, weil sie – bei mancher Zeitgebundenheit, so etwas die eindeutige

Aufteilung in religiös und profan – erhellen, was religiöse Systeme stabilisiert oder

eben nicht stabilisiert. Insbesondere der Handlungscharakter als auch der symboli-

sche Ausdruck, die neben der Institutionalisierung bedeutsam sind, macht Rituale in

ihrer Materialität zu einem relevanten Forschungsgegenstand auch für Arbeiten, die

sichmit den Diskursen und ihren Normen auseinandersetzen, weil sie daran erinnern,

dass Inhalte nur symbolisch und damit verkörpert transportiert werden können.

16 Vgl. M. Foucault: 2012a; ders.: 2009; ders.: 2012b; ders.: 2008a; ders.: 2008b.

17 Vgl. dazu hier im Buch zu Foucault im Kapitel C.

18 Vgl. zum antiken Verständnis dieses Begriffs B. Beer: 2015.

19 Vgl. dazu M. Foucault: 2009; ders.: 2012a und 2012b.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004 - am 14.02.2026, 16:57:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie 19

als auch in der politischen Ethik. Butler geht es im Kern darum, zu verste-

hen, warum ein Subjekt sich konstituiert und wie es zu einem widerständi-

gen Subjekt wird, selbst wenn das Subjekt sich dabei gefährdet.20 Die kriti-

sche Auseinandersetzungen mit Foucault führt Butler zu einer Subjekttheo-

rie, die die Macht der Diskurse in ihren Inhalten deutlich stärker betont und

ihre kollektive Macht ausdeutet. Als kollektive Auswirkung von machtvollen

Diskursen lassen sich wiederum aber die gender-kritischen Argumente und

Aktionen – also die andere Seite des Gender-Diskurses – verstehen, die sich

seit den 2000ern etabliert haben und zum beschriebenen gender-kritischen

Diskurs führen.

In dieser Arbeit geht es um eine Rekonstruktion dieser beiden philosophi-

schen Subjektphilosophien in ihrer Bedeutung für die politischeWirksamkeit

und für die ethische Positionierung des Subjekts. Die konkrete Situation des

›Backlashs‹ wirft die Frage von Foucault auf, wie ein Subjekt ›wahrsprechen‹

kann, welche Bedeutung also die Parrhesia bekommt. Als theologische For-

schung liefert die Untersuchung im Ausblick eine theologisch kontextuali-

sierte Parrhesia, die ich als eine Theologie der Freiheit verstehe, die gerade

durch die Parrhesia, die Verkörperung und die Performativität lebt. Wie sehr

diese Parrhesia nötig ist, zeigt wiederrum die Verschränkung theologiehis-

torischer und philosophischer Rekonstruktionen von den Bedingungen der

Subjektkonstitution, die das Subjekt durch Kontrolle und Geständnis in ei-

ner Erstunterwerfung konstituieren, aus dem der Ausweg nur die Ermäch-

tigung erscheint, die wiederum für Foucault in der Parrhesia, für Butler im

kritischen Subjekt zu finden ist. Ich möchte diese beiden Momente zusam-

mendenken und daraus eine Subjektphilosophie zur Diskussion stellen, die

die Parrhesia als freiheitliche Ermächtigung des Subjekts denkt.

Die totalisierende Wirkung von Diskursen beschreiben exemplarisch

genommen sowohl Michel Foucault als auch Judith Butler. Inhaltlich kann

diese Machtförmigkeit an genuin theologischen Begriffen festgemacht wer-

den. Denn in der Kontrolle über das Subjekt in historisch ausgeprägten

Geständnisfiguren geht es um die Selbstkontrolle des Subjekts mit dem Ziel

der Vermeidung von Sünden. Innerhalb des theologischen Diskurses sowie

20 Diese Fragestellung zieht sich wie ein roter Faden durch das Werk Judith Butlers, al-

lerdings ist dieser Zugang zumSubjektverständnis kritisch hinterfragt. Deswegenwer-

de ich mich ausführlicher mit dieser Frage beschäftigen. Aktuell dazu: B. Grümme/G.

Werner: 2020.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004 - am 14.02.2026, 16:57:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


20 Judith Butler und die Theologie der Freiheit

des kirchlichen Handelns entwickelte sich eine Anthropologie, die die Sünd-

haftigkeit des Menschen zweifach zum Ausgangspunkt ihrer praxeologischen

Strukturen machte. Denn zum einen wurde der Mensch seit Augustinus21

als durch die Ursünde als Erbkategorie von Anfang an korrumpiert und nur

durch die Gnade Gottes gerettet gedacht. Zum anderen blieb auch nach

der Taufe und ihrer rechtfertigenden Gnade die Fähigkeit des Sündigens in

seiner Unfähigkeit nicht zu sündigen erhalten. Dies hatte letztlich rituelle

Konsequenzen, aus denen sich die bis in die heutige Zeit bestehende Einzel-

beichte entwickelte.22 Eben diese anthropologische Voraussetzung hat – mit

der Brille der Machtanalyse betrachtet – spezifische machtförmige Rituale

zur Folge. Nicht die Rituale als solche, sondern die sich darin ausdrückenden

Machtoperationen sollen immer wieder als Beispiele beschrieben werden.

Dabei lasse ich mich von der Annahme leiten, dass diese subjektkonstituie-

renden Machtoperationen auch noch dort wirken, wo sie längst aus ihrem

ursprünglichen religiösen Setting herausgelöst sind.

Insbesondere Judith Butler erinnert immer wieder daran, dass die Frage

nach dem Subjekt in seinen konkreten Bezügen durch die Kategorien von sex

und gender geprägt ist. Für den kirchlichen und den theologischen Kontext

ist dieser Befund verschärft anzutreffen, denn dort ist die Geschlechterfrage

durch eine lange Tradition und theologische Geschichtsschreibung einseitig

perspektiviert. Die Unterordnung der Frauen wurde nicht nur jahrhunderte-

lange gepredigt, sie wurde auch gelehrt und in pastoraler Praxis umgesetzt.

Auch die theologische Wissenschaft ist von ihr nicht frei und deswegen wer-

de ich in konkreter theologiegeschichtlicher Anwendung der Gendertheorie

die Genealogie der Binarität der Geschlechter in römisch-katholischer Les-

art nachzeichnen. Diese theologiegeschichtlichen Rekonstruktionen können

nichts verändern, wohl aber die relativieren und die Wirkungsweisen von

Hermeneutiken offen legen sowie gegenwärtige Argumente hinterfragen.

Die Ambivalenz und Gleichzeitigkeit der Bildung des Subjekts als Kon-

trolle und Unterwerfung desselben kann also in einem Prozess der Formung

der Persönlichkeit angesiedelt werden. Diese Ambivalenz und Gleichzeitig-

keit sind nicht nur als wesentliche Motive der Entwicklung der Sünden- und

Beichttheologie in der Neuzeit festzumachen, sie erweisen sich zudem als die

grundlegenden Eigenschaften der Disziplinarmacht jener Institutionen, die

sich als Gegenwelt zur Gesellschaft verstehen und organisieren, zu denken ist

21 So eindrucksvoll rekonstruiert von K. Flasch: 1995; ders.: 2017.

22 Dazu ausführlich: G. Werner: 2016.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004 - am 14.02.2026, 16:57:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie 21

hier an das Militär, das Gefängnis, die Schule, das Kloster oder auch das Hos-

pital. Damit ist aber das Thema der machtgeleiteten Subjektbildung in allen

Bereichen zu finden. Zugespitzt formuliert: wenn Subjektbildung als Unter-

werfung und Ermächtigung zu denken ist, wie und wieso gibt es Widerstand

gegen dieses System? Gibt es dann überhaupt Freiheit?

3. Wie säkular ist die säkulare Welt?
Denkanstöße von Judith Butler

Insbesondere das Diffundieren religiöser Signaturen in säkulare Kontexte

macht deutlich23, dass die Frage danach, wie säkular die säkulare Welt ist,

zu der bestehenden Debatte um die Bedeutung von Religion für die Gesell-

schaft hinzugefügt werden sollte. Für ein theologisches Nachdenken über die

Machtwirkungen auf das Subjekt ist dies aus verschiedenen Gründen rele-

vant. So wird erstens eine interdisziplinäre Rekonstruktion des Geständnisses

und der Kontrolle aufzeigen können, dass sich religiöse Machtstrukturen in

säkularen Formen wiederholen. Dies wird insbesondere mit Michel Foucault,

aber auch an Rekonstruktion des Umgangs mit der Sünde zu zeigen sein.

Zweitens ist Judith Butler eine Denkerin, die sich auf der Grenze säkularer,

religiöser und säkular-religiöser Thematiken und Semantiken bewegt. Dies

ist nicht nur in bestimmten Ausformulierungen ihres Subjektverständnisses

offensichtlich –Magnus Striet spricht von einem säkularen Gnadendenken24,

sondern auch in der theologisch relevanten Frage, wie eine Theologie nach

Auschwitz möglich sein könne25. Zudem, drittens, kritisiert Butler eine zu

schnelle Zustimmung zur Säkularität des Säkularen. Diese letzten beiden

Themen sollen hier vorgestellt werden.

Butler macht deutlich, dass sie sich vor jeder Frage von Sex und Gen-

der und vor dem Nachdenken über die Komplexität internationaler ethischer

Beziehungen mit der Identität, Philosophie undTheologie im jüdischen Kon-

text beschäftigt hat.26 »What of Theology could remain after the Nazi death

23 Vgl. dazu ausführlich: G. Werner: 2016, S. 116-121; H.-J. Höhn: 2007; ders.: 1998; M.

Ebertz: 1998; ders.: 1997.

24 Vgl. M. Striet 2020.

25 Vgl. dazu S. Wendel: 2020a.

26 Vgl. G. Werner 2018, hier S. 184f.

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004 - am 14.02.2026, 16:57:14. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

