A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie

2. Ein interdisziplinarer Dialog zwischen Philosophie und
Theologie zur Wirkung von Macht

Die Ergebnisse einer Kritik, die als genealogische Kritik jede Annahme, jeden
Diskurs als historisch bedingt hinterfragt, legen dezidiert offen, dass im Zen-
trum der Geschlechter- und Freiheits-Diskurse die Machtfrage steht. Macht
ist dabei ein hochkomplexer Vorgang, der sich in unterschiedlichen Formen
und Weisen und darin ebenso offensichtlich wie diffundiert zeigt. Die Frage
nach der Macht ist eine ebenso anthropologisch, also menschlich, wie theo-
logisch relevante Frage, die sich in der gegenwirtigen Zuspitzung in der ro-
misch-katholischen Kirche erst recht zeigt." Weil Macht in religiésen Kon-
texten ein diffuser Begriff ist, ist es umso notwendiger, diesen ausfithrlich
und aus verschiedenen theoretischen Perspektiven zu beleuchten. Allerdings
besteht mein Erkenntnisinteresse gerade nicht in einem ausschlief3lich bin-
nenkirchlichen Diskurs, so sehr dieser vereinzelt Ort und Anlass fiir weiterge-
hende Analysen sein wird, sondern in einem theologischen Interesse, um zu
verstehen, wie sich Subjekte unter spezifischen machtférmigen Bedingungen
bilden.

Fir die theologischen Forschungen ist bei dieser Fragestellung eine inter-
disziplindre Perspektive unerlidsslich, um die kapillarischen Machtwirkungen
auf das Subjekt besser verstehen zu konnen. Zugleich kann eine theologiehis-
torische Untersuchung dieser Machtwirkungen die Mechanismen der Macht
an den Stellen erhellen, an denen sich kirchliche Rituale aktiv auf die Verian-
derung des Subjektverstindnisses ausgewirkt haben. Die Moglichkeiten die-
ser Subjektbildung stehen also im Mittelpunkt eines interdiszipliniren Ge-
sprichs mit der Philosophie Judith Butlers und Michel Foucaults auf der ei-
nen, mit systematisch-theologischen, theologiehistorischen wie auch weite-
ren philosophischen Entwiirfen auf der anderen Seite. Meine These dabei ist,
dass die Philosophie der Freiheit, wie Butler sie beschreibt, fiir die Theolo-
gie leitend sein konnte — wenn Butlers Subjektbegriff an entschiedenen Stel-
len geklirt wird. Dies kann aus einer theologischen wie philosophischen Per-

14 Vgl.die 2018 herausgegebene sogenannte Missbrauchsstudie MHG, die aus dem MHG
Forschungsprojekt »Sexueller Missbrauch an Minderjahrigen durch katholische Pries-
ter, Diakone und méannliche Ordensangehérige im Bereich der Deutschen Bischofs-
konferenz«, hervorgegangen ist (vgl. MHG Forschungsprojekt: 2018); dazu auch: M.
Striet/R. Werden: 2019; K. Hilpert et al.: 2020; G. Werner: 2020b, S. 65-83; dies.: 2019a,
S.139-173; dies.: 2019¢, S.147-174; dies.: 2019b, S. 66-78; dies.: 20204, S. 209-222.

- am 14.02.2026, 16:57:14, Op


https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

spektive geschehen. Zudem zeigen die immer wieder eingebauten dogmen-
geschichtlichen Diskurse eindrucksvoll die — auch durch die Erforschungen
Michel Foucaults bestirkten — Prozesse der Subjektivierung durch Rituale®
und konnen daher nicht nur binnentheologisch, sondern auch fir die Sub-
jektphilosophie im Anschluss von Butler und Foucault erhellend sein.

Denn in der niheren Erforschung der Wirkungen der Macht auf das Sub-
jekt stellt sich heraus, dass Michel Foucault einen wertvollen Beitrag zum
Verstindnis der Bedingungen, wie sich im christlichen Abendland ein neues,
vom Denken der Antike verschiedenes, Subjekt herausbildete, geliefert hat.
Dieses ist vor allem durch die Kontrolle als Selbst- und Fremdkontrolle und
durch das Gestindnis geprigt.’® Diese Konstruktionsbedingungen des Sub-
jekts gelten nicht nur fir den innerkirchlichen Bereich, fiir das Christentum
als solches, sondern auch zunehmend fiir die sich sikularisierenden gesell-
schaftlichen Segmente der Kontrolle, so das Gefingnis, die Schule, das Militir
und andere mehr. Dieses Verstindnis des Subjekts als unterdriicktes >sujet< er-
ginzt Foucault in seinen letzten Untersuchungen durch die Denkméglichkeit
des >Subjekts« als einer aktiv widerstindigen Grofie.”” Den Kern dieser spiten
Untersuchungen bildet die antike parrhesia*®, das Wahrsprechen.” Im Wahr-
sprechen zeigt sich die ganze Ambivalenz des Subjekts.

Judith Butler wiederum gehért zu den prominenten Rezipientinnen von
Foucaults Subjektphilosophie und verortet diese sowohl in der Genderfrage

15 Die Ritualforschung verdankt ihre Einsichten insbesondere der Forschungsleistung
von Emile Durckheim, der sich intensiv mit der gesellschaftlichen Bedeutung von Ri-
tualen auseinandersetzt hat, weil ihn interessiert hat, was eine Gesellschaft zusam-
menhilt, so]. Bergmann: 2000. Hier bekommen also Rituale eine bestimmende Funk-
tion, die nicht nur religidse Systeme definieren. In den Bewertungen von Bindungsme-
chanismen religioser Systeme werden die Entdeckungen Durckheims religionssozio-
logisch bedeutsam, weil sie — bei mancher Zeitgebundenheit, so etwas die eindeutige
Aufteilung in religios und profan— erhellen, was religiose Systeme stabilisiert oder
eben nicht stabilisiert. Insbesondere der Handlungscharakter als auch der symboli-
sche Ausdruck, die neben der Institutionalisierung bedeutsam sind, macht Rituale in
ihrer Materialitit zu einem relevanten Forschungsgegenstand auch fiir Arbeiten, die
sich mitden Diskursen und ihren Normen auseinandersetzen, weil sie daran erinnern,
dass Inhalte nur symbolisch und damit verkorpert transportiert werden kénnen.

16 Vgl. M. Foucault: 2012a; ders.: 2009; ders.: 2012b; ders.: 2008a; ders.: 2008b.

17 Vgl. dazu hier im Buch zu Foucault im Kapitel C.

18 Vgl. zum antiken Verstandnis dieses Begriffs B. Beer: 2015.

19 Vgl. dazu M. Foucault: 2009; ders.: 2012a und 2012b.

- am 14.02.2026, 16:57:14, Op


https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie

als auch in der politischen Ethik. Butler geht es im Kern darum, zu verste-
hen, warum ein Subjekt sich konstituiert und wie es zu einem widerstindi-
gen Subjekt wird, selbst wenn das Subjekt sich dabei gefihrdet.*® Die kriti-
sche Auseinandersetzungen mit Foucault fithrt Butler zu einer Subjekttheo-
rie, die die Macht der Diskurse in ihren Inhalten deutlich stirker betont und
ihre kollektive Macht ausdeutet. Als kollektive Auswirkung von machtvollen
Diskursen lassen sich wiederum aber die gender-kritischen Argumente und
Aktionen — also die andere Seite des Gender-Diskurses — verstehen, die sich
seit den 2000ern etabliert haben und zum beschriebenen gender-kritischen
Diskurs fithren.

In dieser Arbeit geht es um eine Rekonstruktion dieser beiden philosophi-
schen Subjektphilosophien in ihrer Bedeutung fiir die politische Wirksamkeit
und fiir die ethische Positionierung des Subjekts. Die konkrete Situation des
sBacklashs« wirft die Frage von Foucault auf, wie ein Subjekt >wahrsprechenc
kann, welche Bedeutung also die Parrhesia bekommt. Als theologische For-
schung liefert die Untersuchung im Ausblick eine theologisch kontextuali-
sierte Parrhesia, die ich als eine Theologie der Freiheit verstehe, die gerade
durch die Parrhesia, die Verkdrperung und die Performativitit lebt. Wie sehr
diese Parrhesia notig ist, zeigt wiederrum die Verschrinkung theologiehis-
torischer und philosophischer Rekonstruktionen von den Bedingungen der
Subjektkonstitution, die das Subjekt durch Kontrolle und Gestindnis in ei-
ner Erstunterwerfung konstituieren, aus dem der Ausweg nur die Ermich-
tigung erscheint, die wiederum fiir Foucault in der Parrhesia, fiir Butler im
kritischen Subjekt zu finden ist. Ich méchte diese beiden Momente zusam-
mendenken und daraus eine Subjektphilosophie zur Diskussion stellen, die
die Parrhesia als freiheitliche Ermiachtigung des Subjekts denkt.

Die totalisierende Wirkung von Diskursen beschreiben exemplarisch
genommen sowohl Michel Foucault als auch Judith Butler. Inhaltlich kann
diese Machtformigkeit an genuin theologischen Begriffen festgemacht wer-
den. Denn in der Kontrolle iiber das Subjekt in historisch ausgeprigten
Gestindnisfiguren geht es um die Selbstkontrolle des Subjekts mit dem Ziel
der Vermeidung von Siinden. Innerhalb des theologischen Diskurses sowie

20 Diese Fragestellung zieht sich wie ein roter Faden durch das Werk Judith Butlers, al-
lerdings ist dieser Zugang zum Subjektverstiandnis kritisch hinterfragt. Deswegen wer-
de ich mich ausfiihrlicher mit dieser Frage beschaftigen. Aktuell dazu: B. Griimme/GC.
Werner: 2020.

- am 14.02.2026, 16:57:14, Op

19


https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

20

Judith Butler und die Theologie der Freiheit

des kirchlichen Handelns entwickelte sich eine Anthropologie, die die Siind-
haftigkeit des Menschen zweifach zum Ausgangspunkt ihrer praxeologischen
Strukturen machte. Denn zum einen wurde der Mensch seit Augustinus*
als durch die Ursiinde als Erbkategorie von Anfang an korrumpiert und nur
durch die Gnade Gottes gerettet gedacht. Zum anderen blieb auch nach
der Taufe und ihrer rechtfertigenden Gnade die Fihigkeit des Siindigens in
seiner Unfihigkeit nicht zu siindigen erhalten. Dies hatte letztlich rituelle
Konsequenzen, aus denen sich die bis in die heutige Zeit bestehende Einzel-
beichte entwickelte.*” Eben diese anthropologische Voraussetzung hat — mit
der Brille der Machtanalyse betrachtet — spezifische machtformige Rituale
zur Folge. Nicht die Rituale als solche, sondern die sich darin ausdriickenden
Machtoperationen sollen immer wieder als Beispiele beschrieben werden.
Dabei lasse ich mich von der Annahme leiten, dass diese subjektkonstituie-
renden Machtoperationen auch noch dort wirken, wo sie lingst aus ihrem
urspriinglichen religiosen Setting herausgelést sind.

Insbesondere Judith Butler erinnert immer wieder daran, dass die Frage
nach dem Subjekt in seinen konkreten Beziigen durch die Kategorien von sex
und gender geprigt ist. Fir den kirchlichen und den theologischen Kontext
ist dieser Befund verschirft anzutreffen, denn dort ist die Geschlechterfrage
durch eine lange Tradition und theologische Geschichtsschreibung einseitig
perspektiviert. Die Unterordnung der Frauen wurde nicht nur jahrhunderte-
lange gepredigt, sie wurde auch gelehrt und in pastoraler Praxis umgesetzt.
Auch die theologische Wissenschaft ist von ihr nicht frei und deswegen wer-
de ich in konkreter theologiegeschichtlicher Anwendung der Gendertheorie
die Genealogie der Binaritit der Geschlechter in rémisch-katholischer Les-
art nachzeichnen. Diese theologiegeschichtlichen Rekonstruktionen kénnen
nichts verindern, wohl aber die relativieren und die Wirkungsweisen von
Hermeneutiken offen legen sowie gegenwirtige Argumente hinterfragen.

Die Ambivalenz und Gleichzeitigkeit der Bildung des Subjekts als Kon-
trolle und Unterwerfung desselben kann also in einem Prozess der Formung
der Personlichkeit angesiedelt werden. Diese Ambivalenz und Gleichzeitig-
keit sind nicht nur als wesentliche Motive der Entwicklung der Siinden- und
Beichttheologie in der Neuzeit festzumachen, sie erweisen sich zudem als die
grundlegenden Eigenschaften der Disziplinarmacht jener Institutionen, die
sich als Gegenwelt zur Gesellschaft verstehen und organisieren, zu denken ist

21 So eindrucksvoll rekonstruiert von K. Flasch: 1995; ders.: 2017.
22 Dazuausfiihrlich: G. Werner: 2016.

- am 14.02.2026, 16:57:14, Op:


https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

A Kapillarische Machtwirkung auf dem Feld der Subjekttheorie

hier an das Militir, das Gefingnis, die Schule, das Kloster oder auch das Hos-
pital. Damit ist aber das Thema der machtgeleiteten Subjektbildung in allen
Bereichen zu finden. Zugespitzt formuliert: wenn Subjektbildung als Unter-
werfung und Ermichtigung zu denken ist, wie und wieso gibt es Widerstand
gegen dieses System? Gibt es dann tiberhaupt Freiheit?

3. Wie sakular ist die sakulare Welt?
DenkanstdBe von Judith Butler

Insbesondere das Diffundieren religioser Signaturen in sikulare Kontexte
macht deutlich®®, dass die Frage danach, wie sikular die sikulare Welt ist,
zu der bestehenden Debatte um die Bedeutung von Religion fir die Gesell-
schaft hinzugefiigt werden sollte. Fiir ein theologisches Nachdenken tiber die
Machtwirkungen auf das Subjekt ist dies aus verschiedenen Griinden rele-
vant. So wird erstens eine interdisziplinire Rekonstruktion des Gestindnisses
und der Kontrolle aufzeigen kénnen, dass sich religiése Machtstrukturen in
sikularen Formen wiederholen. Dies wird insbesondere mit Michel Foucault,
aber auch an Rekonstruktion des Umgangs mit der Siinde zu zeigen sein.
Zweitens ist Judith Butler eine Denkerin, die sich auf der Grenze sikularer,
religioser und sikular-religioser Thematiken und Semantiken bewegt. Dies
ist nicht nur in bestimmten Ausformulierungen ihres Subjektverstindnisses
offensichtlich — Magnus Striet spricht von einem sikularen Gnadendenken™,
sondern auch in der theologisch relevanten Frage, wie eine Theologie nach
Auschwitz moglich sein kénne®. Zudem, drittens, kritisiert Butler eine zu
schnelle Zustimmung zur Sikularitit des Sikularen. Diese letzten beiden
Themen sollen hier vorgestellt werden.

Butler macht deutlich, dass sie sich vor jeder Frage von Sex und Gen-
der und vor dem Nachdenken iiber die Komplexitit internationaler ethischer
Beziehungen mit der Identitit, Philosophie und Theologie im jiidischen Kon-
text beschiftigt hat.*® »What of Theology could remain after the Nazi death

23 Vgl. dazu ausfiihrlich: G. Werner: 2016, S.116-121; H.-). Hohn: 2007; ders.: 1998; M.
Ebertz: 1998; ders.: 1997.

24 Vgl. M. Striet 2020.

25  Vgl. dazu S. Wendel: 2020a.

26  Vgl. C. Werner 2018, hier S.184f.

- am 14.02.2026, 16:57:14, Op



https://doi.org/10.14361/9783839455074-004
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

