
3. Der philosophische Bilderstreit

3.1. Was ist ein Bild?

3.1.1. Der Mensch als homo pictor: Bilder als Existential

In unserer alltäglichen Lebenswelt sind wir nicht erst seit dem sog.
iconic/pictorial turn1 von einer Bilderflut umgeben, die sich durch die
neuen sozialenMedien noch einmal gesteigert hat. Und vielleicht ver-
hält sich das Anwachsen der Bilderflut umgekehrt proportional zu
unserer Fähigkeit zu sagen, was eigentlich ein Bild ist. Neben digi-
talen und auch digital bearbeiteten Bildern haben wir illustrierte
Zeitschriften, Fotografien zu allen möglichen Zwecken, nicht nur
wie früher zum Festhalten denkwürdiger und erinnerungswürdiger
Augenblicke, Film- und Fernsehbilder, die durch neue Aufzeich-
nungs- und mediale Abrufmöglichkeiten ubiquitär und immer wie-
der neu verfügbar sind, Familienfotos in Clouds und vielfach geteilt
in sozialen Netzwerken, Gemälde in Museen, Zeichnungen, Kari-
katuren, aber auch Gebrauchskunst, Fotos in Reise-, Möbel- und
Modekatalogen, Piktogramme und andere visuelle Symbole wie Ver-
kehrszeichen etc. sowie Videoaufzeichnungen zur Überwachung ge-
fährlicher Orte und gefährdeter Objekte. Man kann sich aber auch im
Netz Fotos von infrage kommenden Hotels ansehen oder alle Skulp-
turen, die ein bestimmter Bildhauer geschaffen hat, und mit Virtual
Reality-Brillen kann man die Räume berühmter Museen begehen,
ohne dorthin zu fahren. Das war nicht immer so.

Doch Bilder begleiten den Menschen seit jeher. Seit frühesten
Zeiten sind Funde von Zeichen in Fels und Malereien in Höhlen be-
zeugt, die über Beschreibung desMenschen als »homo faber« hinaus-

291

1 Der »iconic turn« weist auf eine an der Hermeneutik orientierte Bildwissenschaft,
der »pictorial turn« orientiert sich am Bildgebrauch in Alltagskultur und Wissen-
schaft. Vgl. Boehm, Iconic Turn. Ein Brief, sowie Mitchell, Pictorial Turn. Eine Ant-
wort, in: Belting, Bilderfragen, S. 27 ff und 37ff.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


gehen. IntelligentenWerkzeuggebrauch, das wissen wir heute, finden
wir nicht nur bei den höheren, sondern auch niederen Tieren. Aber
dass man sich Werkzeuge, wie Faustkeile, Farben und Spachtel, so
herstellt und zurichtet, dass man damit kreativ etwas gestaltet, dem
auch andere Bedeutung beilegen oder mit dem sie etwas verbinden
können, das scheint ein Spezifikum menschlicher Existenz zu sein.
Ein solches Merkmal nennt Heidegger »Existenzial«.

Tiere verfertigen keine Bilder. Doch seit frühesten Zeiten ist für
Menschen kreatives bildhaftes Gestalten bezeugt.

So waren z.B. die altsteinzeitlichen Ureinwohner der Kanaren,
die Guanchen (sie waren wohl Berber) bereits in der Lage, ein stark
vereinfachtes Zeichen für »Mensch« in den Fels zu hauen oder zu
malen und deuteten damit wohl an, dass an bestimmten Orten in
der zerklüfteten unwirtlichen Felsenlandschaft Menschen zu Hause
bzw. menschliche Siedlungen zu finden waren. Und die uns erhalte-
nen Höhlenmalereien in Spanien und Frankreich bezeugen bereits ein
differenziertes ästhetisches Empfinden, denn man nutzte geschickt
Unebenheiten der Höhlendecken, um plastische Wirkungen, z.B. bei
der Darstellung eines Bisons oder Mammuts, zu erreichen, was durch
Verwendung unterschiedlicher Farben im Dämmerlicht der Höhlen
ziemlich echt wirken konnte. Mag nun eine Art Bildmagie mitgespielt
haben (das zu jagende Wild sollte im Bild gebannt werden) oder die
Konzentration auf die zu erjagendeMahlzeit oder didaktische Zwecke
(um jagdunkundigen Personen jüngeren Alters schon einmal im Bild
vorzuführen, was später gejagt werden soll) oder einfach die Freude
an farbigen scheinbar lebensechten Darstellungen,2 man ist immer
wieder beeindruckt, dass diese altsteinzeitlichen Malereien und damit
auch die Fähigkeit zur bildnerischen Kreativität schon so alt sind.
Hans Jonas sieht in dieser menschlichen Fähigkeit geradezu ein We-
sensmerkmal, an dem – in einer fiktiven Situation – Weltraumfahrer,
wenn sie sich »in der ihnen völlig fremden Lebenswelt eines ihnen
völlig fremden Planeten umtun und sich vergewissern wollen, ob es
dort »Menschen« gibt, ebendies erkennen können.

»Unsere Forscher betreten eine Höhle und bemerken an ihren Wänden Li-
nien oder sonstige Konfigurationen, die künstlichen Ursprungs sein müs-
sen, keiner strukturellen Funktion dienen und eine optische Ähnlichkeit
mit der einen oder anderen draußen anzutreffenden Lebensform aufweisen.

292

Der philosophische Bilderstreit

2 Die heutige Forschung sieht eher keinen Zusammenhang mit der Jagd, s. Bosinski,
Das Bild in der Altsteinzeit, in: Sachs-Hombach (Hg.), Bildtheorien, S. 32.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Von ihren Lippen bricht der Ausruf: Die haben ›Menschen‹ gemacht!
Warum? Die Evidenz bedarf für ihre Gültigkeit nicht der Vollkommenheit
der Altamira-Fresken. Die roheste kindischste Zeichnung wäre so beweis-
kräftig wie die Kunst des Michelangelo. Beweisend für was? Für die mehr-
als-tierische Natur ihres Erzeugers; und dafür, dass er ein potentiell spre-
chendes, denkendes, erfindendes, kurz, ein ›symbolisches‹Wesen ist.«3

In der Tat finden wir seit früherster Zeit in Fels gehauene Petrogly-
phen mit Symbolen (mangelnde anfängliche Werkzeugbeherrschung
drängte zur Vereinfachung und Abstraktion), aber man findet auch
ausdrucksstarke Bilder mit bemerkenswerter optischer Ähnlichkeit,
wie z.B. das wiehernde Pferd aus Mas d’Azil (Ariège).4

Diese Bilder überraschen mit der Genauigkeit der Beobachtung
von Einzelheiten, und da die Modelle in der Höhle wohl kaum anwe-
send waren, bezeugen sie eine Verinnerlichung von Wahrnehmungs-
eindrücken, die dann beim bildhaften Gestalten abrufbar waren.5

Auch für Belting hängen diese inneren und die äußeren Bilder
zusammen:

»Der Doppelsinn innerer und äußerer Bilder ist vom Bildbegriff nicht zu
trennen und verrät gerade dadurch seine anthropologische Fundierung.
Ein »Bild« ist mehr als ein Produkt von Wahrnehmung. Es entsteht als das
Resultat einer persönlichen oder kollektiven Symbolisierung. Alles, was in
den Blick oder vor das innere Auge tritt, lässt sich auf diese Weise zu einem
Bild klären oder in ein Bild verwandeln. […] Wir leben mit Bildern und
verstehen die Welt in Bildern.«6

Geht man einmal von der Intention des Abbildens aus, so müsse man
gleichzeitig an innere und äußere Repräsentation von Bildern den-
ken. Wir machen uns ein Bild und können dies zumindest in der
deutschen Sprache auf doppelte Weise verstehen. (Das Englische un-
terscheidet zwischen image und picture, doch auch hier muss über
den Zusammenhang nachgedacht werden.) Man kann in der Tat die
Rolle des Bildhaften bzw. des Symbolischen für die Entwicklung
menschlicher Kultur nicht hoch genug bewerten, denn was an Ideen
»auf außerkörperlichen Trägern aufgezeichnet […] und so auch un-

293

Was ist ein Bild?

3 Jonas, Homo Pictor. Von der Freiheit des Bildens, in: Boehm (Hg.), Was ist ein Bild?,
S. 105 f.
4 Bosinski, a. a.O., S. 56.
5 a. a.O., S. 59.
6 Belting, Bildanthropologie, S. 11.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


abhängig von der physischen Präsenz sozusagen abrufbar«7 bleibt,
geht nicht mit dem Tod der Erzeuger verloren, sondern erst mit der
Zerstörung der außerkörperlichen Träger.

Und das bringt uns zu einer weiteren Äquivokation, die uns für
gewöhnlich gar nicht auffällt: Denn mit unserem Begriffsgebrauch
von »Bild« können wir durchaus auch in anderer Hinsicht Unter-
schiedliches meinen: Mit den Aussagen »Das Bild hat einen Riss«,
»Das Bild zeigt eine Vase auf einem Tisch«, »Diese Bilder sollten
Kinder nicht sehen«8 oder »Das Bild ist der abgebildeten Person sehr
ähnlich« werden jeweils unterschiedliche Aspekte des Bildes benannt,
die man sprachlich zum genaueren Verständnis besser trennt: Einmal
ist der materielle Träger des Bildes gemeint, also z.B. eine Leinwand,
eine Filmrolle oder Fotopapier, zum zweiten meint man die im Bild
erscheinende Darstellung (von Husserl zur besseren Unterscheidung
vom Bildträger Bildobjekt genannt), und drittens kann man auch das
Dargestellte (platonisch gesprochen: das Urbild) meinen (und meint
damit aber eher keine platonische Idee, sondern das im Bild abgebil-
dete Original). Darstellendes, Darstellung und Dargestelltes sind also
voneinander zu unterscheiden.

»Bildträger und Bildobjekte sehen anders aus: Bei einem Passbild sieht der
Bildträger wie ein flaches Stück Papier aus; wenn man hingegen das Aus-
sehen des Bildobjektes beschreiben würde, dann würde dies zu einer Be-
schreibung führen, die auch auf eine bestimmte Person passen könnte, ob-
wohl das Bildobjekt nicht wie eine Person ein realer Gegenstand ist. Es
besteht meist nicht die geringste Gefahr, dass der Betrachter meint, einen
realen Gegenstand zu sehen«, denn »das, was man auf dem Bildträger als
Bildobjekt sieht, ist nicht physikalisch anwesend und unterliegt deshalb
auch nicht den Gesetzen der Physik, wie man schon daran sehen kann, dass
das, was man auf einem Passbild sieht, im Gegensatz zu einem Menschen
nicht älter wird.«9

Für Jonas ist in der bildlichen Darstellung der Gegenstand in einer
neuen, nichtpraktischen Weise angeeignet (wofür das Passbild gerade

294

Der philosophische Bilderstreit

7 Wuketits, Bild und Evolution. Bilder: des Menschen andere Sprache, in: Sachs-
Hombach, Bildtheorien, S. 18 f.
8 vgl. Wiesing, Die bildliche Kreatur – Zwischen Interpretation und Präsentation, in.
Hoeps (Hg.), Handbuch der Bildtheologie, Bd. III, S. 382. Die genannte und inzwi-
schen übliche Unterscheidung zwischen Bildträger und Bildobjekt findet sich erst-
malig bei Husserl, Phantasie und Bildbewusstsein, S. 112.
9 Wiesing, ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


kein gutes Beispiel ist). Tierische Artefakte hingegen hätten direkte
physische Verwendung in der Verfolgung vitaler Interessen wie Er-
nährung, Fortpflanzung (Nestbau z.B.), Überwinterung, Versteck etc.

Durch welche Eigenschaften wird ein Ding zum Bild eines ande-
ren Dinges? Jonas hält fest, dass die Darstellung nicht von vollkom-
mener Ähnlichkeit, also keine Kopie sein darf. Diese Unvollständig-
keit lasse Freiheitsgrade beim Abbilden zu, ermögliche so Stilisierung
und Ausdruck und hebe das Bild damit aus dem »Kausalverkehr der
Dinge« in eine nichtdynamische Existenz.10 Die freie bildnerische Ge-
staltung des in dieser Weise tätigen »homo pictor« als eines bilder-
verfertigenden Wesens setzt so eine kulturelle Evolution in Gang, die
»gekennzeichnet (ist) durch die zunehmende Kreation und Verwen-
dung von Bildern. Dabei stellt die Höhlenkunst der Eiszeit nicht den
Anfang, sondern bereits einen ersten Höhepunkt menschlicher, also
vom Menschen erzeugter Bilderwelten dar.«11

Die von prähistorischen Menschen produzierten Bilder zeigen
bereits oft eine bemerkenswerte Neigung zur Abstraktion und bezeu-
gen so einen ästhetischen Gestaltungswillen. So konnte die Schrift als
Bilderschrift beginnen12 und der soziokulturellen Evolution des Men-
schen einen weiteren Schub versetzen. Denn

»wenn der Kunst insgesamt im Grunde eine vitale Funktion des Gemein-
schaftslebens zugeschrieben werden kann und sie in der soziokulturellen
Evolution des Menschen für die Bildung von personaler bzw. gesellschaft-
licher beziehungsweise kultureller Identität von Bedeutung war, […] dann
gilt das für Bilder in besonderem Maße.«13

»Hätte der Mensch keine Bilder«, so Wiesing, »so wäre er dazu ver-
urteilt, in seinem Leben ausschließlich vergängliche und anwesende
Dinge sehen zu müssen. Doch durch Bilder können« (ich ergänze:
vor allem heutzutage) »verschiedene Menschen an verschiedenen
Orten zu verschiedenen Zeiten dasselbe sehen – und zwar nur durch
Bilder«.14

295

Was ist ein Bild?

10 s. Jonas, Homo Pictor: Von der Freiheit des Bildens, a. a.O., S. 107–114
11 Wuketits, a. a.O., S. 19.
12 a. a.O., S. 23 f.
13 ebd.
14 Wiesing, a. a.O., S. 383.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


3.1.2 Platons Mimesisverbot und seine Folgen

Es mag nun nach dem Gesagten verwundern, dass wir bei Platon ein
dezidiertes Verbot von Kunst finden. Noch schlimmer: Es geht ihm
(im letzten Buch der Politeia) auch um ein Verbot jeglicher Bildpro-
duktion. Wie kann man das verstehen?

Ein möglicher Schlüssel zum Verständnis lässt sich sicherlich in
dem (späteren) Dialog Sophistes finden. Der Dialog soll vor 347
v.Chr. entstanden sein, und auch in ihm wird die Frage gestellt, was
eigentlich ein Bild sei (Soph 239 d). Auf die Frage werden zunächst
Beispiele genannt (»Bilder im Wasser und in Spiegeln, sodann die
gemalten und die geformten, und was es für andere noch gibt«15).
Doch die für die Philosophie so konstitutive ti-esti-Frage zielt auf
das »Allgemeine in dem Allem« (Soph 240a) und bringt eine klassifi-
katorische Unterscheidung auf: Die Nachahmungskunst (Mimesis)
beinhalte die Kunst der Trugbilder (mimesis phantastike) und die
der Ebenbilder (mimesis eikastike) (264c). Hier muss man auch auf
zwei verschiedene Wortwurzeln hinweisen: eikon (die Wortwurzel
für »Ikone«) und eidolon (»Bildchen«, Verkleinerungsform von eidos,
lat. idea; von Homer auch für die schattenhaften Existenzen der Ver-
storbenen gebraucht16, daher auch die Bezeichnung phantasma.) (Der
Begriff Idol leitet sich von hier ab, ebenso Ideologie (eidos legein, das
durch ein Bild Lesen der Wirklichkeit), wie auch die Idolenlehre
Francis Bacons, in der es um falsche Bilder, nämlich Vorurteile, geht.)
Eidola aber sind bei Platon vor allem die sichtbaren Bilder.17

Trugbilder sind sie, wenn sie wie die täuschend echt gemalten
Trauben des Zeuxis, von denen Plinius berichtet, Vögel anlocken, die
sich voller Gier auf sie stürzen.18

Als Hintergrund der Diskussion muss man sowohl die Aus-

296

Der philosophische Bilderstreit

15 ebd.
16 Mouroutsou, Είκών bei Platon: Die Metaphysik des Bildes, in: Neuber et al. (Hg.),
Das Bild als Denkfigur, S. 34.
17 Mouroutsou, a. a.O., S. 35.
18 Von Platon erwähnt in Protagoras 318b und Gorgias 453c (allerdings nur im Zu-
sammenhang eines Vergleichs von Malkunst und Redekunst). Plinius berichtet auch
von einem anschließenden Wettstreit der Maler Parrhasios und Zeuxis: »Nun führt
Parrhasios den siegessicheren Zeuxis vor ein Bild, das noch mit einem Vorhang be-
deckt ist. In der Gewissheit, ein unübertreffliches Werk geschaffen zu haben, will
Zeuxis den Vorhang beiseiteschieben, muss dabei aber bemerken, dass er nun seiner-
seits Opfer einer Täuschung geworden ist: Der Vorhang ist das Bild, das Parrhasios
gemalt hat.« (Blümle/Wismer (Hg.), Hinter dem Vorhang. Verhüllung und Enthül-

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einandersetzung mit den Sophisten nennen, deren Rhetorik Sokra-
tes-Platon die Erzeugung eines zwar schönen, aber falschen Scheins
vorwirft, der mit der Verfertigung von schönen Reden und scheinba-
rer, oberflächlicher Erkenntnis genug hat. Als weiterer bedeutsamer
Hintergrund muss aber auch die These des Parmenides gelten, nach
der ein Zugleich von Sein und Nichtsein nicht denkbar ist. Es geht
also um »trugbildnerische Kunst« (239d) und darum, dass das wirk-
lich Seiende wahr und nicht bloß scheinbar sein muss. Das führt auf
eine paradoxale Frage zum ontologischen Status von Bildern: »Also
nichtseiend, also nicht wirklich ist das, was wir ein Bild nennen?«
(240b) Es geht also bei diesem nichtseienden Sein um den falschen
Schein, den Bilder (evtl. auch die schönen Sprachbilder der Sophisten)
erwecken und der den Zugang zum Wahren verstellt.

Wirklich berühmt und wirkmächtig geworden ist Platon aber
gerade mit einer solchen bildhaften Rede in einem früheren Dialog,
in der er zum Zwecke der Veranschaulichung die Situation des Men-
schen mit Gefangenen in einer Höhle vergleicht. In dem berühmten
Höhlengleichnis (Pol, 7. Buch, 514a-517a) geht es um den Zugang zur
Erkenntnis des Wahren, wohingegen die Gefangenen auf ihre Wahr-
nehmungserfahrungen fixiert sind. Sie sind nämlich so gefesselt, dass
sie den Höhlenausgang und ein Feuer, das dort brennt, hinter sich
haben und auf einer gegenüberliegenden unebenen Wand nur ver-
zerrte Schattenbilder von Menschen und Gegenständen sehen, die
auf einem Gang hinter ihnen herlaufen bzw. getragen werden und
diese Schattenbilder für die eigentliche Realität halten. Es bedarf aber
der Ab- und Umwendung weg vom bloß Wahrgenommenen in Rich-
tung Höhlenausgang, um – durch Denken – stufenweise aus der
Höhle und der Bindung an bloße Wahrnehmungen zu gelangen und
im »Licht der Erkenntnis« die eigentlichen Urbilder der schattenhaf-
ten Abbilder zu sehen. Dies sind die berühmten platonischen Ideen,
die allem Sein zugrunde liegen und, wie im Phaidon veranschaulicht
wird, wie die Seele in dieser idealen Existenz selber unwandelbar,
ewig und aller Zeit enthoben sind, während ihre Abbilder bzw. Nach-
bilder, also reale Menschen, Pferde, Kleider, etc. durchaus dem zeitli-
chen Wandel und den entsprechenden Verfallsprozessen unterworfen
sind und in vielen Variationen existieren können (Phaid 78e). Das
eigentliche, also »ideale« Sein ist daher ein geistiges Sein, in dem erst

297

Was ist ein Bild?

lung seit der Renaissance – von Tizian bis Christo, S. 40) Parrhasios muss also als
Sieger gelten, Zeuxis hatte nur Tiere, Parrhasios aber einen Menschen getäuscht.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


alle wahre Erkenntnis als Erkenntnis des Wahren möglich ist (die
Seele schaut mit den Augen des Geistes), und es ist Grundlage für
alle bildhaften »Abschattungen« in der Wahrnehmungswelt. Wahre
Erkenntnis aber geschieht, so das Höhlengleichnis, durch Denken
(durch innere Schau), und nicht durch leibgebundenes Schauen; von
diesem muss man sich gerade lösen und abwenden, wenn man sich
nicht mit dem falschen Schein begnügen will.

Der schöne Schein (man erinnere sich an die täuschend echt ge-
malten Trauben des Zeuxis und seinen Wettstreit mit Parrhasios)
muss also desavouiert werden, um gerade aus Sorge um »unnach-
denkliche Knaben« (Pol 234 b) diese mit der wahren Wirklichkeit in
Kontakt zu bringen, denn sie könnten »bei einer aus der Ferne ge-
machten Wahrnehmung eines Gemäldes in den sehenden Glauben
geschickt werden, es handele sich um das dargestellte, wirkliche Ding
selbst, nicht aber um sein Nachbild«.19 Denn die mimetische Kunst
tauche »die Dinge als ein ›menschlicher Traum für Wachende‹ (Pol
266c) in einen Modus imaginärer Verkennung«.20

Diese Supplementierung des Seienden aber ist gefährlich. Där-
mann verweist zur weiteren Erläuterung dieser Gefahr auf eine Stelle
im Philebos (Phil 39c), wo unklar ist, ob es sich bei einer bildhaften
Erscheinung um einen lebendigen Menschen oder um ein gut ge-
machtes Schnitzwerk handele. Im Gedächtnis könnten falsche Vor-
stellungen (»falsche Ikonen«) über das Gesehene hängenbleiben, Sein
und Schein könnten durcheinandergeraten.

Das führt Sokrates-Platon im Dialog Kratylos dazu zu fordern,
ein Bild des Kratylos möge »im Gegenteil ganz und gar nicht alles
einzelne so wiedergeben, wie das Abzubildende ist, wenn es ein Bild
(eikón) sein soll«, denn sonst gäbe es »zwei Kratylos« (Krat 431 b,c).

Es gibt also auch gute Bilder (vor allem die in bildhafter Rede, die
Platon interessieren). Solche metaphorische Redeweise wurzelt in der
alltäglichen Lebenswelt (der Höhle) und ihren vorphilosophischen
Zusammenhängen und ist in der Lage, in die philosophische Reflexi-
on zu führen, dient also didaktischen Zielen. Denn der Dialektiker
erhebt in Bezug auf Bilder »höchste Ansprüche: Er schafft selber phi-
losophische Bilder, indem er sinnliche Bilder transponiert.«21

Eidola aber (auch sie können sprachliche Bilder sein, wie die der

298

Der philosophische Bilderstreit

19 Därmann, Tod und Bild, S. 87 bezieht sich auf ebendiese Politeia-Stelle 234b.
20 ebd.
21 Mouroutsou, a. a.O., S. 38 f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sophisten) sind also immer zu prüfen, denn sie verfälschen, zielen auf
Täuschung und nicht auf das wahre Sein. Das gilt besonders für jene
Bildnisse, die Wiesing als eigentliches Feindbild des Platonischen
Kunstverdikts ausmacht: die unter Einbeziehung menschlicher Per-
spektive verfertigten Großplastiken des Phidias. Denn er will nicht
davon ausgehen, dass Platon ganz allgemein jede Form von Kunst
(»heute auch Picasso, Poussin und Michelangelo) – und ganz all-
gemein Bilder – also heute auch Urlaubsfotos, Videoclips und Poster
– verbieten will«,22 und das ein für alle Mal. Seine Interpretation
dreht den Spieß um, da er »Platon nicht liest, um zu erfahren, was
er über Kunst sagt«, sondern um sich zu fragen, »für welche Phäno-
mene, das, was er sagt, sinnvoll ist.«23 Leider habe aber Schleierma-
cher die Eingangsfrage des 10. Buchs »Was ist Mimesis?« (in diesem
Buch will Platon sein Kunstverdikt begründen) unvollständig und
missverständlich mit »Darstellung« übersetzt, was Platons verborge-
ne Kanonvorstellung nahezu unerkennbar werden lasse: Denn »Mi-
mesis« sei ein Oberbegriff und entspreche im Deutschen einem wei-
ten Begriff von Nachahmung, unter den Wiesing mindestens zwei
verschiedene Phänomene subsumiert, das der Nachahmung durch
Darstellung und das der Nachahmung durch Imitation.24

Eine Nachahmung beinhaltet die künstliche Herstellung von
Ähnlichkeit, doch in anderer Weise: »Eine Rolex-Imitation ist eine
Uhr, hingegen ist das Bild einer Rolex keine Uhr.« Die Herstellung
eines materiellen Gegenstandes mit physischer Ähnlichkeit, die Imi-
tation, versuche, selbst das zu sein, was sie nachahme.25

Platon behandle daher alle Formen derMimesis, also auch Bilder,
als wären sie falsche und billige Imitationen, meine also wohl Bild-
nisse, die als Imitationen hergestellt und behandelt würden, bei denen
also »Imitation und Darstellung – wie im Begriff, so auch in der Rea-
lität – zusammenfallen.« Das »Musterbeispiel für eine bildliche Dar-
stellung, die als Imitation betrachtet wird«, sieht Wiesing in der
Athena Parthenos des Phidias.26

Diese etwa 12 m hohe, aus Gold und Elfenbein gefertigte Monu-
mentalplastik ist zwar nicht erhalten, doch gibt es genügend Be-

299

Was ist ein Bild?

22 Wiesing, Artifizielle Präsenz, S. 127.
23 Wiesing, a. a.O., S. 126.
24 a. a.O., S. 130.
25 a. a.O., S. 131.
26 a. a.O., S. 136.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


schreibungen der zeitgenössischen Historiker: Sie wurde im Vorraum
des Parthenon-Tempels auf der Akropolis aufgestellt und soll etwa
auf einer ausgestreckten Hand eine 2 m hohe Nike-Plastik getragen
haben. Sie wurde als Kultbild verehrt, da im griechischen Verständnis
die Götter in ihren Tempeln wohnen, d.h. präsent sind. Es handelt
sich also um eine Inkorporierung, die dem Gottesdienst vor dem
Tempel diente. Nach Wiesing geht es hier nicht mehr »darum, den
Schein von etwas zu erzeugen, sondern künstlich reale Präsenz zu
schaffen«.27

Das ist umso verwerflicher, als eine besondere neue Technik zum
Einsatz kam: Wie bei Michelangelos David wurden die oberen Teile
der Plastik größer geformt, als es nach menschlichen Proportionen
der einzelnen Teile untereinander richtig gewesen wäre, es wurde also
die Entfernung des Betrachters so einkalkuliert, dass ihm das Bildnis
menschenähnlich und nicht perspektivisch verzerrt erscheinen muss-
te. Ein korrektes Vorgehen hätte alle Teile der Skulptur in ihrer rich-
tigen Proportion zueinander abgebildet.

Die etwa zehn Jahre nach der Politeia getroffene Unterscheidung
im Sophistes scheint das zu bestätigen: Die ebenbildnerische mimesis
eikastike gibt auf angemessene Weise die Proportionen des Abgebil-
deten wieder, wohingegen die Täuschbildnerei (mimesis phantastike)
die realen Proportionen verstellt28 und sich nicht am Ansichseienden,
sondern an einer an menschlicher Wahrnehmung gemessenen Er-
scheinung für Menschen orientiert.

Diese Wahrnehmungswelt ist aber nur sekundär: Im Timaios,
einem Monolog, wird vom Demiurgen, dem Weltenschöpfer erzählt,
und die wahrnehmbare, erzeugte Welt wird als Bild (genauer: Abbild,
Nachbild) des intelligiblen Paradigmas charakterisiert. Das klang be-
reits im Phaidon an, in dem jeder Gegenstand unserer alltäglichen
Erfahrung (Pferde, Menschen, aber auch menschliche Artefakte) nach
dem Vorbild einer objektiv existierenden Idee aus dem Bereich des
eigentlichen Seins gefertigt ist. (Bilder solcher Gegenstände sind also
Bilder von Bildern und eigentlich tertiär.) Im Timaios ereignet sich
also eine »holistische Wende«, nach der alles Wahrzunehmende Bild
bzw. Abbild ist.29

Mit Platon beginnt so »Geschichte des Bildes als Denkfigur in

300

Der philosophische Bilderstreit

27 a. a.O., S. 138.
28 Mouroutsou; a. a.O., S. 34 f, FN 4.
29 a. a.O., S. 47.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


der Philosophie«.30 Zumindest kann man das für die philosophische
Tradition Europas feststellen, die nach Whitehead »aus einer Reihe
von Fußnoten zu Platon besteht.«31 Die Zweiweltentheorie Platons
ist im abendländischen Denken, also auch über Europa hinaus, un-
geheuer wirkmächtig geworden. Besonders für die Thematik der Bil-
der sind hier weitreichende Reflexionen über die Jahrtausende hin-
weg angestoßen worden. Doch nicht nur in der Philosophie, auch in
der alltäglichen Lebenspraxis waren bilderfeindliche Einflüsse mani-
fest: So berichtet Pekáry unter Erforschung historischer Quellen von
der Ablehnung der bildenden Künste in der Antike. Hier sollen exem-
plarisch nur zwei Autoren genannt werden: So berichtet z.B. Sallust
in seinem Catilina von der Verweichlichung des Heeres bei Sullas
Asienfeldzug: »hier gewöhnte sich der römische Soldat zum ersten
Mal daran, zu huren und zu zechen, Bildwerke, Gemälde kunstvoll
gearbeitete Gefäße zu bewundern, sie aus privatem und öffentlichem
Besitz zu rauben, Tempel auszuplündern und alles zu schänden,
möchte es heilig oder weltlich sein.«32 Und Cicero sei der Überzeu-
gung gewesen, dass »Leute, die Kunstwerke bewundern, schlicht
dumm« seien.33 Da ein Bildnis in erster Linie das Äußere und nichts
Wesentliches zeige, sind statuae et imagines »nicht Abbilder des
Geistes, sondern des Körpers.«34 Die Bildpraxis der Griechen war oft
eine andere, und sie wurde zunächst verachtet und änderte sich im
antiken Rom erst in der Kaiserzeit.

Neben den vielen Zeugnissen antiker Bilderverachtung gab es
aber – als andere Seite der Medaille – auch die Hochachtung für das
Intelligible. Die Ideen»schau« verursachte auch in der Sprache viele
optische Metaphern für Denken und Erkennen, die uns in ihrer
Sprachwurzel oft gar nicht mehr bewusst sind: Durchblick, Scharf-
blick, Aufklärung (franz. »lumières«, engl. »enlightenment«), view,
etwas klar sehen, Hinsicht, Er-klärung, declaration, clarify, Perspekti-
ve (von per-spicere), point de vue, insight, etc. Alloa macht aber da-
rauf aufmerksam, dass dies keineswegs ursächlich auf die Philosophie
Platons zurückgeht und nennt z.B.

301

Was ist ein Bild?

30 a. a.O., S. 33.
31 Whitehead, Prozess und Realität, Teil II, S. 91.
32 Pekáry, Imago res mortua est. Untersuchungen zur Ablehnung der bildenden
Kunst in der Antike, S. 17 zitiert Sallust, Catilina 11,5 f.
33 Pekáry, a. a.O., S. 32 zitiert Cicero, Parad 5,36.
34 Pekáry, a. a.O., S 101 zitiert Cicero, Arch 30.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»auf Sanskrit vidyā, das zugleich ›Sicht‹ und ›Wissen‹ bedeutet, ferner veda
(›ich habe gesehen‹), von dem sich auch die Veden ableiten. Die Spuren
dieser Verquickung lassen sich durch sämtliche indogermanische Sprachen
verfolgen […]. Ununterscheidbar ineinander verschränkt sind Visualität
und Intellektualität in Beispielen wie dem griechischen histor, dem eng-
lischen wit (von dem der witness sein Wissen zieht) oder der deutschen
Einsicht.«35

Platon ist also nicht der Erfinder des abendländischen Okularzen-
trismus, wenngleich er ihn mit seiner bildhaften Sprache und seiner
Urbild-Abbild-Theorie, auch für die Platoniker nach ihm, kräftig be-
feuert.

3.1.3 Das Bild vom Bild: Bildhaftes und Bildkritik bei Magritte

Cézanne hat von sich und seiner Malerei gesagt, dass er »im Malen
denkt.«36 Merleau-Ponty erläutert, dass er sicherlich beimMalen kei-
ne Ansichten über die Welt äußert, sondern dass er sich malend einer
»stummen Sprache«37 bedient, »in dem Augenblick, wo sein Sehen
zur Geste wird«.38 Denn es geht wie beim Sprechen um Ausdrucks-
handlungen, mit denen man in diesem Falle die Möglichkeiten bild-
hafter Darstellung erkunden kann.

Wenn nach Platon Bilder Bilder von Bildern, also im Hinblick
auf die zugrundeliegende Idee ontologisch doppelt nachrangig sind,
so soll diese These exemplarisch anhand von heutigen Bildern geprüft
werden, die sich nicht mehr dem Paradigma des Abbildens verpflich-
tet fühlen, ja geradezu ein Programm entwickeln, diese Abbildhaftig-
keit des Bildes zu unterlaufen, sich »vom Illusionismus zu lösen« und
dabei »eigene(n) Dimensionen zu gewinnen«, was nach Merleau-
Ponty »metaphysische Bedeutung« hat.39

Dies muss Maler anregen, die Möglichkeiten von Bildern und
ihren Sujets auch malerisch zu erkunden und damit zu experimentie-
ren. Nur scheinbar geht es hier noch ums Abbilden, etwa im Surrea-
lismusMagrittes, der in seinerMalerei viele klassische Bildauffassun-
gen und Sehgewohnheiten konterkariert, sodass man durchaus von

302

Der philosophische Bilderstreit

35 Alloa, Das durchscheinende Bild, S. 18, FN 18.
36 Dorival, Cézanne par ses lettres et ses témoins, in: ders., Paul Cézanne, S. 103 f.
37 Merleau-Ponty, Die indirekte Sprache, in: ders., Die Prosa der Welt, S. 119ff.
38 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 301.
39 Merleau-Ponty, ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einer Bildkritik im Medium der Malerei sprechen kann, die ihrerseits
wiederum zum Denken anregt.

Es gibt in dieser Malerei, so Magritte selber in seinem ersten
Brief an Foucault, »Denken, das sieht und das als sichtbar beschrieben
werden kann.«40

Magritte hatte, wie er selber berichtete, durch die Begegnung
mit de Chiricos »Lied der Liebe« (später malte er ein Bild gleichen
Titels) eine entscheidende Prägung erfahren: Dies sei einer der er-
greifendsten Augenblicke seines Lebens gewesen, denn seine Augen
hätten »zum ersten Mal das Denken gesehen.«41 Wie für andere Sur-
realisten sei de Chirico der erste gewesen, »der sich als erster ganz
bewusst und mit Erfolg von den traditionellen Motiven der Malerei
abwandte […]. Dieser radikale Aspektwechsel im Motiv hatte natür-
lich Auswirkung auf Bedeutung und Stellenwert der Malweise. Nicht
mehr das Wie, sondern das Was wurde wichtig.«42 Besonders stand
Magritte unter dem Eindruck von de Chiricos pittura metafisica. Die
Ordnung der Dinge in Raum und Zeit musste nicht mehr abgebildet
werden, sondern sie konnten »herausgerissen aus zweckrationalen
Zusammenhängen und frei von symbolischen Bedeutungen, diskon-
tinuierlich«43 ins Bild gesetzt werden und ihre eigenen Wirkungen
entfalten.

Magritte lehnte es konsequenterweise ab, als Künstler zu gelten,
er sei »vielmehr ein denkenderMensch, der seine Gedanken durch die
Malerei mitteile.«44

Es ging spätestens seit den Impressionisten ja nicht mehr um
eine genaue Repräsentation eines außerbildlichen Sachverhalts. Also
nicht, wie Cézanne sich ausgedrückt hatte, um ein Malen nach der
Natur, sondern parallel zu ihr.45 Neben der Reflexion und Destruk-
tion eines abbildhaften Repräsentationalismus ging es aber auch da-
rum, noch nie Gesehenes sichtbar zu machen. Hier seien nur einige
Aspekte hervorgehoben:

Magrittes Bilderserie »So lebt der Mensch« (»La condition hu-
maine«) zeigt in etlichen Variationen lauter Bilder von Bildern und

303

Was ist ein Bild?

40 abgedruckt in: Foucault, Dies ist keine Pfeife, S. 55.
41 Blavier (Hg.), René Magritte. Sämtliche Schriften, S. 552.
42 Müller, René Magritte. Die Beschaffenheit des Menschen. Eine Kunst-Monogra-
phie, S. 15 f.
43 a. a.O., S. 18.
44 Müller, a. a.O., S. 9.
45 Müller, a. a.O., S. 24.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


hebt mit dem Titel durchaus im Sinne von Hans Jonas das bildneri-
sche Schaffen als Spezifikum menschlicher Existenz ins Bewusstsein,
hinterfragt aber zugleich die Möglichkeit statischer Bilder, eine pro-
zesshafte Wirklichkeit zu erfassen: Wolken und Wellen wie auch
Pferdekutschen bewegen sich weiter, sodass die Bilder (ohne Rahmen)
sich nur scheinbar nahtlos in eine (wiederum nur momenthaft abbild-
bare) Wirklichkeit einfügen können.46 Zudem, was für moderne Me-
dienphilosophien relevant wird, verdecken die selbstgemachten Bil-
der die Realität, und es lässt sich im Medium der Bildlichkeit nicht,
etwa durch Vergleich, feststellen, ob sie einer originär gegebenen
Wirklichkeit entsprechen oder nicht (wobei diese ja ebenfalls – und
zwar sehr echt – gemalt ist. Vor allem sind die Übergänge zwischen
Bild und vermeintlicher Realität im Bild kaum wahrzunehmen, und
so suggerieren sie täuschend echt eine Ununterscheidbarkeit von
(Ab-) Bild und Urbild, wenn die Realität nicht prozesshaft gedacht
bzw. wahrgenommen wird. Für Müller ist hier sogar ein Ineinander
von Abbild und Bild gegeben,47 das seinen eigentlichen Zweck erst bei
näherem Hinsehen entfaltet. Vordergründig könnte man unter Ein-
beziehung des Bildtitels sagen: Der Mensch lebt so, dass er sich Bilder
von der Welt macht (egal, ob mentale oder materielle), die den un-
mittelbaren Zugang zu ihr auch verstellen können. Weitergehend
aber enthüllt sich die wahre Absicht des Bildes: Das Abbilden und
Re-präsentieren selber wird zum Thema gemacht, und zwar kritisch,
denn die vorbeiziehenden Wolken bzw. Wellen sind nur möglich,
wenn die Arbeitszeit des Malers auf diesen einen unwiederbring-
lichen Moment reduziert werden kann, obwohl doch die bildliche
Darstellung Dauer suggeriert.

Zudem zeigen Bilder die vorgebliche Wirklichkeit notwendig immer
nur ausschnitthaft; die Illusion von ganzheitlicher Wiedergabe des
Sujets oder gar einer suggestiven Realpräsenz des Abgebildeten im
Bild wird bewusst zerstört: Sowohl bei einer Landschaft als auch bei
einem Frauenakt wird unter Auslassung einiger Aspekte des ver-
meintlichen Urbildes bzw. Originals das Sujet zerstückelt und in Teil-
ansichten, dieses Mal gerahmt, um die Trennung zu verdeutlichen,
zusammengeführt (siehe Bild 28).

304

Der philosophische Bilderstreit

46 Ausführlichere Interpretation s. Müller, a. a.O., S. 25–36 und 72–79.
47 Müller, a. a.O., S. 52.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Im Spiel mit der Illusion wird aber auch schlechterdings physikalisch
Unmögliches phantasievoll ins Bild gesetzt, um den Glauben an den
Abbildcharakter von Bildern, bzw. an die Repräsentation einer vor-
geblichen Realität im Bild zu zerstören (siehe Bild 29).

Eine weiße Karte gibt es nicht im Kartenspiel, und auch die »freie
Hand« oder das »freie Spiel«48 muss sich nicht an der Realität orien-
tieren, die Imagination kann das uns Gewohnte bzw. auch unsere

305

Was ist ein Bild?

Bild 27: René Magritte, So lebt der Mensch (1933)

48 Leider im Deutschen mit »Blankovollmacht« übersetzt. Überhaupt muss man sich
über die Übersetzungen von Magrittes Bildtiteln wundern: Das Château des Pyre-
nées, ein auf einem Felsbrocken in der Luft schwebendes Schloss, wird nicht gemäß
der französischen Redewendung »chauteau en Espagne« mit »Luftschloss« übersetzt,
obwohl es eindeutig auf Utopisches verweist, sondern wörtlich mit »Pyrenäen-
schloss«, was die anklingende Konnotation überhaupt nicht wiedergibt. (!) Hingegen
ist Le soir qui tombe mit »Der hereinbrechende Abend« gut übersetzt: Ein auf eine
Fensterscheibe gemaltes Bild eines Sonnenuntergangs zerbricht mit dieser, die Scher-
ben zerbrechen und fallen nach innen in das Zimmer, und in der Fensteröffnung
hinter dem vormaligen (vermeintlichen) Bild, das auch den Blick aus dem Fenster in
eine Abendlandschaft hätte zeigen können, wird ein schwarzes Nichts sichtbar.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Sehgewohnheiten kreativ überschreiten und auch etwas völlig Irrea-
les ins Bild setzen, und das macht uns – wie auch im Falle der Ver-
quickung von Innen und Außen bei einer Hausansicht – das, was wir
erwarten würden und gemäß unserer Seherfahrungen als normal
empfänden, erst richtig bewusst. Der Blick von außen in ein offenes
Hausfenster (in éloge de la dialectique) zeigt nämlich nicht, wie er-
wartet, ein Interieur, sondern (möglicherweise gespiegelt?) die Au-
ßenansicht eines Hauses, möglicherweise desjenigen Hauses, von
dem aus man selber in das andere hinein sieht, das von dieser Pro-
jektion ins »An-Sich-Seiende« aus auf uns zurückwirkt.

Das Bild steht auch paradigmatisch für viele andere Bilder Ma-
grittes, die ein Wechselspiel von Innen (Imagination) und Außen
(reale Umwelt) thematisieren, wie so manche Traumbilder, die auch
zugleich den Schlafenden im Bild zeigen, bis hin zu »Hegels Ferien«,
ein Bild, das das völlig zusammenhanglose und kontingente Mit-

306

Der philosophische Bilderstreit

Bild 28: René Magritte, Die Tiefen der Erde (1930)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einander eines gefüllten Wasserglases auf einem aufgespannten Re-
genschirm zeigt.

Magritte spielt auch, was für die in den nächsten Kapiteln fol-
gende Problematik relevant werden wird, mit der Ersetzung von –
sehr realistischen – Gegenstandsabbildungen durch Schriftzeichen,
wie etwa im miroir magique, bei dem in einem Handspiegel keines-
wegs wie meist erwartet ein menschliches Ab- bzw. Spiegelbild zu
sehen ist, sondern ein Schriftzug (»corps humain«), was klarmacht,
dass (Schrift)-Zeichen eine Distanzierung gegenüber der bildhaften
Darstellung bewirken. Oder er setzt völlig falsche Begriffe unter die
jeweiligen Gegenstandsabbildungen (La clef des songes, wieder eine
Bildreihe), wie um auszuprobieren, ob die im Bild präsenten bzw. (re)
präsentierten Gegenstände oder die entsprechenden Zeichen wirk-

307

Was ist ein Bild?

Bild 29: René Magritte, La carte blanche (1965)

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


mächtiger sind: Was prägt unser Sehen und Vorstellen eher: das abs-
traktere Schriftbild oder eine gegenstandsfixierte Bilderschrift?

Bei seinen bekanntesten Bildern schließlich (»Das ist keine Pfei-
fe«: eben nur das Bild einer Pfeife. »Das ist ein Stück Käse«: eben
nicht: nur das gerahmte Bild eines Käsestücks unter einer Käseglocke)
dient die Schrift bzw. der Bildtitel dazu, die sehr echte Illusion einer
perfekt vorgetäuschten Präsenz des Sujets – man meint fast, zu-
greifen zu können – zu konterkarieren und aufzubrechen.

In Anlehnung an und Anspielung auf Foucaults Les mots et les
choses macht sich Magritte mit Zeichnungen und sprachlichen Kom-
mentaren Gedanken über Les mots et les images,49 wobei sich zeigt,
dass die von Husserl getroffene Unterscheidung zwischen Bildträger
und darauf aufliegendem transparentem Bildinhalt im Französischen
nicht nötig ist: In einem Bild (»tableau«) nämlich hätten die Wörter
die gleiche Substanz wie die Bilder (»images«); und ein realer Gegen-
stand, der aber für die Malerei transzendent bleibt (wie z.B. das in
Magrittes zugehöriger Zeichnung dargestellte Pferd) könne nie wie
sein Name oder sein Bild (image) dienen. Auch die Begrenztheiten
bildhafter (naturalistischer) Darstellung im Zweidimensionalen wer-
den reflektiert, denn »ein Objekt lässt vermuten, dass es andere hin-
ter ihm gibt«, was Magritte durch eine gezeichnete Mauer ver-
anschaulicht. Und die Platzhalterfunktion von Wörtern bzw. Bildern
(»image«) wird festgehalten, denn ein Wort könne für einen Gegen-
stand stehen, wie auch ein Bild für ein Wort im Satz eingesetzt wer-
den kann, so wie z.B. die Bilder in Leselernfibeln an die Stelle der
entsprechenden Worte im Satz treten könnten, wenn noch nicht ge-
nügend Buchstaben zum Entziffern der zugehörigen Worte zur Ver-
fügung stehen.50

Magritte verwendet auch bildhafte Symbole in seinen Bildern:
So z.B. sind die zueinander geneigten Köpfe zweier »Liebenden« je-
weils mit einem weißen Tuch verhüllt (das Thema kehrt in etlichen
Bildern wieder), ein Symbol, das, so Sylvester, mit dem frühen Suizid
seiner Mutter korreliert ist, die eines Nachts das Haus und ihre Kin-
der verließ und sich ertränkte. Nach 17 Tagen wurde sie mit ihrem
weißen Nachthemd um den Kopf gefunden und ins Haus gebracht.51

308

Der philosophische Bilderstreit

49 Magritte, Les mots et les images, in: La Révolution surréaliste 12 (1929).
50 Übersetzung einiger Passagen d.d.A.
51 Sylvester, Magritte, S. 12 ff berichtet, dass Magritte diese Geschichte Scutenaire
erzählte, der sie in seiner Magritte-Monographie überliefert hat.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Verhüllte, Verborgene soll Magritte fasziniert haben, und das
Thema des Ertrinkens hat er in mehreren Bildern verarbeitet: So z.B.
imaginiert offenbar einer der bekannten Melonenmänner Magrittes
bei einem Spaziergang in einer grauen Umgebung auf einem Weg
entlang an einem Fluss mit Holzbrücke einen bleichen ertrunkenen
Körper (Bildtitel: »Die Träumereien eines einsamen Spaziergän-
gers«), was im Zusammenhang mit einem günstigen Ort den Suizid
als Versuchung oder Gefahr, vielleicht aber auch nur als Möglichkeit
in seinen Gedanken, ins Bild setzt. (Vermeintliche) Realität und Ima-
gination sind hier zusammen dargestellt, die Realität scheint solche
Imaginationen immer zu enthalten. (Auch »so lebt der Mensch«.)

So wird in einer Variation von Magrittes berühmter Pfeife diese
in ein Tafelbild mit Unterschrift gesetzt (»Ceci n’est pas une pipe«),
dieses wird aber wiederum in ein anderes Bild gesetzt, in dessen lin-
kem oberen Bildrand eine übergroße imaginierte Pfeife erscheint,
vielleicht das Urbild der gemalten Pfeife in der Vorstellung, mög-
licherweise einer idealen Pfeife, also vielleicht auch der Idee von einer
Pfeife (»Les deux mystères«). Diese ist aber wiederum gemalt und
verweist auch wieder auf eine (von Magritte) vorgestellte Pfeife, so
dass sich hier im Bild eine Signifikantenkette darstellt. Über dieses
Bild hatte Foucault meditiert, nachdem ihm Magritte einen Brief
zum Thema »Ähnlichkeit und Gleichartigkeit«52 geschrieben hatte,
und hatte die oben im Bild schwebende übergroße Pfeife als »einen
Traum oder Idee von einer Pfeife« interpretiert; um dann später fest-
zustellen: »Nirgendwo ist da eine Pfeife.«53

Vielleicht sollten die Bilder immer auch begleitende Vorstellun-
gen mit darstellen, wie in Magrittes Bild eines Malers, der ein Ei mit
dem Blick fixiert und einen Vogel auf die Leinwand malt (»Hell-
sehen«, »clairvoyant«), solchermaßen das verwirklichend, was bei
Bloch die »Ästhetik des Vorscheins« heißt. Denn damit wird das er-
kundet und bewusst gemacht, was als Möglichkeit in den Dingen an-
gelegt ist. (»Sollte das Unsichtbare also manchmal sichtbar sein?«,
fragt Magritte in seinem ersten Brief an Foucault.54)

309

Was ist ein Bild?

52 Seitter in seinem Nachwort zu Foucault, Dies ist keine Pfeife, S. 61. Beide Briefe
Magrittes an Foucault sind auf S. 55–58 abgedruckt.
53 Foucault, Dies ist keine Pfeife, S. 8 und 21.
54 a. a.O., S. 56.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Bereits Leonardo da Vinci hatte eine »Malwissenschaft« ange-
regt,55 die nicht durch Worte spricht,

»sondern durch Werke, die im Sichtbaren nach Art der natürlichen Dinge
existieren und die sich dennoch durch jene allen Generationen der Welt
mitteilt. Jene stumme Wissenschaft […] entstammt dem Auge und richtet
sich an das Auge.«56

Dabei tritt, und das kann man nun besonders für Magritte festhalten,
»eine eigene Kraft der Inszenierung« zutage, und zwar durchaus sys-
tematisch, aber auch überaus phantasievoll und kreativ, die Grund für
eine Pluralität von Interpretationen ist und diesen Bildern »Anrecht
auf einen philosophischen Status«57 verleiht.

Denn als Reflexionsprodukte überschreiten sie das Medium des
Bildhaften und führen zu einer Aufklärung über Sinn und Funktio-
nen der materiellen Bilder. Wir machen uns ein Bild von Bildern, und
das kann auf je unterschiedliche Art geschehen.

3.1.4 Zwei moderne Bildbegriffe im Vergleich:
Wittgenstein und Bergson

Zwei solche (moderne) Vorstellungen vom Bildhaften sollen wegen
der weiter zur Debatte stehenden Kontroverse zwischen einer zei-
chenhaften und einer präsenzorientierten Bildauffassung hier gegen-
einander gestellt werden: die Abbildtheorie des frühen Wittgenstein
und Bergsons Reflexionen zur Wirklichkeit von Bildern.

Beide verfügen über einen überaus weiten Bildbegriff, doch auf
andere Weise.

Wittgenstein hatte mit seiner frühen Idealsprachentheorie, wie
er sie in seiner Dissertation, dem Tractatus logico-philosophicus
(TLP), dargelegt hatte, die Sätze der Sprache als Abbild realer Sach-
verhalte dargestellt, in der Überzeugung, dass sich sämtliche Proble-
me durch Analyse von Sprachverwirrungen wohl klären lassen wür-
den. Mit der Sprache und in unseren Gedanken bilden wir unablässig
die Welt ab, machen uns (zunächst keine optischen) Bilder der Tatsa-
chen (TLP 2.1), denn »die Gesamtheit der bestehenden Sachverhalte

310

Der philosophische Bilderstreit

55 nach Delaunay, Du cubisme à l’art abstrait, S. 175.
56 Merleau-Ponty, Das Auge und der Geist, S. 312.
57 a. a.O., S. 301.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ist die Welt.« (TLP 2.04) Anders aber als bei Platon bedeutet an-
gemessenes Bildverstehen nicht, die eigentlichen geistigen Gehalte
hinter den Bildern in den Blick zu nehmen, um das Wesentliche in
geistiger »Schau« zu erkennen. Denn wir selbst sind es, die diese Bil-
der auf je unterschiedliche Art machen, und sie verweisen auf die
Sachverhalte der uns als real gegebenen Welt. Aber die Welt, die wir
in den Blick nehmen, ist immer nur unsere Welt: »Die Welt des
Glücklichen ist eine andere als die des Unglücklichen« (TLP 6.4.39),
»wie auch beim Tod desMenschen dieWelt sich nicht ändert, sondern
aufhört.« (TLP 6.413) Dieser radikal subjektivistische Ansatz Witt-
gensteins relativiert den objektivistischen und positivistischen Schein
der ersten Sätze des Tractatus. (»Die Welt ist alles, was der Fall ist.«)

»Was der Solipsismus nämlich meint, ist ganz richtig, nur lässt es sich nicht
sagen, sondern es zeigt sich. Dass die Welt meine Welt ist, zeigt sich darin,
dass die Grenzen der Sprache (der Sprache, die allein ich verstehe) die Gren-
zen meiner Welt bedeuten. […] Ich bin meine Welt.« (TLP 5.62 und 5.63)

So wird deutlich, dass wir immer je in der Sprache und in unserer
Weltsicht befangen sind und uns nicht wie weiland Dädalus mit
selbstgefertigten Flügeln über dieses Labyrinth erheben können.
Denn im »logischen Raum« aller denkmöglichen Relationen konsti-
tuieren wir selbst Zuordnungen, die für uns die Realität ausmachen.

Wittgensteins »Bildtheorie des Denkens«58 verweist also zum
einen auf den Prozess, mit dem wir in unseren Aussagen über die
Welt (und die können auch in bildhafter Form geschehen) isomorphe,
strukturgleiche Zuordnungen nach Art einer Ähnlichkeitsabbildung
etablieren. Zum anderen lässt sich keine Aussage über eine wie auch
immer geartete objektive Richtigkeit solcher Abbilder treffen, denn
diese Frage transzendiert den solipsistischen Horizont: »Worüber
man nicht reden kann, darüber muss man schweigen.« (TLP 7)

Wittgenstein nimmt also in seiner Bildtheorie die menschliche
Praxis des Bildens insgesamt in den Blick, und zwar spricht er men-
tale Bilder gleichermaßen wie sprachliche oder nichtsprachliche Sym-
bole an. »Das Bild ist ein Modell der Wirklichkeit« (TLP 2.12); und
auch Gedanken sind logische Bilder der Tatsachen: »Die Gesamtheit
der wahren Gedanken sind ein Bild der Welt.« (TLP 3)

Daher geht es hier um die Konstruktion von Bildern ganz all-
gemein, und »in der Tat ist die Theorie der logischen Abbildung eine

311

Was ist ein Bild?

58 Stenius, Wittgensteins Traktat, S. 149.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


universelle Theorie der Darstellung, weil sie jede denkbare Bildform,
sei sie mental oder physisch, einschließt: Fotografien, Diagramme,
Landkarten, Gemälde, Plastiken, dreidimensionale Modelle, Filme,
Partituren, Schallplattenaufzeichnungen, die Sprache selbst, Gedan-
ken, Theorien, usw.«59

Wittgenstein selbst hat dazu in seinen Diskussionen mit dem
»Wiener Kreis« erklärt: »Als ich schrieb, ›der Satz ist das logische Bild
der Tatsache‹, so meinte ich, ich kann in einen Satz ein Bild einfügen,
und zwar ein gezeichnetes Bild, und dann im Satz fortfahren. Ich
kann also ein Bild wie einen Satz gebrauchen.«

»Wie ist das möglich? Die Antwort lautet: weil eben beide in gewisser Hin-
sicht übereinstimmen, und dieses Gemeinsame nenne ich Bild. Der Aus-
druck Bild ist dabei schon in einem erweiterten Sinne genommen. Diesen
Begriff des Bildes habe ich von zwei Seiten geerbt: erstens von dem gezeich-
neten Bild, zweitens von dem Bild des Mathematikers, das schon ein all-
gemeiner Begriff ist. Der Mathematiker spricht auch dort von Abbildung,
wo derMaler diesen Ausdruck nicht verwenden würde. […] DasWort ›Bild‹
hat etwas Gutes: Es hat mir und vielen anderen geholfen. Etwas klar zu
machen, indem es auf etwas Gemeinsames hinweist und zeigt: Also darauf
kommt es an! Wir haben dann das Gefühl: Aha, jetzt verstehe ich: Satz und
Bild sind also von der gleichen Art.«60

Ganz sicher kommt die Idee der isomorphen, also strukturerhalten-
den Abbildung aus der Mathematik (Wittgenstein war in Cambridge
mit dem Mathematiker Ramsey befreundet), und ein gutes Beispiel
für eine solche strukturerhaltende Abbildung ist die bei Vermeer im
Hintergrund eines Bildes gezeigte frühe Landkarte von Holland, die,
wie wir wissen, im Jahre 1609 beauftragte wurde: »The New and Ac-
curate Topography of all Holland and West Friesland«, die abwei-
chend vom Original die Landmassen in Blau und das Wasser in Ocker
wiedergegeben hat,61 also eine andere als die übliche Codierung für
das Lesen von Landkarten verwendet. Trotz dieser Verfremdung ist
die Abbildung – falls korrekt, frühe Landkarten sind das nicht immer
– isomorph, also im Sinne Wittgensteins eine korrekte Abbildung
einer Abbildung.

312

Der philosophische Bilderstreit

59 Bezzel, Ludwig Wittgenstein, S. 68.
60 Wittgenstein und der Wiener Kreis. Gespräche, aufgezeichnet von Friedrich Wais-
mann, in: Wittgenstein, Schriften, Bd. 3, S. 185.
61 Brook, Vermeer’s Hat – The 17th Century and the Dawn of the Global World,
S. 28.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Das Gemeinsame von Satz und Bild ist natürlich die Repräsentations-
leistung, der Verweischarakter, das Bezogensein auf eine Realität, die
im Medium eines wie auch immer gearteten Symbolismus abgebildet
werden soll bzw. wird und uns nie unmittelbar gegeben ist. So wie
»im Pariser Gerichtssaal ein Automobilunglück mit Puppen dar-
gestellt wird«,62 haben wir verschiedene Möglichkeiten, Bilder für
Sachverhalte zu finden:

313

Was ist ein Bild?

Bild 30: Jan Vermeer van Delft,
Der Soldat und das lachende Mädchen (um 1657)

62 Wittgenstein, Tagebücher 1914–1916, in: Wittgenstein, Schriften, Bd. 1, S. 95.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


»Wenn in diesem Bild der rechte Mann den Menschen A vorstellt, und
bezeichnet der linke den Menschen B, so könnte etwa das Ganze aussagen:
»A ficht mit B«. Der Satz in Bilderschrift kann wahr oder falsch sein. Er hat
einen Sinn unabhängig von seinerWahr- oder Falschheit. An ihmmuss sich
alles Wesentliche demonstrieren lassen. Man kann sagen, wir haben zwar
nicht die Gewissheit, dass wir alle Sachverhalte in Bildern aufs Papier brin-
gen können, wohl aber die Gewissheit, dass wir alle logischen Eigenschaften
der Sachverhalte in einer zweidimensionalen Schrift abbilden können.«63

Dabei geht es nämlich generell um Zeichen: »Gegenstände kann man
nur nennen, Zeichen vertreten sie«; und »der Konfiguration der ein-
fachen Zeichen im Satzzeichen entspricht die Konfiguration der Ge-
genstände in der Sachlage« (TLP 3.221 und 3.21). Dabei ist »das Zei-
chen […] das sinnlich Wahrnehmbare am Symbol« (TLP 3.32). Und
man kann sich mit den Sätzen verständigen, wenn man die Bedeu-
tungen der einfachen Zeichen (der Wörter) erklärt bekommt (TLP
4.026). Dabei verweist aber 3.328 bereits auf Wittgensteins Spätphi-
losophie, u. a. in den Philosophischen Untersuchungen, in der er die
Theorie einer logischen Idealsprache als zu idealisierend hinter sich
ließ und sich einer Theorie der normalen Sprache zuwandte, denn
hier wird bereits thematisiert, dass ein Zeichen bedeutungslos ist,
wenn es nicht gebraucht wird. Die bereits im ersten Teil behandelte
Identitätsthese von Bedeutung und Gebrauch kündigt sich also be-
reits hier an und führt wie auch der Bildbegriff in die pragmatische
Philosophie der alltäglichen Sprache. (Nur dass es jetzt nicht mehr
um das Ab-bilden, sondern um das Bilden geht und das Ganze in
einen hermeneutischen Rahmen gestellt wird.)

Ganz anders bei Bergson.64 Die Sprache hat hier keine abbildende
strukturerhaltende Funktion, sondern sie verzerrt, was Bergson be-

314

Der philosophische Bilderstreit

63 ebd.
64 Man muss sich hüten, monokausale Zuordnungen von Bildbegriffen aufgrund
einer Religionszugehörigkeit zu treffen. Neben vielen anderen Einflussgrößen kön-
nen diese bei der Präferenz bestimmter Bildtheorien mitspielen. Wittgensteins Fami-
lie war z.B. ursprünglich jüdischer Herkunft, wurde aber während ihres Aufstiegs im

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sonders am Aspekt der Zeit deutlich macht: Sprache verräumlicht,
und zwar durchaus unangemessen; unsere »homogenisierte« Zeit
mit lauter gleichlangen Stunden und Tagen, die wir auch noch mit
einem Zahlenstrahl und der Vorstellung gleichmäßigen Fließens as-
soziieren oder mit Zifferblättern von Uhren, entspricht keineswegs
der erlebten subjektiven Zeit, die sich dehnen oder schrumpfen kann.
Es ist aber diese Dimension der subjektiv erlebten Zeit (»durée«: Dau-
er), die Bergson als Grundlage jeder Erfahrung erreichen will, und
dafür muss man hinter die verobjektivierende und verräumlichende
Sprache zurück. (»Wir projizieren die Zeit in den Raum, wir drücken
die Dauer durch Ausgedehntes aus […].«65) Dauer, das ist nicht die
quantitative, messbare Zeit der Naturwissenschaften, sondern die
wirkliche Zeit unserer gelebten Erfahrung, in der auch die ganze Ver-
gangenheit in der Erinnerung aufgehoben ist; und späterhin wird
Bergson sie nicht mehr nur dem Bewusstsein, sondern dem ganzen
Universum zuschreiben, das sich wie dieses immer in einem zeitli-
chen Fließen befindet.66

Die Sprache aber fixiert solche Verquickungen wie die von Zeit
und Raum, und auch ihre Dualismen – wie Subjekt/Objekt, Materie/
Geist, Natur/Kultur, Begriff/Gegenstand etc. – sind wenig hilfreich:
Sie blockieren den Zugang zur unmittelbaren Wirklichkeit, wenn wir
sie unverstellt erleben und wahrnehmen wollen.

(Sie sorgen auch dafür, dass Philosophie ein »Andenken gegen
die Sprache« ist, »gegen die fixierenden, weil verräumlichenden
Strukturzwänge der Sprache«,67 obwohl sie sich ja selbst im Medium
der Sprache abspielt.)

315

Was ist ein Bild?

Wiener Bürgertum protestantisch. Wittgenstein selbst wurde wegen seiner katho-
lischen Mutter katholisch getauft und begraben, bezeichnete sich aber als »religiös
unmusikalisch«. Doch sind mehrfache Erwähnungen der Mystik im Tractatus (»wo-
rüber man nicht sprechen kann, darüber muss man schweigen«) festzuhalten, sowie
auch seine Verwendung buddhistischer Metaphern (man müsse die Leiter wegwerfen,
nachdem man auf ihr über seine Sätze hinausgestiegen ist, TLP 6.54). Bergson hin-
gegen bekam auf Betreiben des Rabbis der jüdischen Gemeinde ein Stipendium, fühlte
sich aber, wie wir durch Merleau-Ponty wissen, am Ende seines Lebens zum Katholi-
zismus hingezogen. (Merleau-Ponty, Bergson im Werden, in: ders., Zeichen, S. 267
und 279.)
65 Bergson, Zeit und Freiheit, S. 78.
66 Deleuze, Bergson, S. 53 f.
67 Vrhunc, Bild und Wirklichkeit, S. 29. Bergson selber zu Beginn seines Vorworts
zum Essai sur les données immédiates de la conscience: »[…] wir denken fast immer
räumlich. Mit anderen Worten, die Sprache zwingt uns, unter unseren Vorstellungen

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirkliche Wahrnehmung muss also hinter die Sprache zurück
und sich im dynamischen Medium der durée abspielen, wo sie dann
im Wechselspiel von Wirken und Erfassen zu Bildern gelangt. Gegen
den englischen Empirismus (Hume hatte Bilder als »flüchtige Ko-
pien« bezeichnet, weil die Dinge unabhängig von den geistigen Bil-
dern bestehen) und auch gegen den englischen Idealismus (Berkeley
hatte erklärt, dass die Dinge nicht existieren, wenn sie nicht wahr-
genommen werden) ist das Bild für Bergson »die konkrete Form, die
sich in den Wirkverhältnissen unseres Wahrnehmens bildet, die sich
keiner Repräsentation oder Interpretation verdankt, sondern die ge-
schieht oder ›passiert‹«.68 Man kann eher von einer »ursprünglichen
Präsentation« sprechen, von einer Verdichtung, die in »einer ersten
Fixierung der fließenden Wirklichkeit unseres Bewusstseinslebens«
eine Form aufscheinen lässt.69

»Für uns ist die Materie eine Gesamtheit von ›Bildern‹. Und unter ›Bild‹
verstehen wir eine Art der Existenz, die mehr ist, als was der Idealist ›Vor-
stellung‹ nennt, aber weniger als was der Realist ›Ding‹ nennt – eine Exis-
tenz, die halbwegs zwischen dem ›Ding‹ und der ›Vorstellung‹ liegt.«70

Damit vereinigen Bilder beide Pole in sich und stellen eine neue aus
dem Wahrnehmungsprozess entstandene Realität dar, wobei unsere
Sinne und Vorstellungen sich schöpferisch und praktisch mit der
Welt der Dinge auseinandersetzen, die auf uns wirkt.

Diese Bilder sind ursprünglicher als jede Sprache und alle Zei-
chen, sie bieten sich uns dar, denn wir sehen uns umgeben von Bil-
dern, »die ich wahrnehme, wenn ich meine Sinne öffne und nicht
wahrnehme, wenn ich sie schließe.«71

Gegen jede Abbildtheorie hält Bergson fest, dass man sich die
Wahrnehmung nicht wie eine Art photographische Ansicht der Din-
ge vorstellen könne, »welche von einem bestimmten Punkt mit einem
besonderen Apparat – unserem Wahrnehmungsorgan – aufgenom-
men wird, um alsdann in der Gehirnsubstanz in einem unbekannten

316

Der philosophische Bilderstreit

dieselben scharfen und genauen Unterscheidungen, dieselbe Diskontinuität herzu-
stellen wie zwischen den materiellen Gegenständen«, und gewöhnt uns daran, auch
»die Erscheinungen, die keinen Raum einnehmen, im Raume nebeneinander zu ord-
nen«.
68 Vrhunc, a. a.O., S. 158.
69 a. a.O., S. 160.
70 ebd.
71 Bergson, Materie und Gedächtnis, S. 1.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


chemischen und psychischen Vorgang entwickelt zu werden«72.
Wenn man aber von einer »Aufnahme« sprechen wolle, so müsse sie
nicht sekundär und nachrangig, sondern »von allen Punkten des Rau-
mes« und »im Inneren der Dinge bereits aufgenommen und ent-
wickelt sein«.73

Es geht hier um eine vorprädikative, intuitive Dimension von
Welterfassung, denn das Bild ist nicht nur der Umschlag vom Ereig-
nis zur Form, es ist auch »die erste Vereinfachung der komplexen und
vielfältigen Welt der Gegenstände und der sie erfassenden Wahr-
nehmungsprozesse«.74

Denn wenn »Zentren der Indeterminiertheit«, als die Bergson
freie Menschen sieht, sich auf Gegenstände der Welt richten, so be-
wirkt dies eine »Ausscheidung aller der Elemente in den Gegen-
ständen […], an denen ihre Funktionen nicht interessiert sind«.75

»Es wird sich also für uns alles so vollziehen, als ob wir das Licht, das von
den Oberflächen ausgeht, auf sie zurückwürfen, ein Licht, das niemals
sichtbar geworden wäre, wenn es sich ungestört fortgepflanzt hätte. Die
uns umgebenden Bilder scheinen nun unserem Körper jene Seite, die ihn
interessiert, und zwar diesmal in vollem Lichte zuzuwenden, sie geben von
ihrem Gehalt das an uns ab, was wir im Vorübergehen festgehalten haben,
weil wir einen Einfluss darauf auszuüben vermögen.«76

In dieser Selbstdarstellung des jeweiligen Gegenstandes im Medium
unseres Erfassens (die Dinge sind gleichsam von innen beleuchtet) ist
sein Wirken im Modus der bildlichen Präsenz noch aufgehoben, und
unser Körper als Schnittstelle von Materie und Geist steht dabei im
Zentrum, da er nicht nur Wirkungen empfängt, sondern ihnen auch
in einem tätigen Erfassen begegnet. »In seinen Bildern wird die Ma-

317

Was ist ein Bild?

72 a. a.O., S. 23.
73 Trotzdem verwendet Bergson die Metapher der »Aufnahme«, indem er beim
»Weltbild« und bei der Erkenntnis von Welt von aneinander zu reihenden »Moment-
aufnahmen« spricht und sogar explizit in der Evolution créatrice vom »kinematogra-
phischen Wesen unseres gewöhnlichen Denkens« spricht (nach Vrhunc, a. a.O.,
S. 126), was Gilles Deleuze dazu veranlasst hat, seine Filmphilosophie (Kino I – Das
Bewegungsbild und Kino II – Das Zeitbild) ausgehend von Bergson zu entwickeln (s.
auch Grubacevic, Vom Bild des Denkens zum Denken des Bildes: die Bergson-Lektü-
ren von Gilles Deleuze).
74 Vrhunc, Bild und Wirklichkeit, S. 165.
75 Bergson, Materie und Gedächtnis, S. 21.
76 ebd.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


terialität der Wirkungen zur geistigen Form umgewandelt.«77 Dabei
entstehen drei Arten von Bildern: neben den »images-perceptions«,
den oben behandelten Wahrnehmungsbildern, die sie begleitenden,
die »images affections« (Empfindungs- und Gefühlsbilder), sowie
die sich sedimentierenden »images-souvenirs«, die als Erinnerungs-
bilder im Gedächtnis gespeichert werden. Diese Idee (Deleuze redet
von der »virtuellen Koexistenz« des Gedächtnisses) betont die Gleich-
zeitigkeit von Gegenwart und Vergangenheit,78 denn Erinnerungen
können jederzeit wieder aktiviert werden, steuern aber auch unbe-
wusst unsere Aufmerksamkeit.

(Es können aber auch Erinnerungen verdrängt werden, wenn sie
z.B. »keinen Nutzen versprechen oder gefährlich sind.«79) Und damit
wird Wahrnehmung selektiv und individuell.

Sie kann aber auch zu einer Verzerrung der Wirklichkeit führen:

»Tatsächlich gibt es keine Wahrnehmung, die nicht mit Erinnerungen ge-
sättigt ist. Dem, was unsere Sinne uns unmittelbar und gegenwärtig geben,
mengen wir tausend und abertausend Elemente aus unserer vergangenen
Erfahrung bei. Meistens verdrängen diese Erinnerungen unsere eigent-
lichen Wahrnehmungen, und es bleiben uns von diesen bloß noch An-
deutungen, bloße ›Zeichen‹, die uns an frühere Bilder erinnern sollen. Wir
erkaufen um diesen Preis das bequeme und rasche Funktionieren unserer
Wahrnehmung; aber auch Täuschungen aller Art stammen aus dieser
Quelle.«80

Dazu kommt, dass durch Wahrnehmungsroutinen Bilder sich kli-
scheehaft verfestigen können, denn das Handeln in praktischen Zu-
sammenhängen gelingt besser, wenn unsere Welt- und Selbstauffas-
sung vereinfacht wird und sich am Nützlichen orientiert. Dergestalt
kann sich keine Individualität mehr entwickeln, man bleibt in einer
unbewussten Allgemeinheit verwurzelt, von der man sich nicht dis-
tanzieren kann. Es gibt also einen für Bergson oft komischen, aber
auch tragischen Prozess der Entindividualisierung, in dem auch die
Sprache eine Rolle spielt, dennwir sehen nichtmehr »die Dinge selbst,
wir lesen meist nur das Etikett, das ihnen aufgeklebt ist«.81 Die Spra-

318

Der philosophische Bilderstreit

77 Vrhunc, a. a.O., S. 167.
78 Deleuze, a. a.O., S. 69–79.
79 a. a.O., S. 94. (Deleuze zitiert hier Bergson, Die seelische Energie, S. 96)
80 Bergson, Materie und Gedächtnis, S. 18.
81 Bergson, Das Lachen, S. 100f.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


che verstärkt das noch, denn ihre »Wörter bezeichnen Arten«.82 Fest-
gelegte Begriffe aber vereinheitlichen alles zu Begreifende, und damit
bewegen wir uns »in einem eigenen Reich allgemeiner Symbole, das
als eineWelt für sich eine Zwischenwelt – zwischen uns und unserem
Bewusstsein, zwischen uns und der Wirklichkeit – ausmacht.« Und
die dort vorherrschende Allgemeinheit saugt jede Individualität auf.83

Im Grunde sind es Symbolisierungstendenzen, die bereits in der
Wahrnehmung wirken (aus einem Bedürfnis nach Komplexitäts-
reduktion), »die den Bildern ihre Unmittelbarkeit als von den Pro-
zessen des Lebens selbst erwirkte Spuren«84 nehmen.

Man muss also zu den Bildern an den Ort ihres Entstehens in
unserer Wahrnehmung zurück. Wenn sich nämlich die Erkenntnis an
den ursprünglichen Bildern orientiert, kann sie die vielfältigen For-
men symbolischer Darstellung wieder rückgängig machen und so zu
einem angemesseneren Weltverständnis gelangen. Und so ist es der
Künstler, der uns das genaue Sehen wieder lehren kann.

3.1.5 Sind Bilder Zeichen? Zur Kontroverse von
Bildsemiotik und Bildphänomenologie

Belting hatte in seiner oben erwähnten Bildanthropologie Bilder als
Produkte von Symbolisierungsleistungen bezeichnet. Das mag für
frühe Petroglyphen stimmen, doch stimmt es generell? Wir haben
am Beispiel Bergsons gesehen, dass dies durchaus strittig ist. Aller-
dings bezieht er sich weniger auf die gemachten Bilder (als Artefakte),
von denen eingangs die Rede war, sondern auf diejenigen, die ihnen
vorausliegen, ohne die unser Bildschaffen kaum vorstellbar wäre. Wir
haben bei Wittgenstein einen extrem weiten Bildbegriff gesehen, der
alle Arten von Bildern, solche der Sprache, mentale Vorstellungen
sowie auch physische Artefakte, umfasst. Bergsons Bildbegriff ist
von der Extension, d.h. von der Menge der betroffenen Bildarten
her enger (da bei ihm zwar auch mentale Bilder in Betracht kommen,
aber keine Sprachbilder), aber er ist gleichzeitig auch ursprünglicher
und wahrnehmungsorientierter. Und wie wir sahen, unterscheiden

319

Was ist ein Bild?

82 ebd.
83 Vrhunc, Bild und Wirklichkeit, S. 192.
84 Vrhunc, Bild und Wirklichkeit, S. 202.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sich beide Positionen fundamental in der Bewertung von Zeichen
bzw. Symbolen.

Die beiden hier als paradigmatisch ausgewählten und kurz vor-
gestellten Bildauffassungen von Wittgenstein und Bergson stehen
für zwei verschiedene Arten von Bilddeutung: Wittgensteins frühe
Abbildtheorie, die er im Rahmen seiner Idealsprachentheorie ent-
wickelt, verwendet ein quasi-platonisches Urbild-Abbild-Modell, wie
es auch im zeitgleichen Logizismus von Whitehead und Russell fa-
vorisiert wurde. (Die logizistischen Mathematiker waren eigentlich
alle Platoniker und von der idealen Existenz ihrer Gegenstände über-
zeugt.)

Sprache und Bilder haben bei Wittgenstein beide die Funktion,
die weltkonstituierenden Sachverhalte abzubilden, die sich struktur-
gleich in den Sätzen der Sprache projiziert finden. Diese wiederum
müssen den erwähnten universalen logischen Prinzipien genügen,
wobei den Elementartatsachen Elementarsätze entsprechen. Satzzei-
chen und logische Zeichen stellen eine Vereinfachung dar, sie erleich-
tern strukturelles und analytisches Denken. Da sie aber immer auf
das verweisen, was sie be-zeichnen, können alle Abbilder als Zeichen
für die Urbilder interpretiert werden.

Bergson hingegen sieht nicht die objektivierende Wirkung von
Zeichen, sondern ihre Entfremdungsfunktion: sie schieben sich zwi-
schen den Menschen und sein subjektives Erleben bzw. Erfahren von
Welt, und dieses geschieht in Bildern, die keineswegs nur mental
sind, sondern sich in der materiellen Realität dem Denken anbieten.
Wenn alles, was wir sehen, bereits Bild ist, sind Zeichen unnötig und
stehen der unmittelbaren Gegebenheit der Welt im Wege. Das Pro-
blem der Strukturierung und Vereinfachung bewertet Bergson völlig
anders, denn bei ihm steht die lebendige Präsenz des Erlebens im Vor-
dergrund.

Was aber folgt daraus für die vielen Arten von Bildern in unserer
alltäglichen Umwelt? Nimmt man z.B. die Malerei, die vor allem
mit Porträts und Landschaftsmotiven vor der Erfindung der Fotogra-
fie sehr lange Zeit neben der Plastik die einzige Form von Bildlichkeit
im öffentlichen Raum war und auch heute noch für viele als paradig-
matisch für Bildhaftigkeit gilt, so muss man sagen, dass sie lange Zeit
die Funktion des Abbildens zu erfüllen hatte, d.h. den Auftrag der
möglichst genauen Wiedergabe eines realen Originals oder Modells.
Abbilder aber können als Zeichen dessen gelten, was sie re-präsentie-

320

Der philosophische Bilderstreit

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ren, sie verweisen dann auf das lebende oder vielleicht auch inzwi-
schen verstorbene und im Bild verewigte Vor-Bild, sie re-präsentieren
eine Landschaftsansicht, vielleicht zu einer bestimmten Jahreszeit,
oder eine historische Szenerie: Sie haben eine Referenz. Abbilder ha-
ben aber nicht den vollen realen Gehalt wie die Urbilder, die der Ab-
bildung zugrunde gelegen haben, sie sind bloßer Ab-schein, bloße
Ab-schattung des Realen. Es gibt aber Bilder, die so lebensecht schei-
nen, dass man ihre Abbildhaftigkeit vergisst. Muss z.B. ein überaus
ansprechendes Landschaftsbild als Zeichen gesehen und gedeutet
werden? Oder ist eine wahrnehmungsorientierte Sichtweise, die
möglicherweise mehr ästhetischen Genuss bringt, angebrachter? Im-
merhin erscheint im Bild etwas Wahrzunehmendes, Sichtbares. In
diesem Fall kann man das Bild wie einen Blick aus dem Fenster sehen,
es wird transparent für das, was es in ihm zu sehen gibt.

Und was zeigen modernere Bilder, die das Paradigma des Ab-
bildens verlassen haben? Verweisen sie auf eine Idee oder auf eine
tieferliegende Schicht von Wirklichkeit? Stehen sie für etwas? Oder
sind sie einfach als optische Phänomene mit bestimmten Form- und
Farbeigenschaften zu deuten bzw. auch zu genießen?Wie steht es mit
Fotografien, Film- oder Fernsehbildern, wie mit digital produzierten
Bildern?

Für Wiesing zeigt sich hier eine ganz grundlegende Dichotomie
im Umgang mit Bildern, denn die symbolische Deutung geht ganz
anders an ein Bild heran als eine phänomenologische Betrachtung.
Sieht man Bilder wie die Sprache als Zeichen oder Zeichensystem,
redet man gar von »Bild-Linguistik«,85 so müssen Bilder wie Sätze
gelesen werden, um ihre Bedeutung zu erschließen. (Man schaut
auch anders: Eine in der Form des Karl-Marx-Kopfes getippte Form
des ›Kommunistischen Manifests‹ kann entweder diskursiv gelesen
oder bilderkennend geschaut werden.) Der wahrnehmungsorientierte
phänomenologische Ansatz betont hingegen den Eigenwert des Bild-
haften, möchte die Unterschiede zwischen Bild und Schrift nicht ni-
vellieren und verlangt das, wasWaldenfels im Rückgang auf Ingarden
»Sehendes Sehen« genannt hat, und zwar ohne die sinnenhaft-leib-
liche Natur der Wahrnehmung zu übergehen.

Ich komme also auf die zu Beginn dieses 3. Teils vorgenommene
Unterscheidung von Darstellendem (Bildträger), Darstellung (Bild-

321

Was ist ein Bild?

85 Große, Bild-Linguistik. Grundbegriffe und Methoden der linguistischen Bildana-
lyse in Text- und Diskursumgebungen.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


objekt) und Dargestelltem (Bildsujet) zurück, mit der eine Äquivoka-
tion unterschiedlicher Aspekte des Begriffs »Bild« verhindert werden
soll. Sieht man Bilder als Zeichen und somit wie die Linguistik als
Bestandteil der Semiotik, so lässt sich die hier aus den Morris’schen
Dimensionen der Semiotik entwickelte Trias von Zeichen (-inhalt),
Zeichenträger und Zeichenreferenz, die über Saussures Dualismus
von signifiant und signifié hinausgeht, auf das Schema zum Bild-
begriff abbilden: Das Abgebildete, im Bild Dargestellte wird dann z.B.
zur »Referenz«, zur verweisenden Bezugnahme des Bildes. (Und in
der Tat gehen in einigen Publikationen diese Begriffe durcheinander.)
Bildsemiotiker sind überzeugt davon, dass ihr ursprünglich in der
Linguistik entwickeltes analytisches Instrumentarium auch für die
Deutung von Bildern herangezogen werden kann und muss, Bild-
phänomenologen trennen beide Schemata strikt; für sie ist

»die Gleichsetzung der erscheinenden Darstellung mit einem symbolisier-
ten Inhalt […] ein Gleichsetzen des Nichtgleichen und daher ein metapho-
rischer Akt, der die triadische Struktur des Zeichens mit der triadischen
Struktur des Bildes identifiziert. Diese metaphorische Rede vom Inhalt
eines Bildes wird besonders deutlich, wenn man sich der Rezeptionsform
des Bildes zuwendet.«86

Beide Arten des Umgangs mit Bildern sind »kategorial verschie-
den«:87

»Wenn das Bild einen Sinn hat und auf etwas Bezug nimmt, ist es in der Tat
angemessen, die Rezeption des Bildes als ein Lesen des Bildes zu beschrei-
ben; wenn hingegen das Bild ein Bildobjekt präsentiert, dann ist es ganz
abwegig anzunehmen, dass Bilder gelesen werden, denn Bildobjekte werden
nicht gelesen, sondern gesehen. Schaufenster werden auch nicht gelesen,
sondern angeschaut.«88

Beide Seiten werfen sich also gegenseitig einen Kategorienfehler vor.
Wenn etwa Goodman glaubt, dass »ein Bild, um einen Gegenstand
repräsentieren zu können, ein Symbol für ihn sein, für ihn stehen,
auf ihn Bezug nehmen muss«,89 so sei, so Wiesing, die eigentlich
relevante Frage doch vielmehr, ob ein Bild immer eine Repräsentation
und damit eine Bezugnahme sein muss.90 (Dass Bilder als Zeichen

322

Der philosophische Bilderstreit

86 Wiesing, Artifizielle Präsenz, S. 33 f.
87 a. a.O., S. 34.
88 ebd.
89 Goodman, Sprachen der Kunst, S. 17.
90 Wiesing, a. a.O., S. 35.

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291 - am 26.01.2026, 21:51:02. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783495820629-291
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

	3.1.1. Der Mensch als homo pictor: Bilder als Existential
	3.1.2 Platons Mimesisverbot und seine Folgen
	3.1.3 Das Bild vom Bild: Bildhaftes und Bildkritik bei Magritte
	3.1.4 Zwei moderne Bildbegriffe im Vergleich: Wittgenstein und Bergson
	3.1.5 Sind Bilder Zeichen? Zur Kontroverse von Bildsemiotik und Bildphänomenologie

