
7 Schluss

Den Ausgangspunkt dieser Arbeit, so habe ich in der Einleitung erläutert,
bildete eine tiefe persönliche Irritation, die sich insbesondere aus meiner
Auseinandersetzung mit Rechte-Ansätzen in der Tierethik ergeben hat.
Nach einigen methodischen Vorbemerkungen im 2. Kapitel und einer aus‐
führlichen Erläuterung tierethischer und tierrechtlicher Grundlagen im 3.
Kapitel bestand die Absicht im 4. Kapitel darin, darzulegen, worin meine
Irritation begründet liegt: nämlich in den weitreichenden theoretischen
Schlussfolgerungen, die sich vor dem Hintergrund tierrechtlicher Überle‐
gungen für die Frage der Rechtfertigung von unzivilem (illegalem und
unter Umständen gewaltsamem) politischem Ungehorsam ergeben. Irritie‐
rend sind diese Schlussfolgerungen, wenn man – wie ich und, so meine An‐
nahme, zahlreiche prominente Vertreter:innen von Tierrechten – an einer
weitgehend friedlichen und demokratischen Aushandlung der moralischen
Rechte von Tieren festhalten möchte und die Ausübung von politischem
Zwang grundsätzlich an ein liberales Legitimitätsverständnis knüpft.

Im 5. Kapitel bin ich dieser Spannung weiter auf den Grund gegan‐
gen, indem ich tierrechtliche Überlegungen mit der Perspektive des politi‐
schen Liberalismus konfrontiert und nach der Vereinbarkeit der beiden
Positionen gefragt habe. Dabei wurde zunächst im Rückgriff auf Federico
Zuolo festgestellt, dass sich im Rahmen einer Prozedur der öffentlichen
Rechtfertigung tierethischer Prinzipien, bei der nicht zuletzt die internen
Gründe aller vernünftigen Mitbürger:innen Berücksichtigung erfahren, le‐
diglich zu moderaten Forderungen gelangen lässt. Die Idee, sich überhaupt
einer solchen Prozedur verschreiben und die Ausübung von Zwang auf
diese Weise legitimieren zu müssen, gründet wiederum in der normativen
Überzeugung, dass wir die moralische Autonomie unserer Mitbürger:innen
zu achten haben.

Ich bin dabei zu dem Ergebnis gelangt, dass sich die Spannung, die
zwischen tierrechtlichen Ansätzen und liberalen Legitimitätsvorstellungen
besteht, nicht ohne Weiteres auflösen lässt. Vielmehr, so sollte deutlich
werden, ist diese als Ausdruck zweier Perspektiven zu verstehen, zwischen
denen jede:r von uns hin- und hergerissen sein kann: Auf der einen Seite
eine engere, individuelle Perspektive darauf, was man als moralisch gefor‐
dert ansieht. Auf der anderen Seite findet sich eine Perspektive, die in

289

https://doi.org/10.5771/9783748944287-289 - am 19.01.2026, 23:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944287-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


einem strengeren Sinne an unsere gemeinsame moralische Praxis zurückge‐
bunden ist und berücksichtigt, welche Forderungen in einer pluralistischen
Gesellschaft moralische Autorität beanspruchen können. Mit Blick auf die
erste Perspektive lassen sich im Fall von Tierrechten starke, unparteiliche
Gründe anführen, weshalb wir unseren Umgang mit Tieren grundlegend
überdenken sollten. In dieser Hinsicht ist es in keiner Weise offensichtlich,
dass man sich jenem Respektprinzip verschreiben muss, das der liberalen
Forderung nach Legitimität zugrunde liegt. Die zweite Perspektive zu igno‐
rieren oder zurückzustellen, würde allerdings bedeuten, Fragen der Gerech‐
tigkeit in gewisser Hinsicht zur Privatsache zu machen. Als Vertreter:in
von Tierrechten wird man folglich in einer liberalen Gesellschaft, in der
grundlegende Rechte von Tieren verletzt werden, eine erhebliche Spannung
aushalten müssen.

Für mich persönlich ergibt sich aus den Diskussionen eine zweifache
Bescheidenheit. Der Tierrechtler in mir muss anerkennen, dass individuelle
Auffassungen zum moralisch Geforderten im Sinne einer legitimen Rege‐
lung des Zusammenlebens hinter eine gemeinsame Gerechtigkeitsperspek‐
tive zurücktreten müssen. Der Liberale in mir versteht nun besser, weshalb
es zu einfach wäre, die individuelle Perspektive, die sich an unparteilichen
Gründen orientiert, als unvernünftig zurückzuweisen.

Ich hoffe zum einen deutlich gemacht zu haben, dass diese Überlegun‐
gen von Relevanz für den akademischen Diskurs um Tierrechte sind, und
zum anderen einen Anstoß zur weiteren Klärung der Frage geliefert zu
haben, welcher Status Tierrechten im Verhältnis zu dem fundamentalen
Respekt, den wir unseren Mitbürger:innen schulden, zukommt. Denn
zu welchen Zugeständnissen Vertreter:innen von Tierrechten wie Donald‐
son/Kymlicka, Nussbaum, Cochrane und Ladwig vor dem Hintergrund
meiner Ausführungen letztlich bereit sind und wie sie diese in Einklang mit
ihren tierrechtlichen Grundannahmen bringen, bleibt abzusehen. Darüber
hinaus sollten die Ergebnisse dieser Arbeit allerdings auch für die weitere
gesellschaftliche und politische Diskussion nicht folgenlos bleiben, führen
sie uns doch vor Augen, dass wir mit einem ernsthaften moralischen Span‐
nungsverhältnis konfrontiert sind, das es nicht zuletzt wenig überzeugend
erscheinen lässt, Fragen der Rechtfertigung illegaler Interventionen zum
Schutz (der Rechte) von Tieren allzu einfach als „illiberal“ und „illegitim“
abzuweisen.

In einem letzten Schritt habe ich versucht, die herausgearbeitete Span‐
nung produktiv zu wenden, indem ich mich unserer Verantwortung für
unseren Umgang mit Tieren jenseits des engeren Nachdenkens über Legi‐

7 Schluss

290

https://doi.org/10.5771/9783748944287-289 - am 19.01.2026, 23:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944287-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


timität und die Ausübung von Zwang zugewendet habe. Dabei habe ich
im sechsten Kapitel gefragt, welche Verantwortung uns angesichts des Um‐
stands zukommt, dass unser Verhältnis zu Tieren ein mögliches dramati‐
sches moralisches Übel darstellt. Ich habe dabei die Antwort gegeben, dass
unser liberales Selbstverständnis uns, individuell und als Gesellschaft, dazu
anhält, den moralischen Status von Tieren und den gesellschaftlichen und
politischen Kontext des Mensch-Tier-Verhältnisses einer kritischen und
dauerhaften Prüfung zu unterziehen. Dieser Forderung nachzukommen
heißt, unsere historische Verantwortung angesichts einer empirisch und
moralisch komplexen Realität ernst zu nehmen. Wenn wir dies tun, haben
wir zumindest eine Antwort darauf, warum wir uns später einmal nicht
(oder zumindest weniger) zu schämen brauchen, wenn uns unser Umgang
mit Tieren im Rückblick tatsächlich moralisch zutiefst verwerflich erschei‐
nen sollte.

Abschließend möchte ich diesen Schlussteil dazu nutzen, diese Überle‐
gungen noch einmal einzuordnen, indem ich ein Unbehagen adressiere,
das vor allem Leser:innen, die von Tierrechten überzeugt sind, angesichts
meiner Ausführungen verspüren dürften. Während manchen meine Erläu‐
terungen zur Verantwortung einer liberalen Gesellschaft im sechsten Kapi‐
tel noch zu weit gehen werden, dürften viele, und insbesondere Tierrecht‐
ler:innen, diese als zu vorsichtig wahrnehmen und kritisieren.

Hierzu drei Gedanken: Erstens schließe ich selbstverständlich nicht aus,
dass sich auf Grundlage anderer liberaler oder auch stärker demokratie‐
theoretischer Überlegungen weitere und weitergehende Forderungen hin‐
sichtlich unseres Umgangs mit und der Berücksichtigung von Tieren in
einer pluralistischen Gesellschaft erheben lassen könnten. Ich habe meinen
Fokus im Anschluss an die Auseinandersetzung mit dem politischen Libe‐
ralismus, wie erwähnt, auf unsere Verantwortung für ein mögliches drama‐
tisches moralisches Übel gerichtet, um eine spezielle Dimension tierethi‐
scher Kritik einzufangen. Die Idee, unser Verhältnis zu Tieren dauerhaft
und gründlich als Gesellschaft zu prüfen, möchte ich, so paradox es klingen
mag, vor dem Hintergrund unseres liberalen Selbstverständnisses als in
gewisser Hinsicht fundamentalste Forderung der Gerechtigkeit in einer
politischen Gemeinschaft verstanden wissen, in der Uneinigkeit besteht,
ob wir Tieren überhaupt Gerechtigkeit schulden und was dies konkret
bedeutet.

Zugleich sollen meine Überlegungen nicht allzu sehr relativiert werden.
Ich möchte daher zweitens zu bedenken geben – dafür sollten insbesondere
das vierte und fünfte Kapitel sensibilisiert haben –, dass weitergehende

7 Schluss

291

https://doi.org/10.5771/9783748944287-289 - am 19.01.2026, 23:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944287-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


moralische und politische Forderungen sich immer mit der Herausforde‐
rung konfrontiert sehen, welche Implikationen sie hinsichtlich der Frage
der Rechtfertigung illegaler, unziviler Interventionen in einer Gesellschaft
haben, in der diesen Forderungen auf absehbare Zeit nicht nachgekommen
wird. Ich habe mich in dieser Arbeit bewusst auf tierrechtliche Positionen
konzentriert. Sobald man im Status quo eine Missachtung grundlegender,
nicht-trivialer moralischer oder politischer Ansprüche von Tieren – etwa
auf demokratische Repräsentation oder, wie im Rückgriff auf Singers utili‐
taristischen Ansatz erläutert wurde, auf gleiche Interessenberücksichtigung
– erkennt, taucht diese Frage unweigerlich auf und verlangt nach einer
gründlichen Klärung, wie die moralische Stellung von Tieren im Vergleich
zu Menschen einzuordnen ist. Ferner sollten die Ausführungen zum politi‐
schen Liberalismus – und insbesondere zu Zuolo und Gaus – in diesem
Zusammenhang darauf aufmerksam gemacht haben, dass eine tierethische
Position die Frage berücksichtigen sollte, inwiefern die angestellten Überle‐
gungen andere Mitbürger:innen motivieren und für diese praktisch von
Relevanz sein können. Dies gerät im Rahmen abstrakter Prinzipien und
theoretischer Ansätze schnell aus dem Blick, ist aber nicht nur aus strate‐
gischen Gründen von Bedeutung, sondern insbesondere dann, wenn wir
unsere Mitbürger:innen als Freie und Gleiche achten wollen.

Und zuletzt möchte ich drittens die Bedeutung, die meiner Berücksichti‐
gung ideologie- und gesellschaftskritischer Überlegungen zukommt, noch
einmal unterstreichen. Die von mir im 6. Kapitel skizzierte Verantwortung,
unser Verhältnis zu Tieren als Gesellschaft kritisch zu prüfen, ist nicht
als oberflächliche Forderung nach einer lediglich intensiveren gesellschaft‐
lichen ethischen Diskussion zu verstehen und sollte entsprechend auch
nicht als solche abgetan werden. Die Wucht, die eine kritische, stärker his‐
torische Einordnung und gesellschaftstheoretische Beschäftigung mit dem
Mensch-Tier-Verhältnis zur ernsthaften Irritation unseres Selbstverständ‐
nisses entfalten kann, scheint mir nicht zuletzt aus eigener Erfahrung nicht
zu unterschätzen zu sein.

7 Schluss

292

https://doi.org/10.5771/9783748944287-289 - am 19.01.2026, 23:00:25. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944287-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

