7 Schluss

Den Ausgangspunkt dieser Arbeit, so habe ich in der Einleitung erldutert,
bildete eine tiefe personliche Irritation, die sich insbesondere aus meiner
Auseinandersetzung mit Rechte-Ansétzen in der Tierethik ergeben hat.
Nach einigen methodischen Vorbemerkungen im 2. Kapitel und einer aus-
fuhrlichen Erlauterung tierethischer und tierrechtlicher Grundlagen im 3.
Kapitel bestand die Absicht im 4. Kapitel darin, darzulegen, worin meine
Irritation begriindet liegt: namlich in den weitreichenden theoretischen
Schlussfolgerungen, die sich vor dem Hintergrund tierrechtlicher Uberle-
gungen fiir die Frage der Rechtfertigung von unzivilem (illegalem und
unter Umstdnden gewaltsamem) politischem Ungehorsam ergeben. Irritie-
rend sind diese Schlussfolgerungen, wenn man - wie ich und, so meine An-
nahme, zahlreiche prominente Vertreter:innen von Tierrechten - an einer
weitgehend friedlichen und demokratischen Aushandlung der moralischen
Rechte von Tieren festhalten mochte und die Ausiibung von politischem
Zwang grundsitzlich an ein liberales Legitimitatsverstandnis kniipft.

Im 5. Kapitel bin ich dieser Spannung weiter auf den Grund gegan-
gen, indem ich tierrechtliche Uberlegungen mit der Perspektive des politi-
schen Liberalismus konfrontiert und nach der Vereinbarkeit der beiden
Positionen gefragt habe. Dabei wurde zunachst im Riickgriff auf Federico
Zuolo festgestellt, dass sich im Rahmen einer Prozedur der offentlichen
Rechtfertigung tierethischer Prinzipien, bei der nicht zuletzt die internen
Griinde aller verniinftigen Mitbiirger:innen Beriicksichtigung erfahren, le-
diglich zu moderaten Forderungen gelangen ldsst. Die Idee, sich iiberhaupt
einer solchen Prozedur verschreiben und die Ausiibung von Zwang auf
diese Weise legitimieren zu miissen, griindet wiederum in der normativen
Uberzeugung, dass wir die moralische Autonomie unserer Mitbiirger:innen
zu achten haben.

Ich bin dabei zu dem Ergebnis gelangt, dass sich die Spannung, die
zwischen tierrechtlichen Ansdtzen und liberalen Legitimitatsvorstellungen
besteht, nicht ohne Weiteres auflosen ldsst. Vielmehr, so sollte deutlich
werden, ist diese als Ausdruck zweier Perspektiven zu verstehen, zwischen
denen jede:r von uns hin- und hergerissen sein kann: Auf der einen Seite
eine engere, individuelle Perspektive darauf, was man als moralisch gefor-
dert ansieht. Auf der anderen Seite findet sich eine Perspektive, die in

289

hittps://dol.org/10.5771/6783748944287-280 - am 19.01.2026, 23:00:25. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748944287-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

einem strengeren Sinne an unsere gemeinsame moralische Praxis zuriickge-
bunden ist und beriicksichtigt, welche Forderungen in einer pluralistischen
Gesellschaft moralische Autoritit beanspruchen konnen. Mit Blick auf die
erste Perspektive lassen sich im Fall von Tierrechten starke, unparteiliche
Griinde anfiihren, weshalb wir unseren Umgang mit Tieren grundlegend
tiberdenken sollten. In dieser Hinsicht ist es in keiner Weise offensichtlich,
dass man sich jenem Respektprinzip verschreiben muss, das der liberalen
Forderung nach Legitimitit zugrunde liegt. Die zweite Perspektive zu igno-
rieren oder zuriickzustellen, wiirde allerdings bedeuten, Fragen der Gerech-
tigkeit in gewisser Hinsicht zur Privatsache zu machen. Als Vertreter:in
von Tierrechten wird man folglich in einer liberalen Gesellschaft, in der
grundlegende Rechte von Tieren verletzt werden, eine erhebliche Spannung
aushalten miissen.

Fiir mich personlich ergibt sich aus den Diskussionen eine zweifache
Bescheidenheit. Der Tierrechtler in mir muss anerkennen, dass individuelle
Auffassungen zum moralisch Geforderten im Sinne einer legitimen Rege-
lung des Zusammenlebens hinter eine gemeinsame Gerechtigkeitsperspek-
tive zurilicktreten miissen. Der Liberale in mir versteht nun besser, weshalb
es zu einfach wire, die individuelle Perspektive, die sich an unparteilichen
Griinden orientiert, als unverniinftig zurtickzuweisen.

Ich hoffe zum einen deutlich gemacht zu haben, dass diese Uberlegun-
gen von Relevanz fiir den akademischen Diskurs um Tierrechte sind, und
zum anderen einen Anstofl zur weiteren Klarung der Frage geliefert zu
haben, welcher Status Tierrechten im Verhdltnis zu dem fundamentalen
Respekt, den wir unseren Mitbiirger:innen schulden, zukommt. Denn
zu welchen Zugestdndnissen Vertreter:innen von Tierrechten wie Donald-
son/Kymlicka, Nussbaum, Cochrane und Ladwig vor dem Hintergrund
meiner Ausfithrungen letztlich bereit sind und wie sie diese in Einklang mit
ihren tierrechtlichen Grundannahmen bringen, bleibt abzusehen. Dariiber
hinaus sollten die Ergebnisse dieser Arbeit allerdings auch fiir die weitere
gesellschaftliche und politische Diskussion nicht folgenlos bleiben, fithren
sie uns doch vor Augen, dass wir mit einem ernsthaften moralischen Span-
nungsverhiltnis konfrontiert sind, das es nicht zuletzt wenig tiberzeugend
erscheinen ldsst, Fragen der Rechtfertigung illegaler Interventionen zum
Schutz (der Rechte) von Tieren allzu einfach als ,illiberal® und , illegitim®
abzuweisen.

In einem letzten Schritt habe ich versucht, die herausgearbeitete Span-
nung produktiv zu wenden, indem ich mich unserer Verantwortung fiir
unseren Umgang mit Tieren jenseits des engeren Nachdenkens iiber Legi-

290

hittps://dol.org/10.5771/6783748944287-280 - am 19.01.2026, 23:00:25. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748944287-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

timitdt und die Ausiibung von Zwang zugewendet habe. Dabei habe ich
im sechsten Kapitel gefragt, welche Verantwortung uns angesichts des Um-
stands zukommt, dass unser Verhéltnis zu Tieren ein mogliches dramati-
sches moralisches Ubel darstellt. Ich habe dabei die Antwort gegeben, dass
unser liberales Selbstverstandnis uns, individuell und als Gesellschaft, dazu
anhilt, den moralischen Status von Tieren und den gesellschaftlichen und
politischen Kontext des Mensch-Tier-Verhéltnisses einer kritischen und
dauerhaften Priffung zu unterziehen. Dieser Forderung nachzukommen
heif$t, unsere historische Verantwortung angesichts einer empirisch und
moralisch komplexen Realitdt ernst zu nehmen. Wenn wir dies tun, haben
wir zumindest eine Antwort darauf, warum wir uns spéter einmal nicht
(oder zumindest weniger) zu schaimen brauchen, wenn uns unser Umgang
mit Tieren im Riickblick tatsachlich moralisch zutiefst verwerflich erschei-
nen sollte.

AbschlieBend méchte ich diesen Schlussteil dazu nutzen, diese Uberle-
gungen noch einmal einzuordnen, indem ich ein Unbehagen adressiere,
das vor allem Leser:innen, die von Tierrechten iiberzeugt sind, angesichts
meiner Ausfithrungen verspiiren diirften. Wahrend manchen meine Erldu-
terungen zur Verantwortung einer liberalen Gesellschaft im sechsten Kapi-
tel noch zu weit gehen werden, diirften viele, und insbesondere Tierrecht-
ler:innen, diese als zu vorsichtig wahrnehmen und kritisieren.

Hierzu drei Gedanken: Erstens schliefle ich selbstverstdndlich nicht aus,
dass sich auf Grundlage anderer liberaler oder auch stirker demokratie-
theoretischer Uberlegungen weitere und weitergehende Forderungen hin-
sichtlich unseres Umgangs mit und der Beriicksichtigung von Tieren in
einer pluralistischen Gesellschaft erheben lassen konnten. Ich habe meinen
Fokus im Anschluss an die Auseinandersetzung mit dem politischen Libe-
ralismus, wie erwéhnt, auf unsere Verantwortung fiir ein mégliches drama-
tisches moralisches Ubel gerichtet, um eine spezielle Dimension tierethi-
scher Kritik einzufangen. Die Idee, unser Verhéltnis zu Tieren dauerhaft
und griindlich als Gesellschaft zu priifen, méchte ich, so paradox es klingen
mag, vor dem Hintergrund unseres liberalen Selbstverstindnisses als in
gewisser Hinsicht fundamentalste Forderung der Gerechtigkeit in einer
politischen Gemeinschaft verstanden wissen, in der Uneinigkeit besteht,
ob wir Tieren iiberhaupt Gerechtigkeit schulden und was dies konkret
bedeutet.

Zugleich sollen meine Uberlegungen nicht allzu sehr relativiert werden.
Ich mochte daher zweitens zu bedenken geben - dafiir sollten insbesondere
das vierte und fiinfte Kapitel sensibilisiert haben -, dass weitergehende

291

hittps://dol.org/10.5771/6783748944287-280 - am 19.01.2026, 23:00:25. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748944287-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

7 Schluss

moralische und politische Forderungen sich immer mit der Herausforde-
rung konfrontiert sehen, welche Implikationen sie hinsichtlich der Frage
der Rechtfertigung illegaler, unziviler Interventionen in einer Gesellschaft
haben, in der diesen Forderungen auf absehbare Zeit nicht nachgekommen
wird. Ich habe mich in dieser Arbeit bewusst auf tierrechtliche Positionen
konzentriert. Sobald man im Status quo eine Missachtung grundlegender,
nicht-trivialer moralischer oder politischer Anspriiche von Tieren - etwa
auf demokratische Représentation oder, wie im Riickgriff auf Singers utili-
taristischen Ansatz erldutert wurde, auf gleiche Interessenberiicksichtigung
- erkennt, taucht diese Frage unweigerlich auf und verlangt nach einer
griindlichen Kldrung, wie die moralische Stellung von Tieren im Vergleich
zu Menschen einzuordnen ist. Ferner sollten die Ausfithrungen zum politi-
schen Liberalismus - und insbesondere zu Zuolo und Gaus - in diesem
Zusammenhang darauf aufmerksam gemacht haben, dass eine tierethische
Position die Frage beriicksichtigen sollte, inwiefern die angestellten Uberle-
gungen andere Mitbiirger:innen motivieren und fiir diese praktisch von
Relevanz sein konnen. Dies gerdt im Rahmen abstrakter Prinzipien und
theoretischer Ansatze schnell aus dem Blick, ist aber nicht nur aus strate-
gischen Griinden von Bedeutung, sondern insbesondere dann, wenn wir
unsere Mitbiirger:innen als Freie und Gleiche achten wollen.

Und zuletzt mdchte ich drittens die Bedeutung, die meiner Beriicksichti-
gung ideologie- und gesellschaftskritischer Uberlegungen zukommt, noch
einmal unterstreichen. Die von mir im 6. Kapitel skizzierte Verantwortung,
unser Verhiltnis zu Tieren als Gesellschaft kritisch zu prifen, ist nicht
als oberflachliche Forderung nach einer lediglich intensiveren gesellschaft-
lichen ethischen Diskussion zu verstehen und sollte entsprechend auch
nicht als solche abgetan werden. Die Wucht, die eine kritische, stirker his-
torische Einordnung und gesellschaftstheoretische Beschiftigung mit dem
Mensch-Tier-Verhaltnis zur ernsthaften Irritation unseres Selbstverstind-
nisses entfalten kann, scheint mir nicht zuletzt aus eigener Erfahrung nicht
zu unterschétzen zu sein.

292

hittps://dol.org/10.5771/6783748944287-280 - am 19.01.2026, 23:00:25. https://www.Inllbra.com/de/agh - Open Access - [ITEEEEE


https://doi.org/10.5771/9783748944287-289
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

