
Andreas Eckert

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze

Einleitung: Die Hypokrisie des liberalen Skripts

Im Juli 2000 versah der britische Economist das Titelbild einer Ausgabe mit 
der Schlagzeile »Afrika: Der hoffnungslose Kontinent«. In dem dazugehörigen 
Editorial fragte sich die Redaktion, ob Afrika unter inhärenten Charakterschwä­
chen leide, die es zur ökonomischen Entwicklung unfähig machten und zur Rück­
ständigkeit verdammten. Elf Jahre später sang dieselbe Zeitschrift ein Loblied 
auf den einst abgeschriebenen Kontinent und titelte vom »Aufstieg Afrikas«. Im 
Jahre 2016 wurde die New York Times dann bereits wieder nörgeliger: »›Africa 
Rising‹? Africa reeling may be a more fitting slogan today«, wurde ein Leitartikel 
betitelt.1 Die Redakteure, die für die genannten Titel verantwortlich zeichnen, ha­
ben sich zweier gleichsam notorischer Vergehen der Sozialwissenschaften schuldig 
gemacht: Erstens haben sie ein durchaus valides Argument in eine falsche Verall­
gemeinerung überführt und, zweitens, die Zukunft als lineare Projektion aus der 
jüngeren Vergangenheit entworfen. Schauen wir auf die Geschichte Afrikas seit 
Mitte des 20. Jahrhunderts, werden je nach Raum und Zeit erhebliche Kontraste 
deutlich. Und es sollte auch nicht weiter verwundern, dass ein Kontinent, der so 
unterschiedliche ökologische Zonen umfasst, so unterschiedliche Verbindungen zu 
anderen Weltregionen unterhält, nahezu 50 Nationalstaaten allein in der Region 
südlich der Sahara zählt sowie durch höchst diverse Sprachen, Glaubenssysteme 
und historische Entwicklungsläufe charakterisiert ist, nicht ein einziges Schicksal 
teilt. Und doch: Für viele Menschen außerhalb Afrikas, aber ebenso für viele 
Afrikaner ist »Afrika« eine Einheit, die sich durch eine Reihe von Merkmalen 
definiert: etwa durch »Rasse« oder schlicht durch Hautfarbe, durch eine kolonia­
le Vergangenheit, und durch Armut. Solche Perspektiven gingen in der Vergan­
genheit etwa bei Politikern, Intellektuellen und »Entwicklungsexperten« häufig 
mit der Vorstellung einher, dass Afrika einem einzigen Weg folgen sollte, oder 
hätte folgen sollen, der mal Entwicklung, mal Modernisierung und mal Befreiung 
hieß und viele Ingredienzen enthielt, die auch dem liberalen Skript zugeschrieben 
werden.2 Wenn im folgenden kurzen Essay ebenfalls wiederholt von »Afrika« 
die Rede ist, soll damit der hier kritisierte Essentialismus jedoch nicht durch die 
Hintertür wieder hineingelassen und suggeriert werden, Entwicklungen seien in 
Afrika immer gleich verlaufen. Es geht vielmehr darum, einige wesentliche Trends 
und Perspektiven zu skizzieren, ohne diese generalisieren zu wollen.

 
1 Economist, 13.5.2000 u. 3.12.2011; New York Times, 17.10.2016. Vgl. Jerven 2015.

2 Cooper 2019, S. 291.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024, S. 116–137

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Die Beziehungen zwischen Afrika und dem liberalen Skript sind verzwickt 
und widersprüchlich.3 Wesentliche Dokumente der 1963 gegründeten Organisa­
tion für Afrikanische Einheit und ihrer Nachfolgerin folgen einem universalis­
tischen Menschenrechtsbegriff und formulieren Normen etwa im Bereich von 
Governance, die das liberale Skript getreulich abbilden. Zumindest weite Teile des 
Kontinents scheinen auf den ersten Blick allerdings bis heute nur bedingt wenig­
stens einer Variante dieses Skripts zu folgen, das aus der Sicht vieler Menschen 
in Afrika ohnehin bisher vor allem in Form von Bevormundung, Gewalt und Ar­
roganz daherkam. Afrika steht häufig für das Andere, das, was das liberale Skript 
nicht sein soll und will. Zugleich repräsentieren die Gesellschaften des Kontinents 
wie andere ehemalige kolonisierte Regionen eine Herausforderung des liberalen 
Skripts, weil sie permanent an dessen Schattenseiten gemahnen und auf seine Hy­
pokrisie verweisen. Die Historikerin Caroline Elkins hat diese Hypokrisie jüngst 
in ihrer Studie über das Britische Weltreich noch einmal dezidiert dargelegt.4 Ge­
walt stellte, folgen wir der Autorin, nicht ein gelegentliches, sondern grundlegen­
des Merkmal britischer Herrschaft in der Welt über viele Jahrhunderte dar. Noch 
schwerer wiegt, was Elkins das System der »legalisierten Gesetzlosigkeit« nennt. 
Die Rechtsstaatlichkeit, von den Briten so nachdrücklich als Kennzeichen moder­
ner westlicher Zivilisation und Säule der Demokratie gepriesen, übersetzte sich in 
den Kolonien als Gebrauch von kodifizierten Regeln, die Freiheiten in der Regel 
beschnitten, nicht erweiterten, Landraub legitimierten und den beständigen Fluss 
von schlecht oder gar nicht bezahlten Arbeitskräften in die kolonialen Minen und 
Plantagen sicherten. Falls die Gesetze ihren Zweck einmal nicht erfüllten, zögerte 
das Empire nicht, den Ausnahmezustand und das Kriegsrecht auszurufen und 
auf diese Weise seine Gouverneure mit enormen Machtbefugnissen auszustatten. 
Widerstand gegen das koloniale Regime wurde so zu einer verbotenen Aktivität 
und definierte jene, die für ihre Freiheit und mehr Rechte kämpfen, als Kriminelle 
und Terroristen, die mit massiven Sanktionen zu rechnen hatten.

Dieses System verschärfte sich in Teilen Afrikas nach dem Zweiten Weltkrieg 
noch, in einer Periode, die eigentlich für Aufbruch, Entwicklung und Modernisie­
rung stand. Mit massiver Härte agierte die britische Kolonialverwaltung in den 
1950er Jahren in Kenia gegen die Mau Mau Revolte, die vor allem von den 
Kikuyu getragen wurde. 95 getöteten Europäern, davon 32 Zivilisten, standen 
über zwanzigtausend tote Afrikaner gegenüber. Während des gut sieben Jahre 
dauernden Krieges wurden mehr als eintausend Einheimische auf der Grundlage 
von hastig verabschiedeten Antiterrorgesetzen gehenkt, weit mehr als in jedem 
anderen kolonialen Konflikt. Rund siebzigtausend Einheimische saßen ohne Pro­
zess oft für mehrere Jahre in Gefängnissen und Internierungslagern, in denen die 
Regierung sie rigorosen »Umerziehungsprogrammen« unterwarf. Weit über hun­

 
3 Zum Begriff des liberalen Skripts vgl. die Einleitung im vorliegenden Band.

4 Elkins 2022.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 117

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


derttausend Menschen wurden »umgesiedelt«: Das britisch beherrschte Kenia war 
in den fünfziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts ein brutaler Polizeistaat.5

Viele weitere Beispiele aus der gesamten Kolonialzeit ließen sich für die exzes­
sive Gewalt kolonialer Herrschaft anführen, von den Gräueltaten in König Leo­
polds Kongo und den Genozid an den Herero und Nama im damaligen Deutsch-
Südwestafrika bis zum weniger bekannten, von massiver Gewalt geprägten Deko­
lonisationsprozess in Kamerun, wo die französische Armee in den späten 1950er 
Jahren u.a. frustrierte Indochina-Kämpfer einsetzte, um gegen die Unabhängig­
keitsbewegung der UPC mit äußerster Brutalität vorzugehen. Allerdings geht Ko­
lonialismus nicht in einer Gewaltgeschichte auf. Kolonialismus war Gewalt und 
Ausbeutung, aber ebenso eine Geschichte vielfältiger, widersprüchlicher Auseinan­
dersetzungen und Kooperationen. Die »Kolonialität der liberalen Demokratie«6 

manifestierte sich vor diesem Hintergrund auf vielfältige Weise. Ausgangspunkt 
des folgenden Essays ist die These, dass Rassismus und Kolonialismus tief in 
das liberale Denken eingeschrieben sind, dass die westlichen Demokratien der 
Neuzeit, die das Kerngerüst des liberalen Skripts konstituierten, durch koloniale 
Macht- und Herrschaftskonstellationen geprägt waren.7 Koloniale Herrschaft in 
Afrika wie anderswo stand vor allem im 20. Jahrhundert zugleich häufig unter 
Rechtfertigungsdruck. Und selbst wenn viele Verfechter und Akteure des kolonia­
len Projekts eine Art »natürlichen« Herrschaftsanspruch verspürten, so sorgten 
die Kolonisierten ebenso wie Kritiker in der Metropole dafür, dass der Kolonia­
lismus oder zumindest zentrale Aspekte davon, etwa die Gewalt, immer wieder 
legitimiert werden mussten.

Im Folgenden soll zunächst das Konzept der Zivilisierungsmission dargelegt 
werden, die vielleicht wichtigste Rechtfertigungsstrategie der kolonialen Mächte, 
die zugleich einen – begrenzten – Rahmen bot, in dem Afrikanerinnen und Afrika­
ner die Hypokrisie des Westens zu kritisieren und zu entlarven vermochten. Sie 
haben in diesem Rahmen gewissermaßen die – im kolonialen Kontext oft sehr 
geringen, gleichwohl vorhandenen – Möglichkeiten des liberalen Skripts genutzt, 
um das Skript zu kritisieren bzw. mit dem Skript eigene Anliegen durchzusetzen. 
In diesem Zusammenhang müssen sodann die Enttäuschung und der Vertrauens­
verlust zur Sprache kommen, die in Teilen Afrikas angesichts des nach dem Ende 
der Kolonialherrschaft fortdauernden Rassismus in nordatlantischen Diskursen 
und Praktiken sowie vieler leerer Versprechungen weit verbreitet sind. Im An­
schluss sollen vornehmlich anhand von zwei Beispielen – James Africanus Beale 
Hortons Projekt einer westafrikanischen Universität im späten 19. Jahrhundert 
sowie das nicht zuletzt durch Nelson Mandela und Desmond Tutu popularisierte 
Konzept »Ubuntu« – liberale Traditionen und mögliche »afrikanische« Alternati­
ven zum liberalen Skript skizziert werden. Abschließend stellt sich die Frage, un­

 
5 Anderson 2005.

6 Kerner 2021.

7 Weitere Beiträge mit besonderem Fokus auf die Frage der »Eingeschriebenheit« in die­
sem Sonderband sind Amir-Moazami und Braig.

118 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


ter welchen Umständen das liberale Skript in Afrika eine Zukunft haben könnte 
bzw. überhaupt sollte.

Ideologie und Praxis des liberalen Skripts in Afrika – Zivilisierungsmission, 
Einflusspolitik, Abwendung

Eine der markantesten Kritiken an der kolonialen Selbstgerechtigkeit wurde wäh­
rend der Unabhängigkeitszeremonien in Belgisch-Kongo am 30. Juni 1960 formu­
liert. Brüssel hatte gehofft, zu diesem Anlass in der Hauptstadt des Kongo, Léo­
poldville, dem heutigen Kinshasa, noch einmal feierlich das vermeintliche Zivilisa­
tionswerk der Belgier in Afrika preisen zu können und deren überstürzten Abzug 
aus dem rohstoffreichen Riesenland als Ausdruck politischer Weltsicht darzustel­
len. Zu aller Überraschung holte der junge kongolesische Ministerpräsident Patri­
ce Lumumba jedoch zu einer improvisierten Brandrede aus. Lumumba, der Revo­
lutionär ohne Revolution, wie ihn Jean-Paul Sartre später genannt hat, beschwor 
in seiner Rede die Leiden seiner Landsleute unter der Kolonialherrschaft. Er 
sprach von Ausbeutung, von Rassismus und von verletzter Würde. Er rief den 
konsternierten Gästen des Staatsaktes zu: »Wir haben Ironie, Beleidigungen und 
Schläge gekannt, die wir morgens, mittags und abends ertragen mussten, weil wir 
N* waren. Wer wird vergessen, dass man zu einem Schwarzen ›Du‹ sagte, [...] 
weil das ehrenhafte ›Sie‹ allein für die Weißen reserviert war? [...] Wir wussten, 
dass es in den Städten herrliche Häuser für die Weißen gab und baufällige Stroh­
hütten für die Schwarzen, dass ein Schwarzer weder in die Kinos gelassen wurde, 
noch in die Restaurants noch in die Geschäfte für Weiße; dass ein Schwarzer im 
Rumpf der Schiffe reiste, zu Füßen des Weißen in seiner Luxuskabine.«8

Lumumba, der nur wenige Monate nach seiner flammenden Rede mit Hilfe 
der belgischen und US-amerikanischen Geheimdienste von kongolesischen Oppo­
nenten ermordet wurde, hat in seiner Rede einige der zentralen Kritikpunkte an 
der europäischen Kolonialherrschaft auf den Punkt gebracht. In diesem Zusam­
menhang betonte er besonders die Herablassung und die rassistische Attitüde, 
mit der die selbsternannten »Weißen Herren« den kolonisierten Afrikanern begeg­
neten. Sie fanden ihren Ausdruck nicht allein in rassistisch motivierter Gewalt 
und in alltäglich praktizierten Erniedrigungen gegenüber den Kolonisierten, son­
dern zugleich in Rechtfertigungsdoktrinen, von denen die »Zivilisierungsmission« 
besondere Beachtung verdient.9 Diese Rhetorik gehörte zum Legitimationsarsenal 
aller europäischen Kolonialmächte in Afrika und anderswo. Sie beinhaltete, kurz 
gesagt, dass die kolonisierten Afrikaner zu primitiv seien, um sich selbst regieren 
zu können, jedoch zur Besserung fähig seien. Die beständige Betonung der selbst 
auferlegten Aufgabe des liberalen Skripts, für die Besserung der Verhältnisse zu 
 
8 Zit. nach Wirz 1995, S. 172. Zur Dekolonisation des Kongo vgl. Young 1965; Bouwer 

2010.

9 Die folgenden Ausführungen basieren zum Teil auf Eckert 2012. Grundlegend zum 
Thema: Barth, Osterhammel 2005. Für europäische Kolonialreiche in Afrika Conklin 
1997; Jerónimo 2015.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 119

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


sorgen, ging dabei in der Regel einher mit dem Verschweigen der eigenen ökono­
mischen Interessen.

Selbst liberalere Sichtweisen in der Ära der Menschenrechte nach dem Zweiten 
Weltkrieg gingen weiterhin von der paternalistischen Annahme aus, Afrika sei 
gleichsam noch nicht soweit. Dies illustrieren z.B. die Schriften des Fabian Colo­
nial Bureau.10 So stellte Rita Hinden, eine der wichtigsten Vertreterinnen dieser 
liberalen Organisation noch Ende der 1950er Jahre, als die ersten afrikanischen 
Kolonien bereits die Unabhängigkeit erlangt hatten, klar: »Der Akt des [imperia­
len] Rückzuges würde nicht von selbst das Tor zum Wohlstand aufstoßen. Wenn 
allerdings…die imperialen Mächte wenigstens noch für einen gewissen Zeitraum 
blieben und diese Länder, statt sie auszubeuten, treuhänderisch zum Wohle ihrer 
Bewohner entwickelten und bereicherten, dann könnten die erdrückenden Proble­
me der Armut und der Rückständigkeit wohl tatsächlich bewältigt werden.«11 

In den Jahren nach 1945 waren einige Kolonialbeamte allerdings bereits skepti­
scher als zuvor, wenn es darum ging, einen liberalen Diskurs, der die Bedeutung 
von Menschenrechten und Demokratie betonte, mit der Rechtfertigung kolonialer 
Herrschaft in Verbindung zu bringen. So hieß es in einer gemeinsamen Stellung­
nahme der Kolonialverwaltungen von Gambia, Sierra Leone und der Goldküste 
(Ghana) zur Allgemeinen Erklärung der Menschenrechte 1948: »Wir können 
wohl kaum damit rechnen, das Vertrauen von Afrikanern zu gewinnen, indem 
wir Aussagen im Sinne vollkommener Ideale treffen, während wir in der Praxis 
Schritte in die genau entgegengesetzte Richtung unternehmen.«12 Während die 
koloniale Ära in Afrika über weite Strecken von Gewalt und einer Politik des 
selektiven Terrors gekennzeichnet war und eine gewisse »Kultur des Terrors«, wie 
das Beispiel Kenias zeigt, auch nach dem Zweiten Weltkrieg nicht verschwand, 
existierte sie in einem sich verändernden Umfeld. Gewalt wurde verurteilt, wenn 
sie nicht in irgendeiner Weise mit fortschrittlichen Reformen verknüpft werden 
konnte.13

Die Vorstellung von einer Zivilisierungsmission setzte eine auf Konkurrenz und 
Hierarchien beruhende Weltsicht voraus. Zudem stellten Zivilisierungsdiskurse 
die gegenwärtigen Verhältnisse in den zu zivilisierenden Gegenden als unglücklich 
und deswegen ohnehin der Reform bedürftig dar. Das grundlegende Problem der 
Zivilisierungsmission im kolonialen Afrika bestand darin, dass die Andersartig­
keit der zu zivilisierenden Völker weder naturgegeben noch unveränderlich war. 
Ihre Verschiedenheit musste definiert und perpetuiert werden. Soziale Grenzen, 
die eben noch klar definiert waren, konnten sich verschieben. Das Zivilisierungs­
projekt der Kolonialmächte, das die Bevölkerungen der kolonisierten Gebiete 

 
10 Das Fabian Colonial Bureau wurde 1940 von dem Labour-Politiker und späteren 

Kolonialminister Arthur Creech-Jones und der aus Südafrika stammenden Labour-Ak­
tivistin Rita Hinden gegründet. Zur Bedeutung des Bureaus in der Periode der Dekolo­
nisation vgl. u.a. Howe 1993; Keleman 2006; Riley 2021.

11 Hinden 1959, S. 13 f. (Übers. A.E.).

12 Zit. nach Simpson 2014, S. 458 (Übers. A.E.).

13 Vgl. Stoler, Cooper 1997, S. 5.

120 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


zu disziplinierten Bauern oder Arbeitern und zu willfährigen Untertanen eines 
bürokratischen Staates machen wollte, gab den Anstoß zu einem Diskurs über die 
Frage, wie viel »Zivilisierung« diese Untertanen bräuchten und welche politischen 
Folgen »zu viel Zivilisierung« haben könnte. Allgemein wollten Kolonialbeamte 
ihre afrikanischen Untertanen zu »vervollkommneten Eingeborenen«, nicht zu 
Nachbildungen von Europäern machen.14

Die Vorstellung von einer Zivilisierungsmission eröffnete jedoch auch Afrika­
nern Handlungsspielräume und gab ihnen einen wichtigen Bezugspunkt für ihre 
Beschwerden und Proteste und die Durchsetzung ihrer Interessen. Der Sphäre 
des Rechts kam in diesem Zusammenhang eine wichtige Rolle zu. Die koloniale 
Gesetzgebung in Afrika spielte eine entscheidende Rolle bei dem europäischen 
Projekt der moralischen Erziehung und Disziplinierung, weil sie eine Möglich­
keit bot, Gesundheits-, Hygiene-, Freizeit- und Verhaltensnormen durchzusetzen. 
Schließlich schien die Vorstellung vom Rechtsstaat ein Beleg für die Annahme, 
dass die Anwesenheit der Europäer in Afrika im Interesse der Afrikaner sei – 
und war damit ein wichtiges Element der Rechtfertigung kolonialer Herrschaft. 
Zweifellos war Recht im kolonialen Afrika an politischen Imperativen und nicht 
an demokratischen Prinzipien ausgerichtet und ermöglichte die Ausübung un­
eingeschränkter Gewalt. Vor diesem Hintergrund bedienten sich Afrikaner des 
Rechts aber auch als einer Ressource in Auseinandersetzungen mit Europäern 
und untereinander. Sie klagten, wenn auch lange erfolglos, das Recht auf freie 
Meinungsäußerung in der Presse ein, fragten, warum Freiheit, Gleichheit und 
Brüderlichkeit nicht für sie galt, nutzten das koloniale Bodenrecht, um Grundbe­
sitz zu akkumulieren und ökonomisch zu nutzen, und organisierten insbesonde­
re nach dem Zweiten Weltkrieg schlagkräftige Parteien und Gewerkschaften im 
Kontext liberalisierter politischer und rechtlicher Rahmenbedingungen. Es gehört 
zur »Dialektik des Kolonialismus«, dass besonders jene Personen, die Zugang 
zu oder Kenntnis von einigen Verheißungen des liberalen Skripts hatten, zu den 
vehementesten Kritikern der Hypokrisie kolonialer Herrschaft wurden.15

Kolonialismus ist seit den 1960er Jahren ideologisch weitenteils geächtet, was 
die Fortdauer rassistischer Diskriminierung in vielen Regionen der Welt freilich 
nicht verhinderte. Nostalgisch-paternalistische Verklärungen der kolonialen Herr­
schaft – »nicht alles war schlecht« – und handfeste Rechtfertigungen kolonialer 
Ideologie und Praktiken finden sich in den vergangenen Dekaden überdies immer 
wieder – vor allem in Bezug auf Afrika, das schon bald nach der Unabhängigkeit 
zum »Krisenkontinent« par excellence wurde und eine Geschichte des Scheiterns 
der mit dem Ende der Kolonialzeit verknüpften Erwartungen repräsentierte.16 Die 
inzwischen Jahrzehnte andauernde Rede von der Dauerkrise Afrikas, gelegentlich 
unterbrochen von großen Hoffnungen auf einen »Boomkontinent«, wog für die 

 
14 Vgl. Stoler, Cooper 1997, S. 7.

15 Für den Begriff vgl. Reinhard 1992. Die damit gemeinten Prozesse sind in einer Viel­
zahl von Studien beschrieben und analysiert worden. Vgl. zuletzt etwa Tödt 2021.

16 Vgl. Eckert 2021.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 121

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Menschen und Gesellschaften in Afrika ebenso schwer wie die umfassenden 
realen Probleme, mit denen sie konfrontiert waren. Denn sie fixierte das Bild 
eines Kontinents, der aus eigener Kraft keine Veränderungen bewirken konnte 
und legitimierte Bevormundung und Interventionen jeglicher Art. Lange Zeit 
taten sich die ehemaligen europäischen Kolonialmächte überdies extrem schwer 
mit einer kritischen Auseinandersetzung über ihre koloniale Vergangenheit. Erst 
jüngst scheint Bewegung in die lang praktizierte Politik des Verschweigens und 
Verdrängens gekommen zu sein, wenn auch noch eher selten unter Beteiligung 
afrikanischer Stimmen.17

Die großen Hoffnungen, die sich mit dem Ende des Kalten Krieges und der 
Apartheid für Prozesse der Demokratisierung und wirtschaftlichen Entwicklung 
in Afrika verbanden, sind rasch Enttäuschung und Frustration gewichen. Die 
Demokratisierungshilfe des Westens, die seit 2010 zunehmend abbröckelte, erwies 
sich größtenteils als blutleere und von eigenen Interessen geleitete Einflusspoli­
tik.18 Diese Tendenz findet gegenwärtig ihren Ausdruck in der Migrationspolitik 
der Europäischen Union und ihren zentralen Mechanismen – Abschreckung, Ab­
schiebungen, Vorverlagerung des Grenzregimes, Konditionalisierung der Entwick­
lungszusammenarbeit sowie Bekämpfung der Fluchtursachen. Die EU betrachtet 
ihre rigide Praxis der Abschottung gegenüber Afrika zwar als Erfolg, forciert 
jedoch Dynamiken, welche die Perspektivlosigkeit befeuern, die junge Menschen 
zur Migration motiviert. So untergräbt die Fokussierung der EU auf Grenzma­
nagement innerhalb Westafrikas jene Anstrengungen, diesen Wirtschaftsraum en­
ger zusammenwachsen zu lassen. Und indem die EU Regierungen in Westafrika 
mit Zuckerbrot und Peitsche dazu drängt, sich aktiv an migrationspolitischen 
Maßnahmen zu beteiligen, vertiefen sie die ohnehin bestehende Vertrauenskrise 
zwischen Staat und Bürgern.19

In Teilen Westafrikas ist inzwischen eine deutliche Abwendung von Europa 
spürbar. Sie manifestiert sich durch zahlreiche (und in der Bevölkerung durchaus 
populäre) Putsche wie zuletzt in Niger, die zum Teil in ein aktives Hinauswerfen 
»des Westens« und dem Versuch, mit Russland einen anderen Generalunterstützer 
zu finden, münden. Die bereits seit geraumer Zeit vieldiskutierte Hinwendung 
zahlreicher afrikanischer Staaten zu China ist ebenfalls vor dem Hintergrund der 
immensen Ernüchterung über den fehlenden Willen des liberalen Westens zu se­
hen, eine ernsthafte Partnerschaft »auf Augenhöhe« mit Afrika einzugehen. Ange­
sichts der massiven finanziellen Abhängigkeit von China sowie der Tatsache, dass 
bislang nur wenige Menschen in Afrika von Chinas Investitionen profitiert haben, 
ist zumindest in der breiten Bevölkerung inzwischen zwar bestenfalls gedämpfter 
 
17 Für den deutschen Kontext dazu etwa Sandkühler u.a. 2021. In diesem Zusammen­

hang hat besonders die Frage der Provenienz und Restitution von Kunstgegenständen 
in deutschen Museen und anderen Einrichtung große Aufmerksamkeit erlangt. Pro­
grammatisch dazu Sarr, Savoy 2019.

18 Diese Thematik ist seit geraumer Zeit Gegenstand der Forschung. Vgl. Mkandawire 
2010; Resnick, Van der Walle 2013; Hagman, Reyntjens 2016.

19 Zur Migrationspolitik der EU in Westafrika sehr pointiert Bernau 2022.

122 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Enthusiasmus für das chinesische Skript zu erkennen. Afrikanische Eliten hinge­
gen sehen in China zuweilen noch ein Modell für den eigenen Entwicklungsweg.20

Zugleich erachten noch immer zwei Drittel der vom Afrobarometer befragten 
Bürger die Demokratie im Prinzip als die beste Regierungsform, wobei allerdings 
viele der Befragten von einem Demokratiedefizit sprechen. 2021/22 zeigten sich 
lediglich 38 Prozent mit dem Funktionieren der Demokratie in ihrem Land zufrie­
den. Das zunehmende Missverhältnis zwischen den Erwartungen und Wünschen 
der Bevölkerung und dem Zustand der Demokratie hat dazu geführt, dass die 
Zahl derer, die eine Militärherrschaft ausdrücklich ablehnen, im Laufe der Zeit 
zurückgegangen ist. Etwa die Hälfte der Befragten hält es inzwischen für legitim, 
dass das Militär die Kontrolle über die Regierung übernimmt, wenn die gewähl­
ten Regierungschefs die Macht für eigene Zwecke missbrauchen.21

Liberale Traditionen in Afrika und Alternativen zum liberalen Skript

Im Jahr 1915 kehrte Mohandas K. Gandhi aus Südafrika nach Indien zurück. 
Eine Dekade später hatte er sich als führender Kopf der nationalistischen Bewe­
gung gegen die britische Kolonialherrschaft etabliert.22 Der Mahatma war jedoch 
keineswegs der Erste, der sich in Indien für politische Freiheit und soziale Refor­
men stark machte. Bereits hundert Jahre vor Gandhi begannen Inder über Wege 
demokratischer Veränderungen zu debattieren. Die ersten indischen Liberalen of­
fenbarten großes Interesse an der Welt außerhalb des Subkontinents. Sie hatten 
Denker wie John Locke, John Stuart Mill und Jeremy Bentham rezipiert und 
sich mit den Kämpfen um Bürgerrechte in Europa und Lateinamerika vertraut 
gemacht. Indische Intellektuelle nutzten dabei früh die Sprache der britischen Ko­
lonialherren, um sich Ideen und Konzepte anzueignen, die weit über den unmittel­
baren Inkubus kolonialer Herrschaft hinausgingen. Zu ihnen gehörte Rammohon 
Roy (1772–1833), ein kosmopolitisch ausgerichteter bengalischer Gelehrter und 
Dichter, dessen Bestreben es war, eine indische Öffentlichkeit und Zivilgesellschaft 
von Grund auf zu entwickeln.23

Das bereits gut erforschte Beispiel Indien verweist auf die Tatsache, dass Intel­
lektuelle in den Kolonien im Verlauf des 19. Jahrhunderts häufig weniger eine 
radikale Alternative zum sich entfaltenden liberalen Skript in Europa formulier­
ten, sondern dieses Skript ernst nahmen und mit eigenen Perspektiven verknüpf­

 
20 Die Transformationen und Facetten der afrikanisch-chinesischen Beziehungen sind in­

zwischen Gegenstand einer umfassenden Forschungsliteratur. Vgl. als Überblick Otele 
2020. Zum kontroversen Thema der Arbeit Ofusu, Sarpong 2022.

21 Afrobarometer Policy Paper N°85 (January 2023) https://www.afrobarometer.org/wp
-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-ar
ent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.

22 Zu Gandhis politischem Aktivismus vgl. auch Volk in diesem Band, insbesondere 
Merkmal 2.

23 Vgl. Bayly 2012.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 123

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.


ten. Ähnliche Ansätze wie in Indien finden sich vereinzelt auch in Westafrika, 
etwa bei James Africanus Beale Horton. Der 1835 bei Freetown in Sierra Leone 
geborene Sohn ehemaliger Sklaven war als Zwanzigjähriger auserwählt worden, 
in Großbritannien Medizin zu studieren. Die britische Militärverwaltung vergab 
diese Stipendien, weil wegen der hohen Sterblichkeitsrate der Europäer in West­
afrika zunehmend Afrikaner als Militärärzte vor Ort eingesetzt werden sollten. 
1859 erwarb Horton in Edinburgh einen medizinischen Doktortitel. Zurück in 
Westafrika arbeitete er über zwanzig Jahre als Militärarzt und Administrator 
und publizierte zahlreiche naturwissenschaftliche und politische Schriften. Wäh­
rend erstere in Europa anerkennend rezipiert wurden, fanden letztere kein Echo. 
Horton selbst kommentierte dies ironisch: »Considering with what little interest 
people in civilized countries regard subjects on Africa, works on Western Africa, 
unless written to attract the fancy or to excite wonder […] are a dead loss to the 
writer«.24

Im Kontext des liberalen Skripts ist Hortons Forderung nach einer Universität 
in Westafrika, die er seit 1862 vortrug, von besonderem Interesse.25 Eine Hoch­
schule sollte helfen, die intellektuelle Ebenbürtigkeit der Afrikaner angesichts des 
europäischen paternalistisch-rassistischen Anspruchs auf Überlegenheit zu bewei­
sen und Afrika technologisch-ökonomisch sowie sozio-kulturell zu modernisie­
ren. Für Horton war es dabei selbstverständlich, in Europa entstandene Ideen 
und Institutionen zu übernehmen. Er kritisierte aber jene Europäer, die »Zivili­
sation« versprachen, gleichzeitig jedoch Afrikanern entsprechende Institutionen 
verweigerten. Hortons Vorstellungen einer Universität waren für die damalige 
Zeit durchaus radikal. Denn er setzte nicht auf Missionsgesellschaften und lokale 
Initiativen, die in jenen Jahren den kleinen Bildungsbereich in Afrika bestimmten, 
sondern auf den Staat als Garanten des Bildungssystems. Im Blick hatte er dabei 
keineswegs ein christlich-missionarisches höheres Lehrinstitut von Englands Gna­
den, sondern eine von der afrikanischen gebildeten Elite kontrollierte Einrichtung. 
Wenig überraschend stießen seine Initiativen bei den Europäern auf wenig Reso­
nanz. Hortons Fokus auf naturwissenschaftlich-technische Studiengänge sowie 
seine Vision einer staatlich finanzierten und von kirchlicher Oberhoheit freien, au­
tonomen Universität liefen selbst liberalen, aufgeklärten englischen Missions- und 
Kolonialinteressen zuwider. Diese Kreise favorisierten ein Bildungsideal rudimen­
tärer, praktischer und christlicher Bildung für afrikanische Bauern, Handwerker 
und missionarisches Hilfspersonal. Ihr Modell implizierte die »Unterlegenheit« 
der lokalen afrikanischen Bevölkerung und suchte diese festzuschreiben.26

Initiativen wie die von Horton haben afrikanische Elitenvertreter im letzten 
Viertel des 19. Jahrhunderts jedoch nicht weitergeführt oder neu aufgegriffen. 
Der sich zuspitzende Scramble for Africa, das sich massiv formierende koloniale 
 
24 Horton 1970, S. VIII. Vgl. zu Horton u.a. Fyfe 1972; Eckert 2000; Goerg 2020; 

Sonderegger 2021.

25 Vgl. Nwauwa 1999.

26 Zu den Auswirkungen eines ungleichen Zugangs zum Bildungswesen auf das Leis­
tungsprinzip vgl. den Beitrag von Gosepath.

124 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Interesse der Europäer in den 1880er Jahren schränkte deren ohnehin nur geringe 
Bereitschaft, eine Universitätsgründung in Afrika zu unterstützen, bis auf weiteres 
ein. Horton blieb lange vergessen, bevor er in den 1970er Jahren als einer der Pio­
niere des Panafrikanismus wiederentdeckt wurde. Zugleich steht er für bisher we­
nig beachtete frühe Versuche in Afrika, konstruktiv-kritisch mit Versprechungen 
des liberalen Skripts umzugehen und sie gezielt für lokale Interessen einzusetzen.

In der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts gehörte der Panafrikanismus zu den 
wichtigsten politischen und intellektuellen Strömungen, die eine Gegenvision zu 
einer vom westlichen Kolonialismus geprägten Welt zu entwickeln suchte. Im 
Kern betonte die Idee des Panafrikanismus die engen Verbindungen zwischen den 
Gesellschaften Afrikas und der afrikanischen Diaspora über politische und konti­
nentale Grenzen hinweg und gipfelte im Zukunftsbild eines alles vereinigenden 
afrikanischen Staates. Das sehr heterogene Projekt des Panafrikanismus speiste 
sich aus diversen Quellen, etwa der Erfahrung mit und dem Kampf gegen Sklave­
rei, Kolonialismus und Rassismus, aus europäischen Ideologien wie Liberalismus, 
Marxismus und Sozialismus, aber ebenso aus nationalistischen Ideen in anderen 
Teilen der kolonisierten Welt wie aus Gandhis Philosophie. Panafrikanismus stand 
zudem für ein äußerst komplexes Netzwerk mit diversen Ursprüngen, Kontexten, 
Zielen, Ideologien und Organisationsformen, das zunächst sehr stark von African 
Americans wie W.E.B. Du Bois und Personen aus der Karibik wie George Padmo­
re dominiert wurde und seine Knotenpunkte in den Metropolen des nordatlanti­
schen Raums wie Berlin und Hamburg (während der Weimarer Republik), New 
York, London und Paris hatte. In diesen Städten agierten seit den 1920er Jahren 
auch die ersten afrikanischen Panafrikanisten, zunächst häufig im Umfeld der 
Komintern.27

Zu ihnen gehörte etwa Jomo Kenyatta, der spätere erste Präsident Kenias. Im 
Herbst 1932 reiste Kenyatta, politischer Aktivist und Repräsentant der Kikuyu 
Central Association, die sich etwa für die Rückgabe ihres von den britischen 
Kolonialherren enteigneten Landes einsetzte, von London nach Moskau. Er ver­
brachte das folgende akademische Jahr als Student an der Kommunistischen 
Universität der Werktätigen des Ostens (KUTV), eine der internationalen Kader­
schulen der Komintern, die sich nicht zuletzt an Revolutionäre aus den afrikani­
schen und asiatischen Kolonien richtete. Die Ausstattung der KUTV war mehr 
als bescheiden und für Kenyatta erwies sich das Jahr in Moskau insgesamt als 
frustrierendes Erlebnis. In den Akten der Komintern erscheint er als einer der 
Sprecher einer Gruppe von afrikanischen, karibischen und afroamerikanischen 
Studierenden, die sich bitter über das schlechte Essen, die heruntergekommenen 
Unterkünfte und das unzureichende Englisch der Lehrenden beschwerten. Die 
Komintern sah in ihm bald einen hoffnungslosen Fall, da er wegen seiner dezidiert 

 
27 Der Panafrikanismus hat nach einer längeren historiographischen Durststrecke seit ei­

nigen Jahren wieder verstärkt das Interesse der Forschung geweckt. Vgl. etwa Rabaka 
2020; Adi 2018. Zur Bedeutung europäischer Metropolen für die Entwicklung des 
Panafrikanismus in der ersten Hälfte des 20. Jahrhunderts vgl. am Beispiel London 
Matera 2015.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 125

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


antimarxistischen Haltung für die Rekrutierung in die Partei ungeeignet schien, 
und auch als künftiger Agent nicht in Frage kam, da er den britischen Behörden 
aufgrund seiner antikolonialen Aktivitäten bereits zu gut bekannt war. Ein süd­
afrikanischer Mitstudent bezeichnete Kenyatta als den »größten Reaktionär«, den 
er je getroffen habe und berichtete später: »In Moskau pflegten wir ihn einen 
Kleinbürger zu nennen. Er antworte darauf indigniert: Ich mag dieses ›klein‹ 
nicht. Warum nennst Du mich nicht einen Großbürger?«28

Kenyatta verließ die Sowjetunion im Frühjahr 1933 in Richtung London. Die 
»Machtergreifung« der Nationalsozialisten in Deutschland führte rasch zu einer 
Neuorientierung der Politik der Komintern. Ihr Fokus wechselte nun von der 
Unterstützung revolutionärer Gruppierungen in den Kolonien, welche die kapita­
listischen Imperialmächte aushebeln sollten, zur Stärkung antifaschistischer Kräfte 
in Europa. Kenyatta galt ihnen derweil als »bürgerlicher nationaler Reformer«. 
In London blieb er zunächst jedoch in regelmäßigem Kontakt mit diversen kom­
munistischen Organisationen und publizierte mehrere Beiträge in einschlägigen 
Zeitungen. 1938 veröffentlichte Kenyatta die Studie »Facing Mount Kenya«, die 
als Masterarbeit an der London School of Economics beim damals weltweit wohl 
einflussreichsten Ethnologen Bronislaw Malinowski entstanden war und bis heute 
zu den Schlüsseltexten der Ethnologie zählt. Das zentrale politische Argument der 
Studie lautete, dass die Kikuyu in Kenia und andere afrikanische Gesellschaften 
das Recht und die Fähigkeit besitzen, sowohl die wichtigsten Aspekte ihrer eige­
nen Kultur zu bewahren als auch nur das von der europäischen Kultur auszuwäh­
len und in ihre eigene zu integrieren, was ihnen als nützlich oder wünschenswert 
erscheint. Die Studie irritierte viele seiner Weggenossen, die das künftige Afrika 
als säkular, rational und sozialistisch und im Rahmen des Nationalstaates imagi­
nierten und Kenyattas Fokus auf die Kikuyu als parochial und wenig progressiv 
ansahen.29

Der vor allem mit Léopold Sédar Senghor und Aimé Césaire verbundenen, in 
den 1930er Jahren entwickelten Négritude ging es zunächst nicht zuletzt darum, 
den Kolonialismus ideell zu überwinden. Sie hielt den verbreiteten Vorstellungen 
von einer weißen Superiorität und einem primitiven Afrika das Bild eines Euro­
pa gleichwertigen, aber sehr verschiedenen Afrikas entgegen. Und sie war der 
Versuch, eine afrikanische Perspektive der Geschichte fruchtbar zu machen und 
zugleich eine Zukunft nach dem Kolonialismus zu entwerfen, ein Anliegen, das 
paradoxerweise den doppelten Vorwurf der Angepasstheit und des Essentialismus 
nach sich zog. Senghor und Césaire repräsentieren eine zentrale Herausforderung 
für afrikanische Intellektuelle, die in der Kolonialzeit darin bestand, den repressi­
ven Strukturen der Fremdherrschaft entgegenzutreten und zugleich kreative Denk- 
und Handlungsspielräume für sich zu schaffen. Dabei verschwammen auf den 
ersten Blick häufig die Grenzen zwischen intellektueller Subordination und Auto­
nomie.

 
28 Zitiert nach McClellan 1993, S. 380 (Übers. A.E.).

29 Berman 1996; Berman, Lonsdale 1998.

126 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Nach dem Zweiten Weltkrieg waren sowohl Césaire als auch Senghor davon 
überzeugt, dass die Zukunft der Kolonien nicht in der Gründung von unabhän­
gigen Nationalstaaten lag, sondern in der Überwindung des Nationalismus in 
einem neu zu bestimmenden territorialen Rahmen. Insbesondere Senghors nun 
einsetzende Überlegungen zu einer postkolonialen Ordnung drehten sich im wei­
testen Sinne um das Dilemma, das die eigene »afrikanische Identität« entweder im 
Universalismus aufgehen und verschwinden würde oder aber als Partikularismus 
bedeutungslos bleiben müsste. In zahlreichen Schriften und Reden verortete sich 
Senghor als Teil einer interdependenten Welt und rief den anderen Afrikanern zu: 
»Assimiliert, anstatt euch assimilieren zu lassen«. Wenn afrikanische Völker in 
der Nachkriegswelt ihren Platz finden sollten, müssten sie die besten Traditionen 
entwickeln und zusammenführen, die Afrika und Frankreich zu bieten haben. 
Damit nahm Senghor keineswegs, wie ihm später häufig vorgeworden wurde, 
eine Position der angepassten Selbstaufgabe ein. In gewisser Weise hat er weder 
Frankreich aufgerufen, Afrika zu dekolonisieren, noch gefordert, Afrika müsse 
sich selbst befreien. In seiner Sicht sollten die Afrikaner gleichsam Frankreich 
dekolonisieren.30

Einer – noch immer oder wieder – verbreiteten Lesart zufolge hat die De­
kolonisation das Projekt des europäischen Kolonialismus nicht abgelehnt und 
bekämpft, sondern gewissermaßen vollendet. Dabei wird unterstellt, die koloni­
sierten Gesellschaften hätten den Anspruch auf nationale Selbstbestimmung von 
ihren Kolonialherren übernommen. Dieser eurozentrische Ansatz wurde zuletzt 
mit Nachdruck in Frage gestellt.31 Demnach war der antikoloniale Diskurs ein 
»autonomer Diskurs«, der weder derivativ war noch die simple Reproduktion 
einer westlich-liberalen normativen Ordnung verkörperte. Vielmehr hätten sich 
Mitte des 20. Jahrhunderts schwarze antikoloniale Denker und Autoren auf bei­
den Seiten des Atlantiks – in Afrika etwa Kwame Nkrumah und Julius Nyerere – 
die Idee des Nationalstaats zu eigen gemacht, um damit internationale Hierarchi­
en zu reformieren. Aus deren Perspektive war der Nationalstaat eine Form, durch 
die schwarze Menschen sich in das internationale Staatensystem einbringen und 
die dort herrschenden rassistisch begründeten und wirtschaftlichen Hierarchien in 
Frage stellen konnten.

Es handelte sich also um ein umfassendes emanzipatorisches Projekt, das die 
Welt des Schwarzen Atlantik mit der internationalen Ordnung verbinden und 
die aus Afrika stammende Bevölkerung in den Amerikas aus den Fängen der 
Sklaverei befreien sollte. Um die internationale Hierarchie in Richtung Kosmo­
politismus zu transformieren, mussten die Antikolonialisten den Weg über den 
Nationalstaat gehen. Die Transformation ist aus diversen Gründen bestenfalls in 
Ansätzen gelungen.32 Ein Grund lag in der tiefsitzenden Spannung zwischen dem 
Narrativ der Freiheit und Nichtdominanz, das in Projekte nationaler Souveräni­

 
30 Vgl. Cooper 2014; Wilder 2015.

31 Vgl. für die folgenden Ausführungen besonders Getachew 2019.

32 Vgl. Adelman, Prakash 2022.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 127

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


tät und Staatsbildung übersetzt wurde, und der Verwundbarkeit gegenüber den 
Ambitionen junger Staaten und ihrer politischen Oberhäupter. Kwame Nkrumah 
in Ghana griff die Rhetorik von Bandung und des Panafrikanismus auf, um die 
Macht des Nationalstaats zu intensivieren und ins Zentrum seiner Zukunftsvisio­
nen zu führen. Dieser Staat musste nicht nur nach Außen, sondern auch nach 
Innen »geschützt« werden, was nicht nur in Nkrumahs Ghana zur Etablierung 
eines Einparteisystems und zu harschen Maßnahmen gegen oppositionelle Kräfte 
führte.33

Ein Sprung in das 21. Jahrhundert: Gegenwärtig gehört Ubuntu zu den in­
ternational bekanntesten Konzepten, die eine genuin »afrikanische« Alternative 
zu westlichen Denkströmungen und Praktiken behaupten. Insbesondere seit den 
1990er Jahren hat sich ein breiter Diskurs innerhalb Afrikas entwickelt, der – 
befördert durch weltweit wahrgenommene Persönlichkeiten wie Nelson Mandela 
und Desmond Tutu – zunehmend auch außerhalb des Kontinents wahrgenommen 
wird. Und was genau ist Ubuntu? Die Frage ist nicht einfach zu beantworten. 
In einem überwiegenden Teil der Literatur wird Ubuntu als eine Art (lebens-)phi­
losophisches oder ethisches Konzept bezeichnet, das in vorkolonialen Traditionen 
vorwiegend des südlichen Afrikas verwurzelt sei und gleichsam zum »Wesen« 
einer spezifischen afrikanischen Seinsweise gehöre. Es stehe für eine spezifische 
afrikanische Weltauffassung, die im Gegensatz zur am Individuum orientierten 
Grundhaltung des »Westens« eher gemeinschaftlich orientiert sei. Der Begriff 
selbst stammt aus dem Zulu bzw. Xhosa im südlichen Afrika, findet aber Ent­
sprechungen in vielen anderen afrikanischen Sprachen. Der Bedeutungsgehalt des 
Terminus‹ ist sehr breit: Übersetzungen reichen von »Menschlichkeit«, »Nächs­
tenliebe«, »Gemeinsinn« bis hin zu »Großzügigkeit«. Häufig wird er mit einem 
Xhosa-Aphorismus umschrieben: »»umuntu ngumuntu ngabantu« – »ein Mensch 
ist ein Mensch durch andere Menschen«. Jeder Mensch sei Teil eines Ganzen, 
eingebunden in ein umfassendes Netzwerk gegenseitiger Abhängigkeit.34

Bei Ubuntu handelt es sich freilich nicht allein um ein ethisches Konzept, das 
vor allem die Geisteswissenschaften beschäftigt. Es hat überdies beträchtliche 
gesellschaftliche und politische Wirkmächtigkeit erlangt, wiederum vor allem in 
Südafrika. Dort wurde Ubuntu in den letzten Jahren der Apartheid zu einem 
Schlüsselbegriff politischer Aktivisten gegen das Regime. Im Prozess der Versöh­
nung nach den ersten freien Wahlen 1994 und dem Übergang von einer rassisti­
schen undemokratischen Gesellschaft zu einer Demokratie spielte Ubuntu eine 
zentrale Rolle etwa in der Wahrheits- und Versöhnungskommission.35

Der bald einsetzende Kampf um die Deutungshoheit über Ubuntu entfaltete 
direkte politische Relevanz, denn der vom African National Congress (ANC), 
aber auch anderen politischen Gruppierungen verbreitete Gründungsmythos der 
demokratischen Post-Apartheid-Ordnung Südafrikas fußte auf der als spezifisch 
 
33 Vgl. etwa Ahlman 2017; Osei-Opare 2023.

34 Die Literatur zu Ubuntu ist inzwischen sehr umfassend und interdisziplinär. Vgl Ogude 
2019; Praeg, Siphokazi 2014; Eze 2020.

35 Cornell 2014.

128 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


afrikanisch definierten Idee einer geteilten Menschlichkeit. Die vielfältigen gesell­
schaftlichen Konflikte in Südafrika, das offenkundige Versagen des ANC als 
Regierungspartei und Ereignisse wie das Marikana-Massaker von 2012, als Po­
lizisten auf streikende Minenarbeiter schossen, haben den Enthusiasmus über 
Ubuntu inzwischen stark abgeschwächt. Zugleich ist eine irritierende Kommerzia­
lisierung von Ubuntu eingetreten, die sich etwa in Ubuntu-Finanzdiensten, Ubun­
tu-Catering und Ubuntu-Sicherheitsunternehmen manifestiert. Im Übrigen besteht 
weiterhin wenig Klarheit darüber, welche Relevanz die mit Ubuntu assoziierten 
Postulate im Alltagshandeln haben.

Die verbreitete Lesart von Ubuntu als gleichsam authentische afrikanische 
Alternative zu westlichen Herangehensweisen wirft kritische Fragen auf, denn 
»Ubuntu liegt nicht einfach unter kolonialer Erde begraben, um wieder in intak­
ter und unveränderter Form ausgegraben zu werden.«36 Der Anspruch, durch 
Ubuntu die vorkoloniale Vergangenheit wiederzubeleben, seiner neokolonialen 
Gegenwart die Stirn zu bieten und sie zu überwinden, um auf diese Weise eine 
authentische afrikanische Lebensweise hervorzubringen, gemahnt an Strategien 
der Nationsbildung im Afrika der Unabhängigkeitsphase in den 1960er Jahren, 
wie sie sich in der Geschichtsschreibung, aber auch in Projekten wie Julius Nyere­
res »Ujamaa« in Tansania manifestierte.37 Mit dem auch in der nordatlantischen 
Linken teilweise sehr populären Konzept »Ujamaa« hatte der erste Präsident des 
ostafrikanischen Landes im Rückgriff auf die vorkoloniale Geschichte eine spezi­
fische Form eines »afrikanischen Sozialismus« ohne Parteienstreit zu definieren 
versucht, an die es nach den Verheerungen der Kolonialzeit wieder anzuknüpfen 
gelte.38

Ihm zufolge beruhte Ujamaa (der Swahili-Begriff für Brüderlichkeit, Familie) 
auf drei Säulen: auf Respekt und Anerkennung für den Anderen, gemeinschaftli­
chen Besitz an wichtigen Gütern wie Land, sowie der Verpflichtung zu Arbeit. Die 
traditionelle afrikanische Gesellschaft ließ, wie Nyerere betonte, keinen Platz für 
Schmarotzertum. Wahrer Sozialismus sei eine »Geisteshaltung«, die verhindere, 
dass sich Individuen oder Gruppen innerhalb der Gesellschaft gegenseitig ausbeu­
teten. Das Konzept kündete von afrikanischem Selbstbewusstsein und erlangte 
nicht zuletzt deswegen auch in Tansania selbst beträchtliche Popularität. Ein 
Gutteil von Nyereres Idealen, insbesondere die Notwendigkeit, das »Schmarotzer­
tum« zu bekämpfen, entsprach weit verbreiteten Vorstellungen in der Öffentlich­
keit. Allerdings trachteten weder Nyerere noch die Mehrheit der Bevölkerung 
ernsthaft danach, wieder zu der im Pamphlet im Übrigen heftig romantisierten 
»afrikanischen traditionellen Gesellschaft« zurückzukehren, die den zentralen Be­
zugspunkt von Nyereres Theorie bildete. Ein Großteil der anschließenden politi­
schen Debatte drehte sich vielmehr um die Frage, wer zur neuen Ujamaa-Familie 
gehörte und wer nicht, und nach welchen Kriterien diese Zugehörigkeit ermit­

 
36 Matthews 2018, S. 186.

37 Für die Verbindung von Ujamaa und Ubuntu vgl. Strath 2024. Zur Rolle der Ge­
schichtsschreibung für die Nationsbildung in Afrika vgl. Eckert 2002.

38 Nyerere 1966.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 129

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


telt werden konnte.39 In der Praxis endete Ujamaa häufig in staatlicher Willkür, 
Zwang und Bevormundung.40

Einige zeitgenössische Beobachter glaubten in Nyereres Ujamaa eine Variante 
des Fabier-Sozialismus zu erkennen, zumal Nyerere seit seiner Studienzeit in Edin­
burgh sehr eng mit der Fabian Society verbunden war.41 Viele Autoren haben 
allgemein darauf verwiesen, dass, folgen wir etwa Valentin Mudimbe, alle Versu­
che afrikanischer Intellektueller, sich bei ihrer Arbeit über Afrika vom Westen 
abzuwenden, unausweichlich auf eine westliche erkenntnistheoretische Ordnung 
angewiesen seien. Aufgrund der spezifischen Geschichte der Generierung von 
Wissen über Afrika sei es unmöglich, aus der »kolonialen Bibliothek« hinauszu­
treten und einer von allen Fremdeinflüssen bereinigten »rein afrikanischen Idee« 
Ausdruck zu verleihen.42 Achille Mbembe sekundierte, dass die Anstrengungen, 
eine Art vorkoloniale afrikanische Identität neu zu beleben, verkennen, in wel­
chem Ausmaß diese Neubelebung letztlich auf Diskurse zurückgreife, die sie vor­
dergründig ablehnt, und so deren Annahmen reproduziere.43 Der senegalesische 
Philosoph Souleymane Bachir Diagne hat in diesem Zusammenhang unlängst vor 
einer »entkolonialisierten Ängstlichkeit« gewarnt, die Epistemologien einander 
entgegensetze, »bloß um des echten Eigenen willen. Als müsse man sich radikal 
von westlichen Bezügen abwenden, um authentisch afrikanisch zu denken!«44 

Die Annahme, es gebe so etwas wie »authentisches afrikanisches Denken«, bleibt 
problematisch, aber jüngere Ansätze haben mit Nachdruck und zurecht darauf 
gedrängt, lokale afrikanische Konzepte in den sich als universell gerierenden, im 
Kern jedoch zutiefst eurozentrischen Geistes- und Sozialwissenschaften ernster 
zu nehmen.45 Diese Ansätze sind wiederum Teil eines umfassenden Bestrebens, 
»Theorien aus dem Süden« oder »Südliche Theorien« als Alternativen zu den 
weiterhin dominanten Denkansätzen nordatlantischer Provenienz zu etablieren.46

Braucht Afrika ein liberales Skript?

Es steht dem »Westen« sicherlich nicht zu, selbst wenn künftig eine konsequent 
selbstkritische Aufarbeitung der Hypokrisie des liberalen Skripts gelänge, Alterna­
tiven zu afrikanischen Alternativen vorzugeben. Abschließend soll es daher nicht 
 
39 Vgl. dazu Brennan 2006.

40 Zur kritischen Analyse von Ujamaa vgl. etwa Lal 2015; Schneider 2014.

41 Vgl. Coulson 1982. Zur Verbindung von Nyerere zur Fabian Society vgl. Molony 
2014.

42 Mudimbe 1988 u. 1994.

43 Mbembe 2002.

44 »Was ist afrikanische Philosophie? Afrikas Denken hat der Welt viel zu geben. Ein 
Gespräch mit dem senegalesischen Philosophen Souleymane Bachir Diagne über die 
Ideen des Ubuntu und dass jeder Mensch eine Kraft sei«, in: Die ZEIT, 9.11.2023.

45 Vgl. Diawara u.a. 2022.

46 Vgl. Connell 2007; Mutanga, Marovah 2024.

130 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


darum gehen, handfeste Rezepte für ein tragfähiges liberales Skript in Afrika 
zu formulieren, sondern einige der zentralen Probleme und Konstellationen zu 
reflektieren, welche auf dem Kontinent in unterschiedlicher Intensität herrschen 
und große Hürden für die Implementierung der potentiellen Verheißungen des 
Skripts konstituieren.47

Zunächst gilt festzuhalten, dass »afrikanische« Probleme afro-euro-amerikani­
sche Koproduktionen sind, die aus einer Geschichte erwuchsen, die den Sklaven­
handel, Kolonialismus und die Unterstützung selbst der sinistersten nachkolonia­
len afrikanischen Herrscher wie Mobutu in Zaire und Bokassa in der Zentralafri­
kanischen Republik durch westliche Regierungen umfasste. Sowohl in einem eher 
konkreten Sinne – die extreme Verschuldung afrikanischer Länder – als auch in 
einem mehr übertragenen Sinne – die Akkumulation schlechter Angewohnheiten 
und die Unfähigkeit, grundlegende Probleme zu lösen –, liegt die Hauptlast dieser 
Koproduktion heute auf afrikanischen Schultern. In diesem Zusammenhang wird 
ein Dilemma evident: Junge Afrikaner sind mit zwei schweren Erbschaften belas­
tet: dem Vermächtnis illegitimer und autokratischer Herrscher, die hohe Schulden 
angehäuft und löchrige Strukturen errichtet haben; und dem langen Schatten ras­
sistischer, auf die Ausbeutung von Rohstoffen fokussierter Kolonialsysteme, die 
diesen Herrschern vorangingen und sie wesentlich hervorbrachten. Zugleich wiegt 
das Argument schwer, dass Schuldenerlass potentiell zu Unverantwortlichkeit er­
muntert. Die sogenannte internationale Gemeinschaft sieht letzteres als große 
Gefahr, ignoriert aber den erstgenannten Aspekt. Sogar von Nelson Mandelas 
Südafrika wurde erwartet, die Schulden zurückzuzahlen, die der Apartheidstaat 
angehäuft hatte, um die schwarze Bevölkerung zu unterdrücken. Falls die jüngere 
Generation Afrikas aus den Schwierigkeiten herauskommen soll, die ihnen ihre 
Vorgänger mit tatkräftiger Hilfe von außen eingebrockt haben, bedarf es auf 
internationaler Ebene einer nuancierten Sicht in Bezug auf die Verantwortung für 
das gegenwärtige Schlamassel aus politischer Fragilität, wirtschaftlichen Proble­
men, extremer sozialer Ungleichheit und Armut sowie ökologischen Verwerfun­
gen.

Vor diesem Hintergrund sollten das internationale Bankenwesen, transnational 
agierende Unternehmen, Geberorganisationen und internationale Agenturen nicht 
als die gesichtslose Verkörperung der »Weltwirtschaft« betrachtet, sondern als 
sehr spezifische Einrichtungen konzeptualisiert werden, die für sehr spezifische 
Machtbeziehungen stehen. Ihr Agieren muss ebenso kritisch beleuchtet werden 
wie das Verhalten afrikanischer Politiker, denn internationale Konzerne und Ent­
wicklungshilfe konnten und können helfen, vor allem aber immensen Schaden 
anrichten. Afrikaner werden seit ewigen Zeiten darüber belehrt, was sie zu tun 
haben, um weltmarktkonform zu agieren. Die größere Herausforderung besteht 
jedoch in der Neustrukturierung jener Institutionen, die den Weltmarkt konstitu­
ieren, um den Armen und Marginalisierten in Afrika (und anderswo) eine Chance 
zu geben.

 
47 Die folgenden Ausführungen folgen Cooper 2019, S. 301–304.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 131

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


In diesem Zusammenhang erscheint die verbreitete Praxis, Staat und Markt 
oder Staat und Zivilgesellschaft gegeneinanderzustellen, wenig zielführend. Eine 
schrumpfende Regierung und weniger staatliche Institutionen, eines der zentralen 
Rezepte etwa der Strukturanpassungsprogramme der 1980er Jahre, reduzierten 
weniger die Kapazität korrupter Herrscher zu stehlen. Vielmehr schwächten sie 
wichtige Einrichtungen, die dafür sorgten, dass Arbeitende ausgebildet wurden, 
gesund blieben oder jene verlässlichen Bedingungen schufen, die sowohl einheimi­
sche als auch internationale Investoren brauchten.48 Patronagesysteme, die vieler­
orts afrikanische Gesellschaften prägen, lassen die Grenzen zwischen öffentlichen 
und privaten Ressourcen häufig verschwimmen und gründen auf vertikalen Bezie­
hungen zwischen Eliten und den Personen und Gruppen, welche die Gesellschaft 
konstituieren.49 Bisherige Erfahrungen zeigen, dass Privatisierung die Bedeutung 
von Patronage nicht reduziert, sondern lediglich neu gestaltet. Im Übrigen sind 
alle gesellschaftlichen Ordnungen, und nicht nur die in Afrika, durch Mischungen 
zwischen persönlichen Beziehungen und Institutionen, die nach gewissen Regeln 
spielen, geprägt. Die Herausforderung für die Zukunft besteht folglich darin, 
sicherzustellen, dass Institutionen in Afrika regelgebunden sind und zudem trans­
parent genug, so dass alle Bürger Dienstleistungen erhalten oder diese einfordern 
können.

Die Politik internationaler Agenturen wie der Weltbank und dem Internationa­
len Währungsfonds, den Staat in Afrika im Namen von Zivilgesellschaft oder 
Markt massiv zu beschneiden, erwies sich als genauso wenig zielführend wie die 
Annahme, der Staat könne alle Probleme im Namen seiner Bürger lösen. Ein 
Blick auf die institutionellen Kapazitäten des Staates südlich der Sahara in einer 
langfristigen Perspektive mag zwar zeigen, dass jene afrikanischen Staaten, die 
»sozialistisch« sein wollten, gescheitert sind. Gleichwohl ist auch offenkundig 
geworden, dass eine Demokratie, die nicht »sozial« war, wenig Unterstützung 
bekam. Bisher hatten Wähler in Afrika jedenfalls nur selten das Gefühl, dass ihre 
Wahlentscheidungen verlässliche Dienstleistungen und Möglichkeiten zur Verbes­
serung ihrer Situation nach sich zogen.50

Wie können Veränderungen erzielt werden? Eine historische Perspektive offen­
bart, dass erfolgreiche politische Aktivitäten von den Zeiten der Anti-Sklaverei-
Bewegung im frühen 19. Jahrhundert über den Widerstand gegen den Kolonialis­
mus bis hin zur Mobilisierung gegen das Apartheid-Regime in Südafrika von der 
Kooperation zwischen den Anliegen »Einheimischer« und ihren Netzwerken von 
Unterstützern in anderen Regionen und anderen Ländern abhingen. Es waren 
solche Verbindungen, die Sklaverei, Kolonialismus und Apartheid niedergerungen 
haben. Politischer Wandel wurde bisher weder durch wohlmeinende, durchset­
 
48 Ein differenziertes Bild der Auswirkungen der Strukturanpassungsprogramme bietet 

Austin 2023.

49 Vgl. aus der Fülle einschlägiger Studien Cheeseman 2016.

50 Zur wachsenden Skepsis gegenüber Wahlen vgl. https://www.afrobarometer.org/wp-co
ntent/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans
-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.

132 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.


zungsfähige Außenseiter noch durch »authentische« lokale Gemeinschaften, die 
den Mächtigen die Stirn boten, durchgesetzt. Wandel, jedenfalls in Afrika, war 
immer das Produkt von Interaktion. Die afrikanische Geschichte kennt viele 
Schurken, die in Afrikas Namen sprachen, aber auch viele kluge Kritiker, die früh 
davor warnten, dass die Herrschenden ihre Versprechen nicht würden einlösen 
können, lange bevor westliche Journalisten und Wissenschaftler ihre Transforma­
tion von »leichtgläubig« zu »voreingenommen« durchliefen.51 Es macht einen 
Unterschied, ob man lediglich zuhört oder auch darüber nachdenkt, was man ge­
hört hat. Die Zukunft »westlicher« Interventionen zur Durchsetzung des liberalen 
Skripts in Afrika ist ebenso wenig vielversprechend wie sie in der Vergangenheit 
erfolgreich waren, aber die Tür für durchdachte Kooperationen sollte weiterhin 
geöffnet bleiben. Bestehen die Optionen für große Teile Afrikas entweder in der 
Armut der Marginalisierung oder den Verwerfungen der Ausbeutung? Diese Frage 
ist eine der größten Herausforderungen für das liberale Skript.

Literatur

Adelman, Jeremy / Prakash, Gyan, Hrsg., 2022. Inventing the Third World. In Search of 
Freedom for a Postwar Global South. London/New York: Bloomsbury.

Adi. Hakim 2019. Pan-Africanism. A History. London u. New York: Bloomsbury.
Ahlman, Jeffrey S. 2017. Living with Nkrumahism. Nation, State and Pan-Africanism in Gha­

na. Athens/OH: Ohio UP.
Anderson, David 2005. Histories of the Hanged. Britain’s Dirty War in Kenya and the End of 

Empire. London: W.W. Norton.
Armah, Ayi Kwei 1968. The Beautiful Ones Are Not Yet Born. Roman. Boston: Houghton 

Mifflin.
Austin, Gareth 2023. »Ghana and Kenya Facing the 1970s Commodity Price Shocks: the Na­

tional and the Global«, in Oil Crises of the 1970s and the Transformation of International 
Order: Economy, Development and Aid in Asia and Africa, hrsg. v. Shigeru Akita, S. 223–
256. London/New York: Bloomsbury.

Bandeira-Jerónimo, Miguel 2015. The »Civilising Mission« of Portuguese Colonialism, 1870–
1930. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Barth, Boris / Osterhammel, Jürgen, Hrsg, 2005. Zivilisierungsmissionen. Imperiale Weltver­
besserungen seit dem 18. Jahrhundert. Konstanz: UVK.

Bayly, Christopher 2012. Recovering Liberties. Indian Thought in the Age of Liberalism and 
Empire. Cambridge: Cambridge University Press.

Berman, Bruce 1996. »Ethnography as Politics, Politics as Ethnography. Kenyatta, Malinow­
ski, and the Making of ›Facing Mount Kenya‹«, in Canadian Journal of African Studies 
30, S. 313–344.

Berman, Bruce / Lonsdale, John 1998. »The Labors of Muigwhitania. Jomo Kenyatta as Aut­
hor, 1928–1945«, in Research in African Literatures 29, S. 16–42.

Bouwer, Karen 2010. Gender and Decolonization in the Congo. The Legacy of Patrice Lu­
mumba. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Brennan, James R. 2006: »Blood Enemies. Exploitation and Urban Citizenship in the Nationa­
list Political Thought of Tanzania, 1958–75«, in Journal of African History 47,3, S. 389–
413.

Cheeseman, Nic 2016. »Patrons, Parties, Political Linkage, and the Birth of Competitive Aut­
horitarianism in Africa«, in African Studies Review 59,3, S. 181–200.

 
51 Zu den frühen kritischen Stimmen gehörten nicht zuletzt afrikanische Schriftsteller. 

Vgl. Armah 1968 und Cooper 2019, S. 304.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 133

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Conklin, Alice 1997. A Mission to Civilize: The Republican Idea of Empire in France and West 
Africa,1895–1930. Stanford: Stanford University Press.

Connell, Raewyn 2007. Southern Theory. The global dynamics of knowledge in social science. 
London/New York: Routledge.

Cooper, Frederick 2014. Citizenship between Empire and Nation. Remaking France and 
French Africa, 1945–1960. Princeton/NJ.: Princeton University Press.

Cooper, Frederick 2019. Africa since 1940. The Past of the Present. 2. Aufl. Cambridge: Cam­
bridge University Press.

Cornell, Drucilla 2014. Law and Revolution in South Africa. Ubuntu, Dignity, and the Strugg­
le for Constitutional Transformation. New York: Fordham University Press.

Coulson, Andrew 1982. Tanzania. A Political Economy. Oxford: Oxford University Press.
Diawara, Mamadou u.a., Hrsg., 2022. Afrika N’Ko. La Bibliothèque Coloniale en Débat. 

Paris: Présence Africaine.
Eckert, Andreas 2000. »Universitäten, Nationalismus und koloniale Herrschaft. Zur Vor- und 

Frühgeschichte der Hochschulen in Afrika, 1860 bis 1960«, in Jahrbuch für Universitäts­
geschichte 3, S. 238–252.

Eckert, Andreas 2002. »Nationalgeschichtsschreibung und koloniales Erbe. Historiographien 
in Afrika in vergleichender Perspektive«, in Die Nation schreiben. Geschichtswissenschaft 
im internationalen Vergleich, hrsg. v. Christoph Conrad u. Sebastian Conrad, S. 78–111. 
Göttingen. Vandenhoeck & Ruprecht.

Eckert, Andreas 2012. »Rechtfertigung und Legitimation von Kolonialismus«, in Aus Politik 
und Zeitgeschichte 62, 44–45, S. 17–22.

Eckert, Andreas 2021. »Untergang einer Verheißung? Afrika nach der Unabhängigkeit«, in 
Historische Anthropologie 29,1, S. 75 – 97.

Elkins, Caroline 2022. Legacy of Violence. A History of the British Empire. New York: Knopf.
Eze, Michael Onyebuchi 2020. »Ubuntu/Botho. Ideologie oder Versprechen?«, in Deutsche 

Zeitschrift für Philosophie 68,6, S. 928–942.
Fyfe, Christopher 1972. Africanus Horton 1835–1883. West African Scientist and Patriot. 

New York: Oxford University Press.
Getachew, Adom 2019. Worldmaking after Empire. The Rise and Fall of Self-Determination. 

Princeton/NJ: Princeton University Press.
Goerg, Odile 2020. »A reconsideration of James Africanus Beale Horton of Sierra Leone 

(1835–1883) and his legacy«, in Inequalities and the Progressive Era. Breakthroughs and 
Legacies, hrsg. v. Guillaume Vallet, S. 238–253. Cheltenham: Edward Elgar.

Hagman, Tobias / Reyntjens, Filip 2016. Aid and Authoritarianism in Africa. Development 
without Democracy. London: Zed Books.

Hinden, Rita 1959. »Socialism and the Colonial World«, in New Fabian Colonial Essays, hrsg. 
v. Arthur Creech-Jones, S. 9 – 18. London: Hogarth Press.

Horton, James Africanus Beale 1970 [1870]. Letters on the Political Condition of the Gold 
Coast. Since the Exchange of the Territory between the English and Dutch Governments, 
on January 1, 1868. Together with a Short Account of the Ashantee War, 1862–4, and the 
Awoohna War, 1866. London: Frank Cass.

Howe, Stephen 1993. Anticolonialism in British Politics. The Left and the End of Empire, 
1918–1964. Oxford: Oxford University Press.

Jerven, Morten 2015. Africa: Why Economists Get it Wrong. London: Zed Books.
Kelemen, Paul 2006. »Modernising colonialism. The British Labour Movement and Africa«, in 

Journal of Imperial and Commonwealth History 34,2, S. 223–244.
Kerner, Ina 2021. »Zur Kolonialität der liberalen Demokratie«, in Zeitschrift für Politische 

Theorie 12, 2, S. 182 – 199.
Lal, Priya 2015. African Socialism in Postcolonial Tanzania. Between the Village and the 

World. Cambridge: Cambridge University Press.
Malony, Thomas 2014. Nyerere: The Early Years. Woodbridge: James Currey.
Matera, Marc 2015. Black London. The Imperial Metropolis and Decolonization in the Twen­

tieth Century. Oakland/Ca.: University of California Press.
Matthews, Sally 2018. »Afrikanische Entwicklungsalternativen. Ubuntu und die Post-Develop­

ment Debatte«, in Peripherie 38, 150/52, S. 178–197.

134 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Mbembe, Achille 2002. »African Modes of Self-Writing«, in Public Culture 14,1 (2002), 
S. 239 – 273.

McClellan, Woodford 1993. »Africans and Black Americans in the Comintern Schools, 1925–
1934«, in International Journal of African Historical Studies 26,2, S. 371–390.

Mkandawire, Thandika 2010. »Aid, Accountability, and Democracy in Africa«, in Social Re­
search 77,4, S. 1149–1182.

Mudimbe, Valentin 1988. The Invention of Africa. Gnosis, Philosophy and the Order of 
Knowledge. Bloomington/IN: Indiana University Press.

Mudimbe, Valentin 1994. The Idea of Africa. African Systems of Thought. Bloomington/IN: 
Indiana University Press.

Mutanga, Oliver / Tendayi, Marovah, Hrsg., 2024. Southern Theories. Contemporary and 
Future Challenges. London/New York: Routledge.

Nwauwa, Apollos O. 1999. »Far Ahead of his Time: James Africanus Horton’s Initiatives for a 
West African University and his Frustrations«, 1862–1871, in Cahiers d’Études Africaines 
39, 153, S. 107–121.

Nyerere, Julius 1966. »Ujamaa – The Basis of African Socialism«, in Nyerere. Freedom and 
Unity. A Selection of Writings and Speeches 1952–65, S. 162 – 171. Dar es Salaam: Ox­
ford University Press.

Ofusu, George / Sarpong, David 2022. »The evolving perspectives on Chinese labour regimes 
in Africa«, in Economic and Industrial Democracy 43,4. S. 1747–1766.

Ogude, James, Hrsg., 2019. Ubuntu and the Reconstitution of Community. Bloomington/IN: 
Indiana University Press.

Osei-Opare, Nana 2023. »Ghana and Nkrumah Revisited. Lenin, State Capitalism, and Black 
Marxists«, in Comparative Studies in Society and History 65,2, S. 399–421.

Otele, Oscar M. 2020. »Introduction. China-African Relations: Interdisciplinary Questions 
and Theoretical Perspectives«, in The African Review 47, S. 267–284.

Praeg, Leonhard / Siphokazi, Magadla, Hrsg., 2014. Ubuntu. Curating the Archive. Durban: 
UKZN Press.

Rabaka, Reiland, Hrsg., 2020: Routledge Handbook of Pan-Africanism. London u. New York: 
Routledge.

Reinhard, Wolfgang 1992. »Dialektik des Kolonialismus. Kolonialismus und die Anderen«, in 
Europa und die Dritte Welt. Kolonialismus – Gegenwartsprobleme – Zukunftsperspekti­
ven, hrsg. v. Klaus J. Bade u. Dieter Brötel, S. 5–25. Hannover: Metzler.

Resnick, Danielle / van der Walle, Nicolas, Hrsg., 2013. Democratic Trajactories in Africa. 
Unravelling the Impact of Foreign Aid. Oxford: Oxford University Press.

Riley, Charlotte Lydia 2021. «›Writing like a woman: Rita Hinden and recovering the imperial 
in international thought«, in International Politics 9, S. 264 – 271.

Sandkühler, Thomas u.a., Hrsg., 2021: Geschichtskultur durch Restitution? Ein Kunst-Histori­
kerstreit. Köln: Böhlau.

Sarr, Felwine / Savoy, Bénédicte 2019. Zurückgeben. Über die Restitution afrikanischer Kultur­
güter. Berlin: Matthes & Seitz.

Schneider, Leander 2014. Government of Development. Peasants and Politicians in Postcoloni­
al Tanzania. Bloomington/IN: Indiana University Press.

Simpson, Brian A.W. 2014. Human Rights and the End of Empire. Oxford: Oxford University 
Press.

Sonderegger, Arno 2021. »›Revolutionäres 1868?‹ Africanus Horton, ein moderner afrikani­
scher Denker«, in Stichproben. Wiener Zeitschrift für kritische Afrikastudien 40 (2021), 
S. 15 – 41.

Stoler, Ann L./Cooper, Frederick 1997. »Between Metropole and Colony: Rethinking a Re­
search Agenda«, in Tensions of Empire. Colonial Cultures in a Bourgeois World, hrsg. v. 
Stoler, Ann L./Frederick Cooper, S. 1–56. Berkeley: University of California Press.

Strath, Bo 2024. Ujamaa and Ubuntu. Conceptual Histories for a Planetary Perspective. 
London/New York: Routledge.

Tödt, Daniel 2021. The Lumumba Generation. African Bourgeoisie and Colonial Distinction 
in the Belgian Congo. Berlin und Boston: De Gruyter.

Wilder, Gary 2015. Freedom Time. Negritude, Decolonization and the Future of the World. 
Durham/NC: Duke University Press.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 135

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Wirz, Albert 1995. »Geschichte und antikolonialer Nationalismus. Zur Debatte um die Kon­
struktion politischer Identität in Afrika«, in Die fundamentalistische Revolution. Partiku­
laristische Bewegungen der Gegenwart und ihr Umgang mit der Geschichte, hrsg. v. Wolf­
gang Reinhard, S. 165 – 187. Freiburg i.Br.: Rombach.

Young, Crawford 1965. Politics in the Congo. Decolonization and Independence. Prince­
ton/NJ: Princeton University Press.

136 Andreas Eckert

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/


Zusammenfassung: Der Artikel analysiert in historischer Perspektive die verzwickten und 
widersprüchlichen Beziehungen zwischen Afrika und dem liberalen Skript. Er diskutiert die 
Ambivalenzen der westlichen »Zivilisierungsmission«, stellt liberale Traditionen in Afrika 
sowie »afrikanische« Alternativen zum liberalen Skript vor und fragt abschließend, ob das 
liberale Skript in Afrika eine Zukunft haben könnte und sollte.

Stichworte: Liberale Traditionen in Afrika; Kolonialismus, Dekolonisation, Ubuntu, Zivili­
sierungsmission

Africa and the liberal script. An outline

Abstract: The article analyzes the intricate and contradictory relationships between Africa 
and the liberal script from a historical perspective. It discusses the ambivalences of the 
Western »civilizing mission«, presents liberal traditions in Africa as well as »African« al­
ternatives to the liberal script and concludes by asking whether the liberal script could and 
should have a future in Africa.

Keywords: Liberal traditions in Africa; colonialism, decolonization, Ubuntu, civilizing mis­
sion

Autor:

Prof. Dr. Andreas Eckert
Humboldt Universität zu Berlin
Institut für Asien- und Afrikawissenschaften
Unter den Linden 6
10999 Berlin
andreas.eckert@asa.hu-berlin.de

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 137

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

https://doi.org/10.5771/9783748944928-116 - am 20.01.2026, 17:39:59. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://andreas.eckert@asa.hu-berlin.de
https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://andreas.eckert@asa.hu-berlin.de

