Andreas Eckert

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze

Einleitung: Die Hypokrisie des liberalen Skripts

Im Juli 2000 versah der britische Economist das Titelbild einer Ausgabe mit
der Schlagzeile »Afrika: Der hoffnungslose Kontinent«. In dem dazugehorigen
Editorial fragte sich die Redaktion, ob Afrika unter inhdrenten Charakterschwia-
chen leide, die es zur 6konomischen Entwicklung unfihig machten und zur Ruck-
stindigkeit verdammten. EIf Jahre spiter sang dieselbe Zeitschrift ein Loblied
auf den einst abgeschriebenen Kontinent und titelte vom »Aufstieg Afrikas«. Im
Jahre 2016 wurde die New York Times dann bereits wieder norgeliger: » Africa
Rising<? Africa reeling may be a more fitting slogan today«, wurde ein Leitartikel
betitelt.! Die Redakteure, die fiir die genannten Titel verantwortlich zeichnen, ha-
ben sich zweier gleichsam notorischer Vergehen der Sozialwissenschaften schuldig
gemacht: Erstens haben sie ein durchaus valides Argument in eine falsche Verall-
gemeinerung tiberfithrt und, zweitens, die Zukunft als lineare Projektion aus der
jungeren Vergangenheit entworfen. Schauen wir auf die Geschichte Afrikas seit
Mitte des 20. Jahrhunderts, werden je nach Raum und Zeit erhebliche Kontraste
deutlich. Und es sollte auch nicht weiter verwundern, dass ein Kontinent, der so
unterschiedliche 6kologische Zonen umfasst, so unterschiedliche Verbindungen zu
anderen Weltregionen unterhilt, nahezu 50 Nationalstaaten allein in der Region
stdlich der Sahara zihlt sowie durch hochst diverse Sprachen, Glaubenssysteme
und historische Entwicklungsldufe charakterisiert ist, nicht ein einziges Schicksal
teilt. Und doch: Fiir viele Menschen auflerhalb Afrikas, aber ebenso fiir viele
Afrikaner ist »Afrika« eine Einheit, die sich durch eine Reihe von Merkmalen
definiert: etwa durch »Rasse« oder schlicht durch Hautfarbe, durch eine kolonia-
le Vergangenheit, und durch Armut. Solche Perspektiven gingen in der Vergan-
genheit etwa bei Politikern, Intellektuellen und »Entwicklungsexperten« hiufig
mit der Vorstellung einher, dass Afrika einem einzigen Weg folgen sollte, oder
hitte folgen sollen, der mal Entwicklung, mal Modernisierung und mal Befreiung
hiefd und viele Ingredienzen enthielt, die auch dem liberalen Skript zugeschrieben
werden.? Wenn im folgenden kurzen Essay ebenfalls wiederholt von »Afrika«
die Rede ist, soll damit der hier kritisierte Essentialismus jedoch nicht durch die
Hinterttir wieder hineingelassen und suggeriert werden, Entwicklungen seien in
Afrika immer gleich verlaufen. Es geht vielmehr darum, einige wesentliche Trends
und Perspektiven zu skizzieren, ohne diese generalisieren zu wollen.

1 Economist, 13.5.2000 u. 3.12.2011; New York Times, 17.10.2016. Vgl. Jerven 20135.
2 Cooper 2019, S. 291.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024, S. 116-137

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 117

Die Beziehungen zwischen Afrika und dem liberalen Skript sind verzwickt
und widerspriichlich.? Wesentliche Dokumente der 1963 gegriindeten Organisa-
tion fur Afrikanische Einheit und ihrer Nachfolgerin folgen einem universalis-
tischen Menschenrechtsbegriff und formulieren Normen etwa im Bereich von
Governance, die das liberale Skript getreulich abbilden. Zumindest weite Teile des
Kontinents scheinen auf den ersten Blick allerdings bis heute nur bedingt wenig-
stens einer Variante dieses Skripts zu folgen, das aus der Sicht vieler Menschen
in Afrika ohnehin bisher vor allem in Form von Bevormundung, Gewalt und Ar-
roganz daherkam. Afrika steht hiufig fir das Andere, das, was das liberale Skript
nicht sein soll und will. Zugleich reprisentieren die Gesellschaften des Kontinents
wie andere ehemalige kolonisierte Regionen eine Herausforderung des liberalen
Skripts, weil sie permanent an dessen Schattenseiten gemahnen und auf seine Hy-
pokrisie verweisen. Die Historikerin Caroline Elkins hat diese Hypokrisie jiingst
in ihrer Studie iiber das Britische Weltreich noch einmal dezidiert dargelegt.* Ge-
walt stellte, folgen wir der Autorin, nicht ein gelegentliches, sondern grundlegen-
des Merkmal britischer Herrschaft in der Welt tiber viele Jahrhunderte dar. Noch
schwerer wiegt, was Elkins das System der »legalisierten Gesetzlosigkeit« nennt.
Die Rechtsstaatlichkeit, von den Briten so nachdriicklich als Kennzeichen moder-
ner westlicher Zivilisation und Siule der Demokratie gepriesen, tibersetzte sich in
den Kolonien als Gebrauch von kodifizierten Regeln, die Freiheiten in der Regel
beschnitten, nicht erweiterten, Landraub legitimierten und den bestindigen Fluss
von schlecht oder gar nicht bezahlten Arbeitskraften in die kolonialen Minen und
Plantagen sicherten. Falls die Gesetze ihren Zweck einmal nicht erfullten, zogerte
das Empire nicht, den Ausnahmezustand und das Kriegsrecht auszurufen und
auf diese Weise seine Gouverneure mit enormen Machtbefugnissen auszustatten.
Widerstand gegen das koloniale Regime wurde so zu einer verbotenen Aktivitat
und definierte jene, die fiir ihre Freiheit und mehr Rechte kimpfen, als Kriminelle
und Terroristen, die mit massiven Sanktionen zu rechnen hatten.

Dieses System verschirfte sich in Teilen Afrikas nach dem Zweiten Weltkrieg
noch, in einer Periode, die eigentlich fiir Aufbruch, Entwicklung und Modernisie-
rung stand. Mit massiver Harte agierte die britische Kolonialverwaltung in den
1950er Jahren in Kenia gegen die Mau Mau Revolte, die vor allem von den
Kikuyu getragen wurde. 95 getoteten Europdern, davon 32 Zivilisten, standen
uber zwanzigtausend tote Afrikaner gegentuber. Wihrend des gut sieben Jahre
dauernden Krieges wurden mehr als eintausend Einheimische auf der Grundlage
von hastig verabschiedeten Antiterrorgesetzen gehenkt, weit mehr als in jedem
anderen kolonialen Konflikt. Rund siebzigtausend Einheimische safSen ohne Pro-
zess oft fiir mehrere Jahre in Gefangnissen und Internierungslagern, in denen die
Regierung sie rigorosen »Umerziehungsprogrammen« unterwarf. Weit tiber hun-

3 Zum Begriff des liberalen Skripts vgl. die Einleitung im vorliegenden Band.
4 FElkins 2022.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

118 Andreas Eckert

derttausend Menschen wurden »umgesiedelt«: Das britisch beherrschte Kenia war
in den fiinfziger Jahren des vergangenen Jahrhunderts ein brutaler Polizeistaat.’

Viele weitere Beispiele aus der gesamten Kolonialzeit liefSen sich fir die exzes-
sive Gewalt kolonialer Herrschaft anfuhren, von den Graueltaten in Konig Leo-
polds Kongo und den Genozid an den Herero und Nama im damaligen Deutsch-
Stidwestafrika bis zum weniger bekannten, von massiver Gewalt gepragten Deko-
lonisationsprozess in Kamerun, wo die franzosische Armee in den spaten 1950er
Jahren u.a. frustrierte Indochina-Kampfer einsetzte, um gegen die Unabhangig-
keitsbewegung der UPC mit duferster Brutalitat vorzugehen. Allerdings geht Ko-
lonialismus nicht in einer Gewaltgeschichte auf. Kolonialismus war Gewalt und
Ausbeutung, aber ebenso eine Geschichte vielfaltiger, widerspriichlicher Auseinan-
dersetzungen und Kooperationen. Die »Kolonialitit der liberalen Demokratie«®
manifestierte sich vor diesem Hintergrund auf vielfaltige Weise. Ausgangspunkt
des folgenden Essays ist die These, dass Rassismus und Kolonialismus tief in
das liberale Denken eingeschrieben sind, dass die westlichen Demokratien der
Neuzeit, die das Kerngerust des liberalen Skripts konstituierten, durch koloniale
Macht- und Herrschaftskonstellationen geprigt waren.” Koloniale Herrschaft in
Afrika wie anderswo stand vor allem im 20. Jahrhundert zugleich haufig unter
Rechtfertigungsdruck. Und selbst wenn viele Verfechter und Akteure des kolonia-
len Projekts eine Art »natirlichen« Herrschaftsanspruch verspiirten, so sorgten
die Kolonisierten ebenso wie Kritiker in der Metropole dafir, dass der Kolonia-
lismus oder zumindest zentrale Aspekte davon, etwa die Gewalt, immer wieder
legitimiert werden mussten.

Im Folgenden soll zunichst das Konzept der Zivilisierungsmission dargelegt
werden, die vielleicht wichtigste Rechtfertigungsstrategie der kolonialen Maichte,
die zugleich einen — begrenzten — Rahmen bot, in dem Afrikanerinnen und Afrika-
ner die Hypokrisie des Westens zu kritisieren und zu entlarven vermochten. Sie
haben in diesem Rahmen gewissermafSen die — im kolonialen Kontext oft sehr
geringen, gleichwohl vorhandenen — Moglichkeiten des liberalen Skripts genutzt,
um das Skript zu kritisieren bzw. mit dem Skript eigene Anliegen durchzusetzen.
In diesem Zusammenhang miissen sodann die Enttiuschung und der Vertrauens-
verlust zur Sprache kommen, die in Teilen Afrikas angesichts des nach dem Ende
der Kolonialherrschaft fortdauernden Rassismus in nordatlantischen Diskursen
und Praktiken sowie vieler leerer Versprechungen weit verbreitet sind. Im An-
schluss sollen vornehmlich anhand von zwei Beispielen — James Africanus Beale
Hortons Projekt einer westafrikanischen Universitat im spaten 19. Jahrhundert
sowie das nicht zuletzt durch Nelson Mandela und Desmond Tutu popularisierte
Konzept »Ubuntu« — liberale Traditionen und mogliche »afrikanische« Alternati-
ven zum liberalen Skript skizziert werden. AbschliefSend stellt sich die Frage, un-

5 Anderson 2005.
6 Kerner 2021.

7 Weitere Beitrage mit besonderem Fokus auf die Frage der »Eingeschriebenheit« in die-
sem Sonderband sind Amir-Moazami und Braig.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 119

ter welchen Umstidnden das liberale Skript in Afrika eine Zukunft haben konnte
bzw. tiberhaupt sollte.

Ideologie und Praxis des liberalen Skripts in Afrika — Zivilisierungsmission,
Einflusspolitik, Abwendung

Eine der markantesten Kritiken an der kolonialen Selbstgerechtigkeit wurde wih-
rend der Unabhingigkeitszeremonien in Belgisch-Kongo am 30. Juni 1960 formu-
liert. Brussel hatte gehofft, zu diesem Anlass in der Hauptstadt des Kongo, Léo-
poldville, dem heutigen Kinshasa, noch einmal feierlich das vermeintliche Zivilisa-
tionswerk der Belgier in Afrika preisen zu konnen und deren iiberstiirzten Abzug
aus dem rohstoffreichen Riesenland als Ausdruck politischer Weltsicht darzustel-
len. Zu aller Uberraschung holte der junge kongolesische Ministerprisident Patri-
ce Lumumba jedoch zu einer improvisierten Brandrede aus. Lumumba, der Revo-
lutionir ohne Revolution, wie ihn Jean-Paul Sartre spiter genannt hat, beschwor
in seiner Rede die Leiden seiner Landsleute unter der Kolonialherrschaft. Er
sprach von Ausbeutung, von Rassismus und von verletzter Wiirde. Er rief den
konsternierten Gasten des Staatsaktes zu: »Wir haben Ironie, Beleidigungen und
Schlige gekannt, die wir morgens, mittags und abends ertragen mussten, weil wir
N* waren. Wer wird vergessen, dass man zu einem Schwarzen >Duc sagte, |...]
weil das ehrenhafte >Sie< allein fiir die WeifSen reserviert war? [...] Wir wussten,
dass es in den Stadten herrliche Hauser fur die Weifsen gab und baufillige Stroh-
hiitten fiir die Schwarzen, dass ein Schwarzer weder in die Kinos gelassen wurde,
noch in die Restaurants noch in die Geschifte fiir WeifSe; dass ein Schwarzer im
Rumpf der Schiffe reiste, zu Fiiflen des WeifSen in seiner Luxuskabine. «3
Lumumba, der nur wenige Monate nach seiner flammenden Rede mit Hilfe
der belgischen und US-amerikanischen Geheimdienste von kongolesischen Oppo-
nenten ermordet wurde, hat in seiner Rede einige der zentralen Kritikpunkte an
der europdischen Kolonialherrschaft auf den Punkt gebracht. In diesem Zusam-
menhang betonte er besonders die Herablassung und die rassistische Attitide,
mit der die selbsternannten »Weiflen Herren« den kolonisierten Afrikanern begeg-
neten. Sie fanden ihren Ausdruck nicht allein in rassistisch motivierter Gewalt
und in alltdglich praktizierten Erniedrigungen gegeniiber den Kolonisierten, son-
dern zugleich in Rechtfertigungsdoktrinen, von denen die » Zivilisierungsmission «
besondere Beachtung verdient.” Diese Rhetorik gehorte zum Legitimationsarsenal
aller europiischen Kolonialmichte in Afrika und anderswo. Sie beinhaltete, kurz
gesagt, dass die kolonisierten Afrikaner zu primitiv seien, um sich selbst regieren
zu konnen, jedoch zur Besserung fihig seien. Die bestindige Betonung der selbst
auferlegten Aufgabe des liberalen Skripts, fiir die Besserung der Verhiltnisse zu

8 Zit. nach Wirz 1995, S. 172. Zur Dekolonisation des Kongo vgl. Young 1965; Bouwer
2010.

9 Die folgenden Ausfithrungen basieren zum Teil auf Eckert 2012. Grundlegend zum
Thema: Barth, Osterhammel 2005. Fir europdische Kolonialreiche in Afrika Conklin
1997; Jerénimo 2015.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

120 Andreas Eckert

sorgen, ging dabei in der Regel einher mit dem Verschweigen der eigenen okono-
mischen Interessen.

Selbst liberalere Sichtweisen in der Ara der Menschenrechte nach dem Zweiten
Weltkrieg gingen weiterhin von der paternalistischen Annahme aus, Afrika sei
gleichsam noch nicht soweit. Dies illustrieren z.B. die Schriften des Fabian Colo-
nial Bureau.'0 So stellte Rita Hinden, eine der wichtigsten Vertreterinnen dieser
liberalen Organisation noch Ende der 1950er Jahre, als die ersten afrikanischen
Kolonien bereits die Unabhingigkeit erlangt hatten, klar: »Der Akt des [imperia-
len] Riickzuges wiirde nicht von selbst das Tor zum Wohlstand aufstoflen. Wenn
allerdings...die imperialen Machte wenigstens noch fiir einen gewissen Zeitraum
blieben und diese Lander, statt sie auszubeuten, treuhidnderisch zum Wohle ihrer
Bewohner entwickelten und bereicherten, dann konnten die erdriickenden Proble-
me der Armut und der Riickstindigkeit wohl tatsichlich bewailtigt werden.«!!
In den Jahren nach 1945 waren einige Kolonialbeamte allerdings bereits skepti-
scher als zuvor, wenn es darum ging, einen liberalen Diskurs, der die Bedeutung
von Menschenrechten und Demokratie betonte, mit der Rechtfertigung kolonialer
Herrschaft in Verbindung zu bringen. So hief$ es in einer gemeinsamen Stellung-
nahme der Kolonialverwaltungen von Gambia, Sierra Leone und der Goldkiiste
(Ghana) zur Allgemeinen Erklirung der Menschenrechte 1948: »Wir konnen
wohl kaum damit rechnen, das Vertrauen von Afrikanern zu gewinnen, indem
wir Aussagen im Sinne vollkommener Ideale treffen, wihrend wir in der Praxis
Schritte in die genau entgegengesetzte Richtung unternehmen.«!2 Wihrend die
koloniale Ara in Afrika iiber weite Strecken von Gewalt und einer Politik des
selektiven Terrors gekennzeichnet war und eine gewisse »Kultur des Terrors«, wie
das Beispiel Kenias zeigt, auch nach dem Zweiten Weltkrieg nicht verschwand,
existierte sie in einem sich verandernden Umfeld. Gewalt wurde verurteilt, wenn
sie nicht in irgendeiner Weise mit fortschrittlichen Reformen verkniipft werden
konnte.!3

Die Vorstellung von einer Zivilisierungsmission setzte eine auf Konkurrenz und
Hierarchien beruhende Weltsicht voraus. Zudem stellten Zivilisierungsdiskurse
die gegenwartigen Verhiltnisse in den zu zivilisierenden Gegenden als ungliicklich
und deswegen ohnehin der Reform bedurftig dar. Das grundlegende Problem der
Zivilisierungsmission im kolonialen Afrika bestand darin, dass die Andersartig-
keit der zu zivilisierenden Volker weder naturgegeben noch unveranderlich war.
Thre Verschiedenheit musste definiert und perpetuiert werden. Soziale Grenzen,
die eben noch klar definiert waren, konnten sich verschieben. Das Zivilisierungs-
projekt der Kolonialmachte, das die Bevolkerungen der kolonisierten Gebiete

10 Das Fabian Colonial Bureau wurde 1940 von dem Labour-Politiker und spiteren
Kolonialminister Arthur Creech-Jones und der aus Siidafrika stammenden Labour-Ak-
tivistin Rita Hinden gegriindet. Zur Bedeutung des Bureaus in der Periode der Dekolo-
nisation vgl. u.a. Howe 1993; Keleman 2006; Riley 2021.

11 Hinden 1959, S. 13 f. (Ubers. A.E.).
12 Zit. nach Simpson 2014, S. 458 (Ubers. A.E.).
13 Vgl. Stoler, Cooper 1997, S. 5.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 121

zu disziplinierten Bauern oder Arbeitern und zu willfihrigen Untertanen eines
buirokratischen Staates machen wollte, gab den AnstofS zu einem Diskurs tiber die
Frage, wie viel »Zivilisierung« diese Untertanen brauchten und welche politischen
Folgen »zu viel Zivilisierung« haben konnte. Allgemein wollten Kolonialbeamte
ihre afrikanischen Untertanen zu »vervollkommneten Eingeborenen«, nicht zu
Nachbildungen von Europiern machen.!#

Die Vorstellung von einer Zivilisierungsmission eroffnete jedoch auch Afrika-
nern Handlungsspielraume und gab ihnen einen wichtigen Bezugspunkt fir ihre
Beschwerden und Proteste und die Durchsetzung ihrer Interessen. Der Sphire
des Rechts kam in diesem Zusammenhang eine wichtige Rolle zu. Die koloniale
Gesetzgebung in Afrika spielte eine entscheidende Rolle bei dem europdischen
Projekt der moralischen Erziehung und Disziplinierung, weil sie eine Moglich-
keit bot, Gesundheits-, Hygiene-, Freizeit- und Verhaltensnormen durchzusetzen.
SchlieSlich schien die Vorstellung vom Rechtsstaat ein Beleg fir die Annahme,
dass die Anwesenheit der Europder in Afrika im Interesse der Afrikaner sei —
und war damit ein wichtiges Element der Rechtfertigung kolonialer Herrschaft.
Zweifellos war Recht im kolonialen Afrika an politischen Imperativen und nicht
an demokratischen Prinzipien ausgerichtet und ermoglichte die Austibung un-
eingeschrankter Gewalt. Vor diesem Hintergrund bedienten sich Afrikaner des
Rechts aber auch als einer Ressource in Auseinandersetzungen mit Europiern
und untereinander. Sie klagten, wenn auch lange erfolglos, das Recht auf freie
MeinungsdufSerung in der Presse ein, fragten, warum Freiheit, Gleichheit und
Briderlichkeit nicht fur sie galt, nutzten das koloniale Bodenrecht, um Grundbe-
sitz zu akkumulieren und 6konomisch zu nutzen, und organisierten insbesonde-
re nach dem Zweiten Weltkrieg schlagkriftige Parteien und Gewerkschaften im
Kontext liberalisierter politischer und rechtlicher Rahmenbedingungen. Es gehort
zur »Dialektik des Kolonialismus«, dass besonders jene Personen, die Zugang
zu oder Kenntnis von einigen VerheifSungen des liberalen Skripts hatten, zu den
vehementesten Kritikern der Hypokrisie kolonialer Herrschaft wurden.!’

Kolonialismus ist seit den 1960er Jahren ideologisch weitenteils gedchtet, was
die Fortdauer rassistischer Diskriminierung in vielen Regionen der Welt freilich
nicht verhinderte. Nostalgisch-paternalistische Verklarungen der kolonialen Herr-
schaft — »nicht alles war schlecht« — und handfeste Rechtfertigungen kolonialer
Ideologie und Praktiken finden sich in den vergangenen Dekaden iiberdies immer
wieder — vor allem in Bezug auf Afrika, das schon bald nach der Unabhingigkeit
zum »Krisenkontinent« par excellence wurde und eine Geschichte des Scheiterns
der mit dem Ende der Kolonialzeit verkniipften Erwartungen reprisentierte.'® Die
inzwischen Jahrzehnte andauernde Rede von der Dauerkrise Afrikas, gelegentlich
unterbrochen von grofsen Hoffnungen auf einen »Boomkontinent«, wog fiir die

14 Vgl. Stoler, Cooper 1997, S. 7.

15 Fiir den Begriff vgl. Reinhard 1992. Die damit gemeinten Prozesse sind in einer Viel-
zahl von Studien beschrieben und analysiert worden. Vgl. zuletzt etwa Todt 2021.

16 Vgl. Eckert 2021.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

122 Andreas Eckert

Menschen und Gesellschaften in Afrika ebenso schwer wie die umfassenden
realen Probleme, mit denen sie konfrontiert waren. Denn sie fixierte das Bild
eines Kontinents, der aus eigener Kraft keine Verianderungen bewirken konnte
und legitimierte Bevormundung und Interventionen jeglicher Art. Lange Zeit
taten sich die ehemaligen europiischen Kolonialmichte tiberdies extrem schwer
mit einer kritischen Auseinandersetzung tiber ihre koloniale Vergangenheit. Erst
jungst scheint Bewegung in die lang praktizierte Politik des Verschweigens und
Verdringens gekommen zu sein, wenn auch noch eher selten unter Beteiligung
afrikanischer Stimmen.1”

Die groflen Hoffnungen, die sich mit dem Ende des Kalten Krieges und der
Apartheid fir Prozesse der Demokratisierung und wirtschaftlichen Entwicklung
in Afrika verbanden, sind rasch Enttauschung und Frustration gewichen. Die
Demokratisierungshilfe des Westens, die seit 2010 zunehmend abbrockelte, erwies
sich grofStenteils als blutleere und von eigenen Interessen geleitete Einflusspoli-
tik.1® Diese Tendenz findet gegenwirtig ihren Ausdruck in der Migrationspolitik
der Europaischen Union und ihren zentralen Mechanismen — Abschreckung, Ab-
schiebungen, Vorverlagerung des Grenzregimes, Konditionalisierung der Entwick-
lungszusammenarbeit sowie Bekimpfung der Fluchtursachen. Die EU betrachtet
ihre rigide Praxis der Abschottung gegeniiber Afrika zwar als Erfolg, forciert
jedoch Dynamiken, welche die Perspektivlosigkeit befeuern, die junge Menschen
zur Migration motiviert. So untergriabt die Fokussierung der EU auf Grenzma-
nagement innerhalb Westafrikas jene Anstrengungen, diesen Wirtschaftsraum en-
ger zusammenwachsen zu lassen. Und indem die EU Regierungen in Westafrika
mit Zuckerbrot und Peitsche dazu dringt, sich aktiv an migrationspolitischen
Mafsnahmen zu beteiligen, vertiefen sie die ohnehin bestehende Vertrauenskrise
zwischen Staat und Biirgern.!?

In Teilen Westafrikas ist inzwischen eine deutliche Abwendung von Europa
spurbar. Sie manifestiert sich durch zahlreiche (und in der Bevolkerung durchaus
populidre) Putsche wie zuletzt in Niger, die zum Teil in ein aktives Hinauswerfen
»des Westens« und dem Versuch, mit Russland einen anderen Generalunterstutzer
zu finden, miinden. Die bereits seit geraumer Zeit vieldiskutierte Hinwendung
zahlreicher afrikanischer Staaten zu China ist ebenfalls vor dem Hintergrund der
immensen Erniichterung iiber den fehlenden Willen des liberalen Westens zu se-
hen, eine ernsthafte Partnerschaft »auf Augenhohe« mit Afrika einzugehen. Ange-
sichts der massiven finanziellen Abhangigkeit von China sowie der Tatsache, dass
bislang nur wenige Menschen in Afrika von Chinas Investitionen profitiert haben,
ist zumindest in der breiten Bevolkerung inzwischen zwar bestenfalls gedampfter

17 Fur den deutschen Kontext dazu etwa Sandkiihler u.a. 2021. In diesem Zusammen-
hang hat besonders die Frage der Provenienz und Restitution von Kunstgegenstinden
in deutschen Museen und anderen Einrichtung groffe Aufmerksamkeit erlangt. Pro-
grammatisch dazu Sarr, Savoy 2019.

18 Diese Thematik ist seit geraumer Zeit Gegenstand der Forschung. Vgl. Mkandawire
20105 Resnick, Van der Walle 2013; Hagman, Reyntjens 2016.

19 Zur Migrationspolitik der EU in Westafrika sehr pointiert Bernau 2022.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 123

Enthusiasmus fiir das chinesische Skript zu erkennen. Afrikanische Eliten hinge-
gen sehen in China zuweilen noch ein Modell fiir den eigenen Entwicklungsweg.20

Zugleich erachten noch immer zwei Drittel der vom Afrobarometer befragten
Biirger die Demokratie im Prinzip als die beste Regierungsform, wobei allerdings
viele der Befragten von einem Demokratiedefizit sprechen. 2021/22 zeigten sich
lediglich 38 Prozent mit dem Funktionieren der Demokratie in ihrem Land zufrie-
den. Das zunehmende Missverhaltnis zwischen den Erwartungen und Wiinschen
der Bevolkerung und dem Zustand der Demokratie hat dazu gefiihrt, dass die
Zahl derer, die eine Militarherrschaft ausdriicklich ablehnen, im Laufe der Zeit
zuriickgegangen ist. Etwa die Halfte der Befragten halt es inzwischen fiir legitim,
dass das Militar die Kontrolle iiber die Regierung iibernimmt, wenn die gewahl-
ten Regierungschefs die Macht fiir eigene Zwecke missbrauchen.2!

Liberale Traditionen in Afrika und Alternativen zum liberalen Skript

Im Jahr 1915 kehrte Mohandas K. Gandhi aus Sudafrika nach Indien zuriick.
Eine Dekade spater hatte er sich als fithrender Kopf der nationalistischen Bewe-
gung gegen die britische Kolonialherrschaft etabliert.22 Der Mahatma war jedoch
keineswegs der Erste, der sich in Indien fiir politische Freiheit und soziale Refor-
men stark machte. Bereits hundert Jahre vor Gandhi begannen Inder tiber Wege
demokratischer Veranderungen zu debattieren. Die ersten indischen Liberalen of-
fenbarten grofles Interesse an der Welt aufSerhalb des Subkontinents. Sie hatten
Denker wie John Locke, John Stuart Mill und Jeremy Bentham rezipiert und
sich mit den Kampfen um Biirgerrechte in Europa und Lateinamerika vertraut
gemacht. Indische Intellektuelle nutzten dabei frih die Sprache der britischen Ko-
lonialherren, um sich Ideen und Konzepte anzueignen, die weit tiber den unmittel-
baren Inkubus kolonialer Herrschaft hinausgingen. Zu ihnen gehérte Rammohon
Roy (1772-1833), ein kosmopolitisch ausgerichteter bengalischer Gelehrter und
Dichter, dessen Bestreben es war, eine indische Offentlichkeit und Zivilgesellschaft
von Grund auf zu entwickeln.?3

Das bereits gut erforschte Beispiel Indien verweist auf die Tatsache, dass Intel-
lektuelle in den Kolonien im Verlauf des 19. Jahrhunderts haufig weniger eine
radikale Alternative zum sich entfaltenden liberalen Skript in Europa formulier-
ten, sondern dieses Skript ernst nahmen und mit eigenen Perspektiven verkniipf-

20 Die Transformationen und Facetten der afrikanisch-chinesischen Beziehungen sind in-
zwischen Gegenstand einer umfassenden Forschungsliteratur. Vgl. als Uberblick Otele
2020. Zum kontroversen Thema der Arbeit Ofusu, Sarpong 2022.

21 Afrobarometer Policy Paper N°85 (January 2023) https://www.afrobarometer.org/wp
-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-ar
ent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.

22 Zu Gandhis politischem Aktivismus vgl. auch Volk in diesem Band, insbesondere
Merkmal 2.

23 Vgl. Bayly 2012.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2023/01/PP85-PAP20-Africans-want-more-democracy-but-leaders-arent-listening-Afrobarometer-Pan-Africa-Profile-18jan23.pdf.

124 Andreas Eckert

ten. Ahnliche Ansitze wie in Indien finden sich vereinzelt auch in Westafrika,
etwa bei James Africanus Beale Horton. Der 1835 bei Freetown in Sierra Leone
geborene Sohn ehemaliger Sklaven war als Zwanzigjahriger auserwahlt worden,
in Grof$britannien Medizin zu studieren. Die britische Militirverwaltung vergab
diese Stipendien, weil wegen der hohen Sterblichkeitsrate der Europder in West-
afrika zunehmend Afrikaner als Militardrzte vor Ort eingesetzt werden sollten.
1859 erwarb Horton in Edinburgh einen medizinischen Doktortitel. Zuriick in
Westafrika arbeitete er Uber zwanzig Jahre als Militirarzt und Administrator
und publizierte zahlreiche naturwissenschaftliche und politische Schriften. Wah-
rend erstere in Europa anerkennend rezipiert wurden, fanden letztere kein Echo.
Horton selbst kommentierte dies ironisch: »Considering with what little interest
people in civilized countries regard subjects on Africa, works on Western Africa,
unless written to attract the fancy or to excite wonder [...] are a dead loss to the
writer «.24

Im Kontext des liberalen Skripts ist Hortons Forderung nach einer Universitat
in Westafrika, die er seit 1862 vortrug, von besonderem Interesse.?’> Eine Hoch-
schule sollte helfen, die intellektuelle Ebenbiirtigkeit der Afrikaner angesichts des
europiischen paternalistisch-rassistischen Anspruchs auf Uberlegenheit zu bewei-
sen und Afrika technologisch-okonomisch sowie sozio-kulturell zu modernisie-
ren. Fur Horton war es dabei selbstverstandlich, in Europa entstandene Ideen
und Institutionen zu ibernehmen. Er kritisierte aber jene Europier, die »Zivili-
sation« versprachen, gleichzeitig jedoch Afrikanern entsprechende Institutionen
verweigerten. Hortons Vorstellungen einer Universitit waren fiur die damalige
Zeit durchaus radikal. Denn er setzte nicht auf Missionsgesellschaften und lokale
Initiativen, die in jenen Jahren den kleinen Bildungsbereich in Afrika bestimmten,
sondern auf den Staat als Garanten des Bildungssystems. Im Blick hatte er dabei
keineswegs ein christlich-missionarisches hoheres Lehrinstitut von Englands Gna-
den, sondern eine von der afrikanischen gebildeten Elite kontrollierte Einrichtung.
Wenig tiberraschend stiefSen seine Initiativen bei den Europaern auf wenig Reso-
nanz. Hortons Fokus auf naturwissenschaftlich-technische Studienginge sowie
seine Vision einer staatlich finanzierten und von kirchlicher Oberhoheit freien, au-
tonomen Universitit liefen selbst liberalen, aufgeklarten englischen Missions- und
Kolonialinteressen zuwider. Diese Kreise favorisierten ein Bildungsideal rudimen-
tarer, praktischer und christlicher Bildung fiir afrikanische Bauern, Handwerker
und missionarisches Hilfspersonal. Thr Modell implizierte die »Unterlegenheit«
der lokalen afrikanischen Bevolkerung und suchte diese festzuschreiben.2

Initiativen wie die von Horton haben afrikanische Elitenvertreter im letzten
Viertel des 19. Jahrhunderts jedoch nicht weitergefiihrt oder neu aufgegriffen.
Der sich zuspitzende Scramble for Africa, das sich massiv formierende koloniale

24 Horton 1970, S. VIII. Vgl. zu Horton u.a. Fyfe 1972; Eckert 2000; Goerg 2020;
Sonderegger 2021.

25 Vgl. Nwauwa 1999.

26 Zu den Auswirkungen eines ungleichen Zugangs zum Bildungswesen auf das Leis-
tungsprinzip vgl. den Beitrag von Gosepath.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 125

Interesse der Europder in den 1880er Jahren schriankte deren ohnehin nur geringe
Bereitschaft, eine Universitatsgriindung in Afrika zu unterstiitzen, bis auf weiteres
ein. Horton blieb lange vergessen, bevor er in den 1970er Jahren als einer der Pio-
niere des Panafrikanismus wiederentdeckt wurde. Zugleich steht er fiir bisher we-
nig beachtete frithe Versuche in Afrika, konstruktiv-kritisch mit Versprechungen
des liberalen Skripts umzugehen und sie gezielt fir lokale Interessen einzusetzen.

In der ersten Halfte des 20. Jahrhunderts gehorte der Panafrikanismus zu den
wichtigsten politischen und intellektuellen Stromungen, die eine Gegenvision zu
einer vom westlichen Kolonialismus gepriagten Welt zu entwickeln suchte. Im
Kern betonte die Idee des Panafrikanismus die engen Verbindungen zwischen den
Gesellschaften Afrikas und der afrikanischen Diaspora tuber politische und konti-
nentale Grenzen hinweg und gipfelte im Zukunftsbild eines alles vereinigenden
afrikanischen Staates. Das sehr heterogene Projekt des Panafrikanismus speiste
sich aus diversen Quellen, etwa der Erfahrung mit und dem Kampf gegen Sklave-
rei, Kolonialismus und Rassismus, aus europiischen Ideologien wie Liberalismus,
Marxismus und Sozialismus, aber ebenso aus nationalistischen Ideen in anderen
Teilen der kolonisierten Welt wie aus Gandhis Philosophie. Panafrikanismus stand
zudem fir ein duflerst komplexes Netzwerk mit diversen Urspriingen, Kontexten,
Zielen, Ideologien und Organisationsformen, das zunachst sehr stark von African
Americans wie W.E.B. Du Bois und Personen aus der Karibik wie George Padmo-
re dominiert wurde und seine Knotenpunkte in den Metropolen des nordatlanti-
schen Raums wie Berlin und Hamburg (wiahrend der Weimarer Republik), New
York, London und Paris hatte. In diesen Stidten agierten seit den 1920er Jahren
auch die ersten afrikanischen Panafrikanisten, zunichst haufig im Umfeld der
Komintern.?”

Zu ihnen gehorte etwa Jomo Kenyatta, der spatere erste Prasident Kenias. Im
Herbst 1932 reiste Kenyatta, politischer Aktivist und Reprasentant der Kikuyu
Central Association, die sich etwa fiir die Riickgabe ihres von den britischen
Kolonialherren enteigneten Landes einsetzte, von London nach Moskau. Er ver-
brachte das folgende akademische Jahr als Student an der Kommunistischen
Universitat der Werktitigen des Ostens (KUTV), eine der internationalen Kader-
schulen der Komintern, die sich nicht zuletzt an Revolutionire aus den afrikani-
schen und asiatischen Kolonien richtete. Die Ausstattung der KUTV war mehr
als bescheiden und fiir Kenyatta erwies sich das Jahr in Moskau insgesamt als
frustrierendes Erlebnis. In den Akten der Komintern erscheint er als einer der
Sprecher einer Gruppe von afrikanischen, karibischen und afroamerikanischen
Studierenden, die sich bitter tiber das schlechte Essen, die heruntergekommenen
Unterktnfte und das unzureichende Englisch der Lehrenden beschwerten. Die
Komintern sah in ihm bald einen hoffnungslosen Fall, da er wegen seiner dezidiert

27 Der Panafrikanismus hat nach einer lingeren historiographischen Durststrecke seit ei-
nigen Jahren wieder verstarkt das Interesse der Forschung geweckt. Vgl. etwa Rabaka
2020; Adi 2018. Zur Bedeutung europaischer Metropolen fir die Entwicklung des
Panafrikanismus in der ersten Hilfte des 20. Jahrhunderts vgl. am Beispiel London
Matera 2015.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

126 Andreas Eckert

antimarxistischen Haltung fur die Rekrutierung in die Partei ungeeignet schien,
und auch als kiinftiger Agent nicht in Frage kam, da er den britischen Behorden
aufgrund seiner antikolonialen Aktivitiaten bereits zu gut bekannt war. Ein std-
afrikanischer Mitstudent bezeichnete Kenyatta als den »grofsten Reaktionir«, den
er je getroffen habe und berichtete spater: »In Moskau pflegten wir ihn einen
Kleinbiirger zu nennen. Er antworte darauf indigniert: Ich mag dieses >kleinc
nicht. Warum nennst Du mich nicht einen GrofSbiirger? «28

Kenyatta verlief§ die Sowjetunion im Fruhjahr 1933 in Richtung London. Die
»Machtergreifung« der Nationalsozialisten in Deutschland fiihrte rasch zu einer
Neuorientierung der Politik der Komintern. Thr Fokus wechselte nun von der
Unterstiitzung revolutiondrer Gruppierungen in den Kolonien, welche die kapita-
listischen Imperialmachte aushebeln sollten, zur Starkung antifaschistischer Krafte
in Europa. Kenyatta galt ihnen derweil als »biirgerlicher nationaler Reformer«.
In London blieb er zunichst jedoch in regelmafligem Kontakt mit diversen kom-
munistischen Organisationen und publizierte mehrere Beitridge in einschliagigen
Zeitungen. 1938 veroffentlichte Kenyatta die Studie »Facing Mount Kenya«, die
als Masterarbeit an der London School of Economics beim damals weltweit wohl
einflussreichsten Ethnologen Bronislaw Malinowski entstanden war und bis heute
zu den Schliisseltexten der Ethnologie zahlt. Das zentrale politische Argument der
Studie lautete, dass die Kikuyu in Kenia und andere afrikanische Gesellschaften
das Recht und die Fahigkeit besitzen, sowohl die wichtigsten Aspekte ihrer eige-
nen Kultur zu bewahren als auch nur das von der europaischen Kultur auszuwih-
len und in ihre eigene zu integrieren, was ihnen als niitzlich oder winschenswert
erscheint. Die Studie irritierte viele seiner Weggenossen, die das kiinftige Afrika
als sakular, rational und sozialistisch und im Rahmen des Nationalstaates imagi-
nierten und Kenyattas Fokus auf die Kikuyu als parochial und wenig progressiv
ansahen.?’

Der vor allem mit Léopold Sédar Senghor und Aimé Césaire verbundenen, in
den 1930er Jahren entwickelten Négritude ging es zunichst nicht zuletzt darum,
den Kolonialismus ideell zu iiberwinden. Sie hielt den verbreiteten Vorstellungen
von einer weifSen Superioritidt und einem primitiven Afrika das Bild eines Euro-
pa gleichwertigen, aber sehr verschiedenen Afrikas entgegen. Und sie war der
Versuch, eine afrikanische Perspektive der Geschichte fruchtbar zu machen und
zugleich eine Zukunft nach dem Kolonialismus zu entwerfen, ein Anliegen, das
paradoxerweise den doppelten Vorwurf der Angepasstheit und des Essentialismus
nach sich zog. Senghor und Césaire reprasentieren eine zentrale Herausforderung
fir afrikanische Intellektuelle, die in der Kolonialzeit darin bestand, den repressi-
ven Strukturen der Fremdherrschaft entgegenzutreten und zugleich kreative Denk-
und Handlungsspielraume fir sich zu schaffen. Dabei verschwammen auf den
ersten Blick haufig die Grenzen zwischen intellektueller Subordination und Auto-
nomie.

28 Zitiert nach McClellan 1993, S. 380 (Ubers. A.E.).
29 Berman 1996; Berman, Lonsdale 1998.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 127

Nach dem Zweiten Weltkrieg waren sowohl Césaire als auch Senghor davon
uberzeugt, dass die Zukunft der Kolonien nicht in der Griindung von unabhin-
gigen Nationalstaaten lag, sondern in der Uberwindung des Nationalismus in
einem neu zu bestimmenden territorialen Rahmen. Insbesondere Senghors nun
einsetzende Uberlegungen zu einer postkolonialen Ordnung drehten sich im wei-
testen Sinne um das Dilemma, das die eigene »afrikanische Identitit« entweder im
Universalismus aufgehen und verschwinden wiirde oder aber als Partikularismus
bedeutungslos bleiben miisste. In zahlreichen Schriften und Reden verortete sich
Senghor als Teil einer interdependenten Welt und rief den anderen Afrikanern zu:
»Assimiliert, anstatt euch assimilieren zu lassen«. Wenn afrikanische Volker in
der Nachkriegswelt ihren Platz finden sollten, miissten sie die besten Traditionen
entwickeln und zusammenfithren, die Afrika und Frankreich zu bieten haben.
Damit nahm Senghor keineswegs, wie ihm spater hdufig vorgeworden wurde,
eine Position der angepassten Selbstaufgabe ein. In gewisser Weise hat er weder
Frankreich aufgerufen, Afrika zu dekolonisieren, noch gefordert, Afrika miisse
sich selbst befreien. In seiner Sicht sollten die Afrikaner gleichsam Frankreich
dekolonisieren.30

Einer — noch immer oder wieder — verbreiteten Lesart zufolge hat die De-
kolonisation das Projekt des europdischen Kolonialismus nicht abgelehnt und
bekampft, sondern gewissermafSen vollendet. Dabei wird unterstellt, die koloni-
sierten Gesellschaften hitten den Anspruch auf nationale Selbstbestimmung von
ihren Kolonialherren iibernommen. Dieser eurozentrische Ansatz wurde zuletzt
mit Nachdruck in Frage gestellt.3! Demnach war der antikoloniale Diskurs ein
»autonomer Diskurs«, der weder derivativ war noch die simple Reproduktion
einer westlich-liberalen normativen Ordnung verkorperte. Vielmehr hitten sich
Mitte des 20. Jahrhunderts schwarze antikoloniale Denker und Autoren auf bei-
den Seiten des Atlantiks — in Afrika etwa Kwame Nkrumah und Julius Nyerere —
die Idee des Nationalstaats zu eigen gemacht, um damit internationale Hierarchi-
en zu reformieren. Aus deren Perspektive war der Nationalstaat eine Form, durch
die schwarze Menschen sich in das internationale Staatensystem einbringen und
die dort herrschenden rassistisch begrindeten und wirtschaftlichen Hierarchien in
Frage stellen konnten.

Es handelte sich also um ein umfassendes emanzipatorisches Projekt, das die
Welt des Schwarzen Atlantik mit der internationalen Ordnung verbinden und
die aus Afrika stammende Bevolkerung in den Amerikas aus den Fangen der
Sklaverei befreien sollte. Um die internationale Hierarchie in Richtung Kosmo-
politismus zu transformieren, mussten die Antikolonialisten den Weg iiber den
Nationalstaat gehen. Die Transformation ist aus diversen Griinden bestenfalls in
Ansitzen gelungen.3? Ein Grund lag in der tiefsitzenden Spannung zwischen dem
Narrativ der Freiheit und Nichtdominanz, das in Projekte nationaler Souverani-

30 Vgl. Cooper 2014; Wilder 2015.
31 Vgl. fur die folgenden Ausfithrungen besonders Getachew 2019.
32 Vgl. Adelman, Prakash 2022.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

128 Andreas Eckert

tat und Staatsbildung ubersetzt wurde, und der Verwundbarkeit gegeniiber den
Ambitionen junger Staaten und ihrer politischen Oberhaupter. Kwame Nkrumah
in Ghana griff die Rhetorik von Bandung und des Panafrikanismus auf, um die
Macht des Nationalstaats zu intensivieren und ins Zentrum seiner Zukunftsvisio-
nen zu fiuhren. Dieser Staat musste nicht nur nach AufSen, sondern auch nach
Innen »geschiitzt« werden, was nicht nur in Nkrumahs Ghana zur Etablierung
eines Einparteisystems und zu harschen MafSnahmen gegen oppositionelle Krifte
fihrte.33

Ein Sprung in das 21. Jahrhundert: Gegenwartig gehort Ubuntu zu den in-
ternational bekanntesten Konzepten, die eine genuin »afrikanische« Alternative
zu westlichen Denkstromungen und Praktiken behaupten. Insbesondere seit den
1990er Jahren hat sich ein breiter Diskurs innerhalb Afrikas entwickelt, der —
befordert durch weltweit wahrgenommene Personlichkeiten wie Nelson Mandela
und Desmond Tutu — zunehmend auch aufSerhalb des Kontinents wahrgenommen
wird. Und was genau ist Ubuntu? Die Frage ist nicht einfach zu beantworten.
In einem uberwiegenden Teil der Literatur wird Ubuntu als eine Art (lebens-)phi-
losophisches oder ethisches Konzept bezeichnet, das in vorkolonialen Traditionen
vorwiegend des stidlichen Afrikas verwurzelt sei und gleichsam zum »Wesen«
einer spezifischen afrikanischen Seinsweise gehore. Es stehe fur eine spezifische
afrikanische Weltauffassung, die im Gegensatz zur am Individuum orientierten
Grundhaltung des »Westens« eher gemeinschaftlich orientiert sei. Der Begriff
selbst stammt aus dem Zulu bzw. Xhosa im suidlichen Afrika, findet aber Ent-
sprechungen in vielen anderen afrikanischen Sprachen. Der Bedeutungsgehalt des
Terminus« ist sehr breit: Ubersetzungen reichen von »Menschlichkeit«, »Nichs-
tenliebe«, »Gemeinsinn« bis hin zu »GrofSzugigkeit«. Haufig wird er mit einem
Xhosa-Aphorismus umschrieben: »»umuntu ngumuntu ngabantu« — »ein Mensch
ist ein Mensch durch andere Menschen«. Jeder Mensch sei Teil eines Ganzen,
eingebunden in ein umfassendes Netzwerk gegenseitiger Abhingigkeit.3*

Bei Ubuntu handelt es sich freilich nicht allein um ein ethisches Konzept, das
vor allem die Geisteswissenschaften beschaftigt. Es hat tberdies betriachtliche
gesellschaftliche und politische Wirkmachtigkeit erlangt, wiederum vor allem in
Studafrika. Dort wurde Ubuntu in den letzten Jahren der Apartheid zu einem
Schlisselbegriff politischer Aktivisten gegen das Regime. Im Prozess der Versoh-
nung nach den ersten freien Wahlen 1994 und dem Ubergang von einer rassisti-
schen undemokratischen Gesellschaft zu einer Demokratie spielte Ubuntu eine
zentrale Rolle etwa in der Wahrheits- und Versohnungskommission.3?

Der bald einsetzende Kampf um die Deutungshoheit tiber Ubuntu entfaltete
direkte politische Relevanz, denn der vom African National Congress (ANC),
aber auch anderen politischen Gruppierungen verbreitete Griindungsmythos der
demokratischen Post-Apartheid-Ordnung Siuidafrikas fufSte auf der als spezifisch

33 Vgl. etwa Ahlman 2017; Osei-Opare 2023.

34 Die Literatur zu Ubuntu ist inzwischen sehr umfassend und interdisziplinar. Vgl Ogude
2019; Praeg, Siphokazi 2014; Eze 2020.

35 Cornell 2014.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 129

afrikanisch definierten Idee einer geteilten Menschlichkeit. Die vielfaltigen gesell-
schaftlichen Konflikte in Stidafrika, das offenkundige Versagen des ANC als
Regierungspartei und Ereignisse wie das Marikana-Massaker von 2012, als Po-
lizisten auf streikende Minenarbeiter schossen, haben den Enthusiasmus iiber
Ubuntu inzwischen stark abgeschwicht. Zugleich ist eine irritierende Kommerzia-
lisierung von Ubuntu eingetreten, die sich etwa in Ubuntu-Finanzdiensten, Ubun-
tu-Catering und Ubuntu-Sicherheitsunternehmen manifestiert. Im Ubrigen besteht
weiterhin wenig Klarheit dartiber, welche Relevanz die mit Ubuntu assoziierten
Postulate im Alltagshandeln haben.

Die verbreitete Lesart von Ubuntu als gleichsam authentische afrikanische
Alternative zu westlichen Herangehensweisen wirft kritische Fragen auf, denn
»Ubuntu liegt nicht einfach unter kolonialer Erde begraben, um wieder in intak-
ter und unverinderter Form ausgegraben zu werden.«3¢ Der Anspruch, durch
Ubuntu die vorkoloniale Vergangenheit wiederzubeleben, seiner neokolonialen
Gegenwart die Stirn zu bieten und sie zu tberwinden, um auf diese Weise eine
authentische afrikanische Lebensweise hervorzubringen, gemahnt an Strategien
der Nationsbildung im Afrika der Unabhingigkeitsphase in den 1960er Jahren,
wie sie sich in der Geschichtsschreibung, aber auch in Projekten wie Julius Nyere-
res »Ujamaa« in Tansania manifestierte.3” Mit dem auch in der nordatlantischen
Linken teilweise sehr populdren Konzept »Ujamaa« hatte der erste Prasident des
ostafrikanischen Landes im Riuckgriff auf die vorkoloniale Geschichte eine spezi-
fische Form eines »afrikanischen Sozialismus« ohne Parteienstreit zu definieren
versucht, an die es nach den Verheerungen der Kolonialzeit wieder anzuknupfen
gelte.38

Ihm zufolge beruhte Ujamaa (der Swahili-Begriff fiir Briiderlichkeit, Familie)
auf drei Sdulen: auf Respekt und Anerkennung fiir den Anderen, gemeinschaftli-
chen Besitz an wichtigen Glitern wie Land, sowie der Verpflichtung zu Arbeit. Die
traditionelle afrikanische Gesellschaft liefS, wie Nyerere betonte, keinen Platz fir
Schmarotzertum. Wahrer Sozialismus sei eine »Geisteshaltung«, die verhindere,
dass sich Individuen oder Gruppen innerhalb der Gesellschaft gegenseitig ausbeu-
teten. Das Konzept kiindete von afrikanischem Selbstbewusstsein und erlangte
nicht zuletzt deswegen auch in Tansania selbst betrichtliche Popularitat. Ein
Gutteil von Nyereres Idealen, insbesondere die Notwendigkeit, das »Schmarotzer-
tum« zu bekidmpfen, entsprach weit verbreiteten Vorstellungen in der Offentlich-
keit. Allerdings trachteten weder Nyerere noch die Mehrheit der Bevolkerung
ernsthaft danach, wieder zu der im Pamphlet im Ubrigen heftig romantisierten
»afrikanischen traditionellen Gesellschaft« zuriickzukehren, die den zentralen Be-
zugspunkt von Nyereres Theorie bildete. Ein GrofSteil der anschlieenden politi-
schen Debatte drehte sich vielmehr um die Frage, wer zur neuen Ujamaa-Familie
gehorte und wer nicht, und nach welchen Kriterien diese Zugehorigkeit ermit-

36 Matthews 2018, S. 186.

37 Fur die Verbindung von Ujamaa und Ubuntu vgl. Strath 2024. Zur Rolle der Ge-
schichtsschreibung fiir die Nationsbildung in Afrika vgl. Eckert 2002.

38 Nyerere 1966.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

130 Andreas Eckert

telt werden konnte.3° In der Praxis endete Ujamaa hiufig in staatlicher Willkiir,
Zwang und Bevormundung.4°

Einige zeitgenossische Beobachter glaubten in Nyereres Ujamaa eine Variante
des Fabier-Sozialismus zu erkennen, zumal Nyerere seit seiner Studienzeit in Edin-
burgh sehr eng mit der Fabian Society verbunden war.*! Viele Autoren haben
allgemein darauf verwiesen, dass, folgen wir etwa Valentin Mudimbe, alle Versu-
che afrikanischer Intellektueller, sich bei ihrer Arbeit tiber Afrika vom Westen
abzuwenden, unausweichlich auf eine westliche erkenntnistheoretische Ordnung
angewiesen seien. Aufgrund der spezifischen Geschichte der Generierung von
Wissen uiber Afrika sei es unmoglich, aus der »kolonialen Bibliothek« hinauszu-
treten und einer von allen Fremdeinfliissen bereinigten »rein afrikanischen Idee«
Ausdruck zu verleihen.*? Achille Mbembe sekundierte, dass die Anstrengungen,
eine Art vorkoloniale afrikanische Identitit neu zu beleben, verkennen, in wel-
chem Ausmaf$ diese Neubelebung letztlich auf Diskurse zuruckgreife, die sie vor-
dergriindig ablehnt, und so deren Annahmen reproduziere.*3 Der senegalesische
Philosoph Souleymane Bachir Diagne hat in diesem Zusammenhang unliangst vor
einer »entkolonialisierten Angstlichkeit« gewarnt, die Epistemologien einander
entgegensetze, »blofs um des echten Eigenen willen. Als musse man sich radikal
von westlichen Beziigen abwenden, um authentisch afrikanisch zu denken!«**
Die Annahme, es gebe so etwas wie »authentisches afrikanisches Denken«, bleibt
problematisch, aber jiingere Ansitze haben mit Nachdruck und zurecht darauf
gedrangt, lokale afrikanische Konzepte in den sich als universell gerierenden, im
Kern jedoch zutiefst eurozentrischen Geistes- und Sozialwissenschaften ernster
zu nehmen.*S Diese Ansitze sind wiederum Teil eines umfassenden Bestrebens,
»Theorien aus dem Siiden« oder »Sudliche Theorien« als Alternativen zu den
weiterhin dominanten Denkansitzen nordatlantischer Provenienz zu etablieren.*¢

Braucht Afrika ein liberales Skript?

Es steht dem »Westen« sicherlich nicht zu, selbst wenn kiinftig eine konsequent
selbstkritische Aufarbeitung der Hypokrisie des liberalen Skripts gelange, Alterna-
tiven zu afrikanischen Alternativen vorzugeben. AbschlieSend soll es daher nicht

39 Vgl. dazu Brennan 2006.
40 Zur kritischen Analyse von Ujamaa vgl. etwa Lal 2015; Schneider 2014.

41 Vgl. Coulson 1982. Zur Verbindung von Nyerere zur Fabian Society vgl. Molony
2014.

42 Mudimbe 1988 u. 1994.
43 Mbembe 2002.

44 »Was ist afrikanische Philosophie? Afrikas Denken hat der Welt viel zu geben. Ein
Gesprach mit dem senegalesischen Philosophen Souleymane Bachir Diagne uber die
Ideen des Ubuntu und dass jeder Mensch eine Kraft sei«, in: Die ZEIT, 9.11.2023.

45 Vgl. Diawara u.a. 2022.
46 Vgl. Connell 2007; Mutanga, Marovah 2024.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 131

darum gehen, handfeste Rezepte fiir ein tragfahiges liberales Skript in Afrika
zu formulieren, sondern einige der zentralen Probleme und Konstellationen zu
reflektieren, welche auf dem Kontinent in unterschiedlicher Intensitat herrschen
und grofle Hiirden fir die Implementierung der potentiellen VerheifSungen des
Skripts konstituieren.*”

Zunichst gilt festzuhalten, dass »afrikanische« Probleme afro-euro-amerikani-
sche Koproduktionen sind, die aus einer Geschichte erwuchsen, die den Sklaven-
handel, Kolonialismus und die Unterstiitzung selbst der sinistersten nachkolonia-
len afrikanischen Herrscher wie Mobutu in Zaire und Bokassa in der Zentralafri-
kanischen Republik durch westliche Regierungen umfasste. Sowohl in einem eher
konkreten Sinne — die extreme Verschuldung afrikanischer Lander — als auch in
einem mehr tibertragenen Sinne — die Akkumulation schlechter Angewohnheiten
und die Unfihigkeit, grundlegende Probleme zu losen —, liegt die Hauptlast dieser
Koproduktion heute auf afrikanischen Schultern. In diesem Zusammenhang wird
ein Dilemma evident: Junge Afrikaner sind mit zwei schweren Erbschaften belas-
tet: dem Vermaichtnis illegitimer und autokratischer Herrscher, die hohe Schulden
angehauft und lochrige Strukturen errichtet haben; und dem langen Schatten ras-
sistischer, auf die Ausbeutung von Rohstoffen fokussierter Kolonialsysteme, die
diesen Herrschern vorangingen und sie wesentlich hervorbrachten. Zugleich wiegt
das Argument schwer, dass Schuldenerlass potentiell zu Unverantwortlichkeit er-
muntert. Die sogenannte internationale Gemeinschaft sieht letzteres als grofSe
Gefahr, ignoriert aber den erstgenannten Aspekt. Sogar von Nelson Mandelas
Studafrika wurde erwartet, die Schulden zuriickzuzahlen, die der Apartheidstaat
angehauft hatte, um die schwarze Bevolkerung zu unterdricken. Falls die jungere
Generation Afrikas aus den Schwierigkeiten herauskommen soll, die ihnen ihre
Vorganger mit tatkraftiger Hilfe von auflen eingebrockt haben, bedarf es auf
internationaler Ebene einer nuancierten Sicht in Bezug auf die Verantwortung fur
das gegenwartige Schlamassel aus politischer Fragilitit, wirtschaftlichen Proble-
men, extremer sozialer Ungleichheit und Armut sowie 6kologischen Verwerfun-
gen.

Vor diesem Hintergrund sollten das internationale Bankenwesen, transnational
agierende Unternehmen, Geberorganisationen und internationale Agenturen nicht
als die gesichtslose Verkorperung der »Weltwirtschaft« betrachtet, sondern als
sehr spezifische Einrichtungen konzeptualisiert werden, die fiir sehr spezifische
Machtbeziehungen stehen. Thr Agieren muss ebenso kritisch beleuchtet werden
wie das Verhalten afrikanischer Politiker, denn internationale Konzerne und Ent-
wicklungshilfe konnten und konnen helfen, vor allem aber immensen Schaden
anrichten. Afrikaner werden seit ewigen Zeiten dariiber belehrt, was sie zu tun
haben, um weltmarktkonform zu agieren. Die grofSere Herausforderung besteht
jedoch in der Neustrukturierung jener Institutionen, die den Weltmarkt konstitu-
ieren, um den Armen und Marginalisierten in Afrika (und anderswo) eine Chance
zu geben.

47 Die folgenden Ausfihrungen folgen Cooper 2019, S. 301-304.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

132 Andreas Eckert

In diesem Zusammenhang erscheint die verbreitete Praxis, Staat und Markt
oder Staat und Zivilgesellschaft gegeneinanderzustellen, wenig zielfihrend. Eine
schrumpfende Regierung und weniger staatliche Institutionen, eines der zentralen
Rezepte etwa der Strukturanpassungsprogramme der 1980er Jahre, reduzierten
weniger die Kapazitit korrupter Herrscher zu stehlen. Vielmehr schwichten sie
wichtige Einrichtungen, die dafiir sorgten, dass Arbeitende ausgebildet wurden,
gesund blieben oder jene verldsslichen Bedingungen schufen, die sowohl einheimi-
sche als auch internationale Investoren brauchten.*® Patronagesysteme, die vieler-
orts afrikanische Gesellschaften pragen, lassen die Grenzen zwischen offentlichen
und privaten Ressourcen haufig verschwimmen und griinden auf vertikalen Bezie-
hungen zwischen Eliten und den Personen und Gruppen, welche die Gesellschaft
konstituieren.*® Bisherige Erfahrungen zeigen, dass Privatisierung die Bedeutung
von Patronage nicht reduziert, sondern lediglich neu gestaltet. Im Ubrigen sind
alle gesellschaftlichen Ordnungen, und nicht nur die in Afrika, durch Mischungen
zwischen personlichen Beziehungen und Institutionen, die nach gewissen Regeln
spielen, geprdgt. Die Herausforderung fiir die Zukunft besteht folglich darin,
sicherzustellen, dass Institutionen in Afrika regelgebunden sind und zudem trans-
parent genug, so dass alle Birger Dienstleistungen erhalten oder diese einfordern
konnen.

Die Politik internationaler Agenturen wie der Weltbank und dem Internationa-
len Wihrungsfonds, den Staat in Afrika im Namen von Zivilgesellschaft oder
Markt massiv zu beschneiden, erwies sich als genauso wenig zielfiihrend wie die
Annahme, der Staat konne alle Probleme im Namen seiner Burger l6sen. Ein
Blick auf die institutionellen Kapazititen des Staates siidlich der Sahara in einer
langfristigen Perspektive mag zwar zeigen, dass jene afrikanischen Staaten, die
»sozialistisch« sein wollten, gescheitert sind. Gleichwohl ist auch offenkundig
geworden, dass eine Demokratie, die nicht »sozial« war, wenig Unterstiitzung
bekam. Bisher hatten Wahler in Afrika jedenfalls nur selten das Gefuhl, dass ihre
Wahlentscheidungen verldssliche Dienstleistungen und Moglichkeiten zur Verbes-
serung ihrer Situation nach sich zogen.’°

Wie konnen Verianderungen erzielt werden? Eine historische Perspektive offen-
bart, dass erfolgreiche politische Aktivititen von den Zeiten der Anti-Sklaverei-
Bewegung im frithen 19. Jahrhundert tiber den Widerstand gegen den Kolonialis-
mus bis hin zur Mobilisierung gegen das Apartheid-Regime in Stidafrika von der
Kooperation zwischen den Anliegen »Einheimischer« und ihren Netzwerken von
Unterstiitzern in anderen Regionen und anderen Landern abhingen. Es waren
solche Verbindungen, die Sklaverei, Kolonialismus und Apartheid niedergerungen
haben. Politischer Wandel wurde bisher weder durch wohlmeinende, durchset-

48 Ein differenziertes Bild der Auswirkungen der Strukturanpassungsprogramme bietet
Austin 2023.

49 Vgl. aus der Fiille einschligiger Studien Cheeseman 2016.

50 Zur wachsenden Skepsis gegentiber Wahlen vgl. https://www.afrobarometer.org/wp-co
ntent/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans
-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.
https://www.afrobarometer.org/wp-content/uploads/2024/02/AD761-PAP7-In-busy-political-year-scepticism-marks-Africans-weakening-support-for-elections-Afrobarometer-31jan24.pdf.

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 133

zungsfahige AufSenseiter noch durch »authentische« lokale Gemeinschaften, die
den Maichtigen die Stirn boten, durchgesetzt. Wandel, jedenfalls in Afrika, war
immer das Produkt von Interaktion. Die afrikanische Geschichte kennt viele
Schurken, die in Afrikas Namen sprachen, aber auch viele kluge Kritiker, die frith
davor warnten, dass die Herrschenden ihre Versprechen nicht wiirden einlosen
konnen, lange bevor westliche Journalisten und Wissenschaftler ihre Transforma-
tion von »leichtgliubig« zu »voreingenommen« durchliefen.’! Es macht einen
Unterschied, ob man lediglich zuhort oder auch dariiber nachdenkt, was man ge-
hort hat. Die Zukunft »westlicher« Interventionen zur Durchsetzung des liberalen
Skripts in Afrika ist ebenso wenig vielversprechend wie sie in der Vergangenheit
erfolgreich waren, aber die Tur fiir durchdachte Kooperationen sollte weiterhin
geoffnet bleiben. Bestehen die Optionen fiir grofSe Teile Afrikas entweder in der
Armut der Marginalisierung oder den Verwerfungen der Ausbeutung? Diese Frage
ist eine der grofsten Herausforderungen fiir das liberale Skript.

Literatur

Adelman, Jeremy / Prakash, Gyan, Hrsg., 2022. Inventing the Third World. In Search of
Freedom for a Postwar Global South. London/New York: Bloomsbury.

Adi. Hakim 2019. Pan-Africanism. A History. London u. New York: Bloomsbury.

Ahlman, Jeffrey S.2017. Living with Nkrumahism. Nation, State and Pan-Africanism in Gha-
na. Athens/OH: Ohio UP.

Anderson, David 2005. Histories of the Hanged. Britain’s Dirty War in Kenya and the End of
Empire. London: W.W. Norton.

Armah,ff[?yi Kwei 1968. The Beautiful Ones Are Not Yet Born. Roman. Boston: Houghton
Mifflin.

Austin, Gareth 2023. »Ghana and Kenya Facing the 1970s Commodity Price Shocks: the Na-
tional and the Global«, in Oil Crises of the 1970s and the Transformation of International
Order: Economy, Development and Aid in Asia and Africa, hrsg. v. Shigeru Akita, S.223—
256. London/New York: Bloomsbury.

Bandeira-Jer6nimo, Miguel 2015. The » Civilising Mission« of Portuguese Colonialism, 1870~
1930. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Barth, Boris / Osterhammel, Jirgen, Hrsg, 2005. Zivilisierungsmissionen. Imperiale Weltver-
besserungen seit dem 18. Jahrbundert. Konstanz: UVK.

Bayly, Christopher 2012. Recovering Liberties. Indian Thought in the Age of Liberalism and
Empire. Cambridge: Cambridge University Press.

Berman, Bruce 1996. »Ethnography as Politics, Politics as Ethnography. Kenyatta, Malinow-
ski, and the Making of >Facing Mount Kenya<«, in Canadian Journal of African Studies
30, S. 313-344.

Berman, Bruce / Lonsdale, John 1998. »The Labors of Muigwhitania. Jomo Kenyatta as Aut-
hor, 1928-1945«, in Research in African Literatures 29, S. 16-42.

Bouwer, Karen 2010. Gender and Decolonization in the Congo. The Legacy of Patrice Lu-
mumba. Basingstoke: Palgrave Macmillan.

Brennan, James R. 2006: »Blood Enemies. Exploitation and Urban Citizenship in the Nationa-
list Political Thought of Tanzania, 1958-75«, in Journal of African History 47,3, S. 389—
413.

Cheeseman, Nic 2016. »Patrons, Parties, Political Linkage, and the Birth of Competitive Aut-
horitarianism in Africa«, in African Studies Review 59,3, S. 181-200.

51 Zu den frithen kritischen Stimmen gehorten nicht zuletzt afrikanische Schriftsteller.
Vgl. Armah 1968 und Cooper 2019, S. 304.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

134 Andreas Eckert

Conklin, Alice 1997. A Mission to Civilize: The Republican Idea of Empire in France and West
Africa,1895-1930. Stanford: Stanford University Press.

Connell, Raewyn 2007. Southern Theory. The global dynamics of knowledge in social science.
London/New York: Routledge.

Cooper, Frederick 2014. Citizenship between Empire and Nation. Remaking France and
French Africa, 1945-1960. Princeton/N].: Princeton University Press.

Cooper, Frederick 2019. Africa since 1940. The Past of the Present. 2. Aufl. Cambridge: Cam-
bridge University Press.

Cornell, Drucilla 2014. Law and Revolution in South Africa. Ubuntu, Dignity, and the Strugg-
le for Constitutional Transformation. New York: Fordham University Press.

Coulson, Andrew 1982. Tanzania. A Political Economy. Oxford: Oxford University Press.

Diawara, Mamadou u.a., Hrsg., 2022. Afrika N’Ko. La Bibliotheque Coloniale en Débat.
Paris: Présence Africaine.

Eckert, Andreas 2000. »Universititen, Nationalismus und koloniale Herrschaft. Zur Vor- und
Frithgeschichte der Hochschulen in Afrika, 1860 bis 1960«, in Jabrbuch fiir Universitits-
geschichte 3, S.238-252.

Eckert, Andreas 2002. »Nationalgeschichtsschreibung und koloniales Erbe. Historiographien
in Afrika in vergleichender Perspektive«, in Die Nation schreiben. Geschichtswissenschaft
im internationalen Vergleich, hrsg. v. Christoph Conrad u. Sebastian Conrad, S.78-111.
Gottingen. Vandenhoeck & Ruprecht.

Eckert, Andreas 2012. »Rechtfertigung und Legitimation von Kolonialismus«, in Aus Politik
und Zeitgeschichte 62, 44-45, S.17-22.

Eckert, Andreas 2021. »Untergang einer VerheifSung? Afrika nach der Unabhingigkeit«, in
Historische Anthropologie 29,1, S.75 - 97.

Elkins, Caroline 2022. Legacy of Violence. A History of the British Empire. New York: Knopf.

Eze, Michael Onyebuchi 2020. »Ubuntu/Botho. Ideologie oder Versprechen?«, in Deutsche
Zeitschrift fiir Philosophie 68,6, S. 928-942.

Fyfe, Christopher 1972. Africanus Horton 1835-1883. West African Scientist and Patriot.
New York: Oxford University Press.

Getachew, Adom 2019. Worldmaking after Empire. The Rise and Fall of Self-Determination.
Princeton/N]: Princeton University Press.

Goerg, Odile 2020. »A reconsideration of James Africanus Beale Horton of Sierra Leone
(1835-1883) and his legacy«, in Inequalities and the Progressive Era. Breakthroughs and
Legacies, hrsg. v. Guillaume Vallet, S. 238-253. Cheltenham: Edward Elgar.

Hagman, Tobias / Reyntjens, Filip 2016. Aid and Authoritarianism in Africa. Development
without Democracy. London: Zed Books.

Hinden, Rita 1959. »Socialism and the Colonial World«, in New Fabian Colonial Essays, hrsg.
v. Arthur Creech-Jones, S. 9 — 18. London: Hogarth Press.

Horton, James Africanus Beale 1970 [1870]. Letters on the Political Condition of the Gold
Coast. Since the Exchange of the Territory between the English and Dutch Governments,
on January 1, 1868. Together with a Short Account of the Ashantee War, 18624, and the
Awoohna War, 1866. London: Frank Cass.

Howe, Stephen 1993. Anticolonialism in British Politics. The Left and the End of Empire,
1918-1964. Oxford: Oxford University Press.

Jerven, Morten 2015. Africa: Why Economists Get it Wrong. London: Zed Books.

Kelemen, Paul 2006. »Modernising colonialism. The British Labour Movement and Africa«, in
Journal of Imperial and Commonwealth History 34,2, S.223-244.

Kerner, Ina 2021. »Zur Kolonialitit der liberalen Demokratie«, in Zeitschrift fiir Politische
Theorie 12,2, S.182 - 199.

Lal, Priya 2015. African Socialism in Postcolonial Tanzania. Between the Village and the
World. Cambridge: Cambridge University Press.

Malony, Thomas 2014. Nyerere: The Early Years. Woodbridge: James Currey.

Matera, Marc 2015. Black London. The Imperial Metropolis and Decolonization in the Twen-
tieth Century. Oakland/Ca.: University of California Press.

Matthews, Sally 2018. » Afrikanische Entwicklungsalternativen. Ubuntu und die Post-Develop-
ment Debatte«, in Peripherie 38, 150/52,S.178-197.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 135

Mbembe, Achille 2002. »African Modes of Self-Writing«, in Public Culture 14,1 (2002),
$.239-273.

McClellan, Woodford 1993. »Africans and Black Americans in the Comintern Schools, 1925-
1934 «, in International Journal of African Historical Studies 26,2, S. 371-390.

Mkandawire, Thandika 2010. »Aid, Accountability, and Democracy in Africa«, in Social Re-
search 77,4,S.1149-1182.

Mudimbe, Valentin 1988. The Invention of Africa. Gnosis, Philosophy and the Order of
Knowledge. Bloomington/IN: Indiana University Press.

Mudimbe, Valentin 1994. The Idea of Africa. African Systems of Thought. Bloomington/IN:
Indiana University Press.

Mutanga, Oliver / Tendayi, Marovah, Hrsg., 2024. Southern Theories. Contemporary and
Future Challenges. London/New York: Routledge.

Nwauwa, Apollos O. 1999. »Far Ahead of his Time: James Africanus Horton’s Initiatives for a
West African University and his Frustrations«, 1862-1871, in Cahiers d’Etudes Africaines
39,153, S.107-121.

Nyerere, Julius 1966. »Ujamaa — The Basis of African Socialism«, in Nyerere. Freedom and
Unity. A Selection of Writings and Speeches 1952-65, S. 162 — 171. Dar es Salaam: Ox-
ford University Press.

Ofusu, George / Sarpong, David 2022. »The evolving perspectives on Chinese labour regimes
in Africa«, in Economic and Industrial Democracy 43,4. S. 1747-1766.

Ogude, James, Hrsg., 2019. Ubuntu and the Reconstitution of Community. Bloomington/IN:
Indiana University Press.

Osei-Opare, Nana 2023. »Ghana and Nkrumah Revisited. Lenin, State Capitalism, and Black
Marxists«, in Comparative Studies in Society and History 65,2, S. 399-421.

Otele, Oscar M. 2020. »Introduction. China-African Relations: Interdisciplinary Questions
and Theoretical Perspectives«, in The African Review 47, S. 267-284.

Praeg, Leonhard / Siphokazi, Magadla, Hrsg., 2014. Ubuntu. Curating the Archive. Durban:
UKZN Press.

Rabaka, llle(iiland, Hrsg., 2020: Routledge Handbook of Pan-Africanism. London u. New York:
Routledge.

Reinhard, Wolfgang 1992. »Dialektik des Kolonialismus. Kolonialismus und die Anderen«, in
Europa und die Dritte Welt. Kolonialismus — Gegenwartsprobleme — Zukunftsperspekti-
ven, hrsg. v. Klaus J. Bade u. Dieter Brotel, S. 5-25. Hannover: Metzler.

Resnick, Danielle / van der Walle, Nicolas, Hrsg., 2013. Democratic Trajactories in Africa.
Unravelling the Impact of Foreign Aid. Oxford: Oxford University Press.

Riley, Charlotte Lydia 2021. «~Writing like a woman: Rita Hinden and recovering the imperial
in international thought«, in International Politics 9, S. 264 — 271.

Sandkiihler, Thomas u.a., Hrsg., 2021: Geschichtskultur durch Restitution? Ein Kunst-Histori-
kerstreit. Koln: Bohlau.

Sarr, Felwine / Savoy, Bénédicte 2019. Zuriickgeben. Uber die Restitution afrikanischer Kultur-
giiter. Berlin: Matthes & Seitz.

Schneider, Leander 2014. Government of Development. Peasants and Politicians in Postcoloni-
al Tanzania. Bloomington/IN: Indiana University Press.

Simpson, Brian A.W. 2014. Human Rights and the End of Empire. Oxford: Oxford University
Press.

Sonderegger, Arno 2021. »Revolutionires 18682« Africanus Horton, ein moderner afrikani-
scher Denker«, in Stichproben. Wiener Zeitschrift fiir kritische Afrikastudien 40 (2021),
S.15-41.

Stoler, Ann L./Cooper, Frederick 1997. »Between Metropole and Colony: Rethinking a Re-
search Agenda«, in Tensions of Empire. Colonial Cultures in a Bourgeois World, hrsg. v.
Stoler, Ann L./Frederick Cooper, S. 1-56. Berkeley: University of California Press.

Strath, Bo 2024. Ujamaa and Ubuntu. Conceptual Histories for a Planetary Perspective.
London/New York: Routledge.

Todt, Daniel 2021. The Lumumba Generation. African Bourgeoisie and Colonial Distinction
in the Belgian Congo. Berlin und Boston: De Gruyter.

Wilder, Gary 2015. Freedom Time. Negritude, Decolonization and the Future of the World.
Durham/NC: Duke University Press.

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

136 Andreas Eckert

Wirz, Albert 1995. »Geschichte und antikolonialer Nationalismus. Zur Debatte um die Kon-
struktion politischer Identitdt in Afrika«, in Die fundamentalistische Revolution. Partiku-
laristische Bewegungen der Gegenwart und ibr Umgang mit der Geschichte, hrsg. v. Wolf-
gang Reinhard, S. 165 — 187. Freiburg i.Br.: Rombach.

Young, Crawford 1965. Politics in the Congo. Decolonization and Independence. Prince-
ton/NJ: Princeton University Press.

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/

Afrika und das liberale Skript. Eine Skizze 137

Zusammenfassung: Der Artikel analysiert in historischer Perspektive die verzwickten und
widerspriichlichen Beziehungen zwischen Afrika und dem liberalen Skript. Er diskutiert die
Ambivalenzen der westlichen »Zivilisierungsmission«, stellt liberale Traditionen in Afrika
sowie »afrikanische« Alternativen zum liberalen Skript vor und fragt abschlieffend, ob das
liberale Skript in Afrika eine Zukunft haben konnte und sollte.

Stichworte: Liberale Traditionen in Afrika; Kolonialismus, Dekolonisation, Ubuntu, Zivili-
sierungsmission

Africa and the liberal script. An outline

Abstract: The article analyzes the intricate and contradictory relationships between Africa
and the liberal script from a historical perspective. It discusses the ambivalences of the
Western »civilizing mission«, presents liberal traditions in Africa as well as »African« al-
ternatives to the liberal script and concludes by asking whether the liberal script could and
should have a future in Africa.

Keywords: Liberal traditions in Africa; colonialism, decolonization, Ubuntu, civilizing mis-
sion

Autor:

Prof. Dr. Andreas Eckert

Humboldt Universitit zu Berlin

Institut fiir Asien- und Afrikawissenschaften
Unter den Linden 6

10999 Berlin
andreas.eckert@asa.hu-berlin.de

Leviathan, 52. Jg., Sonderband 42/2024

20.01.2026, 17:39:59. Access -


https://andreas.eckert@asa.hu-berlin.de
https://doi.org/10.5771/9783748944928-116
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by/4.0/
https://andreas.eckert@asa.hu-berlin.de

