
 

 

Figuren der Religionskritik und ihre 

Aktualität. Marx – Freud – Nietzsche 

KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

 

 

AUFKLÄRUNG ALS RELIGIONSKRITIK 
 

Aufklärung und Religionskritik gehören untrennbar zusammen. Man 

könnte sogar die These riskieren, dass Aufklären nie etwas anderes war 

als Kritik der Religion. Das, was es aufzuklären galt, worüber der 

menschliche Verstand sich klar werden musste, waren in erster Linie 

immer die Bilder, Mythen, Lehren und Phantasmen der Religion gewe-

sen, waren die Götter gewesen, die nun, um eine Formulierung von 

Immanuel Kant zu gebrauchen, vor den Richtstuhl der Vernunft gezerrt 

wurden. Aufklärung ist Religionskritik, und als solche Motor jenes von 

Max Weber so genannten Prozesses der Rationalisierung, der eine 

»Entzauberung der Welt« bedeutete (vgl. Weber 1995: 28) Die Ver-

nunft entwickelte im Laufe ihrer Erfolgsgeschichte eine Reihe von Ar-

gumentationsfiguren, mit denen sie versuchte, die Götter und die Reli-

gion auf ihre Plausibilität hin zu durchleuchten. Der Terminus »Figu-

ren« ist hier mit Bedacht gewählt: Es soll im Folgenden um einige je-

ner Formen des Denkens gehen, mit denen sich dieses gegen die Zu-

mutungen des Religiösen zur Wehr setzte. Es muss für die Vernunft 

ein schrecklicher Moment gewesen sein, als sie entdeckte, dass die tra-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


26 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

dierten, überlieferten und als heilig erachteten religiösen Weltdeu-

tungsgeschichten und Werthaltungen ihrer innersten Logik wider-

sprach. 

Eine der frühesten, und in ihrer eleganten Präzision unübertroffe-

nen Figuren der Religionskritik stammt von Epikur bzw. wurde ihm 

zugeschrieben. Epikur demonstriert die Vernunftwidrigkeit der Gottes-

vorstellung, indem er diese mit der Realität des Übels in der Welt kont-

rastiert – eine Problemkonstellation, die später unter dem Stichwort 

»Theodizee« diskutiert werden sollte: 

 

»Entweder will Gott die Übel beseitigen und kann es nicht, oder er kann es und 

will es nicht, oder er kann es nicht und will es nicht, oder er kann es und will 

es. Wenn er nun will und nicht kann, so ist er schwach, was auf Gott nicht zu-

trifft. Wenn er kann und nicht will, dann ist er mißgünstig, was ebenfalls Gott 

fremd ist. Wenn er nicht will und nicht kann, dann ist er sowohl mißgünstig wie 

auch schwach und dann auch nicht Gott. Wenn er aber will und kann, was al-

lein sich für Gott ziemt, woher kommen dann die Übel und warum nimmt er sie 

nicht weg?« (Epikur 1983: 136) 

 

Epikur spielt also alle logischen Möglichkeiten durch, die sich aus 

einem wie immer gedachten Verhältnis Gottes zu den Übeln in der 

Welt ergeben – mit dem Resultat, dass es Gott immer schwer haben 

wird, seine Existenz vor den Ansprüchen der Vernunft zu verteidigen. 

Obwohl die Theodizee-Problematik bis weit in das 20. Jahrhundert 

reicht – ähnlich wie Epikur argumentierte noch Günther Anders, und 

Hans Jonas rang sich angesichts von Auschwitz dazu durch, von einem 

hilflosen Gott zu sprechen –, dominierte das Denken der Aufklärung 

nicht diese Figur, sondern eine Argumentation, die in Gott, ja im Phä-

nomen der Religion überhaupt nichts anderes erblicken wollte als eine 

Projektion des Menschen. An zwei Denkern sei diese Figur paradigma-

tisch illustriert – an Karl Marx und Sigmund Freud. 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 27 

 

MARXENS ANTIRELIGIÖSES RÄSONNEMENT 
 

Um die Jahreswende 1843/44 schrieb Marx einen Text, der zu den ka-

nonischen Texten der Marxismusrezeption im 20. Jahrhundert gehören 

sollte. Dieser Text beginnt mit dem Satz: »Für Deutschland ist die Kri-

tik der Religion im wesentlichen beendigt und die Kritik der Religion 

ist die Voraussetzung aller Kritik.« (Marx 1964: 378) 

Hier schreibt einer, der sich am Ende einer philosophischen Tradi-

tion, am Ende eines philosophisch-politischen Kampfes sieht und die-

ses Ende dazu benützt, in gewisser und ganz anderer Weise neu anzu-

setzen, obwohl und weil er dieses Ende als die Voraussetzung für seine 

eigene Tätigkeit interpretierten und deuten kann. Wollte man philolo-

gisch an dieses Ende der Religionskritik, wie sie Marx in der soge-

nannten Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie postu-

liert, herangehen, würde man sie philosophisch, historisch, biogra-

phisch in ihren Verzweigungen zurückverfolgen, so ließe sich wohl 

zeigen, dass Marx sich hier, mit diesem einen Satz, in eine Phase und 

in eine Strömung der deutschen Philosophie stellt und diese affirmiert, 

die das Zeitgeistthema jener Tage gewesen war: ein antireligiöses Rä-

sonnement, wie es seit der Mitte der Dreißigerjahre des 19. Jahrhun-

derts vorgetragen wurde, sich zunehmend radikalisierte und dann in je-

nem Buch des Hegelschülers Ludwig Feuerbach, auf das Marx hier of-

fensichtlich anspielt, in Das Wesen des Christentums, seine schärfste 

und präziseste Ausformung erfahren hatte. 

Warum in diesem Zusammenhang, wie Marx betonte, die Kritik 

der Religion die Voraussetzung aller Kritik sein musste, scheint ein-

leuchtend: Religion, könnte man mit Marx selbst sagen, war das Über-

bauphänomen schlechthin. Sie war, jetzt in Anlehnung an die Termino-

logie von Michel Foucault, der herrschende Diskurs. Alle Auseinan-

dersetzungen fanden in der Terminologie, Syntax und Semantik dieses 

Diskurses statt. Wenn irgendwo Widersprüche im Denken produktiv 

gemacht werden konnten, dann in dieser Sphäre – sieht man einmal 

von der realpolitischen Macht, die Religion und religiöse Institutionen 

in diesem Jahrhundert wohl noch gehabt haben mögen, ab. Marxens 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


28 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

Anspruch, dass die Kritik der Religion die Voraussetzung aller Kritik 

sei, ist auch heute unter dieser Perspektive zu lesen. Es ging um die 

Destruktion eines Diskurstyps, der nicht mehr leistungsfähig genug 

schien, die theoretisch aufbrechenden Fragen zu thematisieren. Was 

sich dabei durchsetzte war eine Überbietung des religiösen Diskurses, 

die dennoch alle Merkmale desselben beibehalten hat. 

Ludwig Feuerbach also entlarvte die Religion als die Projektion der 

unerfüllten Sehnsüchte des Menschen und Gott als sein eigentliches 

Wesen. Religionskritik und mit ihr Ideologiekritik wird von nun stets 

nur diesen Gestus haben: den des hemmungslosen und lustvollen Ent-

larvens. Und die magische Formel dafür wird sein: Etwas ist nichts 

anderes als. Sie wird unter anderem auch von der Psychoanalyse auf-

gegriffen werden und sich als die Variante eines Denkens erweisen, 

das stets eine metaphysische Voraussetzung macht: dass die Dinge, das 

heißt, die Ideen, Vorstellungen, Gefühle und Handlungen der Men-

schen nie das sind, was sie scheinen oder zu sein vorgeben – sondern 

eben: nichts anderes als. Damit war eine der wirksamsten Reduktions-

formeln der Moderne und der Aufklärung gefunden. 

Religion also ist nach der Entfaltung dieser Kritik nichts anderes 

als die inverse Projektion der Sorgen und Nöte des Menschen auf die 

Leinwand einer imaginären Ewigkeit. Und deshalb konnte Marx 1843 

stellvertretend für eine Generation die Kritik der Religion für beendigt 

erklären. Feuerbachs Das Wesen des Christentums schien als philoso-

phische Überbietung der Religion selbst unüberbietbar. Damit war al-

les gesagt, Religion endlich auf den Punkt gebracht. Marxens Referat 

der zeitgenössischen Religionskritik ist dennoch singulär zu nennen 

und zurecht zum heiligen Text dieser Religionskritik geworden. Denn 

er hat ihr eine poetische Form gegeben und damit einige der schönsten 

Seiten philosophischer Weltliteratur geschrieben, ganz durchdrungen 

von einem flammenden Geist, der alles, nur sich selbst nicht, zu Asche 

werden ließ: 

 

»Das Fundament der irreligiösen Kritik ist: Der Mensch macht die Religion, die 

Religion macht nicht den Menschen [...] Die Religion ist die allgemeine Theo-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 29 

 

rie dieser Welt, ihr enzyklopädisches Kompendium, ihre Logik in populärer 

Form, ihr spiritualistischer Point-d'honneur, ihr Enthusiasmus, ihre moralische 

Sanktion, ihre feierliche Ergänzung, ihr allgemeiner Trost- und Rechtferti-

gungsgrund. Sie ist die phantastische Verwirklichung des menschlichen We-

sens, weil das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitzt. Der Kampf 

gegen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt, deren geisti-

ges Aroma die Religion ist. Das religiöse Elend ist in einem der Ausdruck des 

wirklichen Elendes und in einem die Protestation gegen das wirkliche Elend. 

Die Religion ist der Seufzer der bedrängten Kreatur, das Gemüt einer herzlosen 

Welt, wie sie der Geist geistloser Zustände ist. Sie ist das Opium des Volkes. 

Die Aufhebung der Religion als des illusorischen Glücks des Volkes ist die 

Forderung seines wirklichen Glücks. Die Forderung, die Illusion über seinen 

Zustand aufzugeben, ist die Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illu-

sionen bedarf. Die Kritik der Religion ist also im Keim die Kritik des Jammer-

tals, dessen Heiligenschein die Religion ist.« (Marx 1964: 378f.) 

 

Natürlich, man kennt diese Sätze; aber kennt man sie wirklich? Oder 

kennt man daraus nur das bis zum Überdruss entstellt zitierte Opium 

fürs (!) Volk? Lässt man sich im Rhythmus dieser Sätze wiegen, wird 

man die Kraft spüren, die sie ausstrahlen: ein prometheisches Feuer. 

Inbrünstiger ist die Kritik der Religion nie wieder vorgetragen worden; 

und gerade weil diese Kritik selbst von einer spirituellen Flamme ge-

nährt ist, hat sie die Religion getroffen wie kaum eine sonst. Nietzsche 

vielleicht ist im kalten Feuer der Kritik noch Marx vergleichbar, Freud 

schon nicht mehr. Was damit von Marx in nuce vorgelegt wird, ist eine 

Bestimmung des Verhältnisses von Geist und Wirklichkeit, die Geist 

als ganz spezifische Repräsentation wirklicher Verhältnisse deutet, und 

zwar als inverse Repräsentation. All das, was in der Wirklichkeit fehlt, 

findet sich in der Welt des Geistes. Der Geist spiegelt nicht Wirkliches, 

sondern Fehlendes. Während die Vampire sich nicht im optischen 

Spiegel sehen können, zeigt der Spiegel des religiösen Bewusstseins 

das, was in der Wirklichkeit nicht zu sehen ist. Die Defizite der Wirk-

lichkeit erscheinen als ein ideologischer Mehrwert im geistigen Leben. 

Darin liegt das eigentliche Raffinement der Marxschen Religionskritik. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


30 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

Zu bedenken ist dabei, dass dieser ideologische Geist, der die Defizite 

der Wirklichkeit als Positiva repräsentiert, nicht etwas ist, das von 

außen dem Bewusstsein oktroyiert wird. Die Menschen müssen nicht 

zur Religion verführt werden, sie müssen nicht zu einer Ideologie ma-

nipuliert werden, sondern Religion, Ideologie, ja Bewusstsein über-

haupt sind in ihrer jeweiligen Form und Gestalt Resultat und Produkt 

der Defizite, Negativa und Differenzen des wirklichen Lebens - in der 

Weise aber notwendig und unhintergehbar. 

Die Kritik an diesem kompensatorischen Bewusstsein, so könnte 

man mit einem modernen Begriff sagen, hat nur insoweit Sinn und Be-

rechtigung – und deshalb ist die Fortsetzung dieser Kritik der Religion 

bis hin zu einer Kritik der Politik bei Marx in diesem Denkkontext von 

immanenter Logizität – als damit der Versuch unternommen wird, aus 

der Analyse kompensatorischer Bewusstseinsformen auf die Defizite 

selbst, denen sie entsprungen sein mochten, zurückzuschließen. In der 

Inversion gedacht – und dies meint Religionskritik bei Marx – markie-

ren, bezeichnen überhaupt erst die Elemente des religiösen Bewusst-

seins die Schwachstellen der gesellschaftlichen Wirklichkeit – Signifi-

kanten eines unsichtbaren Signifkats, das die Möglichkeit der Wirk-

lichkeit genannt werden könnte. Das Zeichen selbst hat aber auch prak-

tische Bedeutung: Es indiziert nicht nur ein Defizit, es ermöglicht 

auch, dieses Defizit zu ertragen und gerade nicht als Defizit wahrzu-

nehmen. Die Gestalten des religiösen Bewusstseins haben schlechthin 

kompensatorische Funktion. Erst deren reale Beseitigung, das heißt: 

die Auffüllung der Lebensdefizite, brächte die kompensatorische Leis-

tung des Bewusstseins zum Erliegen und den Signifikanten zum Ver-

schwinden – weil das leere Signifikat, seinerseits jetzt in inverser 

Form, gefüllt, das heißt: als Möglichkeit zur Wirklichkeit geworden 

wäre. Man muss die Pointe dieser Kritik vielleicht nochmals in anderen 

Worten betonen: Marx diagnostiziert bestimmte Bewusstseinsformen 

als Opiate, schließt daraus auf einen Zustand, der der Betäubung an-

scheinend bedarf und fordert eine Therapie, deren Resultat ein Leben 

sein soll, das des Opiats entbehren kann. Zentral für Marx ist die De-

chiffrierung der Gestalten des religiösen Bewusstseins als Arrangement 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 31 

 

von Symptomen, ohne das die Erkenntnis der Krankheit, das heißt: der 

Wirklichkeit in ihrem Elend, ebenso wenig möglich wäre wie das Le-

ben mit dieser Krankheit, das heißt: das Leben in diesem Elend. 

 

 

FREUDS RELIGIONSANALYSE 
 

Ähnlich wie Marx dem Kompensationsgedanken verpflichtet, wenn-

gleich in der Rhetorik nicht annähernd mehr so emphatisch, verfährt 

die Religionsanalyse von Sigmund Freud. Freud, der sich mehrfach mit 

dem Phänomen der Religion beschäftigt hatte – erstmals in Totem und 

Tabu, dann in Die Zukunft einer Illusion und zuletzt noch in Der Mann 

Moses und die monotheistische Religion – behandelt diese letztlich als 

ein Stück Irrationalität, eine Neurose, die ihre plausiblen Ursachen im 

Unbewussten und in der Frühgeschichte haben mag, letztlich aber auf-

geklärt und vom reifen Erwachsenen bzw. von reifen Kulturen über-

wunden werden kann. 

In seiner zentralen religionskritischen Schrift Die Zukunft einer Il-

lusion aus dem Jahre 1927 beschreibt Freud die ursprüngliche Funktion 

der Religion als eine Aufgabe, die dem Menschen mit den Grausam-

keiten der Natur und des Schicksals versöhnen soll, wobei die ur-

sprüngliche Omnipotenz der Götter im Laufe schon der frühen Kultu-

ren zugunsten anderer Erklärungs- und Deutungsmodalitäten beschnit-

ten wird. Religion wird zu einer letzten Sinninstanz, die als Grundlage 

für jenen Triebverzicht gilt, ohne den keine Kultur sein könnte: 

 

»Die Götter behalten ihre dreifache Aufgabe, die Schrecken der Natur zu ban-

nen, mit der Grausamkeit des Schicksals, besonders wie es sich im Tode zeigt, 

zu versöhnen und für die Leiden und Entbehrungen zu entschädigen, die dem 

Menschen durch das kulturelle Zusammenleben auferlegt werden.« (Freud 

1982a: 152) 

 

Aber die Götter werden diesen Aufgaben nicht in gleicher Weise ge-

recht. Schon bald, so Freud, merken die Menschen, dass Naturereignis-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


32 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

se nach einer inneren Notwendigkeit ablaufen, die den Eingriffs- und 

Steuerungsmöglichkeiten der Götter enge Grenzen setzen. Aber auch 

bei der Frage, wie die Menschen den Schicksalsschlägen entgehen 

können, ist auf die Götter wenig Verlass. Die Griechen nahmen sogar 

an, dass Moira, das Schicksal selbst über den Göttern stehe und diese 

selbst ihre Schicksale haben. Letztlich bleibt den Göttern nur jener Be-

reich als mächtige Wirkungsstätte, wo es um das Zusammenleben der 

Menschen geht, also um die Moral. Hier wird ein »Schatz von Vorstel-

lungen« geschaffen, der aus dem Bedürfnis kommt, die menschliche 

Hilflosigkeit erträglich zu machen, die Götter sollen die Leiden, die 

sich Menschen wechselseitig zuführen, verringern und über jene »Kul-

turvorschriften«, also moralische Normen und Regeln wachen, denen 

man, um sie durchzusetzen, einen göttlichen Ursprung zuschrieb. Die 

Vorstellung, dass das Leben einen Sinn habe, der sich nicht im be-

grenzten und unsicheren irdischen Dasein erschöpft, verstärkt nach 

Freud die Schutzfunktion solch einer göttlichen Ordnung. 

Diese stützende und gleichzeitig den Menschen restringierende 

Funktion der Religion gilt es zu durchschauen. Die religiösen Vorstel-

lungen, so Freud, sind 

 

»nicht Niederschläge der Erfahrung oder Endresultate des Denkens, es sind Il-

lusionen, Erfüllungen der ältesten, stärksten, dringendsten Wünsche der 

Menschheit; das Geheimnis ihrer Stärke ist die Stärke dieser Wünsche. [...] 

Durch das gütige Walten der göttlichen Vorsehung wird die Angst vor den Ge-

fahren des Lebens beschwichtigt, die Einsetzung einer sittlichen Weltordnung 

versichert die Erfüllung der Gerechtigkeitsforderung, die innerhalb der mensch-

lichen Kultur so oft unerfüllt geblieben ist, die Verlängerung der irdischen 

Existenz durch ein zukünftiges Leben stellt den örtlichen und zeitlichen Rah-

men bei, in dem sich diese Wunscherfüllungen vollziehen sollen. Antworten 

auf Rätselfragen der menschlichen Wißbegierde, wie nach der Entstehung der 

Welt und der Beziehung zwischen Körperlichem und Seelischem, werden unter 

den Voraussetzungen dieses Systems entwickelt; es bedeutet eine großartige 

Erleichterung für die Einzelpsyche, wenn die nie ganz überwundenen Konflikte 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 33 

 

der Kinderzeit aus dem Vaterkomplex ihr abgenommen und einer von allen an-

genommenen Lösung zugeführt werden.« (Freud 1982a: 164) 

 

Freud bleibt allerdings nicht bei dieser letztlich positiven Funktionszu-

schreibung stehen. Bei allem Verständnis für die Leistungen der reli-

giösen Vorstellungen für die psychische Stabilisierung des Menschen 

sieht er diese in einem Widerspruch zu jener Wissenschaftlichkeit, die 

sich der Aufklärung verpflichtet fühlt – wobei Aufklärung hier einen 

klaren Sinn bekommt: Aufdecken funktionaler Zusammenhänge in 

symbolischen Ordnungen und Ersetzung derselben durch jene Realität, 

wie sie der unbestechliche und – zumindest war dies Freuds Hoffnung 

– symbolisch unbedarfte Blick der Wissenschaften freigibt: 

 

»Wenden wir uns nach dieser Orientierung wieder zu den religiösen Lehren, so 

dürfen wir wiederholend sagen: Sie sind sämtlich Illusionen, unbeweisbar, 

niemand darf gezwungen werden, sie für wahr zu halten, an sie zu glauben. Ei-

nige von ihnen sind so unwahrscheinlich, so sehr im Widerspruch zu allem, 

was wir mühselig über die Realität der Welt erfahren haben, dass man sie – mit 

entsprechender Berücksichtigung der psychologischen Unterschiede – den 

Wahnideen vergleichen kann. Über den Realitätswert der meisten von ihnen 

kann man nicht urteilen. So wie sie unbeweisbar sind, sind sie auch unwider-

legbar. Man weiß noch zu wenig, um ihnen kritisch näherzurücken. Die Rätsel 

der Welt entschleiern sich unserer Forschung nur langsam, die Wissenschaft 

kann auf viele Fragen heute noch keine Antwort geben. Die wissenschaftliche 

Arbeit ist aber für uns der einzige Weg, der zur Kenntnis der Realität außer uns 

führen kann« (Freud 1982a: 165f.) 

 

– denn, so Freud wenig später mit einem Optimismus, der längst brü-

chig geworden ist, auch wenn er noch einmal drastisch demonstriert, 

was Aufklärung tatsächlich einmal bedeutete: »Unsere Wissenschaft ist 

keine Illusion. Eine Illusion aber wäre es zu glauben, dass wir anders-

woher bekommen könnten, was sie uns nicht geben kann.« (Freud 

1982a: 189) Die eingestandenen Defizite der wissenschaftlichen Ratio-

nalität können durch die Annahme transzendenter Instanzen nicht aus-

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


34 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

geglichen werden. Die Vernunft der Aufklärung weiß sich mit ihrem 

Ungenügen alleingelassen. Vor allem aber: Dass die Wissenschaft 

nicht alles geben, nicht alle Fragen beantworten, nicht jedes Sinnbe-

dürfnis befriedigen kann, ist kein Indiz oder Grund für religiöse Denk-

formen. 

 

 

NIETZSCHES FUNDAMENTALE RELIGIONSKRITIK 
 

Die letzte Figur der Religionskritik, die ich Ihnen vorführen will, ist 

frei von solch aufklärerischen Optimismus – und dies, obwohl sie zeit-

lich gesehen vor Freud entworfen wurde. Die Rede ist von Friedrich 

Nietzsche, der wie kaum ein anderer in der unbestreitbaren Notwen-

digkeit einer fundamentalen Religionskritik die große Tragödie des 

modernen Menschen erblickte. Wohl ging auch Nietzsche durch eine 

Phase der Aufklärung, die sich freut, das widervernünftige Gaukelspiel 

der Götter und ihrer Versprechen durchschaut zu haben. Ein Aphoris-

mus aus Menschliches, Allzumenschliches mag dies verdeutlichen. Er 

trägt den bezeichnenden Titel Die Gefangenen. Im Hof eines Gefäng-

nisses erwarten die Insassen ein Strafgericht, als einer von ihnen plötz-

lich behauptet, der Sohn des Gefängniswärters zu sein und die Mög-

lichkeit zu haben, alle freizulassen, man müsse nur an ihn glauben. Er 

erntet Hohn und Spott, der sich verstärkt, als die Nachricht verbreitet 

wird, dass der Gefängniswärter gestorben sei: 

 

»Holla, schrien Mehrere durcheinander, holla! Herr Sohn, Herr Sohn, wie steht 

es mit der Erbschaft? Sind wir vielleicht jetzt deine Gefangenen? – ›Ich habe es 

euch gesagt, entgegnete der Angeredete mild, ich werde Jeden freilassen, der an 

mich glaubt, so gewiss als mein Vater noch lebt‹. – Die Gefangenen lachten 

nicht, zuckten aber mit den Achseln und liessen ihn stehen.« (Nietzsche 1980a: 

591) 

 

Das Erlösungsangebot der Religion stößt in dieser Parabel auf höhni-

schen Unglauben, gleichzeitig wird deutlich, dass dieses Angebot auf 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 35 

 

keine empirische Evidenz, sondern nur auf den Glauben daran verwei-

sen kann. Ebenso deutet sich der Tod Gottes im Versterben des Ge-

fängniswärters schon an. Im Zentrum aber steht noch die Paradoxie des 

Glaubens. Religionen versprechen Realitätsmächtigkeit durch einen 

Akt des Glaubens, der selbst durch alle Realität widerlegt erscheint. 

Indem die Aufklärung dies durchschaut, geschieht allerdings mehr, als 

dass sich nur eine Illusion in ein Nichts auflöste. Was es heißt, sich der 

Paradoxie des Glaubens nicht mehr auszusetzen, und das Verschwin-

den Gottes als die letzte Realität zu nehmen, hat Nietzsche dann in je-

ner Verkündigung auf den Punkt gebracht, die ihn gleichermaßen be-

rühmt wie berüchtigt machte: Gott ist tot. Nietzsche machte in der Tat 

mit diesem Satz, den in der Tat nicht er erfunden hat, radikal ernst. Es 

findet sich diese berühmte Passage in der Fröhlichen Wissenschaft, es 

ist der 125. Aphorismus, und man muss diesen Satz im Kontext lesen, 

weshalb er an dieser Stelle ausführlich zitiert sei. Die Überschrift lautet 

Der tolle Mensch: 

 

»Habt ihr nicht von jenem tollen Menschen gehört, der am hellen Vormittage 

eine Laterne anzündete, auf den Markt lief und unaufhörlich schrie: ›Ich suche 

Gott! Ich suche Gott!‹  Da dort gerade Viele von Denen zusammen standen, 

welche nicht an Gott glaubten, so erregte er ein grosses Gelächter. [...] Der tolle 

Mensch sprang mitten unter sie und durchbohrte sie mit seinen Blicken. ›Wo-

hin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getödtet,  ihr und 

ich! Wir Alle sind seine Mörder! Aber wie haben wir diess gemacht? Wie ver-

mochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den gan-

zen Horizont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Son-

ne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von 

allen Sonnen? Stürzen wir nicht fortwährend? Und rückwärts, seitwärts, vor-

wärts, nach allen Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht 

wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es 

nicht kälter geworden? Kommt nicht immerfort die Nacht und mehr Nacht? 

Müssen nicht Laternen am Vormittage angezündet werden? Hören wir noch 

Nichts von dem Lärm der Todtengräber, welche Gott begraben? Riechen wir 

noch Nichts von der göttlichen Verwesung?  auch Götter verwesen! Gott ist –

–

–

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


36 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getödtet! Wie trösten wir uns, die 

Mörder aller Mörder? Das Heiligste und Mächtigste, was die Welt bisher be-

sass, es ist unter unseren Messern verblutet,  wer wischt diess Blut von uns ab? 

[...] Es gab nie eine grössere That,  und wer nur immer nach uns geboren 

wird, gehört um dieser That willen in eine höhere Geschichte, als alle Ge-

schichte bisher war!‹[...]« (Nietzsche 1980b: 480f.) 

 

Das Interessante an diesem Aphorismus ist die Konstellation, in der 

dies verkündet wird. Der tolle Mensch agiert wie Diogenes, der am 

Marktplatz von Athen am helllichten Tag mit der Laterne den platoni-

schen Menschen suchte. Diese kynische Geste sollte zeigen, dass es 

sinnlos ist, nach einer abstrakten Idee zu suchen. Es gibt keine Idee 

vom Menschen, es gibt nur konkrete Menschen in ihrer jeweiligen Be-

sonderheit. Nietzsche sucht nun Gott. Und so wie Diogenes das Wesen 

des Menschen nicht am Marktplatz finden konnte, so kann hier auch 

Gott nicht gefunden werden. 

Der Tod Gottes wird aber, dies muss betont werden, jenen verkün-

det, die ohnehin nicht an Gott glauben. Die vermeintlich Aufgeklärten 

werden über die Beschaffenheit und Konsequenzen ihrer Aufklärung 

aufgeklärt, denn sie wissen nicht, was ihr Unglaube eigentlich bedeu-

tet. Es geht Nietzsche nicht darum, einem gläubigen Menschen seinen 

Gott zu nehmen. Es geht Nietzsche darum zu zeigen, dass gerade dort, 

wo man sich ohnehin aufgeklärt dünkt, auf den Tod Gottes nur mit 

Unverständnis reagieren kann. 

Nietzsche ist in seiner Religionskritik vielleicht tatsächlich einen 

Schritt weiter gegangen als die großen Aufklärer Marx und Freud, die 

Religion als letztlich entbehrliche, ja schädliche Illusion entlarven 

wollten. Nietzsche aber fragt weiter: Wir haben also diese Illusion ent-

larvt, denn dieser Akt der Entlarvung ist der Tod Gottes; jetzt haben 

wir die größte Selbsttäuschung des Menschen destruiert, aber was pas-

siert nun? Wie sehen wir aus ohne diese Illusion, was bedeutet es, 

wenn man sie wegnimmt? Trifft dann das zu – was Marx vermutet hat-

te –, dass wir in vollem Bewusstsein unsere Kräfte werden gestalten 

können oder bedeutet das nicht im Grunde eine unendliche Leere? Ha-

–

–

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 37 

 

ben wir das schon begriffen, in all unserer Aufgeklärtheit, was es heißt, 

dass wir den einzigen Fixpunkt unseres Daseins, Denkens, die große Il-

lusion, die uns bisher am Leben erhalten hat, verloren haben? 

Nietzsche interessierten die radikalen Konsequenzen, die der größ-

te Triumph des aufgeklärten Zeitalters, der Tod Gottes, zur Folge ha-

ben muss. Der tolle Mensch, der halb wahnsinnig ist, deutet an, was 

dies bedeutet: Es ist die größte Tat, die in der Geschichte je vollbracht 

wurde, aber wir wissen es nicht; und es bleibt uns nichts anderes übrig, 

nachdem wir Gott getötet haben, als selbst Götter zu werden. 

Nietzsches umstrittenes und auch politisch missbrauchtes Konzept 

der Übermenschen, wie er es in seinem philosophischen Roman Also 

sprach Zarathustra immer wieder andeutete und umspielte, zieht diese 

Konsequenz aus dem Tod Gottes. Das Geschöpf wird nun zum Schöp-

fer seiner selbst. Nicht die vermeintliche Ebenbildlichkeit des Men-

schen gegenüber seinem Gott wird zum Maßstab des Handelns, son-

dern der Mensch verändert mit sich auch diese Maßstäbe. Und es ist 

nur ein kleiner Schritt von diesen Überlegungen zu den aktuellen De-

batten über Selbstoptimierung, Enhancement und Transhumanismus. 

Und gerade hier wird deutlich, dass uns Religionen oder Gottesbil-

der keine Orientierung mehr zu geben vermögen in Hinblick auf die 

Frage, wie wir mit den Möglichkeiten des medizinisch-technischen 

Überschreiten der tradierten Grenzen des Menschlichen umgehen sol-

len. Wir bleiben auf uns selbst und damit auf eine existentielle Leer-

stelle angewiesen. Nietzsche kommt das Verdienst zu, auch darauf 

hingewiesen zu haben, dass wir uns mit dieser Aufgabe womöglich et-

was zugemutet haben, dessen Größe und Schwere uns noch gar nicht 

bewusst ist. 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


38 | KONRAD PAUL LIESSMANN 

 

LITERATUR 
 

Epikur (1983): Von der Überwindung der Furcht. Stuttgart. 

Feuerbach, Ludwig (1984a): »Das Wesen des Christentums«, in: Ders., 

Gesammelte Werke, Bd. 5, hrsg. v. Werner Schuffenhauer und 

Wolfgang Harich, Berlin. 

Feuerbach, Ludwig (1984b): »Vorlesungen über das Wesen der Reli-

gion. Nebst Zusätzen und Anmerkungen«, in: Ders., Gesammelte 

Werke, Bd. 6, hrsg. v. Werner Schuffenhauer und Wolfgang Ha-

rich, Berlin. 

Freud, Sigmund (1982a): »Die Zukunft einer Illusion«, in: Ders., Stu-

dienausgabe in Zehn Bänden, Bd. IX: Fragen der Gesell-

schaft/Ursprünge der Religion, hrsg. v. Alexander Mitscherlich, 

James Strachey und Angela Richards, Frankfurt a.M. 

Freud, Sigmund (1982b): »Der Mann Moses und die monotheistische 

Religion: Drei Abhandlung«, in: Ders., Studienausgabe in Zehn 

Bänden, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft/Ursprünge der Religion, 

hrsg. v. Alexander Mitscherlich, James Strachey und Angela Ri-

chards, Frankfurt a.M. 

Freud, Sigmund (1982c): »Totem und Tabu«, in: Ders., Studienausga-

be in Zehn Bänden, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft/Ursprünge der 

Religion, hrsg. v. Alexander Mitscherlich, James Strachey und An-

gela Richards, Frankfurt a.M.  

Marx, Karl (1964) »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ein-

leitung.«, in: Karl Marx-Friedrich Engels-Werke (MEW), Bd. 1, 

hrsg. v. Institut für Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Ber-

lin, S. 378-391. 

Nietzsche, Friedrich (1980a): »Menschliches, Allzumenschliches II« 

in: Ders., Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 

2, hrsg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München, S. 367-

704. 

Nietzsche, Friedrich (1980b): » Die fröhliche Wissenschaft« in: Ders., 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v. 

Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München, S. 343-651. 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITÄT | 39 

 

Nietzsche, Friedrich (1980c): »Also sprach Zarathustra« in: Ders., 

Sämtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 4, hrsg. v. 

Giorgio Colli und Mazzino Montinari, München, S. 9-408. 

Weber, Max (1995): Wissenschaft als Beruf. Stuttgart. 

 

 

 

 

 

 

 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

