Figuren der Religionskritik und ihre
Aktualitat. Marx — Freud — Nietzsche

KONRAD PAUL LIESSMANN

AUFKLARUNG ALS RELIGIONSKRITIK

Aufkldrung und Religionskritik gehdren untrennbar zusammen. Man
konnte sogar die These riskieren, dass Aufkldren nie etwas anderes war
als Kritik der Religion. Das, was es aufzukldren galt, woriiber der
menschliche Verstand sich klar werden musste, waren in erster Linie
immer die Bilder, Mythen, Lehren und Phantasmen der Religion gewe-
sen, waren die Gotter gewesen, die nun, um eine Formulierung von
Immanuel Kant zu gebrauchen, vor den Richtstuhl der Vernunft gezerrt
wurden. Aufklarung ist Religionskritik, und als solche Motor jenes von
Max Weber so genannten Prozesses der Rationalisierung, der eine
»Entzauberung der Welt« bedeutete (vgl. Weber 1995: 28) Die Ver-
nunft entwickelte im Laufe ihrer Erfolgsgeschichte eine Reihe von Ar-
gumentationsfiguren, mit denen sie versuchte, die Gotter und die Reli-
gion auf ihre Plausibilitdt hin zu durchleuchten. Der Terminus »Figu-
ren« ist hier mit Bedacht gewédhlt: Es soll im Folgenden um einige je-
ner Formen des Denkens gehen, mit denen sich dieses gegen die Zu-
mutungen des Religiosen zur Wehr setzte. Es muss fiir die Vernunft
ein schrecklicher Moment gewesen sein, als sie entdeckte, dass die tra-

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

26 | KONRAD PAUL LIESSMANN

dierten, iiberlieferten und als heilig erachteten religiosen Weltdeu-
tungsgeschichten und Werthaltungen ihrer innersten Logik wider-
sprach.

Eine der frithesten, und in ihrer eleganten Prizision uniibertroffe-
nen Figuren der Religionskritik stammt von Epikur bzw. wurde ihm
zugeschrieben. Epikur demonstriert die Vernunftwidrigkeit der Gottes-
vorstellung, indem er diese mit der Realitét des Ubels in der Welt kont-
rastiert — eine Problemkonstellation, die spiter unter dem Stichwort
»Theodizee« diskutiert werden sollte:

»Entweder will Gott die Ubel beseitigen und kann es nicht, oder er kann es und
will es nicht, oder er kann es nicht und will es nicht, oder er kann es und will
es. Wenn er nun will und nicht kann, so ist er schwach, was auf Gott nicht zu-
trifft. Wenn er kann und nicht will, dann ist er migiinstig, was ebenfalls Gott
fremd ist. Wenn er nicht will und nicht kann, dann ist er sowohl mif3giinstig wie
auch schwach und dann auch nicht Gott. Wenn er aber will und kann, was al-
lein sich fiir Gott ziemt, woher kommen dann die Ubel und warum nimmt er sie
nicht weg?« (Epikur 1983: 136)

Epikur spielt also alle logischen Moglichkeiten durch, die sich aus
einem wie immer gedachten Verhiltnis Gottes zu den Ubeln in der
Welt ergeben — mit dem Resultat, dass es Gott immer schwer haben
wird, seine Existenz vor den Anspriichen der Vernunft zu verteidigen.

Obwohl die Theodizee-Problematik bis weit in das 20. Jahrhundert
reicht — dhnlich wie Epikur argumentierte noch Gilinther Anders, und
Hans Jonas rang sich angesichts von Auschwitz dazu durch, von einem
hilflosen Gott zu sprechen —, dominierte das Denken der Aufklérung
nicht diese Figur, sondern eine Argumentation, die in Gott, ja im Phé-
nomen der Religion iiberhaupt nichts anderes erblicken wollte als eine
Projektion des Menschen. An zwei Denkern sei diese Figur paradigma-
tisch illustriert — an Karl Marx und Sigmund Freud.

hittps://dol.org/1014361/6783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 27

MARXENS ANTIRELIGIOSES RASONNEMENT

Um die Jahreswende 1843/44 schrieb Marx einen Text, der zu den ka-
nonischen Texten der Marxismusrezeption im 20. Jahrhundert gehdren
sollte. Dieser Text beginnt mit dem Satz: »Fiir Deutschland ist die Kri-
tik der Religion im wesentlichen beendigt und die Kritik der Religion
ist die Voraussetzung aller Kritik.« (Marx 1964: 378)

Hier schreibt einer, der sich am Ende einer philosophischen Tradi-
tion, am Ende eines philosophisch-politischen Kampfes sieht und die-
ses Ende dazu beniitzt, in gewisser und ganz anderer Weise neu anzu-
setzen, obwohl und weil er dieses Ende als die Voraussetzung flir seine
eigene Tétigkeit interpretierten und deuten kann. Wollte man philolo-
gisch an dieses Ende der Religionskritik, wie sie Marx in der soge-
nannten Einleitung zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie postu-
liert, herangehen, wiirde man sie philosophisch, historisch, biogra-
phisch in ihren Verzweigungen zuriickverfolgen, so liee sich wohl
zeigen, dass Marx sich hier, mit diesem einen Satz, in eine Phase und
in eine Stromung der deutschen Philosophie stellt und diese affirmiert,
die das Zeitgeistthema jener Tage gewesen war: ein antireligioses Ré-
sonnement, wie es seit der Mitte der DreiBBigerjahre des 19. Jahrhun-
derts vorgetragen wurde, sich zunehmend radikalisierte und dann in je-
nem Buch des Hegelschiilers Ludwig Feuerbach, auf das Marx hier of-
fensichtlich anspielt, in Das Wesen des Christentums, seine schérfste
und préziseste Ausformung erfahren hatte.

Warum in diesem Zusammenhang, wie Marx betonte, die Kritik
der Religion die Voraussetzung aller Kritik sein musste, scheint ein-
leuchtend: Religion, kénnte man mit Marx selbst sagen, war das Uber-
bauphdnomen schlechthin. Sie war, jetzt in Anlehnung an die Termino-
logie von Michel Foucault, der herrschende Diskurs. Alle Auseinan-
dersetzungen fanden in der Terminologie, Syntax und Semantik dieses
Diskurses statt. Wenn irgendwo Widerspriiche im Denken produktiv
gemacht werden konnten, dann in dieser Sphire — sieht man einmal
von der realpolitischen Macht, die Religion und religidse Institutionen
in diesem Jahrhundert wohl noch gehabt haben mdgen, ab. Marxens

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

28 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Anspruch, dass die Kritik der Religion die Voraussetzung aller Kritik
sei, ist auch heute unter dieser Perspektive zu lesen. Es ging um die
Destruktion eines Diskurstyps, der nicht mehr leistungsfihig genug
schien, die theoretisch aufbrechenden Fragen zu thematisieren. Was
sich dabei durchsetzte war eine Uberbietung des religidsen Diskurses,
die dennoch alle Merkmale desselben beibehalten hat.

Ludwig Feuerbach also entlarvte die Religion als die Projektion der
unerfiillten Sehnsiichte des Menschen und Gott als sein eigentliches
Wesen. Religionskritik und mit ihr Ideologiekritik wird von nun stets
nur diesen Gestus haben: den des hemmungslosen und lustvollen Ent-
larvens. Und die magische Formel dafiir wird sein: Etwas ist nichts
anderes als. Sie wird unter anderem auch von der Psychoanalyse auf-
gegriffen werden und sich als die Variante eines Denkens erweisen,
das stets eine metaphysische Voraussetzung macht: dass die Dinge, das
heilt, die Ideen, Vorstellungen, Gefiithle und Handlungen der Men-
schen nie das sind, was sie scheinen oder zu sein vorgeben — sondern
eben: nichts anderes als. Damit war eine der wirksamsten Reduktions-
formeln der Moderne und der Aufklarung gefunden.

Religion also ist nach der Entfaltung dieser Kritik nichts anderes
als die inverse Projektion der Sorgen und Néte des Menschen auf die
Leinwand einer imagindren Ewigkeit. Und deshalb konnte Marx 1843
stellvertretend fiir eine Generation die Kritik der Religion fiir beendigt
erkldren. Feuerbachs Das Wesen des Christentums schien als philoso-
phische Uberbietung der Religion selbst uniiberbietbar. Damit war al-
les gesagt, Religion endlich auf den Punkt gebracht. Marxens Referat
der zeitgenossischen Religionskritik ist dennoch singuldr zu nennen
und zurecht zum heiligen Text dieser Religionskritik geworden. Denn
er hat ihr eine poetische Form gegeben und damit einige der schonsten
Seiten philosophischer Weltliteratur geschrieben, ganz durchdrungen
von einem flammenden Geist, der alles, nur sich selbst nicht, zu Asche
werden lief3:

»Das Fundament der irreligiosen Kritik ist: Der Mensch macht die Religion, die

Religion macht nicht den Menschen [...] Die Religion ist die allgemeine Theo-

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 29

rie dieser Welt, ihr enzyklopéadisches Kompendium, ihre Logik in populdrer
Form, ihr spiritualistischer Point-d'honneur, ihr Enthusiasmus, ihre moralische
Sanktion, ihre feierliche Ergdnzung, ihr allgemeiner Trost- und Rechtferti-
gungsgrund. Sie ist die phantastische Verwirklichung des menschlichen We-
sens, weil das menschliche Wesen keine wahre Wirklichkeit besitzt. Der Kampf
gegen die Religion ist also mittelbar der Kampf gegen jene Welt, deren geisti-
ges Aroma die Religion ist. Das religiose Elend ist in einem der Ausdruck des
wirklichen Elendes und in einem die Protestation gegen das wirkliche Elend.
Die Religion ist der Seufzer der bedrangten Kreatur, das Gemiit einer herzlosen
Welt, wie sie der Geist geistloser Zustdnde ist. Sie ist das Opium des Volkes.
Die Authebung der Religion als des illusorischen Gliicks des Volkes ist die
Forderung seines wirklichen Gliicks. Die Forderung, die Illusion iiber seinen
Zustand aufzugeben, ist die Forderung, einen Zustand aufzugeben, der der Illu-
sionen bedarf. Die Kritik der Religion ist also im Keim die Kritik des Jammer-
tals, dessen Heiligenschein die Religion ist.« (Marx 1964: 378f.)

Natiirlich, man kennt diese Sitze; aber kennt man sie wirklich? Oder
kennt man daraus nur das bis zum Uberdruss entstellt zitierte Opium
fiirs (1) Volk? Lasst man sich im Rhythmus dieser Sétze wiegen, wird
man die Kraft spiiren, die sie ausstrahlen: ein prometheisches Feuer.
Inbriinstiger ist die Kritik der Religion nie wieder vorgetragen worden;
und gerade weil diese Kritik selbst von einer spirituellen Flamme ge-
néhrt ist, hat sie die Religion getroffen wie kaum eine sonst. Nietzsche
vielleicht ist im kalten Feuer der Kritik noch Marx vergleichbar, Freud
schon nicht mehr. Was damit von Marx in nuce vorgelegt wird, ist eine
Bestimmung des Verhéltnisses von Geist und Wirklichkeit, die Geist
als ganz spezifische Reprisentation wirklicher Verhiltnisse deutet, und
zwar als inverse Reprdsentation. All das, was in der Wirklichkeit fehlt,
findet sich in der Welt des Geistes. Der Geist spiegelt nicht Wirkliches,
sondern Fehlendes. Wéhrend die Vampire sich nicht im optischen
Spiegel sehen konnen, zeigt der Spiegel des religiosen Bewusstseins
das, was in der Wirklichkeit nicht zu sehen ist. Die Defizite der Wirk-
lichkeit erscheinen als ein ideologischer Mehrwert im geistigen Leben.
Darin liegt das eigentliche Raffinement der Marxschen Religionskritik.

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

30 | KONRAD PAUL LIESSMANN

Zu bedenken ist dabei, dass dieser ideologische Geist, der die Defizite
der Wirklichkeit als Positiva reprisentiert, nicht etwas ist, das von
auBen dem Bewusstsein oktroyiert wird. Die Menschen miissen nicht
zur Religion verfiihrt werden, sie miissen nicht zu einer Ideologie ma-
nipuliert werden, sondern Religion, Ideologie, ja Bewusstsein iiber-
haupt sind in ihrer jeweiligen Form und Gestalt Resultat und Produkt
der Defizite, Negativa und Differenzen des wirklichen Lebens - in der
Weise aber notwendig und unhintergehbar.

Die Kritik an diesem kompensatorischen Bewusstsein, so konnte
man mit einem modernen Begriff sagen, hat nur insoweit Sinn und Be-
rechtigung — und deshalb ist die Fortsetzung dieser Kritik der Religion
bis hin zu einer Kritik der Politik bei Marx in diesem Denkkontext von
immanenter Logizitdt — als damit der Versuch unternommen wird, aus
der Analyse kompensatorischer Bewusstseinsformen auf die Defizite
selbst, denen sie entsprungen sein mochten, zuriickzuschlieBen. In der
Inversion gedacht — und dies meint Religionskritik bei Marx — markie-
ren, bezeichnen iiberhaupt erst die Elemente des religiosen Bewusst-
seins die Schwachstellen der gesellschaftlichen Wirklichkeit — Signifi-
kanten eines unsichtbaren Signifkats, das die Moglichkeit der Wirk-
lichkeit genannt werden kdnnte. Das Zeichen selbst hat aber auch prak-
tische Bedeutung: Es indiziert nicht nur ein Defizit, es ermdglicht
auch, dieses Defizit zu ertragen und gerade nicht als Defizit wahrzu-
nehmen. Die Gestalten des religiosen Bewusstseins haben schlechthin
kompensatorische Funktion. Erst deren reale Beseitigung, das heif3t:
die Auffiillung der Lebensdefizite, brachte die kompensatorische Leis-
tung des Bewusstseins zum Erliegen und den Signifikanten zum Ver-
schwinden — weil das leere Signifikat, seinerseits jetzt in inverser
Form, gefiillt, das hei3it: als Moglichkeit zur Wirklichkeit geworden
wire. Man muss die Pointe dieser Kritik vielleicht nochmals in anderen
Worten betonen: Marx diagnostiziert bestimmte Bewusstseinsformen
als Opiate, schlieit daraus auf einen Zustand, der der Betdubung an-
scheinend bedarf und fordert eine Therapie, deren Resultat ein Leben
sein soll, das des Opiats entbehren kann. Zentral fiir Marx ist die De-
chiffrierung der Gestalten des religiésen Bewusstseins als Arrangement

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 31

von Symptomen, ohne das die Erkenntnis der Krankheit, das heil3t: der
Wirklichkeit in ihrem Elend, ebenso wenig moglich wére wie das Le-
ben mit dieser Krankheit, das heifit: das Leben in diesem Elend.

FREUDS RELIGIONSANALYSE

Ahnlich wie Marx dem Kompensationsgedanken verpflichtet, wenn-
gleich in der Rhetorik nicht anndhernd mehr so emphatisch, verfahrt
die Religionsanalyse von Sigmund Freud. Freud, der sich mehrfach mit
dem Phénomen der Religion beschéftigt hatte — erstmals in Totem und
Tabu, dann in Die Zukunft einer Illusion und zuletzt noch in Der Mann
Moses und die monotheistische Religion — behandelt diese letztlich als
ein Stiick Irrationalitit, eine Neurose, die ihre plausiblen Ursachen im
Unbewussten und in der Frithgeschichte haben mag, letztlich aber auf-
geklart und vom reifen Erwachsenen bzw. von reifen Kulturen iiber-
wunden werden kann.

In seiner zentralen religionskritischen Schrift Die Zukunfi einer II-
lusion aus dem Jahre 1927 beschreibt Freud die urspriingliche Funktion
der Religion als eine Aufgabe, die dem Menschen mit den Grausam-
keiten der Natur und des Schicksals vers6hnen soll, wobei die ur-
spriingliche Omnipotenz der Géotter im Laufe schon der frithen Kultu-
ren zugunsten anderer Erkldrungs- und Deutungsmodalititen beschnit-
ten wird. Religion wird zu einer letzten Sinninstanz, die als Grundlage
fiir jenen Triebverzicht gilt, ohne den keine Kultur sein konnte:

»Die Gotter behalten ihre dreifache Aufgabe, die Schrecken der Natur zu ban-
nen, mit der Grausamkeit des Schicksals, besonders wie es sich im Tode zeigt,
zu versohnen und fiir die Leiden und Entbehrungen zu entschidigen, die dem
Menschen durch das kulturelle Zusammenleben auferlegt werden.« (Freud
1982a: 152)

Aber die Gotter werden diesen Aufgaben nicht in gleicher Weise ge-
recht. Schon bald, so Freud, merken die Menschen, dass Naturereignis-

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

32 | KONRAD PAUL LIESSMANN

se nach einer inneren Notwendigkeit ablaufen, die den Eingriffs- und
Steuerungsmoglichkeiten der Gotter enge Grenzen setzen. Aber auch
bei der Frage, wie die Menschen den Schicksalsschligen entgehen
konnen, ist auf die Gotter wenig Verlass. Die Griechen nahmen sogar
an, dass Moira, das Schicksal selbst {iber den Géttern stehe und diese
selbst ihre Schicksale haben. Letztlich bleibt den Géttern nur jener Be-
reich als méchtige Wirkungsstitte, wo es um das Zusammenleben der
Menschen geht, also um die Moral. Hier wird ein »Schatz von Vorstel-
lungen« geschaffen, der aus dem Bediirfnis kommt, die menschliche
Hilflosigkeit ertrdglich zu machen, die Goétter sollen die Leiden, die
sich Menschen wechselseitig zufithren, verringern und {iber jene »Kul-
turvorschriften«, also moralische Normen und Regeln wachen, denen
man, um sie durchzusetzen, einen gottlichen Ursprung zuschrieb. Die
Vorstellung, dass das Leben einen Sinn habe, der sich nicht im be-
grenzten und unsicheren irdischen Dasein erschopft, verstirkt nach
Freud die Schutzfunktion solch einer géttlichen Ordnung.

Diese stiitzende und gleichzeitig den Menschen restringierende
Funktion der Religion gilt es zu durchschauen. Die religiésen Vorstel-
lungen, so Freud, sind

»nicht Niederschldge der Erfahrung oder Endresultate des Denkens, es sind Il-
lusionen, Erfiillungen der dltesten, starksten, dringendsten Wiinsche der
Menschheit; das Geheimnis ihrer Stirke ist die Stirke dieser Wiinsche. [...]
Durch das giitige Walten der gottlichen Vorsehung wird die Angst vor den Ge-
fahren des Lebens beschwichtigt, die Einsetzung einer sittlichen Weltordnung
versichert die Erfiillung der Gerechtigkeitsforderung, die innerhalb der mensch-
lichen Kultur so oft unerfiillt geblieben ist, die Verldngerung der irdischen
Existenz durch ein zukiinftiges Leben stellt den ortlichen und zeitlichen Rah-
men bei, in dem sich diese Wunscherfiillungen vollziehen sollen. Antworten
auf Ritselfragen der menschlichen Willbegierde, wie nach der Entstehung der
Welt und der Beziehung zwischen K&rperlichem und Seelischem, werden unter
den Voraussetzungen dieses Systems entwickelt; es bedeutet eine groBartige

Erleichterung fiir die Einzelpsyche, wenn die nie ganz iiberwundenen Konflikte

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 33

der Kinderzeit aus dem Vaterkomplex ihr abgenommen und einer von allen an-

genommenen Losung zugefiihrt werden.« (Freud 1982a: 164)

Freud bleibt allerdings nicht bei dieser letztlich positiven Funktionszu-
schreibung stehen. Bei allem Verstdndnis fiir die Leistungen der reli-
gidsen Vorstellungen fiir die psychische Stabilisierung des Menschen
sieht er diese in einem Widerspruch zu jener Wissenschaftlichkeit, die
sich der Aufkldrung verpflichtet fiihlt — wobei Aufklarung hier einen
klaren Sinn bekommt: Aufdecken funktionaler Zusammenhinge in
symbolischen Ordnungen und Ersetzung derselben durch jene Realitit,
wie sie der unbestechliche und — zumindest war dies Freuds Hoffnung
— symbolisch unbedarfte Blick der Wissenschaften freigibt:

»Wenden wir uns nach dieser Orientierung wieder zu den religiosen Lehren, so
dirfen wir wiederholend sagen: Sie sind sdmtlich Illusionen, unbeweisbar,
niemand darf gezwungen werden, sie fiir wahr zu halten, an sie zu glauben. Ei-
nige von ihnen sind so unwahrscheinlich, so sehr im Widerspruch zu allem,
was wir mithselig iiber die Realitét der Welt erfahren haben, dass man sie — mit
entsprechender Beriicksichtigung der psychologischen Unterschiede — den
Wahnideen vergleichen kann. Uber den Realitéitswert der meisten von ihnen
kann man nicht urteilen. So wie sie unbeweisbar sind, sind sie auch unwider-
legbar. Man weifl noch zu wenig, um ihnen kritisch ndherzuriicken. Die Ritsel
der Welt entschleiern sich unserer Forschung nur langsam, die Wissenschaft
kann auf viele Fragen heute noch keine Antwort geben. Die wissenschaftliche
Arbeit ist aber fiir uns der einzige Weg, der zur Kenntnis der Realitét aufler uns
fiihren kann« (Freud 1982a: 165f.)

— denn, so Freud wenig spéter mit einem Optimismus, der langst brii-
chig geworden ist, auch wenn er noch einmal drastisch demonstriert,
was Aufklarung tatsdchlich einmal bedeutete: »Unsere Wissenschaft ist
keine Illusion. Eine Illusion aber wire es zu glauben, dass wir anders-
woher bekommen konnten, was sie uns nicht geben kann.« (Freud
1982a: 189) Die eingestandenen Defizite der wissenschaftlichen Ratio-
nalitdt konnen durch die Annahme transzendenter Instanzen nicht aus-

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

34 | KONRAD PAUL LIESSMANN

geglichen werden. Die Vernunft der Aufklarung wei3 sich mit ihrem
Ungeniigen alleingelassen. Vor allem aber: Dass die Wissenschaft
nicht alles geben, nicht alle Fragen beantworten, nicht jedes Sinnbe-
diirfnis befriedigen kann, ist kein Indiz oder Grund fiir religiose Denk-
formen.

NIETZSCHES FUNDAMENTALE RELIGIONSKRITIK

Die letzte Figur der Religionskritik, die ich Thnen vorfiihren will, ist
frei von solch aufklérerischen Optimismus — und dies, obwohl sie zeit-
lich gesehen vor Freud entworfen wurde. Die Rede ist von Friedrich
Nietzsche, der wie kaum ein anderer in der unbestreitbaren Notwen-
digkeit einer fundamentalen Religionskritik die groBe Tragddie des
modernen Menschen erblickte. Wohl ging auch Nietzsche durch eine
Phase der Aufklirung, die sich freut, das widerverniinftige Gaukelspiel
der Gotter und ihrer Versprechen durchschaut zu haben. Ein Aphoris-
mus aus Menschliches, Allzumenschliches mag dies verdeutlichen. Er
tragt den bezeichnenden Titel Die Gefangenen. Im Hof eines Gefiang-
nisses erwarten die Insassen ein Strafgericht, als einer von ihnen pl6tz-
lich behauptet, der Sohn des Gefangniswirters zu sein und die Mdg-
lichkeit zu haben, alle freizulassen, man miisse nur an ihn glauben. Er
erntet Hohn und Spott, der sich verstérkt, als die Nachricht verbreitet
wird, dass der Gefangniswirter gestorben sei:

»Holla, schrien Mehrere durcheinander, holla! Herr Sohn, Herr Sohn, wie steht
es mit der Erbschaft? Sind wir vielleicht jetzt deine Gefangenen? — >Ich habe es
euch gesagt, entgegnete der Angeredete mild, ich werde Jeden freilassen, der an
mich glaubt, so gewiss als mein Vater noch lebt<. — Die Gefangenen lachten
nicht, zuckten aber mit den Achseln und liessen ihn stehen.« (Nietzsche 1980a:
591)

Das Erlosungsangebot der Religion stoft in dieser Parabel auf hohni-
schen Unglauben, gleichzeitig wird deutlich, dass dieses Angebot auf

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 35

keine empirische Evidenz, sondern nur auf den Glauben daran verwei-
sen kann. Ebenso deutet sich der Tod Gottes im Versterben des Ge-
fangniswirters schon an. Im Zentrum aber steht noch die Paradoxie des
Glaubens. Religionen versprechen Realititsméchtigkeit durch einen
Akt des Glaubens, der selbst durch alle Realitdt widerlegt erscheint.
Indem die Aufklarung dies durchschaut, geschieht allerdings mehr, als
dass sich nur eine Illusion in ein Nichts aufloste. Was es heif3t, sich der
Paradoxie des Glaubens nicht mehr auszusetzen, und das Verschwin-
den Gottes als die letzte Realitdt zu nehmen, hat Nietzsche dann in je-
ner Verkiindigung auf den Punkt gebracht, die ihn gleichermaflen be-
rihmt wie berilichtigt machte: Gott ist tot. Nietzsche machte in der Tat
mit diesem Satz, den in der Tat nicht er erfunden hat, radikal ernst. Es
findet sich diese beriihmte Passage in der Fréhlichen Wissenschaft, es
ist der 125. Aphorismus, und man muss diesen Satz im Kontext lesen,
weshalb er an dieser Stelle ausfiihrlich zitiert sei. Die Uberschrift lautet
Der tolle Mensch:

»Habt ihr nicht von jenem tollen Menschen gehort, der am hellen Vormittage
eine Laterne anziindete, auf den Markt lief und unaufhorlich schrie: »Ich suche
Gott! Ich suche Gott!« — Da dort gerade Viele von Denen zusammen standen,
welche nicht an Gott glaubten, so erregte er ein grosses Gelédchter. [...] Der tolle
Mensch sprang mitten unter sie und durchbohrte sie mit seinen Blicken. >Wo-
hin ist Gott? rief er, ich will es euch sagen! Wir haben ihn getddtet, — ihr und
ich! Wir Alle sind seine Morder! Aber wie haben wir diess gemacht? Wie ver-
mochten wir das Meer auszutrinken? Wer gab uns den Schwamm, um den gan-
zen Horizont wegzuwischen? Was thaten wir, als wir diese Erde von ihrer Son-
ne losketteten? Wohin bewegt sie sich nun? Wohin bewegen wir uns? Fort von
allen Sonnen? Stiirzen wir nicht fortwdhrend? Und riickwérts, seitwérts, vor-
wirts, nach allen Seiten? Giebt es noch ein Oben und ein Unten? Irren wir nicht
wie durch ein unendliches Nichts? Haucht uns nicht der leere Raum an? Ist es
nicht kilter geworden? Kommt nicht immerfort die Nacht und mehr Nacht?
Miissen nicht Laternen am Vormittage angeziindet werden? Horen wir noch
Nichts von dem Liarm der Todtengriber, welche Gott begraben? Riechen wir

noch Nichts von der gottlichen Verwesung? — auch Gétter verwesen! Gott ist

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

36 | KONRAD PAUL LIESSMANN

todt! Gott bleibt todt! Und wir haben ihn getdodtet! Wie trosten wir uns, die
Morder aller Morder? Das Heiligste und Machtigste, was die Welt bisher be-
sass, es ist unter unseren Messern verblutet, — wer wischt diess Blut von uns ab?
[...] Es gab nie eine grossere That, — und wer nur immer nach uns geboren
wird, gehort um dieser That willen in eine hohere Geschichte, als alle Ge-
schichte bisher war!«[...]« (Nietzsche 1980b: 480f.)

Das Interessante an diesem Aphorismus ist die Konstellation, in der
dies verkiindet wird. Der tolle Mensch agiert wie Diogenes, der am
Marktplatz von Athen am helllichten Tag mit der Laterne den platoni-
schen Menschen suchte. Diese kynische Geste sollte zeigen, dass es
sinnlos ist, nach einer abstrakten Idee zu suchen. Es gibt keine Idee
vom Menschen, es gibt nur konkrete Menschen in ihrer jeweiligen Be-
sonderheit. Nietzsche sucht nun Gott. Und so wie Diogenes das Wesen
des Menschen nicht am Marktplatz finden konnte, so kann hier auch
Gott nicht gefunden werden.

Der Tod Gottes wird aber, dies muss betont werden, jenen verkiin-
det, die ohnehin nicht an Gott glauben. Die vermeintlich Aufgeklirten
werden iiber die Beschaffenheit und Konsequenzen ihrer Aufklarung
aufgeklart, denn sie wissen nicht, was ihr Unglaube eigentlich bedeu-
tet. Es geht Nietzsche nicht darum, einem gldubigen Menschen seinen
Gott zu nehmen. Es geht Nietzsche darum zu zeigen, dass gerade dort,
wo man sich ohnehin aufgeklart diinkt, auf den Tod Gottes nur mit
Unverstindnis reagieren kann.

Nietzsche ist in seiner Religionskritik vielleicht tatsdchlich einen
Schritt weiter gegangen als die groen Aufklarer Marx und Freud, die
Religion als letztlich entbehrliche, ja schédliche Illusion entlarven
wollten. Nietzsche aber fragt weiter: Wir haben also diese Illusion ent-
larvt, denn dieser Akt der Entlarvung ist der Tod Gottes; jetzt haben
wir die grofite Selbsttauschung des Menschen destruiert, aber was pas-
siert nun? Wie sehen wir aus ohne diese Illusion, was bedeutet es,
wenn man sie wegnimmt? Trifft dann das zu — was Marx vermutet hat-
te —, dass wir in vollem Bewusstsein unsere Kréfte werden gestalten
konnen oder bedeutet das nicht im Grunde eine unendliche Leere? Ha-

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 37

ben wir das schon begriffen, in all unserer Aufgeklartheit, was es heifit,
dass wir den einzigen Fixpunkt unseres Daseins, Denkens, die grof3e I1-
lusion, die uns bisher am Leben erhalten hat, verloren haben?

Nietzsche interessierten die radikalen Konsequenzen, die der groB-
te Triumph des aufgeklirten Zeitalters, der Tod Gottes, zur Folge ha-
ben muss. Der tolle Mensch, der halb wahnsinnig ist, deutet an, was
dies bedeutet: Es ist die groBite Tat, die in der Geschichte je vollbracht
wurde, aber wir wissen es nicht; und es bleibt uns nichts anderes {ibrig,
nachdem wir Gott getétet haben, als selbst Gotter zu werden.

Nietzsches umstrittenes und auch politisch missbrauchtes Konzept
der Ubermenschen, wie er es in seinem philosophischen Roman Also
sprach Zarathustra immer wieder andeutete und umspielte, zieht diese
Konsequenz aus dem Tod Gottes. Das Geschopf wird nun zum Schép-
fer seiner selbst. Nicht die vermeintliche Ebenbildlichkeit des Men-
schen gegeniiber seinem Gott wird zum Malstab des Handelns, son-
dern der Mensch verdndert mit sich auch diese Maf3stdbe. Und es ist
nur ein kleiner Schritt von diesen Uberlegungen zu den aktuellen De-
batten iiber Selbstoptimierung, Enhancement und Transhumanismus.

Und gerade hier wird deutlich, dass uns Religionen oder Gottesbil-
der keine Orientierung mehr zu geben vermodgen in Hinblick auf die
Frage, wie wir mit den Moglichkeiten des medizinisch-technischen
Uberschreiten der tradierten Grenzen des Menschlichen umgehen sol-
len. Wir bleiben auf uns selbst und damit auf eine existentielle Leer-
stelle angewiesen. Nietzsche kommt das Verdienst zu, auch darauf
hingewiesen zu haben, dass wir uns mit dieser Aufgabe womdglich et-
was zugemutet haben, dessen Grofle und Schwere uns noch gar nicht
bewusst ist.

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

38 | KONRAD PAUL LIESSMANN

LITERATUR

Epikur (1983): Von der Uberwindung der Furcht. Stuttgart.

Feuerbach, Ludwig (1984a): »Das Wesen des Christentums, in: Ders.,
Gesammelte Werke, Bd. 5, hrsg. v. Wemer Schuffenhauer und
Wolfgang Harich, Berlin.

Feuerbach, Ludwig (1984b): »Vorlesungen iiber das Wesen der Reli-
gion. Nebst Zusdtzen und Anmerkungen, in: Ders., Gesammelte
Werke, Bd. 6, hrsg. v. Werner Schuffenhauer und Wolfgang Ha-
rich, Berlin.

Freud, Sigmund (1982a): »Die Zukunft einer Illusion, in: Ders., Stu-
dienausgabe in Zehn Bénden, Bd. IX: Fragen der Gesell-
schaft/Urspriinge der Religion, hrsg. v. Alexander Mitscherlich,
James Strachey und Angela Richards, Frankfurt a.M.

Freud, Sigmund (1982b): »Der Mann Moses und die monotheistische
Religion: Drei Abhandlung«, in: Ders., Studienausgabe in Zehn
Bénden, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft/Urspriinge der Religion,
hrsg. v. Alexander Mitscherlich, James Strachey und Angela Ri-
chards, Frankfurt a.M.

Freud, Sigmund (1982c): » Totem und Tabu, in: Ders., Studienausga-
be in Zehn Bénden, Bd. IX: Fragen der Gesellschaft/Urspriinge der
Religion, hrsg. v. Alexander Mitscherlich, James Strachey und An-
gela Richards, Frankfurt a.M.

Marx, Karl (1964) »Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie. Ein-
leitung.«, in: Karl Marx-Friedrich Engels-Werke (MEW), Bd. 1,
hrsg. v. Institut fiir Marxismus-Leninismus beim ZK der SED, Ber-
lin, S. 378-391.

Nietzsche, Friedrich (1980a): »Menschliches, Allzumenschliches [T«
in: Ders., Sdmtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd.
2, hrsg. v. Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen, S. 367-
704.

Nietzsche, Friedrich (1980b): » Die fréhliche Wissenschaft« in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 3, hrsg. v.
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen, S. 343-651.

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

FIGUREN DER RELIGIONSKRITIK UND IHRE AKTUALITAT | 39

Nietzsche, Friedrich (1980c): »Also sprach Zarathustra« in: Ders.,
Samtliche Werke. Kritische Studienausgabe (KSA), Bd. 4, hrsg. v.
Giorgio Colli und Mazzino Montinari, Miinchen, S. 9-408.

Weber, Max (1995): Wissenschaft als Beruf. Stuttgart.

am 14.02.2026, 1:17:12. oy -


https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

hittps://dol.org/1014361/6783839441626-002 - am 14.02.2026, 19:17:12.



https://doi.org/10.14361/9783839441626-002
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-nc-nd/4.0/

