186

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

2 Die politische Verwirklichung der Freiheit als
»kollektive Autonomie«: zur Untrennbarkeit von Ethik
und Politik

Wie bereits im Vorwort erwihnt, sah Castoriadis sich von Jugend an bis zu
seinem Tod als Revolutionir; seine politische Theoriebildung stand im Zei-
chen der Verwirklichung der Freiheit. Keine individuelle Freiheit ohne kollek-
tive Freiheit, keine kollektive Freiheit ohne Gleichheit, sowohl in der Beklei-
dung der Amter und damit in der Machtausiibung als auch in der Verteilung
und Schonung der Ressourcen, von der Landreform iiber die Arbeiter_innen-
selbstverwaltung zur 6kologisch-globalen Umsichtigkeit; last but not least —
keine Gleichheit ohne Gerechtigkeit/keine Gerechtigkeit ohne Gleichheit. Das
hief3 fiir ihn, dass Gleichheit immer schon eine zwischen a priori Verschiede-
nen hergestellte Gleichheit im Sinne eines Ausgleichs ist. Wenn Gleichheit nur
als instituierte existiert, dann weil die Natur keine Gleichheit kennt und weil
Menschen nicht gleich geboren werden, sondern nur als im Rahmen der Men-
schenrechte Gleiche. Manchen fehlt ein Zeh, andere haben ein Chromosom
zu viel, wieder andere kommen als Unberithrbare zur Welt, einige erscheinen
weiblich, ohne Frauen zu sein, andere sind durch und durch mannlich, wieder
andere passen in keine dieser Kategorien, die allesamt instituiert sind und als
Kategorien ohne Sprache weder Namen noch Existenz fiir uns hitten. Ebenso
ist Gerechtigkeit eine Institution, welche die irreduzible Diversitit auszuglei-
chen aufgerufen wird; sie ist weniger ein Wert, als vielmehr eine axiologische
Praxis mit sittlichem Hintergrund.

Castoriadis, der zwar ein Freund von Rousseaus Contrat Social war (er sah
darin einen der wenigen politikphilosophischen Texte, die der Demokratie
gerecht wiirden), teilte keineswegs Rousseaus’ Vorstellung von einer natur-
gegebenen Gleichheit der Menschen;*® auch teilte er nicht die vertragsfiktio-
nalen Pramissen des Genfers. So ist nicht der mehr rhetorische als wahrhaf-
tige Ausspruch Rousseaus »der Mensch ist frei geboren und tiberall liegt er
in Ketten« Ausgangspunkt fiir seine Theorie der Gerechtigkeit, sondern die
Aristotelische Einsicht, dass Menschen immer unterschiedlich sind und blei-
ben werden, dass es aber darum gehe, diese Ungleichheiten auszugleichen
und woméglich als Bereicherung produktiv zu machen. In seinem Text »Von

40 Eigentlich gehtesindiesem Zusammenhang bei Rousseau um Manner (hommes), Frau-
en sind bei ihm von Natur diesen hoheren und »eigentlicheren« Reprisentanten der
menschlichen Gattung (des hommes, dt. Manner und Menschen) untergeordnet.

- am 14.02.2026, 07:54:57.


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[l Kollektive Autonomie

Marx zu Aristoteles, von Aristoteles zu uns«*! arbeitet Castoriadis zwar aus
dieser Verbindung die Grundlage fiir seine Ethik heraus, ohne allerdings eine
explizit als Ethik bezeichnete Philosophie zu verfassen.** Das lisst bei man-
chen die irrige Annahme aufkommen, er hitte nichts von Ethik gehalten.*?
Fiir Castoriadis sind Ethik, Politik und demokratisch instituiertes Recht un-
trennbar miteinander verbunden. Die Ethik kann die demokratische Politik
weder ersetzen noch kosmetisch in eine metaphysische Ordnung bringen.

Dass Autonomie als Praxis immer schon mit Ethik verbunden ist, zeigt
Castoriadis bereits in den frithen Ausfithrungen zum Chiasma zwischen in-
dividueller und kollektiver Autonomie/Heteronomie auf, das auf Texte aus
den 1960er Jahren zuriickgeht.** In »Autonomie und Entfremdung, dem 3.
Kapitel des ersten Teils von Gesellschaft als imagindre Institution, behandelt er
das komplexe Verhiltnis unter Riickgriff auf den damals bereits skizzierten
Praxisbegriff:

»Praxis nennen wir das Handeln, in dem der oder die anderen als autonome
Wesen intendiert (visés) und als wesentlicher Akteur (agent) der Entwicklung
ihrer eigenen Autonomie erachtet werden. Die wahre Politik, die wahre Er-

41 C. Castoriadis, Durchs Labyrinth, S. 221-276.

42 Nebenden bereits erwihnten und noch zu nennenden Passagen siehe vor allem »Ethi-
que et politique« in dem bislang letzten Band der posthum erschienenen politischen
Schriften Ecologie et politique, EP Band VII, S. 409-413; es handelt sich dabei um die Be-
antwortung einer im Seminar an der EHESS am 24. Jdnner 1990 gestellten Frage.

43 Siehe A. Heller, »Von Castoriadis zu Aristoteles, von Aristoteles zu Kant, von Kant
zu unss, in: A. Pechriggl, K. Reitter, Die Institution des Imagindren, S.174-188. Der Text
»L'éthique comme cache-misére de la politique«, den Castoriadis zuerst 1993 in Lettre
Internationale (dt. »Das Elend der Ethik«) veroffentlichte, ist kein Verdikt (iber die Ethik
als solche, sondern eine Diagnose; er beschreibt darin die zeitgendssischen Ethikbei-
rate, die immer wieder dazu missbraucht wiirden, eine korrupte Politik zu legitimie-
ren, die der Technobiirokratie ebenso hinterherhinke wie den kapitalistisch und digi-
tal entfesselten Technowissenschaften. Das hat nichts mit einer Verabschiedung der
Ethik insgesamt zu tun. In seinem Text »Fait et a faire« kommentiert er diesen Fehl-
schluss lapidar als »idée phantasmagoriquex, die zu diskutieren er fiir unnétig halt:
Fait et a faire, CL 5, dt. AS 4, S. 231, bzw. 240. Fiir eine genauere Analyse der Ethik im
Werk von Castoriadis siehe: F. Zorrilla, »Peut-on réfléchir I'éthique dans le cadre d’'une
pensée comme celle de Castoriadis ?«in: M. Busino (Hg.), Autonomie et autoorganisation,
S.355-374.

44  Fur die Genese der Begriffe und Texte siehe vor allem das Vorwort zu GllI.

- am 14.02.2026, 07:54:57. A

187


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

188

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

ziehung, die wahre Medizin, soweit sie jemals existierten, gehéren zur Pra-

Xis.«*

Er dehnt diesen Begriftf danach immer weiter in Richtung praktisch-poieti-
sche Titigkeit aus und macht ihn damit in seiner sowohl realistischen als auch
schopferischen Dimension zwischen den ontologischen Ebenen des Realen,
des Wirklichen und des Imaginiren fruchtbar. Erst wenn wir uns mit den
ethischen Problemen befassen, die im je konkreten Feld der Politik, der Er-
ziehung bzw. Bildung und der Medizin bzw. Psychotherapie auftauchen, kon-
nen wir ermessen, wie zentral dieser Gedanke nicht nur aus politischer, son-
dern gerade aus ethischer Perspektive geworden ist. So stellen fiir ihn nicht
die formallogisch-moralischen Dilemmata in Situationen der Versorgungs-
knappheit oder die Metaphysik des Lebensbeginns den Sinn der Ethik fir die-
se Praxis dar, wie es vielen Philosoph_innen und Theolog_innen vorschwebt,
sondern ihr Wirken im Spannungsfeld von Autonomie und Heteronomie.*®
Aber es sind auch nicht die Probleme der dyadischen Zweierbeziehung zwi-
schen Ich und Du, wie bei Lévinas oder Buber, die fiir Castoriadis eine Ethik

45  »Nous appelons praxis ce faire dans lequel I'autre ou les autres sont visés comme
étres autonomes et considérés comme |'agent essentiel du développement de leur
propre autonomie. La vraie politique, la vraie pédagogie, la vraie médecine, pour au-
tant qu’elles ont jamais existé, appartiennent a la praxis.«, 11S S.103, GlI, S. 128.

46  Diese Verwechslungen griinden vor allem in der ideologischen Rationalisierung des
Handelns durch die politische und religiose Klasse der Reprasentant_innen des Vol-
kes, die immer noch die Ethik beherrschen und instrumentalisieren. Die religiése Me-
taphysik von Lebensbeginn und Lebensende ist aus anderen Griinden fiir Castoriadis’
Ethikirrelevant: Er denkt die Ethik eben nicht dogmatisch top-down, sondern als prin-
zipienbezogene und prinzipiengenerierende Reflexion der Praxis—in der Praxis, durch
die Praxis; die Theorie, so schrieb und sagte er immer wieder, folge der Praxis, nicht
umgekehrt. Zwar kommen interdisziplinire Ethikteams diesem Ansatz zuweilen na-
he, doch deren Funktion im herrschenden System bleibt hauptsachlich auf Verbote
oder Genehmigungen von Techniken beschrinkt und fithrt bestenfalls zu codes of con-
duct, die oftmals nicht einmal gelesen werden. In der technowissenschaftlichen For-
schung haben sie eine dhnliche Funktion wie Schadstoffgrenzwerte, die im Sinne der
Gewinnmaximierung permanent flexibilisiert werden, um das Lieblingswort des »Neo-
liberalismus« zu bemiihen, der die Gewinnmaximierung zum nunmehr auch die Po-
litik, Medizin und Erziehung beherrschenden Prinzip erhoben hat. Castoriadis hatte
diese Entwicklungen noch einmal auf den Punkt gebracht und kritisiert in: »Die >Ra-
tionalitdt« des Kapitalismus«.

- am 14.02.2026, 07:54:57. A


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[l Kollektive Autonomie

ausmachen. Ethik kommt von ethos und hat historisch mit Gesellschaft und
zwischenmenschlicher Praxis zu tun.*’

Castoriadis hat also nur Elemente einer Ethik diskutiert, er hat keine um-
fassende Ethik verfasst. Das liegt nicht zuletzt daran, dass sie zu seiner Zeit
in der etablierten Philosophie theologisch verbramt und abgekoppelt von der
Philosophie der Politik betrieben wurde. Sein Vorwurf einer politisch naiven,
individualistischen Tendenz der etablierten Ethik gilt auch fiir die Kant’sche
Ethik, die er durchaus rezipierte, allerdings kritisch, indem er Kants Auto-
nomiebegriff aus der Privatheit universalisierbarer Intentionen in die radikal
demokratische Ekklesia der politisch Handelnden holte. Wenn Castoriadis
betont, dass Ethik ohne Politik blofie Kosmetik des Staates sei, dann auch
deshalb, weil er die Menschenrechte — ganz im Sinne Kelsens — nicht als pla-
tonische Ideen oder gar als Emanation eines »Naturrechts« sah, sondern als
universalisierbare politische Topoi, die durch aufklirerische und revolutioni-
re Bewegungen erkimpft und instituiert worden sind.

Wie ich noch zeigen werde, teilt Castoriadis mit Kelsen die strikte Ableh-
nung der Vorstellung eines »Naturrechts«. Beide denken soziale und politi-
sche Gleichheit gleichsam athenisch, sie sehen den Nomos a priori als Institu-
iertheit bzw. Setzung.*® Von da aus geht Castoriadis weiter zu seiner Theorie
der Autonomie als eines durch die Demokratie zu verwirklichenden Prinzips
(und nicht umgekehrt von der Idee der Freiheit zur Ideologie der Demokra-
tie).

47  Ein ethischer Standpunkt erfordert das, was in der Psychoanalyse Triangulierung ge-
nannt wird, also das Heraustreten aus der in der Mutter-Kind-Dyade verhafteten Ab-
hangigkeit, welches ein konkretes A priori allen psychotherapeutischen Tuns darstellt.

48  Von gr. tithémi, frz. poser, wovon sich das positive Recht ableitet, auf das sich der Rechts-
positivismus bezieht. Es mag heute absurd erscheinen, dass auch die Verfechter der
Kritischen Theorie im Zuge des Positivismusstreits diese Bedeutung verkannten und
den »Positivisten« pauschal eine affirmative Haltung gegeniiber dem etablierten Sys-
tem vorwarfen. Gerade gegeniiber Kelsen erscheint diese »Kritik« als ebenso ideolo-
gisch wie perfide, sie erhellt aber die sonst unverstindliche Ndhe mancher—vor allem
romanisch-sprachiger—»Naturrechtslinker« zum Nazi-Juristen und frithen »Fithrungs-
theoretiker« Carl Schmitt und seiner krausen Nomos-Metaphysik. Zur im Deutschen
gut nachvollziehbaren Ubereinstimmung von »physei/nomé« (von Natur/von Gesetzes
wegen) und »physei/thesei« (von Natur/durch Setzung), die im nomothetés, dem Gesetz-
geber verdichtet sind, siehe C. Castoriadis, »La pensée politique«, CQFG 1, S. 276, dem
jede Ndhe zu Schmitt zuwider war. Vidal-Naquet hat das sehr deutlich gemacht in sei-
nem Vortrag bei der in Erinnerung an Castoriadis abgehaltenen Tagung an der EHESS
im Juni1999.

- am 14.02.2026, 07:54:57. A

189


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

190

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Um diese empirische Zugangsweise besser nachvollziehbar zu machen,
ist es unabdingbar, die politische Biographie von Castoriadis als Aktivist der
Revolution ernst zu nehmen und nicht als eine frithe Phase seines Lebens ab-
zutun, die durch die reife Phase philosophischer und psychoanalytischer Be-
sinnung als Professor iiberwunden worden wire. Dieses biedere Idyll hat mit
seiner Person so wenig zu tun wie mit seinem Denken, das immer im Zeichen
der je aktuellen Herrschaftskritik stand. Diese Herrschaftskritik wandte sich
vor allem gegen die Biirokratie und was er politische Arbeitsteilung nann-
te, seien sie kapitalistischer oder realsozialistischer Prigung; sie wandte sich
aber auch gegen ein die Menschen durch Konsum verdummendes Raubbau-
system, dessen fatale menschliche und 6kologische Folgen er fiirchtete.

Seine wiederholte Anklage der Vergehen des Kapitalismus an Mensch und
Natur hat etwas von einer kassandrischen Einsicht in den tragischen Lauf der
Dinge.* In einer dennoch ungetriibt revolutioniren Perspektive fragt er nach
den Verinderungen im Kapitalismus, den er auch als imperialistisches Welt-
system beschrieb, in dem die Weltmichte USA, China und Russland einander
zu bekimpfen vorgeben, wihrend sie die Welt untereinander aufteilen, um
sie besser auszubeuten. Dabei seien die Regime-Unterschiede zwischen USA
(und der restlichen westlichen Welt), China und Russland zwar nicht zu ver-
nachlissigen, aber zugleich zweitrangig im Kontext dessen, was er in dem
oben erwihnten Text in Anlehnung an Wallerstein als kapitalistisches, die
»dritte Welt« ausbeutendes und sozio-kulturell zunehmend gleichgeschalte-
tes Weltherrschaftssystem bezeichnet.

Welche Analogien und Unterschiede macht Castoriadis nun zwischen den
Heteronomie- und Beherrschungsdispositiven im realsozialistischen und im
kapitalistischen System aus? In beiden Systemen gebe es herrschende Klas-
sen, in jenem totalitir geprigten seien das vornehmlich die sowjetischen Par-
teikader mit ihrer ungeteilten Macht; in diesem seien es die Parteioligarchien,
Wirtschaftslobbys, Management und Grof3kapitaleigner_innen im Kontext ei-
ner mehr oder weniger liberalen reprisentativen Demokratie. Sie hneln ein-
ander in ihrer sowohl strukturellen als auch psychischen Unterordnung un-
ter den Zwang anonymer Biirokratie und Technokratie. Das (pseudo)wissen-

49  Ich werde hier nicht im Detail auf die nunmehr mit einem ausgesuchten FuRnotenap-
parat versehenen politischen Schriften eingehen, die in acht Banden als eine Samm-
lung frither Texte aus der Zeit von SouB und spaterer Texte aus den Jahren an der EHESS
erschienensind. Ich werde aber in wesentlichen Punkten darauf Bezug nehmen, insbe-
sondere auf einen der Haupttexte aus der friiheren Zeit: Uber den Inhalt des Sozialismus.

- am 14.02.2026, 07:54:57. A


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[l Kollektive Autonomie

schaftliche technobiirokratische Imaginire wird fiir Castoriadis ab den spi-
ten 1960er Jahren zum zentralen Gegenstand seiner Analyse des Wachstums;
die Regime Europas und der USA bezeichnet er darin als liberale Oligarchi-
en und, gerade was die effektive Machtausiibung angeht, als Scheindemo-
kratien. Dabei sei es die pyramidale Reprisentation der Machtausiibung als
Stellvertretung des nur noch scheinbaren Souverins namens Demos, die den
Schein als solchen realisiere, und die demokratia geradezu verwirke.

Apathie und das demokratische Ethos
regelmaBig verteilter Partizipation

Castoriadis kritisiert nicht, wie er wiederholt betonte, das Prinzip der De-
legation und temporiren Vertretung als solches, sondern vielmehr die Hy-
postasierung der Reprisentation als spektakelartige Reprisentanz und Stell-
vertretung des Demos durch Berufspolitiker, die vermittels der Parteienherr-
schaft erst zu den Politikmonopolisten werden, als die sie sich - gleichsam
von »politischer Natur« — ausgeben zu kénnen meinen.

Hier stellt sich sogleich die Frage nach der Kluft zwischen Verteilung und
Teilhabe an der Macht einerseits, Apathie der nur noch gelegentlich ihren
Sanctus gebenden Wihlerschaft. Die Frage nach der Ausgrenzung des De-
mos aus dem Bereich, der sich in seinen zentralsten Bedeutungen auf ihn be-
ruft, ist in der reprisentativen Demokratie stets virulent. Castoriadis spricht
in diesem Zusammenhang nicht nur von politischer Arbeitsteilung zwischen
der Kaste der permanent Regierenden (Parteieliten) und der Menge der Re-
gierten (darauf komme ich gleich zuriick), sondern auch von einer die De-
mokratie unterhéhlenden Heteronomie, in der das Gesetz, das eben de facto
nicht vom Demos ausgeht, sondern von den herrschenden Wirtschafts- und
Politikeliten, dem Demos als das Andere gegeniibersteht.

Wir kénnen versuchen, zu analysieren und herauszufinden, ob etwa die
geringe Wahlbeteiligung ein Zeichen dafiir ist, dass die Nicht-Wahler_innen
der politischen Apathie anheimgefallen sind, oder ob diese Weigerung nicht
vielmehr einen stillen Protest gegen die Scheinhaftigkeit ihrer politischen
Kompetenz darstellt, die in einer Demokratie ja allen, die den Demos ausma-
chen, zugestanden werden muss. Castoriadis hat diese Frage nicht endgiiltig
zu beantworten beansprucht, zumal er sich in spiteren Jahren nicht mehr
mit empirisch-politologischen Erhebungen befasst hat. Ihm war es vielmehr
wichtig, auf die begrifflichen Widerspriiche und die ideologisch tabuisierten

- am 14.02.2026, 07:54:57.

191


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

192

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Liicken in der Selbstdarstellung der reprasentativen Demokratie in Zeiten des
Kapitalismus und im Zuge ihrer Entstehung aufmerksam zu machen.

Davon ausgehend, stellte sich fiir mich die Frage nach der Alternative an-
gesichts einer doch stillschweigenden Akzeptanz dieser Art von Regime durch
die Mehrheit der Regierten/Beherrschten auf der einen Seite, eines verleug-
neten Hasses auf die Demokratie seitens derer, die ihre Oligarchie gerne noch
kompletter verwirklicht sihen, auf der anderen Seite. Diese Oligarchie, Herr-
schaft der Wenigen, wiirden die Eliten gewiss nicht so, das heif3t als Olig-
archie, sondern als Aristokratie bezeichnen, weil sich die via Parteizugehd-
rigkeit Vorherrschenden durch ihren Eintritt in die Partei und den Aufstieg
in deren Kader ohnehin fiir die Besten aller politisch Befihigten halten (die
Parteien sind meist nicht explizit in den reprisentativ-demokratischen Ver-
fassungen verankert, sondern durch das Listenwahlrecht eingesetzt, und ihre
Herrschaft stellt zwar keine Verfassungswidrigkeit dar, aber doch eine Ein-
schriankung des in ihr verankerten passiven Wahlrechts).

Anstatt die reprasentative Demokratie und ihre staatlichen Institutionen
beziiglich dieser grundlegenden Inkohirenz eingehender zu kritisieren
und einer Verinderung zuginglich zu machen, kann das Interesse von
ihr auch abgezogen und auf jene Bereiche gelenkt werden, in denen Au-
tonomie gleichsam enklavenhaft verwirklicht wird, zumindest teilweise.
Ich sehe in den Biirgerrechts- und vor allem in den Frauenbewegungen
den Versuch, beide Wege zu vereinbaren, genauer die Zweigleisigkeit von
autonomer Frauenbewegung und jenen Frauen, die via bzw. in den Institu-
tionen etwas verinderten. Die Verwirklichung der Demokratie geht mehrere
Wege: den der Subversion der bestehenden Ordnung/en der Herrschaft und
Fremdbestimmung, den der expliziten Reform durch Gesetzgebung oder
den unwahrscheinlicheren einer umfassenden politischen und 6konomi-
schen Revolution. Jedenfalls bedarf es weitreichender Diskussionen grofier
Teile der Bevolkerung unter Einbeziehung unterschiedlicher persénlicher
Dispositionen, Vorlieben und Motivationen.

Nicht nur hatte Castoriadis im Anschluss an Luxemburg und Kollontai,
teilweise auch an Arendt, schon relativ frith den Gedanken vertieft, dass In-
stitutionen, in denen unweigerlich Macht ausgeiibt wird, im Zuge der Ab-
koppelung der Eliten zur Biirokratisierung tendieren; er stellte diese Ten-
denz auch inmitten radikaldemokratischer Revolutionen fest und versuch-
te ihr auf den Grund zu gehen. Vor allem aber interessierte ihn die Frage,
mit welchen Prozeduren und Institutionen dieser Tendenz zur Herrschafts-
kumulierung, Machkonzentration und politischer Arbeitsteilung zu begegnen

- am 14.02.2026, 07:54:57. A


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[l Kollektive Autonomie

sei. Seine Antwort orientierte sich an den historischen Versuchen und ihren
Analysen, doch sie ging dariiber hinaus: Die explizite Instituierung radikaler
demokratischer Strukturen erfordere ihre ebenso radikale Begrenzung durch
das effektiv demokratische Regime, oder die Grundnorm einer moglichst glei-
chen und abwechselnden Verteilung der Macht als Prinzip der Verwirklichung
der Demokratie. Deshalb betonte er immer wieder, dass Autonomie nicht nur
Selbstbestimmung, sondern auch Selbstbegrenzung bedeute. Erst in diesem
demokratischen Rahmen kann die Macht so zirkulieren, dass sie einer demo-
kratischen Machtausiibung Raum gibt.

Wenn individuelle Autonomie ohne kollektive Autonomie so wenig Sinn
macht wie Freiheit ohne Gleichheit, dann weil ihr Zusammenhang ein pra-
xis-begrifflicher (und nicht nur ein erfahrungsbegrifflicher) ist. Freiheit und
Gleichheit bedingen einander als de facto und nicht nur de jure giiltige Prinzipi-
en oder Bedeutungen, und als Prinzipien der praktischen Philosophie hitten
sie durch permanentes demokratisches Handeln verwirklicht zu werden.

Implizite und explizite Instituierung

Die Frage nach der Institution begleitete die Uberlegungen von Castoriadis
bereits frith, nimlich als er sich die Frage nach der besten revolutioniren Or-
ganisation stellt, die Frage nach dem »wie handeln?« bzw. »was tun?«. Was
noch wichtiger ist, ihn beschiftigt die Frage, warum bzw. woran Revolutio-
nen scheiterten, wieso sie regelmifig »ihre Kinder frafien«. An dieser Stelle
der politischen Handlungstheorie ist vor allem eine historische Analyse von
Bedeutung: Im Kampf gegen die alte Herrschaftsordnung hat sich innerhalb
etwa der russischen Revolution die diktatorische Parteielite (UdSSR) bzw. die
(ausschliefilich méinnliche) Schreckensherrschaft gegen die Revolutionire Ba-
sis nach 1789 in Frankreich durchgesetzt. Diese als reformistisch, verrite-
risch, konterrevolutionir diffamierte Menge wurde vom neu sich instituie-
renden Staat schon bald als Staatsfeind konstruiert. Damit war aber der Sinn
und Zweck der Revolution im Kern angegriffen: nimlich die Selbstbefreiung
des Volkes; der Armen, der Frauen und Sklaven.

Castoriadis bezieht sich auf das Wort Institution im weiteren Sinn gesell-
schaftlicher Stiftung, die fir ihn das konkrete a priori des Menschen darstellt.
Er gebraucht dabei »Institution« als Gattungsbegriff (genos) im Aristotelischen
Sinn, das heif3t, dass er alles, was eingesetzt oder Einsetzung ist, Institution
bzw. Instituierung (frz. ebenfalls institution) nennt — vom Imaginiren tiber
die Sprache, die Verinnerlichungs- und Verkérperungsweisen zu den gesell-

- am 14.02.2026, 07:54:57.

193


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

194

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

schaftlichen und politischen Institutionen im engeren Sinn. Letztere sind fiir
ihn nicht auf die Gestalt bzw. die Verfasstheit der Organisation zu reduzie-
ren, die als solche bereits einer bestimmten Anordnung (in abstrahierender
Analogie zum Organismus) gehorcht.>°

Nur vor dem Hintergrund einer als chiastisch verstandenen Verschrin-
kung ist die Bedeutung des Begriffs der Instituierung und damit verbun-
den der des instituierenden Imaginiren fiir die Frage nach der Demokratie
als dem Regime, in dem und durch das sich Autonomie kollektiv und indi-
viduell bestmoglich verwirklichten lisst, nachvollziehbar. Wenn Autonomie
als kollektive Selbstbestimmung bzw. Selbstgesetzgebung verstanden wird,
und zwar nicht wie bei Kant nur im Sinne einer reinen praktischen Ver-
nunft, das heiflt als blof3 gedachte bzw. deduzierte allgemeine Zustimmung,
dann stellt sich unweigerlich die Frage nach der Art der Bestimmung oder
Setzung, ja Gesetzgebung, die in diesem Begrift der Autonomie zur Wir-
kung und zur Verwirklichung kommt. Instituierung ist nimlich gleichsam
der Uberbegriff, welcher sowohl die ontologische Dimension der Neuerung/
Veranderung als auch die politische Dimension, also die Frage nach Revolu-
tionierung der Macht- bzw.- Herrschaftsverhiltnisse sowie die Frage nach der
Setzung und der Organisation zu fassen vermag. Diese politische Dimensi-
on verwirklicht sich demokratisch in der Gesetzgebung durch diejenigen, die
von diesen Gesetzen betroffen sind und ist auf allen Ebenen der Gesellschaft
relevant, von den Stadtriten, iiber die Produktion (Arbeiter_innenselbstver-
waltung) bis hinein in die privaten Angelegenheiten, sofern sie von Macht
und Herrschaft betroffen sind. Das ist es, was Castoriadis unter demokrati-
scher Politik als explizite Gestaltung der Gesellschaft durch diese selbst (den
Demos) versteht.

Was die Organisationsformen angeht, so sah Castoriadis in anarcho-ope-
raistischen Ritebewegungen und vor allem (anders als Arendt) im Ungarn-
aufstand von 1956 revolutionire und die Autonomie verwirklichende Episo-
den der Geschichte. Basisdemokratische Bewegungen seit 1968, die feminis-
tischen Bewegungen oder zwei Jahrzehnte spiter die Organisierung der sans
papiers waren aus seiner auf das Regime und die Organisation konzentrierten
Perspektive weniger umfassend angelegt. Deshalb verwirklichten sie die Au-
tonomie in seinen Augen nur partiell; doch auch sie erachtete er als »Keime«

50 Siehe hierzu »Institution« in: H. Vetter, Worterbuch der phiinomenologischen Begriffe,
Hamburg 200s5.

- am 14.02.2026, 07:54:57. A


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[l Kollektive Autonomie

der Autonomie. Die Autonomie siedelte er ontologisch immer schon im Zei-
chen des Magmas an und damit im Zeichen einer Gebrochenheit durch das
Andere sowie durch die Kategorie der Unbestimmbarkeit, des Zufalls und der
permanenten - implizit oder explizit - instituierenden Verinderung der Ge-
sellschaft durch sich selbst (lautoinstitution de la société).

Mit der Ausarbeitung seiner Theorie des instituierenden bzw. des radi-
kalen Imaginiren erweitert Castoriadis allerdings sein politisches Spektrum.
Bezugnahmen auf die effektiv erfolgten und sich immer wieder ereignenden
kollektiven Autonomiebewegungen durchziehen sein politisch-theoretisches
Werk und machen es fiir die meisten aktuellen sozialen bzw. politische Be-
wegungen attraktiv, zuweilen aber auch schwer zu fassen. Anstatt diese Be-
wegungen in eine systematische Einheit unter die Idee der Revolution bzw.
des revolutioniren Subjekts zu pressen, oder sie wegen ihres blof defensiv-
widerstindigen Charakters zu geifieln, sah er in ihnen allen je spezifische, die
politische Imagination im Sinne des instituierenden Imaginiren bereichern-
de Einiibungen in die kollektive Autonomie, deren Relevanzbereich weder in
der Kiiche noch im Bett aufhort. Gleichzeitig schitzte er die Wahrscheinlich-
keit einer gelungenen Revolution im Sinne einer autonomen, explizit demo-
kratischen Kollektivitit als geringer ein als die Wirkméchtigkeit der Hetero-
nomie, sei es aus einer kapitalismuskritischen, sei es aus einer davon nicht
losgeldsten regime- und (techno-)biirokratiekritischen Perspektive.

An der Stelle diesseits instituierter Demokratie im wortlichen (nicht
metaphorisch-reprisentativen) Sinn geht nun seine philosophische Unter-
suchung von einer politisch-transzendentalen Fragestellung aus, ohne im
abstrakten Sinn metaphysisch zu werden. Es handelt sich um die Frage nach
den Bedingungen der Moglichkeit dafiir, dass eine hinreichend grofle Zahl
(einer Gesellschaft oder einer politischen Entitit) sich tiber die Gestaltung
einer die kollektive Autonomie beférdernden Gesellschaft zu verstindigen
beginnt, sie zu wollen beschlief3t und sich sodann gegen die (kapitalistisch
ausbeuterischen, oligarchischen, technobiirokratischen, androzentrischen,
heterosexistischen, rassistischen, xenophoben etc.) Interessen, Tendenzen
und Institutionen durchsetzt. Dabei geht es nicht nur um die dem »Systemc
inhirenten Heteronomie-Faktoren, sondern auch darum, wie diese in uns
selbst wirken und walten.

Castoriadis macht dafiir den Nomos-Begriff der griechischen Antike
stark, allerdings nicht als resttheologische Mystifizierung zur Legitimierung
von herrschaftlichem Dezisionismus, wie das in vielen Vertrags- und Fith-
rertheorien der Fall ist, sondern als das idealiter demokratische Gesetz, das

- am 14.02.2026, 07:54:57. A

195


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

196

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

eine Gemeinschaft sich unter dem Regime mdglichst gleicher Teilhabe aller
am Gesetzgebungs- und Machtausiibungsprozess gibt. Castoriadis positio-
niert sich hier eindeutig auf der Seite von Kelsen, den die politologisch und
juristisch naive Schmitt-Rezeption fundamentalontologischer Prigung miss-
versteht, ja missverstehen will (wenn sie ihn @iberhaupt kennt). Das heifdt
nicht, dass Castoriadis einen kruden prodemokratischen Voluntarismus
vertritt. Wenn er schreibt, dass der (kollektive) Wille (boulé) ausschlagge-
bend sei fir die Instituierung der Demokratie bzw. des Rechtsstaates, dann
verabschiedet er damit keineswegs die Frage nach der Argumentation fir
diese »fiir alle beste aller Regierungsformen«. Was Castoriadis, ebenso wie
Kelsen, ablehnt, sind die naturrechtlichen Illusionen; er bleibt damit durch-
aus im Rahmen der Tradition der revolutioniren constituante, also der durch
Losverfahren, Delegation oder Wahlen legitimierten verfassungsgebenden
Versammlung als arché und boulé der Demokratie. Ganz explizit beschrieb er
dies in einem kurzen Text aus dem Jahr 1990 »Uber die Probleme der Ritede-
mokraties, in dem er auf die Gewaltenteilung eingeht, auf die Notwendigkeit
von Schoffengerichten, aber auch von professionellen Jurist_innen, welche
vor allem die Verfassungsgemafheit zu priifen hitten.>' Begrifflich geht
Castoriadis auf das anarchische Prinzip des abwechselnden Regierens und
Regiert-Werdens zuriick, wie Aristoteles es auf den Punkt brachte, wobei er
das Prinzip um eine ausgekliigelte Reflexion iiber den Zusammenhang bzw.
die systematische Verkniipfung von Freiheit und Gleichheit bereichert.

Er kann in seiner oft wiederkehrenden Bezugnahme auf die nomothe-
tischen Prinzipien der athenischen Demokratie ebenfalls mit Kelsen vergli-
chen werden, auch wenn dieser nicht so explizit revolutiondr und radikalde-
mobkratisch argumentierte wie Castoriadis.5* Die politische, konsistent radi-
kaldemokratisch verfasste Autonomie ist dabei dem Handeln im Sinne der
expliziten deliberatio (beraten und entscheiden) vorbehalten, wihrend die un-
terschwelligen Imaginationen, Erfindungen und Agierensweisen das institu-
ierende Imaginire auf seiner impliziteren Ebene konstituieren. Den Verin-
derungen durch das instituierende Imaginire ein Subjekt (oder mehrere) zu-
zuordnen ist kaum moglich, jedenfalls ist es ungleich schwieriger als im Fal-
le eines deklarierten kollektiven Willens als Resultat einer solchen deliberatio

51 C.Castoriadis, »Les problémes d’une démocratie des conseils«.
52 Wobeies bei Kelsen durchaus Passagen gibt, die eine solche Tendenz erkennen lassen:
H. Kelsen, Was ist Cerechtigkeit, Stuttgart 2000, S. 15.

- am 14.02.2026, 07:54:57. A


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[l Kollektive Autonomie

(boulésis; boulé, Wille; als per Los beschickter Rat der 500 war die boulé auch das
wichtigste Kollegialorgan der athenischen Demokratie).

Das instituierende Imaginire ist nicht nur die Beschreibung eines gesell-
schaftlich-kulturellen Phinomens, es ist auch ein begrifflicher Moglichkeits-
raum fir revolutionire Verinderung inmitten eines sich beinahe, aber nicht
ganz liickenlos ausmachenden Herrschaftssystems und einer als abgeschlos-
sen vorgestellten und gedachten Zeitlichkeit. Der Begriff trigt nicht nur der
von Castoriadis entwickelten Magmalogik Rechnung er 6ffnet dazu auch die
Perspektive des Handelns auf das Neue und die Kreativitit in allen Seinsbe-
reichen, also iiber die Kunst hinaus.

Radikale Demokratie und revolutionéres Ethos

Zu Beginn meiner eingehenderen Auseinandersetzung mit dieser Frage brach
in Wien 1986 die bis dahin grofite Streik- und Protestbewegung der 2. Repu-
blik aus. Die spontane radikaldemokratische Organisation der Student_in-
nen erdffnete uns (an der Bewegung Beteiligten) vollig neue Perspektiven
auf die politische Praxis: Die erfindungsreichen Handlungsweisen der strei-
kenden Student_innen machten erfahrbar, was instituierendes Imaginires
im Register des Politischen bedeutet und auch, was es bedeutet, wenn die
etablierten linken Krifte und Parteiableger (Kommunist_innen und Trotz-
kist_innen) diese Lebendigkeit und an-arché rhetorisch und kader-ideologisch
im Keim zu vereinnahmen und zu ersticken versuchen. Es war nicht einfach,
die spontan instituierten radikaldemokratischen Prinzipien der Redefreiheit
und -gleichheit, der Rotation der Amter, der Delegation anstelle der Vertre-
tung, der bewegungs- und sachbezogenen Entscheidungsprozesse gegen die
parteiherrschaftlichen Versuche der Monopolisierung der Rede und der Ent-
scheidungsmacht aufrecht zu erhalten. Es gelang nirgends, diese dauerhaf-
ter zu institutionalisieren. Was dabei besonders in Erscheinung trat, war die
Schalheit gewohnter politischer Phinomene im Register der Reprisentation
sowie die Apathie, welche diese hervorbringt und die Castoriadis wiederholt
ins Feld fithrte. Die Dauervertretung hat die Leiber und Psychen der Subjekte
derart habituiert, dass sie das — vom Absolutismus geprigte und von dessen
Symbolik erdriickte — reprasentativdemokratische Imaginire nur schwer zu
iiberschreiten vermégen, sowohl leiblich als auch in der Vorstellung.
Castoriadis’ frithe Schriften lesend, verstand ich einen anderen, von
Marx geradezu ausgeblendeten »Hauptwiderspruch« dieser Bewegung nun
besser: den der politischen Arbeitsteilung zwischen Kommandierenden und

- am 14.02.2026, 07:54:57.


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

198

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

Gehorchenden. Die Konstitutionsbedingungen dieser politischen Arbeits-
teilung waren implizit, und es ging den Streikenden neben dem Kampf
gegen Sozialabbau und Prekarisierung der Student_innen und Jugendlichen
darum, sie explizit zu machen, besser zu verstehen und zu analysieren; das
gilt vor allem fir die gesamtgesellschaftliche Ebene und fiir die oligarchische
Verquickung zwischen parteipolitischen und sozioSkonomischen Eliten.
Diese politische Reflexion gelang zum Teil in der feministischen Bewegung
durch die Diskussion um das Verhiltnis zwischen autonomer (radikal-
demokratisch orientierter) Frauenbewegung und den Feministinnen, die in
etablierten Institutionen des herrschenden, partitokratischen Systems titig
waren.

Die Frage der politischen Organisation im Sinne der Autonomie wirft die
Frage nach der Menge auf, genauer nach der Praxis der Menge (gr. pléthos),
der Vielen (gr. polloi). Die Menge, die Castoriadis anvisiert, hat ihre Hand-
lungsweisen, ihre politischen Orientierungen und ihre Ziele weder wunder-
sam, wie von selbst, immer schon verwirklicht, noch hat sie diese Ziele in der
systemischen Heteronomie immer schon verwirkt; sie bedarf der Erfahrung
und des gemeinsamen Nachdenkens iiber die bestméglichen Arten und Wei-
sen, sich kollektiv selbst zu regieren; sie bedarf einer auf die Verwirklichung
von Freiheit und Gleichheit — sowie von Solidaritit und Gerechtigkeit — aus-
gerichtete Erziehung, Bildung und Normsetzung. Castoriadis wusste, dass es
sich dabei meist, aber nicht immer, um ein Minderheitenprogramm handelt;
aus seiner politischen Erfahrung wusste er auch, dass sich diese revolutionar
denkenden und handelnden Minderheiten zuweilen bis aufs Blut bekimpfen.
Zugleich sahen wir, dass bestimmte revolutionire Tendenzen, dann Bewe-
gungen, plotzlich, man weifd nicht genau wie, Bedeutung erlangten; sie wur-
den konstitutiv fiir eine neue Anordnung der zentralen (imaginiren) Bedeu-
tungen, der Organisationsformen, ja sogar der politischen Verfassung und
der Besitzverhiltnisse, weil die Mehrheit der Menschen der betreffenden Ge-
sellschaft sich ihr anschlossen, die Revolution fiir sich nicht nur intellektuell,
sondern vor allem auch affektiv besetzten. Das heifdt, dass die revolutioni-
re Verinderung in Richtung einer verwirklichten Demokratie erst durch die
entsprechende Stimmung in Gang gesetzt werden kann. Das beginnt im af-
fektiv gefirbten Imaginiren, das heifit es bedarf einer zentralen revolutionai-
ren Bedeutung bzw. eines Zentral-Werdens der Revolution im gesellschaftli-
chen Imaginiren; es bedarf dariiber hinaus einer realistischen Organisation
zu deren Verwirklichung, auch gegen die an der Ausbeutung und Fremdbe-

- am 14.02.2026, 07:54:57. A


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

[l Kollektive Autonomie

stimmung der Menge interessierten und festhaltenden Eliten, die durch eine
Revolution zwangsliufig als Eliten zersetzt, ja abgesetzt wiirden.>

Ein dezisiver Bruch in Castoriadis’ Einschitzung des revolutioniren Han-
delns ging in den frithen 1960er Jahren mit der Erkenntnis einher, dass es kei-
ne objektive historische Entwicklung gibt, dass die Geschichte unvorherseh-
bar, weil magmatisch ist, das heifdt sie ist — dhnlich wie Kunstwerke oder der
Denkprozess — ein kreativer Prozess der Hervorbringung immer neuer Ge-
stalten, und als solcher letztlich unbestimmbar. Jene Revolutionir_innen und
revolutioniren Bewegungen, welche der Spontaneitit, der freien Assoziation
und Improvisation Raum geben, wie der Spartakus-Bund (nach dem Emma
Goldmann zugeschriebenen Motto »When I can't dance, I don't want to be
in your revolution«) oder die Psychoanalyse in Frankreich, die Ausliufer des
Dadaismus, der Jazz, die Situationist_innen und Anarchist_innen umgeben
Castoriadis, sie durchdringen sein Werk und seine Person iiber Jahrzehnte.
Diese Experimente der Freiheit und die genaue Kritik der eigenen fritheren
Positionen sowie der Positionen anderer begleiten ihn auf seiner Suche nach
Freiheit und nach den Ursachen fiir alle Formen der Heteronomie und Aus-
beutung.

Wie oben angedeutet, macht Castoriadis’ Analyse der kapitalistischen
Heteronomie vor den selbstverkennenden Heteronomietendenzen in den
revolutioniren Bewegungen selbst nicht Halt. Ob es um die Kritik der
marxistischen Dogmatik, um linke Spaltungsobsessionen oder um die
dogmatische Bigotterie psychoanalytischer Vereinigungen geht, die er als
Mitglied der griechischen KP, dann der Trotzkistischen Internationale, sowie
diverser Gruppen (tendances) innerhalb der Zeitschrift SouB oder der psycho-
analytischen Hiresien (Freud, Lacan, Quatriéme Groupe...) durchlaufen hat:
Castoriadis suchte die Gruppe und stiefl unweigerlich an ihre Grenzen; die
Form der menschlichen Gruppe selbst analysierte er zwar nicht selbst, doch
sein Einfluss auf die Entstehung der Gruppenpsychoanalyse und der analyse
institutionelle in Frankreich war betrichtlich.

Der Bruch mit dem etablierten System und Imaginiren war in seinen jiin-
geren Jahren zuweilen noch ein spaltend agierter, aber immer ofter ein nach-

53  Nichtimmer klammern sich diese Eliten mit kriegerischen Mitteln an die verfallende
Herrschaftsform, darin hat die»Samtene Revolution«der1989er Jahre wohl viele iiber-
rascht, andererseits wurde die staatsbiirokratische Ausbeutung nur durch die tiberall
sonst vorherrschende kapitalistisch-neoliberale ersetzt, und die Eliten wechselten ei-
gentlich nur den Stil und Teile des Personals.

- am 14.02.2026, 07:54:57. A

199


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

200

Castoriadis: Denker der Revolution - Revolution des Denkens

denklich vollzogener, den er rigoros argumentierte. Es steckt darin eine Freu-
de am Widerspruch, an der Widerspenstigkeit, am plotzlichen »ZerreifRen der
alten Matrix«jedes einengenden Korsetts dogmatischer Wahrnehmungs- und
Denkmuster sowie beklemmender »Klassentechnologien, wie er sie in seiner
Analyse des Taylorismus beschreibt.”* Castoriadis versucht diese Tendenzen
zu verbinden, denkt entlang eines roten Fadens der Verwobenheit der Ge-
gensitze, ob in seiner Magmalogik oder in seiner dialektischen, dann chias-
tischen Suche nach einer Vermittlung zwischen Spontaneitit der Menge und
Organisation bzw. Instituierung der Bewegung.

Das dauerhafte Gelingen einer Revolution ist ja ohnehin eine Gratwan-
derung, und die Instituierung eines radikaldemokratischen Regimes, in dem
eine gegebene Gesellschaft sich selbst regieren und damit die kollektive Au-
tonomie als Selbstbestimmung und Selbstbegrenzung verwirklichen kénnte,
ist seit langem eine Utopie, auch wenn sie da und dort partiell verwirklicht
werden konnte. Daran dndert auch die Tatsache nichts, dass Castoriadis die-
se »Utopie« lieber einen »Entwurf« nannte oder als Projekt, genauer als das
»Projekt der Autonomie« zu bezeichnen pflegte.

Die Frage nach der Revolution im Denken und in den politischen Verhilt-
nissen war das Hauptmovens, das ihn antrieb und das viele von uns antreibt,
gerade in Zeiten, in denen immer mehr, vor allem auch jungen Menschen klar
wird: Wir wollen nicht so leben, wir wollen nicht so beherrscht werden. Ne vi-
vons plus comme des esclaves,” und immer deutlicher: Wir wollen nicht mehr
an der Zerstérung des Planeten teilhaben und ihr auch nicht weiter tatenlos
zusehen. Gerade in den letzten Jahren sind weltweit zahlreiche revolutioni-
re Bewegungen zu beobachten, nicht nur Fridays for Future oder Black Lives
Matter, sondern auch Bewegungen, die explizit eine Revolution anstreben,
wie der Arabische Frithling, oder solche, die demokratische Verfassungsin-
derungen anstreben, wie jene in Chile und all die niedergeschlagenen und
immer wieder aufflammenden Revolutionen im Nahen Osten oder in den
Maghreb-Staaten sowie in ehemaligen Warschauer-Pakt-Staaten wie zuletzt
in der Ukraine oder in Weifdrussland.

Die Frage, wie die Revolution genau aussehen soll und welche Art von
gesellschaftlicher Organisation und Verfassung durch sie instituiert wer-

54  C. Castoriadis, La société bureaucratique, 2 Bande, Paris 1973 (Wiederveréffentlichung
diverser Artikel aus SouB ab den 1950er Jahren).

55  NAMHN ZEZOYME SAN DOYLOI (Lasst uns nicht mehr wie Sklaven leben): http://nev
ivonspluscommedesesclaves.net.

- am 14.02.2026, 07:54:57. A


http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net

[l Kollektive Autonomie

den soll, wird allerdings selten umfassend und wirkungsvoll aufgeworfen,
geschweige denn beantwortet. Oft, aber nicht immer werden diese wesent-
lichen Fragen revolutionirer Instituierung der Demokratie durch religise
oder ideologische Dogmen sowie parteipolitische Grabenkimpfe verhin-
dert, in denen sich die unterschiedlichen Gruppierungen fiir die nichste
Herrschaftsform in Stellung bringen.

Innerhalb der politischen Institutionenkritik ist Castoriadis’ Ansatz vor
allem denjenigen suspekt oder nicht der Rede wert, die »der Institution« a
priori ablehnend gegeniiberstehen. Das liegt daran, dass sein Denken ein zu-
tiefst institutionenbezogenes ist, und zwar als Kritik bestehender wie auch als
Reflexion moglicher politischer Institutionen. Der Ausgangspunkt fiir diese
Theorie ist die grundlegende Auffassung von der radikalen Verinderbarkeit
aller instituierten Phinomene, ob es sich um politische oder um kulturelle
Phinomene handelt. Das menschliche Sein als derart immer schon von Insti-
tuierung und Instituiertheit geprigtes zu denken impliziert notwendig eine
Ontologie der Verinderung, denn Instituierung ist Verinderung, es ist das
Setzen einer anderen Institution an die Stelle der vorigen. Weil fiir Casto-
riadis das Projekt der Revolution nur innerhalb des Begriffs der Institution
denkbar ist, ist es fur ihn ebenso ontologisch relevant wie umgekehrt die —
implizite oder eplizite — Ontologie, die jemand hat, relevant ist dafiir, ob bzw.
wie ein Mensch oder eine Gruppe die Revolution zu denken vermag: als Wie-
derholung des immer Gleichen, als gesetzmifig determinierte dialektische
Entwicklung oder eben als radikale Verinderung und Selbstinstituierung der
Gesellschaft.

3 Welche Revolution? Subjekt und Politik

Ich mochte in diesem abschliefRenden Kapitel noch einmal auf die Entwick-
lung des Projekts der Autonomie zuriickkommen. Dabei werde ich das Chi-
asma der Revolution des Denkens und des Denkens der Revolution an der
Schnittstelle von Einzelnen und Menge als das spezifische Chiasma des Den-
kers und Revolutionirs Castoriadis in Hinblick auf seine Aktualitit klarer
darzulegen versuchen. Bereits in dem Text Uber den Inhalt des Sozialismus>®

zeichnet sich dieses Projekt als das einer radikalen Demokratie ab, das Cas-

56  C.Castoriadis, Uber den Inhalt des Sozialismus, AS 2.1.

- am 14.02.2026, 07:54:57. A

201


https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

