
186 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

2 Die politische Verwirklichung der Freiheit als
»kollektive Autonomie«: zur Untrennbarkeit von Ethik
und Politik

Wie bereits im Vorwort erwähnt, sah Castoriadis sich von Jugend an bis zu

seinem Tod als Revolutionär; seine politische Theoriebildung stand im Zei-

chen der Verwirklichung der Freiheit. Keine individuelle Freiheit ohne kollek-

tive Freiheit, keine kollektive Freiheit ohne Gleichheit, sowohl in der Beklei-

dung der Ämter und damit in der Machtausübung als auch in der Verteilung

und Schonung der Ressourcen, von der Landreform über die Arbeiter_innen-

selbstverwaltung zur ökologisch-globalen Umsichtigkeit; last but not least –

keine Gleichheit ohne Gerechtigkeit/keine Gerechtigkeit ohne Gleichheit. Das

hieß für ihn, dass Gleichheit immer schon eine zwischen a priori Verschiede-

nen hergestellte Gleichheit im Sinne eines Ausgleichs ist. Wenn Gleichheit nur

als instituierte existiert, dann weil die Natur keine Gleichheit kennt und weil

Menschen nicht gleich geboren werden, sondern nur als im Rahmen derMen-

schenrechte Gleiche. Manchen fehlt ein Zeh, andere haben ein Chromosom

zu viel, wieder andere kommen als Unberührbare zurWelt, einige erscheinen

weiblich, ohne Frauen zu sein, andere sind durch und durchmännlich,wieder

andere passen in keine dieser Kategorien, die allesamt instituiert sind und als

Kategorien ohne Sprache weder Namen noch Existenz für uns hätten. Ebenso

ist Gerechtigkeit eine Institution, welche die irreduzible Diversität auszuglei-

chen aufgerufen wird; sie ist weniger ein Wert, als vielmehr eine axiologische

Praxis mit sittlichem Hintergrund.

Castoriadis, der zwar ein Freund von Rousseaus Contrat Social war (er sah

darin einen der wenigen politikphilosophischen Texte, die der Demokratie

gerecht würden), teilte keineswegs Rousseaus’ Vorstellung von einer natur-

gegebenen Gleichheit der Menschen;40 auch teilte er nicht die vertragsfiktio-

nalen Prämissen des Genfers. So ist nicht der mehr rhetorische als wahrhaf-

tige Ausspruch Rousseaus »der Mensch ist frei geboren und überall liegt er

in Ketten« Ausgangspunkt für seine Theorie der Gerechtigkeit, sondern die

Aristotelische Einsicht, dass Menschen immer unterschiedlich sind und blei-

ben werden, dass es aber darum gehe, diese Ungleichheiten auszugleichen

und womöglich als Bereicherung produktiv zu machen. In seinem Text »Von

40 Eigentlich geht es in diesemZusammenhangbei RousseauumMänner (hommes), Frau-

en sind bei ihm von Natur diesen höheren und »eigentlicheren« Repräsentanten der

menschlichen Gattung (des hommes, dt. Männer und Menschen) untergeordnet.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III Kollektive Autonomie 187

Marx zu Aristoteles, von Aristoteles zu uns«41 arbeitet Castoriadis zwar aus

dieser Verbindung die Grundlage für seine Ethik heraus, ohne allerdings eine

explizit als Ethik bezeichnete Philosophie zu verfassen.42 Das lässt bei man-

chen die irrige Annahme aufkommen, er hätte nichts von Ethik gehalten.43

Für Castoriadis sind Ethik, Politik und demokratisch instituiertes Recht un-

trennbar miteinander verbunden. Die Ethik kann die demokratische Politik

weder ersetzen noch kosmetisch in eine metaphysische Ordnung bringen.

Dass Autonomie als Praxis immer schon mit Ethik verbunden ist, zeigt

Castoriadis bereits in den frühen Ausführungen zum Chiasma zwischen in-

dividueller und kollektiver Autonomie/Heteronomie auf, das auf Texte aus

den 1960er Jahren zurückgeht.44 In »Autonomie und Entfremdung«, dem 3.

Kapitel des ersten Teils von Gesellschaft als imaginäre Institution, behandelt er

das komplexe Verhältnis unter Rückgriff auf den damals bereits skizzierten

Praxisbegriff:

»Praxis nennen wir das Handeln, in dem der oder die anderen als autonome

Wesen intendiert (visés) und als wesentlicher Akteur (agent) der Entwicklung

ihrer eigenen Autonomie erachtet werden. Die wahre Politik, die wahre Er-

41 C. Castoriadis, Durchs Labyrinth, S. 221-276.

42 Neben den bereits erwähnten und noch zu nennenden Passagen siehe vor allem »Éthi-

que et politique« in dem bislang letzten Band der posthum erschienenen politischen

Schriften Écologie et politique, EP Band VII, S. 409-413; es handelt sich dabei um die Be-

antwortung einer im Seminar an der EHESS am 24. Jänner 1990 gestellten Frage.

43 Siehe A. Heller, »Von Castoriadis zu Aristoteles, von Aristoteles zu Kant, von Kant

zu uns«, in: A. Pechriggl, K. Reitter, Die Institution des Imaginären, S. 174-188. Der Text

»L’éthique comme cache-misère de la politique«, den Castoriadis zuerst 1993 in Lettre

Internationale (dt. »Das Elend der Ethik«) veröffentlichte, ist kein Verdikt über die Ethik

als solche, sondern eine Diagnose; er beschreibt darin die zeitgenössischen Ethikbei-

räte, die immer wieder dazu missbraucht würden, eine korrupte Politik zu legitimie-

ren, die der Technobürokratie ebenso hinterherhinke wie den kapitalistisch und digi-

tal entfesselten Technowissenschaften. Das hat nichts mit einer Verabschiedung der

Ethik insgesamt zu tun. In seinem Text »Fait et à faire« kommentiert er diesen Fehl-

schluss lapidar als »idée phantasmagorique«, die zu diskutieren er für unnötig hält:

Fait et à faire, CL 5, dt. AS 4, S. 231, bzw. 240. Für eine genauere Analyse der Ethik im

Werk von Castoriadis siehe: F. Zorrilla, »Peut-on réfléchir l’éthique dans le cadre d’une

pensée comme celle de Castoriadis?« in:M. Busino (Hg.),Autonomie et autoorganisation,

S. 355-374.

44 Für die Genese der Begriffe und Texte siehe vor allem das Vorwort zu GII.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


188 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

ziehung, die wahre Medizin, soweit sie jemals existierten, gehören zur Pra-

xis.«45

Er dehnt diesen Begriff danach immer weiter in Richtung praktisch-poieti-

sche Tätigkeit aus undmacht ihn damit in seiner sowohl realistischen als auch

schöpferischen Dimension zwischen den ontologischen Ebenen des Realen,

des Wirklichen und des Imaginären fruchtbar. Erst wenn wir uns mit den

ethischen Problemen befassen, die im je konkreten Feld der Politik, der Er-

ziehung bzw. Bildung und derMedizin bzw. Psychotherapie auftauchen, kön-

nen wir ermessen, wie zentral dieser Gedanke nicht nur aus politischer, son-

dern gerade aus ethischer Perspektive geworden ist. So stellen für ihn nicht

die formallogisch-moralischen Dilemmata in Situationen der Versorgungs-

knappheit oder dieMetaphysik des Lebensbeginns den Sinn der Ethik für die-

se Praxis dar, wie es vielen Philosoph_innen und Theolog_innen vorschwebt,

sondern ihr Wirken im Spannungsfeld von Autonomie und Heteronomie.46

Aber es sind auch nicht die Probleme der dyadischen Zweierbeziehung zwi-

schen Ich und Du, wie bei Lévinas oder Buber, die für Castoriadis eine Ethik

45 »Nous appelons praxis ce faire dans lequel l’autre ou les autres sont visés comme

êtres autonomes et considérés comme l’agent essentiel du développement de leur

propre autonomie. La vraie politique, la vraie pédagogie, la vraie médecine, pour au-

tant qu’elles ont jamais existé, appartiennent à la praxis.«, IIS S. 103, GII, S. 128.

46 Diese Verwechslungen gründen vor allem in der ideologischen Rationalisierung des

Handelns durch die politische und religiöse Klasse der Repräsentant_innen des Vol-

kes, die immer noch die Ethik beherrschen und instrumentalisieren. Die religiöse Me-

taphysik von Lebensbeginn und Lebensende ist aus anderen Gründen für Castoriadis’

Ethik irrelevant: Er denkt die Ethik eben nicht dogmatisch top-down, sondern als prin-

zipienbezogene und prinzipiengenerierendeReflexion der Praxis – in der Praxis, durch

die Praxis; die Theorie, so schrieb und sagte er immer wieder, folge der Praxis, nicht

umgekehrt. Zwar kommen interdisziplinäre Ethikteams diesem Ansatz zuweilen na-

he, doch deren Funktion im herrschenden System bleibt hauptsächlich auf Verbote

oder Genehmigungen von Techniken beschränkt und führt bestenfalls zu codes of con-

duct, die oftmals nicht einmal gelesen werden. In der technowissenschaftlichen For-

schung haben sie eine ähnliche Funktion wie Schadstoffgrenzwerte, die im Sinne der

Gewinnmaximierung permanent flexibilisiertwerden, um das Lieblingswort des »Neo-

liberalismus« zu bemühen, der die Gewinnmaximierung zum nunmehr auch die Po-

litik, Medizin und Erziehung beherrschenden Prinzip erhoben hat. Castoriadis hatte

diese Entwicklungen noch einmal auf den Punkt gebracht und kritisiert in: »Die ›Ra-

tionalität‹ des Kapitalismus«.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III Kollektive Autonomie 189

ausmachen. Ethik kommt von ethos und hat historisch mit Gesellschaft und

zwischenmenschlicher Praxis zu tun.47

Castoriadis hat also nur Elemente einer Ethik diskutiert, er hat keine um-

fassende Ethik verfasst. Das liegt nicht zuletzt daran, dass sie zu seiner Zeit

in der etablierten Philosophie theologisch verbrämt und abgekoppelt von der

Philosophie der Politik betrieben wurde. Sein Vorwurf einer politisch naiven,

individualistischen Tendenz der etablierten Ethik gilt auch für die Kant’sche

Ethik, die er durchaus rezipierte, allerdings kritisch, indem er Kants Auto-

nomiebegriff aus der Privatheit universalisierbarer Intentionen in die radikal

demokratische Ekklesia der politisch Handelnden holte. Wenn Castoriadis

betont, dass Ethik ohne Politik bloße Kosmetik des Staates sei, dann auch

deshalb, weil er die Menschenrechte – ganz im Sinne Kelsens – nicht als pla-

tonische Ideen oder gar als Emanation eines »Naturrechts« sah, sondern als

universalisierbare politische Topoi, die durch aufklärerische und revolutionä-

re Bewegungen erkämpft und instituiert worden sind.

Wie ich noch zeigen werde, teilt Castoriadis mit Kelsen die strikte Ableh-

nung der Vorstellung eines »Naturrechts«. Beide denken soziale und politi-

sche Gleichheit gleichsam athenisch, sie sehen den Nomos a priori als Institu-

iertheit bzw. Setzung.48 Von da aus geht Castoriadis weiter zu seiner Theorie

der Autonomie als eines durch die Demokratie zu verwirklichenden Prinzips

(und nicht umgekehrt von der Idee der Freiheit zur Ideologie der Demokra-

tie).

47 Ein ethischer Standpunkt erfordert das, was in der Psychoanalyse Triangulierung ge-

nannt wird, also das Heraustreten aus der in der Mutter-Kind-Dyade verhafteten Ab-

hängigkeit, welches ein konkretes A priori allen psychotherapeutischen Tuns darstellt.

48 Von gr. tithêmi, frz. poser, wovon sich das positive Recht ableitet, auf das sich der Rechts-

positivismus bezieht. Es mag heute absurd erscheinen, dass auch die Verfechter der

Kritischen Theorie im Zuge des Positivismusstreits diese Bedeutung verkannten und

den »Positivisten« pauschal eine affirmative Haltung gegenüber dem etablierten Sys-

tem vorwarfen. Gerade gegenüber Kelsen erscheint diese »Kritik« als ebenso ideolo-

gisch wie perfide, sie erhellt aber die sonst unverständliche Nähemancher – vor allem

romanisch-sprachiger – »Naturrechtslinker« zumNazi-Juristen und frühen »Führungs-

theoretiker« Carl Schmitt und seiner krausen Nomos-Metaphysik. Zur im Deutschen

gut nachvollziehbaren Übereinstimmung von »physei/nomô« (von Natur/von Gesetzes

wegen) und »physei/thesei« (vonNatur/durch Setzung), die im nomothetês, demGesetz-

geber verdichtet sind, siehe C. Castoriadis, »La pensée politique«, CQFG 1, S. 276, dem

jede Nähe zu Schmitt zuwider war. Vidal-Naquet hat das sehr deutlich gemacht in sei-

nem Vortrag bei der in Erinnerung an Castoriadis abgehaltenen Tagung an der EHESS

im Juni 1999.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


190 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Um diese empirische Zugangsweise besser nachvollziehbar zu machen,

ist es unabdingbar, die politische Biographie von Castoriadis als Aktivist der

Revolution ernst zu nehmen und nicht als eine frühe Phase seines Lebens ab-

zutun, die durch die reife Phase philosophischer und psychoanalytischer Be-

sinnung als Professor überwunden worden wäre. Dieses biedere Idyll hat mit

seiner Person so wenig zu tun wie mit seinemDenken, das immer im Zeichen

der je aktuellen Herrschaftskritik stand. Diese Herrschaftskritik wandte sich

vor allem gegen die Bürokratie und was er politische Arbeitsteilung nann-

te, seien sie kapitalistischer oder realsozialistischer Prägung; sie wandte sich

aber auch gegen ein die Menschen durch Konsum verdummendes Raubbau-

system, dessen fatale menschliche und ökologische Folgen er fürchtete.

Seine wiederholte Anklage der Vergehen des Kapitalismus anMensch und

Natur hat etwas von einer kassandrischen Einsicht in den tragischen Lauf der

Dinge.49 In einer dennoch ungetrübt revolutionären Perspektive fragt er nach

den Veränderungen im Kapitalismus, den er auch als imperialistisches Welt-

system beschrieb, in dem dieWeltmächte USA, China und Russland einander

zu bekämpfen vorgeben, während sie die Welt untereinander aufteilen, um

sie besser auszubeuten. Dabei seien die Regime-Unterschiede zwischen USA

(und der restlichen westlichen Welt), China und Russland zwar nicht zu ver-

nachlässigen, aber zugleich zweitrangig im Kontext dessen, was er in dem

oben erwähnten Text in Anlehnung an Wallerstein als kapitalistisches, die

»dritte Welt« ausbeutendes und sozio-kulturell zunehmend gleichgeschalte-

tes Weltherrschaftssystem bezeichnet.

Welche Analogien und Unterschiedemacht Castoriadis nun zwischen den

Heteronomie- und Beherrschungsdispositiven im realsozialistischen und im

kapitalistischen System aus? In beiden Systemen gebe es herrschende Klas-

sen, in jenem totalitär geprägten seien das vornehmlich die sowjetischen Par-

teikadermit ihrer ungeteiltenMacht; in diesem seien es die Parteioligarchien,

Wirtschaftslobbys,Management undGroßkapitaleigner_innen imKontext ei-

ner mehr oder weniger liberalen repräsentativen Demokratie. Sie ähneln ein-

ander in ihrer sowohl strukturellen als auch psychischen Unterordnung un-

ter den Zwang anonymer Bürokratie und Technokratie. Das (pseudo)wissen-

49 Ich werde hier nicht im Detail auf die nunmehr mit einem ausgesuchten Fußnotenap-

parat versehenen politischen Schriften eingehen, die in acht Bänden als eine Samm-

lung früher Texte aus der Zeit von SouBund späterer Texte aus den Jahren an der EHESS

erschienen sind. Ichwerde aber inwesentlichenPunktendarauf Bezugnehmen, insbe-

sondere auf einen der Haupttexte aus der früheren Zeit:Über den Inhalt des Sozialismus.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III Kollektive Autonomie 191

schaftliche technobürokratische Imaginäre wird für Castoriadis ab den spä-

ten 1960er Jahren zum zentralen Gegenstand seiner Analyse des Wachstums;

die Regime Europas und der USA bezeichnet er darin als liberale Oligarchi-

en und, gerade was die effektive Machtausübung angeht, als Scheindemo-

kratien. Dabei sei es die pyramidale Repräsentation der Machtausübung als

Stellvertretung des nur noch scheinbaren Souveräns namens Demos, die den

Schein als solchen realisiere, und die demokratia geradezu verwirke.

Apathie und das demokratische Ethos

regelmäßig verteilter Partizipation

Castoriadis kritisiert nicht, wie er wiederholt betonte, das Prinzip der De-

legation und temporären Vertretung als solches, sondern vielmehr die Hy-

postasierung der Repräsentation als spektakelartige Repräsentanz und Stell-

vertretung des Demos durch Berufspolitiker, die vermittels der Parteienherr-

schaft erst zu den Politikmonopolisten werden, als die sie sich – gleichsam

von »politischer Natur« – ausgeben zu können meinen.

Hier stellt sich sogleich die Frage nach der Kluft zwischen Verteilung und

Teilhabe an der Macht einerseits, Apathie der nur noch gelegentlich ihren

Sanctus gebenden Wählerschaft. Die Frage nach der Ausgrenzung des De-

mos aus dem Bereich, der sich in seinen zentralsten Bedeutungen auf ihn be-

ruft, ist in der repräsentativen Demokratie stets virulent. Castoriadis spricht

in diesem Zusammenhang nicht nur von politischer Arbeitsteilung zwischen

der Kaste der permanent Regierenden (Parteieliten) und der Menge der Re-

gierten (darauf komme ich gleich zurück), sondern auch von einer die De-

mokratie unterhöhlenden Heteronomie, in der das Gesetz, das eben de facto

nicht vom Demos ausgeht, sondern von den herrschenden Wirtschafts- und

Politikeliten, dem Demos als das Andere gegenübersteht.

Wir können versuchen, zu analysieren und herauszufinden, ob etwa die

geringe Wahlbeteiligung ein Zeichen dafür ist, dass die Nicht-Wähler_innen

der politischen Apathie anheimgefallen sind, oder ob diese Weigerung nicht

vielmehr einen stillen Protest gegen die Scheinhaftigkeit ihrer politischen

Kompetenz darstellt, die in einer Demokratie ja allen, die den Demos ausma-

chen, zugestanden werden muss. Castoriadis hat diese Frage nicht endgültig

zu beantworten beansprucht, zumal er sich in späteren Jahren nicht mehr

mit empirisch-politologischen Erhebungen befasst hat. Ihm war es vielmehr

wichtig, auf die begrifflichen Widersprüche und die ideologisch tabuisierten

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


192 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Lücken in der Selbstdarstellung der repräsentativen Demokratie in Zeiten des

Kapitalismus und im Zuge ihrer Entstehung aufmerksam zu machen.

Davon ausgehend, stellte sich für mich die Frage nach der Alternative an-

gesichts einer doch stillschweigenden Akzeptanz dieser Art von Regime durch

die Mehrheit der Regierten/Beherrschten auf der einen Seite, eines verleug-

neten Hasses auf die Demokratie seitens derer, die ihre Oligarchie gerne noch

kompletter verwirklicht sähen, auf der anderen Seite. Diese Oligarchie, Herr-

schaft der Wenigen, würden die Eliten gewiss nicht so, das heißt als Olig-

archie, sondern als Aristokratie bezeichnen, weil sich die via Parteizugehö-

rigkeit Vorherrschenden durch ihren Eintritt in die Partei und den Aufstieg

in deren Kader ohnehin für die Besten aller politisch Befähigten halten (die

Parteien sind meist nicht explizit in den repräsentativ-demokratischen Ver-

fassungen verankert, sondern durch das Listenwahlrecht eingesetzt, und ihre

Herrschaft stellt zwar keine Verfassungswidrigkeit dar, aber doch eine Ein-

schränkung des in ihr verankerten passiven Wahlrechts).

Anstatt die repräsentative Demokratie und ihre staatlichen Institutionen

bezüglich dieser grundlegenden Inkohärenz eingehender zu kritisieren

und einer Veränderung zugänglich zu machen, kann das Interesse von

ihr auch abgezogen und auf jene Bereiche gelenkt werden, in denen Au-

tonomie gleichsam enklavenhaft verwirklicht wird, zumindest teilweise.

Ich sehe in den Bürgerrechts- und vor allem in den Frauenbewegungen

den Versuch, beide Wege zu vereinbaren, genauer die Zweigleisigkeit von

autonomer Frauenbewegung und jenen Frauen, die via bzw. in den Institu-

tionen etwas veränderten. Die Verwirklichung der Demokratie geht mehrere

Wege: den der Subversion der bestehenden Ordnung/en der Herrschaft und

Fremdbestimmung, den der expliziten Reform durch Gesetzgebung oder

den unwahrscheinlicheren einer umfassenden politischen und ökonomi-

schen Revolution. Jedenfalls bedarf es weitreichender Diskussionen großer

Teile der Bevölkerung unter Einbeziehung unterschiedlicher persönlicher

Dispositionen, Vorlieben und Motivationen.

Nicht nur hatte Castoriadis im Anschluss an Luxemburg und Kollontai,

teilweise auch an Arendt, schon relativ früh den Gedanken vertieft, dass In-

stitutionen, in denen unweigerlich Macht ausgeübt wird, im Zuge der Ab-

koppelung der Eliten zur Bürokratisierung tendieren; er stellte diese Ten-

denz auch inmitten radikaldemokratischer Revolutionen fest und versuch-

te ihr auf den Grund zu gehen. Vor allem aber interessierte ihn die Frage,

mit welchen Prozeduren und Institutionen dieser Tendenz zur Herrschafts-

kumulierung,Machkonzentration und politischer Arbeitsteilung zu begegnen

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III Kollektive Autonomie 193

sei. Seine Antwort orientierte sich an den historischen Versuchen und ihren

Analysen, doch sie ging darüber hinaus: Die explizite Instituierung radikaler

demokratischer Strukturen erfordere ihre ebenso radikale Begrenzung durch

das effektiv demokratische Regime, oder die Grundnorm einer möglichst glei-

chen und abwechselnden Verteilung derMacht als Prinzip der Verwirklichung

der Demokratie. Deshalb betonte er immer wieder, dass Autonomie nicht nur

Selbstbestimmung, sondern auch Selbstbegrenzung bedeute. Erst in diesem

demokratischen Rahmen kann die Macht so zirkulieren, dass sie einer demo-

kratischen Machtausübung Raum gibt.

Wenn individuelle Autonomie ohne kollektive Autonomie so wenig Sinn

macht wie Freiheit ohne Gleichheit, dann weil ihr Zusammenhang ein pra-

xis-begrifflicher (und nicht nur ein erfahrungsbegrifflicher) ist. Freiheit und

Gleichheit bedingen einander als de facto und nicht nur de jure gültige Prinzipi-

en oder Bedeutungen, und als Prinzipien der praktischen Philosophie hätten

sie durch permanentes demokratisches Handeln verwirklicht zu werden.

Implizite und explizite Instituierung

Die Frage nach der Institution begleitete die Überlegungen von Castoriadis

bereits früh, nämlich als er sich die Frage nach der besten revolutionären Or-

ganisation stellt, die Frage nach dem »wie handeln?« bzw. »was tun?«. Was

noch wichtiger ist, ihn beschäftigt die Frage, warum bzw. woran Revolutio-

nen scheiterten, wieso sie regelmäßig »ihre Kinder fraßen«. An dieser Stelle

der politischen Handlungstheorie ist vor allem eine historische Analyse von

Bedeutung: Im Kampf gegen die alte Herrschaftsordnung hat sich innerhalb

etwa der russischen Revolution die diktatorische Parteielite (UdSSR) bzw. die

(ausschließlichmännliche) Schreckensherrschaft gegen die Revolutionäre Ba-

sis nach 1789 in Frankreich durchgesetzt. Diese als reformistisch, verräte-

risch, konterrevolutionär diffamierte Menge wurde vom neu sich instituie-

renden Staat schon bald als Staatsfeind konstruiert. Damit war aber der Sinn

und Zweck der Revolution im Kern angegriffen: nämlich die Selbstbefreiung

des Volkes; der Armen, der Frauen und Sklaven.

Castoriadis bezieht sich auf das Wort Institution im weiteren Sinn gesell-

schaftlicher Stiftung, die für ihn das konkrete a priori des Menschen darstellt.

Er gebraucht dabei »Institution« als Gattungsbegriff (genos) imAristotelischen

Sinn, das heißt, dass er alles, was eingesetzt oder Einsetzung ist, Institution

bzw. Instituierung (frz. ebenfalls institution) nennt – vom Imaginären über

die Sprache, die Verinnerlichungs- und Verkörperungsweisen zu den gesell-

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


194 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

schaftlichen und politischen Institutionen im engeren Sinn. Letztere sind für

ihn nicht auf die Gestalt bzw. die Verfasstheit der Organisation zu reduzie-

ren, die als solche bereits einer bestimmten Anordnung (in abstrahierender

Analogie zum Organismus) gehorcht.50

Nur vor dem Hintergrund einer als chiastisch verstandenen Verschrän-

kung ist die Bedeutung des Begriffs der Instituierung und damit verbun-

den der des instituierenden Imaginären für die Frage nach der Demokratie

als dem Regime, in dem und durch das sich Autonomie kollektiv und indi-

viduell bestmöglich verwirklichten lässt, nachvollziehbar. Wenn Autonomie

als kollektive Selbstbestimmung bzw. Selbstgesetzgebung verstanden wird,

und zwar nicht wie bei Kant nur im Sinne einer reinen praktischen Ver-

nunft, das heißt als bloß gedachte bzw. deduzierte allgemeine Zustimmung,

dann stellt sich unweigerlich die Frage nach der Art der Bestimmung oder

Setzung, ja Gesetzgebung, die in diesem Begriff der Autonomie zur Wir-

kung und zur Verwirklichung kommt. Instituierung ist nämlich gleichsam

der Überbegriff, welcher sowohl die ontologische Dimension der Neuerung/

Veränderung als auch die politische Dimension, also die Frage nach Revolu-

tionierung derMacht- bzw.-Herrschaftsverhältnisse sowie die Frage nach der

Setzung und der Organisation zu fassen vermag. Diese politische Dimensi-

on verwirklicht sich demokratisch in der Gesetzgebung durch diejenigen, die

von diesen Gesetzen betroffen sind und ist auf allen Ebenen der Gesellschaft

relevant, von den Stadträten, über die Produktion (Arbeiter_innenselbstver-

waltung) bis hinein in die privaten Angelegenheiten, sofern sie von Macht

und Herrschaft betroffen sind. Das ist es, was Castoriadis unter demokrati-

scher Politik als explizite Gestaltung der Gesellschaft durch diese selbst (den

Demos) versteht.

Was die Organisationsformen angeht, so sah Castoriadis in anarcho-ope-

raistischen Rätebewegungen und vor allem (anders als Arendt) im Ungarn-

aufstand von 1956 revolutionäre und die Autonomie verwirklichende Episo-

den der Geschichte. Basisdemokratische Bewegungen seit 1968, die feminis-

tischen Bewegungen oder zwei Jahrzehnte später die Organisierung der sans

papierswaren aus seiner auf das Regime und die Organisation konzentrierten

Perspektive weniger umfassend angelegt. Deshalb verwirklichten sie die Au-

tonomie in seinen Augen nur partiell; doch auch sie erachtete er als »Keime«

50 Siehe hierzu »Institution« in: H. Vetter, Wörterbuch der phänomenologischen Begriffe,

Hamburg 2005.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III Kollektive Autonomie 195

der Autonomie. Die Autonomie siedelte er ontologisch immer schon im Zei-

chen des Magmas an und damit im Zeichen einer Gebrochenheit durch das

Andere sowie durch die Kategorie der Unbestimmbarkeit, des Zufalls und der

permanenten – implizit oder explizit – instituierenden Veränderung der Ge-

sellschaft durch sich selbst (l’autoinstitution de la société).

Mit der Ausarbeitung seiner Theorie des instituierenden bzw. des radi-

kalen Imaginären erweitert Castoriadis allerdings sein politisches Spektrum.

Bezugnahmen auf die effektiv erfolgten und sich immer wieder ereignenden

kollektiven Autonomiebewegungen durchziehen sein politisch-theoretisches

Werk und machen es für die meisten aktuellen sozialen bzw. politische Be-

wegungen attraktiv, zuweilen aber auch schwer zu fassen. Anstatt diese Be-

wegungen in eine systematische Einheit unter die Idee der Revolution bzw.

des revolutionären Subjekts zu pressen, oder sie wegen ihres bloß defensiv-

widerständigen Charakters zu geißeln, sah er in ihnen allen je spezifische, die

politische Imagination im Sinne des instituierenden Imaginären bereichern-

de Einübungen in die kollektive Autonomie, deren Relevanzbereich weder in

der Küche noch im Bett aufhört. Gleichzeitig schätzte er die Wahrscheinlich-

keit einer gelungenen Revolution im Sinne einer autonomen, explizit demo-

kratischen Kollektivität als geringer ein als die Wirkmächtigkeit der Hetero-

nomie, sei es aus einer kapitalismuskritischen, sei es aus einer davon nicht

losgelösten regime- und (techno-)bürokratiekritischen Perspektive.

An der Stelle diesseits instituierter Demokratie im wörtlichen (nicht

metaphorisch-repräsentativen) Sinn geht nun seine philosophische Unter-

suchung von einer politisch-transzendentalen Fragestellung aus, ohne im

abstrakten Sinn metaphysisch zu werden. Es handelt sich um die Frage nach

den Bedingungen der Möglichkeit dafür, dass eine hinreichend große Zahl

(einer Gesellschaft oder einer politischen Entität) sich über die Gestaltung

einer die kollektive Autonomie befördernden Gesellschaft zu verständigen

beginnt, sie zu wollen beschließt und sich sodann gegen die (kapitalistisch

ausbeuterischen, oligarchischen, technobürokratischen, androzentrischen,

heterosexistischen, rassistischen, xenophoben etc.) Interessen, Tendenzen

und Institutionen durchsetzt. Dabei geht es nicht nur um die dem »System«

inhärenten Heteronomie-Faktoren, sondern auch darum, wie diese in uns

selbst wirken und walten.

Castoriadis macht dafür den Nomos-Begriff der griechischen Antike

stark, allerdings nicht als resttheologische Mystifizierung zur Legitimierung

von herrschaftlichem Dezisionismus, wie das in vielen Vertrags- und Füh-

rertheorien der Fall ist, sondern als das idealiter demokratische Gesetz, das

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


196 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

eine Gemeinschaft sich unter dem Regime möglichst gleicher Teilhabe aller

am Gesetzgebungs- und Machtausübungsprozess gibt. Castoriadis positio-

niert sich hier eindeutig auf der Seite von Kelsen, den die politologisch und

juristisch naive Schmitt-Rezeption fundamentalontologischer Prägung miss-

versteht, ja missverstehen will (wenn sie ihn überhaupt kennt). Das heißt

nicht, dass Castoriadis einen kruden prodemokratischen Voluntarismus

vertritt. Wenn er schreibt, dass der (kollektive) Wille (boulê) ausschlagge-

bend sei für die Instituierung der Demokratie bzw. des Rechtsstaates, dann

verabschiedet er damit keineswegs die Frage nach der Argumentation für

diese »für alle beste aller Regierungsformen«. Was Castoriadis, ebenso wie

Kelsen, ablehnt, sind die naturrechtlichen Illusionen; er bleibt damit durch-

aus im Rahmen der Tradition der revolutionären constituante, also der durch

Losverfahren, Delegation oder Wahlen legitimierten verfassungsgebenden

Versammlung als archê und boulê der Demokratie. Ganz explizit beschrieb er

dies in einem kurzen Text aus dem Jahr 1990 »Über die Probleme der Rätede-

mokratie«, in dem er auf die Gewaltenteilung eingeht, auf die Notwendigkeit

von Schöffengerichten, aber auch von professionellen Jurist_innen, welche

vor allem die Verfassungsgemäßheit zu prüfen hätten.51 Begrifflich geht

Castoriadis auf das anarchische Prinzip des abwechselnden Regierens und

Regiert-Werdens zurück, wie Aristoteles es auf den Punkt brachte, wobei er

das Prinzip um eine ausgeklügelte Reflexion über den Zusammenhang bzw.

die systematische Verknüpfung von Freiheit und Gleichheit bereichert.

Er kann in seiner oft wiederkehrenden Bezugnahme auf die nomothe-

tischen Prinzipien der athenischen Demokratie ebenfalls mit Kelsen vergli-

chen werden, auch wenn dieser nicht so explizit revolutionär und radikalde-

mokratisch argumentierte wie Castoriadis.52 Die politische, konsistent radi-

kaldemokratisch verfasste Autonomie ist dabei dem Handeln im Sinne der

expliziten deliberatio (beraten und entscheiden) vorbehalten, während die un-

terschwelligen Imaginationen, Erfindungen und Agierensweisen das institu-

ierende Imaginäre auf seiner impliziteren Ebene konstituieren. Den Verän-

derungen durch das instituierende Imaginäre ein Subjekt (oder mehrere) zu-

zuordnen ist kaum möglich, jedenfalls ist es ungleich schwieriger als im Fal-

le eines deklarierten kollektiven Willens als Resultat einer solchen deliberatio

51 C. Castoriadis, »Les problèmes d’une démocratie des conseils«.

52 Wobei es bei Kelsen durchaus Passagen gibt, die eine solche Tendenz erkennen lassen:

H. Kelsen,Was ist Gerechtigkeit, Stuttgart 2000, S. 15.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III Kollektive Autonomie 197

(boulêsis; boulê,Wille; als per Los beschickter Rat der 500 war die boulê auch das

wichtigste Kollegialorgan der athenischen Demokratie).

Das instituierende Imaginäre ist nicht nur die Beschreibung eines gesell-

schaftlich-kulturellen Phänomens, es ist auch ein begrifflicher Möglichkeits-

raum für revolutionäre Veränderung inmitten eines sich beinahe, aber nicht

ganz lückenlos ausmachenden Herrschaftssystems und einer als abgeschlos-

sen vorgestellten und gedachten Zeitlichkeit. Der Begriff trägt nicht nur der

von Castoriadis entwickelten Magmalogik Rechnung er öffnet dazu auch die

Perspektive des Handelns auf das Neue und die Kreativität in allen Seinsbe-

reichen, also über die Kunst hinaus.

Radikale Demokratie und revolutionäres Ethos

Zu Beginnmeiner eingehenderen Auseinandersetzungmit dieser Frage brach

in Wien 1986 die bis dahin größte Streik- und Protestbewegung der 2. Repu-

blik aus. Die spontane radikaldemokratische Organisation der Student_in-

nen eröffnete uns (an der Bewegung Beteiligten) völlig neue Perspektiven

auf die politische Praxis: Die erfindungsreichen Handlungsweisen der strei-

kenden Student_innen machten erfahrbar, was instituierendes Imaginäres

im Register des Politischen bedeutet und auch, was es bedeutet, wenn die

etablierten linken Kräfte und Parteiableger (Kommunist_innen und Trotz-

kist_innen) diese Lebendigkeit und an-archê rhetorisch und kader-ideologisch

im Keim zu vereinnahmen und zu ersticken versuchen. Es war nicht einfach,

die spontan instituierten radikaldemokratischen Prinzipien der Redefreiheit

und -gleichheit, der Rotation der Ämter, der Delegation anstelle der Vertre-

tung, der bewegungs- und sachbezogenen Entscheidungsprozesse gegen die

parteiherrschaftlichen Versuche der Monopolisierung der Rede und der Ent-

scheidungsmacht aufrecht zu erhalten. Es gelang nirgends, diese dauerhaf-

ter zu institutionalisieren. Was dabei besonders in Erscheinung trat, war die

Schalheit gewohnter politischer Phänomene im Register der Repräsentation

sowie die Apathie, welche diese hervorbringt und die Castoriadis wiederholt

ins Feld führte. Die Dauervertretung hat die Leiber und Psychen der Subjekte

derart habituiert, dass sie das – vom Absolutismus geprägte und von dessen

Symbolik erdrückte – repräsentativdemokratische Imaginäre nur schwer zu

überschreiten vermögen, sowohl leiblich als auch in der Vorstellung.

Castoriadis’ frühe Schriften lesend, verstand ich einen anderen, von

Marx geradezu ausgeblendeten »Hauptwiderspruch« dieser Bewegung nun

besser: den der politischen Arbeitsteilung zwischen Kommandierenden und

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


198 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

Gehorchenden. Die Konstitutionsbedingungen dieser politischen Arbeits-

teilung waren implizit, und es ging den Streikenden neben dem Kampf

gegen Sozialabbau und Prekarisierung der Student_innen und Jugendlichen

darum, sie explizit zu machen, besser zu verstehen und zu analysieren; das

gilt vor allem für die gesamtgesellschaftliche Ebene und für die oligarchische

Verquickung zwischen parteipolitischen und sozioökonomischen Eliten.

Diese politische Reflexion gelang zum Teil in der feministischen Bewegung

durch die Diskussion um das Verhältnis zwischen autonomer (radikal-

demokratisch orientierter) Frauenbewegung und den Feministinnen, die in

etablierten Institutionen des herrschenden, partitokratischen Systems tätig

waren.

Die Frage der politischen Organisation im Sinne der Autonomie wirft die

Frage nach der Menge auf, genauer nach der Praxis der Menge (gr. plêthos),

der Vielen (gr. polloi). Die Menge, die Castoriadis anvisiert, hat ihre Hand-

lungsweisen, ihre politischen Orientierungen und ihre Ziele weder wunder-

sam, wie von selbst, immer schon verwirklicht, noch hat sie diese Ziele in der

systemischen Heteronomie immer schon verwirkt; sie bedarf der Erfahrung

und des gemeinsamen Nachdenkens über die bestmöglichen Arten und Wei-

sen, sich kollektiv selbst zu regieren; sie bedarf einer auf die Verwirklichung

von Freiheit und Gleichheit – sowie von Solidarität und Gerechtigkeit – aus-

gerichtete Erziehung, Bildung und Normsetzung. Castoriadis wusste, dass es

sich dabei meist, aber nicht immer, um ein Minderheitenprogramm handelt;

aus seiner politischen Erfahrung wusste er auch, dass sich diese revolutionär

denkenden und handelndenMinderheiten zuweilen bis aufs Blut bekämpfen.

Zugleich sahen wir, dass bestimmte revolutionäre Tendenzen, dann Bewe-

gungen, plötzlich, man weiß nicht genau wie, Bedeutung erlangten; sie wur-

den konstitutiv für eine neue Anordnung der zentralen (imaginären) Bedeu-

tungen, der Organisationsformen, ja sogar der politischen Verfassung und

der Besitzverhältnisse, weil die Mehrheit der Menschen der betreffenden Ge-

sellschaft sich ihr anschlossen, die Revolution für sich nicht nur intellektuell,

sondern vor allem auch affektiv besetzten. Das heißt, dass die revolutionä-

re Veränderung in Richtung einer verwirklichten Demokratie erst durch die

entsprechende Stimmung in Gang gesetzt werden kann. Das beginnt im af-

fektiv gefärbten Imaginären, das heißt es bedarf einer zentralen revolutionä-

ren Bedeutung bzw. eines Zentral-Werdens der Revolution im gesellschaftli-

chen Imaginären; es bedarf darüber hinaus einer realistischen Organisation

zu deren Verwirklichung, auch gegen die an der Ausbeutung und Fremdbe-

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


III Kollektive Autonomie 199

stimmung der Menge interessierten und festhaltenden Eliten, die durch eine

Revolution zwangsläufig als Eliten zersetzt, ja abgesetzt würden.53

Ein dezisiver Bruch in Castoriadis’ Einschätzung des revolutionären Han-

delns ging in den frühen 1960er Jahrenmit der Erkenntnis einher, dass es kei-

ne objektive historische Entwicklung gibt, dass die Geschichte unvorherseh-

bar, weil magmatisch ist, das heißt sie ist – ähnlich wie Kunstwerke oder der

Denkprozess – ein kreativer Prozess der Hervorbringung immer neuer Ge-

stalten, und als solcher letztlich unbestimmbar. Jene Revolutionär_innen und

revolutionären Bewegungen, welche der Spontaneität, der freien Assoziation

und Improvisation Raum geben, wie der Spartakus-Bund (nach dem Emma

Goldmann zugeschriebenen Motto »When I can’t dance, I don’t want to be

in your revolution«) oder die Psychoanalyse in Frankreich, die Ausläufer des

Dadaismus, der Jazz, die Situationist_innen und Anarchist_innen umgeben

Castoriadis, sie durchdringen sein Werk und seine Person über Jahrzehnte.

Diese Experimente der Freiheit und die genaue Kritik der eigenen früheren

Positionen sowie der Positionen anderer begleiten ihn auf seiner Suche nach

Freiheit und nach den Ursachen für alle Formen der Heteronomie und Aus-

beutung.

Wie oben angedeutet, macht Castoriadis’ Analyse der kapitalistischen

Heteronomie vor den selbstverkennenden Heteronomietendenzen in den

revolutionären Bewegungen selbst nicht Halt. Ob es um die Kritik der

marxistischen Dogmatik, um linke Spaltungsobsessionen oder um die

dogmatische Bigotterie psychoanalytischer Vereinigungen geht, die er als

Mitglied der griechischen KP, dann der Trotzkistischen Internationale, sowie

diverser Gruppen (tendances) innerhalb der Zeitschrift SouB oder der psycho-

analytischen Häresien (Freud, Lacan, Quatrième Groupe…) durchlaufen hat:

Castoriadis suchte die Gruppe und stieß unweigerlich an ihre Grenzen; die

Form der menschlichen Gruppe selbst analysierte er zwar nicht selbst, doch

sein Einfluss auf die Entstehung der Gruppenpsychoanalyse und der analyse

institutionelle in Frankreich war beträchtlich.

Der Bruchmit dem etablierten System und Imaginären war in seinen jün-

geren Jahren zuweilen noch ein spaltend agierter, aber immer öfter ein nach-

53 Nicht immer klammern sich diese Eliten mit kriegerischen Mitteln an die verfallende

Herrschaftsform, darin hat die »Samtene Revolution« der 1989er Jahrewohl viele über-

rascht, andererseits wurde die staatsbürokratische Ausbeutung nur durch die überall

sonst vorherrschende kapitalistisch-neoliberale ersetzt, und die Eliten wechselten ei-

gentlich nur den Stil und Teile des Personals.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


200 Castoriadis: Denker der Revolution – Revolution des Denkens

denklich vollzogener, den er rigoros argumentierte. Es steckt darin eine Freu-

de amWiderspruch, an derWiderspenstigkeit, am plötzlichen »Zerreißen der

altenMatrix« jedes einengendenKorsetts dogmatischerWahrnehmungs- und

Denkmuster sowie beklemmender »Klassentechnologien«, wie er sie in seiner

Analyse des Taylorismus beschreibt.54 Castoriadis versucht diese Tendenzen

zu verbinden, denkt entlang eines roten Fadens der Verwobenheit der Ge-

gensätze, ob in seiner Magmalogik oder in seiner dialektischen, dann chias-

tischen Suche nach einer Vermittlung zwischen Spontaneität der Menge und

Organisation bzw. Instituierung der Bewegung.

Das dauerhafte Gelingen einer Revolution ist ja ohnehin eine Gratwan-

derung, und die Instituierung eines radikaldemokratischen Regimes, in dem

eine gegebene Gesellschaft sich selbst regieren und damit die kollektive Au-

tonomie als Selbstbestimmung und Selbstbegrenzung verwirklichen könnte,

ist seit langem eine Utopie, auch wenn sie da und dort partiell verwirklicht

werden konnte. Daran ändert auch die Tatsache nichts, dass Castoriadis die-

se »Utopie« lieber einen »Entwurf« nannte oder als Projekt, genauer als das

»Projekt der Autonomie« zu bezeichnen pflegte.

Die Frage nach der Revolution im Denken und in den politischen Verhält-

nissen war das Hauptmovens, das ihn antrieb und das viele von uns antreibt,

gerade in Zeiten, in denen immermehr, vor allem auch jungenMenschen klar

wird: Wir wollen nicht so leben, wir wollen nicht so beherrscht werden.Ne vi-

vons plus comme des esclaves,55 und immer deutlicher: Wir wollen nicht mehr

an der Zerstörung des Planeten teilhaben und ihr auch nicht weiter tatenlos

zusehen. Gerade in den letzten Jahren sind weltweit zahlreiche revolutionä-

re Bewegungen zu beobachten, nicht nur Fridays for Future oder Black Lives

Matter, sondern auch Bewegungen, die explizit eine Revolution anstreben,

wie der Arabische Frühling, oder solche, die demokratische Verfassungsän-

derungen anstreben, wie jene in Chile und all die niedergeschlagenen und

immer wieder aufflammenden Revolutionen im Nahen Osten oder in den

Maghreb-Staaten sowie in ehemaligen Warschauer-Pakt-Staaten wie zuletzt

in der Ukraine oder in Weißrussland.

Die Frage, wie die Revolution genau aussehen soll und welche Art von

gesellschaftlicher Organisation und Verfassung durch sie instituiert wer-

54 C. Castoriadis, La société bureaucratique, 2 Bände, Paris 1973 (Wiederveröffentlichung

diverser Artikel aus SouB ab den 1950er Jahren).

55 NA MHΝ ZEΣOYME SAN DOΥLΟΙ (Lasst uns nicht mehr wie Sklaven leben): http://nev

ivonspluscommedesesclaves.net.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net
http://nevivonspluscommedesesclaves.net


III Kollektive Autonomie 201

den soll, wird allerdings selten umfassend und wirkungsvoll aufgeworfen,

geschweige denn beantwortet. Oft, aber nicht immer werden diese wesent-

lichen Fragen revolutionärer Instituierung der Demokratie durch religiöse

oder ideologische Dogmen sowie parteipolitische Grabenkämpfe verhin-

dert, in denen sich die unterschiedlichen Gruppierungen für die nächste

Herrschaftsform in Stellung bringen.

Innerhalb der politischen Institutionenkritik ist Castoriadis’ Ansatz vor

allem denjenigen suspekt oder nicht der Rede wert, die »der Institution« a

priori ablehnend gegenüberstehen. Das liegt daran, dass sein Denken ein zu-

tiefst institutionenbezogenes ist, und zwar als Kritik bestehender wie auch als

Reflexion möglicher politischer Institutionen. Der Ausgangspunkt für diese

Theorie ist die grundlegende Auffassung von der radikalen Veränderbarkeit

aller instituierten Phänomene, ob es sich um politische oder um kulturelle

Phänomene handelt. Das menschliche Sein als derart immer schon von Insti-

tuierung und Instituiertheit geprägtes zu denken impliziert notwendig eine

Ontologie der Veränderung, denn Instituierung ist Veränderung, es ist das

Setzen einer anderen Institution an die Stelle der vorigen. Weil für Casto-

riadis das Projekt der Revolution nur innerhalb des Begriffs der Institution

denkbar ist, ist es für ihn ebenso ontologisch relevant wie umgekehrt die –

implizite oder eplizite –Ontologie, die jemand hat, relevant ist dafür, ob bzw.

wie ein Mensch oder eine Gruppe die Revolution zu denken vermag: als Wie-

derholung des immer Gleichen, als gesetzmäßig determinierte dialektische

Entwicklung oder eben als radikale Veränderung und Selbstinstituierung der

Gesellschaft.

3 Welche Revolution? Subjekt und Politik

Ich möchte in diesem abschließenden Kapitel noch einmal auf die Entwick-

lung des Projekts der Autonomie zurückkommen. Dabei werde ich das Chi-

asma der Revolution des Denkens und des Denkens der Revolution an der

Schnittstelle von Einzelnen und Menge als das spezifische Chiasma des Den-

kers und Revolutionärs Castoriadis in Hinblick auf seine Aktualität klarer

darzulegen versuchen. Bereits in dem Text Über den Inhalt des Sozialismus56

zeichnet sich dieses Projekt als das einer radikalen Demokratie ab, das Cas-

56 C. Castoriadis, Über den Inhalt des Sozialismus, AS 2.1.

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012 - am 14.02.2026, 07:54:57. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839459621-012
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

