
58 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Konfigurationen: Sichtbarmachung als Kulturtechnik

Michel Serres verweist im Vorwort (mit dem so barocken wie instruktiven

Titel: »Vorwort, dessen Lektüre sich empfiehlt, damit der Leser die Absicht

der Autoren kennenlernt und den Aufbau des Buches versteht«) der von ihm

herausgegebenen »Elemente einer Geschichte derWissenschaft« (Serres 1994)

auf die notwendige »Verschränkung« oder »Mischung« unterschiedlicher Ele-

mente vonMedien- und vor allemWissenschaftsgeschichte unter Berücksich-

tigung des historischen Kontextes, ihrer jeweiligen Epistemologien und gege-

benenfalls Ontologien. Die Aufforderung zur Mischung und Verschränkung

von Wissensfeldern trägt der Annahme Rechnung, dass »[w]eder die Wech-

selfälle der politischen oder militärischen Verhältnisse noch die Ökonomie

[…] für sich genommen« (Serres 1994, 11) in der Lage sind, erschöpfend zu

erschließen, »wie sich unsere heutigen Lebensweisen durchgesetzt haben«

(ebd.). Der Begriff der ›Lebensweisen‹ umfasst dabei den gesamten Bereich

des Wissens und seiner Her-/Darstellung im Spannungsfeld von Sagbarem

und Sichtbarem.Er ist schon deshalb nur imPlural, als differente, aber gleich-

zeitige ›Lebensweisen‹ zu konzeptualisieren.

Serres weist darauf hin, dass sich bislang etwa eine Geschichte der Natur-

wissenschaften in Frankreich nicht institutionell verankern ließ, sie vielmehr

nur dort zu finden sei, »wohin sie von Zufall und gutem Willen verschlagen

wurde« (ebd.), während andererseits die etablierten Disziplinen »vomHumus

ihrer Geschichte abgelöst« (ebd.), also »wie wenn sie vom Himmel gefallen

wären« (ebd.), gelehrt würden und damit zwangsläufig eine fundamentale

Weltfremdheit aufwiesen. Für eine Geschichte der Naturwissenschaften, mithin

demProjekt, die Scheidung von »zweiWelten und zwei Kulturen« (13) zu über-

winden, ist es, soll sie für alle beteiligten Felder und Bereiche fruchtbar sein,

methodisch unabdingbar, der Tendenz zur totalisierenden Vereinheitlichung

zu widerstehen, also beispielsweise dem Versuch einer Darstellung der »Ge-

samtheit der Wissenschaften und ihre[r] Evolution […] im Gesamtverlauf der

Geschichte« (15).

An ihre Stelle träte für Serres eine autonome Quasi-Disziplin, »die zwi-

schen mehreren Stilen zögert, die von ihren spezifischen Problemen oftmals

umgewälzt worden ist, deren Methoden auseinanderstreben, deren Schulen

sich gegeneinander stellen« (16) –mit Folgen, sowohl für die Historiographie,

als auch für den Begriff der Wissenschaft: »Da die Gegenstände überreich an

Information sind, kann es geschehen, daß sie die gewöhnliche Geschichte

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 59

in Frage stellt und die vertrauten Vorstellungen, die man vielleicht über die

Wissenschaften selber hegt, in Zweifel zieht.« (Ebd.)

Nur so würde die bisher herrschende »spontane Geschichte der Wissen-

schaften« (ebd.) überwindbar, also jene »Praxis einer Geschichte, die in den

Wissenschaften zu wenig bewandert ist, und von Wissenschaften, die sich in

der Geschichte sehr wenig auskennen« (ebd.), welche beide gleichermaßen

dafür verantwortlich seien, dass in derart einheitlichen Darstellungen »jener

eherne Fortschritt des lückenlosen Wissens in einer umfassenden, homoge-

nen und isotropen Zeit« prozessiert werden kann. Die gegenseitige Informa-

tion, die Konfrontation der Denkstile und Wissenschaftsbegriffe und der mit

diesen korrespondierenden Methoden, wäre zunächst (und auf unbestimmte

Dauer) gleichsam gegenseitige Irritation und partielle Dekonstruktion, in-

folge derer »keine Wissenschaft einheitlich, wiedererkennbar und kohärent«

(ebd.) bliebe. Die Preisgabe des Kohärenzprinzips, ob teleologisch oder evolu-

tiv, decouvriert für Serres bisherige Modi derWissenschaftsgeschichtsschrei-

bung als sachfremd: »Die Vernunft in der Geschichte des Wissens gleicht also

einer Naivität.« (Ebd.)

Weder genüge die Darstellung der »Reihe der Problemlösungen und der

Experimente« (17), die biographische Erzählung des Lebens prägender Perso-

nen, noch das bloße Einschreiben der Wissenschaften in das »Hauptbuch der

Geschichte«, mit dem Ziel einer Bestimmung des jeweiligen »gesellschaftli-

chen, institutionellen, ökonomischen, kulturellen und politischen Rahmen[s]

der wissenschaftlichen Inhalte« (ebd.). Vor allem aber kritisierte eine Ge-

schichte der Wissenschaften im Sinne Serres‹ die verbreitete »rückwärtsge-

richtete Bewegung des Wahren, welche die Erkenntnisse von heute in die

Vergangenheit zurückprojiziert« (ebd.), um Kohärenzen in deterministischer

Weise allererst herzustellen, so dass die Geschichte »zur unvermeidlichen und

gleichsam programmierten Vorbereitung des aktuellen Wissens wird« (ebd.).

Auf diese Weise entstehe nämlich das homogene Bild einer »geradlinige[n]

Abfolge stetigen Wissenserwerbs oder eine ebensolche Sequenz plötzlicher

Einschnitte, Entdeckungen, Erfindungen oder Revolutionen« (18), während es

tatsächlich darum gehen müsste, den Wissenschaften »durch ein vielfältiges

und komplexes Netz von Wegen, Straßen, Bahnen, Spuren, die sich verflech-

ten, verdichten, kreuzen, verknoten, überlagern, oft mehrfach verzweigen«

(ebd.) zu folgen. Ein derartiges Unternehmen wäre, so scheint es, treffender

als »Kartographie« im SinneDeleuzes, denn als »Historiographie« zu bezeich-

nen.

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


60 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Die von Serres auf dieseWeise hergestellte Konfiguration will beinahe bil-

derstürmerisch die Statuen ›Wissenschaft‹ und ›Geschichte‹, »von ihrem epis-

temologischen Sockel […] holen« (ebd.), um sichtbar werden zu lassen, was

die Wissenschaftssprache verdeckt: nämlich, dass »die Performanz der Pro-

zesse und die Objektivität der Experimente einander fast vollkommen über-

lagern« (29), so dass das immer reziproke Verhältnis von »causes« (als Ursache

und juristische Streitsache) und »choses« (28) (als strittige oder umstrittene

Sache, epistemisches Ding, Gegenstand einer Disziplin) durch hegemoniale

Geschichtsschreibung und Wissenschaftsprache als Kausalbeziehung natura-

lisiert und damit recht eigentlich zum Verschwinden gebracht wird.

Von einer offenen Kartographie der »Netze und Verzeichnisse« (35f.) hin-

gegen, ließe sich erhoffen, dass diese die pluralen, heteronomen und hetero-

topen

»Geschichten der Wissenschaften […] nachzeichnet und dabei alles mit-

einander verflicht: ihre Resultate und ihre Erfinder, ihre zugeflossenen

und zusammengeflossenen Erbschaften, die harten Auseinandersetzungen

zwischen ihren pressure groups, abwechslungsreiche und großartige Land-

schaften, in denen die choses von den causes, die Dinge der Welt von den

Angelegenheiten derMenschen, kaumnoch zu unterscheiden sind; ihre vor-

läufig endgültigen Entscheidungen, ihr Vergessen und ihre veränderlichen

oder trügerischen Erinnerungen, ihre institutionelle Verfassung, ihre stren-

ge rationale Bestimmtheit und ihre begeisternde Unwahrscheinlichkeit:

unsere leidenschaftlichen Irrfahrten auf jenen Karten.« (36; kursiv i.O.)

Ein solches Denken in rhizomatisch verflochtenen Kategorien der ›Gemische

und Gemenge‹ könnte terminologisch mit dem von Serres aufgegriffenen Be-

griff der »Perkolation« gefasst werden, mithin als »Beschreibung von Syste-

men, die aus einer großen Anzahl von potentiell miteinander verbundenen

Objekten bestehen«, zwischen denen »eine Kommunikation auf Distanz zu-

stande kommen [kann] – oder auch nicht« (37).

Die für den vorliegenden Versuchsaufbau relevanten Kommunikations-

beziehungen, nämlich jene, die Wissenschafts- und Mediengeschichte lange

unterhalten haben (»oder auch nicht«, wie man mit Serres anfügen müss-

te), sind, folgt man etwa Bernhard Siegerts Darstellung aus der Einleitung zu

seiner wichtigen Studie »Passage des Digitalen« von 2003, vornehmlich klan-

destiner Natur gewesen: Abseits einer Reihe von Einzeluntersuchungen, die

punktuell die Genese technischer Medien im 19.Jahrhundert mit Diskursen,

Praktiken, Institutionen und Apparaturen der Experimentalwissenschaften

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 61

enggeführt haben, sei, so Siegert, nicht allzu viel ›passiert‹. Zwar hätte im-

mer wieder einmal beispielhaft vorgeführt werden können, dass sich inner-

halb von Experimentalsystemen (gemeint sind hier insbesondere solche der

Biologie, Physik und Physiologie) so etwaswie »wechselseitige Gründungsver-

hältnisse zwischen der Konstitution des wissenschaftlichen Faktums und der

Konstitution technischer Medien ein[…]stellen« (Siegert 2003, 11). Doch dar-

über hinaus sei einigermaßen fragwürdig geblieben, inwieweit wissenschaft-

liche Fakten, Theorie- und Modellbildungen »Teil der Geschichte der Medien

sind« (ebd.; kursiv i.O.). Letztlich, so merkt Siegert süffisant an, müsse man

feststellen, dass Wissenschaftsgeschichte und Mediengeschichte »nicht mit

ihren Hauptportalen aneinander [grenzen], sondern mit ihren Hinterhöfen«

(11f.).

Typisch für den Verkehr zwischen Hinterhöfen ist es, wie jeder weiß, der

einen solchen hat, dass es zu Zufallsfunden, flüchtigen Begegnungen bei den

Müllcontainern und dem einen oder anderen entwendeten Stück Sperrgut

kommt, oder gemäß der Charakterisierung des Verhältnisses durch Siegert:

»Liegengelassene oder zumindest unbeaufsichtigt gelassene Gerätschaften

werden von der einen Seite heimlich entwendet und Zwecken zugeführt, die

die andere Seite niemals intendierte« (12). Das kann selbstredend durchaus

produktiv sein und punktuell zu neuen Einsichten und Denkansätzen füh-

ren, verbirgt jedoch das tiefer liegende Problem: »Man kommt zwar so unter

Umständen der Entstehungsgeschichte dieser oder jener ›Erfindung‹ auf die

Spur,man erfragt aber auf dieseWeise nicht das spezifische epistemologische

Ereignis, durch das die verschiedenen phänomenalen Entstehungsgeschich-

ten von ›Erfindungen‹ überhaupt erst möglich wurden.« (Ebd.)

Um das Niveau dieser Fragestellung zu erreichenman,müsse ein anderer

Weg eingeschlagen werden: Man müsse nach dem »Typ der Zeichen fragen,

die in Mediensystemen zu Repräsentationen genutzt werden« (ebd.), muss

also im Fall der elektronischen Medien »nach der Freisetzung einer Graphie

des Signals in der Geschichte der Wissenschaften fragen« (ebd.) Die Lösung

des Problems für Siegerts Untersuchung der neuzeitlichen Wissenschaften

zwischen 1500 und 1900 folgt dem Schlachtruf: »Auf ins Feld der Zeichen-

praktiken!« (ebd.)

Denn die Frage nach der Graphie »rückt ein Untersuchungsgebiet ins

Blickfeld, auf das sowohl die Experimentalwissenschaften als auch die Ma-

thematik und die Medien übergreifen, ohne es jedoch völlig abzudecken«

(ebd.). Siegerts »Passage des Digitalen« strebt folgerichtig eine »Dekonstruk-

tion des mathematischen Symbolbegriffs« an, die es erlaube, die Studie als

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


62 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Arbeit an einer historischen »Grammatologie der neuzeitlichenWissenschaf-

ten [zu] charakterisieren« (13). Damit stünden durchweg Zeichenpraktiken im

Zentrum die

»mit jenem der graphé zu tun [haben], der über den Begriff der Sprache

hinausgeht: Listen, Tabellen, kartographische Koordinatensysteme, mathe-

matische Notationssysteme sowie die im Realen von technischen Medien

implementierte Graphie sich selbst aufschreibender Ereignisse – sich selbst

aufzeichnende Funken, Projektile und Schwingungsereignisse – bis hin zur

digitalen Registratur von Impulsen in elektronischen Speicherzellen. All die-

se Schriften lassen sich imUnterschied zumBegriff der phonetischen Schrift

unter den Begriff einer diagrammatischen Schrift subsumieren.« (13f.)

So verstandene Zeichenpraktiken firmieren nicht länger ausschließlich als

Element der Semiotik, sondern als »Kulturtechnik«. Erhard Schüttpelz

würdigt demgemäß den im deutschprachigen Raum etablierten Begriff der

Kulturtechniken – »zweifelsohne ein allgegenwärtiger Begriff der aktuellen

deutschsprachigen Medientheorie« (Schüttpelz 2006, 87) – in erster Linie

als Versprechen, »vor die Reifizierung von Apparaten und Substantiven

zurückzugreifen, um einen Zugriff auf die Verben und Operationen zu

ermöglichen, aus denen die Substantive und Artefakte erst hervorgegangen

sind: schreiben, malen, rechnen, musizieren und viele andere« (ebd.)6.

Zeichen wiederum wären, Siegert zufolge, nicht aufzufassen als »ideale

Objekte«, sondern als »ausgedehnte Dinge« (Siegert 2003, 14), die einen

Platz in der Welt einnehmen. Weiterhin sind Zeichenpraktiken »mit jeweils

besonderen institutionell definierten Räumen verknüpft« (ebd.), zu denen

neben beispielweise der Akademie, dem Büro und dem bei Siegert wiederholt

maßgeblichen Schiff auch das Labor gehörte.

Um die Emergenz elektronischer Medien als Ereignis der »Freisetzung ei-

ner Graphie des Signals« beschreiben zu können, bedurfte es, Siegert zufol-

ge, der erwähnten »historischen Grammatologie der neuzeitlichen Wissen-

schaften« und gleichzeitig einer Archäologie der Medien: »Beide Projekte sind

unauflöslich ineinander verschränkt, sie können nur gemeinsam, nicht nach-

einander betrieben werden.« (Ebd.) Nur auf diese Weise gelänge es, zu einer

6 Schüttpelz weist aber auch luzide darauf hin, dass der Begriff der »Kulturtechniken«

eigentlich redundant ist, denn: »Alle Techniken sind Kulturtechniken. Techniken sind

kulturell kontingent, sie werden kulturell (nicht-genetisch) übermittelt, sie sind ein

Produkt von Erziehung und Erfindung.« (Schüttpelz 2006, 90)

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 63

geschichtstheoretischen Setzung zu kommen, nach welcher das Digitale und

das Analoge nicht »Episoden einer Geschichte derMedien« sind, sondern viel-

mehr die technischen Medien »eine Episode des Digitalen und des Analogen,

eine Epoche der graphé« (15).

Aus einem Riss in einer dem Denken der Repräsentation verpflichteten

»Ordnung der Schrift«, wird ab Mitte des 18. Jahrhunderts der »Raum der

technischenMedien eröffnet« (16). Im Riss, der »kein zeitlich fixierbarer epis-

temologischer Bruch« ist, sondern ein rhizomatisch wuchernder, »sich rasch

verästelnder und in unterschiedlichen Erscheinungen sich zeigender episte-

mischer Bruch« (18), in der sich öffnenden »Drift des Digitalen« also, siedeln

die technischenMedien. Sie sind somit gegründet in einer Figur des Brüchig-

werdens, der Störung, der Deterritorialisierung und des Entzugs des Grun-

des:

»Nicht das Denken der Repräsentation ist in ihren technischen Ensembles

amWerk, sondern die Deterritorialisierung der Elemente der Repräsentati-

onsanordnung, die Freisetzung einer schlechten Unendlichkeit, der endlo-

sen Verkettung von Plus undMinus, Null und Eins, Negativ und Positiv, Elek-

trizität und Magnetismus. Das Ende der klassischen Repräsentation birgt

den Anfang der elektrischen Medien.« (17)

Unter sehr viel bescheideneren Vorzeichen als demVersuch einer ›Grammato-

logie der Wissenschaften‹, gilt etwas ganz Ähnliches für den hier vorgeschla-

genen Weg, die Aufmerksamkeit auf Prozesse, Relationen und Modalitäten,

also vor die Reifizierung von Apparaturen und Medien der Sichtbarmachung

zu richten, die das Ende der klassischenRepräsentation bereits hinter sich ha-

ben. Das Experimentieren an Bakterien und zugleich an Apparaturen bahnt,

auf diese Weise beschrieben, einen Weg zu Elementen einer medialen Onto-

Epistemologie des Sichtbaren, die nicht bloß ein »philosophiegeschichtliches

Unternehmen« (14) bleibt. Gleichzeitig bliebe eine Untersuchung der histori-

schen Entwicklung technischer Labormedien ohne die Frage, an der entlang

sie sich überhaupt als medientheoretische konturiert, ein Problem für Tech-

nikhistoriker.

Wenn hier der unmittelbare Bereich des Bildlichen heuristisch ein-

geklammert, die Instanz des Bildes auf ein Sichtbargemachtes hin über-

schritten wird, wenn Sichtbarkeit über relational aneinander geknüpfte

Verbildlichungsprozesse, also Verfahren, Technologien und Techniken,

Vorschriften, Materialitäten und Ästhetiken im Rahmen spezifischer Ex-

perimentalkulturen entsteht, dann kann die Analyse des einzelnen Bildes

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


64 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

einstweilen aufgeschoben werden. Der semiotische Gehalt des Bildes ist

dann für den Moment weniger bedeutungstragend als dessen Einbettung in

das jeweilige Wissensdispositiv, aus welchem es hervorgeht und zu dessen

Konstitution, Konsolidierung oder Transformation es beiträgt. Als materiell-

diskursiv erzeugte (und selbst wirksame) Entitäten können epistemische

Bilder Voraussetzung und Grundlage für die Erzeugung spezifischer Sicht-

barkeiten darstellen, aber auch, in umgekehrter Blickrichtung, Ausweis der

Produktivität eines Wissensdispositivs sein, das auf Sichtbarmachung setzt.

Sichtbarmachung endet oder beginnt mit Bildern immer nur in vorläufi-

gerWeise, Bild und Sichtbarmachung sind provisorisch und punktuell aufein-

ander bezogen und besitzen die Fähigkeit, einander zu erschüttern, in Frage

zu stellen oder zu unterlaufen. Heideggers lakonische Definition, Wesen des

Bildes sei es, »etwas sehen zu lassen« (1954, 194), behält in diesem Zusammen-

hang ihre Gültigkeit, greift aber insofern zu kurz, als Heidegger weiterhin vor

allem auf den mimetischen Charakter bildlicher Repräsentation abstellt: Bil-

der lassen sehen, aber was sie sehen lassen, das gibt es bereits. Bild und zu

sehen gegebenes Ding stellen je eigenständige Entitäten dar, während etwa

wissenschaftliche Sichtbarmachungen häufig (selbstverständlich keineswegs

immer) das sichtbar zu Machende als Sichtbares mithervorbringen, es zum

anschaulichen Objekt und zum epistemischen Ding erst im Augenblick der

Sichtbarmachung werden lassen.

Mit der konzeptionellen Betonung des Sichtbarmachens tritt somit ein

operativer Aspekt in den Vordergrund, der bildimmanente Fragen sowie Fra-

gen nach der »ikonischen Differenz« des Bildes (Boehm 1994) nicht katego-

risch zurückweist, aber doch zurückstellt und mit Skepsis betrachtet, insbe-

sondere im Hinblick auf die Zirkulation simulativer und digitaler Bilder, für

die eine prinzipielle Trennung von Bild und Bildgrund, welche die Vorausset-

zung des Wirkens ikonischer Differenz wäre, nicht umstandslos angenom-

men werden kann.

Institutionelle Orte, Vorgänge, zeitliche und räumliche Kontexte, Appa-

raturen, Technologien, also (und: als) Materialitäten und Diskurse spielen in

diesem Zusammenhang eine wesentlich größere Rolle als phänomenologisch

orientierte, wie im Falle Merleau-Pontys, den Leib als vorgängiges Medium

einbeziehendeTheoriehorizonte, zeichentheoretische Lektüren, Verweise auf

Bilder als hauptsächlich mentale Wahrnehmungsvorgänge oder Elemente ei-

ner allgemeinen »Bild-Anthropologie« (Belting 2001). Der Betrachtende selbst

wird nicht ausgestrichen, wohl aber historisiert und einem ebenfalls histo-

risch beweglichen Bereich eingeschrieben, wenn es etwa bei Jonathan Crary

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 65

heißt, spätestens im 19. Jahrhundert sei das Problem des Betrachters jenes

»Feld, auf dem sich das Sehen in der Geschichte materialisiert hat, bezie-

hungsweise selbst sichtbar geworden ist. Das Sehen und seine Wirkungen

sind immer untrennbar von denMöglichkeiten eines betrachtenden Subjekts,

das zugleich das historische Produkt und der Schauplatz bestimmter Prakti-

ken, Techniken, Institutionen und Verfahren der Subjektivierung ist.« (Crary

1996, 16)

Der oder die Sehende wird auf diese Weise zum sich fügenden Betrach-

ter, zum Beobachter (im englischen Original: »observer«). Eingebettet in ein

»System von Konventionen und Beschränkungen« bewegt dieser sich inner-

halb eines »Rahmens von vorgeschriebenenMöglichkeiten« (17), der weit über

die Konventionalität etablierter Darstellungsverfahren hinausreicht:

»Wennman sagen kann, es gebe einen für das 19. Jahrhundert – oder für je-

de beliebige Epoche – typischen und spezifischen Betrachter, kann man das

als Folge von nicht aufeinander reduzierbaren heterogenen Systemen von

diskursiven, sozialen, technischen und institutionellen Beziehungen. Unab-

hängig von diesem sich stets in Veränderung befindlichen Feld gibt es kein

beobachtendes Subjekt.« (Ebd.; kursiv i.O.)

Crary betont mit Nachdruck, es habe nie einen unabhängigen Betrachter ge-

geben, welcher selbst in der Welt ist und diese zugleich durchschaut, und

dabei werde es notwendigerweise auch bleiben müssen, denn »[s]tatt des-

sen gibt es mehr oder weniger mächtige Kräftegefüge, aus denen heraus die

Möglichkeiten eines Betrachters erwachsen.« (Ebd.) In welcher Weise mögli-

che, selbst historisch veränderliche und das Subjekt als historisch spezifisch

situiertes hervorbringende Sichtbarmachungen sich strukturanalog zu dem

ihnen korrespondierenden Sagbaren innerhalb einer epistemischen Ordnung

verhalten, wird noch eingehender zu betrachten sein.

Vor diesem Hintergrund erweist sich im Übrigen auch die häufig an-

zutreffende Behauptung von einer ›Bilderflut‹, ›Bilderschwemme‹ oder einer

vollständig auf Bildlichkeit und Visualität umstellenden Epoche nach dem so

genannten iconic turn als fragwürdig, sofern derlei Behauptungen nicht al-

lein quantitativ (und damit epistemologisch relativ schwach) gestützt sind.

Friedrich Balke hält hierzu treffend fest: »Es gibt keinen historischen Trend,

der zu immer mehr Sichtbarkeit führt, Kulturen lassen sich nicht danach un-

terscheiden, dass sie ›visueller‹ organisiert sind als andere, wohl aber danach,

an welche Sichtbarkeit sie die Erscheinung vonMacht undWahrheit binden.«

(Balke 2012, 255)

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


66 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Dabei ist nicht nur der Ort des Erscheinens von Belang, denn »das Bild als

Ort einer bestimmten Erscheinung ist seinerseits auf bestimmte Orte ange-

wiesen, an denen es erscheint bzw. seine Sichtbarkeit für mögliche Betrach-

ter institutionalisiert ist« (257), beispielsweise Labor,Handbuch oder Bildatlas

als Wissensspeicher7, sondern in gleichem Maße die Materialität des Bildes

und der Bildproduktion. Diese geht über den bloßen Bildträger weit hinaus,

sie umfasst neben modalen Aspekten des Bildinhalts »auch die Dispositive

und Institutionen, die die Techniken und Fertigkeiten der Bildherstellung und

Bildwahrnehmung produzieren und reproduzieren« (ebd.).

Doch damit nicht genug, verhalten sich Bild und Sichtbarkeit nicht bloß

wie Medien zueinander, sondern unterhalten darüber hinaus ein komplexes

Verhältnis zu den Medien ihrer Hervorbringung, welche selbst weder opti-

sche noch überhaupt im Sichtbaren operierende Medien sein müssen, wie

im Fall des Abtastverfahrens eines Elektronenmikroskops, quantenmechani-

schen Modellierungen unsichtbarer und sogar unbestimmbarer Teilchenzu-

stände durch entsprechende Software, oder nicht zuletzt schlicht dem flüssi-

gen nährstoffreichen ›Medium‹, welches Bakterienkulturen in der Petrischale

erlaubt, rasch auf sichtbare Größe anzuwachsen.

Wenn Bilder als Medien der Sichtbarmachung fungieren und umgekehrt

etwa im Laboratorium produzierte Sichtbarkeit im Bild stillgestellt, mess-

oder distribuierbar gemacht wird, so geschieht dies wiederum auf Grundlage

von materialen Medientechniken. Sichtbarmachung als Kulturtechnik ist oh-

ne dezidiertenMedienbegriff eigentlich nicht denkbar. ImRekurs auf dieHis-

torisierung von Objektivität, wie sie von Lorraine Daston und Peter Galison

exemplarisch betrieben wurde (Daston/Galison 2002 und 2007) weist Balke in

seinem Überblicksbeitrag zur Sichtbarmachung im »Handbuch der Mediolo-

gie« auf das infolge der Akzentverschiebung auf Sichtbarkeitsverhältnisse in

der Wissenschaft entstandene Dilemma hin – und formuliert zugleich eine

Art Forschungsprogramm:

7 Auch der Atlas als Archiv und normativer Wissensspeicher unterliegt permanentem

Legitimationsdruck: »Jeder Atlas mußte zu Beginn klarstellen, warum neue maßge-

bende Bilder nötig sind. […] Ob Atlanten Kristalle oder Teilchenbahnen in Blasenkam-

mern, Hirnschnitte oder Milchstraßen zeigen, immer noch zielen sie auf die Karto-

graphierung des Fachgebiets, zu dem sie gehören. Sie sind die Nachschlagewerke, die

Praktiker ständig konsultieren, um herauszufinden, was sehenswert ist, wie es aus-

sieht und, vielleicht am wichtigsten, wie es gesehen werden sollte.« (Daston/Galison

2007, 23f.)

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 67

»Die Sichtbarkeiten sind unsichtbar, solange ein Betrachter allein bei den

Objekten, Dingen oder Sinnesqualitäten stehen bleibt und nicht zu den

Bedingungen vorstößt, die das ermöglichen, was sich ihm zeigt, Bedin-

gungen, die insbesondere auch seine eigene Position im Hinblick auf ein

Gegenstandsfeld festlegen.« (Balke 2012, 260)

Geht es bei Daston und Galison letztlich um eine ›Genealogie des morali-

schen Beobachtersubjekts‹ und fällt die Geschichte des epistemischen Bildes

hier gleichsammit einer Geschichte der epistemischen Tugend zusammen, so

sind die im ersten Teil des Zitats angesprochenen »Bedingungen« des Sicht-

baren, zu denen es vorzustoßen gilt, zu einem guten Teil Bedingungen sei-

ner medialen Konstitution. Für das allein apparativ zugängliche Spektrum

der Sichtbarkeit beziehungsweise, im Sinne des eingangs zitierten McKen-

zie Warks, den Bereich des »Inhumanen« gilt dieser Befund umso mehr. Die

Konkurrenzsituation des tugendhaften, aber notwendig fehlbaren Beobach-

tersubjekts mit der, ärgerlicherweise allzu oft ebenfalls fehlbaren, zumindest

Unklarheit produzierenden,Maschine der Sichtbarkeitsproduktion wird spä-

testens hier zu Ungunsten des menschlichen Betrachters entschieden, denn

die Apparatur spannt einen Sichtbarkeitsraum auf, aus dem sie selbst das

nur ihr Zugängliche in menschlich wahrnehmbare Bildsprache zu übersetzen

programmiert ist. Die ohnehin kaum distinkten Rollen von Beobachter und

Apparat verwischen in derlei Vorgängen der Sichtbarmachung weitgehend.

Zuspitzend und zunächst tentativ könnte man die Formel aufstellen:

›Je schärfer das produzierte epistemische Bild, desto unschärfer die Kon-

turen der daran beteiligten Akteure und Agenturen‹.

Damit ist angedeutet, warum die Begriffe des Bildes und der Repräsenta-

tionen problematisch und folglich auf den der Sichtbarmachung hin erweitert

werden. Mit dem Konzept der Repräsentation, das bekanntlich ohnehin ein

vieldeutiges und vielfach umgedeutetes ist, sind entscheidende Bereiche wis-

senschaftlicher Sichtbarkeitsproduktion nur bedingt zu fassen. Der produk-

tive und konstruktive Prozess der Sichtbarmachung kann, wenn er das Nicht-

Wahrnehmbare bearbeitet, kaum auf abgleichbare Ähnlichkeitsbeziehungen

setzen, denn diese gibt es schlechterdings nicht. Sichtbarmachung als Pa-

radigma technischer Sichtbarkeit im wissenschaftlichen Kontext bezeichnet

nicht allein eine Verschiebung in Richtung des Visuellen, etwa infolge einer

allgemeinen kulturellen ›ikonischen Wende‹ – zumal Sichtbarmachungsfor-

schung sich, wiederum Balke zufolge, darin ausdrücklich von Ansätzen der

Bildwissenschaft und der Visual Culture Studies unterscheidet, dass erstere

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


68 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

»der Existenz von ›Kulturen ohne Bilder‹ Rechnung trägt« (262). Zwar hät-

ten die Visual Culture Studies der künstlerischen Bildproduktion ihr Privileg

im Verhältnis zu anderen Visualitäten entrissen, letztlich aber doch an der

»Verkörperung des Visuellen im Bild« (ebd.) festgehalten, obschon »der zum

Einsatz kommende Bildbegriff alle Arten von visuellen Daten und Informa-

tionen umfasst« (ebd.). Demgegenüber verfolgt ein Denken der Sichtbarma-

chung einen Ansatz, nach welchem »Techniken der Sichtbarmachung […] sich

nicht zwangsläufig in Bildwerken verkörpern [müssen]« (ebd.).

Zudem erfährt mit der Fokussierung auf die Produktion und Zirkulati-

on im Labor hergestellter Sichtbarkeiten das Prozesshafte, Unabgeschlossene

und Veränderliche eine Aufwertung gegenüber mehr oder weniger statischen

Bildbegriffen. Ohne Friedrich Kittlers prinzipieller medialer Differenzierung

in allen Punkten folgen zu wollen – und bei aller Schwierigkeit, die für Kitt-

lers Denkenmaßgeblichen historischen ›Schwellen‹, anwelchen einUmschlag

erfolgt, exakt zu bestimmen – ist sein Hinweis auf eine neuartige Übertrag-

barkeit von Bildern, die deren distinkte Entfernung zur Schrift teilweise ver-

ringern, nicht gänzlich von der Hand zu weisen: »Um es in einem Satz zu

sagen: Heute sind Bilder übertragbar, im Lauf der gesamten Geschichte da-

gegen waren Bilder, wenigstens im Prinzip, nur speicherbar.« (Kittler 2002,

48)

Eine solche, den »Lauf der gesamten Geschichte« umfassende Großthese

wäre sicherlich in vielerlei Hinsicht angreifbar. Für Kittler kommen, dies ist

zunächst einmal festzuhalten, Medien als explizit ›optische‹ erst dann über-

haupt in Betracht, wenn Übertragung und Speicherung miteinander verkop-

pelt werden. Um an die historische Schwelle optischer Medien zu gelangen,

sind Schatten und Spiegel unzureichend, denn »[e]s kommt einzig und al-

lein auf erste Lösungen des Problems an, wie man eine Bildübertragung dazu

brachte, sich auch noch selber zu speichern« (51).

Diese Einschätzung prägt den weiteren Verlauf seiner so material- wie

anekdotenreichen Berliner Vorlesung von der Linearperspektive über die Fo-

tografie und den Film bis zum Computer. Die Zwischenstufe des Fernsehens

etwa ist vor allem deshalb von Interesse, weil Fernsehen aus Kittlers Per-

spektive vor allem bedeutet, »alle Komplexitäten des Bildes nicht bloß wie

ein Anhängsel mitzuschleppen, sondern zur Sache einer Hochtechnologie zu

machen« (290). Durch Einführung des HDTV-Formats, der Lichtsignalüber-

tragung über ein integriertes Netz von Glasfaserkabeln mit der Pointe, »daß

Licht zum Transmissionsmedium von Licht wird« (314), dass also optische Si-

gnale »zum erstenmal in der gesamten Mediengeschichte als optische und

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 69

nicht mehr als elektrische übertragen« (ebd.) werden, führt ausgerechnet das

Fernsehen nicht bloß endlich zum »Medium aller Medien« (315), dem Com-

putersystem, es fällt, Kittler zufolge, sogar letztlich mit diesem zusammen

(ebd.). Das Digitalprinzip, das Film und Fernsehen noch mühsam simulie-

ren mussten, ist dann in der digitalen Signalverarbeitung »erste und letzte

Gegebenheit« (316):

»Ob Digitalrechner Töne oder Bilder nach außen schicken, also ans soge-

nannte Mensch-Maschine-Interface senden oder aber nicht, intern arbeiten

sie nur mit endlosen Bitfolgen, die von elektrischen Spannungen repräsen-

tiert werden. Jeder einzelne Ton oder jeder einzelne Bildpunkt muß dann

zwar aus unzähligen Elementen aufgebaut werden, aber wenn die Verar-

beitung dieser Bits […] nur schnell genug läuft, wird alles, was überhaupt

schaltbar ist, auch machbar.« (Ebd.)

Somit kann medienhistorisch bereits für das Fernsehen konstatiert werden,

dass es im Unterschied zum Film auf technischer Ebene streng genommen

keine optische Komponente mehr aufweist: »Man kann die Filmrollen gegen

die Sonne halten und sehen, was jedes Einzelbild zeigt. Man kann Fernsehsi-

gnale zwar abfangen, aber nicht mehr ansehen, weil es sie nur als elektroni-

sche Signale gibt.« (Ebd.)

Das Sehen ist so lange ausgesperrt wie die Übertragungskette prozessiert.

Nur an Ein- und Ausgang, bei der Produktion und Rezeption auf dem Bild-

schirm, kommen das Auge im Zusammenspiel mit dem Sehen eines Bildes,

als die »letzten Reste von Imaginärem« (ebd.) ins Spiel. Und auch dieses Re-

siduum des Imaginären ist dazu verdammt, ein hoffnungsloses Rückzugsge-

fecht gegen den modernen Computer zu führen, der »auf Bildverarbeitung

gar nicht ausgelegt« (317) sei: »Computer in dieser Sicht sind die vollbrach-

te Reduktion aller Dimensionen auf Null« (318), wie Kittler mit Verweis auf

Flussers Konzept der Nulldimensionalität konstatiert (vgl. Flusser 1990, 2012).

Graphische Benutzeroberflächen sind daher für Kittler nachträgliche Ent-

wicklungen, die das im Unsichtbaren operierende System dem Benutzer er-

schließbar machen und halten; drei- oder sogar vierdimensionale Benutzer-

oberflächen, immersive Interfaces und Virtual Realities sind nachgeordnete, in

den Computer importierte Bedienmöglichkeiten, »in die man wenigstens mit

den zwei Fernsinnen Auge und Ohr und irgendwann wohl auch mit allen fünf

Sinnen buchstäblich eintauchen kann« (Kittler 2002, 318). Sie stammen aber,

das betont Kittler deutlich, »gar nicht aus der Immanenz der Computerent-

wicklung, sondern von Film und Fernsehen ab« (ebd.) – und im Falle des

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


70 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

letzteren, nur so vermeidet man einen Widerspruch zum vorher Gesagten,

schließlich teilen bei Kittler Fernsehen und Computer einen Zweig des medi-

engeschichtlichen Stammbaums, auch bloß hinsichtlich des für den eigentli-

chen technischen Vorgang ›eigentlich überflüssigen‹ Bereichs des residualen

Imaginären der Bildschirmrezeption.

Es ist eine errechnete, hoch konventionalisierte, nicht-notwendige, se-

kundäre Sichtbarkeit, die dem dimensions- und bildlos vor sich hinrechnen-

den Computer nachträglich aufgepfropft wird beziehungsweise die dieser er-

rechnet und sich selbst an der Schnittstelle zum Außen hinzufügt. Damit ver-

hält sich für Kittler Sichtbarkeit analog zu eben jener Software, die schließlich

in den meisten Fällen für die Herstellung sekundärer, nachgeordneter Sicht-

barkeit zuständig ist. Es gibt auch letztere vor allem deshalb (noch), weil und

insofern Computersysteme »in einer Umgebung aus Alltagssprachen koexis-

tieren« müssen (Kittler 1993, 232). Kittler verbirgt seine eigene tiefe Ableh-

nung dieses Kompromisses kaum, wenn er feststellt:

»Die sogenannte Philosophie der sogenannten Computergemeinschaft

setzt im Gegenteil alles daran, Hardware hinter Software, elektronische

Signifikanten hinter Mensch-Maschine-Schnittstellen zu verdecken. In aller

Menschenfreundlichkeit warnen Programmierhandbücher für Hochspra-

chen vor der geistigen Zerrüttung, die beim Schreiben trigonometrischer

Funktionen in Assembler ausbräche.« (Ebd.)

Der Bildschirm bildet mithin »gar keine existierenden Dinge, Flächen oder

Räume ab« (Kittler 2002, 319). Die Bilder »entstehen durch Anwendung

mathematischer Gleichungssysteme auf die Fläche, die dieser Monitor ist«

(ebd.). Deshalb fungiert der Computer »als allgemeine Schnittstelle zwi-

schen Gleichungssystemen und Sinneswahrnehmung, um nicht Natur zu

sagen« (319f.). Mit Mandelbrots Ausarbeitung des Fraktalen, die, obwohl

die entsprechende Gleichung seit 1917 bekannt ist, erst am leistungsfähigen

IBM-Rechner möglich ist, wird für Kittler eine Verschaltung mit dem, in

dessen eigenwilliger Diktion, »Reellen« bewerkstelligt und sinnfällig ge-

macht, denn die Farbmuster des Fraktals »produzierten eine Natur, die kein

Menschenauge je zuvor als Ordnung erkannt hatte: die Ordnung von Wolken

und Meereswellen, von Schwämmen und Uferlinien« (320).

BeiMandelbrot selbst heißt es einmal zurHerausforderung durch das blo-

ße Vorhandensein solcher Formen undOrdnungen, dieses führe unweigerlich

zur Auseinandersetzung mit der bereits bei Euklid aufgeworfenen Frage des

Formlosen, zu einer »Morphologie des Amorphen« (Mandelbrot 1987, 13). Die

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 71

neue fraktale Geometrie beschreibe viele der unregelmäßigen, fragmentier-

ten Formen, die den Menschen als Natur umgeben – »Wolken sind keine Ku-

geln, Berge keine Kegel, Küstenlinien keine Kreise. Die Rinde ist nicht glatt

– und auch der Blitz bahnt sich seinen Weg nicht gerade…« (ebd.) – denen

die Mathematik bislang jedoch weiträumig ausgewichen sei.Mandelbrot dia-

gnostiziert folglich eine Anschaulichkeits- respektive Sichtbarkeitskrise, die

es zu überwinden gelte: »Durch die Entwicklung von Theorien, die keine Be-

ziehung mehr zu sichtbaren Dingen aufweisen, haben sie [die Mathematiker;

Anm. Verf.] sich von der Natur entfernt. Als Antwort darauf werden wir eine

neue Geometrie der Natur entwickeln und ihren Nutzen auf verschiedenen

Gebieten nachweisen.« (Ebd.)8. Erst mit der digitalen Bildverarbeitung und

nur weil sie den traditionellen Abbildungsanspruch vollständig aufgibt, fällt

diese mit Kittlers ›Reellem‹ zusammen: »Was sich in Siliziumchips, die ja aus

demselben Element wie jeder Kieselstein amWegrand bestehen, rechnet und

abbildet, sind symbolische Strukturen als Verzifferungen des Reellen« (ebd.).

Vor diesem Hintergrund verortet Wolfgang Ernst den Übergang von ana-

log zu digital als einen von der Physik zur Mathematik der Dinge, an dem

sich eine Vertiefung der sich bereits mit dem Bewegtbild des Kinos auftuen-

den »medienarchäologische[n] Kluft zwischen Mensch und Maschine« (Ernst

2012b, 109)manifestiert. Ernst entwickelt aus einer anKittler und Foucault ge-

schulten Perspektive ausführlich die Zeitverhältnisse technischer Medien (als

»Zeitweisen und Zeitgaben« in: 2012a, als »Zeitwesen und Zeitgegebenheiten«

in: 2012b), deren immanente Vorgänge sich schon beim Film weitgehend ei-

ner Fixierung des sichtbar Mechanischen entzögen. So affizieren, Ernst zu-

folge, Medienzeitfiguren die menschliche Wahrnehmung. Medieninduzierte

Zeitprozesse aus medienarchäologischer Sicht zu analysieren, bedeutet diese

»nicht nur auf dem Niveau ihrer semantischen Inhalte, sondern ebenso auf

[der] Ebene der operativen Signifikanten« (115) zu betrachten.

Auf diese Weise wird etwa die Fotografie zu einem Medium zweier, ge-

nau genommen dreier Zeitweisen: einer internen der »chemisch-physikali-

8 Fast genau ein Jahrhundert zuvor hatte, darauf wird zu einem späteren Zeitpunkt zu-

rückzukommen sein, Friedrich Nietzsche einen ähnlichen Befund in entgegengesetz-

ter Stoßrichtung interpretiert. Die zunehmende Abstraktion, das Sich-Entfernen vom

Sichtbaren und Greifbaren gerät Nietzsche gerade zum Beleg einer anthropomorphi-

sierenden Aneignung durch Überführung ins Bildliche: »Wir operierenmit lauter Din-

gen, die es nicht giebt, mit Linien, Flächen, Körpern, Atomen, theilbaren Zeiten, theil-

baren Räumen,wie soll Erklärung auch nurmöglich sein, wennwir Alles erst zumBilde

machen, zu unserem Bilde!« (Nietzsche 1988/1882, 473.)

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


72 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

schen Logik des Mediums«, also Belichtungszeit, Latenzzeit, Entwicklungs-

zeit; einer ihr äußerlichen, die die Fotografie als Zeitintervalle registriert; so-

wie drittens als eine Zeitempfindung im menschlichen Blick auslösende. Im

»Dreischritt von Belichtung, latentem Bild und Entwicklung zum Bildpositiv«

entstehe auf dieseWeise »eine ganz eigentümliche zeitkritische Ereigniswelt«

(114).

Um diese Ereigniswelt radikal nicht sichtbarer Zeitprozesse zu erfassen,

bedarf es der Medientheorie und ihrer Methoden als in zwei Richtungen an

medienepistemische Artefakte anschlussfähige: »einmal zur Makrowelt der

Meßmedien und sogenannten Massenmedien (die ›elektronischen‹ Medien

Radio, Fernsehen, bis hin zum Computer), andererseits zur Quantenphysik

mit ihren mathematischen Verfahren (Photonik, Molekularbewegung, Sto-

chastik)« (115). Erst mit der Technik der Fotografie werde es überdies möglich,

»Zeitmomente nicht nur im Regime des Symbolischen (dem Ordnungsraum

der Kultur), sondern auch der optischen Physik invariant gegenüber der re-

lativen historischen Zeit aufzuheben« (117) und somit den Moment in makro-

zeitliche Strukturen zu überführen. Der historische Index des Fotografischen

ist im Fall elektronischer Bilder gerade nicht in ihrer ikonischen Immanenz

verfestigt, sondern muss diesen »als textbezogene Referentialität erst zuge-

schrieben werden« (117).

Während in der sogenannten analogen Fotografie der Entstehungspro-

zess von Aufnahme und Entwicklung das »historische Modell en miniature

ab[bildet]; der Belichtung (dem Ereignis) folgt die buchstäbliche Entwicklung

und Fixierung« (127), die das latente Bild dem menschlichen Auge zugäng-

lich macht, ist das »diskrete Mediengeschehen« elektronischer Bilder, etwa

auf dem CCD-Chip der Digitalkamera, ein »mikrodramatisches«: »der schal-

tungstechnisch getaktete Transport einzelner Elektronenladungen, in die das

Licht verwandelt wird« (ebd.). Es wird also getaktet und das heißt gerechnet:

»Die ausgegebenen Signale eines CCD Sensors, die eigentlichen Bilddaten

beinhaltend, müssen an ebenso logischen wie physikalisch konkreten Orten

abgespeichert werden […] Solche hochtechnischen Speicher, die nicht nur

die Aufzeichnungen, sondern auch dieWiedergabe von Daten ermöglichen,

sind – anders als die Photochemie der einmaligen Belichtung – zu vollstän-

dig reversibler Prozessualität fähig.« (128)

Mit dem Blick auf den Speicher- und Prozessierungsvorgang eröffnet sich für

Ernst eine Medienepistemologie, die die »grundsätzliche Diskontinuität zwi-

schen analoger Signalfixierung und digitaler Prozessierung« (ebd.) als Neu-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


II. Archäologie der Sichtbarmachung 73

aushandlung von stasis und dynamis entbirgt: »Die Unverzüglichkeit digitaler

Bildverarbeitung im Unterschied zur Latenzzeit klassischer Photoentwick-

lung ist die eigentliche Botschaft des neuen Mediums« (128f.). Die intrikate

Zeitlichkeit der klassischen Fotografie begründet damit eigentlich deren In-

dexikalität, stärker zumindest als jeder »da gewesene« Referent.Digitalen Bil-

dern ist die »temporale Indexikalität historischer Zeitlichkeit entzogen – eine

Übersetzung in den mathematischen, zeitinvariant reproduzierbaren Raum«

(132).

DerWahrnehmung unverfügbare, jedoch alles entscheidende Zeitverhält-

nisse werden der Wahrnehmung medial gegeben. Die Zeitgaben und Zeit-

weisen der Medien selbst müssen von einer Medienarchäologie erst enthüllt

werden. Somit ist für Ernst eine archäologische Geschichte der Medien selbst

nicht historiographisch verfasst, denn die wissensgeladenen Apparate sind

»nicht mehr nur eine Ausweitung menschlich vertrauter Wahrnehmungssin-

ne«, sie entfalten zugleich eine »Eigenwelt mit Eigenzeiten« (347): »Einer-

seits lassen sich Medientechnologien auf einer makrohistorischen Zeitleis-

te namens Mediengeschichte eintragen; andererseits ereignet sich in ihren

konkreten Vollzugsweisen fortwährend einemikrotemporale Zeitstauchung.«

(Ebd.)

Das Problem der Medienarchäologie sei es daher, dass ihre theoretische

Argumentation an den sprachlichen Diskurs gebunden bleibe, »die Spur der

Eigenzeitlichkeit von Medien aber haftet an den Artefakten selbst, als non-

diskursive Artikulation in maschineller Dimension« (351). Damit steht eine

Medienarchäologie der Prägung Kittlers und Ernsts asymmetrisch »zur Ver-

schränkung von Diskursanalyse und technologischem close reading, wie es im

Namen einerMedienkulturwissenschaft geschieht« (363; kursiv i.O.) und quer

zu einer kulturwissenschaftlichen Wissensgeschichte: »Von den Mediensys-

temen selbst ausgehend scheidet sich technomathematische Medienarchäo-

logie von Wissensgeschichte.« (Ebd.)

Die daraus sich ableitende bewusst a-historische und entkontextualisie-

rende Medienarchäologie setzt das Technomathematische absolut und ver-

steht die Operativität der Apparate, die erst im Vollzug Medien werden, kon-

sequent von dieser Setzung ausgehend. Demgegenüber wird, wie im Folgen-

den weiter begründet werden soll, das Apparativ-Technisch-Materielle der

werdenden Medien zwar unbedingt ernst genommen, aber als nicht ablösbar

von diskursiven Praktiken verstanden. Als materiell-diskursive Konfiguration

haben Medien sowohl Eigenzeit als auch Geschichte. Selbst wenn die eigen-

zeitlichen temporalen Prozesse im strengen Sinne nicht sichtbar und die sym-

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/


74 Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

bolische Ordnung im Sinne einer Verschaltung mit dem ›Reellen‹ umgangen

werden kann, bleiben Medien über die von ihnen hervorgebrachten Sichtbar-

keiten mit symbolischen Prozessen in Kontakt. Medien konstituieren sich als

solche zwar im Vollzug, doch scheint es für den in Frage stehenden Zusam-

menhang technisch erzeugter Sichtbarkeit nicht völlig gleichgültig, welche

Operationen durch sie vollzogen werden und auf welcheWeise sich ihre Ope-

rativität in das Produkt des Prozesses einschreibt.

Jenseits des Sichtbaren: Wo operieren Medien?

Ein weiterer Einwand gegenüber der Beforschung von medialen Sichtbar-

keitsverhältnissen bezieht sich auf die genuine Unsichtbarkeit der in ›neuen

Medien‹ (präziser: den als solche apostrophierten Konfigurationen) ablaufen-

den Prozesse. Wo, wie im vorausgegangenen Abschnitt dargestellt, gerech-

net und geschaltet wird, wo Algorithmik herrscht und das erzeugte Bild jede

programmierbare Form annehmen kann, da sind Fragen der Repräsentati-

on, zu denen Sichtbarkeit in diesem Kontext immer gehört (selbst wenn sie

diese problematisiert) wenn nicht obsolet, so doch von niederrangigem In-

teresse. Ist es also an der Zeit, ganz im Gegensatz zu dem hier eingeschlage-

nenWeg, das Sichtbare als epistemologisch bedeutsame Kategorie zugunsten

einer hardware- und zeitbasierten oder einer nicht auf Repräsentation ba-

sierenden Medientheorie auf- beziehungsweise die medienwissenschaftliche

Zuständigkeit für das Sichtbare abzugeben?

Forderungen nach einer kritisch-selbstreflexiven Wendung, die damit

nicht länger in repräsentationslogischer Selbstbezüglichkeit verharrte, also

nach einem ›non- oder post-representational turn‹ der Medienwissenschaft,

sind in der jüngeren Vergangenheit immer wieder zu vernehmen gewesen.

Exemplarisch etwa die bewusst polemische Intervention Geert Lovinks und

Ned Rossiters (2013), der programmatisch der Slogan: »I’ve seen the future

– and it’s not visual« als Motto vorangestellt ist. Lovink und Rossiter be-

klagen in ihrem Pamphlet den Mangel einer zeitgemäßen Theoretisierung

des medienwissenschaftlichen Feldes durch dieses selbst, ein Mangel, der

letztlich zukunftsgefährdend für die Disziplin sei: »During the first decade

of the 21st century the academic discipline of media studies failed to develop

a compelling agenda« (Lovink/Rossiter 2013, 62).

Eine kritische Selbstreflexion, etwa zur Rolle des Mediengebrauchs der

innerhalb der Disziplin Tätigen, hätte demgemäß zwangsläufig zur Folge,

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007 - am 14.02.2026, 14:30:51. https://www.inlibra.com/de/agb - Open Access - 

https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

