58

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Konfigurationen: Sichtbarmachung als Kulturtechnik

Michel Serres verweist im Vorwort (mit dem so barocken wie instruktiven
Titel: »Vorwort, dessen Lektiire sich empfiehlt, damit der Leser die Absicht
der Autoren kennenlernt und den Aufbau des Buches versteht«) der von ihm
herausgegebenen »Elemente einer Geschichte der Wissenschaft« (Serres 1994)
auf die notwendige »Verschrinkung« oder »Mischung« unterschiedlicher Ele-
mente von Medien- und vor allem Wissenschaftsgeschichte unter Beriicksich-
tigung des historischen Kontextes, ihrer jeweiligen Epistemologien und gege-
benenfalls Ontologien. Die Aufforderung zur Mischung und Verschrinkung
von Wissensfeldern tragt der Annahme Rechnung, dass »[w]eder die Wech-
selfille der politischen oder militirischen Verhiltnisse noch die Okonomie
[...] fur sich genommen« (Serres 1994, 11) in der Lage sind, erschépfend zu
erschliefden, »wie sich unsere heutigen Lebensweisen durchgesetzt haben«
(ebd.). Der Begriff der >Lebensweisen< umfasst dabei den gesamten Bereich
des Wissens und seiner Her-/Darstellung im Spannungsfeld von Sagbarem
und Sichtbarem. Er ist schon deshalb nur im Plural, als differente, aber gleich-
zeitige >Lebensweisen« zu konzeptualisieren.

Serres weist darauf hin, dass sich bislang etwa eine Geschichte der Natur-
wissenschaften in Frankreich nicht institutionell verankern lief3, sie vielmehr
nur dort zu finden sei, »wohin sie von Zufall und gutem Willen verschlagen
wurde« (ebd.), wihrend andererseits die etablierten Disziplinen »vom Humus
ihrer Geschichte abgelést« (ebd.), also »wie wenn sie vom Himmel gefallen
wiren« (ebd.), gelehrt wiirden und damit zwangsliufig eine fundamentale
Weltfremdheit aufwiesen. Fiir eine Geschichte der Naturwissenschaften, mithin
dem Projekt, die Scheidung von »zwei Welten und zwei Kulturen« (13) zu iiber-
winden, ist es, soll sie fiir alle beteiligten Felder und Bereiche fruchtbar sein,
methodisch unabdingbar, der Tendenz zur totalisierenden Vereinheitlichung
zu widerstehen, also beispielsweise dem Versuch einer Darstellung der »Ge-
samtheit der Wissenschaften und ihre[r] Evolution [...] im Gesamtverlauf der
Geschichte« (15).

An ihre Stelle trite fiir Serres eine autonome Quasi-Disziplin, »die zwi-
schen mehreren Stilen zdgert, die von ihren spezifischen Problemen oftmals
umgewalzt worden ist, deren Methoden auseinanderstreben, deren Schulen
sich gegeneinander stellen« (16) — mit Folgen, sowohl fiir die Historiographie,
als auch fir den Begriff der Wissenschaft: »Da die Gegenstinde iiberreich an
Information sind, kann es geschehen, dafs sie die gewdhnliche Geschichte

- am 14.02.2026, 14:30:51.


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

in Frage stellt und die vertrauten Vorstellungen, die man vielleicht iiber die
Wissenschaften selber hegt, in Zweifel zieht.« (Ebd.)

Nur so wiirde die bisher herrschende »spontane Geschichte der Wissen-
schaften« (ebd.) iiberwindbar, also jene »Praxis einer Geschichte, die in den
Wissenschaften zu wenig bewandert ist, und von Wissenschaften, die sich in
der Geschichte sehr wenig auskennen« (ebd.), welche beide gleichermafen
dafiir verantwortlich seien, dass in derart einheitlichen Darstellungen »jener
eherne Fortschritt des liickenlosen Wissens in einer umfassenden, homoge-
nen und isotropen Zeit« prozessiert werden kann. Die gegenseitige Informa-
tion, die Konfrontation der Denkstile und Wissenschaftsbegriffe und der mit
diesen korrespondierenden Methoden, wire zunichst (und auf unbestimmte
Dauer) gleichsam gegenseitige Irritation und partielle Dekonstruktion, in-
folge derer »keine Wissenschaft einheitlich, wiedererkennbar und kohirent
(ebd.) bliebe. Die Preisgabe des Kohirenzprinzips, ob teleologisch oder evolu-
tiv, decouvriert fiir Serres bisherige Modi der Wissenschaftsgeschichtsschrei-
bung als sachfremd: »Die Vernunft in der Geschichte des Wissens gleicht also
einer Naivitit.« (Ebd.)

Weder geniige die Darstellung der »Reihe der Problemlésungen und der
Experimente« (17), die biographische Erzihlung des Lebens prigender Perso-
nen, noch das blof3e Einschreiben der Wissenschaften in das »Hauptbuch der
Geschichte«, mit dem Ziel einer Bestimmung des jeweiligen »gesellschaftli-
chen, institutionellen, 6konomischen, kulturellen und politischen Rahmen[s]
der wissenschaftlichen Inhalte« (ebd.). Vor allem aber kritisierte eine Ge-
schichte der Wissenschaften im Sinne Serres«< die verbreitete »riickwirtsge-
richtete Bewegung des Wahren, welche die Erkenntnisse von heute in die
Vergangenheit zuriickprojiziert« (ebd.), um Kohirenzen in deterministischer
Weise allererst herzustellen, so dass die Geschichte »zur unvermeidlichen und
gleichsam programmierten Vorbereitung des aktuellen Wissens wird« (ebd.).
Auf diese Weise entstehe nimlich das homogene Bild einer »geradlinige[n]
Abfolge stetigen Wissenserwerbs oder eine ebensolche Sequenz plétzlicher
Einschnitte, Entdeckungen, Erfindungen oder Revolutionen« (18), wihrend es
tatsichlich darum gehen miisste, den Wissenschaften »durch ein vielfiltiges
und komplexes Netz von Wegen, Stralen, Bahnen, Spuren, die sich verflech-
ten, verdichten, kreuzen, verknoten, iiberlagern, oft mehrfach verzweigenc
(ebd.) zu folgen. Ein derartiges Unternehmen wire, so scheint es, treffender
als »Kartographie« im Sinne Deleuzes, denn als »Historiographie« zu bezeich-
nen.

- am 14.02.2026, 14:30:51.

59


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

60

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Die von Serres auf diese Weise hergestellte Konfiguration will beinahe bil-
derstiirmerisch die Statuen >Wissenschaft<und >Geschichtes, »von ithrem epis-
temologischen Sockel [...] holen« (ebd.), um sichtbar werden zu lassen, was
die Wissenschaftssprache verdeckt: nimlich, dass »die Performanz der Pro-
zesse und die Objektivitit der Experimente einander fast vollkommen iber-
lagern« (29), so dass das immer reziproke Verhiltnis von »causes« (als Ursache
und juristische Streitsache) und »choses« (28) (als strittige oder umstrittene
Sache, epistemisches Ding, Gegenstand einer Disziplin) durch hegemoniale
Geschichtsschreibung und Wissenschaftsprache als Kausalbeziehung natura-
lisiert und damit recht eigentlich zum Verschwinden gebracht wird.

Von einer offenen Kartographie der »Netze und Verzeichnisse« (35f.) hin-
gegen, lief3e sich erhoffen, dass diese die pluralen, heteronomen und hetero-
topen

»Geschichten der Wissenschaften [..] nachzeichnet und dabei alles mit-
einander verflicht: ihre Resultate und ihre Erfinder, ihre zugeflossenen
und zusammengeflossenen Erbschaften, die harten Auseinandersetzungen
zwischen ihren pressure groups, abwechslungsreiche und grofiartige Land-
schaften, in denen die choses von den causes, die Dinge der Welt von den
Angelegenheiten der Menschen, kaum noch zu unterscheiden sind; ihre vor-
laufig endglltigen Entscheidungen, ihr Vergessen und ihre veranderlichen
oder triigerischen Erinnerungen, ihre institutionelle Verfassung, ihre stren-
ge rationale Bestimmtheit und ihre begeisternde Unwahrscheinlichkeit:
unsere leidenschaftlichen Irrfahrten auf jenen Karten.« (36; kursiv i.0.)

Ein solches Denken in rhizomatisch verflochtenen Kategorien der >Gemische
und Gemenge< konnte terminologisch mit dem von Serres aufgegriffenen Be-
griff der »Perkolation« gefasst werden, mithin als »Beschreibung von Syste-
men, die aus einer groffen Anzahl von potentiell miteinander verbundenen
Objekten bestehen«, zwischen denen »eine Kommunikation auf Distanz zu-
stande kommen [kann] — oder auch nicht« (37).

Die fiir den vorliegenden Versuchsaufbau relevanten Kommunikations-
beziehungen, nimlich jene, die Wissenschafts- und Mediengeschichte lange
unterhalten haben (»oder auch nicht«, wie man mit Serres anfiigen miiss-
te), sind, folgt man etwa Bernhard Siegerts Darstellung aus der Einleitung zu
seiner wichtigen Studie »Passage des Digitalen« von 2003, vornehmlich klan-
destiner Natur gewesen: Abseits einer Reihe von Einzeluntersuchungen, die
punktuell die Genese technischer Medien im 19.Jahrhundert mit Diskursen,
Praktiken, Institutionen und Apparaturen der Experimentalwissenschaften

- am 14.02.2026, 14:30:51.


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

enggefithrt haben, sei, so Siegert, nicht allzu viel >passiert«. Zwar hitte im-
mer wieder einmal beispielhaft vorgefithrt werden kénnen, dass sich inner-
halb von Experimentalsystemen (gemeint sind hier insbesondere solche der
Biologie, Physik und Physiologie) so etwas wie »wechselseitige Gritndungsver-
haltnisse zwischen der Konstitution des wissenschaftlichen Faktums und der
Konstitution technischer Medien ein[..]stellen« (Siegert 2003, 11). Doch dar-
tiber hinaus sei einigermafien fragwiirdig geblieben, inwieweit wissenschaft-
liche Fakten, Theorie- und Modellbildungen »Teil der Geschichte der Medien
sind« (ebd.; kursiv 1.0.). Letztlich, so merkt Siegert siiffisant an, miisse man
feststellen, dass Wissenschaftsgeschichte und Mediengeschichte »nicht mit
ihren Hauptportalen aneinander [grenzen], sondern mit ihren Hinterhofen«
(11f)).

Typisch fiir den Verkehr zwischen Hinterhéfen ist es, wie jeder weif3, der
einen solchen hat, dass es zu Zufallsfunden, fliichtigen Begegnungen bei den
Miillcontainern und dem einen oder anderen entwendeten Stiick Sperrgut
kommt, oder gemif} der Charakterisierung des Verhiltnisses durch Siegert:
»Liegengelassene oder zumindest unbeaufsichtigt gelassene Geritschaften
werden von der einen Seite heimlich entwendet und Zwecken zugefithrt, die
die andere Seite niemals intendierte« (12). Das kann selbstredend durchaus
produktiv sein und punktuell zu neuen Einsichten und Denkansitzen fiih-
ren, verbirgt jedoch das tiefer liegende Problem: »Man kommt zwar so unter
Umstinden der Entstehungsgeschichte dieser oder jener >Erfindung« auf die
Spur, man erfragt aber auf diese Weise nicht das spezifische epistemologische
Ereignis, durch das die verschiedenen phinomenalen Entstehungsgeschich-
ten von >Erfindungenc iiberhaupt erst méglich wurden.« (Ebd.)

Um das Niveau dieser Fragestellung zu erreichen man, miisse ein anderer
Weg eingeschlagen werden: Man miisse nach dem »Typ der Zeichen fragen,
die in Mediensystemen zu Reprisentationen genutzt werden« (ebd.), muss
also im Fall der elektronischen Medien »nach der Freisetzung einer Graphie
des Signals in der Geschichte der Wissenschaften fragen« (ebd.) Die Losung
des Problems fiir Siegerts Untersuchung der neuzeitlichen Wissenschaften
zwischen 1500 und 1900 folgt dem Schlachtruf: »Auf ins Feld der Zeichen-
praktiken!« (ebd.)

Denn die Frage nach der Graphie »riickt ein Untersuchungsgebiet ins
Blickfeld, auf das sowohl die Experimentalwissenschaften als auch die Ma-
thematik und die Medien iibergreifen, ohne es jedoch vollig abzudecken«
(ebd.). Siegerts »Passage des Digitalen« strebt folgerichtig eine »Dekonstruk-
tion des mathematischen Symbolbegriffs« an, die es erlaube, die Studie als

- am 14.02.2026, 14:30:51.

61


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

62

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Arbeit an einer historischen »Grammatologie der neuzeitlichen Wissenschaf-
ten [zu] charakterisieren« (13). Damit stitnden durchweg Zeichenpraktiken im
Zentrum die

»mit jenem der graphé zu tun [haben], der liber den Begriff der Sprache
hinausgeht: Listen, Tabellen, kartographische Koordinatensysteme, mathe-
matische Notationssysteme sowie die im Realen von technischen Medien
implementierte Graphie sich selbst aufschreibender Ereignisse — sich selbst
aufzeichnende Funken, Projektile und Schwingungsereignisse — bis hin zur
digitalen Registratur von Impulsen in elektronischen Speicherzellen. All die-
se Schriften lassen sich im Unterschied zum Begriff der phonetischen Schrift
unter den Begriff einer diagrammatischen Schrift subsumieren.« (13f.)

So verstandene Zeichenpraktiken firmieren nicht linger ausschlieflich als
Element der Semiotik, sondern als »Kulturtechnik«. Erhard Schiittpelz
wiirdigt demgemifd den im deutschprachigen Raum etablierten Begriff der
Kulturtechniken — »zweifelsohne ein allgegenwirtiger Begriff der aktuellen
deutschsprachigen Medientheorie« (Schiittpelz 2006, 87) — in erster Linie
als Versprechen, »vor die Reifizierung von Apparaten und Substantiven
zuriickzugreifen, um einen Zugriff auf die Verben und Operationen zu
ermoglichen, aus denen die Substantive und Artefakte erst hervorgegangen
sind: schreiben, malen, rechnen, musizieren und viele andere« (ebd.)®.
Zeichen wiederum wiren, Siegert zufolge, nicht aufzufassen als »ideale
Objekte«, sondern als »ausgedehnte Dinge« (Siegert 2003, 14), die einen
Platz in der Welt einnehmen. Weiterhin sind Zeichenpraktiken »mit jeweils
besonderen institutionell definierten Riumen verkniipft« (ebd.), zu denen
neben beispielweise der Akademie, dem Biiro und dem bei Siegert wiederholt
mafigeblichen Schiff auch das Labor gehorte.

Um die Emergenz elektronischer Medien als Ereignis der »Freisetzung ei-
ner Graphie des Signals« beschreiben zu kénnen, bedurfte es, Siegert zufol-
ge, der erwihnten »historischen Grammatologie der neuzeitlichen Wissen-
schaften« und gleichzeitig einer Archiologie der Medien: »Beide Projekte sind
unaufloslich ineinander verschrinkt, sie konnen nur gemeinsam, nicht nach-
einander betrieben werden.« (Ebd.) Nur auf diese Weise gelinge es, zu einer

6 Schittpelz weist aber auch luzide darauf hin, dass der Begriff der »Kulturtechniken«
eigentlich redundant ist, denn: »Alle Techniken sind Kulturtechniken. Techniken sind
kulturell kontingent, sie werden kulturell (nicht-genetisch) iibermittelt, sie sind ein
Produkt von Erziehung und Erfindung.« (Schiittpelz 2006, 90)

- am 14.02.2026, 14:30:51.



https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

geschichtstheoretischen Setzung zu kommen, nach welcher das Digitale und
das Analoge nicht »Episoden einer Geschichte der Medien« sind, sondern viel-
mehr die technischen Medien »eine Episode des Digitalen und des Analogen,
eine Epoche der graphé« (15).

Aus einem Riss in einer dem Denken der Reprisentation verpflichteten
»Ordnung der Schrift«, wird ab Mitte des 18. Jahrhunderts der »Raum der
technischen Medien eréffnet« (16). Im Riss, der »kein zeitlich fixierbarer epis-
temologischer Bruchc ist, sondern ein rhizomatisch wuchernder, »sich rasch
veristelnder und in unterschiedlichen Erscheinungen sich zeigender episte-
mischer Bruch« (18), in der sich 6ffnenden »Drift des Digitalen« also, siedeln
die technischen Medien. Sie sind somit gegriindet in einer Figur des Briichig-
werdens, der Stérung, der Deterritorialisierung und des Entzugs des Grun-
des:

»Nicht das Denken der Reprisentation ist in ihren technischen Ensembles
am Werk, sondern die Deterritorialisierung der Elemente der Reprasentati-
onsanordnung, die Freisetzung einer schlechten Unendlichkeit, der endlo-
sen Verkettung von Plus und Minus, Null und Eins, Negativ und Positiv, Elek-
trizitdt und Magnetismus. Das Ende der klassischen Reprisentation birgt
den Anfang der elektrischen Medien.« (17)

Unter sehr viel bescheideneren Vorzeichen als dem Versuch einer >Grammato-
logie der Wissenschaften, gilt etwas ganz Ahnliches fiir den hier vorgeschla-
genen Weg, die Aufmerksamkeit auf Prozesse, Relationen und Modalititen,
also vor die Reifizierung von Apparaturen und Medien der Sichtbarmachung
zurichten, die das Ende der klassischen Reprisentation bereits hinter sich ha-
ben. Das Experimentieren an Bakterien und zugleich an Apparaturen bahnt,
auf diese Weise beschrieben, einen Weg zu Elementen einer medialen Onto-
Epistemologie des Sichtbaren, die nicht blof3 ein »philosophiegeschichtliches
Unternehmenc (14) bleibt. Gleichzeitig bliebe eine Untersuchung der histori-
schen Entwicklung technischer Labormedien ohne die Frage, an der entlang
sie sich iiberhaupt als medientheoretische konturiert, ein Problem fiir Tech-
nikhistoriker.

Wenn hier der unmittelbare Bereich des Bildlichen heuristisch ein-
geklammert, die Instanz des Bildes auf ein Sichtbargemachtes hin iber-
schritten wird, wenn Sichtbarkeit tiber relational aneinander gekniipfte
Verbildlichungsprozesse, also Verfahren, Technologien und Techniken,
Vorschriften, Materialititen und Asthetiken im Rahmen spezifischer Ex-
perimentalkulturen entsteht, dann kann die Analyse des einzelnen Bildes

- am 14.02.2026, 14:30:51.

63


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

64

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

einstweilen aufgeschoben werden. Der semiotische Gehalt des Bildes ist
dann fiir den Moment weniger bedeutungstragend als dessen Einbettung in
das jeweilige Wissensdispositiv, aus welchem es hervorgeht und zu dessen
Konstitution, Konsolidierung oder Transformation es beitrigt. Als materiell-
diskursiv erzeugte (und selbst wirksame) Entititen kénnen epistemische
Bilder Voraussetzung und Grundlage fur die Erzeugung spezifischer Sicht-
barkeiten darstellen, aber auch, in umgekehrter Blickrichtung, Ausweis der
Produktivitit eines Wissensdispositivs sein, das auf Sichtbarmachung setzt.

Sichtbarmachung endet oder beginnt mit Bildern immer nur in vorliufi-
ger Weise, Bild und Sichtbarmachung sind provisorisch und punktuell aufein-
ander bezogen und besitzen die Fahigkeit, einander zu erschiittern, in Frage
zu stellen oder zu unterlaufen. Heideggers lakonische Definition, Wesen des
Bildes sei es, »etwas sehen zu lassen« (1954, 194), behilt in diesem Zusammen-
hang ihre Giiltigkeit, greift aber insofern zu kurz, als Heidegger weiterhin vor
allem auf den mimetischen Charakter bildlicher Reprisentation abstellt: Bil-
der lassen sehen, aber was sie sehen lassen, das gibt es bereits. Bild und zu
sehen gegebenes Ding stellen je eigenstindige Entititen dar, wihrend etwa
wissenschaftliche Sichtbarmachungen hiufig (selbstverstindlich keineswegs
immer) das sichtbar zu Machende als Sichtbares mithervorbringen, es zum
anschaulichen Objekt und zum epistemischen Ding erst im Augenblick der
Sichtbarmachung werden lassen.

Mit der konzeptionellen Betonung des Sichtbarmachens tritt somit ein
operativer Aspekt in den Vordergrund, der bildimmanente Fragen sowie Fra-
gen nach der »ikonischen Differenz« des Bildes (Boehm 1994) nicht katego-
risch zuriickweist, aber doch zuriickstellt und mit Skepsis betrachtet, insbe-
sondere im Hinblick auf die Zirkulation simulativer und digitaler Bilder, fir
die eine prinzipielle Trennung von Bild und Bildgrund, welche die Vorausset-
zung des Wirkens ikonischer Differenz wire, nicht umstandslos angenom-
men werden kann.

Institutionelle Orte, Vorginge, zeitliche und riumliche Kontexte, Appa-
raturen, Technologien, also (und: als) Materialititen und Diskurse spielen in
diesem Zusammenhang eine wesentlich gréfiere Rolle als phanomenologisch
orientierte, wie im Falle Merleau-Pontys, den Leib als vorgingiges Medium
einbeziehende Theoriehorizonte, zeichentheoretische Lektiiren, Verweise auf
Bilder als hauptsichlich mentale Wahrnehmungsvorginge oder Elemente ei-
ner allgemeinen »Bild-Anthropologie« (Belting 2001). Der Betrachtende selbst
wird nicht ausgestrichen, wohl aber historisiert und einem ebenfalls histo-
risch beweglichen Bereich eingeschrieben, wenn es etwa bei Jonathan Crary

- am 14.02.2026, 14:30:51.


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

heifdt, spitestens im 19. Jahrhundert sei das Problem des Betrachters jenes
»Feld, auf dem sich das Sehen in der Geschichte materialisiert hat, bezie-
hungsweise selbst sichtbar geworden ist. Das Sehen und seine Wirkungen
sind immer untrennbar von den Méglichkeiten eines betrachtenden Subjekts,
das zugleich das historische Produkt und der Schauplatz bestimmter Prakti-
ken, Techniken, Institutionen und Verfahren der Subjektivierung ist.« (Crary
1996, 16)

Der oder die Sehende wird auf diese Weise zum sich fiigenden Betrach-
ter, zum Beobachter (im englischen Original: »observer«). Eingebettet in ein
»System von Konventionen und Beschrinkungen« bewegt dieser sich inner-
halb eines »Rahmens von vorgeschriebenen Moglichkeiten« (17), der weit iber
die Konventionalitit etablierter Darstellungsverfahren hinausreicht:

»Wenn man sagen kann, es gebe einen fiir das 19. Jahrhundert — oder fiir je-
de beliebige Epoche —typischen und spezifischen Betrachter, kann man das
als Folge von nicht aufeinander reduzierbaren heterogenen Systemen von
diskursiven, sozialen, technischen und institutionellen Beziehungen. Unab-
hingig von diesem sich stets in Verdnderung befindlichen Feld gibt es kein
beobachtendes Subjekt.« (Ebd.; kursivi.O.)

Crary betont mit Nachdruck, es habe nie einen unabhingigen Betrachter ge-
geben, welcher selbst in der Welt ist und diese zugleich durchschaut, und
dabei werde es notwendigerweise auch bleiben miissen, denn »[s]tatt des-
sen gibt es mehr oder weniger machtige Kriftegefiige, aus denen heraus die
Moglichkeiten eines Betrachters erwachsen.« (Ebd.) In welcher Weise mogli-
che, selbst historisch veranderliche und das Subjekt als historisch spezifisch
situiertes hervorbringende Sichtbarmachungen sich strukturanalog zu dem
ihnen korrespondierenden Sagbaren innerhalb einer epistemischen Ordnung
verhalten, wird noch eingehender zu betrachten sein.

Vor diesem Hintergrund erweist sich im Ubrigen auch die hiufig an-
zutreffende Behauptung von einer >Bilderfluts, >Bilderschwemme« oder einer
vollstindig auf Bildlichkeit und Visualitit umstellenden Epoche nach dem so
genannten iconic turn als fragwiirdig, sofern derlei Behauptungen nicht al-
lein quantitativ (und damit epistemologisch relativ schwach) gestiitzt sind.
Friedrich Balke hilt hierzu treffend fest: »Es gibt keinen historischen Trend,
der zu immer mehr Sichtbarkeit fithrt, Kulturen lassen sich nicht danach un-
terscheiden, dass sie >visueller< organisiert sind als andere, wohl aber danach,
an welche Sichtbarkeit sie die Erscheinung von Macht und Wahrheit binden.«
(Balke 2012, 255)

- am 14.02.2026, 14:30:51.

65


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

66

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

Dabei ist nicht nur der Ort des Erscheinens von Belang, denn »das Bild als
Ort einer bestimmten Erscheinung ist seinerseits auf bestimmte Orte ange-
wiesen, an denen es erscheint bzw. seine Sichtbarkeit fiir mégliche Betrach-
ter institutionalisiert ist« (257), beispielsweise Labor, Handbuch oder Bildatlas
als Wissensspeicher”, sondern in gleichem MafRe die Materialitit des Bildes
und der Bildproduktion. Diese geht itber den blofRen Bildtriger weit hinaus,
sie umfasst neben modalen Aspekten des Bildinhalts »auch die Dispositive
und Institutionen, die die Techniken und Fertigkeiten der Bildherstellung und
Bildwahrnehmung produzieren und reproduzieren« (ebd.).

Doch damit nicht genug, verhalten sich Bild und Sichtbarkeit nicht blof3
wie Medien zueinander, sondern unterhalten dariiber hinaus ein komplexes
Verhiltnis zu den Medien ihrer Hervorbringung, welche selbst weder opti-
sche noch tiberhaupt im Sichtbaren operierende Medien sein miissen, wie
im Fall des Abtastverfahrens eines Elektronenmikroskops, quantenmechani-
schen Modellierungen unsichtbarer und sogar unbestimmbarer Teilchenzu-
stinde durch entsprechende Software, oder nicht zuletzt schlicht dem fliissi-
gen nihrstoffreichen >Mediums, welches Bakterienkulturen in der Petrischale
erlaubt, rasch auf sichtbare Grofde anzuwachsen.

Wenn Bilder als Medien der Sichtbarmachung fungieren und umgekehrt
etwa im Laboratorium produzierte Sichtbarkeit im Bild stillgestellt, mess-
oder distribuierbar gemacht wird, so geschieht dies wiederum auf Grundlage
von materialen Medientechniken. Sichtbarmachung als Kulturtechnik ist oh-
ne dezidierten Medienbegriff eigentlich nicht denkbar. Im Rekurs auf die His-
torisierung von Objektivitit, wie sie von Lorraine Daston und Peter Galison
exemplarisch betrieben wurde (Daston/Galison 2002 und 2007) weist Balke in
seinem Uberblicksbeitrag zur Sichtbarmachung im »Handbuch der Mediolo-
gie« auf das infolge der Akzentverschiebung auf Sichtbarkeitsverhiltnisse in
der Wissenschaft entstandene Dilemma hin - und formuliert zugleich eine
Art Forschungsprogramm:

7 Auch der Atlas als Archiv und normativer Wissensspeicher unterliegt permanentem
Legitimationsdruck: »Jeder Atlas mufite zu Beginn klarstellen, warum neue mafige-
bende Bilder nétig sind. [...] Ob Atlanten Kristalle oder Teilchenbahnen in Blasenkam-
mern, Hirnschnitte oder Milchstrafien zeigen, immer noch zielen sie auf die Karto-
graphierung des Fachgebiets, zu dem sie gehoren. Sie sind die Nachschlagewerke, die
Praktiker stindig konsultieren, um herauszufinden, was sehenswert ist, wie es aus-
sieht und, vielleicht am wichtigsten, wie es gesehen werden sollte.« (Daston/Galison
2007, 23f)

- am 14.02.2026, 14:30:51.


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

»Die Sichtbarkeiten sind unsichtbar, solange ein Betrachter allein bei den
Objekten, Dingen oder Sinnesqualititen stehen bleibt und nicht zu den
Bedingungen vorstoflt, die das ermdoglichen, was sich ihm zeigt, Bedin-
gungen, die insbesondere auch seine eigene Position im Hinblick auf ein
Gegenstandsfeld festlegen.« (Balke 2012, 260)

Geht es bei Daston und Galison letztlich um eine >Genealogie des morali-
schen Beobachtersubjekts< und fillt die Geschichte des epistemischen Bildes
hier gleichsam mit einer Geschichte der epistemischen Tugend zusammen, so
sind die im ersten Teil des Zitats angesprochenen »Bedingungen« des Sicht-
baren, zu denen es vorzustofRen gilt, zu einem guten Teil Bedingungen sei-
ner medialen Konstitution. Fiir das allein apparativ zugingliche Spektrum
der Sichtbarkeit beziehungsweise, im Sinne des eingangs zitierten McKen-
zie Warks, den Bereich des »Inhumanenc gilt dieser Befund umso mehr. Die
Konkurrenzsituation des tugendhaften, aber notwendig fehlbaren Beobach-
tersubjekts mit der, drgerlicherweise allzu oft ebenfalls fehlbaren, zumindest
Unklarheit produzierenden, Maschine der Sichtbarkeitsproduktion wird spi-
testens hier zu Ungunsten des menschlichen Betrachters entschieden, denn
die Apparatur spannt einen Sichtbarkeitsraum auf, aus dem sie selbst das
nur ihr Zugingliche in menschlich wahrnehmbare Bildsprache zu tibersetzen
programmiert ist. Die ohnehin kaum distinkten Rollen von Beobachter und
Apparat verwischen in derlei Vorgingen der Sichtbarmachung weitgehend.
Zuspitzend und zunichst tentativ konnte man die Formel aufstellen:

»Je schirfer das produzierte epistemische Bild, desto unschirfer die Kon-
turen der daran beteiligten Akteure und Agenturenx.

Damit ist angedeutet, warum die Begriffe des Bildes und der Reprisenta-
tionen problematisch und folglich auf den der Sichtbarmachung hin erweitert
werden. Mit dem Konzept der Reprisentation, das bekanntlich ohnehin ein
vieldeutiges und vielfach umgedeutetes ist, sind entscheidende Bereiche wis-
senschaftlicher Sichtbarkeitsproduktion nur bedingt zu fassen. Der produk-
tive und konstruktive Prozess der Sichtbarmachung kann, wenn er das Nicht-
Wahrnehmbare bearbeitet, kaum auf abgleichbare Ahnlichkeitsbeziehungen
setzen, denn diese gibt es schlechterdings nicht. Sichtbarmachung als Pa-
radigma technischer Sichtbarkeit im wissenschaftlichen Kontext bezeichnet
nicht allein eine Verschiebung in Richtung des Visuellen, etwa infolge einer
allgemeinen kulturellen >ikonischen Wende« — zumal Sichtbarmachungsfor-
schung sich, wiederum Balke zufolge, darin ausdriicklich von Ansitzen der
Bildwissenschaft und der Visual Culture Studies unterscheidet, dass erstere

- am 14.02.2026, 14:30:51.

67


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

68

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

»der Existenz von >Kulturen ohne Bilder< Rechnung trigt« (262). Zwar hit-
ten die Visual Culture Studies der kiinstlerischen Bildproduktion ihr Privileg
im Verhiltnis zu anderen Visualititen entrissen, letztlich aber doch an der
»Verkorperung des Visuellen im Bild« (ebd.) festgehalten, obschon »der zum
Einsatz kommende Bildbegriff alle Arten von visuellen Daten und Informa-
tionen umfasst« (ebd.). Demgegeniiber verfolgt ein Denken der Sichtbarma-
chung einen Ansatz, nach welchem »Techniken der Sichtbarmachung [...] sich
nicht zwangsldufig in Bildwerken verkérpern [miissen]« (ebd.).

Zudem erfihrt mit der Fokussierung auf die Produktion und Zirkulati-
on im Labor hergestellter Sichtbarkeiten das Prozesshafte, Unabgeschlossene
und Veranderliche eine Aufwertung gegeniiber mehr oder weniger statischen
Bildbegriffen. Ohne Friedrich Kittlers prinzipieller medialer Differenzierung
in allen Punkten folgen zu wollen — und bei aller Schwierigkeit, die fur Kitt-
lers Denken mafigeblichen historischen »Schwellens, an welchen ein Umschlag
erfolgt, exakt zu bestimmen - ist sein Hinweis auf eine neuartige Ubertrag-
barkeit von Bildern, die deren distinkte Entfernung zur Schrift teilweise ver-
ringern, nicht ginzlich von der Hand zu weisen: »Um es in einem Satz zu
sagen: Heute sind Bilder uibertragbar, im Lauf der gesamten Geschichte da-
gegen waren Bilder, wenigstens im Prinzip, nur speicherbar.« (Kittler 2002,
48)

Eine solche, den »Lauf der gesamten Geschichte« umfassende GroRthese
wire sicherlich in vielerlei Hinsicht angreifbar. Fir Kittler kommen, dies ist
zunichst einmal festzuhalten, Medien als explizit >optische« erst dann iber-
haupt in Betracht, wenn Ubertragung und Speicherung miteinander verkop-
pelt werden. Um an die historische Schwelle optischer Medien zu gelangen,
sind Schatten und Spiegel unzureichend, denn »[e]s kommt einzig und al-
lein auf erste Losungen des Problems an, wie man eine Bildibertragung dazu
brachte, sich auch noch selber zu speichern« (51).

Diese Einschitzung prigt den weiteren Verlauf seiner so material- wie
anekdotenreichen Berliner Vorlesung von der Linearperspektive iiber die Fo-
tografie und den Film bis zum Computer. Die Zwischenstufe des Fernsehens
etwa ist vor allem deshalb von Interesse, weil Fernsehen aus Kittlers Per-
spektive vor allem bedeutet, »alle Komplexititen des Bildes nicht bloR wie
ein Anhingsel mitzuschleppen, sondern zur Sache einer Hochtechnologie zu
machen« (290). Durch Einfithrung des HDTV-Formats, der Lichtsignaliiber-
tragung iiber ein integriertes Netz von Glasfaserkabeln mit der Pointe, »daf}
Licht zum Transmissionsmedium von Licht wird« (314), dass also optische Si-
gnale »zum erstenmal in der gesamten Mediengeschichte als optische und

- am 14.02.2026, 14:30:51.


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

nicht mehr als elektrische iibertragen« (ebd.) werden, fithrt ausgerechnet das
Fernsehen nicht blof$ endlich zum »Medium aller Medien« (315), dem Com-
putersystem, es fillt, Kittler zufolge, sogar letztlich mit diesem zusammen
(ebd.). Das Digitalprinzip, das Film und Fernsehen noch miithsam simulie-
ren mussten, ist dann in der digitalen Signalverarbeitung »erste und letzte
Gegebenbheit« (316):

»Ob Digitalrechner Tone oder Bilder nach aufden schicken, also ans soge-
nannte Mensch-Maschine-Interface senden oder aber nicht, intern arbeiten
sie nur mit endlosen Bitfolgen, die von elektrischen Spannungen reprasen-
tiert werden. Jeder einzelne Ton oder jeder einzelne Bildpunkt mufl dann
zwar aus unzihligen Elementen aufgebaut werden, aber wenn die Verar-
beitung dieser Bits [..] nur schnell genug lauft, wird alles, was (iberhaupt
schaltbar ist, auch machbar.« (Ebd.)

Somit kann medienhistorisch bereits fiir das Fernsehen konstatiert werden,
dass es im Unterschied zum Film auf technischer Ebene streng genommen
keine optische Komponente mehr aufweist: »Man kann die Filmrollen gegen
die Sonne halten und sehen, was jedes Einzelbild zeigt. Man kann Fernsehsi-
gnale zwar abfangen, aber nicht mehr ansehen, weil es sie nur als elektroni-
sche Signale gibt.« (Ebd.)

Das Sehen ist so lange ausgesperrt wie die Ubertragungskette prozessiert.
Nur an Ein- und Ausgang, bei der Produktion und Rezeption auf dem Bild-
schirm, kommen das Auge im Zusammenspiel mit dem Sehen eines Bildes,
als die »letzten Reste von Imaginirem« (ebd.) ins Spiel. Und auch dieses Re-
siduum des Imaginiren ist dazu verdammt, ein hoffnungsloses Riickzugsge-
fecht gegen den modernen Computer zu fithren, der »auf Bildverarbeitung
gar nicht ausgelegt« (317) sei: »Computer in dieser Sicht sind die vollbrach-
te Reduktion aller Dimensionen auf Null« (318), wie Kittler mit Verweis auf
Flussers Konzept der Nulldimensionalitit konstatiert (vgl. Flusser 1990, 2012).

Graphische Benutzeroberflichen sind daher fir Kittler nachtrigliche Ent-
wicklungen, die das im Unsichtbaren operierende System dem Benutzer er-
schliefRbar machen und halten; drei- oder sogar vierdimensionale Benutzer-
oberflichen, immersive Interfaces und Virtual Realities sind nachgeordnete, in
den Computer importierte Bedienmdéglichkeiten, »in die man wenigstens mit
den zwei Fernsinnen Auge und Ohr und irgendwann wohl auch mit allen finf
Sinnen buchstiblich eintauchen kann« (Kittler 2002, 318). Sie stammen aber,
das betont Kittler deutlich, »gar nicht aus der Immanenz der Computerent-
wicklung, sondern von Film und Fernsehen ab« (ebd.) — und im Falle des

- am 14.02.2026, 14:30:51.

69


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

70

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

letzteren, nur so vermeidet man einen Widerspruch zum vorher Gesagten,
schlielich teilen bei Kittler Fernsehen und Computer einen Zweig des medi-
engeschichtlichen Stammbaums, auch blof hinsichtlich des fiir den eigentli-
chen technischen Vorgang seigentlich iiberfliissigen< Bereichs des residualen
Imaginiren der Bildschirmrezeption.

Es ist eine errechnete, hoch konventionalisierte, nicht-notwendige, se-
kundire Sichtbarkeit, die dem dimensions- und bildlos vor sich hinrechnen-
den Computer nachtriglich aufgepfropft wird beziehungsweise die dieser er-
rechnet und sich selbst an der Schnittstelle zum Aufen hinzufiigt. Damit ver-
halt sich fiir Kittler Sichtbarkeit analog zu eben jener Software, die schlieflich
in den meisten Fillen fiir die Herstellung sekundirer, nachgeordneter Sicht-
barkeit zustindig ist. Es gibt auch letztere vor allem deshalb (noch), weil und
insofern Computersysteme »in einer Umgebung aus Alltagssprachen koexis-
tieren« miissen (Kittler 1993, 232). Kittler verbirgt seine eigene tiefe Ableh-
nung dieses Kompromisses kaum, wenn er feststellt:

»Die sogenannte Philosophie der sogenannten Computergemeinschaft
setzt im Gegenteil alles daran, Hardware hinter Software, elektronische
Signifikanten hinter Mensch-Maschine-Schnittstellen zu verdecken. In aller
Menschenfreundlichkeit warnen Programmierhandbiicher fiir Hochspra-
chen vor der geistigen Zerrlttung, die beim Schreiben trigonometrischer
Funktionen in Assembler ausbrache.« (Ebd.)

Der Bildschirm bildet mithin »gar keine existierenden Dinge, Flichen oder
Riume ab« (Kittler 2002, 319). Die Bilder »entstehen durch Anwendung
mathematischer Gleichungssysteme auf die Fliche, die dieser Monitor ist«
(ebd.). Deshalb fungiert der Computer »als allgemeine Schnittstelle zwi-
schen Gleichungssystemen und Sinneswahrnehmung, um nicht Natur zu
sagen« (319f.). Mit Mandelbrots Ausarbeitung des Fraktalen, die, obwohl
die entsprechende Gleichung seit 1917 bekannt ist, erst am leistungsfihigen
IBM-Rechner moglich ist, wird fiir Kittler eine Verschaltung mit dem, in
dessen eigenwilliger Diktion, »Reellen« bewerkstelligt und sinnfillig ge-
macht, denn die Farbmuster des Fraktals »produzierten eine Natur, die kein
Menschenauge je zuvor als Ordnung erkannt hatte: die Ordnung von Wolken
und Meereswellen, von Schwimmen und Uferlinien« (320).

Bei Mandelbrot selbst heifit es einmal zur Herausforderung durch das blo-
Re Vorhandensein solcher Formen und Ordnungen, dieses fithre unweigerlich
zur Auseinandersetzung mit der bereits bei Euklid aufgeworfenen Frage des
Formlosen, zu einer »Morphologie des Amorphen« (Mandelbrot 1987, 13). Die

- am 14.02.2026, 14:30:51.


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

neue fraktale Geometrie beschreibe viele der unregelmifiigen, fragmentier-
ten Formen, die den Menschen als Natur umgeben — »Wolken sind keine Ku-
geln, Berge keine Kegel, Kiistenlinien keine Kreise. Die Rinde ist nicht glatt
— und auch der Blitz bahnt sich seinen Weg nicht gerade...« (ebd.) — denen
die Mathematik bislang jedoch weitriumig ausgewichen sei. Mandelbrot dia-
gnostiziert folglich eine Anschaulichkeits- respektive Sichtbarkeitskrise, die
es zu itberwinden gelte: »Durch die Entwicklung von Theorien, die keine Be-
ziehung mehr zu sichtbaren Dingen aufweisen, haben sie [die Mathematiker;
Anm. Verf.] sich von der Natur entfernt. Als Antwort darauf werden wir eine
neue Geometrie der Natur entwickeln und ihren Nutzen auf verschiedenen
Gebieten nachweisen.« (Ebd.)8. Erst mit der digitalen Bildverarbeitung und
nur weil sie den traditionellen Abbildungsanspruch vollstindig aufgibt, fillt
diese mit Kittlers >Reellem« zusammen: »Was sich in Siliziumchips, die ja aus
demselben Element wie jeder Kieselstein am Wegrand bestehen, rechnet und
abbildet, sind symbolische Strukturen als Verzifferungen des Reellen« (ebd.).

Vor diesem Hintergrund verortet Wolfgang Ernst den Ubergang von ana-
log zu digital als einen von der Physik zur Mathematik der Dinge, an dem
sich eine Vertiefung der sich bereits mit dem Bewegtbild des Kinos auftuen-
den »medienarchiologische[n] Kluft zwischen Mensch und Maschine« (Ernst
2012b, 109) manifestiert. Ernst entwickelt aus einer an Kittler und Foucault ge-
schulten Perspektive ausfithrlich die Zeitverhiltnisse technischer Medien (als
»Zeitweisen und Zeitgaben« in: 2012a, als »Zeitwesen und Zeitgegebenheiten«
in: 2012b), deren immanente Vorgange sich schon beim Film weitgehend ei-
ner Fixierung des sichtbar Mechanischen entzogen. So affizieren, Ernst zu-
folge, Medienzeitfiguren die menschliche Wahrnehmung. Medieninduzierte
Zeitprozesse aus medienarchiologischer Sicht zu analysieren, bedeutet diese
»nicht nur auf dem Niveau ihrer semantischen Inhalte, sondern ebenso auf
[der] Ebene der operativen Signifikanten« (115) zu betrachten.

Auf diese Weise wird etwa die Fotografie zu einem Medium zweier, ge-
nau genommen dreier Zeitweisen: einer internen der »chemisch-physikali-

8 Fast genau ein Jahrhundert zuvor hatte, darauf wird zu einem spiteren Zeitpunkt zu-
riickzukommen sein, Friedrich Nietzsche einen dhnlichen Befund in entgegengesetz-
ter Stofdrichtung interpretiert. Die zunehmende Abstraktion, das Sich-Entfernen vom
Sichtbaren und Greifbaren gerit Nietzsche gerade zum Beleg einer anthropomorphi-
sierenden Aneignung durch Uberfiihrung ins Bildliche: »Wir operieren mit lauter Din-
gen, die es nicht giebt, mit Linien, Flachen, Kérpern, Atomen, theilbaren Zeiten, theil-
baren Raumen, wie soll Erklarung auch nur moéglich sein, wenn wir Alles erst zum Bilde
machen, zu unserem Bilde!« (Nietzsche 1988/1882, 473.)

- am 14.02.2026, 14:30:51.

n


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

72

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

schen Logik des Mediumsc, also Belichtungszeit, Latenzzeit, Entwicklungs-
zeit; einer ihr duflerlichen, die die Fotografie als Zeitintervalle registriert; so-
wie drittens als eine Zeitempfindung im menschlichen Blick auslésende. Im
»Dreischritt von Belichtung, latentem Bild und Entwicklung zum Bildpositiv«
entstehe auf diese Weise »eine ganz eigentiimliche zeitkritische Ereigniswelt«
(114).

Um diese Ereigniswelt radikal nicht sichtbarer Zeitprozesse zu erfassen,
bedarf es der Medientheorie und ihrer Methoden als in zwei Richtungen an
medienepistemische Artefakte anschlussfihige: »einmal zur Makrowelt der
Mefmedien und sogenannten Massenmedien (die >elektronischen< Medien
Radio, Fernsehen, bis hin zum Computer), andererseits zur Quantenphysik
mit ihren mathematischen Verfahren (Photonik, Molekularbewegung, Sto-
chastik)« (115). Erst mit der Technik der Fotografie werde es iiberdies moglich,
»Zeitmomente nicht nur im Regime des Symbolischen (dem Ordnungsraum
der Kultur), sondern auch der optischen Physik invariant gegeniiber der re-
lativen historischen Zeit aufzuheben« (117) und somit den Moment in makro-
zeitliche Strukturen zu tiberfithren. Der historische Index des Fotografischen
ist im Fall elektronischer Bilder gerade nicht in ihrer ikonischen Immanenz
verfestigt, sondern muss diesen »als textbezogene Referentialitit erst zuge-
schrieben werden« (117).

Wihrend in der sogenannten analogen Fotografie der Entstehungspro-
zess von Aufnahme und Entwicklung das »historische Modell en miniature
ab[bildet]; der Belichtung (dem Ereignis) folgt die buchstibliche Entwicklung
und Fixierung« (127), die das latente Bild dem menschlichen Auge zuging-
lich macht, ist das »diskrete Mediengeschehen« elektronischer Bilder, etwa
auf dem CCD-Chip der Digitalkamera, ein »mikrodramatisches«: »der schal-
tungstechnisch getaktete Transport einzelner Elektronenladungen, in die das
Licht verwandelt wird« (ebd.). Es wird also getaktet und das heifdt gerechnet:

»Die ausgegebenen Signale eines CCD Sensors, die eigentlichen Bilddaten
beinhaltend, miissen an ebenso logischen wie physikalisch konkreten Orten
abgespeichert werden [..] Solche hochtechnischen Speicher, die nicht nur
die Aufzeichnungen, sondern auch die Wiedergabe von Daten ermdoglichen,
sind —anders als die Photochemie der einmaligen Belichtung —zu vollstdn-
dig reversibler Prozessualitat fahig.« (128)

Mit dem Blick auf den Speicher- und Prozessierungsvorgang erdffnet sich fir
Ernst eine Medienepistemologie, die die »grundsitzliche Diskontinuitit zwi-
schen analoger Signalfixierung und digitaler Prozessierung« (ebd.) als Neu-

- am 14.02.2026, 14:30:51.


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Il Archdologie der Sichtbarmachung

aushandlung von stasis und dynamis entbirgt: »Die Unverziiglichkeit digitaler
Bildverarbeitung im Unterschied zur Latenzzeit klassischer Photoentwick-
lung ist die eigentliche Botschaft des neuen Mediums« (128f.). Die intrikate
Zeitlichkeit der klassischen Fotografie begriindet damit eigentlich deren In-
dexikalitit, stirker zumindest als jeder »da gewesene« Referent. Digitalen Bil-
dern ist die »temporale Indexikalitit historischer Zeitlichkeit entzogen — eine
Ubersetzung in den mathematischen, zeitinvariant reproduzierbaren Raum«
(132).

Der Wahrnehmung unverfiigbare, jedoch alles entscheidende Zeitverhalt-
nisse werden der Wahrnehmung medial gegeben. Die Zeitgaben und Zeit-
weisen der Medien selbst miissen von einer Medienarchiologie erst enthiillt
werden. Somit ist fiir Ernst eine archiologische Geschichte der Medien selbst
nicht historiographisch verfasst, denn die wissensgeladenen Apparate sind
»nicht mehr nur eine Ausweitung menschlich vertrauter Wahrnehmungssin-
ne«, sie entfalten zugleich eine »Eigenwelt mit Eigenzeiten« (347): »Einer-
seits lassen sich Medientechnologien auf einer makrohistorischen Zeitleis-
te namens Mediengeschichte eintragen; andererseits ereignet sich in ihren
konkreten Vollzugsweisen fortwihrend eine mikrotemporale Zeitstauchung.«
(Ebd.)

Das Problem der Medienarchiologie sei es daher, dass ihre theoretische
Argumentation an den sprachlichen Diskurs gebunden bleibe, »die Spur der
Eigenzeitlichkeit von Medien aber haftet an den Artefakten selbst, als non-
diskursive Artikulation in maschineller Dimension« (351). Damit steht eine
Medienarchiologie der Prigung Kittlers und Ernsts asymmetrisch »zur Ver-
schrankung von Diskursanalyse und technologischem close reading, wie es im
Namen einer Medienkulturwissenschaft geschieht« (363; kursivi.O.) und quer
zu einer kulturwissenschaftlichen Wissensgeschichte: »Von den Mediensys-
temen selbst ausgehend scheidet sich technomathematische Medienarchio-
logie von Wissensgeschichte.« (Ebd.)

Die daraus sich ableitende bewusst a-historische und entkontextualisie-
rende Medienarchiologie setzt das Technomathematische absolut und ver-
steht die Operativitit der Apparate, die erst im Vollzug Medien werden, kon-
sequent von dieser Setzung ausgehend. Demgegeniiber wird, wie im Folgen-
den weiter begriindet werden soll, das Apparativ-Technisch-Materielle der
werdenden Medien zwar unbedingt ernst genommen, aber als nicht ablosbar
von diskursiven Praktiken verstanden. Als materiell-diskursive Konfiguration
haben Medien sowohl Eigenzeit als auch Geschichte. Selbst wenn die eigen-
zeitlichen temporalen Prozesse im strengen Sinne nicht sichtbar und die sym-

- am 14.02.2026, 14:30:51.

73


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

Th

Epistemische Bilder. Zur medialen Onto-Epistemologie der Sichtbarmachung

bolische Ordnung im Sinne einer Verschaltung mit dem >Reellen< umgangen
werden kann, bleiben Medien iiber die von ihnen hervorgebrachten Sichtbar-
keiten mit symbolischen Prozessen in Kontakt. Medien konstituieren sich als
solche zwar im Vollzug, doch scheint es fiir den in Frage stehenden Zusam-
menhang technisch erzeugter Sichtbarkeit nicht vollig gleichgiiltig, welche
Operationen durch sie vollzogen werden und auf welche Weise sich ihre Ope-
rativitat in das Produkt des Prozesses einschreibt.

Jenseits des Sichtbaren: Wo operieren Medien?

Ein weiterer Einwand gegeniiber der Beforschung von medialen Sichtbar-
keitsverhiltnissen bezieht sich auf die genuine Unsichtbarkeit der in sneuen
Medien« (praziser: den als solche apostrophierten Konfigurationen) ablaufen-
den Prozesse. Wo, wie im vorausgegangenen Abschnitt dargestellt, gerech-
net und geschaltet wird, wo Algorithmik herrscht und das erzeugte Bild jede
programmierbare Form annehmen kann, da sind Fragen der Reprisentati-
on, zu denen Sichtbarkeit in diesem Kontext immer gehort (selbst wenn sie
diese problematisiert) wenn nicht obsolet, so doch von niederrangigem In-
teresse. Ist es also an der Zeit, ganz im Gegensatz zu dem hier eingeschlage-
nen Weg, das Sichtbare als epistemologisch bedeutsame Kategorie zugunsten
einer hardware- und zeitbasierten oder einer nicht auf Reprisentation ba-
sierenden Medientheorie auf- beziehungsweise die medienwissenschaftliche
Zustindigkeit fir das Sichtbare abzugeben?

Forderungen nach einer kritisch-selbstreflexiven Wendung, die damit
nicht linger in reprisentationslogischer Selbstbeziiglichkeit verharrte, also
nach einem >non- oder post-representational turn< der Medienwissenschaft,
sind in der jingeren Vergangenheit immer wieder zu vernehmen gewesen.
Exemplarisch etwa die bewusst polemische Intervention Geert Lovinks und
Ned Rossiters (2013), der programmatisch der Slogan: »I've seen the future
— and it’s not visual« als Motto vorangestellt ist. Lovink und Rossiter be-
klagen in ihrem Pamphlet den Mangel einer zeitgemifen Theoretisierung
des medienwissenschaftlichen Feldes durch dieses selbst, ein Mangel, der
letztlich zukunftsgefihrdend fiir die Disziplin sei: »During the first decade
of the 21st century the academic discipline of media studies failed to develop
a compelling agenda« (Lovink/Rossiter 2013, 62).

Eine kritische Selbstreflexion, etwa zur Rolle des Mediengebrauchs der
innerhalb der Disziplin Titigen, hitte demgemif’ zwangsldufig zur Folge,

- am 14.02.2026, 14:30:51.


https://doi.org/10.14361/9783839453032-007
https://www.inlibra.com/de/agb
https://creativecommons.org/licenses/by-sa/4.0/

