Japan in Ostasien | Japan in East Asia

BH7T7ICBITAEA

Eun-Jeung Lee

Ostasien denken

Diskurse zur Selbstwahrnehmung Ostasiens
in Korea, Japan und China



https://doi.org/10.5771/9783845255248

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Inhalts i i, fii

ir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Wissenschaftlicher Beirat:

Eun-Jeung Lee, Berlin

Regine Mathias, Bochum

Ken‘ichi Mishima, Tokyo

Akimasa Miyake, Chiba

Steffi Richter, Leipzig

Wolfgang Schwentker, Osaka
Detlev Taranczewski, Bonn
Christian Uhl, Gent

Klaus Vollmer, Miinchen

Urs Matthias Zachmann, Edinburgh

Japan in Ostasien | Japan in East Asia

Herausgegeben von
Wolfgang Seifert, Heidelberg

Band 3

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. @
Erlaubnis ist j Inhalts i it, for



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Eun-Jeung Lee

Ostasien denken

Diskurse zur Selbstwahrnehmung Ostasiens
in Korea, Japan und China

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

The publication of this book was supported with a grant from the Academy of Korean
Studies, Republic of Korea, in 2014 (AKS-2009-MA-1001).

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische
Daten sind im Internet tiber http://dnb.d-nb.de abrufbar.

ISBN 978-3-8487-1483-4 (Print)
ISBN 978-3-8452-5524-8 (ePDF)

1. Auflage 2014

© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2014. Printed in Germany. Alle Rechte, auch
die des Nachdrucks von Ausziigen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Uber-
setzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbestandigem Papier.

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Editorial

In der Reihe ,,Japan in Ostasien® werden neue Forschungsergebnisse zu
den historischen, gesellschaftlichen und intellektuellen Beziehungen zwis-
chen Japan und Asien, vor allem Ostasien, publiziert. Wir wissen heute,
dass der Kalte Krieg in dieser Region im Grunde nie beendet war und dass
trotz aller Geschéftigkeit in den intensiver werdenden Wirtschafts-
beziehungen und entgegen einem Trend zum populdrkulturellen Aus-
tausch zwischen den Gesellschaften Ostasiens die Vergangenheit nicht
vergehen will. In einer erweiterten historischen Perspektive stellt es sich
so dar, dass die Demokratie in dieser Region als Aufgabe politisch und
kulturell keineswegs obsolet geworden ist. Und andererseits sind die dorti-
gen Nationalstaaten keineswegs in einem suprastaatlichen Ordnungs-
gefiige aufgegangen, wie es mitunter fiir die Staaten der Européischen
Union, je nach Standpunkt, entweder festgestellt oder hypostasiert wird.
Vielmehr sind in Ostasien Nationalstaaten und ein ausschlieBender Na-
tionalismus hochst virulent. Heute ist es fiir unser Verstehen der ostasiatis-
chen Entwicklungen geboten, den Blick nicht allein auf die einzelnen
Liander, sondern gerade auch auf die gesamte Region zu lenken.

Der Name der Reihe ist jedoch nicht additiv zu verstehen im Sinne von
»Japan und China und Korea (und andere Lander)®, sondern relational:
»Japans Beziehungen zu den asiatischen Landern®. Wihrend Japan heutzu-
tage im allgemeinen politisch und O©konomisch der ,,westlichen
Welt“ zugeschlagen wird, dabei jedoch in kultureller Hinsicht gleichwohl
vielen Beobachtern im Westen noch immer als ,,das ganz Andere“ er-
scheint oder zum ,,Anderen’ gemacht wird, basiert in den Beitrdgen dieser
Reihe die Wahrnehmung der ostasiatischen Gegenwart nicht auf solcher
Entgegensetzung von ,,West* und ,,0st™. Dagegen verdient Japans Rolle
als Pionier bei der Integration ostasiatischer Lander in internationale Insti-
tutionen und wissenschaftliche Netzwerke mehr Aufmerksamkeit. Nicht
im Mittelpunkt steht in dieser Reihe die Sichtung kultureller Einfliisse Eu-
ropas in Ostasien oder umgekehrt Ostasiens in Europa. Solche
gegenwartig gerne betriebenen Forschungen sind auferdem dann prob-
lematisch, wenn ein unspezifischer Begriff von ,,Globalisierung* dahinter
steckt. Historisch unspezifisch wire es beispielsweise, kulturelle Kontakte
zwischen Europa und Ostasien etwa in der Zeit des europédischen Mittelal-

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Editorial

ters nicht scharf zu unterscheiden von den Machtbeziehungen, die sich ab
etwa 1830 zwischen beiden Regionen durchgesetzt haben.

Der Fokus dieser Reihe liegt stattdessen auf den historischen Interaktio-
nen innerhalb Asiens, besonders Ostasiens, in der neuen und neuesten
Geschichte, mitunter auch in der Frithen Neuzeit. Diese Interaktionen sind
das Feld, von dem wir in Europa am wenigsten wissen. Solcher
Fokussierung liegt der Gedanke zugrunde, dass es einen historischen os-
tasiatischen Konnex gibt, der weiterhin prigende Kraft besitzt — auch und
gerade fiir das Politische, im Guten wie im Schlechten. Hier soll eben
dieser Konnex fiir ein besseres Verstindnis der Gegenwart der Region,
entsprechend der thematischen Schwerpunktsetzung des jeweiligen Ban-
des, in den Vordergrund geriickt werden.

Methodisch sind die Beitrdge keinem bestimmten Ansatz verpflichtet.
Die Nutzung von Primérquellen ebenso wie von Sekundérliteratur in
Japanisch und anderen asiatischen Sprachen bildet allerdings die wichtig-
ste Voraussetzung fiir die wissenschaftliche Forschung zu intraregionalen
Interaktionen. Auch geniigt es, um in der heutigen Zeit tatsachlich interna-
tionale Forschung zu betreiben, nicht ldnger, nur westlichsprachige Ergeb-
nisse heranzuziehen. Die Rezeption der internationalen, und hier vor allem
der japanischen Forschungsergebnisse, ebenso wie die Auseinanderset-
zung mit ihren Argumentationen ermoglicht es uns, neue Fragestellungen
in der historiographischen, sozialwissenschaftlichen und allgemein geis-
tesgeschichtlichen Erkundung des regionalen Konnexes zu entwickeln.
Beitrdge von koreanischer und chinesischer Seite gehoren selb-
stverstandlich dazu, und die Perspektiven der in Ostasien gefiihrten Debat-
ten miissen mit einbezogen werden. Dies bedeutet eben, dass die
uniiberwindbar hoch erscheinende Sprachbarriere heutzutage vor allem
von westlicher Seite abgebaut werden muss. Anders ausgedriickt, wir
miissen zuerst einmal im wortlichen Sinne lesen lernen. Das Ziel der Rei-
he ist es zu zeigen, dass solcherart fundierte Analysen unserer Urteilsbil-
dung besser dienen als die ,,Reiseberichte” des Wissenschaftstourismus.

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Vorwort

Hermann Hesse schrieb einmal in seinem in Indien gefiihrten Tagebuch,
»Asien existiert wahrscheinlich irgendwo zwischen China und Indien, in
unserem Herzen®. Schon seit Langerem geht man davon aus, dass Asien
lediglich eine Projektion der Europier ist. Gleichwohl wird auch in Os-
tasien seit mehr als einem Jahrhundert diskutiert, was Ostasien eigentlich
ist.

Im 19. Jahrhundert betrachteten die dortigen Intellektuellen Ostasien
angesichts der als existentielle Bedrohung wahrgenommenen Invasion der
Européer und Amerikaner als eine Schicksalsgemeinschaft. Zwar zerstorte
der Aufstieg Japans zur imperialistischen Macht die Hoffnungen der Bil-
dung einer ostasiatischen Solidargemeinschaft, dennoch ist diese Vorstel-
lung einer ostasiatischen Gemeinschaft bis heute nicht aus dem Bewusst-
sein der Intellektuellen geloscht worden. Ungeachtet — oder vielleicht we-
gen — der neuerlich wieder stirker werdenden Spannungen zwischen Chi-
na, Japan und Korea im Zusammenhang mit Territorialfragen und dem
Umgang mit der gemeinsamen Vergangenheit geht ihre Suche nach einer
ostasiatischen Gemeinschaft weiter.

Die in diesem Buch vereinten Aufsdtze sind in unterschiedlichen Kon-
texten entstanden, doch behandeln alle, wenn auch jeweils auf eigene Art,
die ostasiatischen Diskurse um Ostasien und das Denken in Ostasien. Es
geht darum, wie die Intellektuellen Ostasiens mit Fragen der Dichotomie
von Ost und West sowie von Moderne und Tradition umgehen; wo die
besondere erkenntnistheoretische Bedeutung dieser ostasiatischen Os-
tasiendiskurse liegt und wie das Verhéltnis zwischen Nation und Ostasien
als Region von Intellektuellen in Ostasien betrachtet wird. Durch die Au-
seinandersetzung mit diesen Fragen wird erkennbar, wie diese Denker ihr
Ostasien konstruiert und in diesem Raum ihr Denken entfaltet haben. So
handelt es sich bei diesem Buch um den Versuch, die Vielfalt und die Di-
mensionen der Diskurse und des Denkens Ostasiens zu erfassen.

Fir die Fertigstellung dieses Buches habe ich von vielen Kollegen
wertvolle Unterstiitzung erhalten. Insbesondere Mishima Ken’ichi, Irmela
Hijiya-Kirschnereit, Michael Lackner, Steffi Richter und Marion Eggert
bin ich fiir zahlreiche Gespriche iiber Ostasien und seine Diskurse und
sein Denken zu groBem Dank verpflichtet. Das gilt auch fiir viele andere

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Vorwort

Kollegen und Freunde. Dieses Buch ist im Rahmen des mit Marion Eggert
durchgefiihrten Forschungsprojektes ,,Circulation of Knowledge and Dy-
namics of Transformation® entstanden. Drei Aufsédtze gehen unmittelbar
auf dieses Forschungsprojekt zuriick. Es war dankenswerterweise vom
Core University Program for Korean Studies der Academy of Korean
Studies (AKS) unterstiitzt worden.

Nicht zuletzt gilt mein Dank Gabriel Lux, Irene Maier und Vincent
Kreusel fiir ihre Unterstiitzung bei der Fertigstellung des Manuskripts.

Berlin, im Oktober 2014
Eun-Jeung Lee

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Inhaltsverzeichnis

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

»Asien als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

© =N w

1. Die Entstehung des Begriffs ,,Asien*

2. Die Begegnung Ostasiens mit dem Westen
3.
4

. Die Ubernahme des negativen westlichen Asienbildes durch

Das ,,Asiatische® und die westliche Modernisierung

asiatische Intellektuelle

Die Gegenbewegung eines positiven Asienbildes
Essentialistischer Asiendiskurs und Pan-Asianismus
Die ,,asiatischen Werte*

Fazit

,,Okzidentalismus* in Ostasien

Okzidentalismus oder: Bilder vom Westen
Der Begriff des ,,Westens*

3. Konstruktion und ideologische Mobilisierung des

4.

Okzidentalismus
Fazit

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien — eine
ideengeschichtliche Annidhrung

1.

2

Abgeschnittene Tradition — ,,Schneidet den Zopf ab*

. Entdeckung des subjektiven Wesens Mensch im

Konfuzianismus — Christian Wolff und Chong Yag-yong
2.1. Interkulturelle und intellektuelle Begegnung

2.2 Christian Wolff

2.3 Chong Yag-yong

2.4 Intellektuelle Wende

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j

15

15
17

20
25
29
33
34

37

37
40

43
50

51
51

54
54
55
59
66


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Inhaltsverzeichnis

Leugnen der Subjektivitit des Menschen in Ostasien — Kant
und seine Anhédnger

Orientalismus in Ostasien

5. Der Mensch als ,,hybrides Wesen* — Bruch und Kontinuitét

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

Hoffnung auf Frieden in Ostasien. Koreanische Intellektuelle und
der Russisch-Japanische Krieg

o

1. Korea 1904 und 2004

2. Die Koreanische Halbinsel und Ostasien 1894—1909
3.
4
5

Ahn Choong Kuns ,,Theorie vom Frieden in Ostasien*

. Die Forderungen nach Solidaritét der ostasiatischen Rasse

. Russisch-Japanischer Krieg und Souverénitétsverlust

Chosons

Selbststarkung und Modernisierung

7. Riickkehr des Themas ,,Ostasien

Die ,.Entdeckung Ostasiens — Ostasiendiskurse im heutigen Korea

1.

Intellektueller und politischer Hintergrund der
Ostasiendiskurse
Stromungen in den Ostasiendiskursen der 1990er Jahre

2.1 Ostasien als konfuzianisch-kapitalistische Gesellschaft
2.2 Ostasien als Methode
2.3 Ostasien als ,,kulturelle Tradition‘

3. ,,Ostasien konstruieren® — und damit verbundene Probleme

10

Erlaubnis ist j

,Korean Wave* und Hoffnungen auf eine ,,Ostasiatische
Gemeinschaft™

Siidkorea als Vermittler — das ,,nordostasiatische Zeitalter

Fazit: ,,Ostasien als Methode zur Uberwindung der Teilung

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

67
71
74

79
79
82
&3
85

87
89
92

95

96

97

98
99
101

102

104
107
109


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Inhaltsverzeichnis

III. Gedanken Uber Nation, Staat und Sicherheit

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

1. Sicherheit in der konfuzianischen Philosophie der alten
Zeiten
2. Neo-Konfuzianismus in Choson und die Sicherheitsfrage

2.1 Einfithrung in den Neo-Konfuzianismus
2.2 Neo-Konfuzianismus als Herrschaftsideologie
2.3, Kleiner” Sinozentrismus (sojunghwa) und Sicherheit

Sicherheit durch sadae und Sicherheit aus eigener Kraft
4. Fazit

,,Moderne und ,,Nation®. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der
Nachkriegszeit

1. Das traditionelle Bild vom Intellektuellen

2. Diskurse im ,,Entwicklungsstaat™ nach 1945

2.1 Japan
2.2. China
2.3. Korea

3. Drei Intellektuelle: Maruyama Masao, Ri Yong-htii, Jin
Guantao
3.1 Maruyama Masao
3.2 Ri Yong-hui
3.3 Jin Guantao
4. Diskurse im ,,globalisierten* bzw. ,,asiatischen* Zeitalter

5. Fazit

Der Traum vom starken Staat:
Das Staatsverstdndnis von Yu Kil-chun

1. Intellektuelle Geografie Koreas am Ende des 19.
Jahrhunderts

2. Das Staatsverstindnis Yu Kil-chuns

2.1 Der Ursprung des Staates
2.2 Der Zweck des Staates

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir

115

117

122

122
126
132

135
138

141

141

143

144
146
150

155

155
158
160

163
165

167

167

171

171
176

11


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Inhaltsverzeichnis

2.3 Staatsformen
3. Staatsverstindnis als Kachwa-Logik

4. Fazit: Etatismus eines aufgeklarten Intellektuellen

Quellen- und Literaturverzeichnis
Quellen
Zeitungen
Literatur

Nachweise

12

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j

180
185
189

191

191
191
192
207


https://doi.org/10.5771/9783845255248

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Inhalts i i, fii

ir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783845255248

»Asien® als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

1. Die Entstehung des Begriffs ,, Asien

»Asien™ ist ein europdischer Begriffsentwurf, der bis in die griechisch-
romische Antike zuriickreicht. Es waren die Griechen, die im Persischen
Krieg die Bezeichnung ,,Asien“ verwendeten, um ihre Feinde zu benen-
nen.! Gleiches gilt bis in die Frithe Neuzeit, wenn davon die Rede war,
dass das West- und das Ostromische Reich und seine Nachfolgestaaten
von den sogenannten asiatischen Vdlkern — Parther, Hunnen, Araber,
Mongolen und Tiirken — immer wieder angegriffen bzw. bedroht wurden.
Der Bezeichnung ,,Asien” haftete im europdischen Kontext immer die
Konnotation von barbarischer Kraft, Wildheit und Unberechenbarkeit an.

Auch Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716) teilte diese Sichtweise,
wenn er China am Ende des 17. Jahrhunderts als das ,,Europa des Os-
tens“ bezeichnete?— dieses Land, von dessen hoher Kultur und Philosophie
er durch die Berichte der Jesuitenmissionare erfahren hatte, konnte doch
kein ,,asiatisches* Reich sein. Was er und seine Zeitgenossen darin sahen,
war ein ,,konfuzianischer Idealstaat, ein Modell fiir politische Reformen
in Europa. Erst um die Mitte des 18. Jahrhunderts triibte sich das Bild Chi-
nas durch Montesquieus (1689—1755) Charakterisierung chinesischer
Herrschaft als orientalischer Despotie. Spekulationen iiber einen dgyptis-
chen Ursprung der chinesischen Kultur kamen auf.? SchlieBlich wurde das
riesige Gebiet vom Bosporus bis Japan in den Augen der Européer zu ein-
er homogenen ,,asiatischen® Kultureinheit, die die Geschichtsphilosophen
mit Begriffen wie ,,Stagnation* und ,,Kindheit der menschlichen Zivilisa-
tion“ belegten.

Seitdem verkorperte Asien fiir die Europier etwas, das sie bereits hinter
sich gelassen hatten. Wirtschaftlich und politisch bestand fiir sie kein
Zweifel an der Uberlegenheit Europas gegeniiber Asien. Das ,,Asiatis-
che wurde als riickstindig oder vormodern abgelehnt. Daneben gab es —
vor allem nach dem Ersten Weltkrieg — jedoch auch einige Intellektuelle,

1 Kristeva 1990, S. 59.
2 Lee 2003, S.72.
3 Lee 2003, S. 182.

15

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

die mit Sehnsucht nach Asien blickten. Sie sahen in Asien das, was im
Westen verlorenen gegangen war — das Urspriingliche. Dies gilt selbst
noch fiir die Debatte iiber die asiatischen Werte in den 1990er Jahren. An-
gesichts des auBerordentlich dynamischen Wirtschaftswachstums in Os-
tasien schien der europdische Hochmut gegeniiber Asien in die Defensive
geraten zu sein. Dennoch blieb die Charakterisierung des ,,Asiatis-
chen® auch in dieser Debatte auf das vermeintlich ,,Urspriingliche” Asiens
fixiert.*

Die Bewertung der ,,Urspriinglichkeit Asiens, sei es als etwas
Uberwundenes oder als etwas Verlorenes, steht in engem Zusammenhang
mit den jeweils eigenen geistigen, politischen und wirtschaftlichen
Verhiltnissen. Mit Recht schrieb Edward Said, Asien bzw. der Orient sei
fiir Européer ein ,,Arsenal von Wiinschen, Repressionen, Investitionen und
Projektionen.> Der Orient sei eigentlich kein geografischer Ort, sondern
ein ,Topos“, der einen weitgehend auf sich selbst bezogenen
,textlichen Diskurs darstellt.® Analog schrieb Hermann Hesse einmal,
Asien sei nicht ein Weltteil, ,,sondern ein... geheimnisvoller Ort®, dort
seien ,,die Wurzeln alles Menschenwesens und die dunkle Quelle alles
Lebens“.’Als ein solcher Ort lebt Asien bis heute in den westlichen
Wahrnehmungen fort.

Interessanterweise spielt genau diese westliche Wahrnehmung in den
chinesischen, japanischen und koreanischen Asiendiskursen eine nicht
unbedeutende Rolle. Ehe China, Japan und Korea im 16. und 17. Jahrhun-
dert durch die Jesuitenmissionare und den Handel mit westlicher Technik
und Wissenschaft in Beriihrung kamen, gab es in diesen Léndern keine
Vorstellungen von einer zivilisatorischen Supereinheit, die sdmtliche
Hochreligionen und Volker von unterschiedlicher anthropologischer
Beschaffenheit umfasste.® Erst als die Existenz des Westens als ein ander-
er, separater Kulturkreis erkannt wurde, begann man auch in Ostasien den
,Osten™ (tongyang, toyo) gegeniiber dem Westen als Einheit zu betracht-
en. So ist es nur folgerichtig, dass in den asiatischen Asiendiskursen der
Westen stets prasent war. Spitestens seit dem 19. Jahrhundert, d.h. seit der

4 Dazu gehorten u.a. Kollektivismus, Autoritdtsfixierung, Gehorsam, Disziplin und
Fleif.

Said 1978, S. 8.

Said 1978, S. 177.

Hesse 1980, S. 232.

Vgl. Osterhammel 1998, S. 42.

0 2 O\ W

16

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

unmittelbaren Konfrontation mit den westlichen imperialistischen Mécht-
en, haben dann die westlichen Asienbilder und Projektionen den Rahmen
dieser ostasiatischen Asiendiskurse bestimmt. In deren Mittelpunkt
standen nun Fragen nach der Urspriinglichkeit bzw. Riickstindigkeit
Asiens. Insofern sind die Asiendiskurse in China, Japan und Korea
zuallererst als Modernisierungsdiskurse zu verstehen, wie im Folgenden
genauer gezeigt werden soll.

2. Die Begegnung Ostasiens mit dem Westen

Bis zum 17./18. Jahrhundert existierten im ostasiatischen Weltbild die
Staaten dieser Region jeweils einzeln fiir sich. Dabei wurde zwischen dem
zivilisierten Zentrum (hua) und der barbarischen Peripherie (yi) unter-
schieden.’ Die Begegnung mit dem Westen veranlasste die ostasiatische
Welt dann dazu, sich ihrerseits dem Westen gegeniiber als ein eigener ein-
heitlicher Kulturkreis zu verstehen. Vor allem die Jesuiten hatten
wesentlich zu dieser Umdeutung beigetragen. Dank der Jesuitenmission-
are in China, insbesondere Matteo Riccis (1552—-1610), der China mit dem
mathematischen und naturwissenschaftlichen Wissen seiner Zeit bekannt
machte und neben einer Weltkarte auch eine mechanische Uhr mit nach
China brachte, stellten die Gelehrten nicht nur in China, sondern auch in
Japan und Korea fest, dass der Westen ihnen in diesen Bereichen von
Technik und Naturwissenschaft tiberlegen war.!0 Gleichzeitig hielten sie
jedoch den Konfuzianismus im Vergleich mit der christlichen Lehre, die
sie durch Riccis auf Chinesisch geschriebenen Biicher kennengelernt hat-
ten, fiir logisch und moralisch tiberlegen.!! Daraus erwuchs die bis heute
wirksame, dichotome Vorstellung von der abstrakten, metaphysischen

9 Das traditionelle Weltsystem Ostasiens war allerdings kein statisches, sondern ein
dynamisches, das sich mit der Lage des Zentrums (fua) und der Peripherie (yi)
veranderte (vgl. Hamashita 1997). Es war nicht ausgeschlossen, dass sich ein
Volk, das von China yi genannt wurde, selbst nicht als yi, sondern als /iua betra-
chtete. Zudem war dieses System offen fiir das Neue bzw. das Andere. So schrieb
ein koreanischer Gelehrter im 18. Jahrhundert: ,,Wenn das Gesetz und die Institu-
tionen gut sind, hat man selbst die Barbaren als Lehrer zu akzeptieren.” (Zit. nach
Kang 1990, S. 246).

10 Vgl. Hirakawa 2002, S. 541-575; Kang 1990, S. 27-35.
11 Hayashi Razan, einer der bedeutendsten japanischen konfuzianischen Gelehrten
des 17. Jahrhunderts, soll nach der Lektiire von Riccis Buch ,Tianzhu

17

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

Kultur des Ostens und der konkreten, materialistischen Kultur des West-
ens.!?

Die historische Bedeutung der Jesuiten als Vermittler zwischen den bei-
den Kulturkreisen, und zwar in beide Richtungen, ist kaum zu
iiberschitzen. So hat Matteo Ricci mit seiner Weltkarte, die im 17.
Jahrhundert in ganz Ostasien Verbreitung fand, den Begriff
»Asien™ liberhaupt erst in Ostasien eingefiihrt, allerdings ohne die ideolo-
gische Konnotation dieses Begriffes zu benennen.!? Die Kombination chi-
nesischer Schriftzeichen, die Ricci zum ersten Mal zur Bezeichnung
»Asiens® und Europas in die Karte einsetzte, werden bis heute in Ostasien
verwendet.!4

Im Hinblick auf die Asiendiskurse in Ostasien liegt das wichtigste Ver-
dienst Riccis darin, dass die Gelehrten in Ostasien durch seine Vermit-
tlung westlicher Kulturelemente den ostasiatischen Raum zum ersten Mal
als einen einheitlichen, auf der konfuzianischen Tradition beruhenden
Kulturkreis wahrnahmen.!> Die Verschiedenartigkeit des europdischen
und des asiatischen Kulturkreises wurde aber nicht im Sinne einer unilin-
earen Zivilisationsstufenlehre wertend erfasst, sondern vielmehr als
Chance betrachtet, Anderes, Neues kennenzulernen. Insofern kann man
sagen, dass sich die ersten Reaktionen auf die Berichte der Jesuiten in Os-
tasien und in Europa eigentlich nicht unterschieden, denn wéhrend der
frithen Aufklarung versprachen sich auch die europdischen Gelehrten von
der Begegnung mit Asien eine Ergidnzung und Befruchtung der eigenen
Kultur.'6

shiyi* gefragt haben, ,,wer hat dann den Schopfer (Tianzhu) geschaffen?* (Hi-
rakawa 2002, S 555).

12 Vgl. Yamamuro 1994, S. 8. Durch die jesuitischen Missionare war auch im Europa
des 17. und 18. Jhs. der Eindruck ,,China bzw. Osten = Moral = Konfuzius® ent-
standen (vgl. Lee 2003, S. 664).

13 ,,Asien als frithere Bezeichnung fiir die Feinde der Griechen (vgl. Kristeva 1990:
59) tragt seither die Konnotation eines Gegensatzes zwischen dem Wir (den der
griechisch-romisch-europdischen Zivilisation Zugehorigen) und dem Anderen/
Fremden, zwischen West und Ost, zwischen Zivilisation und Barbarei (vgl. Shi-
mada 1999, S.2). Asien war von Anbeginn das Andere zu Europa. Das Selb-
stverstidndnis des Okzidents gewann durch dieses Gegenbild erst seine klaren Kon-
turen (vgl. Brague 1993, S. 20).

14 Vgl. Hirakawa 2002, S. 559.

15 Vgl. Yamamuro 1994, S. 8.

16 Vgl. Lee 2003, S. 134-141.

18

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

Die Rezeption der fremden Kultur verlief aber weder in Europa noch in
Ostasien konfliktfrei. Schon im 18. Jahrhundert gab es in Ostasien —
sowohl in China als auch in Japan und Korea — Beflirworter und Gegner
der Einfiihrung westlicher Technik und Wissenschaft, geradeso wie sich
im Europa jener Zeit Bewunderer und Kritiker der konfuzianischen
Philosophie gegeniiberstanden. Jedoch blieben diese Konflikte in Europa
im Wesentlichen auf intellektuelle Auseinandersetzungen beschrinkt und
waren politisch langst nicht so folgenreich, wie sie es im 19. Jahrhundert
fiir Ostasien werden sollten.

3. Das ,, Asiatische “ und die westliche Modernisierung

Der gewaltsame Einbruch des Westens in die ostasiatische Welt im 19.
Jahrhundert war fiir die dortigen Volker ein Schock und eine Heraus-
forderung ungekannten Ausmales. Angesichts der existenziellen Bedro-
hung riickte die Rettung des jeweils eigenen Landes in den Mittelpunkt
des Denkens der Intellektuellen Ostasiens. Zugleich begann man, Ostasien
nicht mehr nur als eine kulturelle, sondern auch als eine politische
(Schicksals-) Gemeinschaft im Widerstand gegen den imperialistischen
Westen wahrzunehmen.

Zunichst fanden heftige Auseinandersetzungen dariiber statt, wie man
sich vor den imperialistischen Machten schiitzen solle. Dabei
kristallisierten sich drei unterschiedliche Positionen heraus: 1. die
Befiirwortung einer Modernisierung nach westlichem Muster; 2. die
Neubesinnung auf die konfuzianische Tradition und ihre Revitalisierung;
und schlieBlich 3. eine Mischstrategie aus Bewahrung ,,der eigenen Werte
bei gleichzeitiger Ubernahme von Know-how und technischem Wis-
sen“ aus dem Westen.!” Vor diesem Hintergrund entflammte in der zweit-
en Halfte des 19. Jahrhunderts in China, Japan und Korea die bis heute an-
dauernde Diskussion tiber ,,0stlicher Geist und Moral und westliche Tech-
nik und Instrumente“.!8 Die Auseinandersetzungen verliefen in den drei
Léndern z.T. sogar blutig, da sie mit politischen Machtkdmpfen verbunden

17 Senghaas 1998, S. 14. Er zeigt, dass dhnliche Reaktionsmuster auch in anderen
Kulturkreisen, die mit der europdischen Expansion konfrontiert wurden, auftraten.

18 Diese Diskussion trigt in diesen drei Lédndern unterschiedliche Namen: zhongti
xiyong, wakon yosai, tongdo sogi. In Japan sprach man vor 1868 von toyo dotoku
seiyo geijutsu (z.B. Yoshida Shoin).

19

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

waren. In Japan hatte die Fraktion, die fiir Reformen und westliche Mod-
ernisierung eintrat, diesen Machtkampf schon 1868 fiir sich entscheiden
konnen. Hingegen taten sich die Reformer in Korea und China wesentlich
schwerer. Die Reformversuche von 1884 und 1894-96 bzw. von 1898
schlugen fehl. Ihre Protagonisten flohen nach Japan oder in die USA, oder
aber sie wurden hingerichtet.

Gleichwohl war angesichts der schnellen Modernisierungserfolge
Japans bei vielen Intellektuellen Ostasiens — ungeachtet der politischen
Niederlage der Reformer in China und Korea — die Uberzeugung ent-
standen, dass das ,,Asiatische” zugunsten einer Modernisierung tiberwun-
den werden miisse. So begann man, Asien mit Konservatismus,
Riickstindigkeit, Despotismus, Stagnation usw. gleichzusetzen. Die
,,ostliche metaphysische Kultur, die die Gelehrten Europas im 17. und 18.
Jahrhundert der materialistischen Kultur des Westens noch als gleichwer-
tig gegeniibergestellt hatten, wurde nunmehr zu einer der westlichen Zivil-
isation unterlegen Kultur. Diese Auffassung wurde am deutlichsten und
einflussreichsten von Fukuzawa Yukichi (1835-1901), dem geistigen
Vater der Modernisierung Japans, vertreten. Er hatte auf dem Umweg tiber
die englische Sozialphilosophie das hegelianische Geschichts- und Welt-
bild rezipiert.

4. Die Ubernahme des negativen westlichen Asienbildes durch asiatische
Intellektuelle

1875 schrieb Fukuzawa in seinem Hauptwerk Bunmeiron no gairyaku
(Grundriss der Zivilisationstheorie), die Geschichte der Menschheit habe
sich in drei Stufen von der ,Barbarei“ (yaban) zur ,Halbzivilisa-
tion (hankai) und schlieBlich zur ,,Zivilisation* (bunmei) fortentwickelt.
Europa und Amerika befinden sich auf der hochsten Stufe der Entwick-
lung, wihrend Asien noch im Zustand der Halbzivilisation und Afrika in
dem der Barbarei verharre. Seine Empfehlung: Die Linder Asiens sollten
sich die europdische Zivilisation zum Vorbild und Ziel nehmen.!?

Fir Yasukawa resultiert Fukuzawas Auffassung aus dessen Erfahrun-
gen in und mit dem Westen und aus dessen ausgiebiger Lektiire westlicher

19 Fukuzawa 1875, S. 25-29.

20

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

Literatur (vgl. Yasukawa 2000: 123).2° Die Eindriicke, die Fukuzawa
wihrend seiner Reise in die florierenden europdischen und amerikanis-
chen Stéddte in den 1860er Jahren empfing, diirften fiir ihn, einen Samurai
in niedriger Stellung, ebenso {iiberwiltigend gewesen sein, wie die
beiingstigende Uberlegenheit und Dominanz des imperialistischen West-
ens. Daher die Mahnung am Schluss seines Buches, Japan miisse so
schnell wie moglich die westliche Zivilisation iibernehmen, um seine Un-
abhingigkeit zu bewahren.2!

Mehr noch, Fukuzawa wendet seine am westlichen Vorbild orientierte
Zivilisationstheorie gegen die anderen Lander Asiens und rechtfertigt
damit sozusagen im Vorgriff die spatere Kolonialisierung von Japans asi-
atischen Nachbarldndern, insbesondere Chinas und Koreas. Seine Kritik
an diesen Léndern ist von unglaublicher Hérte und ibertrifft noch die
westlichen, von offener Verachtung gepragten Darstellungen Chinas. Es
gelte China, ,,den verfaulten alten Riesenbaum im Osten mit einem Schlag
zu féllen”; die Koreaner seien ,,eigensinnig und vorlaut®, die Regierung
Chinas ,,starrsinnig und engstirnig®. An anderer Stelle spricht Fukuzawa
von den ,,Primitiven Indochinas“; von der ,,Kraftlosigkeit und Gesin-
nungslosigkeit der Koreaner®; vom ,,ungebildeten Volk der Chinesen®, das
von ,,Konfuzianismus {ibersittigt und verdorben® sei. Es gebe ungewohn-
lich Vieles, was die ,,Angstlichkeit der Chinesen nahelege; auch gebe es
in China ,,viele Bettler”. ,,Chinesen... achten nicht auf Ehrgefiihl... auch
wenn sie zu Sklaven werden; wenn sie Geld verdienen kdnnen, gibt es
kaum etwas, wovor sie sich scheuen.* ,,Die chinesische Regierung... listig
und betriigerisch® usw.22 All dies sind Zitate aus Publikationen Fukuza-
was, die er bereits vor seinem berithmten Artikel ,,Datsu-A ron* (Thesen
zur Losldsung Japans von Asien) fiir die Zeitung Jiji shinpo am 16. Mérz
1885 verfasst hatte. Die ostasiatischen Nachbarldnder galten ihm als Neg-
ativbeispiele fiir Japan, wéhrend er den Westen als Vorbild pries. Asien
verkorperte flir ihn genau das, was Japan nicht sein sollte.

Dass Fukuzawa vom damaligen westlichen Asienbild stark beeinflusst
war, ist unverkennbar. Nicht nur in der Wortwahl dhnelt seine Darstellung
dem sich seit dem spiten 18. Jahrhundert herauskristallisierenden eu-
ropdischen Asienbild, auch die von ihm konstatierten Eigenschaften

20 Fukuzawa hatte bereits vor der Meiji-Restauration (1868) Gelegenheit, nach
Amerika und Europa zu reisen, und soll dort sehr viele Biicher gekauft haben.

21 Fukuzawa 1875, S.263-305.

22 Zit. nach Yasukawa 2000, S. 122.

21

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

Asiens stimmen mit diesem Bild voll iiberein. Wenn z.B. Georg Wilhelm
Friedrich Hegel (1770-1831), fiir den Asien das verkdrperte, was Europa
nicht sein sollte und wollte?3, apodiktisch erklarte, es sei ,,das notwendige
Schicksal der asiatischen Reiche, den Europédern unterworfen zu sein®,
und auch China werde sich diesem Schicksal fligen miissen?*, so be-
griindete Fukuzawa Japans Fiihrungsanspruch in Asien in analoger Weise
damit, dass Japan das einzige asiatische Land sei, das sich nicht in der
Stagnation befinde. Bereits 1881 schrieb er:

»Wer konnte innerhalb der asiatischen Lander auBler der japanischen Nation
die Aufgabe iibernehmen, zum Mittelpunkt der Zivilisation zu werden und
vor allen anderen gegen die westlichen Lander anzugehen?*?®

Die Vorreiterrolle Fukuzawas fiir den japanischen Imperialismus ist offen-
sichtlich.?¢ Sein negatives Asienbild hat nicht nur Japans Wahrnehmung
der gesamten Region beeinflusst, sondern auch die der anderen asiatischen
Gesellschaften. Fukuzawas Echo klingt bis heute in der in Japan immer
noch zu beobachtenden Verachtung Asiens nach.2’” Ein paar Jahre spiter
(1885) schrieb Fukuzawa in ,,Datsu-A ron*, dass Japan sich dringend von
seinem unproduktiven asiatischen Nachbarn 16sen und dem Westen an-
schlieBen miisse, wenn es nicht wie China und Korea als ein ,,rechtloser
Staat* und als ,,ein vom Aberglaube des yin und yang geprigter Staat ohne
Kenntnisse von der Wissenschaft* angesehen werden wolle. Es bleibe
keine Zeit, auf die Zivilisierung dieser Lénder zu warten, um dann
gemeinsam mit ihnen Asien aufzubauen. Vielmehr miisse Japan China
und Korea einnehmen.

,Die Art und Weise der Einnahme sollte nach dem Muster erfolgen, das die
Leute aus dem Westen ihren Aktionen zugrunde legen. Japan braucht auf Chi-
na und Korea keine besondere Riicksicht zu nehmen, nur weil sic Nach-
barlidnder sind.“?8

Aus heutiger Sicht mégen derlei Sdtze aus dem Munde eines damals als
fortschrittlich geltenden, kritischen Intellektuellen erstaunlich klingen.
Dennoch waren sie in der vom Sozialdarwinismus geprigten Welt des 19.

23 Vgl. Lee 2003, S. 659-660.

24 Hegel 1970, S. 365.

25 Zit. nach Shimada 1999, S. 6.

26 Yasukawa (2000) greift neben anderen japanischen Autoren diese dunklen Seiten
Fukuzawas auf.

27 Chong, I1-song 2001, S. 310.

28 Fukuzawa 1885, S.239.

22

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

Jahrhunderts keineswegs ungewohnlich. In Anbetracht der Aggressivitit
des imperialistischen Westens gab es fiir viele Lander keinen aussichtsre-
icheren Weg, sich ihre Unabhéngigkeit zu bewahren, als den, selbst stark
und méchtig zu werden. Nicht nur Fukuzawa und seine japanischen
Zeitgenossen sahen dies so, sondern auch die meisten chinesischen und
koreanischen Intellektuellen. Dies erklart auch, warum Fukuzawa von den
reform- und modernisierungsorientierten Intellektuellen in Korea so bere-
itwillig rezipiert wurde. Sie kannten sein Plddoyer flir eine Zivilisierung
bzw. Modernisierung nach westlichem Muster. Auch sie lehnten ab, was
ihnen alt und traditionell, also ,,asiatisch®, erschien und glaubten, dass sich
Korea nur durch die Rezeption der westlichen, geistigen wie auch ma-
teriellen Kultur zu einem zivilisierten, modernen Land entwickeln konne.

So hieB es in einem Leitartikel der einflussreichen koreanischen
Zeitung Tongnip sinmun (The Independent), dem Sprachrohr dieser In-
tellektuellen, vom 10. Oktober 1896: ,,.Der Grund, warum Korea so arm,
seine Bevolkerung so unwissend und seine Beamten so unféhig sind, liegt
darin, dass sie alle nicht gebildet sind. Wenn Korea machtig und reich und
seine Menschen im Ausland respektiert werden sollen, miissen sie zuerst
von den alten Sitten und Gewohnheiten lassen und neue Wissenschaften
erlernen, damit sie wie die Volker der zivilisierten Staaten werden. Dann
werden auch sie tiber Politik diskutieren kdnnen... nicht mehr Baumwollk-
leider, sondern Wolle und Seide tragen, nicht mehr Reis und Kimch’i,
sondern Fleisch und Brot essen,... nicht mehr Sangt’u?®, sondern wie die
Volker der Welt kurze Haare tragen,... sie werden ihre Regierung lieben,
und es wird nie wieder Volksaufstinde geben.” Dass Koreaner, um zivil-
satorischen Anspriichen gerecht zu werden, auf Kimch’i und Reis
verzichten sollen, klingt heute geradezu absurd. Der Wunsch nach Mod-
ernisierung war aber so stark, dass die Intellektuellen die eigenen Essge-
wohnheiten ablehnten, wéhrend sie unverdrossen jede modern anmutende
Einrichtung begriiiten, selbst wenn sie in erster Linie dem Profitinteresse
des auslidndischen Kapitals dienten.3?

29 Sangt’u war die traditionelle Haartracht koreanischer Ménner und Symbol des
Erwachsenseins. Als die koreanische Regierung 1895 versuchte, sangt’u durch
den westlichen kurzen Haarschnitt zu ersetzen, reagierte die Bevdlkerung mit
heftigem Widerstand. S. dazu Kapitel 2 in diesem Buch.

30 So stand in der o.g. Zeitung (19.11.1896, 29.8.1896), Eisenbahn und Bergbau
seien gut fiir das Volk, deshalb solle es deren Ausbau nicht storen. Am 13.9.1898
wurde auf den Seiten 2 und 3 eine lange Liste ausldndischer Investoren, die u.a. im

23

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

Auch in China dachte man so. Die sich um die einflussreiche Zeitschrift
Xingingnian (Neue Jugend)3! scharenden chinesischen Intellektuellen
lehnten in den 1920er und 30er Jahren die gesamte Tradition des eigenen
Landes als riickstindig, eben ,,asiatisch®, ab und idealisierten den Westen
und seine Zivilisation. Sie glaubten ebenso wie Fukuzawa, fiir die Mod-
ernisierung ihres Landes sei nicht nur die Ubernahme westlicher Tech-
nologie, sondern auch die des westlichen Denkens und westlicher Institu-
tionen insgesamt die entscheidende Voraussetzung. Entsprechend ver-
dammten sie nach dem von Hu Shi3? gepragten Motto ,,Nieder mit dem
Konfuzius-Laden! die konfuzianische Tradition als ein System von Stag-
nation, Unfreiheit, Ungleichheit und Unterdriickung.3? Sie betrachteten
das Verhiltnis zwischen Chinesischem und Westlichem stets als Gegen-
satz von Altem und Neuem, Passivem und Aktivem, Abhéngigem und Un-
abhéngigem, Despotie und Demokratie, der Welt der Phantasierenden und
der Wissenschaft usw.3* Hier wird deutlich, wie sehr die jungen Intellek-
tuellen Chinas vom damaligen westlichen Asien- und Chinabild beein-
flusst waren.

Tatséchlich veranlasste der nationalistische Wunsch nach einem starken
Staat die reformorientierten Intellektuellen zu einer massiv einseitigen
Schméhung des Eigenen und einer maBlos tliberzogenen Idealisierung des
Fremden. Dass sie dabei das negative Asienbild des Westens aus dem
spaten 18. Jahrhundert tibernahmen, ist nicht verwunderlich. Die Realitét

Goldbergbau, im Eisenbahnbau und der Holzwirtschaft titig waren, abgedruckt.
Damit sollte der Fortschritt, den das Land gemacht hatte, belegt werden.

31 Die Wirkung der ,,Neuen Jugend* und so mitreiender Autoren wie Chen Duxiu
(Ch’en Tu-hsiu) oder Hu Shi auf die akademische Jugend war auBerordentlich
grof3. Auch Mao Zedong gehorte in jungen Jahren zu ihren Lesern. Er erzéhlte
Edgar Snow, dass ihn die ,,Neue Jugend* sehr stark beeinflusst und er deshalb
1917/18 mit Freunden die ,,Gesellschaft flir ein neues Volk™ (Xinmin xuehui)
gegriindet habe. ,,.Die meisten dieser Gesellschaften wurden mehr oder weniger
unter dem Einflul der Hsin Ch’ing-nien (,Neue Jugend‘), der beriithmten, von
Ch’en Tuhsiu herausgegebenen Zeitschrift fiir literarische Erneuerung, organisiert.
Ich hatte diese Zeitschrift zu lesen angefangen, als ich Student am Lehrerseminar
war, und bewunderte die Artikel von Hu Shih und Ch’en Tu-hsiu sehr. Sie wurden
eine Zeitlang meine Vorbilder und ersetzten Liang Ch’i-ch’ao und Kang Yu-wei
... (Snow 1974, S. 151-152).

32 Hu Shi (1891-1962) war einer der geistigen Fiihrer der 4. Mai-Bewegung in China
(1919) und gilt als einer der wichtigsten Vertreter des Liberalismus in China.

33 Vgl. Staiger 1990, S. 141.

34 Vgl. Song 1983, S. 225.

24

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

Asiens im 19. Jahrhundert und seine damalige Stellung in der Weltord-
nung schien ihnen Recht zu geben.

5. Die Gegenbewegung eines positiven Asienbildes

Angesichts solch prononcierter Auffassungen konnte eine Gegenbewe-
gung nicht ausbleiben. Okakura Tenshin (1862-1913), ein japanischer
Kunsthistoriker, publizierte 1903 in London das bis heute viel gelesene
Buch The Ideals of the East. Es ist eine einzige Hymne auf das ,,Asiatis-
che. Auch Liang Qichao (1873-1929), der chinesische Reformpolitiker,
der unmittelbar nach dem Ersten Weltkrieg FEuropa bereiste,
verdffentlichte 1920 mehrere Artikel, in denen er von der Katastrophe der
Wissenschaft, also der Grundlage der westlichen Kultur, sprach und den
chinesischen bzw. Ostlichen Geist zur einzig zukunftsfahigen Alternative
erklarte. Von Liang Shuming (1893—-1988), Professor fiir indische und chi-
nesische Philosophie, erschien 1921 in China die Studie Dongxi wenhua ji
qi zhexue (Ostliche und westliche Kultur und ihre Philosophie), in der er
eine verjiingte chinesische Zivilisation zur Grundlage einer zukiinftigen
Weltzivilisation machte.

Bei diesen Autoren waren Asien und das Asiatische nicht mehr gle-
ichbedeutend mit Riickstindigkeit, sondern galten als wegweisend fiir die
Zukunft. Damit hatte sich ein Gegenpol zum negativen Asienbild gebildet.
Allerdings verfolgten die Vertreter eines positiven Asienbildes unter-
schiedliche politische Ziele. Okakura ging es vor allem um die Verher-
rlichung der japanischen Kultur als Synthese der Hochkulturen Indiens
und Chinas und der Rolle Japans als Bewahrer dieser asiatischen Hochkul-
tur.3> Bei Liang Qichao und Liang Shuming hingegen stand die Mod-
ernisierung Chinas im Mittelpunkt. Im Gegensatz zur Gruppe um die
»Neue Jugend®, die zur gleichen Zeit zur Schaffung des neuen China mit
Hilfe der Ideen aus dem Westen und zur Zerstorung des Konfuzianismus
aufrief, argumentierten Liang Shuming und seine Mitstreiter, dass die
Modernisierung Chinas nur auf der Grundlage der konfuzianischen Kul-
turtradition gelingen konne. Eine solche Modernisierung Chinas setze

35 Okakura 1903. Mishima Ken’ichi erkldrt, dass Asien fiir Okakura Tenshin ein
gewaltig groler Raum war, der sich iiber Indien bis zu den buddhistischen Ruinen
in Afghanistan erstrecke, ein Raum, der am ehesten unter einem japanischen Pro-
tektorat bestehen konne (vgl. Mishima 2001, S. 7).

25

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

allerdings eine Verjiingung bzw. Modernisierung der konfuzianischen
Kulturtradition voraus. Im Verlauf des Jahres 1923 entwickelte sich eine
heftige Kontroverse zwischen Anhdngern von Liang Shuming und dem
,radikalen Westlertum® der ,,Neuen Jugend*.

Ungeachtet ihrer politisch-ideologischen Intentionen haben die Asien-
darstellungen von Okakura Tenshin, Liang Qichao und Liang Shuming
eines gemein: Thr Ausgangspunkt liegt in der zeitgenossischen westlichen
Zivilisationskritik. Im ausgehenden 19. Jahrhundert hatte sich unter den
geistigen Eliten im Westen eine Krisenstimmung breitgemacht, die
Friedrich Nietzsche (1844-1900) mit seiner Rede von der ,,Gebrochenheit
der Moderne* schon vorweggenommen hatte. Sie machte sich bei den Lit-
eraten der Jahrhundertwende und bis hin zum Expressionismus als eine
»Flucht aus der Zeit” und eine ,,Suche nach dem Eigentlichen hinter der
erfahrenen Lebensleere” bemerkbar. Einige von ihnen glaubten, die
Moglichkeit einer anderen Denk- und Seinsweise in der asiatischen
Fremde aufgespiirt zu haben. Um auf die Dekadenz der europdischen
Zivilisation und auf ihren Verlust an Einheit und Lebensndhe
hinzuweisen, fassten sie Europa und Asien in radikal entgegengesetzten
Begriffspaare, wie ,,westlicher Materialismus vs. ostliche Geistigkeit, pro-
fan vs. heilig, individualistisch vs. kollektiv, aktiv vs. passiv, intellektuell
vs. intuitiv, bewuBt vs. unbewuBt«. 36

Es war die Einheit des Lebens, die als iibergreifendes Gemeinsames
aller asiatischen Kulturen galt, wonach sich diese verunsicherte geistige
Elite sehnte — also jene Einheit, die dem vom positivistischen Wis-
senschaftsdrang geprigten Europa nicht mehr greitbar schien. So wurde
Asien das in Europa verloren gegangene Seinsideal, von dem man sich
eine Regeneration Europas erhoffte.3’ Dieses Ideal wurde freilich als
Gegenbild zur philosophisch-gefiihlsmiBig erkannten Uneigentlichkeit
Europas auf den Osten projiziert.

Wenn Okakura schreibt: ,,The simple life of Asia need fear no shaming
from that sharp contrast with Europe in which steam and electricity have
placed it to-day“38, dann spiegelt sich darin die Romantisierung des Asi-
atischen wider. Ebenso sind die ersten Sétze seines Buches eine Bestiti-
gung dessen, was die geistige Elite des Westens in Asien suchte:

36 Giinther 1988, S. 162.
37 Vgl. Giinther 1988, S. 164.
38 Okakura 1903, S. 236.

26

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

,»Asia is one. The Himalayas divide, only to accentuate, two mighty civilisa-
tions, the Chinese with its communism of Confucius, and the Indian with its
individualism of the Vedas. But not even the snowy barriers can interrupt for
one moment that broad expanse of love for the Ultimate and Universal, which
is the common thought-inheritance of every Asiatic race, enabling them to
produce all the great religions of the world, and distinguishing them from
those maritime peoples of the Mediterranean and the Baltic, who love to
dwell on the Particular, and to search out the means, not the end, of life.*3°

Liang Qichao schrieb zur geistigen Lage Europas nach dem Ersten
Weltkrieg: ,,Die Menschen, die damals die Allmacht der Wissenschaft
priesen, waren voller Hoffnung, daBB mit den Erfolgen der Wissenschaft
bald auch das goldene Zeitalter erscheinen werde. Jetzt ist die Wis-
senschaft ein voller Erfolg. Der materielle Fortschritt (des Westens)
wihrend der letzten hundert Jahre iibertrifft die Errungenschaften der dre-
itausend Jahre davor um ein Vielfaches. Aber wir Menschen haben nicht
nur keine Gliickseligkeit erlangt, sondern, im Gegenteil, zahlreiche Katas-
trophen beschert bekommen. Wir sind wie Reisende, die in der Wiiste
ihren Weg verloren haben. In weiter Ferne sehen sie einen grofBen
schwarzen Schatten vor sich und laufen um ihr Leben vorwirts in der
Meinung, sich an den Schatten als Fiihrer halten zu kénnen. Wie sollten
sie ahnen, dal3 nach langer Verfolgung der Schatten schlieBlich nicht mehr
zu sehen ist. So sind sie in grenzloser Sorge und Verzweiflung. Was ist
das fiir ein Schatten? Es ist dieser ,Mr. Science‘. Die Européer haben die
Allmacht der Wissenschaft ausgetriumt.“4 Der alleinige Ausweg aus
dieser Krise liege darin, mit dem Ostlichen Geist den Materialismus des
Westens einzuheben. Zugleich rief er der chinesischen Jugend zu, dass die
Menschen im Westen auf sie warteten, um von ihr gerettet zu werden.*!
Liang Shuming, der sich der Lebensphilosophie von Henri Bergson und
Rudolf Eucken verbunden fiihlte, erklirte in seinem Buch, die Westler
hitten aufgrund ihres Vorwértsstrebens ,,nicht nur in bezug auf die Natur
und den Kosmos Haltungen wie Entgegenwirken, NutznieBen,
Bediirfnisse-zur-Geltung-bringen und Beherrschung eingenommen, son-
dern auch hinsichtlich ihrer (sozialen) Gegeniiber, der anderen Menschen,
nehmen sie ungefihr die gleichen Haltungen ein.“ Dank eines solchen
Verhaltens hitten sie zwar die Wissenschaft und Produktivitit weit en-

39 Okakura 1903, S. 1.
40 Liang 1920, S. 730, Ubersetzung nach Franke 1962, S. 104.
41 Vgl. Liang 1920, S. 733.

27

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

twickeln konnen, sich aber ,,durch diese Errungenschaften geistige Beulen
geholt™ und ,,in ithrem Lebensvollzug leiden miissen. Dies wére eine ,,im
19. Jahrhundert enthiillte und nicht mehr zu verhiillende Tatsache® gewor-
den.*?

Hingegen hitten Chinesen ,,wenig Neigung, vorwirts zu streben und
Errungenschaften zu erzielen®, sie wollten nicht den Verstand, sondern
»die Intuition — das Gefiihl — anwenden®, sie zogen ,,keine Demarkation-
slinie zwischen dem Ich und einem anderen Menschen®, sie hétten ,,iibe-
rall in der Familie und in der Gesellschaft ein warmherziges Gefiihl der
Geborgenheit™ erlangt. Da sie nicht gleichgiiltig, antagonistisch und
berechnend seien, konnten sie die Krifte, die die Lebendigkeit des Men-
schenlebens ausmachen, heranbilden und mehren. Liangs Fazit lautet da-
her: Vielleicht kdnne ein Fahrzeug der Chinesen sich mit dem Fahrzeug
der Westler in Ausstattung und Technik nicht messen, doch konnten die
Chinesen beim Genuss des Materiellen groBeres Gliick empfinden als die
Westler. Einstellungen im sozialen Leben der Chinesen, wie Ehrlichkeit
und hoéfliche Zuvorkommenheit, seien wertvoll und sinnvoll. Gegeniiber
den Westlern miissten sie deshalb als die wahren Sieger gelten.*3

Ohne Zweifel idealisierte Liang Shuming die Lebensfreude und das
Gliick der Chinesen. Dafiir wurde er auch von denjenigen, die ihm nahes-
tanden, heftig kritisiert.** Seine Absicht war es jedoch gewesen, den
Gegensatz zwischen dem Chinesischen, das bei ihm auch fiir das Ostliche
stand, und dem Westlichen hervorzuheben. Dabei wandte er interessanter-
weise dieselbe Methode an wie die Zivilisationskritiker im Westen: Er
nahm den Osten gegen das im Westen seit Ende des 18. Jahrhunderts ver-
breitete Negativurteil in Schutz, indem er die ihm zugrunde liegenden Kri-
terien infrage stellte und gleichsam unterbot. Damit wurden die negativen
Eigenschaften des Ostens wieder positiv besetzt. Liangs Bild von China
bzw. dem Osten blieb damit in gewisser Weise durchaus dem westlichen
Asienbild verhaftet. Seine Vision unterscheidet sich kaum von der Hegels:
Auch er verwendet Begriffe wie ,,Urspriinglichkeit” und ,,Unverénder-
lichkeit“.4

Diese doppelte Negation taucht aber nicht nur bei Liang Shuming auf,
sondern ldsst sich in den kulturalistischen Asiendiskursen seit der Mitte

42 Liang 1921, S. 63.

43 Liang 1921, S. 151-153.
44 Jeng 1993, S. 181.

45 Liang 1921, S. 155.

28

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

des 19. Jahrhunderts nicht minder deutlich beobachten. Der ,,Orientalis-
mus® a la Said ist im Asiendiskurs Ostasiens bis heute tief verwurzelt. Der
Grund dafiir liegt darin, dass sich dieser Diskurs aus der Konfrontation mit
dem Westen ergeben hat. Dabei griff man je nach Intention oder Priferenz
auf das positive oder negative Asienbild des Westens zuriick: Die
Beflirworter der Modernisierung nach westlichem Muster rezipiert das
negative Asienbild Hegels, wihrend die Befiirworter einer Neubesinnung
auf die eigene Tradition und deren Revitalisierung auf das roman-
tisierende, europdische Asienbild um die Jahrhundertwende zuriickgriffen.
Auch bei dem Diskurs um die Bildung einer asiatischen Gemeinschaft
spielte der Westen eine wichtige Rolle.

6. Essentialistischer Asiendiskurs und Pan-Asianismus

Der japanische Diskurs iiber eine asiatische ,,Gemeinschaft bzw. asiatis-
che ,,Solidaritdt™ war ebenso wie der essentialistische Asiendiskurs nach
der Meiji-Restauration entstanden. Einer seiner wichtigsten Protagonisten
war Tarui Tokichi (1850-1922), der 1893 mit dem Text Daito gappo ron
(Theorie zur Einheit GroBasiens) an die Offentlichkeit trat. Seine Argu-
mentation: Es sei nur natiirlich, dass sich die ostasiatischen Lénder, deren
Staaten auf dem alten, gemeinsamen Prinzip des Familiensystems beruht-
en, miteinander solidarisierten. Zudem entspreche dies auch dem Ideal
Japans, in dessen Zentrum die ,,Harmonie* stehe.*

Die Notwendigkeit der Bildung einer ostasiatischen Gemeinschaft sei
vor allem darin begriindet, dass die Wahrscheinlichkeit von Existenz- und
Machtkdmpfen der Staaten untereinander wie auch von weltweiten
Rassenkdmpfen hoch sei. Die weille Rasse sei an Korperkraft, Intelligenz
und Finanzmitteln allen anderen Rassen iiberlegen, zudem sei sie
geschickt genug, gemeinsam gegen die anderen Rassen vorzugehen. ,,Da-
her miissen wir ihnen [den Weillen] als gelbe Rasse gemeinsam entgegen-
treten.“4” In Taruis Denken spiegeln sich die damaligen imperialistischen
Ambitionen Japans, die sich mit Sozialdarwinismus und Rassismus ver-

46 Vgl. Tarui 1893, S. 116.
47 Tarui 1893, S. 121.

29

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

banden. Mit einer ostasiatischen Gemeinschaft wollten er und andere eine
Gegenmacht zum Westen schaffen.*8

Das grundsitzliche Problem des japanischen Diskurses iiber eine asi-
atische Gemeinschaft oder auch den Pan-Asianismus wird hier au-
genfillig. Denn dieser japanische Diskurs konnte nur so lange plausibel
klingen, wie Japan tatsdchlich gemeinsam mit den anderen asiatischen
Staaten Objekt des Expansionsdranges des Westens war. War diese Bedin-
gung nicht erfiillt, verlor er seine ideologische Grundlage. Dies war 1893
am Vorabend des Chinesisch-Japanischen Krieges der Fall. In einer Situa-
tion, in der Japan selbst als imperialistische Macht gegeniiber China auf-
trat und die Annexion Koreas betrieb, zur Bildung einer asiatischen
Gemeinschaft aufzurufen — dies musste bei den betroffenen Landern Ver-
dacht erregen, zumal der japanische Fithrungsanspruch, den alle japanis-
chen Befiirworter einer asiatischen Gemeinschaft vor dem Zweiten
Weltkrieg erhoben, immer ungeschminkter zutage trat.*® So schrieb Tarui
1893, der Zusammenschluss Koreas und Japans sei der erste Schritt zur
Bildung einer asiatischen Gemeinschaft; nur sie kdnne sich einer Invasion
durch die weile Rasse erwehren. Sodann erklérte er, in einer auffilligen
Vermengung der intendierten asiatischen Solidargemeinschaft mit den im-
perialistischen Absichten Japans, Japan miisse als Vorreiter die
Unaufgeklértheit der Nachbarldnder durchbrechen und sie zur Zivilisation
fiihren.>0

Es iiberrascht nicht, dass der japanische Pan-Asianismus in China und
Korea wenig Anklang fand. Sin Ch’ae Ho (1880-1936), einer der zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts fithrenden koreanischen Intellektuellen, warnte
schon sehr frith vor diesem Pan-Asianismus. Am 8. August 1909 schrieb
er in der einflussreichen, unabhéingigen Zeitung Taehanmaeil Sinbo:

,Die fiir den Ostasianismus (fonyangjuiii) pliadieren, tun dies nicht wirklich
fiir den Osten, es ist ihr Land, das sie mit dieser Ideologie zu retten trachten.
Wie wir sehen, gibt es keinen Koreaner, der mit Hilfe des Ostasianismus sein
Land retten will, aber viele Ausldnder, die mit dem Ostasianismus den Geist
des Staates zerstoren wollen. Es gilt deshalb immer auf der Hut zu sein.*

48 Hier unterscheidet sich der ostasiatische Diskurs von den Intentionen der Viter der
europdischen Integration (in den 1950er Jahren), denen es, mit dem Kalten Krieg
als Pate, um die Friedenssicherung nach innen zwischen im Prinzip gleich-
berechtigten Partnern ging. (vgl. Kamppeter 2000).

49 Koschmann 1997, S. 84.

50 Tarui 1893, S.115.

30

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

Ahn Choong Kun (An Chung-giin), der 1909 I1td Hirobumi, den fritheren
japanischen Ministerprasidenten, ermordete, hinterlieB eine Schrift mit
dem Titel Tongyang p ‘yonghwaron (Theorie zum Frieden im Osten). Sie
war eine einzige Anklage gegen den Verrat Japans an der Idee einer
friedlichen ostasiatischen Solidargemeinschaft.

In China war es allen voran Liang Qichao, der sich — zunédchst — sehr
fiir den japanischen Pan-Asianismus Diskurs interessierte. 1896 noch eher
abstrakt von einem ,,vereinten Asien der gelben Rassen* und einem in
Zukunft unvermeidlichen Kampf zwischen ,,den gelben und weiflen
Rassen“3! sprechend, schrieb er 1899 im japanischen Exil: ,,Japan und wir
sind Brudernationen. Nur wenn wir die Grenzen zwischen uns ausldschen
und uns gegenseitig helfen, werden wir die Unabhéngigkeit der gelben
Rassen bewahren und die europdische Machtausweitung aufhalten
konnen.“>2 Dariiber hinaus erkldrte er in der ersten Ausgabe seiner
Zeitschrift Qingyibao (Ehrliche Diskussion), eines ihrer vorrangigen Ziele
sei es, ,,die Verstindigung zwischen China und Japan herbeizufiihren; Fre-
undschaft und Zuneigung zwischen beiden Léndern herzustellen. Die
Lehre Ostasiens zu kldren und zu entwickeln, um Asiens Wesen und
Charakter zu bewahren.“33 Doch schon bald musste Liang erkennen, dass
sich der japanische Diskurs iiber den Pan-Asianismus nur allzu leicht als
Legitimation einer militdrischen Expansion Japans instrumentalisieren
lief3. Also distanzierte er sich vom Pan-Asianismus, der somit nur eine
kurze Episode in seinem langjihrigen Wirken blieb.>*

Liu Shipeis und Li Dazhaos Kritik am japanischen Pan-Asianismus
waren sehr viel schirfer. Li bezeichnete ihn als eine ,,Politik des Selbst-
mordes®, die zwangsldufig zum Krieg zwischen den asiatischen Nach-
barlidndern fithren werde.”> Als Alternative schlugen Liu und Li deshalb
einen Neuen Asianismus vor, einen Asianismus, unter dessen Dach sich
alle unterdriickten asiatischen Volker ohne Japan zusammentun sollten.

Ganz anders liegt der Fall von Sun Yatsen, der in Japan den Eindruck
erweckte, dem Pan-Asianismus positiv gegeniiberzustehen. In einer Vor-
tragsreihe trat er fiir einen ,,Grof3-Asianismus® ein. Er tat dies vermutlich,
weil er angesichts seiner angeschlagenen politischen Position in China die

51 Liang 1896, S. 83.

52 zit. nach Huang 1969, S. 82.
53 Liang 1898, S.31.

54 Vgl. Huang 1969, S. 83.

55 Li 1919, S. 164.

31

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

Unterstlitzung Japans erringen wollte. Er hielt sich mit Kritik an der
japanischen Expansionspolitik zurlick und betonte stattdessen, dass Japan
und China gemeinsam ihre gerechte, in der Ostlichen Tradition ver-
wurzelte Herrschaftskultur der gewaltsamen Herrschaft des Westens ent-
gegenstellen miissten.>® Die Rede Sun Yatsens fand allerdings nur in
Japan Anklang, wo sich in der Folge sogar eine ,,Vereinigung des GrofBlen
Asien* (Dai-Ajia Kyokai) bildete.>’

Der Pan-Asianismus-Diskurs blieb bis zum Ende des Zweiten
Weltkriegs in der Hauptsache ein japanisches Phdnomen. Angesichts der
aggressiven Expansionspolitik Japans stie er in Korea und China auf
wenig Gegenliebe — zumal die japanischen Verfechter des Konzepts sich
als Komplizen der japanischen Politik erwiesen. Dies galt sowohl fiir kon-
servative als auch fiir linke Vertreter des Pan-Asianismus, wie etwa Miki
Kiyoshi oder Ozaki Hotsumi. ,,No one argues for relations of equality be-
tween the peoples of Asia and Japan; they invariably place Japan at the
apex of a vertical relationship.*>8

Wiewohl unter den japanischen Intellektuellen viele von dem asienzen-
trischen, neuen Paradigma als Alternative zur eurozentrischen Weltord-
nung fasziniert waren, kam dieses liber den Status einer japanzentrischen
Ideologie letztlich nicht hinaus. Ja, das japanische Eindringen in die asi-
atischen Nachbarldnder zur Schaffung eines ,,GroBen Asiatischen Co-
Prosperitidtsraums® fithrte in Ostasien dazu, dass der Begriff
»Asien” jahrzehntelang aus dem intellektuellen und politischen Vokabular
dieser Léander verbannt war. Der Versuch von Takeuchi Yoshimi,
LAsien als ,,Methode® in den 1960er Jahren intellektuell wiederzuent-
decken, bildete eine Ausnahme.’® Erst in den 1990er Jahren lebte der
Asiendiskurs in Ostasien wieder auf.

56 Sun 1924.

57 Koschmann 1997, S. 89.

58 Koschmann 1997, S. 84.

59 Takeuchi Yoshimi (1910-1977) ist im Westen, obwohl er in Ostasien als einer der
bedeutendsten Intellektuellen der Nachkriegszeit gilt, fast unbekannt geblieben.
Mit dem Band ,,JJapan in Asien®, der von Wolfgang Seifert und Christian Uhl
tibersetzt wurde (iudicium Verlag, 2005), kann auch der deutsche Leser Zugang zu
seinem Denken finden.

32

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

7. Die ,, asiatischen Werte “

Es war die westliche akademische Debatte, die im Zuge der Erforschung
der Ursachen der wirtschaftlichen Erfolge Ostasiens in den 1970er
und 80er Jahren das ,,Asiatische als deren kulturelle Grundlage aufw-
ertete. Diese akademische Debatte wurde von Politikern in Ostasien, ins-
besondere von Lee Kuan Yew und M. Mahathir, bereitwillig aufgenom-
men und politisch instrumentalisiert.®® Beide trugen erheblich dazu bei,
dass die ,asiatischen Werte* in wissenschaftlichen und politischen
Diskursen in den 1990er Jahre zum Schliissel der Erfolge der ostasiatis-
chen Lander erhoben wurden. Da die ostasiatischen Verfechter ,,asiatisch-
er Werte*“®! Lee Kuan Yew und Mahathir folgten, die ihrerseits den essen-
tialistischen akademischen Diskurs im Westen rezipiert hatten, konnte die
Charakterisierung des Asiatischen in den ostasiatischen Diskursen nicht
iiber den westlichen Diskurs hinausgehen. Somit blieb es bei: Kollektivis-
mus, Familismus, Fleill, Sparsamkeit, Bildungseifer, Disziplin, Autoritéts-
glauben usw.®2 Wiewohl diese Momente seit Max Weber als Ursache der
Riickstandigkeit Asiens gelten, wurden sie nunmehr angesichts der
wirtschaftlichen Erfolge der ostasiatischen Lander ins Positive uminter-
pretiert. Es ergab sich, wie schon im Falle der Idealisierung des Asiatis-
chen als das Urspriingliche um die Wende zum 20. Jahrhundert, neuerlich
eine doppelte Verneinung.

60 Siehe dazu u.a. Lee 1997, S.9-27.

61 Dazu gehort in Korea die Gruppe um die Zeitschrift ,,Tradition und Mod-
erne (Chont’on- gwa hyondae). In ihr schreiben meist junge konservative Wis-
senschaftler wie Ham Jae Bong, ihr Herausgeber, und Yu Sok-ch’un, die beide in
den USA studiert hatten. In Japan gehort z.B. Aoki Tamotsu zu dieser Gruppe.

62 Es ist kein Zufall, dass diese Elemente der sogenannten konfuzianischen
Wertvorstellungen denen, die Robert A. Bellah bereits 1957 in seinem oft zitierten
Buch Tokugawa Religion — The Values of Pre-Industrial Japan zur kulturellen
Grundlage des japanischen Wirtschaftserfolgs erklért hatte, sehr dhneln. Die west-
liche akademische Debatte tiber ,,asiatische Werte* beruht auf einem kulturalistis-
chen Erklérungsmodell a la Bellah. Es muss wohl als eine grofe Ironie der
Geschichte der Wissenschaft gelten, dass das Erkldrungsmodell von Bellah
eigentlich eine Umkehrung des japanischen Diskurses iiber die asiatische Produk-
tionsweise in den 1930er und 1940er Jahren war, wobei dieser Diskurs wiederum
auf Thesen der Komintern (Kommunistische Internationale) von 1927 und 1932
basierte, die eine Revolutionsstrategie in Japan zum Thema hatten. Siehe dazu
Giinter Diestelrath (1996).

33

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

In seiner Kritik an der Identifizierung des Asiatischen mit der bestehen-
den Autoritétskultur stellte Kim Dae Jung 1994 ein anderes Asien vor, ein
Asien, dessen kulturelle Tradition durchaus eine moderne demokratische
Kultur fordern kénne. Zum Beleg dafiir verwies er auf die humanistischen
Aspekte der konfuzianischen Lehre.3 Damit miindete die politische
Diskussion iiber die ,,asiatischen Werte* in eine Auseinandersetzung iiber
Demokratie und Menschenrechte in Asien. Die zentrale Frage lautete nun,
ob in Asien andere Formen von Demokratie und andere Konzepte von
Menschenrechten existierten als im Westen und ob die ,,westliche* Auf-
fassung von Demokratic und Menschenrechten universelle Giiltigkeit
beanspruchen kann und deshalb auch fiir Asien gelte. Mit dem Ausbruch
der Asienkrise 1997 kiihlte das Interesse der Offentlichkeit an solchen
Fragen allerdings merklich ab. Zum einen verloren die Angste, die sich im
Westen auf die dkonomische ,,gelbe Gefahr konzentriert hatten, an Be-
deutung; zum anderen erlitt das gerade erst erstarkte Selbstbewusstsein der
ostasiatischen Verfechter von ,,asiatischen Werten durch die Krise einen
deutlichen Knacks.

Gleichwohl gewinnt ,,Asien” als ein Begriff, der fiir eine Gesamtheit
steht, in den Gesellschaften Ost- und Siidostasiens in den letzten Jahren
wieder an Attraktivitdt. Besonders in der Pop-Kultur Szene herrscht in
Tokyo, Seoul und Peking eine Asienmode- Man kann sagen: Asien boomt
in Ostasien.®* Zu behaupten, dass hier eine ,,Asiatisierung Asiens* stat-
tfindet, wiire gewiss eine Ubertreibung, man konnte aber ohne Ubertrei-
bung sagen, dass die ostasiatischen Gesellschaften dabei sind, ,,Asien* fiir
sich zu entdecken. Was und wie dieses Asien sein wird, ist noch nicht klar
zu erkennen.

8. Fazit

Nachdem sich Ostasien durch die Begegnung mit dem Westen selbst als
einheitlichen Kulturkreis wahrzunehmen begann, wurde aus dem ostasi-
atischen Asiendiskurs alsbald ein Modernisierungsdiskurs. Dabei stand
der Westen fiir die Moderne, Modernisierung fiir Verwestlichung. Das
heif}t, es ging in den ostasiatischen Asiendiskursen seit dem 19. Jahrhun-

63 Vgl. Kim 1994, S. 191.
64 Vgl. Lee 2001.

34

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Asien* als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

dert im Wesentlichen um die Frage, ob der Westen Vorbild sein soll oder
nicht. Dabei gab es mehrere Positionen: Entweder man nahm sich den
Westen zum Vorbild und kritisierte das Asiatische als riickstdndig und
dem Fortschritt hinderlich (z.B. Fukuzawa Yukichi), oder man lehnte die
Modernisierung und damit auch den Westen als Vorbild ab und versuchte
stattdessen das Asiatische zu bewahren (z.B. Liang Shuming, Lee Kuan
Yew), oder man suchte nach einer Konvergenz zwischen dem Asiatischen
und dem Vorbild (z.B. Kim Dae Jung).

Selbst der Diskurs um die Bildung einer eigenstindigen asiatischen
Gemeinschaft blieb insofern dem Westen verhaftet, als der Zweck dieser
Gemeinschaft in der Bildung einer Gegenmacht zum Westen lag. Beson-
ders interessant ist, dass in diesem, sich als Modernisierungsdiskurs ent-
faltenden Asiendiskurs in Ostasien ein dhnlicher Mechanismus zutage tritt
wie im traditionellen Weltbild Ostasiens, ndmlich der einer dichotomen
Einteilung der Welt in Zivilisierte (hua) und Barbaren (yi), mitsamt dem
dazugehorigen Gebot, sich stindig zu bemiihen, zu den Zivilisierten zu
gehoren. Findet hier das traditionelle Weltbild Ostasiens eine Fortsetzung?

Weiterhin fallt auf, dass im Denkmechanismus des traditionellen ostasi-
atischen Weltbildes und dem der westlichen Zivilisationstheorie gewisse
konvergierende Elemente zu erkennen sind, wie etwa der vertikale Blick
auf die Welt. Hier liegt sicherlich ein Grund fiir die schnelle Akzeptanz
der westlichen Zivilisationstheorie in Ostasien und auch dafiir, dass man
in den eigenen Asienbildern den westlichen Asienbilder, statt sie
grundsitzlich und auch sonst in Frage zu stellen, immer verhaftet blieb.
Abzuwarten bleibt, ob sich der neue Diskurs, etwa der von ,,Ostasien als
Entdeckung®“®3, durch stindige Selbstreflexion selbst in die Lage versetzen
wird, die Fesseln des westlichen Asienbildes abzustreifen und damit den
Weg zu einem neuen Asienbild eroffnet.

65 Siehe in diesem Buch das Kapitel ,,Die ,Entdeckung Ostasiens‘. Der Os-
tasiendiskurs im Korea der Gegenwart™.

35

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Inhalts i i, fii

ir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Okzidentalismus‘ in Ostasien

1. Okzidentalismus oder: Bilder vom Westen

Seit einigen Jahren hat sich in der akademischen Welt der Begriff Okzi-
dentalismus etabliert. Es gibt allerdings keine klare Definition, was dieser
beinhalten soll. Man konnte ihn als den Blick des Orients auf den Okzi-
dent verstehen. Aber in einer Zeit, in der Edward Saids Orientalismustheo-
rie ,,a near paradigmatic status in the Western academic world as a model
of the relationship between Western and non-Western cultures® innehat!,
ist es nicht moglich, Okzidentalismus auf so einfache Weise zu bestim-
men.

Nach Couze Venn ist der Okzidentalismus lediglich ein westlicher
Blick auf den Westen, der diesen konstruiert. Er schreibt:

,»Occidentalism thus directs attention to the becoming-modern of the world
and the becoming-West of Europe such that Western modernity gradually be-
came established as the privileged, if not hegemonic, form of sociality, tied to
a universalizing and totalizing ambition. Occidentalism indicates a genealogy
of the present which reconstructs a particular trajectory of modernity, inflect-
ed by the fact of colonialism and capitalism.*?

Ian Buruma und Avishai Margalit formulieren deutlicher: ,,Occidentalism,
like capitalism, Marxism, and many other modern isms, was born in Euro-
pe, before it was transferred to other parts of the world.*3

Im Okzidentalismusdiskurs ist eine Uberbetonung anti-westlicher Ide-
ologie zu beobachten. Hassan Hanafi sieht den Okzidentalismus als
Gegendiskurs, als eine neue Wissenschaft, die ,,den Anspruch auf eine
gleichberechtigte Beziehung zwischen dem Selbst und dem Anderen® er-
hebt. Dabei konne ,,der konstruktive Okzidentalismus [kann] den destruk-
tiven Orientalismus ersetzen“.* Der Okzidentalismus bedeutet aus dieser
Sicht die Umkehrung der Verhiltnisse, in denen der Westen als Lehrmeis-
ter des Ostens fungierte und dessen Selbstbild vorgab. Erst wenn der Os-

1 Chen 1995, S. 1.

2 Venn 2000, S. 19.

3 Buruma/Margalit 2004, S. 6.
4 Hanafi 2005.

37

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

ten im Westen ein Objekt der Erkenntnis und nicht nur eine Quelle von
Wissen sihe, kdnne er sich von dessen geistiger Dominanz befreien, die
Geschichte neu interpretieren und die abendldndischen Goétter Descartes,
Kant, Hegel und Marx vom Sockel stoBen. Hanafis Okzidentalismus ist in
der Tat die Anwendung dessen, was Said als abendldndische Gestik der
zivilisatorischen Domestizierung beschrieb, also unter umgekehrten
Vorzeichen, ein Vergeltungsprogramm, das darauf abstellt, in einem
welthistorischen Augenblick, den man als Moment der Schwichung und
des Verfalls westlicher Gesellschaften wahrnimmt, den Spie umzu-
drehen.?

Angesichts solcher Auffassungen stellt sich zundchst die Frage, ob es
sich hier nicht um eine weitere Spielart des Eurozentrismus, der auf den
westlichen Ursprung des Okzidentalismus beharrt, handelt. Denn die Kon-
struktion des Westens als dem Anderen hat im ,,Nicht-Westen* seit jeher
stattgefunden, spétestens seit dem unmittelbaren Kontakt mit ihm. Diese
ist sowohl in ihrer Genese als auch in ihrer Rezeption und Verbreitung im-
mer auch von den eigenen Wertvorstellungen begleitet. Es ist doch nur
menschlich, dass, wie Karl Jaspers einmal sagte, jeder Mensch — nicht nur
die Européer! — unwillkiirlich dazu neigt, ,,das eigene Weltbild auch beim
anderen als irgendwie vorhanden anzunehmen, das eigene Gehiuse, das
einem so selbstverstindlich ist, auch beim anderen vorauszusetzen*®.

Zudem ist oft zu erkennen, dass bei der Fokussierung auf den Okziden-
talismus als postkolonialen Gegendiskurs seine historischen Dimensionen
iibersehen werden. Der Nicht-Westen hat nicht erst seit der Kolonial-
isierung angefangen, sein Bild vom Westen zu konstruieren. Die Bilder
vom Westen unterscheiden sich nicht nur nach der Region, sondern auch
nach der Epoche. Bilder vom Westen als dem Anderen waren in Ostasien
lange vor den militérischen Invasionen des Westens im 19. Jahrhundert
entstanden. Obwohl bei der damaligen Konstruktion der Bilder des West-
ens anti-westliche ideologische Momente eine gewisse Rolle spielten,
griindeten sich diese Konstruktionen zu sehr auf unmittelbarer und unre-
flektierter Ablehnung, um mit dem Konzept des postkolonialistischen
Protests erfasst werden zu kénnen.”

Den jeweiligen Reprisentationen des Westens als des Anderen entste-
hen somit aus jeweils unterschiedlichen politischen Kontexten. Um diese

5 Vgl. Hijiya-Kirschnereit 1997, S. 244.
6 Jaspers 1971, S. 142.
7 Kim Chin-yong 2005, S. 326.

38

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,, Okzidentalismus ** in Ostasien

Pluralitdt zu zeigen, muss man versuchen, die besonderen kulturellen
Phidnomene im Lichte ihrer eigenen historischen Existenz zu ergriinden.
Nur so 146t sich eine Vermischung von strategischen Intentionen in Okzi-
dentalismusdiskursen und dem Erheben universeller Anspriiche verhin-
dern. Dieses Problem findet sich auch bei Edward Said, der, wie Shaomei
Chen zeigt, den Begriff Orientalismus im Sinne Michel Foucaults als eine
vom Westen geprigte Idee, die auch im Orient Autoritit erlangte, betra-
chtet.

,»Yet a critical difference between Said and Foucault’s conceptions ... resides
in that,whereas Foucault allows for the emergence of counter-discourses be-
neath the official discourse of power, Said ignores Western discourses about
the Orient that oppose Western expansionism and subvert, rather than sup-
port, Western Domination.*

Said unterstellt also explizit oder implizit, dass alle Menschen a priori in
derselben diskursiven Sphére leben und einen gemeinsamen symbolischen
bzw. hermencutischen Raum teilen. Dieses Grundverstindnis ldsst die
Moéglichkeit eines Antagonismus zwischen verschiedenen sozio-symbolis-
chen Welten unreflektiert. Somit ist Chen zuzustimmen, wenn sie schreibt:

»3aid’s claims do not provide for even the possibility of an anti-official dis-
course within Oriental societies that employs an Occidentalism to combat the
official cultural hegemony dominating a given non-Western culture. In such
cases, the Western Other at least theoretically can and often does become a
metaphor for political liberation against indigenous forms of ideological op-
pression.®

Okzidentalismus in Asien bzw. Ostasien, von dem hier die Rede ist, um-
fasst sowohl ,,offiziellen” als auch ,,nicht-offiziellen Okzidentalismus,
beide entwerfen aber letztlich Bilder vom Westen.

Wenn hier ungeachtet des problematichen Status des Okzidentalismus-
begriffs dieser trotzdem weiter verwendet wird, so liegt dies in erster Linie
daran, dass Bilder vom Westen nicht einfach Bilder sind, sondern erst in
ihrem politischen, kulturellen und sozialen Kontext eine Bedeutung
gewinnen, bzw. fiir bestimmte Interessen ideologisch mobilisierbar sind.
Allerdings gibt es keine intersubjektiv nachvollziehbare Regeln nach de-
nen Bilder eine Bedeutung erlangen oder instrumentalisiert werden. Es ist
keine Seltenheit, dass dasselbe Bild fiir gegensétzliche Zwecke eingesetzt
wird. So soll in diesem Kapitel anhand einiger Beispiele gezeigt werden,

8 Chen 1995, S. 6.

39

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

wie Bilder vom Westen in Ostasien konstruiert und ideologisch mobil-
isiert worden sind. Zunéchst soll gekléart werden, seit wann der Westen in
Ostasien als das Andere wahrgenommen wird. Denn der Ausdruck ,,West-
en®, wie dieser heute in Ostasien benutzt wird, meinte frither nicht den
Westen, sondern das ,,siidostasiatische Meer*.

2. Der Begriff des ,, Westens

,,Westen wird in Ostasien mit den chinesischen Schriftzeichen fiir ,,west-
liches Meer” geschrieben. Sie werden auf Chinesisch xiyang, auf
Japanisch seiyo und auf Koreanisch soyang gelesen. Zusammen mit der
Bezeichnung fiir das 6stliche Meer (dongyang, tongyang, toyo) findet sich
diese Schreibung erstmals in Schriften aus dem 13. Jahrhundert, als sich in
China die geografischen Kenntnisse durch die Ausweitung des
Schiffsverkehrs und die Nutzung der Passatwinde vertieften und die
umgebenden Regionen besser kategorisiert werden konnten. Man dachte,
dass dieser Wind im Winter aus dem Norden und im Sommer aus dem
Stiden komme und ging wihrend der Song-Zeit (960-1279) davon aus,
dass die Ausgangspunkte dieser Winde in Guangzhou im Siiden von Chi-
na und dem 0stlichen Teil der Insel Sumatra ldgen. Anhand der
Verbindungslinie zwischen diesen beiden Orten bezeichnete man das
Meer oOstlich dieser Linie als das siidostliche Meer (dongnanhai) und das
westlich davon als das siidwestliche Meer (xinanhai). In der Yuan-Dynas-
tie (1271-1368) wurde es iiblich, diese Bezeichnungen jeweils ohne das
Zeichen fiir ,,Stiiden* und statt hai das Zeichen yang fiir ,,Meer* zu ver-
wenden. Somit sprach man von von dongyang und xiyang. Wéhrend der
Ming-Dynastie wurde die Verbindungslinie zwischen Guangdong und der
Insel Borneo gezogen. Dadurch wechselte die Insel Java vom dongyang
zum xiyang.’

Historischen und etymologischen Untersuchungen zufolge taucht der
Ausdruck xiyang in Dokumenten des 14. Jahrhundert hdufig, und zwar als
Bezeichnung fiir den Raum zwischen Borneo und dem Arabischen Meer,
auf. Erst seit dem 17. Jahrhundert wird xiyang zur Bezeichnung des West-
ens, nun Europa einschlieBend, verwendet.10

9 Vgl. Ro Tae-hwan 1997, S. 123.
10 Vgl. Ch’oe So-ja 1987, S. 18-68; Won Chae-yon 2006, S. 43.

40

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,, Okzidentalismus ** in Ostasien

Europa wurde zum Ende der Ming-Zeit erstmals als xiyang bezeichnet,
und zwar in einer Weltkarte, die Jesuitenmissionare in chinesischer
Sprache (Kunyumanguoquantu) angefertigt hatten. Auf dieser Weltkarte
wurde der westliche Teil des Pazifischen Ozeans als dadongyang, der
westliche Teil des Indischen Ozeans als xiaxiyang und das Meer westlich
von Europa als daxiyang bezeichnet. Im ,,Geografischen Abrif3 der ganzen
Welt™ (Zhifangwaiji, 1623) von Pater Giulio Aleni (1582-1649) fiinf Kon-
tinente beschrieben. In dem Teil des Buches, der Europa gewidmet ist,
werden neben den Kiisten des Atlantischen Ozeans die dazugehorigen
Lénder vorgestellt. Die geografischen Kenntnisse Chinas wurden dadurch
betrichtlich erweitert. Zugleich erfuhren die Begriffe dongyang und
xiyang mit der Wahrnehmung des Westens als einheitlichem Kulturkreis
weitreichende Verdnderungen. Seither wird xiyang lediglich zur Bezeich-
nung des Westens (einschlielich Nordamerikas) und dongyang allgemein
fiir das gesamte Asien Ostlich der Tiirkei verwendet.

Solche Verdnderungen in China wirkten sich auch auf Choson/Korea
aus, das traditionell von und tiber China mit kulturellen, wis-
senschaftlichen und technischen Neuerungen bekannt gemacht wurde.
Denn Choson unterhielt anders als Japan, das seit dem 16. Jahrhundert
dank der Missionare und Héndler aus Portugal und Holland {iber einen di-
rekten Zugang zu Informationen iiber den Westen verfiigte, keinerlei di-
rekten Kontakte mit dem Westen. Dennoch wuchs auch in Choson das In-
teresse an Europa, da durch die Begegnungen von koreanischen Delega-
tionen, also Gelehrten, mit Jesuiten in Peking und durch deren Schriften
viele Informationen {iber die westliche Wissenschaft und Technik ins
Land kamen. Fiir die Intellektuellen Chosons, die bis dahin kaum auf ge-
ografische Gegebenheiten auflerhalb Chinas geachtet hatten, war der
Westen nun auch soyang geworden.!!

Die Erweiterung der Kenntnisse iiber den Westen beeinflusste auch
dessen Wahrnehmung. Die Darstellung des Westens unterschied sich
allerdings je nach Blickwinkel radikal. Aus traditioneller chinesischer
Sicht war der Westen lediglich das Gebiet der dufleren Barbaren, die mit
China Tributbeziehungen pflegten. Diese Sichtweise ist z.B. in den An-
nalen der Ming Zeit, Mingxi, gut ablesbar. Im Kapitel iiber das Ausland
finden sich Darstellungen von Portugal, Holland, dem Ostromischen Re-

11 Vgl. Won Chae-yon 2006, S. 88.

41

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

ich und Italien.!? Sie werden ausgesprochen negativ dargestellt. GroBten-
teils wird in Mingxi von Angriffen auf die chinesischen Kiiste und anderer
Lénder berichtet. Uber die Portugiesen wird zudem geschrieben, dass sie
in China Passanten ausgeraubt, Kinder entfiihrt und diese schlie8lich ver-
speist hdtten. Das eigentliche Ziel der westlichen Lénder sei der Handel.
Um dieses Ziel zu erreichen, wiirden sie andere Lénder angreifen. Damit
wird der Westen in Mingxi mit Barbarei gleichgestellt. In der spéteren of-
fiziellen Geschichtsschreibung dienen diese Darstellungen in Mingxi
haufig als Grundlage fiir Beschreibungen des Westens '3

Demgegeniiber zeichneten die die Jesuitenmissionare in China in
zahlreichen Schriften ein sehr positives, ja idealisiertes Bild des Westens.
So heifit es im ,,Geografischen Abrifl der ganzen Welt™ von Pater Aleni,
dass die Leute im Westen aufgrund ihres katholischen Glaubens die an-
deren wie sich selbst liebten. Die Wissenschaft werde hochgeschitzt und
iiberall wiirden Schulen gebaut. Der Staat erhebe die Steuern nicht mit
Zwang; vielmehr wiirde die Bevdlkerung ein Zehntel des Einkommens
freiwillig an den Staat abtreten.!* Der Westen sollte aus Sicht der Jesuiten
die Zivilisation an sich verkoérpern. Sie verfassten eine Vielzahl von
Schriften iiber westliche Wissenschaft und Technik, um das hohe En-
twicklungsniveau Europas zu belegen und ihren Vermittlerstatus zu sich-
ern.!?

So entstanden in China sehr gegensétzliche Bilder vom Westen. Einer-
seits wurde der Westen als Inbegriff von Zivilisation dargestellt, anderer-

12 Mingxi Vol. 325, Liezhuan 213, Waiguo 6.

13 Ro Tae-hwan 1997, S. 139.

14 vgl. Aleni 1623, Vol. 2, Vorwort zu Europa. Eine solche Idealisierung Chinas fand
umgekehrt auch in den Berichten der Jesuitenmissionare {iber China statt. In thnen
wurde ndmlich China als Idealstaat dargestellt. Zwar wiirden die Chinesen Gott
nicht kennen, aber ihre Moral sei sehr hoch und die Verfassung ihres Staates vor-
bildlich (vgl. Lee Eun-Jeung 2003). Offensichtlich verfolgten sie ein Doppelstrate-
gie. Um die Missionierung Chinas zu begriinden, idealisierten sie Europa. Um die
Unterstiitzung ihrer europdischen Geldgeber sicherzustellen, idealisierten sie Chi-
na.

15 Zwischen 1591, als Matteo Ricci in China eintraf, und 1773, als der Jesuitenorden
aufgelost wurde, hatten die Missionare insgesamt 437 Biicher aus dem Westen ins
Chinesische tibersetzt. Davon behandelten 251 Biicher Fragen der Religion, 55 die
Geisteswissenschaften und 131 die Naturwissenschaften. Nach einer Unter-
suchung von Ro Tae-hwan wurden etwa 100 Biicher iiber Geistes- und Naturwis-
senschaften in Choson/Korea bekannt (Ro 1999, S. 208).

42

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,, Okzidentalismus ** in Ostasien

seits verkorperte er die Barbarei an sich. Diese Bilder haben, wie im Fol-
genden zu sehen sein wird, bis heute Bestand.

3. Konstruktion und ideologische Mobilisierung des Okzidentalismus

Wie sich Ostasien und der Westen seit der ersten direkten Begegnung im
16. Jahrhundert gegenseitig als das Andere wahrgenommen haben, ist
mehrschichtig und komplex. Die dominierenden Paradigmen der west-
lichen Wahrnehmung von Ostasien haben Phasen von Idealisierung, Ver-
achtung und Mitleid, und dann wieder Bewunderung erlebt.!¢ Indes ex-
istieren in Ostasien extrem gegensitzliche Bilder des Westens als Gipfel
der Zivilisation bzw. der Barbarei gleichzeitig. Im Zusammenhang mit in-
ternen politischen Konflikten wurden sie hdufig zur Rechtfertigung
sowohl fiir die freundliche Aufnahme der westlichen Krafte, die seit dem
19. Jahrhundert ihre imperialistischen Interessen offen demonstrierten, wie
auch fiir deren grundsitzliche Ablehnung herangezogen.

Solche Konflikte konnten bis hin zur blutigen Konfrontation eskalieren.
Ein Beispiel dafiir war die Auseinandersetzung in Choson zwischen der
sogenannten Kaehwap’'a (Gruppe fir die zivilisatorische Aufkldrung) und
der Wijongch oksap’a (Gruppe fir die Richtigstellung der wahren Wis-
senschaft und Bekdmpfung der falschen) wegen einer Verordnung, mit der
fiir Ménner kurze Haare zwangsweise eingefiihrt werden sollten. Die poli-
tischen Folgen dieser Verordnung (tanballyong) aus dem Jahre 1895
waren noch verheerender als die entsprechender Verordnungen in Japan
1871 (danpatsurei) und in China 1911.

Diese Verordnungen des Kurzhaarschnitts bedeuteten im wahrsten
Sinne des Wortes, alte Zopfe abzuschneiden. Sie konnen als Ausdruck
eines ,,Kampfes der Kulturen“ gesehen werden. Yu Hyang-sik interpretiert
sie als ,,Initiative fiir eine zivilisierte Welt“.!7 Trotz unterschiedlicher kul-
tureller Gegebenheiten waren auch in Europa die Zopfe des hofischen
Lebens durch moderne Kurzhaarschnitte ersetzt worden.!® In Ostasien

16 Vgl. Lee 2003.

17 Yu Hyang-sik 1990.

18 Auch im Westen hatte man bis Ende des 18. Jhs. allgemein einen Zopf getragen.
Infolge der Franzosischen Revolution und des Autkommens des Kapitalismus und
der Bourgeoisie in England setzte sich jedoch im 19. Jahrhundert der
Kurzhaarschnitt durch. Der Zopf galt als Symbol fiir das ancient regime. Die Stu-

43

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

wurde mit diesen Verordnungen der kurze Haarschnitt des Westens als
zivilisatorischer Standard und die Zopfe Ostasiens als Barbarei durchge-
setzt. Damit wurde ein Tabu gebrochen, denn im konfuzianischen Denken
beginnt die kindliche Pietdt damit, dass man den Korper, die Haare und
die Haut, welche man von den Eltern bekommen hat, nicht beschidigt. In-
sofern kann es nicht tiberraschen, dass diese Verordnungen in einen
Kampf der Kulturen miindeten.

Im Falle Japans war die durch die Meiji-Restauration an die Macht
gekommene Filihrungsgruppe geschickt genug, durch diese Verordnung
moglich gewordene innere Konflikte abzuschwéchen und zu verhindern.!?
Sie bewies nicht nur politisches Geschick, sondern verfiigte auch iiber eine
grofle Machtfiille. AuBerdem bemiihte sie sich, ihr Vorhaben logisch zu
begriinden und fiihrte dazu drei Argumente an®’: 1. Aus hygienischen
Griinden seien kurze Haare zu bevorzugen. 2. Kurzhaarschnitte seien im
alten Japan iiblich gewesen; erst seit dem Mittelalter habe sich der Zopf
etabliert. Die neuerliche Einfiihung des Kurzhaarschnitts bedeute daher
keine blole Nachahmung westlicher Sitten, sondern lediglich die Riick-
kehr zu einer dlteren Tradition. 3. Aus zivilisatorischer Sicht sei der Zopf
eine barbarische Sitte; der fiir das zivilisierte Zeitalter passende
Haarschnitt sei die kurze Form. Zopfe wiirden in dieser Welt nur in weni-
gen Landern wie Japan, China und Indien getragen; sie wiirden deshalb
vom Westen als Barbaren verachtet.

Die Logik ist bemerkenswert: Man prisentiert den Westen als den
Zivilisationsstandard schlechthin und erklédrt, dass es diese Tradition
frither auch schon im eigenen Land gegeben habe. Der Kurzhaarschnitt
wird damit nicht zur bloBen Verwestlichung, sondern erlangt die Bedeu-
tung einer Restauration der alten japanischen Tradition. So entsteht eine
neue Logik von ,Zivilisierung/Aufklirung = Restauration®. Zugleich
enthdlt diese Gleichung den Schliissel zum Verstindnis der Politik der
Verwestlichung der Meiji-Regierung und enthélt, indem sie akzeptiert,
dass der Zopf fiir asiatische Barbarei steht, eine weitere Gleichung ,,Be-
wunderung des Westens = Verachtung Asiens“. Diese Gleichung sollte in

denten der Jenenser Burschenschaft 1817 formulierten in der Einladung zum
Wartburgfest die Parole ,,Wider Zopf und Philisterei!* (www.arminia.info/de/
ueberuns/geschichte/burschen, Abruf: Dez. 2009). Adalbert von Chamisso machte
sich in seinem Gedicht ,,Das Lied vom Zopf* tiber den Zopf lustig.

19 Vgl. Chon Song-hiii 1996.

20 Nakamura 1936, Vol. 1, S. 393.

44

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,, Okzidentalismus ** in Ostasien

den folgenden Jahrzehnten die Politik Japans gegeniiber seinen asiatischen
Nachbarn pragen.

In Choson hingegen, das 1876 auf japanischen Druck und durchaus
auch mit Gewalt gezwungen wurde, seine jahrzehntelange Isolierungspoli-
tik aufzugeben, fithrte die Haarschnittverordnung 1895 zu einem schwer-
wiegenden Konflikt, bei dem deren Gegner sogar zu den Waffen griffen.
Daran lésst sich erkennen, wie Befiirworter und Gegner seit dem 17.
Jahrhundert vorhandene, kontrare Bilder vom Westen fiir sich in Anspruch
nahmen.

Die Kaehwap’a war im Hinblick auf ihr Bild vom Westen stark von
einer Denkschule beeinflusst, die seit dem 18. Jahrhundert fiir die Offnung
gegeniiber Wissenschaft und Technik plidierte und bereit war, auch von
der Qing-Dynastie der Mandschuren zu lernen. Diese Schule wurde
pukhakp’a (Gruppe fiir nordliche Wissenschaft) genannt.2! Zu den
wichtigsten Vertretern dieser Schule werden Hong Tae-yong (1731-83),
Pak Chi-won (1737-1805) und Pak Che-ga (1750—1815?) gezéhlt. Sie
identifizierten den Westen mit entwickelter Wissenschaft und Technik. So
schreibt Hong Tae-yong, dass es einen mit dem Westen vergleichbaren
»|wissenschaftlichen] Erfindungsreichtum... in China noch nie
gegeben habe und an anderer Stelle: ,,... gegenwértig misst und
beobachtet die wissenschaftliche Methode des Westens alle Formen auf
der Grundlage der Mathematik und mittels Geréten... diese Methode kan-
nte man in China nicht.“?2 Folgerichtig fordert er, von der entwickelteren
westlichen Wissenschaft und Technik zu lernen. Pak Che-ga ging einen
Schritt weiter und forderte den Staat auf, die westliche Wissenschaft und
Technik systematisch einzufiilhren und dafiir ein staatliches Amt
einzurichten.?3

Im damaligen Choson dominierte politisch wie gesellschaftlich jedoch
das orthodox-neokonfuzianische Denken Zhuxis, das dieser neuen
Denkschule kaum Raum lieB3, ihre Vorstellungen voranzutreiben oder gar
durchzusetzen. Mit dem Tod des eher reformorientierten Konigs Chongjo
verkleinerten sich Spielrdume fiir die Reformer zusétzlich. Thr Denkansatz

21 Vgl. Kang, Chae-on 1983, S. 59-73.
22 Hong Tae-yong, Tamhonso, Oejip 1: 47b; 7: 9b.
23 Vgl. Kang Chae-6n 1983.

45

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

wurde allerdings durch Pak Kyu-su, einem Enkel Pak Chi-wons, an die
Kaehwap’a weitergegeben.?*

Die Mitglieder der Kaehwap’a, die die Entwicklung Japans seit der
Meiji-Restauration personlich beobachtet oder zumindest von ihr gehort
hatten, wiinschten sich eine dhnliche Entwicklung auch fiir Korea. Sie be-
trachteten Japan als Modell und sympathisierten offen mit diesem Land.
Dabei ging es ihnen allerdings nicht etwa um eine ,,Japanisierung™, son-
dern lediglich um die ,,Zivilisierung™ Chosons. Kim Yok-kyun bringt dies
auf den Punkt: ,,Wenn Japan das England in Asien werden sollte, miissen
wir das Frankreich Asiens werden.“?> Die Mitglieder der Kaehwap'a
waren konsequent genug, bereits vor der Haarschnittverordnung ihre
Zopfe abzuschneiden und westliche Anziige zu tragen. Ihrem Willen und
Wunsch entsprach es, mit dem Westen — auch &uflerlich — gle-
ichzuziehen 26

Hingegen war die Wijongch oksap’a und die Mehrheit der Bevolkerung
definitiv gegen die Verordnung. Der Hauptgrund lag darin, dass Japan die
Offnung Chosdns erzwungen und dem Land den ungleichen ,,Freund-
schaftsvertrag® von 1876 aufgezwungen hatte und sich mehr oder weniger
offen fiir diese Verordnung einsetzte.?” Wihrend dadurch der anti-japanis-
che Nationalismus betrachtlich gestérkt wurde, erweckte die Kaehwap'a
den Eindruck, pro-japanisch zu sein.2® So kam es, dass in der
Offentlichkeit kaehwa, also Zivilisierung und Aufklirung, mit waeyihwa
(Japanisierung) gleichgesetzt wurden.

Andererseits hatte der sich radikalisierende Wettbewerb um politische
Hegemonie zwischen der Kaehwap’a, einer Minderheit, und der
Wijongch oksap'a, die den Mainstream des neokonfuzianisch dominierten
Choson reprisentierte, in der Verordnung einen Hohepunkt erreicht, so
dass keine Seite zu einem Kompromiss bereit war?® Fir die
Wijongch oksap’a bedeutete die Tanballyong-Verordnung, sollte doch ein

24 Zur Kaehwap’a zédhlten uv.a. Kim Yok-kyun, Kim Yun-sik, Kim Hong-jib, Park
Yong-hyo,Yu Kil-chun.

25 Zit. nach Kang Chae-6n 1983, S. 86.

26 1895 konnte die Kaehwap’a nur mit Hilfe Japans das Kabinett bilden. Die
Haarschnittsverordnung wurde zuerst von Japan gefordert. Dennoch war die Kae-
hwap’a nicht nur ein Handlanger Japans. Zu den Griinden Japans, von Choson
eine solche Verordnung zu verlangen, s. Kim O-jin (2002, S. 85-92).

27 Vgl. Yi Min-won 1998.

28 Dieser Eindruck ist in Korea noch lange erhalten geblieben.

29 Vgl. Kim O-jin 2002.

46

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,, Okzidentalismus ** in Ostasien

konfuzianisches Tabu gebrochen werden, eine direkte Bedrohung der
Hegemonie des neokonfuzianischen Mainstream. Da griffen, wie sich
zeigen sollte, selbst Gelehrte der Wijongch’6ksap’a zu den Waffen.

Ch’oe Ik-hyon, die fithrende Personlichkeit der Wijongch oksap’a,
schrieb in Mydnamjip (Gesammelte Werke) im Hinblick auf die Offnung
des Landes, die Menschen des Westens seien wilde Tiere:

,»They have the face of human beings, but the mind of beasts; the slightest
displeasure prompts murder, and the transgression of others’ rights is uninhib-
ited.“39 Und weiter: ,,The present-day bandits know only greed and lust and
have not a morsel of human principles; they are nothing but wild animals. I
do not understand how anyone can talk about making peace with animals.*!
Aus seiner Sicht war Japan nicht langer ein Nachbar, sondern ,,a guide for the
Western bandits, was durch die Tatsache bewiesen wire, dass die heutigen
Japaner ,,dress in Western clothes, use Western guns, and sail in Western
ships®.

Von daher ist ,,peace ... possible with a neighbor, but impossible with an

enemy bandit*32.Offensichtlich steht Ch’oe Ik-hyon in der Tradition der

negativen Wahrnehmung des Westens von Mingxi.
Yi Hangno, ebenfalls ein Vertreter der Wijongch oksap’a, fand,

»the calamity caused by the Western barbarians is more serious today than
any caused by floodwater or wild beasts,* und schrieb an Konig, ,,the choice
between the life of a human or that of a beast, between survival or death, is to

be made in a very short time*.3?

Dagegen schrieb Yu Kil-chun, ein Mitglied der Kaehwap'a, 1895:

»Seit (Japan) mit den Léndern des Westens gute Beziehungen pflegt, hat
Japan mehr auf die Verdnderung geachtet und gute Sitten vom Westen
iibernommen. So konnte es in den letzten 30 Jahren so reich und stark wer-
den. Wenn es so ist, miisste es unter denjenigen mit roten Haaren und blauen
Augen begabte Menschen geben. Offensichtlich sind diese Leute, anders als
ich mir friiher vorgestellt hatte, nicht bloB in der Barbarei geblieben.*34

Aber selbst dermaf3en vorsichtige positive Formulierungen iiber die ,,roten
Haare und blauen Augen® konnten keine Briicken zu Wijongch oksap a,
die sich in ihrer Hegemonie bedroht fiihlte, schlagen und den Konflikt

30 Lee Peter 1996, S. 331.
31 Lee Peter 1996, S. 332.
32 Lee Peter 1996, S. 333.
33 Lee Peter 1996, S. 328.
34 Yu Kil-chun 1895, S. 18.

47

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

entscharfen. Stattdessen stellten konfuzianische Gelehrte nach Bekannt-
gabe der Haarschnittverordnung im November 1895 eine Bauernarmee
(uibyong), auf. Diese attackierte nicht nur Beamte, die die Verordnung
durchsetzen sollten, sondern auch Japaner und Koreaner mit kurzen
Haaren. Erst nachdem die Regierung im August 1897 die Verordnung
zurlickgenommen hatte, stellte sie ihre Aktivitdten ein.

Der Wechsel zivilisatorischer Mafstibe kam in Choson dennoch er-
staunlich schnell voran. Bereits 1900 wurden die traditionellen flir Zere-
monien vorgesehenen Ministergewénder durch westliche Kleidung ersetzt.
Auch in der Bevolkerung verbreiteten sich der kurze Haarschnitt und
westliche Kleidung sehr schnell.

Heutzutage, nur ein Jahrhundert spéter, prigen westliche Zivilisations-
standards die Alltagskultur in Ostasien. Es ist kaum mehr mdglich, im
Straflenbild Menschen mit dem traditionellen Zopf zu sehen. Auch in in
Ostasien findet man das exotisch, da man sich mittlerweile das Bild vom
,westlichen Gentlemen™ zu eigen gemacht hat, wihrend traditionelle
Gelehrte, Samurai oder Zopftrager zum ,,Anderen* geworden sind.

In der Zivilisationsgeschichte der Welt, hat es diesen ,,Kampf der Kul-
turen®, in dem Zivilisation und Barbarei immer wieder neu definiert wer-
den, hdufiger gegeben. Im 19. Jahrhundert fiihlte man sich Ostasien als
Opfer dieses Kampfes. Seither fithlen sich Politiker, Intellektuelle und
auch die meisten Biirger verpflichtet, das alte Eigene aufzugeben und
dafiir moglichst rasch alles aus dem Westen zu rezipieren. Das Ziel war
freilich, mit dem Westen ,,gleichzuziehen®. Ausdruck der dadurch bed-
ingten Minderwertigkeitskomplexe gegeniiber dem Westen ist z.B. der
Fetischismus von ,,weiller Haut“, der in der ostasiatischen Literatur oft zu
finden und bei Frauen fast eine Normalitdt geworden ist.3> Solche tiefer-
liegenden Gefiihle diirften auch dazu gefiihrt haben, dass westliche klas-
sische Musik als Statussymbol gilt und man den Westen, z.T. trotz Erd-
bebengefahr, etwa mit der Hohe von Wolkenkratzern iibertrumpfen will.

35 In ihrer Analyse des Fetischismus der weilen Haut in der japanischen Literatur
schreibt Atsuko Onuki (2002, S.21): ,,Weil} ist ein Kriterium fiir die moderne
Schonheit geworden. Sicher... wurde die Schonheit der Frauen auch in der vor-
modernen Zeit oft mit Weill charakterisiert. Das Neue in dem modernen
Schonheitsideal ist, dass die weille Hautfarbe mit der westlichen Kultur identi-
fiziert wird, und deshalb nicht nur Sehnsucht nach der Fremde, sondern auch einen
Minderwertigkeitskomplex verursacht hat. Diese Art von Ambivalenz in der
asthetischen Empfinden zeigt das widerspriichliche Verhiltnis der Japaner zur
westlichen Kultur...*.

48

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,, Okzidentalismus ** in Ostasien

Gegenbewegungen, die Minderwertigkeitskomplexe gegeniiber dem
Westen ablehnen und stattdessen die Uberlegenheit des Asiatischen beto-
nen, hat es seit dem 19. Jahrhundert freilich immer wieder gegeben.
Bekannte Beispiele dafiir sind japanische Intellektuelle, die in den 1930er
Jahren Debatten iiber die Uberwindung der Moderne fiihrten, und Politiker
und Intellektuelle in Ostasien, die in den 1990er Jahren asiatische Werte
propagierten. Das von ihnen konstruierte Bild vom Westen unterscheidet
sich allerdings kaum von den negativen Selbstbildern des Westens, denen
zufolge im Westen ein unmenschlicher Individualismus und eine kalte
Maschinenkultur dominiere, wahrend Ostasien von einem kommuni-
tarisch-humanistischen Geist erfasst sei. Hier kann man Buruma und Mag-
alit Recht geben, wenn sie von der Verbreitung einer schlechten Ideen
sprechen.3¢

An dieser Stelle ist es nicht notwendig, weiter auf die Konstruktion-
sweise von solchen Wahrnehmung einzugehen, zumal nicht die Bilder als
solche wichtig sind, sondern vielmehr der politische Kontext, in dem sie
mobilisiert werden. So wurde die Theorie von der Uberwindung der Mod-
erne der 1930er und 1940er Jahre in Japan zur Rechtfertigung des Krieges
genutzt. Ebenso wurden ,,asiatische Werte® und das negative Bild vom
Westen von ihren Befiirwortern zur Verteidigung autoritdrer Herrschaft in
Ostasien instrumentalisiert.

Neben der negativen Instrumentalisierung des Westens finden sich auch
Beispiele fiir die positive Verwendung des Westens als Symbol der Zivili-
sation. Einen solchen Status erlangte die Fernsehserie He shang (River El-
egy), die 1988 in China zum ,,Stralenfeger* wurde. Das Bild vom Westen
in He shang ist wissenschaftlich, rational und modern. Hingegen wird Chi-
na als riickstindig und irrational dargestellt. Offensichtlich wird hier auf
Dichotomien aus dem 19. Jahrhundert zuriickgegriffen. Es geht dabei
aber, wie Shaomei Chen zeigt, nicht um eine Verherrlichung des Westens;
vielmehr solle He shang als politische Aussage regimekritischer chinesis-
cher Intellektueller gesehen werden. Sie ziele gegen die offizielle Ideolo-
gie der Kulturrevolution, in der alles, was dem Maoismus nicht entsprach,
als Verwestlichung bekdmpft wurde. Es handele sich bei He shang um
einen ,,nicht-offiziellen* Diskurs.37

36 Buruma/Margalit 2004.
37 Chen 1995.

49

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. @
i Inhalts ir it, fiir oder

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

Diese Beispiele zeigen, dass in Ostasien extrem gegensétzliche Bilder
vom Westen existieren. Die Griinde fiir die Verwendung einmal sehr posi-
tiver und ein andermal sehr negativer Bilder vom Westen in offiziellen
und anderen Diskursen liegen in den politischen Rahmenbedingungen und
Machtverhéltnissen. Deshalb ist es nicht mdglich, den Okzidentalismus in
Ostasien in einen einheitlichen ideologischen Rahmen zu pressen.

4. Fazit

Die Menschen haben sich in jeder Epoche durch die Begegnung mit dem
Anderen ein Bild von sich selbst gemacht. Die Konstruktion dieser Bilder
erfolgt in Abhéngigkeit von bestimmten politischen und sozialen Verhilt-
nissen. Diese konnen, wie Said meint, von imperialistischen Interesse
gepragt sein. Das Bild vom Anderen kann aber auch von innenpolitischem
Interessen geprdgt und instrumentalisiert werden. So erkor Christian
Wolff, als Vertreter des aufkommenden Bildungsbiirgertums in der ersten
Phase der Begegnung zwischen Europa und China im 18. Jahrhundert,
China, das weder die Stindegesellschaft noch den Geburtsadel kannte,
zum Vorbild fiir Europa. Umgekehrt wurde der Westen auch in ostasiatis-
chen Diskursen fiir unterschiedliche Zwecke instrumentalisiert.

Solche Beispiele diirften auch in anderen Regionen und Kontexten zu
finden sein. In Ostasien war und ist zu erkennen: Im Zuge der Konfronta-
tion mit dem Westen als dem Anderen ist die traditionelle Unterscheidung
zwischen Gut und Bdse konfus geworden. Das Andere wird im Kampf um
die Hegemonie auf allen — politischen, ideologischen, gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen — Ebenen immer wieder mobilisiert, um damit poli-
tische, kulturelle und symbolische Macht zu erlangen oder abzusichern.
Eine normative Bewertung des Okzidentalismus in Ostasien ist deshalb
nicht moglich. Das politisch Korrekte im Westen kann in Ostasien gle-
ichzeitig politisch korrekt oder inkorrekt sein. Deshalb kommt man nicht
umhin, die Okzidentalismusdiskurse in dieser Region sorgfiltig und kri-
tisch zu untersuchen, um die dahinterstechenden Ideologien und
Machtverhéltnisse aufzudecken.

50

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien — eine
ideengeschichtliche Anndhrung

1. Abgeschnittene Tradition — ,,Schneidet den Zopf ab*

Wenn es um die ,,Moderne* geht, ziehen historische Ereignisse wie die
Franzosische Revolution oder der Opiumkrieg im Westen wie in Ostasien
viel Aufmerksamkeit auf sich. Es gibt allerdings ein weiteres, vor allem
symbolisches, aber umso bemerkenswerteres Ereignis, das im Zusammen-
hang mit der Debatte um die Moderne nicht {ibersehen werden sollte, und
zwar das ,,alte Zopfeabschneiden“. Ein solches Ereignis ist nicht einfach
das alltdgliche Haareschneiden, sondern vielmehr ein politischer Akt, der
einen dramatischen kognitiven Bruch beinhalten kann. So verbrannten
deutsche Studenten, die sich auf der Wartburg versammelt hatten, 1817
einen Zopf. Er galt als Symbol des ancien régime und war seit der
Franzosischen Revolution zum Synonym der konservativen Vormoderne
geworden.! Zu Beginn des 19. Jahrhunderts wurde der Zopf daher auch
beim Militar nicht mehr getragen. Als 1813 Wilhelm 1. von Hessen-Kassel
seiner Armee den Befehl gab, wieder den Zopf der alten preuBischen
Armee zu tragen, wurde er heftig kritisiert. Die Ereignisse auf der Wart-
burg standen damit im direkten Zusammenhang. Der brennende Zopf
sollte den Wunsch der jungen Deutschen nach der Moderne symbolisch
darstellen.

Ein halbes Jahrhundert spédter wurden auch in Ostasien die Zopfe
abgeschnitten. Es war zuerst die Elite der Meiji-Restauration in Japan, die
glaubte, man miisse auch duBerlich dem Westen nacheifern, um auf das
Niveau der fortgeschritteneren Zivilisation des Westens gelangen zu
konnen. Die japanischen Polizisten und Soldaten begannen deshalb, west-
liche Uniformen und kurze Haare zu tragen. Der Kaiser und fiithrende
Politiker gingen mit gutem Beispiel voran; ihnen folgten die unteren
Beamten und das Volk. Es wurde kein Zwang ausgeiibt, doch die tradi-
tionelle Haartracht wurde zum Symbol fiir ,,Barbarei*, und Menschen, die

1 Fullmann 2008.

51

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

auf der traditionellen Haartracht beharrten, wurden als ,,.Barbaren® ver-
lacht.

Anders als in Japan wurde den Biirgern in Korea das Abschneiden des
traditionellen Zopfes befohlen und gegen erheblichen Widerstand
durchgesetzt. Dieser Widerstand rithrte auch daher, dass der Befehl 1895
unter dem Druck Japans, das aus seinen imperialistischen Ambitionen
keinen Hehl machte, erlassen und durchgesetzt wurde.2 Ungeachtet des
starken Widerstandes setzte sich die kurze Haartracht in Korea allméhlich
durch und wurde zum Symbol fiir den ,;modern boy*“. In China wurde
1911 unmittelbar nach der Sinhae-Revolution das Abschneiden der Zopfe
angeordnet. Diese Unterschiede im Umgang mit dem Zopfabschneiden in
China, Japan und Korea verweisen exemplarisch auf den komplexen
Charakter der ostasiatischen ,,Moderne*.

Interessanterweise wurde der Zopf sowohl in Europa wie in Ostasien
stellvertretend fiir die alte Ordnung abgeschnitten. Dennoch unterscheiden
sich diese Akte in ihrer Bedeutung. In Europa sollte der Akt des Zopfab-
schneidens die Geburt des modernen Menschen, der sich aus eigenem
Willen von der alten Tradition verabschiedet, symbolisieren. Hingegen
stellt der gleiche Akt in Ostasien zwar auch einen Bruch mit der Tradition
dar, doch beruht die Absage an die traditionelle Ordnung keineswegs auf
einer freiwilligen Entscheidung. Dahinter stand vielmehr die Uberzeu-
gung, dass man auch &uflerlich wie die Européer aussehen miisse, um mit
dem Westen gleichziehen zu kdnnen. Insofern kann man den Akt des Ab-
schneidens der traditionellen Haartracht in Ostasien als Aufgabe bzw.
Verlust des Eigenen verstehen.

In diesem Kapitel werden anhand der These, dass der Bruch mit der
Tradition in Ostasien einer Aufgabe bzw. dem Verlust des Eigenen gle-
ichkommt, die Diskurse um die Moderne in Ostasien untersucht. Aus-
gangspunkt ist die Annahme, dass die Aufgabe bzw. der Verlust der Tradi-
tion, welche in dem &uflerlichen Akt des Zopfabschneidens zum Ausdruck
kommen, auch ideengeschichtlich erkennbar sind. In der Ideengeschichte
des Westens ist man sich — unabhéngig davon, wann man den Beginn der
Moderne setzt — darin einig, dass der Kern der Moderne in einem kogni-
tiven Bruch liegt, in dem sich der Wille des Menschen von der gottlichen
Offenbarung 16ste. Nicht mehr die gottliche Vorsehung, sondern die men-
schliche Vernunft steht seither im Mittelpunkt der Erkenntnis.

2 YiMin-won 1998.

52

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. @
i Inhalts ir it, fiir oder

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

Die Wurzel des althergebrachten, vom Konfuzianismus gepriagten
Denksystems in Ostasien lag hingegen im Humanismus, vor allem im
Vertrauen in die menschliche Fihigkeit, durch Selbsttraining zum perfek-
ten Menschen zu werden. Trotzdem wird in der ostasiatischen Debatte um
die Moderne der humanistische Aspekt des traditionellen Denksystems oft
iibersehen bzw. marginalisiert. Stattdessen liegt die Betonung, wie auch in
der westlichen Rezeption des Konfuzianismus, auf kollektiver Disziplin
und Gehorsam. Diese Werte galten lange Zeit als Hindernisse fiir die
Modernisierung der ostasiatischen Gesellschaften. Paradoxerweise werden
dieselben Momente, seit sich die ostasiatischen Lander wirtschaftlich en-
twickelt haben, neuerdings als das eigentliche Geheimnis ihrer Erfolge
hingestellt. Vor diesem Hintergrund steht die Frage, warum der humanis-
tische Aspekt des traditionellen Denkens in Ostasien in der Debatte um die
ostasiatische ,,Moderne* nicht betont, sondern vielmehr marginalisiert
wird, im Mittelpunkt der folgenden Ausfiihrungen.

Ein Versuch, den Begriff ,,Moderne* oder ,,Modernitit™ in Ostasien zu
definieren oder einen Zeitpunkt, zu dem die Moderne in Ostasien be-
gonnen hat, zu bestimmen, wird hier nicht unternommen. Das Ziel besteht
vielmehr darin, anhand einer interkulturellen ideengeschichtlichen Anal-
yse den besonderen Charakter der Debatte um ,Moderne und Os-
tasien” aufzuzeigen und auf diesem Wege die Ausgangsthese zu
iiberpriifen. Auch wenn das heute kaum noch bekannt ist, gab es in Os-
tasien und im Westen durchaus Phasen, in denen der humanistische
Charakter des konfuzianischen Denkens im Mittelpunkt der Aufmerk-
samkeit der Gelehrten stand. Das gilt z.B. fiir den in der frithen
Aufklarung sehr einflussreichen Philosophen Christian Wolff, andererseits
aber auch fir Chong Yag-yong, einen bedeutenden koreanischen
Philosophen, der vor etwa 200 Jahren wirkte.

Es ist ein lohnendes Unterfangen, den Blick auf die Auseinandersetzun-
gen dieser beiden Philosophen mit dem Menschen als subjektivem Wesen
im konfuzianischen Denken zu werfen. In Europa waren es Immanuel
Kant und seine Schiiler, die die damals noch dominierende Staatsphiloso-
phie von Christian Wolff ablehnten. Sie lehnten aber nicht nur die Wolff-
ische Philosophie, sondern auch den Konfuzianismus, in dem sie einen
geistigen Verbilindeten Wolffs sahen, ab. In diesem Zusammenhang
tauchte die These von der nicht vorhandenen Subjektivitit des Menschen
in Ostasien auf, die die westlichen Ostasiendiskurse seit Ende des 18.
Jahrhunderts prigen sollte. Die offensichtliche materielle Uberlegenheit

53

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. @
i Inhalts ir it, fiir oder

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

des Westens im ausgehenden 19. Jahrhundert trug dazu bei, dass diese
These auch die ostasiatischen Ostasiendiskurse geprégt hat.

Nach dieser umrisshaften Skizze der ideengeschichtlichen Entwicklung
wird zu zeigen sein, warum im Zusammenhang mit der ,,Moderne* in Os-
tasien zumindest aus ideengeschichtlicher Sicht vom kognitiven Verlust
der eigenen Tradition zu sprechen ist.

2. Entdeckung des subjektiven Wesens Mensch im Konfuzianismus —
Christian Wolff und Chong Yag-yong

2.1. Interkulturelle und intellektuelle Begegnung

Die Jesuiten hatten im 17. und 18. Jahrhundert durch ihre umfangreichen
Berichte aus China die interkulturelle geistige Begegnung zwischen Os-
tasien und dem Westen iiberhaupt erst ermdglicht. Berichte wie ,,Nou-
veaux Mémoires sur I’Etat présent de la Chine* (,,Das heutige China“) von
Le Comte, ,,Description ... de la Chine* (,,Ausfiihrliche Beschreibung des
Chinesischen Reichs und der grossen Tartarey”) von Du Halde und
»Mémoires concernant...“ (,,Abhandlungen sinesischer Jesuiten, liber die
Geschichte, Wissenschaften, Kiinste, Sitten und Gebriuche der Sinesen®)
von Amiot gehorten bis in das 19. Jahrhundert hinein zu den wichtigsten
Informationsquellen in Sachen China und Konfuzianismus. Die darin en-
thaltenen Informationen waren sehr vielfiltig, da die Jesuiten iiber alles
berichteten, was sie gesehen und erlebt hatten. Aus der Fiille an Informa-
tionen, die sie dem europdischen Leser zur Verfiigung stellten, konnte sich
jeder einzelne und jede Generation ihr eigenes Bild vom Konfuzianismus
machen, bzw. dieses nach ihren jeweiligen kognitiven Moglichkeiten und
Priferenzen zusammensetzen.’

Gleichzeitig hatten die Jesuiten durch ihre auf Chinesisch verfassten
Werke Informationen iiber den Westen, vor allem {iber die Naturwis-
senschaften und ihre christliche Religion, in China bekannt gemacht. Sie
iibersetzten zwischen 1591, als Matteo Ricci in China ecintraf, und 1773,
als der Jesuitenorden aufgelost wurde, insgesamt 437 Biicher aus dem
Westen ins Chinesische. Davon behandelten 251 Biicher Fragen der Reli-

3 Vgl. dazu ,,Western Books in China. Published up to 1850 von John Lust (1987).

54

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

gion, 55 die Geisteswissenschaften und 131 die Naturwissenschaften.* So
schufen die Jesuiten die materielle Grundlage fiir die intellektuelle Begeg-
nung zwischen Ost und West.

Allerdings blieb die Rolle der Jesuiten eine vermittelnde. Denn auf die
eigentliche Rezeption ihrer Berichte und Informationen konnten sie keinen
Einfluss ausiiben. Insofern dhnelte ihre Rolle der Rolle eines Herderschen
Erfinders.> Wie die Leser ihre Werke rezipierten, war sowohl im Westen
als auch in Ostasien allein von den Rezeptoren und ihren lebens- und
ideengeschichtlichen Rahmenbedingungen abhingig.

2.2 Christian Wolff

Unter den Gelehrten, die in Europa die Werke der Jesuiten lasen, gab es
natiirlich auch solche, die der China- und Konfuziusrezeption kritisch
gegeniiberstanden. Dazu gehorte in Deutschland Christian Thomasius
(1655-1728), der die Konfuziusbewunderung, die sich wihrend der frithen
Aufklarung in Europa verbreitet hatte, flir ein ,,pracjudicum autoritatis®,
einen blinden Autoritdtsglauben, hielt.® Umso bemerkenswerter ist es,
dass einflussreiche Gelehrte wie Gottfried Wilhelm Leibniz (1646-1716)
und Christian Wolff (1679-1754) Gemeinsamkeiten zwischen ihrem eige-
nen und dem konfuzianischen Denken beschrieben.

Sie erkannten in Konfuzius einen verwandten Geist.” Insbesondere die
Nachricht, dass man in China keine Offenbarung kenne, aber dennoch
durch die konfuzianische Lehre und durch verniinftige Reflexion ein ho-
hes moralisches Niveau erreicht habe, 16ste bei Leibniz, Wolff und an-
deren Philosophen Begeisterung aus. Hatte Wolff im Anschluss an Leib-
niz eine rationalistische Philosophie entwickelt, die Moral und Vernunft
aus ihrer Abhédngigkeit von der Theologie befreite, sah er in der kon-
fuzianischen Philosophie geradezu einen empirischen Beweis flir die
Fahigkeiten der menschlichen Vernunft und fiir die Unabhingigkeit der

4 Nach einer Untersuchung von Ro T’ae-hwan (1999, S. 201-245, 208) wurden etwa
100 Biicher tiber die Geistes- und Naturwissenschaften in Choson/Korea bekannt.

5 Herder 1784-1791, S.239.

6 ,Ich glaube wohl, dal Confucius ein sehr gelehrter Philosophus gewesen, daf3 er
aber seines gleichen nicht solte gehabt haben, und daf diese Scientia Sinensis so in-
comparabel sein solte, wolte mir nicht in meinen Kopff.“ (Thomasius 1689, S. 602).

7 Vgl. Roetz 1992, S. 22.

55

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

Moral von der Theologie. Diese Begeisterung darf nicht als bloBe ,,Chi-
noiserie verstanden werden. Auch wenn der Stand seiner Kenntnisse vom
Konfuzianismus nach heutigen Begriffen eher niedrig war, war sein Inter-
esse fiir diesen doch von einem weit tieferen Ernst getragen als manche
spétere, kenntnisreichere Forschung. Konfuzius war fiir Wolff kein exotis-
cher Denker, sondern geistiger Verbiindeter im Kampf um die Aufklarung.

Der Grundzug der europédischen Aufklarung des 17. und 18. Jahrhun-
derts bestand in der Priifung des Althergebrachten durch die Vernunft, in
der Weigerung, etwas auf bloe Autoritdit hin anzunehmen. Die
Philosophen der Aufklidrung suchten deshalb nach einer neuen Moral-
philosophie, die nicht auf Gottes Gebot, sondern auf der Natur der Men-
schen basierte. Sie gingen davon aus, dass die Vernunft filir alle Menschen
ein und dieselbe ist. Durch die Vernunft heben sich die Menschen vom
Tier ab, durch sie wird ein Leben in Gesellschaft erst moglich, allein
durch sie ist die Einsicht in eine rationalen GesetzmiBigkeiten folgende
Schopfung zu gewinnen. Dabei fanden die Philosophen der Aufklarung in
der Stoa-Philosophie der klassischen Antike ein Modell, das mit ihnen
geistesverwandt war.® Denn das Vorbild der Naturordnung, in das sich fiir
die Aufkldrung der ethische Mensch einfiigt, war im Grunde der stoische
Kosmos,

,»die All-Natur, die in sich verniinftige einheitliche Ordnung des ganzen, Men-
sch und Gesellschaft in sich schlieBenden Universums, die ein naturgemifBes
Leben zugleich zum sittlichen macht*.’

Es war insofern nicht verwunderlich, dass die Vorstellung einer Einheit
des moralischen Menschen mit der als normativ gedachten Ordnung der
Natur, die man aus dem bekannt gewordenen chinesischen Schrifttum
beispielhaft herauslesen konnte, die der Stoa verbundenen Philosophen der
frithen Aufkldrung so faszinierte, dass sie in der politischen und moralis-
chen Verfassung dieses konfuzianischen Reiches quasi die authentische
Umsetzung des ,,natiirlichen Gesetzes* sahen.

Nach Wolff ist es das Naturgesetz, das den Menschen letztendlich zur
Ausiibung der Tugend und zur Vermeidung der Laster fiihrt. Dies setzt vo-
raus, dass der Mensch in der Lage ist, dieses Naturgesetz zu erkennen und

8 Cicero und Epiktet wurden im 17. Jahrhundert viel gelesen. Dazu vgl. Ching/Oxto-
by 1991.
9 Roetz 1984, S. 13.

56

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

sich ,,der Krifte der Natur® zu bedienen.!? Bei den Chinesen sieht Wolff
den Beweis fiir diese Féahigkeit der Menschen. Sie kannten zwar weder
,den Schopfer der Welt* noch

wirgendwelche Zeugnisse der gottlichen Offenbarung und so standen ihnen
nur die Krifte der Natur zur Verfligung. Aber sie bedienten sich dieser Krifte
— eben ein Erbteil des gottlichen Ebenbildes — hochst erfolgreich, so daf3 sie
sich doch durch die Beriihmtheit ihrer Tugend und Klugheit auszeichneten.“!!

Die Ausspriiche und Taten der éltesten Chinesen, die in den klassischen
konfuzianischen Biichern festgehalten sind, bezeugen fiir Wolff, wie
richtig es ist, sich von den Prinzipien der Natur leiten zu lassen.

Freilich wurde das Verhiltnis von Natur und Sittlichkeit im Konfuzian-
ismus, geschweige denn in der chinesischen Philosophie {iberhaupt, nicht
einheitlich behandelt. Man kann sagen, dass Konfuzius kein unbegrenztes
Vertrauen in die menschliche Natur setzte, denn er betrachtete die
,,Uberwindung des Selbst* als Voraussetzung fiir ,,Humanitit“.!2 Fiir das
Zhongyong und Menzius ist die angeborene Natur des Menschen gut,
wihrend Xun Zi diese in scharfen Kontrast zur allein moralischen Vernun-
ft setzt.!3 Die Gelehrten der friihen Aufkldrung in Europa nahmen diese
Unterschiede aber nicht wahr. Sie folgten vor allem dem Zhongyong!?,
denn dort sahen sie gerade das, was mit ihrer philosophischen Denkweise
konvergierte. Insofern kann man sagen, dass die Uberzeugung von der
Einheit von Natur und Vernunft die eigentliche Basis der Begeisterung fiir
die konfuzianische Philosophie bei Wolff und seinen Zeitgenossen
bildete. !>

Hinter der Suche nach der natiirlichen Moral und dem Glauben an die
menschliche Vervollkommnung der Naturrechtslehre der frithen
Aufklarung stand das Verlangen nach einer perfekten und gerechten
Gesellschaft. So suchten die Gelehrten dieser Zeit nach alternativen poli-
tischen und sozialen Ordnungen. Auch die in jener Zeit aufblithenden poli-
tischen Utopien waren Ausdruck dieser Suche. Doch zogen Wolff und

10 Wolff 1985, S. 33.

11 Ebenda.

12 Lunyu 12.1.

13 Roetz 1984, S. 13.

14 In der Tat hielten sie dieses Buch fiir eine authentische Wiedergabe der Lehre von
Konfuzius. Zu dessen tatsdchlicher Geschichte siche. Tu Wei-ming 1976.

15 Der Topos dieser Einheit zieht sich seither wie ein roter Faden durch die westliche
Deutung Ostasiens, vgl. Roetz 1992, S. 22.

57

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

seine Anhédnger eine realistisch-reformerische Variante vor und bemiihten
sich, selbst mit Hilfe der Fiirsten und der Kirchen, friedliche Wege zu ein-
er besseren Gesellschaft, ihrem Idealstaat, zu finden. Fiir Wolff galt der
konfuzianische Staat Chinas als das Musterbeispiel eines solchen Ideal-
staats, der zugleich die Realisierbarkeit ihrer politischen Reformvorstel-
lungen bestitigte: China war fiir sie das Aquivalent zur ,,wunderbaren
neuen Welt™ der Utopisten. Doch im Gegensatz zu den meisten politischen
Utopien von damals war das konfuzianische China weder eine Projektion
in eine ferne Zukunft noch eine Phantasie, die in exotischer Umgebung
errichtet werden sollte, sondern ein real existierender Idealstaat: Die
Geschichte der ersten weisen und tugendhaften Konige des alten China
beruhten auf einer zumindest halblegendiren Wirklichkeit. Zudem gab es
den zeitgendssischen Kaiser Kangxi, der den Philosophen der frithen
Aufklarung wie die Personifizierung des idealen Regenten erschien. In-
sofern war es nur folgerichtig, ja unvermeidlich, dass in den Schriften
dieser sinophilen Gelehrten ihre Wahrnehmung und Analyse der chinesis-
chen Herrschaftspraxis und ihre eigenen politischen Vorstellungen
miteinander verwoben waren.

Wolffs Bewunderung der Tatsache, dass in China die Philosophen am
kaiserlichen Hof dem Regenten als Geheimrite dienten, wird im Zusam-
menhang mit seinem Pladdoyer fiir kollegiale Einrichtungen im Staat
verstandlich. Auch sein Lob der Rechtspraxis der ersten chinesischen
Kaiser hing mit deren Nihe zu seinem eigenen Denken zusammen: Sie
verordneten nur etwas, das sich auch bewéhrt hatte; dabei standen sie selb-
st nicht auerhalb des Gesetzes, da sie das Gesetz zur Richtschnur ihrer
Handlungen gemacht hatten. Dies entsprach Wolffs Postulat der Wider-
spruchsfreiheit von natiirlicher Rechtsvorgabe und positiver Rechtsfix-
ierung und der Trennung des Souveréns als Staatsorgan von der Privatper-
son des Regenten. Auf dieses Postulat lie sich auch seine Lehre vom ak-
tiven und passiven Widerstandsrecht, das den Untertanen ein Selbsthilfer-
echt im Falle der obrigkeitlichen Verletzung der Staatsgrundsétze und
Staatszwecke zusicherte, zuriickfithren. Johann Heinrich Gottlieb von
Justis (1717-1771) Beschiftigung mit China, die stets von scharfer Kritik
an den europdischen Zustidnden seiner Zeit begleitet war, zeigte noch deut-
licher, welches reformerische Potential der China- und Konfuziusrezep-
tion dieser Phase innewohnte. Sein Reformkatalog, der sich auf chinesis-
che Vorbilder stiitzte, umfasste u.a. ein egalitires Beamtenauswahl- und
-beforderungssystem, eine kollegiale Verfassung, die Erziehung der Re-
genten und aller Biirger sowie ein gerechtes Abgabensystem.

58

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

Auch wenn die Durchsetzung solcher Reformvorstellungen keine parla-
mentarische Regierungsform vorsahen, hétte sie sicherlich grofie und pro-
gressive Verdnderungen im damaligen politischen und sozialen Leben
Deutschlands bewirkt. Insofern ist in Bezug auf die Konfuzianismus- und
Chinarezeption dieser Phase ein weitverbreitetes Vorurteil zu revidieren:
Es war gerade nicht die Konvergenz der absolutistischen Herrschaft in
China und Europa, die das Interesse von Wolff an China und dem Kon-
fuzianismus geweckt hatte, sondern es waren vielmehr die von ihm
wahrgenommenen Vorziige des chinesischen, auf der Vernunft basieren-
den Herrschaftssystems im Gegensatz zu der von vielen Méngeln be-
hafteten Herrschaft in Deutschland. Deshalb hielt Wolff den eigenen
Herrschern das chinesisch-konfuzianische Herrschaftssystem als Vorbild
entgegen.

Doch der Widerstand gegen die geistigen und politischen Vorstellungen
Wolffs blieb nicht aus. Die pietistischen Theologen machten Wolff die ra-
tionale Begriindung des Naturrechts zum Vorwurf, da Wolff das Natur-
recht auch dann gelten lie8, wenn es keinen Gott gidbe. Folglich erhoben
sie gegen ihn Atheismusvorwiirfe beim Konig. Dieser erlieB am
8. November 1723 eine Kabinettsorder, in der er Wolff befahl, das Land
binnen 48 Stunden unter Androhung des Stranges zu verlassen. Mit seiner
Vertreibung aus Halle wurde Wolff jedoch zur Symbol- und Leuchtfigur
der frithen Aufklérung in Deutschland und Europa.'¢

2.3 Chong Yag-yong

Chong Yag-yong (1762-1836) weist mehrere Gemeinsamkeiten mit
Christian Wolff auf. Auch er sich dadurch auszeichnete aus, fiir fremde
Ideen offen zu sein und diese in sein eigenes Denken aufzunehmen und
weiterzuentwickeln. AuBlerdem wurde auch er wegen seiner Ideen poli-
tisch verfolgt.

Gegen 1783 kam er durch Matteo Riccis Buch ,,Die wahre Bedeutung
des Herrn des Himmels*“(Tianzhu shiyi) mit dem Katholizismus in
Berithrung. 1784 war er an der Entstehung der ersten katholischen Reli-
gionsgemeinschaft in Korea beteiligt. Sie entstand allein aus dem Studium
dieses Buches, also ohne die Mitwirkung europiischer Missionare. Der

16 Vgl. Hinske 1983, S. 315f.

59

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

Neokonfuzianismus von Zhuxi war wéhrend der Choson-Dynastie (1392—
1910) die das ganze politische und soziale Leben bestimmende
Herrschaftsideologie. Das Interesse der neokonfuzianischen Elite an west-
lichen Wissenschaften (sohak)'” und westlicher Religion (sogyo) wird von
einigen Wissenschaftlern so gedeutet, dass sich bereits damals eine En-
tkonfuzianisierungstendenz entwickelte.!8

Eigentlich wire es nicht liberraschend gewesen, wenn in Choson im 16.
und 17. Jahrhundert Zweifel an der Herrschaftsideologie aufgekommen
wiaren, denn Staat und Gesellschaft waren durch Kriege und Naturkatas-
trophen in eine Krise geraten. Das Land musste zum einen die verheeren-
den Folgen des Einfalls japanischer Truppen unter Toyotomi Hideyoshi
(1592-98) und zum anderen zwei Invasionen durch die von den Mand-
schuren gegriindete Qing-Dynastie (1627 und 1636) verkraften. Dartiber
hinaus wurde das Land von mehreren Naturkatastrophen heimgesucht.!®
Da gemél der traditionellen konfuzianischen Lehre der Konig auch fiir
alle natiirlichen Erscheinungen die Verantwortung zu tragen hatte, hitten
diese Katastrophen durchaus zur Auflosung der Choson-Dynastie fiihren
konnen. Stattdessen festigte sich in dieser Krisenzeit der Neokonfuzianis-
mus von Zhuxi als Staatsideologie und herrschende Lehre, d.h. als
,richtige Wissenschaft“(chonghak).

Neokonfuzianer wie Song Si-yol (1607-1689) suchten in der Stirkung
von Ethik und Moral einen Weg aus der Krise. Die Interpretation der
Lehre von Zhuxi wurde dadurch dogmatischer.20 Nach dem Zusammen-
bruch der Ming- und der Griindung der Qing-Dynastie durch die Mand-
schuren, die im Rahmen der neokonfuzianischen Lehre als Barbaren gal-
ten, behaupteten die koreanischen Neokonfuzianer, Choson sei nunmehr
das kleine Zentrum, das die konfuzianische Zivilisation weitertragen
miisse, denn China selbst sei in die Hinde von dazu unfihigen Barbaren

17 Es gibt keine einheitliche Definition des Begriffs sohak. Mal wird es fiir die west-
lichen Wissenschaften einschl. der katholischen Religion verwendet, mal wird
diese mit sogyo von der Wissenschaft abgegrenzt.

18 Ch’a, Nam-hui 2006, S. 212.

19 Anhand der Annalen von Choson zeigt Yi T’ae-jin (1996), dass auch Korea
wihrend der weltweiten Kleinen Eiszeit zwischen 1500 und 1750 erheblichen
Schaden genommen hat.

20 Nach Song Si-y6l, einem fiihrenden Neokonfuzianer im 18. Jh. diirfe man kein Jo-
ta von Zhuxi abweichen, da dieser bereits alles erklart habe (Song Si-yol, Song-
jadaejon Purok, Vol. 3, yonbo, sinsa, Dez. 1658).

60

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

gefallen.?! Im Gegensatz dazu versuchten Gelehrte wie Ho Mok (1595—
1682) und Yun Hyu (1617-1680), sich von der neokonfuzianischen Or-
thodoxie zu befreien, sich wieder auf die Texte aus der alten Zeit zu
stiitzen und die Bedeutung des Himmels neu zu interpretieren.?> Man kann
vermuten, dass diese Gelehrten von der anti-neokonfuzianischen, textfun-
damentalistischen Position Matteo Riccis beeinflusst worden waren;
Belege gibt es dafiir bisher allerdings nicht.2?

Im 18. Jahrhundert hatte sich das Wissen um westliche Religion
(sogyo) so weit verbreitet, dass unter Gelehrten um Yi Yik (1682-1764) in
der Songho-Schule eine Debatte um den katholischen Gottesbegriff ent-
brannte.2* Matteo Ricci hatte behauptet, der katholische Gott — koreanisch
chonju — sei identisch mit dem Herrscher des Himmels — koreanisch
shangje — in der konfuzianischen Lehre. Gelehrte wie Sin Hu-dam (1702—
1761) und An Chong-bok (1712-1791), ebenfalls Mitglieder dieser
Schule, lehnten dies ab. Sie beharrten auf dem Aua-i-Weltbild und kri-
tisierten die westliche Religion auf Basis der konfuzianischen Lehre.
Hingegen gingen Gelehrte um Kwon Ch’6l-sin (1731-1801), die zur
Links-Songho-Schule gehorten, so weit, die erste katholische Glaubensge-
meinschaft in Choson zu bilden. Zu dieser Gruppe gehorte auch Chong
Yag-yong.

Gegenwirtig wird in Siidkorea wieder kontrovers iiber den Einfluss der
Rezeption der westlichen Religion auf das Denken Chong Yag-yongs
diskutiert.25 Dieser Debatte muss hier nicht nachgegangen werden, da sich

21 Song Si-yodl, Songjadaejon, Vol. 5, 28. Siehe dazu Park Ch’ung-sok/Yu Kiin-ho
1980, S. 131-141.

22 Ch’a Nam-htii 2006.

23 Yu Chong-son hilt es fiir sehr wahrscheinlich, dass diese Gruppe von Matteo Ric-
ci beeinflusst wurde. Yi Su-gwang habe sein Werk bereits 1614 umfassend
dargestellt (Yu Chong-son 1997, S. 14-15).

24 Ausloser dieser Debatte war eine Rezension Yi Yiks von Riccis Buch Ch'onju
silliii. Darin schrieb Yi Yik: ,,Seine Wissenschaft dient einzig allein dem chéonju.
Chonju ist zwar der Gott shangje im Konfuzianismus. Aber die Art und Weise,
wie man ch ‘onju verehrt, ihm dient, Angst vor ihm hat und an ihn glaubt, dhnelt
Shakyamuni im Buddhismus.” (Yi Yik 1915, S. 435f.).

25 Ch’oe Sok-u und Kim Ok-cha meinen, die westlichen Wissenschaften hatten auf
Chong Yag-yongs Denken einen positiven Einfluss ausgelibt. Zudem behaupten
sie, Chong Yag-yong sei bis zu seinem Lebensende Katholik geblieben. Hingegen
ist Yi Sang-ik der Meinung, Chong Yag-yongs Philosophie sei durch den Einfluss
Matteo Riccis weit hinter den Neokonfuzianismus zuriickgefallen. Kiim Chang-
t’ae, der eine eher neutrale Position einnimmt, erklart, Chong Yag-yong sei weder

61

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

unser Interesse darauf richtet, wie der kognitive Bruch im Denken von
Chong Yag-yong artikuliert wurde.

Nach eigenen Angaben hat Chong Yag-yong seine Studie liber Zhongy-
ong (Chungyong kangiii) 1784 geschrieben und wihrenddessen viel mit Yi
Byok (1754-1786) diskutiert. Im Mittelpunkt dieses Werkes steht die Kri-
tik an der neokonfuzianischen Idee von der ,,Einheit von Mensch und
Himmel* (ch’onin habil) und der Lehre von /i und gi. Dabeneben untern-
immt er den Versuch, ein neues Menschen- und Weltbild und in
Verbindung damit eine praktische Moral und Ethik zu entwickeln.

Chong Yag-yong unterscheidet, indem er wie Matteo Ricci von der
aristotelischen Seelenlehre ausgeht?6, zwischen Menschen, die fiihlen,
wahrnehmen und mittels der Vernunft denken konnen, und Tieren, die
zwar wahrnehmen, aber nicht denken konnen, sowie Pflanzen, die einfach
nur wachsen.?’ Die StoBrichtung der Argumentation von Chong Yag-yong
unterscheidet sich vom missionarischen Interesse Riccis. Er fordert den
orthodoxen Neokonfuzianismus, vor allem seinen Elitarismus, auf
grundsitzliche Art heraus.

Chong Yag-yong kritisiert ebenso wie Ricci die neokonfuzianische
Theorie von der Einheit der Natur aller Dinge, einschlieflich der Men-
schen (inmulsongdongron).?® Aus Sicht der neokonfuzianischen Philoso-
phie von Zhuxi sind die Menschen und alle Dinge der Welt gleich in
ihrem Prinzip (/i); sie unterscheiden sich lediglich durch das Material (gi),
das ihnen gegeben ist. Chong Yag-yong vertritt dazu die folgende Pos-
ition: Falls die Aussage von Zhuxi wirklich dahingehend zu verstehen
wire, dass sich der Mensch und alle anderen Dinge der Welt lediglich

ein orthodoxer Konfuzianer noch ein glaubiger Katholik gewesen, sondern nur ein
kreativer Denker, der eine synkretistische Position vertrat. Auflerdem wiirden
Forscher wie Song T’ae-yong, der sich um Neutralitit bemiihe, die Kontinuitét im
Denken von Chong Yag-yong und Zhuxi betonen (Pack, Min-jong 2007,
S. 412-69).

26 Matteo Ricci, Chonju silliii, Vol. 1, Kap. 3, Dialog 3-3: ,,Die Seelen dieser Welt
lassen sich in 3 Kategorien unterscheiden. [...] Das hochste ist die Seele der Men-
schen.* (Ricci 2006, S. 124).

27 Chong Yag-yong: Yoyudang chonso, II, Nond kogimju, Vol. 9: ,Unter allen
verginglichen Wesen dieser Welt gibt es drei Kategorien. 1) Pflanzen wachsen
zwar, aber konnen nicht wahrnehmen, 2) Tiere konnen zwar wahrnehmen, aber
nicht reflektieren, 3) das Wesen des Menschen wichst, nimmt wahr und besitzt
auch die Fahigkeit zur Vernunft.“ (Chong Yag-yong 1962, S. 338).

28 M. Ricci: Chonju silliii, Vol. 1, Kap. 4, Dialog 4-5, 4-6 (Ricci 2006, S. 175-184).

62

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

durch gi unterscheiden, wéhrend sie das gleiche /i vom Himmel erhalten
haben, konne dies nicht aus der urspriinglichen konfuzianischen Lehre
stammen, sondern nur aus dem Buddhismus, der von der prinzipiellen
Gleichartigkeit aller Dinge und der Reinkarnation ausgehe.?? So bilden
Neokonfuzianismus und Buddhismus bei ihm, ebenso wie bei Matteo Ric-
ci, das , konstitutive Auflen®.

Chong Yag-yong meint, Neokonfuzianer, die glauben, dass Tugend und
Untugend vom Himmel gegeben sind, setzten sich vor eine Wand und
bemiihten sich in ihren Herzen (dem Inneren der Menschen) Klarheit zu
schaffen, um /i zu erfassen (d.h. kogyong kungli ,,vor der Wand sitzen und
iiber das wahre Prinzip nachdenken®).

Hier sollte man die kulturelle Bedeutung von kogyong kungli bedenken.
Es handelt sich um einen hochst intellektuellen Akt, der eines erheblichen
MaBes an wirtschaftlichem Riickhalt und Zeit bedurfte. Deshalb blieb
kogyong kungli jenseits der Moglichkeiten der einfachen Menschen, die
um das alltigliche Uberleben kimpfen mussten, mochten sie intellektuell
noch so begabt sein. Daraus schloss Chong Yag-yong, dass das neokon-
fuzianische Denken iiber die Natur der Menschen und die Moral
tatséchlich das Monopol einer kleinen Elite sei. Gerade auf diesen Elitaris-
mus zielt seine Kritik an Zhuxi und dem Neokonfuzianismus.3® Chongs
egalitidrer Ansatz wird in seinem Denken iiber die Moral erkennbar. Er
geht von der allgemeinen Fahigkeit des Menschen zur Vernunft und vom
Besitz des freien Willens aus, aufgrund dessen der Mensch sowohl gute
als auch bose Taten begehen konne. Deshalb meint Chong, wie Matteo
Ricci, dass Moral ein Bereich sei, der nur bei den Menschen existiere.

Weil aber die Menschen zu bdsen Taten neigten und es schwierig sei,
das Gute zu tun, bediirfe es eines personifizierten Gottes shangje, der mit
Autoritdt und Weisheit das menschliche Handeln beaufsichtigt. Nur weil
dieser existiere, erklidrt Chong Yag-yong, konnten die Menschen nichts
Boses tun, da sie wissen und flirchten miissen, dass dieser Gott sie auch in
der Dunkelheit beobachtet.3! Dieser Gottesbegriff besitzt jedoch eine poli-
tisch revolutiondre Konnotation, mit der er sich vom Gottesbegriff Matteo
Riccis unterscheidet. Chong Yag-yong untergrabt ndmlich mit diesem

29 Chong Yag-yong: Ydyudang chonso II, Chungyong Kangiiibo, Vol. 1, S. 83; Nond
kogimju, Vol. 9, S. 339.

30 Vgl. Ch’a Song-hwan 2002, S. 133.

31 Chong Yag-yong: Yoyudang chonsd, I, Chungyongjagam, Vol. 3, S. 206.

63

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

Gottesbegriff den Sinozentrismus, der die Grundlage des neokonfuzianis-
chen Denkens der Choson-Dynastie bildete.32

Wenn er sagt, dass alle Menschen vor Gott, also shangje, fiir ihre Taten
verantwortlich seien, meint er damit auch, dass alle Menschen existenziell
in der Lage sind, mit Gott zu kommunizieren. Das ist fiir ihn mdoglich,
weil alle Menschen die Fahigkeit besitzen, verniinftig zu denken. Diese
Menschen dienen durch Rituale Gott, lernen ihn kennen, begleiten ihn und
verwirklichen die himmlische Tugendhaftigkeit.33 Deshalb erklirt er in
seiner Moralphilosophie, alle Menschen seien verpflichtet, die Rituale fiir
shangje einzuhalten. Damit negiert er eine Grundfeste der neokonfuzianis-
chen Lehre Chosons.

Denn in Choson war es bei weitem nicht allen erlaubt, die Rituale
durchzufiihren; sie waren vielmehr ein Privileg der Konige und der yang-
ban (der hochste Geburtsstatus in der Gesellschaftshierarchie). Selbst das
Recht, Rituale fiir die Ahnen durchzufiihren, war nicht allen gleicher-
mafen gegeben. Das Recht, die Rituale fiir den Himmel durchzufiihren,
besal} nur der chinesische Kaiser. Konigen in Tributstaaten (dazu gehorte
Choson) war dies nicht gestattet. Wenn Chong in dieser Situation von
einem Gott spricht, dem jeder dienen und folgen muss, und dem sich jeder
niahern kann, war das im kulturellen Kontext der neokonfuzianischen
Gesellschaft Chosons revolutiondr. Denn dadurch wurde nicht nur der
Sinozentrismus, sondern auch die Legitimitdt der gesellschaftlichen Ord-
nung infrage gestellt. Er schreibt, ,,der Himmel fragt nicht, ob ein Mensch
Beamter ist oder zum gemeinen Volk gehort“34, und betont, die Menschen
seien vor Gott alle gleich.3> Zudem gibt er seiner Hoffnung Ausdruck, alle
Menschen im Lande zu yangban zu machen — was natiirlich das Ende der
Klasse der yangban bedeuten wiirde.3¢

32 Mehr dazu siche Kaptel 6 in diesem Buch.

33 Chong Yag-yong: YOyudang chonso, II, Chungyongjagam Vol. 3, S.202, 204,
224-225,227.

34 Chong Yag-yong: Yoyudang chonso, II, Maengjayotii, Vol. 1, (zit. nach Kim
Chang-t’ae 2005, S. 130).

35 Chong Yag-yong: YOoyudang chonso, 11, Maengjayoti, Vol. 22, S.2: ,,Oben gibt es
den Himmel, unten gibt es das Volk*.

36 Chong Yag-yong: Yoyudang chonso I, Simunjip, Vol. 14, Munjip, S. 306: ,,Wenn
alle im Lande yangban werden, kann es im Lande keinen yangban mehr geben.
Erst durch die Existenz von Jungen wird die Existenz von Alten erkennbar, ebenso
auch die Existenz des Edlen, die nur durch Existenz der Gemeinen zum Tragen
kommt. Aber wenn alle edel sind, kann es ja keinen Edlen mehr geben.*.

64

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

Es ist unumstritten, dass die Begegnung des jungen Chong Yag-yong
mit den Werken von Matteo Ricci in der Bildung seines eigenen Men-
schenbildes eine wichtige Rolle gespielt hat. Die Kenntnisse von westlich-
er Wissenschaft und Religion halfen ihm, im Kontext der sich wandelnden
Gesellschaft der mittleren und spéten Phase der Choson-Dynastie, seinem
philosophischen Denken eine neue Richtung zu geben. In diesem Sinne
kommt der westlichen Wissenschaft und Religion in seinem Denken eine
dhnliche Bedeutung zu wie dem Konfuzianismus im Staatsdenken von
Christian Wolff. Wenn sich Chong, anders als Wolff, in seinen Schriften
nicht explizit auf Ricci bzw. die westliche Wissenschaft beruft, liegt das
vor allem an der Abgeschlossenheit des philosophischen Denkens in
Choson. Damals galt alles, was nicht in der Tradition des Neokonfuzianis-
mus stand, als Sekte und war verboten. Ungeachtet dessen zeigte Chong
ein starkes Interesse an der westlichen Wissenschaft und kritisierte den or-
thodoxen Neokonfuzianismus. Die Griinde dafiir lagen in den sozialstruk-
turellen Widerspriichen seiner Zeit, die damals nicht mehr zu {ibersehen
waren.

Chong Yag-yong kommentiert 1809 die gesellschaftliche Lage folgen-
dermafen: Die Unzufriedenheit der Bauern sei so groB, dass sie kurz vor
der Explosion stehe. Die Gefahr eines Aufstandes sei gegeben. Dennoch
werde die Ausbeutung durch den Staat und seine Beamten fortgesetzt.3”
Seine Vorschlédge sind geradezu revolutiondr: Selbst das Amt des Konigs
betrachtet er als Institution. Die Menschen hétten urspriinglich ohne
Fiihrer zusammengelebt. Erst spéter, als die Konflikte unter ihnen nicht
mehr leicht zu regeln waren, héitten sie sich einen Fiihrer gegeben. Dessen
Aufgabe sei es gewesen, den Menschen in der Gruppe das Leben zu erle-
ichtern. Da dies auch fiir den Konig gelte, konne man ihn im Prinzip auch
absetzen, wenn er seinen Aufgaben nicht gerecht wird.38

Er sieht also die Beziechung zwischen Herrscher, Beamten und Be-
herrschten nicht mehr als vertikal festgefiigte hierarchische Ordnung. Von
der Gleichheit der Menschen ausgehend betrachtet er das Staatssystem als
eine organische Gemeinschaft, in der Herrscher und Beherrschte ihre Auf-
gaben erfiillen und sich somit gegenseitig unterstiitzen.?® Hier ist eine
Sichtweise vom Staat als Maschine erkennbar — und darin &dhneln sich das
Staatsdenken von Wolff und Chong. Letzterer befiirwortet dariiber hinaus

37 Chong Yag-yong: Yoyudang chonso I, Vol. 19, Brief an Kim Gong-hu.
38 Chong Yag-yong: Yoyudang chonso I, Vol. 10. Wonmok, S. 213.
39 Chong Yag-yong: Yoyudang chonsd V, Kyongseyupyo Vol. 6, Chonje 5, S. 217.

65

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

die Abschaffung von Privilegien qua Geburt, etwa bei der Zulassung zu
den staatlichen Beamtenauswahlpriifungen; alle Menschen miissten das
Recht haben, an diesen Priifungen teilzunehmen.*0

Ungeachtet seiner radikalen Reformvorschlige pladiert Chong Yag-
yong dhnlich wie Christian Wolff keineswegs fiir die Abschaffung der
Monarchie oder die Bildung eines neuen, gar utopischen politischen Sys-
tems. Sein Denken orientiert sich an realistisch erscheinenden Reformen,
die in der Praxis umsetzbar sind, auch unter Einsatz der Macht des
Konigs. In der Tat verband er mit dem Reformkonig Chongjo, der 1777—
1800 regierte, Hoffnungen auf die Verwirklichung seiner Vorstellungen.
Nach dem Tod dieses Konigs, der ihn vor seinen politischen Gegnern
geschiitzt hatte, wurde Chong unter dem Vorwurf, Katholik zu sein, 18
Jahre in die Verbannung geschickt. Zugleich wurde die Verfolgung der
Katholiken forciert. Damit verlor sein politisch-philosophisches Denksys-
tem die Chance, jemals verwirklicht zu werden, und blieb lediglich im
ideengeschichtlichen Erbe lebendig.

2.4 Intellektuelle Wende

In der interkulturellen politischen Ideengeschichte kommt Christian Wolff
und Chong Yag-yong wegen ihrer positiven Rezeption einer fremden
Lehre eine besondere Bedeutung zu. Beide hatten Elemente der fremden
Lehre zur Artikulation einer hegemonialen Strategie auf dem sozio-sym-
bolischen Operationsfeld der Diskurse benutzt, um sich innerhalb der
eigenen Kultur einen politischen Vorteil zu verschaffen. Die Konkurrenz
um die hegemoniale Position auf dem sozio-symbolischen Operationsfeld
erklart auch, warum Wolff und Chong mit ihren neuen Denksystemen fiir
gefdhrlich gehalten und schlieBlich verbannt wurden, Chong sogar
mehrfach. Mit der Betonung des Primats der Erkenntnistheorie stellt
Wolff das bis dahin geltende Primat der Ontologie und damit auch die
Hegemonie der Theologie explizit infrage. Das neue Menschenbild, das
Chong bereits 1784 artikulierte, enthielt eine indirekte Kritik an der Hege-
monie des neo-konfuzianisch-ontologischen Menschenbildes.

Sowohl Christian Wolff als auch Chong Yag-yong setzten auf das Selb-
sttraining als Weg zur Vervollkommnung der Moralitit und rekurrierten

40 Chong Yag-yong: Yoyudang chonso V, Kyongseyupyo Vol. 13, S. 500-501.

66

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

eben nicht auf irgendwie geartete vorbestimmte Wesensarten. Ein nicht-
essentialistisches Menschenbild, das von der autonomen Féhigkeit der
Menschen zur Vernunft ausging, wurde letztlich zum Hauptproblem in der
Auseinandersetzung zwischen Wolff und den Pietisten in Deutschland,
bzw. zwischen Chong und den orthodoxen Neo-Konfuzianern in Korea.
Attackiert wurden Wolff wie Chong jedoch nicht wegen ihres politisch-
philosophischen Denksystems, sondern wegen ihres angeblichen Nicht-
glaubens bzw. Glaubens.

Von Interesse ist hier jedoch nicht so sehr die politische Unterdriickung
beider Denker, sondern vielmehr ihr nicht-essentialistisches Menschen-
bild. An ihm ist ndmlich klar erkennbar, wie sie sich von der herk6mm-
lichen Denkweise ihrer Zeit frei gemacht und ihre eigenen geistigen Wege
gegangen sind. Hier kann man von kognitiven Briichen sprechen.

3. Leugnen der Subjektivitit des Menschen in Ostasien — Kant und seine
Anhdinger

Der kognitive Bruch, den die frithe Aufklarung in Europa herbeigefiihrt
hatte, bildet die geistige Grundlage der Moderne. Heutzutage ist aber
kaum noch bekannt, dass viele europédische Gelehrte wéhrend der frithen
Aufklarung vom Konfuzianismus, vor allem von seinem besonderen Men-
schenbild, begeistert waren. Thr Interesse war jedoch durch weit mehr als
die bloBe Neugierde gegeniiber einer exotischen Form des Denkens be-
griindet, denn sie sahen sich durch den Konfuzianismus und seine Praxis
in ihrem Glauben an die Fahigkeit zur menschlichen Vervollkommnung,
die ihnen durch Platons Doktrin des Eros und der stoischen Betonung der
moralischen Vollkommenheit der Menschen durch Selbstbestimmung ver-
traut waren, praktisch bestétigt. In der weiteren geistigen Entwicklung Eu-
ropas geriet diese Wertschiatzung des Konfuzianismus wieder in
Vergessenheit, hauptsichlich unter dem pragenden Einfluss der kritischen
Philosophie Kants.

Indem Kant mit seinem Kritizismus das Band zwischen den obersten
Wahrheiten des Logos und der objektiven Welt durchschnitten hatte, ver-
lor die Vernunft die kosmische Bedeutung, die ihr in der stoischen Tradi-
tion verlichen worden war. An die Stelle der Gewissheit der Erkenntnis
der Einheit der Welt und der natiirlichen Ordnung trat das Prolegomenon
des Zweifels, ob ndmlich die menschliche Vernunft {iberhaupt zu
verldsslichen Urteilen fdhig sei und sie sich nicht zuallererst {iber sich

67

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

selbst zu verstindigen habe. Vor diesem Zweifel verschwamm gerade die
,Deutlichkeit der Grundsédtze der natiirlichen Theologie und Moral“. Die
Untergrabung der natiirlichen Moral und der natiirlichen Religion durch
Kant fithrte in der Folge zum Bedeutungsverlust der konfuzianischen
Philosophie, die sich zuvor jahrzehntelang als Stiitze der Systeme der
natiirlichen Moral bewéhrt hatte. Der Nachweis der Kraft und Wirk-
lichkeit der Vernunft, den die konfuzianische Philosophie fiir die
Philosophen der frithen Aufklarung erbracht hatte, bedeutete nun nichts
mehr.

Allerdings blieben Kant und seine Anhidnger bzw. Zeitgenossen in ihrer
geistigen Auseinandersetzung mit China und dem Konfuzianismus nicht
bei der bloBen Feststellung der Verschiedenheiten der Lebensformen der
Volker stehen, sondern versuchten, diese im Rahmen einer einheitlichen
Menschheits- bzw. Kulturgeschichte des Menschengeschlechts systema-
tisch zu erfassen. Dahinter stand freilich der zentrale Gedanke der neuen
historischen Weltanschauung, die in der deutschen Dichtung und im
spekulativen philosophischen Denken Deutschlands in der zweiten Hélfte
des 18. Jahrhunderts immer mehr zutage trat. Es war der Gedanke des
kontinuierlichen Flusses natiirlicher und geistiger Hoherbildung des
Natur- und Menschenlebens. Danach seien die groen Werke der Kunst
und Dichtung, die groBen geschichtlichen Gebilde, wie Sprache und Reli-
gion, keine Artefakte und auch nicht mit Absicht gemacht; vielmehr
wiirden sie mit derselben inneren Notwendigkeit hervorgebracht, mit der
Naturerzeugnisse unter den verschiedenen Himmelsstrichen entstehen. Or-
ganisches Wachstum in der geistigen wie in der natiirlichen Welt war zur
herrschenden Denkform geworden.#! Nach Kant gab es daher kaum noch
einen Denker, der bereit war, in das Innere der konfuzianischen Philoso-
phie einzudringen. Stattdessen wurden nun ihr unphilosophisches Wesen
und ihre Geistlosigkeit hervorgehoben.

Die Trennung der Gliickseligkeit bzw. ,,Naturordnung* einerseits von
der Autonomie, Moralitidt und Vernunft, also der ,,Vernunftordnung® an-
dererseits, die der kritischen Philosophie Kants zugrunde liegt, floss auch
in kulturgeschichtliche Darstellungen ein. Die ,,Euddmonie®, d.h. das
Gliickseligkeitsprinzip, wurde den weniger zivilisierten Volkern, ein-
schlieBlich der Chinesen, zugeschrieben, wihrend die aufgeklirten Volker
Europas nach dem Grundsatz der ,,Eleutheronomie®, d.h. nach dem ,,Frei-

41 Vgl. Schaumkell 1905, S. 115.

68

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

heitsprinzip der inneren Gesetzgebung®, lebten.#? Deshalb sprach Kant
den Chinesen die Moralitdt ab. Die Abwertung und Ablehnung der chine-
sischen Zivilisation ging so weit, dass ein Zeitgenosse Kants, August Lud-
wig Schlozer (1735-1809), Chinesen als Halbmenschen bezeichnen kon-
nte. Dahinter stand die Auffassung von der eindimensionalen Linearitét
der Entwicklung der Vernunft, in der die Andersartigkeit der Kulturen im
Sinne des Fortschrittsgedankens gedeutet und gewertet wurde. Es entwick-
elte sich ein Denkschema, das auf der Unterscheidung von Tieren, Bar-
baren, halbaufgeklirten und aufgeklarten Volkern beruhte.3

Als gingige Metapher fiir das geistige Niveau der Chinesen tauchte
damals der noch heute bekannte Begriff der ,,Kindheit™ auf. Denker wie
Herder und Hegel verwendeten ihn, weil sie im kindlichen Gehorsam der
konfuzianischen Sittenlehre den Kern des Konfuzianismus und das
wichtigste Gebot des chinesischen Verhaltenskodexes sahen. Daraus fol-
gerten sie, die Vernunft der Chinesen sei in der Kindheit stehen geblieben.
Konfuzius verlor seinen Status als Philosoph. Er wurde zum ,,Dorfschul-
meister”, ,,Sagen- und Méarchensammler®, ,,Volksbetriiger, ,,Stoppler®,
»Geschiftsmann® und bestenfalls zum ,,Moralisten* degradiert.

Allerdings hat sich Kant in keiner seiner Vorlesungen iiber China, die
er mehr als 40 Semester lang als Teil der ,,Physischen Geographie* gehal-
ten hatte, die Miithe gemacht, zu erldutern, warum es der konfuzianischen
Lehre an Moralitidt mangeln sollte. Auch Hegel, der im kantischen Sinne
sagte, die Chinesen hétten keine Philosophie, sondern nur Moral, ver-
mochte nicht, in das Innere der konfuzianischen Philosophie einzudringen.
Stattdessen ging es ihm in seiner Darstellung der chinesischen Philosophie
vor allem darum, ihr unphilosophisches Wesen bzw. ihre Geistlosigkeit zu
zeigen.

Sicherlich fiihrte die kantische Kritik am Euddmonismus der frithen
Aufklarung, insbesondere am Leibniz-Wolffschen System, die Denker
dieser neuen Zeit dazu, der gerade von Leibniz und Wolff so

42 Kant 1797, S. 506.

43 Auch die ,,Skala der Humanitdt* von Christoph Meiners versucht sich in solch ein-
er zivilsatorischen Zuordnung. Er beginnt seine Skala mit den grolen Affen, dann
folgen ,,Orang-Utangs, Kimpezeys, Waldneger, Buschhottentotten,
Buschménner... Siidsee-Neger, Finnen, Mongolische Hirtenvdlker, Nomaden des
westlichen Asiens, Insulaner der Siidsee, Siidliche Asiaten, Hindus, Westliche
Asiaten® und schlieBlich die Européer (Meiners 1811, S. 343). Die Chinesen zéhlte
er zu den siidlichen Asiaten.

69

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

hochgeschitzten konfuzianischen Lehre von vornherein mit Misstrauen zu
begegnen. Aber dies rechtfertigt nicht, der konfuzianischen Lehre die
Moralitdt und somit den Chinesen die moralische Autonomie abzus-
prechen. Auch wenn die Jesuiten gerne liber die konfuzianische Sitten-
lehre und das wohlgeordnete und friedliche Zusammenleben in China
berichteten, wire es anhand der vorhandenen Materialien selbst im frithen
18. Jahrhundert durchaus moglich gewesen zu erkennen, dass es der kon-
fuzianischen Philosophie um weit mehr als um bloBes ,,Wohlergehen* und
»~Befriedigung® geht. Das hatten ja bereits Leibniz und Wolff erkannt.

Dennoch widersprachen die Gelehrten dieser Epoche, auch wenn sie
sich niemals ernsthaft mit der konfuzianischen Philosophie beschéftigt
hatten, mit erstaunlicher Gewissheit dem Urteil der Philosophen der
frithen Aufklarung, die den Konfuzianismus so eifrig rezipiert hatten. Sie
gingen von vornherein davon aus, wie bei Hegel besonders deutlich zu se-
hen ist, dass die konfuzianische Lehre und das chinesische Denken
iiberhaupt, anders als das europdische Denken, keine philosophischen
Eigenschaften besitzen. Die Andersartigkeit konnte in einem unilinearen,
fortschrittsorientierten Denkschema nur entweder als besser, also
fortschrittlicher, oder als riickstindiger gelten. Dabei war die hochste
Stufe auf der Fortschrittskala sowieso schon fiir die Européer reserviert.
Da kaum einer der Gelehrten dieser Zeit — mit einer Ausnahme, namlich
Johann Gottfried Herder — bereit war, sich auf die konfuzianische Philoso-
phie ernsthaft einzulassen, war es nicht verwunderlich, dass weder die
Gemeinsamkeiten zwischen der konfuzianischen und der kantischen
Philosophie noch das dialektische Moment im chinesischen Denken
erkannt wurden. Den geschichtsphilosophisch orientierten Gelehrten
dieser Epoche ging es nicht um die konfuzianische Philosophie als solche,
sondern vielmehr darum, die Riickstindigkeit der chinesischen Zivilisa-
tion zu zeigen.

Der starke Einfluss eines Kants und eines Hegels auf die folgenden
Generationen diirfte dazu gefiihrt haben, dass seither kaum jemand im
Westen mehr bereit war, in die konfuzianische Philosophie tiefer einzu-
dringen. Das gilt auch fiir Ostasien selbst, wo der Konfuzianismus eben-
falls mit der unter Modernititsvorstellungen abzulehnenden Tradition
identifiziert wurde. So bleibt die Rezeption des Konfuzianismus bis heute
dem ,,einhelligen Urteilsspruch des deutschen Idealismus, der in der chi-
nesischen Philosophie wenig mehr als den Ausdruck eines elementaren,
vorphilosophischen, von den Méchten der Natur bzw. den naturalisierten
Maichten des Staates noch kaum getrennten BewuBtseins® sah, verhaftet.

70

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

Kritiker wie Kant und Hegel kamen zu ihren Verdikten ohne eine wirk-
liche und umfassende Kenntnis ihres Gegenstandes.** Dennoch beruft sich
die nun schon sehr lange Tradition der ,,universistischen* Sichtweise vom
Konfuzianismus, die behauptet, die konfuzianische Philosophie trenne im
Gegensatz zur ,,abendldndischen* nicht zwischen Subjekt und Objekt,
bzw. zwischen Mensch und Natur, auf Kant und Hegel.

So konnte die Auffassung von Kant und Hegel, dass die konfuzianische
Lehre anders als die westliche Philosophie die Subjektivitidt des Menschen
nicht kenne, das Ostasienbild des Westens bis weit ins 20. Jahrhundert
hinein pragen. Demnach miissten Ostasiaten zuerst ,,Mensch* bzw. ,,Sub-
jekt werden, um sich vom Joch der Tradition zu befreien.*

4. Orientalismus in Ostasien

Kant und seine Anhdnger glaubten, dass die Riickstindigkeit der kon-
fuzianischen gegeniiber der europédischen Zivilisation eine empirisch
belegbare Tatsache sei. Die Beweise waren fiir sie: das niedrige Niveau
der Technik und Naturwissenschaft der Chinesen, von dem schon die Je-
suiten berichtet hatten, die Offnung von nur wenigen chinesischen Hifen
fir die europdischen Héndler und das Fortbestehen der ,viter-
lichen* Herrschaft in China, die fiir sie nichts anderes als ,,orientalische
Despotie” bedeutete. Die eigentliche Ursache fiir diese Riickstindigkeit
sahen sie in der geringen Entwicklung der Vernunft und dem geringeren
wissenschaftlichen Denkvermdgen der Chinesen, fiir die sie letztlich das
mechanische Triebwerk der Sittenlehre des Konfuzius verantwortlich
machten. Die kindliche Pietdt der konfuzianischen Sittenlehre galt zugle-
ich als Ursprung des ,,Sklavengeistes™ der Chinesen. Damit stand in dieser
zweiten Rezeptionsphase der Konfuzianismus — eigentlich die konfuzian-
ische Alltagsmoral und Sitte — im Mittelpunkt der Erkldrung der
Riickstédndigkeit Chinas. Die Kontinuitéit der konfuzianischen Tradition im
politischen System bedeutete fiir sie ein Zeichen der Stagnation. Der Kon-

44 Interessanterweise folgten selbst viel kenntnisreichere Sinologen spiterer Zeit
ihrer Betrachtungsweise. Die fiir die idealistische Philosophie so bezeichnende
Suche nach einem einheitlichen letzten ,,Prinzip®, von dem aus sich das ,,chinesis-
che Denken® sduberlich deduktiv erschliefen lasst, erfreut sich bis heute bei vielen
China- und Ostasienkennern grofier Beliebtheit. Vgl. Roetz 1984, S 28.

45 Herder 1784-1791, S. 286.

71

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

fuzianismus wurde zum Symbol des Konservatismus, der keine
Veranderung und auch keinen Fortschritt zuldsst, und die Darstellung der
konfuzianischen Herrschaft zu einem Instrument in der Auseinanderset-
zung um politische Freiheit, das sich gegen konservative Widersacher ein-
setzen lieB3.

Der Konfuzianismus war also ebenso wie fiir Wolff (der darin einen
empirischen Beweis fiir sein Menschenbild gesehen hatte) auch fiir Kant
und seine Anhédnger ein Mittel zur Unterflitterung ihrer jeweiligen Argu-
mentationslinien. Sie zeichneten nach Bedarf ein Bild der konfuzianischen
Gesellschaften in Ostasien, das kaum auf der Kenntnis und dem Verstind-
nis dieser Gesellschaften beruhte, sondern sich vielmehr aus der geistigen
Entwicklung in Europa erklirte.

Das von Kant und seinen Anhingern geprigte Bild vom Konfuzianis-
mus und von Ostasien ist mit der Verbreitung der imperialistischen Hege-
monie Europas auch in Ostasien zum dominierenden Diskurs
aufgestiegen. Den Gedankenspielen der Gelehrten vorangegangener
Jahrhunderte konnte man spétestens seit Mitte des 19. Jahrhunderts nicht
mehr viel abgewinnen. Die neuen Intellektuellengenerationen rezipierten
stattdessen das westliche Konfuzianismus- und Ostasienbild. Schnell ka-
men sie zu der Uberzeugung, dass das ,,Ostasiatische” zugunsten einer
Modernisierung {iberwunden werden miisse. Und so begannen die in-
tellektuellen Eliten in Ostasien, das Ostasiatische mit Konservatismus,
Riicksténdigkeit, Despotismus, Stagnation usw. gleichzusetzen. Damit
wurde die ,,0stliche metaphysische Kultur®, die die Gelehrten im 17.
und 18. Jahrhundert der materialistischen Kultur des Westens noch als gle-
ichwertig gegeniibergestellt hatten, nunmehr als der westlichen Zivilisa-
tion unterlegen akzeptiert. Diese Auffassung wurde am deutlichsten und
einflussreichsten von Fukuzawa Yukichi vertreten. Wie in Kapitel 1
gezeigt, verkorpert Asien fiir ihn genau das, was iiberwunden werden
muss, wenn die Lander Ostasiens sich modernisieren wollen, um mit den
Landern des Westens gleichzuziehen.

Ebenso wie Fukuzawa lehnten viele junge Intellektuelle in Korea und in
China alles ab, was ihnen alt und traditionell, also ,,asiatisch® erschien,
und glaubten, dass sich ihr Land nur durch die Rezeption der westlichen,
geistigen wie auch materiellen Kultur zu einem zivilisierten, modernen
Land entwickeln konne. Vor allem der nationalistisch bestimmte Wunsch
nach einem starken Staat veranlasste diese jungen Intellektuellen zu einer
radikalen und einseitigen Schmihung des Eigenen und einer mallos
iiberzogenen Idealisierung des Fremden. Dass sie dabei das negative

72

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

Asienbild des Westens aus dem spidten 18. Jahrhundert tibernahmen, ist
nicht verwunderlich, sondern einfach Teil der zeitgeschichtlichen
Wahrnehmungen und Strémungen.

Bei der seit den 1980er Jahren im Westen wie im Osten gefiithrten De-
batte iiber den ,,konfuzianischen Kapitalismus®“, gewann man auf den er-
sten Blick den Eindruck, dass der Konfuzianismus nunmehr eine ,,Reha-
bilitierung* erleben wiirde, da er zur eigentlichen Triebkraft der
wirtschaftlichen Erfolge Ostasiens erhoben wurde. Die genauere Analyse
macht jedoch deutlich, dass die Komponenten des Konfuzianismus- und
Ostasienbildes sich gegeniiber den vorherigen Diskussionen kaum
verdndert hatten; nur die Bewertung dieser Komponenten dnderte sich.
Begriffe wie ,,Familismus®, ,,Abhéngigkeit”, ,Partikularismus® oder ,,au-
toritdre Haltung™ wurden beibehalten. Wie schon bei Kant und seinen
Anhingern stand der Konfuzianismus als Sitten- und Morallehre im Mit-
telpunkt. Fiir eine konfuzianische Lehre, die die subjektive moralische Au-
tonomie des Menschen betont, war kein Platz.

Bis heute wird die konfuzianische Philosophie, ganz im Sinne von Kant
und seinen Anhédngern, allgemein als eine vormoderne Denktradition, als
Restbestand eines ,,Urgesteins aus der alten Zeit hingestellt. Dies gilt
nicht nur fiir ihre Kritiker, sondern auch fiir die ,,Hiiter” dieser Tradition,
da beide davon ausgehen, dass das konfuzianische Denken die Subjektiv-
itdt des Menschen nicht kenne.

So hat der europazentristische Orientalismus sowohl im Westen als
auch in Ostasien die Diskurse iiber Moderne und Modernisierung bes-
timmt. Wie stark der Orientalismus in Ostasien verbreitet ist, ist z.B. daran
erkennbar, dass Chong Yag-yong von Oh Yun-hwans als ein Denker der
Vormoderne betrachtet wird, weil er einen personifizierten Gottesbegriff
eingefiihrt habe, dieser aber im Denksystem der westlichen Moderne
langst tiberwunden worden sei.*¢ Eine solche Wahrnehmung ist wegen des
ihr zugrunde liegenden Orientalismus nicht nur unangemessen, sondern
auch falsch, da das konfuzianische Denksystem Chong Yag-yongs von je-
her auf der moralischen Autonomie des Menschen beruhte und gerade auf
eine Uberwindung des damals dominierenden Denksystems des Neokon-
fuzianismus zielte.

46 Vgl. Oh Yun-hwan 2002.

73

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1. Die Wahrnehmung von Ost und West

5. Der Mensch als ,, hybrides Wesen *“ — Bruch und Kontinuitdt

Nicht zuletzt durch die Abhandlungen von Christian Wolff war im Westen
bekannt geworden, dass im konfuzianischen Denken der Mensch als ein
subjektives Wesen gilt, das unabhéngig von der gottlichen Offenbarung
verniinftig ist. Bereits vor der Franzosischen Revolution hatte man das hu-
manistische Element im konfuzianischen Denken Ostasiens erkannt. Der
starke Einfluss von ,,groBen Denkern® wie Kant, Hegel und Max Weber
bewirkte, dass sich sowohl in Europa als auch in Ostasien die Auffassung
durchsetzte, dass Ostasien, um sich modernisieren zu kénnen, zunichst
das konfuzianische Denken iiberwinden miisse. Man kenne in Ostasien
keine Subjektivitit; deshalb miisse alles, was als traditionell ostasiatisch
galt, beseitigt, also die alten Zopfe abgeschnitten werden. So wurde auch
im Diskurs um den konfuzianischen Kapitalismus der humanistische
Charakter des Konfuzianismus auller Acht gelassen und stattdessen
lediglich auf die kollektive Moral des konfuzianischen Wertesystems
zuriickgegriffen. Diese Momente des Konfuzianismusverstindnisses
verdichteten sich zum hegemonialen Diskurs im ausgehenden 20. Jahrhun-
dert. Muss man sich vor diesem Hintergrund noch wundern, dass die Stu-
denten auf dem Tiananmen-Platz im Mai 1989 als Symbol von
Demokratie und Menschenrechten keine Konfuziusstatue, sondern eine
Kopie der New Yorker Freiheitsstatue aufstellten? Fiir sie war Konfuzius
ein ,,menschenfressendes Ungeheuer®.

Dennoch: Auch wenn man in Ostasien den traditionellen Zopf nicht
mehr tragt, die Intellektuellen einen radikalen ,,kognitiven Bruch* vollzo-
gen und Konfuzius tausendmal hingerichtet haben, sind die Wirkungen
der konfuzianischen Lehre, die {iber zwei Jahrtausende hinweg das politis-
che und gesellschaftliche Leben geprégt hatten, noch vorhanden — so wie
im Westen Elemente der christlichen Tradition und der Stidndegesellschaft
auch nach der Franzosischen Revolution erhalten geblieben sind.#” Ob es
ihnen bewusst ist oder nicht, stehen die Dissidenten und demonstrierenden
Studenten in China und Korea doch in der langen Tradition kritischer kon-
fuzianischer Gelehrter, von denen so mancher im Kampf um die gerechte
Ordnung sein Leben lassen musste.

Die Tatsache, dass Spuren der fritherer Epochen weiterleben, auch
wenn vieles verloren gegangen zu sein scheint, ist mit der Hybriditit, die

47 Vgl. Elias 1939.

74

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

das Wesen des Menschen ausmacht, zu erklaren. Der Mensch als subjek-
tives Wesen trigt die unterschiedlichsten Elemente fritherer Epochen in
sich.#® Als hybride Wesen schaffen sich die Menschen ihre jeweilige
Moderne. Folglich ist es erforderlich, bevor man {iiber ,,alternative* oder
,»multiple Modernen® spricht, sich mit der Hybriditit der Moderne au-
seinanderzusetzen. Ist man sich dieser bewusst, dann wird erkennbar, wie
kiinstlich und unnétig Dichotomien zwischen dem Osten und dem Westen
sind. Damit wird auch die Erfindung eines neuen Begriffes, der die
vielféltigen Facetten der Moderne verdeutlichen soll, iiberfliissig: Die
Moderne wurde und wird nicht nur durch den Westen und im Westen,
sondern in allen Gesellschaften auf Grundlage ihrer jeweiligen Geschichte
und ihrer jeweiligen kulturellen Traditionen geschaffen.

48 Vgl. Reckwitz 2006, S. 19.

75

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Inhalts i i, fii

ir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783845255248

II. Der Traum von einer ostasiatischen
Gemeinschaft

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Inhalts i i, fii

ir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Hoffnung auf Frieden in Ostasien.
Koreanische Intellektuelle und der Russisch-Japanische Krieg

1. Korea 1904 und 2004

Im Februar 2004 wurde in Inch’0n, einer groen Hafenstadt westlich von
Seoul, von russischen Offizieren und russisch-orthodoxen Priestern ein
Denkmal fiir ihre im Russisch-Japanischen Krieg (1904—1905) gefallenen
Landsleute enthiillt. Genau 100 Jahre zuvor war auf dem Meer vor
Inch’6n der erste Schuss in diesem Krieg gefallen. Koreanische Zeitungen
berichteten ausfiihrlich iiber die Aufstellung des Gedenksteins, ohne dabei
die Motive Russlands zu hinterfragen. Nur die koreanische Internetzeitung
,Pressian” meinte dazu, dass dies fiir Russland eine Gelegenheit sei, sein-
er Niederlage von damals zu gedenken und zugleich seinen Willen zur
Hegemonie in Nordostasien zu demonstrieren. Auch in diesem Fall wurde
nicht gefragt, warum Korea der Errichtung dieses Denkmals zugestimmt
hatte.

Wie hitten Regierung und Offentlichkeit in Korea wohl reagiert, wenn
Japan in Inch’6n ein Denkmal fiir diesen seinen Sieg errichtet hitte? Ein
solches Ansinnen allein héitte einen Eklat herbeigefiihrt. Im Falle Russ-
lands hatte die Regierung offenbar keine Einwidnde, wéhrend die
Offentlichkeit, die sich sonst in ihrem Nationalstolz leicht verletzt sieht,
sich fiir kaum mehr als die pittoreske Zeremonie mit Offizieren und Popen
in exotischen Gewindern interessierte. Lediglich der ,,Nationalistische
Schriftstellerverband®, der in dem Denkmal eine Wiederauferstehung des
russischen Imperialismus erkennen wollte, brachte eine kleine Demonstra-
tion zustande. Lag das manifeste politische Desinteresse vielleicht daran,
dass es in diesem Krieg das gemeinsame Schicksal Koreas und Russlands
gewesen war, von Japan erniedrigt zu werden?

Dazu passt, dass der einzig halbwegs politische Kommentar, der zudem
in mehreren Berichten auftauchte, der war, dass sich die gegenwiértige
Lage der koreanischen Halbinsel kaum von der vor einhundert Jahren un-
terscheide, und dass man sich fragen miisse, ob sich Korea innerhalb der
heutigen komplexen Machtverhiltnisse in Nordostasien kliiger als die
Choson-Dynastie um die Wende vom 19.zum 20. Jahrhundert verhalte.

79

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

Choson (1392-1910) war damals zum Streitobjekt in der Konkurrenz
der imperialistischen Michte geworden. Daran sollte diese Dynastie
schlieBlich zugrunde gehen, auch weil es in dieser Krisensituation im In-
neren zu dramatischen Konflikten zwischen ,,Traditionalisten® und ,,Re-
formern™ um die Neugestaltung der gesellschaftlichen Ordnung gekom-
men war. Die gegenwartige, uniiberbriickbar erscheinende Dichotomie
zwischen dem liberalen und dem konservativen Lager in Siidkorea ist im
Vergleich, im Innen- wie im Auflenverhiltnis, von geradezu operetten-
hafter Harmlosigkeit. Trotzdem reagiert man in Korea, einem Land, das
zwischen Riesen eingezwingt ist, gegeniiber Verdnderungen der weltpoli-
tischen Machtkonstellationen, insbesondere in Ostasien, sehr empfindlich.
Denn man glaubt bis heute, dass das Ende von Choson und die Schmach
der Kolonialisierung durch Japan hétten vermieden werden kdnnen, wenn
die damaligen Politiker und Gelehrten/Intellektuellen genauer iiber die
damalige Welt informiert und damit besser fiir den Konflikt mit den impe-
rialistischen Méchte gewappnet gewesen wiren.

Die Geschichte lésst sich nicht wiederholen und erlaubt deshalb keine
Uberpriifung solcher Uberzeugungen. Da sie aber bis heute fest im siidko-
reanischen kollektiven Bewusstsein verankert sind, ist es interessant und
vielleicht sogar wichtig zu wissen, inwieweit die koreanische ,,intellek-
tuelle Klasse* um die Jahrhundertwende iiber die Aulernwelt informiert
war und wie sie zu ihren Einschitzungen der damaligen internationalen
Lage gelangte. Diesen Fragen soll hier, wenn auch nur in stark
eingeschrankter Weise, anhand der vor und nach dem Russisch-Japanis-
chen Krieg in den wichtigsten Zeitungen erschienenen Leitartikeln
nachgegangen werden. Leitfragen dieser Untersuchung sind, wie die Lage
Chosons in diesen Leitartikeln bewertet und wo Wege aus der Krise gese-
hen wurden.

Einflussreich waren damals nationalistisch geprigte Zeitungen wie
Tongnip sinmun (1896—1899), die erste Tageszeitung, die ausschlieBlich
im koreanischen Alphabet gesetzt wurde,! Hwansong sinmun (1898—
1905), Cheguk sinmun (1898—1910) und Taehanmacil sinbo (1904—1910).
Dariiber hinaus gab es Zeitungen wie Hansong sinbo (1894-1906), Tae-
han ilbo (1904—-1910) und Taedong sinbo (1904—1909), die von Japanern

1 Die erste Zeitung, Hansong sunbo, wurde 1883 gegriindet. Sie wurde in chinesis-
chen Schriftzeichen gesetzt und fungierte mehr oder weniger als Stimme der
Regierung. Kein Geringerer als Fukuzawa Yuchiki hatte an der Vorbereitung der
Griindung dieser Zeitung mitgewirkt. Siche dazu Chong I1-song (2001, S 90).

80

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

herausgegeben wurden, sowie Zeitungen wie Kungmin sinbo (1906—1909)
und Taehan sinmun (1907-1909) mit pro-japanischen Koreanern als Her-
ausgebern. Hier werden vor allem die Leitartikel der drei nationalistisch
geprigten Zeitungen Tongnip sinmun, Hwansong sinmun und Taehan-
maeil sinbo ausgewertet. Sie waren sehr einflussreich und galten als
Sprachrohr der reformorientierten Intellektuellen.

Taehanmaeil sinbo war von dem britischen Journalisten Ernest Thomas
Bethell, der im Februar (oder Mérz) 1904 als Korrespondent der englis-
chen Zeitung Daily Chronicle nach Choson gekommen war, um iiber den
Russisch-Japanischen Krieg zu berichten, gegriindet worden. Am 29. Juli
1904 erschien die erste Nummer dieser Zeitung. Da Berthell als englischer
Staatsbiirger extraterritoriale Rechte genoss, konnten die Redakteure sein-
er Zeitung — Yang Gi-t’ak, Pak Un-sik und Sin Ch’ae-ho — ohne Angst vor
der japanischen Zensur schreiben. Bei Hwansong sinmun lagen die Dinge
ganz anders. Sie hatte einen koreanischen Herausgeber und Namgung Ok
und Chang Chi-yon und Pak Un-sik als Redakteure. Sie konnte sich nicht
gegen den immer stirker werdenden japanischen Druck schiitzen. Ab
1905 wurden ihre Redakteure allesamt verhaftet und die Zeitung
geschlossen.

Die Konstellation bei der Tongnip sinmun war eine besondere. [hr Her-
ausgeber war SO Chae-p’il, der zu den jungen pro-japanischen Politikern,
die 1884 den Putsch organisiert hatten, gehorte. Nach dem Scheitern des
Putsches floh S6 in die USA und wurde amerikanischer Staatsbiirger.
Nach dem Sieg Japans im Chinesisch-Japanischen Krieg 1895, als in
Choson ein pro-japanisches Kabinett gebildet wurde, kam er als
amerikanischer Staatsbiirger nach Choson zuriick und begann 1896 mit
der Herausgabe der Tongnip sinmun. Obwohl er Japan ganz offen als
Modell fiir die Zivilisierung Koreas anpries, wurde dies in den 1890er
Jahren nicht als Problem gesehen. Entsprechend unterscheiden sich die
Leitartikel in der Hwansong sinmun wéhrend der 1890er Jahren kaum von
denen der Tongnip sinmun.

Aus heutiger Sicht mag es seltsam klingen, dass Japan in den 1890er
Jahren solche Bewunderung fand. Tatsdchlich glaubten viele junge In-
tellektuelle in Choson, dass Japan Korea helfen werde, sich zu ,,zivil-
isieren” und damit Mitglied der ,,ersten Klasse der Lander dieser Welt* zu
werden. Wenn sie von ,,Zivilisation* sprachen, meinten sie damit die eu-
ropdische oder westliche Zivilisation, die sie fiir fortschrittlicher als die
ostasiatische hielten. Sie akzeptierten die Dreistufentheorie der Zivilisa-
tion von Fukuzawa Yukichi, der die Lander in zivilisierte, halb-zivilisierte

81

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

und barbarische unterteilte.2 Die pro-japanischen Stimmen bildeten zum
Ende von Choson zwar keine Mehrheit in der Gesellschaft, doch waren sie
nicht zu tiberhdren.

Bevor mit der Analyse der Leitartikel begonnen wird, soll noch kurz
auf die politische Lage in und um die koreanische Halbinsel um 1905
eingegangen werden.

2. Die Koreanische Halbinsel und Ostasien 1894—1909

Japan und Russland konkurrierten bereits seit Mitte der 1890er Jahre um
Einfluss in Choson. Seit Japan 1876 die Offnung Chosons erzwungen hat-
te, war es stets bedacht, groeren Einfluss auf dieses Konigreich zu gewin-
nen. Mit dem Sieg im Chinesisch-Japanischen Krieg erlangte Japan 1894
die politische Oberhand auf der Halbinsel, lieB ein pro-japanisches Kabi-
nett einrichten und eine Kabo kaehyok genannte Reform durchfiihren.
Einige Politiker im Umfeld des Kd&nigs, insbesondere die Konigin, ver-
suchten, Russland als Gegengewicht zu Japan als Verbiindeten zu gewin-
nen. Russland genoss hohes Ansehen in Choson, weil es mit Frankreich
und Deutschland durchgesetzt hatte, dass Japan die Halbinsel Liaodong,
die es infolge des Chinesisch-Japanischen Krieges erhalten hatte, an China
zurlickgeben musste. Japan hatte wenig Verstdndnis fiir die pro-russische
Einstellung am Hof. Deshalb lie3 der japanische Gesandte Miura Kor6 im
Oktober 1895 die Konigin, die unter den pro-russischen Kréften politisch
als besonders klug und geschickt galt, ermorden. Kénig Kojong, der sich
am eigenen Hof nicht mehr sicher fiihlte, floh darauthin im Februar 1896
in die russische Botschaft. Russland wurde so zum Hauptkontrahenten
Japans in Choson.

Choson war deshalb, als der Russisch-Japanische Krieg ausbrach, poli-
tisch gespalten. Pro-japanische Gruppierungen wie I/jinhoe unterstiitzten
Japan wiéhrend des Krieges materiell und personell und begriiiten die
1904 und 1905 erfolgte Unterzeichnung des Protokolls bzw. des Protek-
toratsvertrages, mit denen der Rahmen der zukiinftigen japanischen
Herrschaft tiber das Kaiserreich Tachan abgesteckt und Choson die volk-
errechtliche Selbststindigkeit genommen wurde. Demgegeniiber hatte die

2 Vgl. Kapitel 1, ,,Asien‘ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea“, Ab-
schnitt 4.

82

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

Wijongch oksap’a schon 1895 entschieden, sich nicht mit der aus ihrer
Sicht Unterjochung durch Japan abzufinden. Unter ihrer Fiihrung leisteten
Bauernarmeen 1905 breiten Widerstand gegen Japan. Mit der 1910 erfol-
gten formlichen Kolonialisierung des Landes wurde dieser Kampf im Nor-
den der koreanischen Halbinsel und in der Mandschurei als Be-
freiungskampf weitergefiihrt.

Indes sahen reformorientierte Kaehwap 'a-Intellektuelle, statt {iber ihre
eigene pro-japanische Einstellung nachzudenken, den Grund fiir die Un-
terwerfung Chosons im geringen Bildungsstand der Bevolkerung. Sie
meinten, die dringlichste Aufgabe zur Selbststarkung der Nation sei die
Bildung und Erziehung des Volkes. Deshalb initiierten sie Aufkldrungs-
und Selbststiarkungsbewegungen, wéhrend sich nur ein kleiner Teil ihrer
Mitglieder dem bewaffneten Widerstand anschloss. Unter ihnen war Ahn
Choong Kun. Er war es dann auch, der Itd Hirobumi, den fritheren
japanischen Ministerprisidenten®, 1909 in Harbin erschoss. Ahn selbst
sagte dazu, er habe Itd Hirobumi bestraft, weil dieser mit seiner riicksicht-
slosen Politik den Frieden in Ostasien zerstort habe. Ahn wurde im Mérz
1910 im Alter von 32 Jahren hingerichtet. Ahn Choong Kun gilt in Siid-
wie Nordkorea bis heute als einer der grofiten Helden des Landes, weil er
in trostloser Zeit den ,,Nationalgeist* (minjokchonggi) hochgehalten habe.*
Er verfasste wihrend seiner Inhaftierung ein Schriftstiick mit dem Titel
Tongyang pyonghwaron (,,Theorie vom Frieden in Ostasien). Kopien
dieser Schrift und seiner Autobiografie sind 1979 im Archiv des japanis-
chen Auflenministeriums entdeckt worden. Darin schreibt er, dass seine
politischen Auffassungen durch die Lektiire der nationalistischen kore-
anischen Zeitungen geformt worden seien. Daran ldsst sich erkennen,
welche Bedeutung diesen Zeitungen vor und nach dem Russisch-Japanis-
chen Krieg in der 6ffentlichen Meinungsbildung zukam.

3. Ahn Choong Kuns ,, Theorie vom Frieden in Ostasien

Ahns Choong Kuns (An Chung-gin) Schrift Tongyang p ‘yonghwaron
(Theorie vom Frieden in Ostasien) ist eigentlich eine Anklage gegen den

3 Itd Hirobumi, der mitunter auch als der ,eigentliche Schopfer des modernen
Japans‘ bezeichnet wird (Brockhaus 1970: 336), war von 1905 bis 1909 General-
reprisentant in Korea und betrieb schrittweise dessen Kolonialisierung.

4 Chong 1994, S.5.

83

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

Verrat Japans an der Idee einer friedlichen ostasiatischen Solidargemein-
schaft.’ Der japanische Kaiser habe in der Kriegserklarung gegen Russ-
land 1904 gesagt, Japan fiihre diesen Krieg, um den Frieden in Ostasien
und die Unabhéngigkeit Koreas zu sichern. Deshalb hétten viele Koreaner
und Chinesen Japan in diesem Krieg unterstiitzt. Da dieser Krieg zudem
ein Zusammenprall zwischen der ,,gelben* und der ,,weilen Rasse* war,
habe man sich im Bewusstsein mit Japan eine Gemeinschaft zu bilden,
iiber den Sieg Japans gefreut. Aullerdem hitte Japan diesen Krieg ohne
den Beistand Chinas und Koreas gar nicht gewinnen konnen. Dennoch
habe Japan nach dem Sieg seine Versprechen nicht gehalten und damit die
Schaffung einer Friedensgemeinschaft des Ostens unmdglich gemacht.
Damit bringe es sich jedoch nur selbst in Gefahr, da es angesichts der Ex-
pansion des Westens immer dringlicher werde, dass sich alle Lénder im
Osten Asiens solidarisierten und gemeinsam verteidigten. Wenn Japan,
dies nicht erkennen und weiterhin ein Land von derselben Rasse zerstoren
und unterdriicken wolle, werde es in Zukunft selbst eine grofle Katastro-
phe nicht vermeiden konnen.¢

Ahn Choong Kun forderte Japan auf, sich auf den eigentlichen Sinn der
ostasiatischen Gemeinschaft zu besinnen und eine Friedens- und Soli-
dargemeinschaft mit China und Korea zu bilden. Seine Vorstellungen von
einer ostasiatischen Friedensgemeinschaft waren konkret, um nicht zu
sagen, Uberraschend modern und weitreichend: So schlug er unter an-
derem die Bildung eines gemeinsamen Friedensrates, die Griindung einer
gemeinsamen Bank und die Einflihrung einer gemeinsamen Wihrung, ja
sogar eine gemeinsame Friedenstruppe vor.”

Der Text lasst die komplexe Gefiihlslage der Intellektuellen Chosons,
die bis 1904/05 in Japan keine unmittelbare Bedrohung Koreas gesehen
hatten, erkennen. Einerseits forderten sie Solidaritit der drei ostasiatischen
Lénder, um sich gegen die expandierenden Méchte des Westens be-
haupten zu konnen, zugleich kritisierten sie Japan, das nicht auf sie horen

5 Ahn wollte in dieser Schrift seine Ansichten iiber den Frieden in Ostasien
ausfiihrlich und systematisch darlegen. Aus diesem Grund hatte er eine Ver-
schiebung seiner Hinrichtung beantragt. Der Antrag wurde abgelehnt, sodass er nur
die Einleitung und das Kapitel {iber historische Erfahrungen schreiben konnte. Da
er wihrend der Verhdre und des Gerichtsprozesses seine Auffassungen vom
Frieden im Osten immer wieder vortrug, konnen diese auch ohne seine um-
fassendere Darstellung ganz gut rekonstruiert werden.

6 Vgl. Ahn 1997.

7 Vgl. Ahn 1996, S. 55-57.

84

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

wollte. SchlieBlich gingen einige von ihnen, wie Ahn Choong Kun, in den
Widerstand gegen Japan. Wie Ahn in seiner Schrift deutlich macht, war es
der Russisch-Japanische Krieg, der ihre Hoffnungen auf eine Gemein-
schaft der ostasiatischen Kultur und Rasse zerstorte und das Misstrauen
gegeniiber Japan als Aggressor rasch anwachsen lie8. Dies bestitigt sich
beim Vergleich der Leitartikel nationalistisch gesinnter Zeitungen vor und
nach 1904.

4. Die Forderungen nach Solidaritdt der ostasiatischen Rasse

An den Leitartikeln der nationalistisch orientierten Zeitungen vor 1904
lasst sich erkennen, wie stark der Gedanke von der ostasiatischen Gemein-
schaft verbreitet war. Sowohl die Tongnip sinmun als auch die Hwansong
sinmun erklarten in den 1890er Jahren, dass das Zeitalter der Rassenkon-
flikte angebrochen sei: ,,Korea, Japan und Qing, die zu asiatischem Konti-
nent gehoren, bilden eigentlich eine Rasse.” (Tongnip sinmun vom
9.3.1899) Um die Expansion der weilen Rasse zu verhindern, miisse die
gelbe Rasse zusammenhalten; China, Japan und Korea miissten sich
miteinander solidarisieren und eine Gemeinschaft bilden (Tongnip sinmun
vom 26.3.1898, 7.4.1898, 17.6.1899, 15.11.1899; Hwansong sinmun vom
12.4.1899). Japan als das stéirkste Land miisse die fithrende Rolle in Asien
ibernehmen und seinen Beitrag zur Zivilisierung und zum Erhalt des
Friedens in Asien leisten (Tongnip sinmun vom 9. und 15.11.1899).

Wie schon gezeigt wurde, ist die Existenz des Westens als ein anderer,
separater Kulturkreis erst im 16. Jahrhundert, als Ostasien durch die Je-
suitenmissionare und den Handel mit westlicher Technik und Wis-
senschaft in Beriihrung kamen, erkannt worden. Erst danach begann man
in diesen Léndern den ,,Osten (dongyang, toyo, tongyang) als dem West-
en entgegengesetzte Einheit zu betrachten. Bis dahin existierte in diesen
Staaten ein Weltbild, in dem man zwischen dem zivilisierten Zentrum
(hua) und der barbarischen Peripherie (y7) unterschied, das aber insgesamt
von einer ,,Welt unter dem Himmel* (tianxia) ausging.

Die ostasiatische Welt blieb ungeachtet dessen, dass sie nun von der
Existenz des Westens wusste, bis Mitte des 19. Jahrhunderts gegeniiber
Fremden aus dem Westen weitgehend verschlossen. England, Frankreich,
Holland und Russland hatten des Ofteren versucht, Ostasien fiir den Han-
del zu offnen, allerdings ohne nennenswerte Erfolge. Choson war in der
Verfolgung seiner Isolationspolitik besonders hartndckig. Seiner

85

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

Bevolkerung war jeder Kontakt zum Ausland und Ausldndern verboten,
wihrend China und Japan mit Handelsplatzen wie Nagasaki oder Kanton
zumindest einen kleinen Tiirspalt fiir Auslédnder offen lieBen. Umso groBer
war das Entsetzen in Korea, als China nach der Niederlage im Opiumkrieg
1840 einen ungleichen Vertrag unterzeichnen und die Héfen fiir westliche
Maichte 6ffnen musste. Nun wurde der Westen zur existenziellen Bedro-
hung und die Rettung ihrer Lander wurde fiir Gelehrte und Politiker zu
einem vordringlichen Problem. Zugleich begann man, Ostasien nicht mehr
nur als eine kulturelle, sondern auch als eine politische (Schick-
sals-)Gemeinschaft im Widerstand gegen den imperialistischen Westen zu
betrachten.

Interessanterweise wurde ,,Rasse* zum Hauptkriterium der Unterschei-
dung zwischen Ostasien und dem Westen. Die Kategorisierung der Men-
schheit nach Rassen wurde nicht kritisch reflektiert.’ Die meisten Leitar-
tikel waren indes vom Sozialdarwinismus geprigt; d.h. Ostasien miisse
den Konkurrenzkampf der Rassen unbedingt gewinnen.® Dafiir miisse sich
Ostasien zunidchst ,,zivilisieren*. Vom fortschrittlicheren Japan erwartete
man, in der Zivilisierung der Nachbarldnder eine fiihrende Rolle zu
ibernehmen. Dass Japan spéitestens 1894 mit dem Sieg im Chinesisch-
Japanischen Krieg selbst zu einer imperialistischen Macht aufgestiegen
war, wurde kaum wahrgenommen. Stattdessen wurde weiterhin betont,
dass Japan ein Land Ostasiens sei, dem die Zivilisierung gelungen sei. Die
Hauptforderung war deshalb, Japan miisse seinen Beitrag zur Zivilisierung
und zum Erhalt des Friedens in Asien leisten (Tongnip sinmun vom 9.
und 15.11.1899). In der Tongnip Sinmun vom 19. Juni 1899 heilit es:
»Japan ... hat die meisten Kriegsschiffe in Asien, und seine Politik ist
aufgeklart. Als solches soll es Fiihrer der ostasiatischen Lidnder werden.

8 ,,Rasse” beruht ebenso wie ,,Asien” auf einer europdischen Begriffsbildung. Im 19.
Jh. hat sich der Rassenbegriff im Zusammenhang mit Nationalismus und Imperial-
ismus und der Suche nach einer eigenen modernen Identitét in der politischen und
akademischen Offentlichkeit Europas und Amerikas fest etabliert. Aber nicht nur
dort, sondern auch in auBereuropéischen Landern (Saaler 2007: 1).

9 Ende des 19. und Anfang des 20. Jhs. waren Intellektuelle in Ostasien stark vom
Sozialdarwinismus und Staatstheorien a la Bluntschli beeinflusst. Thre Rezeption er-
folgte zundchst in Japan (Katd Hiroyuki), dann in China durch Liang Qichao und
schlieBlich auch in Korea durch Gelehrte wie Sin Ch’ae-ho. Die Rezeption des
Sozialdarwinismus war nicht innenpolitisch, sondern auBenpolitisch motiviert. Es
ging um den Kampf gegen die imperialistischen Ambitionen des Westens (vgl.
Chun 1992).

86

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

Dies hat der Himmel bestimmt. Es wire deshalb absonderlich, diesem
Schicksal nicht zu folgen.*

Von dem Gedanken der Schicksalsgemeinschaft ausgehend, forderten
die koreanischen Zeitungen die drei ostasiatischen Lander auf, sich in Sol-
idaritdt zu tiben, wihrend Japan wirkliche Fiihrerschaft in der Region
zeigen sollte. Am 12. April 1899 schrieb die Hwansong sinmun: ,,Der
Himmel wollte Ostasien das Leben wiedergeben. So liel er Japan zum
aufgeklarten Land in Ostasien werden, damit es gleichberechtigt neben
den GroBméchten stehen kann und von ihnen nicht diskriminierend behan-
delt wird. Wenn aber Japan aus egoistischer Uberheblichkeit China und
Korea verachtet, mit ihnen seine Technologie und sein Wissen nicht teilen
will, um allein davon zu profitieren, dann wird dies unvermeidlich zum
Desaster in der ganzen Region fithren. Japan muss sich deshalb der Logik
der Schicksalsgemeinschaft bewusst werden.*

Diese Art des Asianismus war bereits in den 1880er Jahren durch die
Kaehwap’a aus Japan nach Korea eingefiihrt worden und hatte unter den
aufgeklérten Intellektuellen des Landes schnell Verbreitung gefunden.!'©
Der Wunsch dieser aufgeklérten Intellektuellen nach einer Modernisierung
Koreas war so stark, dass sie den ideologischen Charakter des japanischen
Asianismus zundchst nicht richtig erkannten.!! Erst 1905, als Korea die
Wahrnehmung seiner auBlenpolitischen Angelegenheiten an Japan abtreten
musste, begriffen viele von ihnen die eigentlichen Ziele des japanischen
Asianismus.

5. Russisch-Japanischer Krieg und Souverdnitdtsverlust Chosons

In den Leitartikeln koreanischer Zeitungen vor dem Ausbruch des Rus-
sisch-Japanischen Krieges dominierte also die Vorstellung von einer os-
tasiatischen Gemeinschaft, die sich gemeinsam dem westlichen Imperial-
ismus entgegenstellt. Aus dieser Sicht bestand die innere Logik des Rus-
sisch-Japanischen Krieges darin, dass Japan in diesem Krieg Ostasien ver-

10 Vgl. Yi 1989, S. 38. Kaehwap 'a Mitglieder pflegten bereits in den frithen 1880er
Jahren enge Beziehungen mit Fukuzawa Yukichi. Fukuzawa hatte daher mittelbar
und unmittelbar sehr starken Einfluss auf das Denken der Kaehwap’a. Siehe dazu
Han 2000: 51-66.

11 Diese Intellektuellen hitten daher letztlich nur der Expansion Japans in Korea ge-
dient (Chun 1992: 105).

87

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

trat. Carl Schmitt kommentiert diesen Krieg in seiner 1941 erschienenen
Schrift ,,Volkerrechtliche Grofiraumordnung mit Interventionsverbot fiir
raumfremde Maéchte ganz in diesem Sinne: Mit diesem Krieg sei die
,Universalisierung der (Monroe-)Doktrin wie auch ihre Ubertragung® auf
Ostasien aufgetreten.!2

Aber fiir Choson, das in diesem Krieg als Schauplatz des Konfliktes
von zwei fremden Méchten diente, konnte es in Wirklichkeit nicht so sehr
um die Konfrontation von Ostasien mit dem Westen gehen, sondern
vielmehr um die eigene Existenz. Denn Choson hatte dem japanischen
Militdr seine Militirbasen und Eisenbahnen iiberlassen miissen und
musste gleich zu Beginn des Krieges, seine auBenpolitische Souverinitét
auf Japan iibertragen. Folglich unterschied sich die Bewertung des Rus-
sisch-Japanischen Krieges in Korea wesentlich von der anderer, nicht-eu-
ropdischer Léinder, die meinten, in Japan eine heldenhafte auBereuropéis-
che Macht erkennen zu kénnen.!3

Nach dem Sieg Japans 1905 war es koreanischen Zeitungen nicht mehr
moglich, ihre Meinungen frei zu &uBlern, denn sie unterlagen nun der
japanischen Zensur — mit einer Ausnahme, namlich der ,,7aehanmaeil sin-
bo“, deren Besitzer, wie erwiahnt, der britische Journalist Ernest Thomas
Bethell war. Diese Zeitung berichtete ausfiihrlich iiber den Kriegsverlauf
und iibte sich in scharfer Kritik an Japan. Thren Redakteuren wurde de-
shalb bald vorgeworfen, pro-russisch zu sein. Ob sie das wirklich waren,
ist fraglich, wenngleich sie angesichts der Gefahr, von Japan kolonialisiert
zu werden, sicherlich mit Russland, dem Kriegsgegner Japans, sympa-
thisierten. Schlidgt man eine Briicke zu dem russischen Denkmal am Hafen
von Inch’6n, dann kann man es auch als Erinnerung an diese komplizierte
»Qefechtslage* und an die Widerborstigkeit dieser Zeitung verstehen.

Auch wenn die Redakteure der Taehanmaeil sinbo nicht miide wurden,
Japan zu kritisieren und ihr Misstrauen zum Ausdruck zu bringen, mussten
sie doch anerkennen, dass es diesem Land durch gute Propaganda- und
Pressearbeit und dank der traditionellen Feindschaft zwischen Russland
und den anderen westlichen Lindern gelungen war, im Westen den Ein-
druck zu erwecken, es sei die einzige Macht in Ostasien, die die Sou-
verdnitit Koreas und der Mandschurei schiitzen und den Frieden in der
Region erhalten konne (15.11.1904). Gleichwohl warnten sie: ,,Auch

12 Schmitt 1995, S.277.
13 Vgl. Shimazu 1998.

88

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

wenn Japan von aller Welt gelobt wird, wissen wir nicht, ob es sich mit
dem Sieg iiber Russland seine Wiinsche erfiillt hat (15.9.1904), denn sein
Ehrgeiz sei grenzenlos und sein Verhalten zeige, dass es weiter ex-
pandieren wolle (6.1.1905). Als sich die Sorgen der Redakteure bald da-
rauf bewahrheiteten, druckte die Taehanmaeil sinbo, Japan habe sein Ver-
sprechen, die Nachbarlénder zu zivilisieren und somit Frieden in Ostasien
zu schaffen, nicht eingehalten. Durch sein egoistisches Verhalten habe
Japan nicht nur Ostasien, sondern der ganzen Welt Ungliick gebracht
(10.1.1905).

Mit dem Sieg Japans verschwand in Korea jegliche Hoffnung auf eine
ostasiatische Gemeinschaft. Die Kritik an Japan wurde in den Leitartikeln
der Taehanmaeil sinbo nun noch deutlicher zum Ausdruck gebracht
(11.7.,17.8.1907, 12.1. 1908). Zugleich nahm die Skepsis gegeniiber dem
Asianismus zu. Sin Ch’ae-ho, einer der Redakteure, warnte ausdriicklich
vor dem Pan-Asianismus. Trotz der groBen Empdrung iiber das Verhalten
Japans finden sich noch nicht einmal versteckte Aufrufe zum aktiven, oder
gar bewaftneten Widerstand. Es war iiberhaupt eine Seltenheit, dass refor-
morientierte Intellektuelle wie Ahn Choong Kun, zu den Waffen griffen.
Man sah die Ursachen der Probleme, in die Korea damals geraten war,
hauptsichlich in der Riickstéindigkeit des eigenen Landes.

6. Selbststirkung und Modernisierung

In den Leitartikeln ist oft zu lesen, dass Choson letztlich fiir seine
Riickstindigkeit bestraft werde. Solche Argumente tauchten bereits in den
1890er Jahren auf.!* In einem Leitartikel der Tongnip sinmun heifit es,
Choson konne, wenn es denn nur wie Japan zu einem aufgekliarten Land
wiirde, gleichwertig zu England oder Amerika aufschlieBen und sogar an-
dere Territorien erobern.!> Dieses geradezu grenzenlose Vertrauen in die

14 So heiBit es in der Tongnip sinmun: ,,Der Grund, warum Korea jetzt so arm, seine
Bevdlkerung so dumm und seine Beamten so unféhig sind, liegt darin, dass alle
nicht gebildet sind. Wenn Korea stark und reich werden und seine Leute im Aus-
land respektiert werden sollen, miissen sie zuerst die alten Sitten aufgeben und
neue Wissenschaften lernen, damit sie wie die Volker der zivilisierten Staaten
werden.” (10.10.1896.).

15 ,,Wenn Chinesen Menschenkinder wéren, wiirden sie wegen der Wut {iber die
Niederlage gegen Japan... entschlossen alte Konventionen, Institutionen und
Gesetze reformieren wollen,... aber sie... werden immer noch nach alter Tradition

89

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

Kraft von Aufkldrung und Zivilisierung blendete alles, was diesen Weg
storen konnte, aus, und macht es zu dem Anderen, das es zu iiberwinden
gilt. Entscheidend ist nicht die ,,Rasse, sondern ob man Zivilisierung und
Modernisierung befiirwortet und diesen Zustand erreicht. Aus dieser Per-
spektive waren die wibyong, die erwidhnten Freiwilligenkorps der Bauern,
nichts anderes als #’0bi, ,,unaufgeklarte Gangster. Demgegeniiber wurden
die aufgeklart-zivilisierten Linder zu Beschiitzern der Unabhéngigkeit
Chosons erhoben. ,,Choson braucht keine groflen Heere und keine Marine
zu unterhalten, um sich gegen Angriffe von aullen zu verteidigen. Eine
kleine Zahl von Soldaten ist ausreichend, um unaufgeklarte Gangster wie
Tonghak!¢ und ibyong zu bekdmpfen. Falls irgendein Land Choson an-
greifen sollte, werden es [die aufgeklirt-zivilisierten Lénder] nicht zu-
lassen, dass Choson Kolonie eines anderen Landes wird, jedenfalls nicht,
solange sich Choson in dieser Welt richtig benimmt.* (Tongnip sinmun
vom 22. Mai 1897)

Nach 1905 bezeichneten die nationalistisch orientierten Zeitungen die
uibyong in den zwar nicht mehr als ¢’obi, setzten aber weiterhin auf
Aufklarung und Selbststarkung und nicht auf bewaffneten Widerstand.
Die Hwansong sinmun fordert die u€ibyong sogar auf, die Waffen
niederzulegen und nach Hause zu gehen. Sie sollten sich lieber um ihre
eigentliche Arbeit und um die Erziehung der Kinder kiimmern, damit
deren Intelligenz und Féhigkeiten entwickelt wiirden. Nur dann kdnne
man irgendwann, die Unabhéngigkeit des Landes wiederherstellen

regiert, deshalb werden sie in dieser Welt ausgelacht.... wenn jemand sagt, Choson
miisse diesem, dem schwichsten Land der Welt nacheifern, dann kann er nur ein
Erzfeind Koreas sein, der das Land zerstoren will. Solche Menschen muss man auf
ein Dampfschiff packen und nach China schaffen. Dort wiirden sie ihre Freunde
finden. Fiir Choson wire dies ein freudiges Ereignis. Wenn die Menschen in
Choson aus ihrem Traum erwachen... sich um Wissenschaft und neue Konventio-
nen, die der Stirkung des Landes dienen, kiimmern, dann gibt es keinen Grund
mehr, warum sie nicht so sein kdnnen wie Englander oder Amerikaner. Dann kann
Choson auch Qing angreifen und Liaodong und die Mandschurei fiir sich behalten
und eine Entschiddigung von achthunderttausend Won bekommen. Deshalb hoffen
wir, dass Koreaner sich Grofles vornehmen, um in zehn Jahren Liaodong und die
Mandschurei zu erobern und auch die Insel Tsushima besetzen zu kdnnen.* (Tong-
nip sinmun, 4. August 1896).

16 Tonghak war als eine neue nationalistisch-religiose Bewegung am Ende der
Choson-Zeit entstanden. 1894 erhob sie sich gegen die Ausbeutung durch korrupte
Beamte und japanische Héndler an. Dieser Aufstand wurde mit Hilfe chinesischer
und japanischer Truppen niedergeschlagen.

90

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

(25.9.1907). Ahnlich argumentierte auch die Taehanmaeil sinbo: ,, Traurig.
Koreaner sollen nicht von sich sagen, dass sie es nicht konnen, sondern
sich erst recht Miihe geben, beim Volk das Verstindnis der neuen Verhilt-
nisse zu wecken und die Stirke des Landes zu fordern, um auf diesem
Weg [die Unabhéngigkeit] wiederherzustellen. Italien hat erst nach
sechzig Jahren die Souverinitit wiedererlangt, Griechenland erst nach
vierhundert Jahren kolonialer Unterwerfung seine Unabhéngigkeit zuriick-
gewonnen. Deshalb ist zu wiinschen, dass das koreanische Volk trotz der
gegenwartigen Situation nicht aufhort, in dieser Welt ein unabhéngiges
Korea aufzubauen.* (26.7.1907)

In Anbetracht der Existenzkrise, in die Choson durch Japan geraten
war, blieben die reformorientierten Intellektuellen gegeniiber dem Rus-
sisch-Japanischen Krieg erstaunlich passiv. Bedenkt man, dass viele
Bauern und konfuzianische Gelehrte den bewaffneten Widerstand gegen
Japan aufnahmen, wird ihre Passivitdt noch erstaunlicher. Ein wichtiger
Grund dafiir liegt, wie schon erwéhnt, darin, dass sie meinten, in seiner
Riickstandigkeit die tiefere Ursache der Schwierigkeiten Chosons gefun-
den zu haben. Deshalb entbehrt es nicht einer gewissen Logik, dass mit
der Zeit immer mehr von ihnen an der Kolonialisierung Koreas mitwirk-
ten. Sie sahen in Japan einen Modernisierer ihres Landes.!”

Erst seit etwa zehn Jahren befasst man sich mit der Rolle der Intellek-
tuellen in der zweiten Hailfte des 19. Jahrhunderts und wéhrend der Kolo-
nialzeit. Es wird nicht nur von Historikern gefordert, die Rolle der refor-
morientierten Intellektuellen am Ende der Chosdn-Zeit neu zu bewerten.
So vertritt Sin Bong-ryong die Auffassung, dass diese das Land bereits vor
der Kolonialisierung innerlich kolonialisiert hitten, etwa indem sie in ein-
er Situation, in der bewaffneter Widerstand gefragt war, von Selb-
ststarkung sprachen.!® Es ist erstaunlich genug, dass diese Debatte erst jet-
zt stattfindet. Wer aber die Verhéiltnisse kennt, weil3, dass die koreanis-
chen Diktaturen eine andere Geschichtsschreibung als ihre eigene nicht
zugelassen und andere Sichtweisen nur sehr eingeschrankt geduldet hat-
ten. Erst seit der Demokratisierung 1987 konnen Historiker und Politik-
wissenschaftler die Debatten flihren, die sie fiir wichtig halten. Zu den in-

17 Als die japanische Kolonialverwaltung in den 1920er Jahren mit der Umsetzung
der sog. Kulturpolitik begann, sahen viele Intellektuelle darin eine neue Perspek-
tive fiir das Land und unterstiitzten diese Politik aktiv. Bestes Beispiel dafiir ist
Yun Ch’I-ho, der zweite Herausgeber der Tongnip sinmun.

18 Sin Bong-ryong 2001, S.211-219.

91

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

teressantesten neuen Debatten gehoren die seit Mitte der 1990er Jahre in-
tensiv gefithrten Ostasiendiskurse. Sie nehmen die Themen und Pramissen
der reformorientierten Intellektuellen des ausgehenden 19. Jahrhunderts,
wie etwa ,,ostasiatische Rasse® und ,,ostasiatische Solidaritit”, wieder auf.

7. Riickkehr des Themas ,, Ostasien

Die traditionsreiche Zeitschrift Ch’angjak kwa pip’yong griff 1993 das
Thema ,,0Ostasien® auf und 16ste damit eine bis heute andauernde Debatte
aus.!? Die in ihr verdffentlichten Beitrige hoben sich deutlich von der von
Tu Weiming und Chin Yaoji geprigten Debatte {iber ,,konfuzianischen
Kapitalismus® und ,,asiatische Werte® ab. Autoren dieser Zeitschrift,
darunter Paek Nak-ch’d0ng, Ch’oe Won-sik, Pack Yong-so und Chon
Hyong-jun, fiel es schwer, in Tus Behauptung, dass Ostasien im 21.
Jahrhundert zur hegemonialen Weltmacht aufsteigen wiirde, etwas Ver-
lockendes zu sehen, da hochstens China oder Japan in solch eine Position
gelangen konnten, nicht aber Korea. Vielmehr sei nicht auszuschlieen,
dass Korea durch Hegemonialkonflikte zwischen China, Japan und den
USA in Schwierigkeiten geraten konnte. Deshalb diirfe der Os-
tasiendiskurs in Korea nicht von GroBmachtphantasien ausgehen.?? Hinge-
gen sei Ahn Choong Kuns Konzept von Ostasien als Friedensgemein-
schaft einleuchtender, weil er die reale politische Lage Koreas nicht aus
dem Blick verloren hatte.2!

Ob man Ahn Choong Kun tatsdchlich auf ein so hohes Podest heben
kann? Sicherlich war Ahns Theorie vom Frieden in Ostasien konkret
gefasst und basierte auch aus heutiger Sicht auf verniinftigen Konzepten.
Dennoch ist es problematisch, seine Vorstellungen in die heutigen
Diskurse iiber die Bildung einer regionalen Gemeinschaft einbauen zu
wollen. Denn Ahns Theorie lag ebenso wie dem Konzept vom ,,Osten‘ der
damaligen reformorientierten Intellektuellen eine dichotome Denkweise
von Ost und West zugrunde. Warum aber sollten moderne Regionalismus-
diskurse einer solchen dichotomen Begrifflichkeit bediirfen?

19 Sie war in den 1960er Jahren die wichtigste kritisch-progressive Zeitschrift. In den
1980er Jahren diente sie als Plattform der Debatten iiber ,,Gesellschaftsformation®.

20 Vgl. Chon Hyong-jun 1997, S. 280.

21 Vgl. Paek Yong-so 1997, S.23. Mehr dazu im Kapitel ,,Die ,Entdeckung Os-
tasiens‘. Der Ostasiendiskurs im Korea der Gegenwart® in diesem Buch.

92

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

Dariiber hinaus weist der Orientalismus vor hundert Jahren eine weitere
Besonderheit auf. Mit dem Osten meinten die reformorientierten Intellek-
tuellen Chosons die drei Lander China, Japan und Korea. Dieses Ostasien
hatte fiir sie die Aufgabe, sich selbst auf den Weg von europédischer
Aufklarung und Modernisierung zu bringen. Ein Ostasien ohne
Aufklarung war eine zu bemitleidende Region, die sich nur in einem Zus-
tand der Barbarei befinden konnte. Zwar war es Japan gelungen, die
Aufklarung in sich aufzunehmen, sonst aber Ostasien blieb ein Synonym
fiir Barbarei, welche es zu liberwinden galt. Deshalb hatten die Intellek-
tuellen Chosons in ihren Ostasiendiskursen neben der Dichotomie von Ost
und West ein weiteres Unterscheidungskriterium eingefiihrt, ndmlich das
von Zivilisation und Barbarei. Dadurch werden all diejenigen, die ihre
Vorstellungen von Zivilisation nicht akzeptieren, auch wenn sie zur selben
Rasse gehoren, zu Barbaren, zum Anderen. So wird auch verstdndlich,
warum diese Intellektuellen den Westen mit so viel Sympathie, ja Sehn-
sucht betrachteten, obwohl ihr Hauptanliegen die Befreiung der Lénder
Ostasiens von der Vorherrschaft des Westens war. Der Westen war fiir sie
der Inbegriff von Zivilisation liberhaupt.

Zudem war die Debatte um Ostasien vor und nach dem Russisch-
Japanischen Krieg in Korea in sich widerspriichlich. Denn wihrend man
einerseits die Solidaritit der gelben Rasse forderte, blieb man andererseits
zugleich der sozialdarwinistischen Logik verhaftet. Dass diese Logik auch
Konkurrenz innerhalb derselben Rasse beinhaltet, wurde iibersehen. Fiir
die neue koreanische Debatte liber Ostasien wird es, solange sie auf die
alte Ostasiendebatte zuriickgreifen will, sehr wichtig sein, einen Weg zu
finden, {iber den sich die Konkurrenz zwischen den Léndern der Region
mit regionaler Solidaritét vereinbaren ldsst. Nur so kann Frieden in Os-
tasien dauerhaft gewihrleistet werden. Dies konnte die wichtigste Lehre
sein, die wir aus den Ereignissen und Debatten vor hundert Jahren ziehen
konnen.

93

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Inhalts i i, fii

ir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die ,,Entdeckung Ostasiens® — Ostasiendiskurse im heutigen
Korea

Seit Mitte der 1990er Jahre ist ,,Ostasien zu einem zentralen Thema inter-
disziplindrer Diskurse in Stidkorea geworden. Da solche Debatten in Ko-
rea normalerweise hochstens eine Lebensdauer von sechs Monaten haben,
ist man TUberrascht, dass das Thema ,Ostasien® bereits iiber zwei
Jahrzehnte die Aufmerksamkeit der Intellektuellen auf sich zieht. Be-
merkenswert ist aullerdem, dass die Arbeiten, die diese Diskurse kri-
tisieren, ebenso zahlreich und vielfiltig sind wie diese Diskurse selbst.!
Eine Dynamik von Kritik und Gegenkritik hat die Ostasiendiskurse
wihrend der letzten zehn Jahren zur vermutlich umfassendsten Debatte in
Stidkorea werden lassen. Zum Kontext dieser Debatte gehoren auch das
Phinomen der Korean Wave (Hallyu-Boom der koreanischen Populdrkul-
tur) und die neue politischen Positionierung Stidkoreas in dieser Region.
Ausgangsfragen dieser Darstellung sind folgende: Warum konnten die
Ostasiendiskurse in Stidkorea auf so groBe Resonanz stoflen und eine
solche Dynamik entfalten? Wo liegt eigentlich ihre Bedeutung? Welches
sind die sozio-politischen und intellektuellen Hintergriinde, die die Entste-
hung dieser Diskurse, ihre Verldufe und Struktur seit Mitte der 1990er
Jahre ermoglicht und beeinflusst haben? Welches sind die wesentlichen
Merkmale dieser Diskurse, in welchem Verhiltnis stehen sie zu den jew-
eiligen Kontexten ihrer Entstehung? Zu diesen Kontexten gehoren die
fritheren Asiendiskurse, aber auch ,,Ostasien, das zwar eine Region, doch
kein fester Gegenstand ist, sondern eine imagindre Gemeinschaft, die
durch die, diese Gemeinschaft bildenden Subjekte und ihre politischen
und anderen Interessen definiert wird. Dazu gehort auch die ideologische
Instrumentalisierung von ,,Ostasien” bzw. ,,Asien* ,,Ostasien” als ein his-
torisch belasteter Begriff priagt verstindlicherweise auch die heutigen Os-

1 In den 1990er Jahren beteiligten sich die meisten sozial- und geisteswis-
senschaftlichen Zeitschriften am Ostasiendiskurs. Bis Ende 1997 erschienen dazu in
Kwangjang 9, in Tongbuga 12, in Tonghyang kwa chonmang 9, in Munhak kwa sa-
hoe 6, in Sasang 18, in Sangsang 9, in Sinhak sagang 7, in Yoksa bip 'yong 8, in
Woeguk munhak 4, in Chayugonron 13, in Ch’angjak kwa pip ‘yong 14 und in
Porom 48 Beitrége.

95

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

tasiendiskurse.? Zugleich stellt sich deshalb freilich auch die Frage, in-
wiefern Ostasien als Denkkategorie noch niitzlich sein kann.

1. Intellektueller und politischer Hintergrund der Ostasiendiskurse

Es dauerte fast ein Jahrhundert, bis die koreanischen Intellektuellen ,,Os-
tasien* wieder fiir sich entdeckten. In der ersten Hélfte der 1990er Jahre
began man in Siidkorea ,,Ostasien™ bewusst wahrzunehmen, oder besser:
»Ostasien wurde zu einer Wirklichkeit. Einerseits propagierte die
Regierung von Kim Young Sam die ,,Internationalisierung®, andererseits
expandierten siidkoreanische Unternehmen nach China und Siidostasien,
wihrend zugleich immer mehr Arbeiter aus diesen Landern nach Stidkorea
kamen. Insofern dhneln die politischen und wirtschaftlichen Rahmenbe-
dingungen im Siidkorea der 1990er Jahre denen Japans in den 1980er
Jahren. Fiir das neuerliche Aufkommen der Asiendiskurse in Siidkorea
werden héufig zwei Griinde genannt: zum einen das Ende des Kalten
Krieges in Verbindung mit den wirtschaftliche Erfolgen Ostasiens und
zum anderen der Einfluss der poststrukturalistischen Kritik an der Moder-
nitit.?

Der Poststrukturalismus fand Ende der 1980er Jahre Eingang in Korea
und begann schnell Einfluss auf Intellektuelle auszuiiben. Bis dahin waren
diese stark vom Eurozentrismus und der Idee der Moderne gepragt.
»Asien” und ,,Korea* galten als etwas Vormodernes, das es zu iiberwinden
galt. Deshalb war die poststrukturalistische Kritik an der Moderne ein
tiefer Schock, der durch die OrientalismuskritikEdward Saids noch
verstarkt wurde. Yi Chin-O meint dazu:

»For a long time we believed that the East was somewhat backward and
worthless. Therefore we were quite depressed. Now we know [thanks to Said]
that this was the historic result of Western hegemonic strategies to diminish
and humiliate [our] culture. Now that we drank cold water and came to our
senses, we turn to our tradition with hope.“

Diese neue Selbstsicherheit wurde durch Huntingtons These vom ,,Kampf
der Kulturen* bestirkt. Man hinterfragte dessen Thesen auch kritisch,
doch konnte man in den Reaktionen dieser Intellektuellen und in der breit-

2 Vgl. Kim Ki-bung 2004, S. 270.
3 Chon, Hyong-jun 1998, S.278; Paek Yong-so 1998, S. 11.
4 Yi Chin-o 2000.

96

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die ,, Entdeckung Ostasiens * — Ostasiendiskurse im heutigen Korea

en Offentlichkeit durchaus auch ein Gefiihl der Befriedigung dariiber
erkennen, dass Korea auf der Weltbithne nun endlich nicht mehr ignoriert
werden konnte. Gliicklicherweise hatte das Land schon den Weg zur
Demokratie eingeschlagen, sodass sich Huntingtons Thesen, im Gegensatz
zu Singapur, nicht mehr zur Legitimierung des vormaligen autoritidren
Regimes instrumentalisieren lieBen.

Im Vergleich zu den Nachbarldndern nahm das Selbstbewusstsein in
Korea damals besonders stark zu. Im Oktober 1993 wurde in Seoul, Tokyo
und Peking unter jeweils 300 jungen Intellektuellen zwischen 30 und 45
Jahren zeitgleich eine Umfrage {iber ihre Zukunftserwartungen
durchgefiihrt. Auf die Frage, ob das Paradigma der ostasiatischen Zivilisa-
tion zum universellen Paradigma fiir die postmoderne Welt werden
konnte, antworteten in Korea 90, in Japan 37,5 und in China 16 Prozent
der Befragten positiv. In Korea begriindete man diese positive
Wahrnehmung mit den Leistungen des eigenen Landes und mit dem Ver-
trauen in das Potenzial der ostasiatischen Zivilisation. Offenbar kannten
das Selbstbewusstsein und der Stolz vieler Koreaner vor der Asienkrise
1997/98 keine Grenzen. Auch heutzutage scheint der patriotische Stolz
erneut gro3en Zuspruch zu finden.

Ohne Zweifel hatten die wirtschaftlichen Leistungen Siidkoreas erhe-
blichen Anteil an der Entstehung eines dermallen ausgepriagten Selbstbe-
wusstseins. Die vermehrte Aufmerksamkeit des Westens — sei es in der
poststrukturalistischen oder in der Huntingtonschen Debatte — forderte
dieses Selbstbewusstsein zusitzlich. In dem noch autoritér beherrschten
Singapur kam es auf dieser Grundlage zur Debatte um ,,asiatische Werte®,
wihrend sich im bereits demokratisierten Siidkorea die Ostasiendiskurse
ausbreiteten und man sich mit ,,asiatischen Werten nur im Rahmen
ibergreifender, asiatischer und internationaler Debatten befasste.

2. Stromungen in den Ostasiendiskursen der 1990er Jahre

Angesichts der Vielfalt der Diskurse um Ostasien meint Kim Kyong-il, sie
seien so diffus und unsystematisch, dass sie keinen Kern erkennen lieBen.’
Betrachtet man diese jedoch nédher, ist es doch moglich, sie systematisch
zu erfassen. Es lassen sich drei Gruppen, die sich um drei Zeitschriften

5 Vgl. Kim Kyong-il 1998, S. 28.

97

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

scharen, unterscheiden: Die erste Gruppe ist die um die Zeitschrift
Chont’ong kwa hyondae (Tradition und Moderne). Diese nimmt Ostasien
im Sinne einer konfuzianisch-kapitalistischen Gesellschaft wahr. Die
zweite Gruppe schreibt hauptsdchlich in der Zeitschrift Ch’angjak kwa
pop’yong (Kreative und Kritik) und konzentriert sich auf ,,Ostasien als
Methode®. SchlieBlich versteht die Gruppe um die Zeitschrift Sangsang
(Fantasie) Ostasien als kulturelle Tradition. Daneben gibt es andere In-
tellektuelle, unter ihnen prominente Autoren wie Kim Chi-Ha und Yi O-
ryong, die in diversen anderen Zeitschriften publizieren. Hier konzentri-
eren wir uns auf die drei oben genannten Zeitschriften.

2.1 Ostasien als konfuzianisch-kapitalistische Gesellschaft

Die Zeitschrift Chont’ong kwa hyondae wurde im Sommer 1997 von Han
Jae Bong, Yu Sok-ch’un und Yi Sling-hwan gegriindet. Sie wurde mit
groBer Aufmerksamkeit bedacht, weil einige ihrer Griinder aus prominen-
ten Familien stammten, ihre Jugend in den USA verbracht und an dortigen
Universitdten studiert hatten. Die Zeitschrift gab konservativen Intellek-
tuellen eine Plattform und betonte nachdriicklich die wirtschaftlichen Er-
folge Ostasiens. Auch nach der Asienkrise 1997/98 hielt sie an der These
vom ,,Konfuzianischen Kapitalismus* fest, die in den USA und Europa als
kulturalistische Erkldrung der ostasiatischen Wirtschaftserfolge hoch im
Kurs stand. Als wire es eine Selbstverstindlichkeit spricht diese Gruppe
vom ,.konfuzianischen Ostasien®.

Yu Sok-ch’un ist iberzeugt, dass die Harmonie zwischen Konfuzianis-
mus und Kapitalismus inzwischen zu  einer ,historischen
Wahrheit* geworden ist. Somit kann er einfach behaupten, die
wirtschaftliche Entwicklung Ostasiens wiren ohne ihre konfuzianische
Tradition gar nicht moglich gewesen. Nach dem Ende des Kalten Krieges
wiirden konkurrierende Méchte auch in dieser Region um eine neue Wel-
tordnung ringen, doch hitte diese durch kontinuierliches Wachstum in den
Fluten der Globalisierung die eigene Wettbewerbsfahigkeit bewahren
konnen. Zudem sei Ostasien durch den Konfuzianismus in die Lage ver-
setzt worden, eine regionale Einheit zu bilden, die auf dem Sprung sei, zur
Hauptachse der Weltwirtschaft im 21. Jahrhundert zu werden.

98

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die ,, Entdeckung Ostasiens “ — Ostasiendiskurse im heutigen Korea

Auch fiir Ham Jae Bong hat die konfuzianische Tradition in Ostasien
einen besonderen Stellenwert:

»The present age, where a new post-Cold-War and post-modern society
emerges, requires philosophical efforts to analyze the structural conflict be-
tween modern and pre-modern thought and to convert it into a force for the
creation of a new civilization.*

Diese Kraft ist fiir ihn die konfuzianische Tradition; durch sie werde Os-
tasien in der Lage sein, Tradition und Modernitét in Einklang zu bringen.¢
Deshalb wiirde die Region Anlass zu neuen Hoffnungen nicht nur fiir die
Wirtschaft, sondern auch fiir eine neue Zivilisation geben.

Mit anderen Worten: Die Synthese des Konfuzianismus und des Kapi-
talismus stellt das Projekt einer Weltreform in einer neuen Zeit dar und
Ostasien steht bei diesem Projekt an erster Stelle. Welche Form diese
Weltreform annehmen soll, wird nicht konkretisiert. Da diese Gruppe
nicht nur die ,,asiatischen Werte* a la Lee Kuan Yew, sondern gleicher-
maflen die Entwicklungsdiktatur von Park Chung Hee verteidigt, diirften
die wahren Griinde dieses Diskurses iiber Ostasien als konfuzianisch-kapi-
talistische Gesellschaft vorrangig darin bestehen, den Status quo zu erhal-
ten.

2.2 Ostasien als Methode

Ch’angjak kwa pip 'yong war 1993 die erste Zeitschrift, die das Thema Os-
tasien aufgriff und damit zum Ausgangspunkt der nachfolgenden Debatten
wurde. Jahrzehntelang war sie die bedeutendste progressive Zeitschrift in
Korea und war unter anderem Mittelpunkt der strukturalistischen Debatte
iiber den Begriff der Gesellschaftsformation in den 1980er Jahren. Bei der
Lektiire der damals erschienen Ausgaben, fithlt man sich noch immer an
die Debatten iiber die ,,asiatische Produktionsweise® und die ,,Revolution
in Asien® erinnert.

Autoren wie Paek Nak-ch’ong, Ch’oe Won-sik, Pack Yong-s6 und
Chon Hyong-jun verstehen die historischen Errungenschaften Ostasiens
im Sinne seiner wirtschaftlichen Erfolge. Sie sehen jedoch keine Beson-
derheit einer vermeintlich spezifisch ostasiatischen Verkniipfung von
Konfuzianismus und Kapitalismus. Fiir sie birgt Ostasien vielmehr die

6 Vgl. Ham Jae Bong 1997.

99

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

Moglichkeit einer Alternative zur kapitalistischen Zivilisation. Die
wirtschaftlichen Erfolge Ostasiens seien ermutigend, aber nicht im Sinne
der kapitalistischen Entwicklung, sondern hinsichtlich der Uberwindung
des Kapitalismus. Sie glauben nach Paek Nak-ch’0ng daran, dass eine
»grundlegende Alternative zu der gegenwirtigen kapitalistische[n] Zivili-
sation* gefunden werden und Ostasien als Methode betrachten werden
muss, diese alternative Zivilisation genauer zu bestimmten. Ostasiens
Zivilisation besitze nicht nur eine vielfaltige und reiche kulturelle Tradi-
tion, mit der man mit dem Westen konkurrieren kdnne, sondern sei bislang
auch damit erfolgreich gewesen, sich nach den Spielregeln der kapitalistis-
chen Welt zu entwickeln. Ostasien nehme daher eine andere Position ein
als die ,,Verlierer im globalen Uberlebenskampf, die ihre Vergangenheit
glorifizierten. Der Kapitalismus konne nur iberwunden werden, nachdem
sich die Zivilisation hinreichend entwickelt habe.

Ostasien ist nicht Zweck, sondern eine ,,Methode, um die westzentris-
tisch-kapitalistische Moderne zu {iberwinden®, schreibt Chon Hyong-jun.
Dieses ,,Ostasien als Methode™ unterscheide sich vom Asienkonzept
Takeuchi Yoshimis. Der Unterschied liege in der ,,Doppelseitigkeit® von
Takeuchis Asien, das einerseits ,,Ideal” und andererseits ,,Methode® sei.
Takeuchis Asien als Ideal sei ein ,,Zustand, in dem durch Uberwindung
der Probleme der europdischen Zivilisation und Fortfilhrung ihrer guten
Elemente eine hohere Zivilisation erreicht worden ist“, also die Uberwin-
dung der westlichen Moderne. Obwohl dieser Zustand bestimmt etwas an-
deres sein miisse als das ,,Asien, das man mit Protest zu bewahren ver-
sucht hat“, bezeichne Takeuchi ihn doch wieder als ,,Asien®, weil Asien
fur ihn ein Ideal ist. Doch miisse man davor warnen, Asien als Ideal zu
betrachten, weil Asien als solches zum Zweck an sich werde und folglich
leicht ins Ideologische abgleiten, bzw. von Ideologien instrumentalisiert
werden konne. Betrachte man Ostasien hingegen als Methode, konne man
diese Gefahren durch stindige Reflexion vermeiden. Der Gegenstand
dieser Reflexion ist nach Chon die kapitalistische Moderne. Deshalb sei
der Diskurs um Ostasien eine geeignete und effektive Methode, ,an-
gesichts der sich schnell verbreitenden weltkapitalistischen Experimente
gegen diese Wirklichkeit zu kimpfen und sie zu tiberwinden*’.

Man ahnt, dass diese Diskurse kaum mehr sind als Ubungen in norma-
tiver Logik. Es gibt keine konkrete Diskussion dariiber, was die Uberwin-

7 Chon Hyong-jun 1997, S. 296-297.

100

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die ,, Entdeckung Ostasiens * — Ostasiendiskurse im heutigen Korea

dung der kapitalistischen Realitdt beinhalten oder bewirken sollte. In-
sofern kann man in hier, wenn man Begriff ,,Revolution* durch ,,Reflex-
ion“ ersetzt, eine gewisse Kontinuitit mit den Diskursen {iber
gesellschaftliche Gestaltungsprozesse in den 1980er Jahren erkennen.
Auch die Motivlage zur Uberwindung der kapitalistischen Moderne ist
gleich geblieben.

2.3 Ostasien als ,, kulturelle Tradition

Die Diskurse der beiden genannten Gruppen konzentrieren sich auf das
kapitalistische System, und zwar mit der Perspektive, es zu erhalten bzw.
es zu iiberwinden. Die dritte Gruppe zieht an einem ganz anderen Strang.
Sie konzentriert sich auf die kulturelle Tradition Ostasiens. Thre Plattform
war Sangsang, eine vierteljdhrlich erscheinende Zeitschrift filir Literatur.
Gegriindet 1993, verschwand sie bereits nach fiinf Jahren nach nur 20
Ausgaben. Chong Chae-sd, ihr Herausgeber und Experte fiir chinesische
Literatur, dekonstruierte den unter dem Topos der ,,Traurigkeit des Ori-
ents” so tief in Ostasien verwurzelten Orientalismus. Bemerkenswerter-
weise befasste er sich sowohl mit dem ost-/westlichen Orientalismus, als
auch mit dem internen Orientalismus in Ostasien selbst. In Bezug auf den
innerostasiatischen Orientalismus geht er weiter als Arif Dirliks These
vom Prozess der ,,Selbstorientalisierung®, die auf der Internationalisierung
des westlichen Orientalismus und seiner Reproduktion beruht. So sagt
Chong iiber den Orientalismus zwischen China und seinen Nach-
barlédndern: ,,Up to now we have expounded the problem of external pres-
sure in our sciences, that is the Western hegemonic perception of the East.
In the same way we have to analyze the inner pressure [within Asia], that
is the Chinese hegemonic perception of Korea.*8

In Korea waren Warnungen iiber den japanischen Asianismus und
dessen imperialistisch-ideologischen Charakter immer gewairtig. Auf die
Gefahren des Sinozentrismus wurde jedoch kaum hingewiesen. Chong
Chae-s0 tut genau das und verlangt die Dekonstruktion des Konzepts der
,Mitte®. Der Hauptakteur in dieser Unternehmung konne nur Korea sein,
weil es das einzige Land in Ostasien sei, gegen das die anderen Nachbarn
keine hegemonialen Angste hegten. Mythen und Literatur miissten daher

8 Chong Chae-s6 1995, S. 156.

101

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

reinterpretiert werden. ,,When the myths emerged in East Asia, China did
not exist yet as a unified country. Many peoples lived together. The ances-
tors of Koguryo as well as the ancestors of the modern Chinese ... jointly
created myths“?. Die sogenannten chinesischen Mythen stammten in
Wirklichkeit nicht von Chinesen, sondern von den Bewohnern Ostasiens.

Chong Chae-so strebt jedoch keine ostasiatische Solidaritdt auf Basis
dieser gemeinsamen Kultur und Geschichte an, denn dies wiirde das Tor
flir neue Gefahren und Expansionismen 6ffnen. Ostasiatische Diskurse
wiirden nur dann zu einer friedenssetzenden Moglichkeit, wenn diese
Lénder, statt unvorsichtig tiber kulturelle Solidaritit zu sprechen, den an-
deren als Anderen akzeptierten und ihre Verschiedenheit respektierten. Im
Einklang mit diesem Ansatz will Chong keine Aussage dazu machen, wie
ein solches Ostasien aussehen wiirde.

3. ,, Ostasien konstruieren “ — und damit verbundene Probleme

Die Anfang der 1990er Jahre in Korea einsetzenden Ostasiendiskurse fan-
den hauptsichlich innerhalb der genannten Gruppen statt, zwischen ihnen
gab es praktisch keinen Dialog. Es waren vor allem Gleichgesinnte, die
diesen Gruppen beitraten. Soweit die breitere Offentlichkeit von diesen
Debatten etwas mitbekam, schwand ihr Interesse rasch. Die letzte Aus-
gabe (Nr.21) von Chont’ong kwa hyondae, der Zeitschrift der ersten
Gruppe, erschien im Herbst 2002. Sangsang, die der dritten Gruppe,
wurde 1998 nach 20 Ausgaben eingestellt. [hr Herausgeber Chong Chae-
s0 blieb aber aktiver Teilnehmer an den Ostasiendiskursen.

Ch’angjak kwa pip’yong, die Zeitschrift der zweiten Gruppe, existiert
heute noch und bildet weiterhin das Zentrum fiir diese Diskurse. Ihre Aus-
richtung hat sich allerdings veréndert: Der Schwerpunkt liegt nicht mehr
bei revolutiondren Aspekten, sondern bei einer Art Lebensraum, in dem
sich eine ostasiatische Gesellschaft selbst konstituieren soll. Der Geltungs-
bereich dieses neuen Diskurses ist damit viel breiter angelegt und dafiir in
seiner Sprache und Programmatik weniger klar konturiert. Dies erschwert
den Zugang und macht es auch nicht einfacher, einen Uberblick iiber In-
halte und Akteure zu gewinnen. Dennoch lassen sich einige Gemein-
samkeiten in diesen neuen Diskursen erkennen. Zum ersten bemiiht man

9 Chong Chae-so 2004, S. 12.

102

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die ,, Entdeckung Ostasiens “ — Ostasiendiskurse im heutigen Korea

sich, Elemente von Konvergenz und Divergenz unter den Landern dieser
Region zu finden, um sich dann unter Einbeziehung dieser Momente
Gedanken iiber eine wie auch immer geartete ostasiatische Gesellschaft,
die sich auch hier auf China, Japan und Korea beschridnkt, zu machen.
Kim Kwang-0k, ein Kulturanthropologe sieht darin allerdings eher einen
Versuch, durch die Eliminierung von Unterschieden Gemeinsamkeiten zu
finden. AuBlerdem stellt er fest, ,,no effort is made to explain why these
three countries ought to form a community“. Diese Diskurse wiirden sich
nicht dem Erfordernis einer normativen Begriindung stellen!?; tatséchlich
seien sie aber per se normativ. Wegen zu hoher Erwartungen wiirden
notwendige logische Schritte des Ofteren iibergangen und an sich wichtige
Fragen blockiert.

Zum Zweiten beinhalten die Beitrige stets Erorterungen der gemein-
samen Kultur und Philosophie, also Elemente aus der neokonfuzianischen
Tradition, wie die Harmonie von Mensch und Natur, die Prioritdt des
Kollektivs vor dem Individuum usw. Hier tauchen die gleichen Elemente,
die schon die westlichen Diskurse {liber Ostasien — gemil} der herrschen-
den Paradigmen entweder idealisierend oder gar dimonisierend — thema-
tisiert hatten. Da die westlichen Interpretationen, wie bereits gezeigt
wurde, zum Ende des 20. Jahrhunderts neuerlich eine Wende zu einer pos-
itiveren Wahrnehmung der konfuzianischen Kultur vollfiihrten, tiberrascht
es nicht, dass diese Wende auch auf die koreanischen Diskurse ausstrahlte.

Zum Diritten spielt das Thema der Zukunft der koreanischen Halbinsel
und der koreanischen Nation iiberhaupt eine eminent wichtige Rolle in
diesen neuen Diskursen. Die Identifizierung Koreas mit Ostasien sug-
geriert, dass die einfache Gleichung ,,Ostasien = koreanische Halbinsel =
koreanische Nation™ generelle Giiltigkeit besitzt. Interessanterweise ist
diese Position ausschlieBlich zukunftsbezogen; fiir Vergangenheitsnostal-
gie ist kein Platz. Das galt auch schon fiir bereits erwéihnte konservative
Zeitschrift Chont’ong kwa hyondae, die die Diktatur Park Chung Hees
zwar verteidigte, sonst aber Ostasien als einen Platz in einer Zukunft be-
trachteten. Auch hier fiihlt man sich an Herman Hesse erinnert, der Asien
als mystischen Ort irgendwo zwischen China und Indien in unseren
Herzen verortete.

All diese Diskurse basieren grofitenteils auf dem Prinzip Hoffhung und
lassen solide theoretische und methodologische Grundlagen vermissen.

10 Kim Kwang-0k 1998, S. 15.

103

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

Ostasien wird als ,,Fundament der Hoffnung fiir die Welt™ présentiert,
wihrend man zugleich an anderer Stelle beméngelt, dass ,,diese Diskurse
um Ostasien wegen der Konflikte zwischen den vier Méachten immer noch
einen langen Weg zuriicklegen miissen®. Ist es da nicht viel angenehmer,
iiber die Bildung einer ostasiatischen Gemeinschaft dhnlich der EU zu
trdumen, oder sich mit den Erfolgen der koreanischen Populérkultur in Os-
tasien und anderswo abzulenken? Diesem Aspekt der koreanischen Os-
tasiendiskurse wenden wir uns jetzt zu.

4. ,,Korean Wave " und Hoffnungen auf eine ,, Ostasiatische
Gemeinschaft*

Das Phianomen der Korean Wave (hallyu) zeigte sich zum ersten Mal Ende
1997 in China, als koreanische Seifenopern, deren Hauptdarsteller und ko-
reanische Popmusiker plotzlich und unerwartet grofe Popularitit er-
langten. Zur gleichen Zeit scharten sich auch in Taiwan und Siidostasien
grofle Fangemeinden um koreanische TV-Dramen, ihre Darsteller und
Pop-Idole. Bald war auch ein Begriff fiir dieses Phdnomen der enthusi-
astischen Aufnahme koreanischer Populédrkultur in Ost- und Siidostasien
gefunden: Korean Wave. Die koreanischen Medien berichteten ausfiihrlich
und detailliert — und mit unverhaltenem Stolz und Freude — iiber diesen
Koreaboom. Der Nationalismus in der Form des Kulturnationalismus
wurde mit neuem Leben gefiillt. Zugleich verband man in vielen Berichten
und Kommentaren mit dieser Entwicklung Hoffnungen auf eine ostasiatis-
che Gemeinschatft.

Ein im Oktober 2003 erschienener Leitartikel in der fithrenden progres-
siven Zeitung trigt den bezeichnenden Titel ,,Populdrkultur erschafft eine
gemeinsame kulturelle Sphire“. Es wird dann erkldrt, dass der koreanis-
chen Kultur eine wichtige vermittelnde Rolle in der Uberwindung der
Vergangenheit und der Schaffung einer neuen asiatischen Kulturgemein-
schaft im 21. Jahrhundert zukomme.

Fir Kim Mu-gon liegt die besondere Bedeutung der asiatischen Kul-
turgemeinschaft zunéchst in der Bildung eines gemeinsamen Marktes. Im
Gegensatz zur englischsprachigen Welt sei die Kulturindustrie Ostasiens
aufgrund von Barrieren wie der fehlenden gemeinsamen Sprache, dem
niedrigen Einkommensniveau und der geringen Zahl an Konsumenten kul-
tureller Gtiter benachteiligt. Die Korean Wave habe jedoch gezeigt, dass
man durchaus Hoffnungen auf die Entstehung ,,eines gemeinsamen Mark-

104

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die ,, Entdeckung Ostasiens “ — Ostasiendiskurse im heutigen Korea

tes flir kulturbezogene Industrien unter den kulturell und geografisch be-
nachbarten Léndern Ostasiens hegen kann“. Ein einzelnes Drama wie
»Winter Sonata“ habe gezeigt, dass solche Barrieren ,,wie die Berliner
Mauer fallen konnen®. Die Begeisterung japanischer Frauen fiir den kore-
anischen Schauspieler Bae Yong-jun sei eine ,,Ouvertiire der Hoffnung auf
die zukiinftige Kulturgemeinschaft in Asien*!!.

Diese optimistische Erwartung der Entstehung einer Kulturgemein-
schaft in Ost- und Siidostasien stirkt die Vorstellung einer neuen re-
gionalen Identitdt. Die Entstehung einer ldnderiibergreifenden Popkultur
konne die Dominanz des Westens iiberwinden und einen spezifisch ostasi-
atischen Markt entstehen lassen.!? Fiir Chong Song-il (2004) ist dieser
Glaube an die Existenz einer ,,pan-asiatischen Vorstellung* lediglich eine
Mystifizierung, dennoch sei diese Vorstellung stark genug, um die Kritik
von Autoren wie Kim Chong-hwi (2004), der behauptet, dass die ganze
Idee von einer ,,Gemeinschaft der Populdrkultur in Asien* von multina-
tionalen Unternehmen zur Offnung neuer Mirkte initiiert wurde, daran
abprallen zu lassen. Der tiefere Grund fiir den Glauben an eine solche
Gemeinschaft liege in der starren dichotomischen Weltsicht ihrer kore-
anischen Anhénger. Sie lieen sich von ihrem Ehrgeiz leiten, mit einer
solchen Gemeinschaft das Gleichgewicht der Welt, das wihrend der eu-
rozentrischen Periode der neueren Geschichte zerstort wurde, wieder
herzustellen.!3

Paeck Won-dam, Sinologin und Kulturwissenschaftlerin, betont gerne,
dass die koreanische Welle ,kulturelle Wiarme*“ ausstrahle und eine
»freudvolle Mischung der Kulturen iiber die Grenzen hinaus* generiere.'4
Hier gebe es einen Unterschied zwischen der Korean und der Japan Wave.
Das japanische Kulturkapital, wie sich an der Globalisierungsstrategie von
Sony erkennen lasse, ziele auf die Generierung des Bildes eines globalen
Unternehmens, und verzichte bewusst darauf, Elemente der japanischen
Kultur zu integrieren. Dies, so sagt sie, Iwabuchi Koichi, der die transna-
tionale japanische Welle der 1990er Jahren analysiert hatte, folgend
stimme mit der Strategie des japanischen Staates iiberein, nicht nur die
Konsumenten durch Idole und Filmprodukte zu manipulieren, sondern
auch die Erinnerung an die Vergangenheit zu unterdriicken und dadurch

11 Kim Mu-gon 2004.
12 Yu Chung-ha 2004.
13 Chong Un-o 2004.

14 Paek Won-dam 2004.

105

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

die Riickkehr Japans nach Asien zu erleichtern und einen Grofostasiatis-
chen Prosperitdtsraum wiederzubeleben. Hingegen habe die koreanische
Regierung erst vor kurzem damit begonnen, die ,,Kulturindustrie* auf ver-
gleichsweise sehr niedrigem Niveau zu fordern. In Wahrheit basiere die
Korean Wave auf den spezifisch historischen Erfahrungen Koreas.

Paek meint, dass hallyu eine vor diesem kulturellen und historischen
Hintergrund entstandene zukunftsorientierte Erscheinung sei. Sie strahle
LHkulturelle Warme® aus, mit der man ,,alte ungliickliche Verhéltnisse in
Ostasien autheben und neue Beziehungen schaffen konne. Ein Indikator
dieses Potentials sei, dass die Korean Wave sich durch direkte Kommu-
nikation unter ihren Konsumenten und das Internet verbreite, wiahrend die
Japan Wave auf dem Zusammenspiel der ,,groBen Kulturhauptstadte® und
dem Staat basiere. Dadurch kénne die Korean Wave zu einer gemein-
samen emotionalen Geisteshaltung in Ostasien fiihren, die das Fundament
fiir eine friedliche Koexistenz in Asien bilden konnte.!> Offenbar soll Ko-
rea auf diese Weise der Retter Ostasiens werden.

Auch andere Kulturwissenschaftler teilen die Uberlegungen von Paek
Won-dam. Obwohl die Globalisierung kulturelle und andere Unterschiede
tendenziell einebne, konne die auf gemeinsamen und geteilten Emotionen
beruhende Gemeinschaft den Weg zu einer neuen asiatischen Identitét
ebnen. Sie glauben an die Bildung eines kulturellen Blocks in Asien, der
die Dominanz des Westens und insbesondere die der amerikanischen Kul-
tur brechen konne. Asien wiirde zu einer ,,erdachten Gemeinschaft der
Hoffnung* — mit Korea als Mittelpunkt.

Offenbar verbinden diese Autoren mit derlei Gedanken die Hoffnung,
dass in einer neuen asiatischen Gemeinschaft das Asien geschaffen wird,
das der Westen immer nur als seinen eigenen Gegenpol betrachtet hat und
das nun Subjekt einer neu entstehenden Kultur werden kann. Man kommt
nicht umbhin, sich die Frage zu stellen, ob diese Autoren nicht von ihren
eigenen Vision liberwiltigt wurden und ob dieses Asien ohne jeglichen
Bezug zur Realitét lediglich in der Welt ihrer Vorstellungen existiert. Wie
soll man von einer asiatischen Kultursphére sprechen kénnen, wenn ,,Kul-
tur — und gerade die Populdrkultur — ein hochst synkretistisches
Phidnomen unserer Zeit ist, das sich global entwickelt und durch Absorp-
tion fremder Elemente und Ausstrahlung in andere Bereiche letzlich un-
prognostizierbar verbreitet — oder auch wieder in Nichts auflost?

15 Paek Won-dam 2004.

106

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die ,, Entdeckung Ostasiens “ — Ostasiendiskurse im heutigen Korea

Wechselt man von den Diskursen unter Intellektuellen in die alltdgliche
Welt der Fanclubs im Internet, so entdeckt man zum Beispiel, dass die
Fans tiberhaupt keine Unterscheidung zwischen Korean Wave und Japan
Wave treffen. Auch auf koreanischen Internetseiten findet man unzéhlige
Fanseiten von internationalen Stars, etwa auch von Kimura Takuya, einem
japanischen Idol. Weil Echtzeitiibersetzungsprogramme iiblich geworden
sind, konnen Fans und Fan Clubs iiber die Sprachbarrieren hinweg ohne
Schwierigkeiten kommunizieren.

Pack Won-dam weil3 das alles. Wenn es denn stimmt, was sie ja auch
selbst behauptet, dass sich supranationale Gemeinschaften von Gleich-
gesinnten iiber das Internet bilden, kann es dann noch sinnvoll sein, di-
chotomisierende Mafstidbe zur Unterscheidung von Ost und West oder
von Korean Wave und Japan Wave zu benutzen?

Trotz dieser uniibersehbaren Probleme breitet sich die Hoffnung auf die
Bildung einer asiatischen ,,Gemeinschaft immer weiter aus, auch in der
Politik. Haben die Ostasiendiskurse, die in den 1990er Jahren in erster
Linie auf dem naiven Optimismus von einigen Intellektuelle beruhten, mit
dem Boom der koreanischen Populdrkultur in Ostasien ganz neue Impulse
erhalten, haben sie durch die Regierung von Roh Moo Hyun konkrete
politische Konturen mit einer besonderen nationalen Pragung erhalten.
Diesem Phinomen wenden wir uns jetzt zu.

5. Siidkorea als Vermittler — das ,, nordostasiatische Zeitalter

Die breit gefiihrten Ostasiendiskurse haben in Siidkorea nunmehr auch
eine politische Diskussion iiber die Bildung einer regionalen Gemein-
schaft entfacht.!6 Allen voran entwickelte die Regierung Roh Moo Hyun
(2003-2007) eine Nordostasienpolitik. Der Vorsitzende der Présidialkom-
mission fiir Nordostasien, Yi Su-hun, begriindete die Schaffung einer re-
gionalen Gemeinschaft in Nordostasien wie folgt: Sie ,,ist einerseits
notwendig, um auf einen weltweiten Trend zu reagieren, andererseits ist
sie auch nicht mehr riickgidngig zu machen, da sich Handel, Investitionen

16 Die Beitrage dazu sind so zahlreich, dass sie uniiberschaubar geworden sind. Zu
den wichtigeren diirften zdhlen: Kim Myong-sop 2002; Kim Song-ki 2004; Chi,
Myong-kwan 2002; Yi Yong-ho 2004; Kim, Won-bae 2003; Yi Nam-chu 2005; Yi
Nam-chu/Pae, Kiing-ch’an/Pak, Myong-rim/Yim, Won-hyok 2005; Han, Stng-
wan 2003; Choe, Won-sik/Pak, Myong-kyu/Sakamoto Yoshikazu 2002.

107

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

und Verkehr zwischen den Staaten dieser Regionen stdndig ausweiten. Die
Bildung einer regionalen Gemeinschaft muss daher das erste Interesse der
Lander dieser Region werden, um ihre gemeinsame Entwicklung und
ewigen Frieden zu gewdhrleisten, und dadurch jegliche Gefahrdung ihrer
Sicherheit auszurdumen.*!7

Auffillig ist dabei die besondere Rolle, die die Regierung Roh Moo
Hyun fiir Stidkorea vorgesehen hat. Das Land soll nicht nur auf der kore-
anischen Halbinsel, sondern in ganz Nordostasien eine vermittelnde Rolle
spielen, ,,um neue Konflikte und Zusammenstéfie in der Region zu ver-
meiden und... eine Friedens- und Wohlstandsordnung zu begriinden*!8,
Dies sei, Yi Su-hun, eine Strategie fiir den Frieden in Nordostasien. Sie sei
allein schon deshalb, weil sie von Siidkorea als geteiltem Land entwickelt
wurde, von besonderer Bedeutung. Die Regierung sei zu der Erkenntnis
gelangt, dass Siidkorea im Zentrum einer Friedensordnung in Nor-
dostasien stehen miisse, da ohne Frieden auf der koreanischen Halbinsel
weder in Nordostasien noch auf der Welt Frieden herrschen konne.

Grundlage der Rolle des ausgleichenden Vermittlers (,,balancer)
bilden gemdB der Erkldrung der siidkoreanischen Regierung vier Mo-
mente: 1. Bildung einer autonomen Verteidigungsfihigkeit und ziigige Re-
form der Verteidigungsstruktur (wie der siidkoreanisch-amerikanischen
Militarkooperation und Kommandostruktur!®); 2. Entwicklung eines aus-
gereifteren auBenpolitischen Systems, das fiir eine ausgewogene und prag-
matische Diplomatie sorgen kann (Siidkoreas soll auf der internationalen
Biihne eine Rolle spielen, die der wirtschaftlichen Stirke des Landes
entspricht); 3. Bildung eines regionalen Sicherheitsregimes nach dem
Modell der KSZE und 4. Neugestaltung des siidkoreanisch-amerikanis-
chen Biindnisses. 20

Auch diesem Konzept unterliegt eine ordentliche Portion Nationalstolz,
der u.a. auf die wirtschaftlichen Errungenschaften der letzten dreifig Jahre
zuriickzufiihren ist. Besonders auffillig ist, dass mit der Rolle Vermittlers
(,,balancer) und der Schaffung eines ,,Zentrums des Friedens® ein
gewisser Hegemonieanspruch Siidkoreas in dieser Region erhoben wird.
Begriindet wird das damit, dass Korea bzw. Siidkorea in seiner langen

17 Yi Su-hun 2005, S. 8.

18 Yenhap News Agency vom 30. Mérz 2005.

19 Im Kriegsfall liegt das Oberkommando bei der US-Militérfithrung. S. dazu Kapitel
6 dieses Buches.

20 Yi Su-Hun 2005.

108

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die ,, Entdeckung Ostasiens “ — Ostasiendiskurse im heutigen Korea

Geschichte nicht ein einziges Mal seine Nachbarn angegriffen und im
Gegensatz zu Japan und China niemals um Hegemonie gekdmpft habe;
deshalb sei das Land moralisch berechtigt, eine fiihrende Rolle bei der Bil-
dung der regionalen Gemeinschaft zu spielen.

Gleichwohl fragt man sich auch hier, wo die Unterschiede zwischen
dem ,.balancer<-Konzept Siidkoreas und dem Asianismus Japans bzw.
dem Sinismus Chinas liegen sollen, zumal nicht zu erwarten ist, dass
Stidkorea seine gerade erst erstarkten nationalistischen Neigungen in
Biélde tiberwinden kann.

6. Fazit: , Ostasien‘ als Methode zur Uberwindung der Teilung

In Siidkorea haben sich Ostasiendiskurse in den 1990er Jahren als alterna-
tive Diskurse etabliert, um eine ideologische Liicke zu fiillen, die mit dem
Ende des Kalten Krieges entstanden war. Solche alternativen Diskurse hat
es in Ostasien auch schon vorher gegeben. Sie sind im Laufe des 20.
Jahrhunderts an historisch entscheidenden Momenten in unterschiedlichen
Formen aufgekommen und wieder verschwunden, wie etwa der Asianis-
musdiskurs im Japan der 1920er und 1930er Jahre oder der Diskurs um
die ,,Ost-West-Kultur im China der 1920er Jahre. Solche Diskurse traten
immer dann auf, wenn gewisse Schwéchen der westlichen Zivilisation als
Problem bzw. als Ursache fiir die Krise der westlichen Gesellschaft
iiberhaupt thematisiert wurden. Die koreanischen Ostasiendiskurse der
1990er Jahre bildeten in dieser Hinsicht keine Ausnahme. Insofern sind
die ostasiatischen und slidkoreanischen Ostasiendiskurse antithetisch be-
griindet, d.h. sie setzen die Existenz des Westens als Gegenpart und
dessen reale oder vermeintliche Krise voraus.

Ungeachtet des antithetischen Charakters dieser Diskurse ist ihre Be-
deutung insofern nicht zu unterschitzen, als sie die ,,Identitdt von Ostasien
wiederholt bestétigt und diesbeziigliche Erkenntnisse gefordert haben.2!
Dies lieB3 sich schon in den fritheren Ostasiendiskursen in Japan und China
beobachten. Allerdings war der Begriff ,,ostasiatische Identitdt” gerade
wegen der Erinnerung an den japanischen Asianismus der 1920er
und 30er Jahre, bei dem dieser fiir die imperialistischen Ambitionen
Japans instrumentalisiert worden war, in Korea lange Zeit tabuisiert. Bis

21 Kim Song-gi 2004.

109

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1I. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

heute werden japanische und chinesische Ostasiendiskurse in Siidkorea
kritisch und misstrauisch betrachtet. In diesem Sinne warnte Sin Ch’ae-ho
vor einigen Jahren vor dem ,,Ostasianismus®.

Dass Ostasiendiskurse in Siidkorea trotzdem so populdr wurden, hangt
mit Faktoren wie dem Ende des Kalten Krieges, den wirtschaftlichen Er-
folgen Ostasiens, der Verbreitung der poststrukturalistischen Kritik der
Moderne und vor allem dem erstarkten Selbstbewusstsein Koreas zusam-
men. Der die gesamten siidkoreanischen Ostasiendiskurse — von der Kore-
an Wave bis zum ,,balancer” — durchziehende Anspruch, in einer ostasi-
atischen Gemeinschaft eine zentrale, wenn nicht hegemoniale Rolle spie-
len zu wollen, zeigt, wie stark dieses Selbstbewusstsein geworden ist.

Indes, meint Ha Se-bong, sei vor der Frage, warum in Korea Os-
tasiendiskurse stattfinden, zuerst zu fragen, warum nur von China, Japan
und Korea die Rede ist, seit wann sich der Nationalstaat als analytische
Einheit in ostasiatischen Diskursen durchgesetzt hat, und seit wann man
sich eine Identitét als Chinese, Japaner oder Koreaner geben musste. Der
Begrift Ostasien sei niitzlich, weil er ,,eine umfassende Kategorie bietet,
mit der die dichotome Trennung von Beobachtenden und Beobachtetwer-
denden, wir und sie, aufgehoben wird“. Es sei allerdings notwendig, die in
diesem Begriff enthaltene Machtfrage stindig zu reflektieren.

Die Bedeutung der Ostasiendiskurse in Stidkorea beschreibt Ha Se-
bong auf folgende Weise:

,Die Schaffung eines eigenen ostasiatischen Zweiges, die mit anderen ostasi-
atischen Zweigen einen Stamm teilen, ist nur dann moglich, wenn diese
Diskurse globale und ostasiatische Fragen mit der Frage der koreanischen
Halbinsel verbinden. Weil die Zweige aus demselben Stamm hervorgehen, ist
Dialog mdglich; doch ist der Dialog nur moglich, eben weil unterschiedliche
Zweige existieren.”

Ha Se-bong bringt damit zum Ausdruck, dass es in den siidkoreanischen
Ostasiendiskursen letztendlich um die Positionierung Stidkoreas in Os-
tasien geht.

Angesichts der seit dem Ende des Kalten Krieges und dem erneuten
Aufstieg von China und Japan zu GroBmichten verdnderten politischen
Lage in Ostasien, sahen sich Intellektuelle und Politiker in Stidkorea — als
einem der schwicheren Lander in dieser Region — gezwungen, Konzepte
und Strategien fiir eine Neupositionierung des Landes im internationalen
Kontext zu entwickeln. Man fand sie in der Schaffung einer ,,ostasiatis-
chen Gemeinschaft und einer ,,ostasiatischen Identitdt™. In dieser hinter-
griindigen Konstellation erklért sich die besondere politische Bedeutung

110

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Die ,, Entdeckung Ostasiens * — Ostasiendiskurse im heutigen Korea

der siidkoreanischen Ostasiendiskurse und der Umstand, dass sie trotz
ihrer mangelhaften theoretischen und methodischen Grundlagen nun
schon fiinfzehn Jahre lang eine prominente Rolle in Politik und
Offentlichkeit einnehmen.22

Einig ist man sich auch, dass es einen engen Zusammenhang zwischen
diesen Diskursen und der Frage der koreanischen Halbinsel gibt. Mit Aus-
nahme der Vertreter der Zeitschrift Chont’ong kwa hyondae geht man
davon aus, dass Ostasien als Denkkategorie einen erheblichen Beitrag zur
Uberwindung der Teilung der koreanischen Halbinsel leisten kann. In-
sofern kann man die Ostasiendiskurse in Siidkorea auch als Suche nach
einer Methode zur Uberwindung der Teilung Koreas verstehen.

22 Ha Se-bong 1999, S. 451.

111

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Inhalts i i, fii

ir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783845255248

III. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Inhalts i i, fii

ir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

Das Sicherheitsdenken in der konfuzianischen Philosophie wird im Fol-
genden am Beispiel Koreas diskutiert. Der Hauptgrund fiir diese Ein-
schriankung liegt in der groflen Vielfalt der konfuzianischen Philosophie.
Konfuzianismus besteht nicht aus der Lehre nur einer Person (z.B. Kon-
fuzius selbst), sondern hat sich historisch durch Mitwirkung von zahlre-
ichen Philosophen und Schulen auf vielfiltige Weise entwickelt. Die
Lehren von Konfuzius, Menzius oder Xunzu sind unterschiedlich, und die
neo-konfuzianische Philosophie von Zhuxi ist wiederum von diesen ver-
schieden, auch wenn sie die Lehre der alten Zeit fortfihrt. Zudem ist die
Entwicklung der konfuzianischen Philosophie in Korea, Japan und China
unter den jeweiligen historischen Gegebenheiten ihrer Rezeption ganz un-
terschiedlich verlaufen. Deshalb sollte man bei Diskussionen iiber den
Konfuzianismus — analog zu solchen iiber die Philosophie der griechis-
chen Antike — deutlich machen, von welchem Philosophen die Rede ist.
Die Gefahr, lediglich Vorurteile bzw. Klischees zu reproduzieren, ist sonst
zu hoch. Das gilt z.B. fiir den weit verbreiteten Glauben, dass ostasiatische
Gesellschaften von der konfuzianischen Tradition geprégt sind. Deshalb
wird allzu oft und schnell alles Ostasiatische als konfuzianisch bezeich-
net.! Es gibt iiberdies eine lange Tradition der politischen Instrumental-
isierung des Konfuzianismus fiir bestimmte Interessen und Ideologien.
Deshalb ist sorgfiltig zu priifen, was in der Geschichte im Namen des
Konfuzianismus geschaffen oder als konfuzianisch bezeichnet wurde, in-
wiefern es auf konfuzianischer Philosophie beruht und auf wessen Lehre
es zuriickzuftihren ist. Dies gilt auch fiir die Untersuchung des Sicherheit-
skonzepts in der konfuzianischen Philosophie.

Im Folgenden wird zundchst anhand von Biichern wie Chunqui
(Frithling und Herbst), Menzius und der neo-konfuzianischen Lehre Zhux-
is, der in der Entwicklung der konfuzianischen Philosophie in Korea eine
wichtige Rolle gespielt hat, das Sicherheitskonzept in der konfuzianischen
Philosophie dargestellt. Darin wird Sicherheit im Rahmen der sinozen-

1 Die Neigung, Ostasien mit dem Konfuzianismus zu identifizieren, ist im Westen
unter dem Einfluss der Berichte der Jesuitenmissionare bereits im 17. und 18. Jhd.
zu beobachten. Vgl. dazu Lee 2003.

115

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

trischen Weltordnung als ein moralisches Problem betrachtet, das auf
i (Herrschaft des moralischen Anstands) zwischen Staaten, basiert. Den
Hintergrund bildete die Zeit von Chunqiu Zhanguo (722-221 v. Chr.), in
der die konfuzianische Philosophie entstand. Sie wurde im 12. Jahrhundert
von Zhuxi (1130-1200), einem der Begriinder des Neo-Konfuzianismus
neu interpretiert.

Die Choson-Dynastie (1392-1910), die der Koryd-Dynastie (918-
1392) nachfolgte, machte de Zhuxis Neo-Konfuzianismus zur Herrschaft-
sideologie. Mit ihm wurde auch die im Rahmen der sinozentrischen Wel-
tordnung vorherrschende Sichtweise rezipiert, nach der die Sicherheit des
Landes mit der Frage der Moral unmittelbar zusammenhéngt. Sie ersetzte
das bis dahin geltende pragmatische Konzept von sadae/shida (die
Kleinen dienen den GroBen). Sadae zufolge war es unvermeidlich, dass
ein kleiner Staat wie Korea angesichts der eindeutigen militérischen
Uberlegenheit des chinesischen Staates gute Beziehungen zu diesem
pflegte, um die Sicherheit und das Uberleben des Landes nicht zu
gefdhrden. Seit der Choson-Zeit prigte ein moralisches Verstdndnis von
sadae das konfuzianische Sicherheitsdenken. Wie stark dieser Einfluss
war, zeigt sich darin, dass ein Politiker gegen Ende der Choson-Zeit im
19. Jahrhundert angesichts der Bedrohung durch den Westen ernsthaft
glaubte, das sorgfiltige Einhalten der Regeln von sadae gegeniiber dem
méchtigen chinesischen Staat kdnne eine Garantie fiir die Sicherheit des
Landes sein. Trotz der unangefochtenen Herrschaft des sadae-Konzeptes,
bzw. der Gelehrten, die es vertraten, wurde gelegentlich gefordert, das
Militdr zu stdrken, da die Sicherheit des Landes nur durch eigene
militdrische Stirke zu gewihrleisten sei. Dennoch stand das sadae-
Konzept, das in Korea als sadaejuiii (sadae-ismus) bezeichnet wird,
zweifellos im Mittelpunkt des Sicherheitsdenkens in Korea.

Zuerst ist zu untersuchen, wie das sadae als System der zwischen-
staatlichen Beziehungen im konfuzianischen politischen Denken von
Menzius und Zhuxi philosophisch rational begriindet wurde (Abschnitt 1).
Danach soll gezeigt werden, wie dieses rationalisierte Sicherheitsdenken
nach dem 14. Jahrhundert von Choson als Staatsideologie aufgenommen
wurde und sich weiterentwickelte (Abschnitt 2). Schlielich wird unter-
sucht, welche Wirkungen diese historische Erfahrung bis heute entfaltet
(Abschnitt 3).

Das Sicherheitsdenken in der konfuzianischen Philosophie, das auf ein-
er moralischen Vorstellung von zwischenstaatlichen Beziehungen basiert,
unterscheidet sich klar vom traditionellen Sicherheitsdenken in Europa.

116

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

Bis heute spielt diese Denkweise zumindest in Siidkorea noch eine
gewisse Rolle. Insofern befasst sich dieses Kapitel sowohl mit dem
Sicherheitsdenken in der traditionellen konfuzianischen Gesellschaft Ko-
reas, als auch mit ihrem Fortwirken im Korea der Gegenwart.

1. Sicherheit in der konfuzianischen Philosophie der alten Zeiten

In der Zeit von Chungiu und Zhanguo (Ostliche Zhou Dynastie, 770-221
v. Chr.), in deren Mitte Konfuzius und Menzius lebten, zersetzte sich die
feudale, zentralstaatliche Ordnung von Zhou (Westliche Zhou, 1046-771
v.Chr.). Die Lehensfiirsten verwandelten sich in eigenstindige Fiirsten.
Ihre Reiche waren biirokratisch verfasst, besalen stechende Armeen,
pflegten diplomatische Beziehungen und schlossen untereinander Vertrige
auf der Basis von Gleichheit und gegenseitiger Anerkennung. Mit dem
Zerfall der koniglichen Macht von Zhou begannen sie, sich nach Kriften
gegenseitig zu erobern und fithrten eine Unzahl von Kriegen. Allein in der
Chungiu-Zeit (bis 453 v. Chr.) gab es 1212 Kriege; das Land blieb nur in
38 Jahren von Kriegen verschont. Hatte es zu Beginn 100-180 Staaten
gegeben, war ihre Zahl am Ende auf 12 geschrumpft.? Es waren Kidmpfe
um Macht und Hegemonie. Die Bezichungen zwischen starken und
schwachen Staaten wurden bald nicht mehr als gleichwertig verstanden,
sondern hierarchisch organisiert. Im Buch Chunqiu Zouzhuan werden
diese zwischenstaatlichen Beziehungen als eine besondere Beziehung
dargestellt, in der die Kleinen dem GroBlen dienen und der GroBle den
Kleinen wohlwollend schiitzt.

Solche Beziehungen werden schon in der alten Zeit mit sadae/shida
und chaso/zixiao bezeichnet. Das chinesische Zeichen ,,shi“ wird von
James Legge mit ,,dienen und ,zixiao* mit ,,beschiitzen* umschrieben.?
Der Ursprung von shida und zixiao lasst sich auf die Westliche Zhou-Dy-
nastie zurlickzufiihren. Im Buch Zhouli steht, dass sich die Fiirsten nach
Errichtung der Ordnung im Staat nicht gegenseitig angreifen und in
Frieden zusammen leben konnten, da der kleine Staat dem groflen diente
und der groBe den kleinen beschiitzte.* Da Zhouli nicht zu den konfuzian-
ischen Klassikern gezéhlt wird, fillt es nicht leicht, diesen Text als als

2 Vgl. Lee Choon-Sik 1997, S. 200.
3 Legge 1969: Bd. 5, S. 734.
4 Zhouli 33: 14b, 15b. Ahnliches findet man auch in 55: 3a desselben Buches.

117

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

vollwertige Quelle zu akzeptieren. Die Chinaforschung bestreitet allerd-
ings nicht, dass die Zahl der Fiirstenstaaten zwischen 100 und 180 lag.’
Die Sicherheit und das Wohl von Zhou hingen von der Harmonie und der
Solidaritét zwischen den groBen und kleinen Fiirstenstaaten ab. Es ist in-
sofern durchaus vorstellbar, dass der Hof von Zhou shida und zixiao poli-
tisch forderte. Im Chungiu heif}t es:

... the reason why the States acknowledge the supremacy of the ruler of Tsin
lies in the rules of propriety, by which are (here) to be understood the service
of a great State by a small one, and the cherishing of the small State by the
great one.*6

Demnach gehoren shida und zixiao zu [li, zur Herrschaft durch moralis-
chen Anstand. Dies war der Westlichen Zhou Dynastie moglich, weil sie
auf Blutsverwandtschaft beruhte. Da die Herrschenden in der Zhou-Dy-
nastie alle irgendwie miteinander verwandt waren, wurde das gesamte Re-
ich nicht mit Hilfe physischer Gewalt, also Gesetzen und Strafen regiert,
sondern mittels /i. Dieses war in Zhou ebenso verbindlich wie Gesetze und
Brauche. Da shida und zixiao [i umfassten, waren die Fiirsten verpflichtet,
sich auch an diese zu halten.”
Im Chungiu Zouzhuan (Kapitel Duke Gae, 7. Jahr) steht:

It is by good faith that a small State serves a great one, and benevolence is
seen in a great State’s protecting a small one. If we violate (our covenant
with) a great State, it will be a want of good faith; and if we attack a small
State, it will be a want of good faith; and if we attack a small State, it will be
a want of benevolence. The people are protected by the walls of cities, and the
walls of the cities are preserved by virtue, but if we lose those virtues, our
wall will totter; — how will it be possible to preserve them?*®,

Was Legge als ,,good faith iibersetzt hat, ist im Chinesischen sin, und
,benevolence* ist ren. Diese Sétze verdeutlichen, dass die Grundlage von
shida und zixiao in den moralischen Werten von ren und sin liegt und die
Sicherheitsfrage des Landes unmittelbar mit diesen zusammenhéangt.
Allerdings war die Gesellschaft in der Zeit, in der Konfuzius und Menz-
ius lebten, nicht vom /i als Herrschaftsprinzip geprigt. Vielmehr war diese
Zeit eine gesetzlose Zeit, in der nur das ,,Recht des Starkeren* galt. Es ist
nicht vorstellbar, dass die kleinen Staaten, die aufgrund der Angriffe durch

5 Vgl. Lee Choon-Sik 1997, S. 249.

6 Translation n. Legge 1960, Bd. 5, S. 734.
7 Vgl. Lee Choon-Sik 1997, S. 249.

8 Legge 1960: Bd. 5, S. 814.

118

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

die starken Staaten in ihrer Existenz bedroht waren, von diesen hitten ver-
langen konnen, sich doch bitteschon an /i zu halten. Liest man die soeben
zitierte Stelle weiter, heif3t es:

»When Yu assembled the States on mount T oo, there were 10000 States
whose princes bore their symbols of jade and offerings of silk. Of those there
are not many tens which now remain; — through the great States not cherish-
ing the small, and the small States not serving the great State.*

Auch wenn es iibertrieben ist, von zehntausend Staaten im Herrschaftsge-
biet des legendédren Konigs Wu zu sprechen, entspricht es den historischen
Fakten, dass in der Chunqiu-Zeit nur noch wenige Staaten {ibrig geblieben
waren. Wo nur noch das Gesetz der militdrischen Gewalt galt, gerieten die
kleineren Staaten unweigerlich politisch und militérisch in Schwierigkeit-
en und waren potenziell vom Untergang bedroht.

Menzius sah den Ausweg aus dieser chaotischen Zeit in der Wiederher-
stellung der alten Ordnung /i. Durch /i konnten die zwischenstaatlichen
Beziehungen und der Umgang mit den umliegenden Konigreichen
geregelt werden:

,But it requires a perfectly virtuous prince (jentsu) to be able, with a great
country, to serve a small one — as for instance, T ang served Ko, and king
Wan served barbarians. And it requires a wise prince (chihtsu) to be able,
with small country, to serve large one, — as the king T’ai served the Hsun-yu,
and Kau-ch’ien served Wu.*

Zu Zeiten von Menzius war die auf /i basierende Ordnung von Zhou bere-
its zusammengebrochen. Dennoch hebt er das alte /i als Grundlage fiir die
zwischenstaatlichen Beziehungen hervor. Er meint damit aber nicht die
Wiederherstellung der alten Ordnung als solche, sondern stellt /i auf die
Grundlage von ren (Tugend bzw. Giite) und zAi (Weisheit) und macht auf
diese Weise daraus ein philosophisches Konzept.!0

Fiir diejenigen, die zum ersten Mal etwas iiber konfuzianische politis-
che Philosophie horen, mag die Behauptung, dass /i in zwischenstaatlichen
Beziehung befolgt werden miisse, um die Sicherheit des Landes zu
gewihrleisten, und dass dieses /i wiederum auf ren und zhi beruhe, selt-
sam erscheinen. Dabei ist zu bedenken, dass ren als Grundprinzip der poli-
tischen Philosophie von Konfuzius und Menzius fungiert. Dazu sagt Men-
zius: ,,[...] if the prince of a State loves benevolence (ren), he will have no

9 Menzius 1a3, transl. Legge 1960: Bd. 2, S. 155. .
10 Feng 1948, S.253.

119

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

opponent in all the kingdom ([fianxia — in the world, EJL]“!!. Politik, die
auf ren beruht, versucht in erster Linie, Konflikten vorzubeugen. Dies gilt
sowohl fiir innerstaatliche als auch internationale Beziehungen. Fiir Menz-
ius war ren der einzig realistische Weg, um in einer Zeit wie der von
Chunqiu Zhanguo, in der allein das Recht des Stdrkeren galt, Frieden zu
schaffen. Angesichts der stidndigen Kriege ist versténdlich, dass sein poli-
tisches Denken auf die Schaffung von Frieden gerichtet ist. Mit der Bes-
timmung von ren als moralischem und philosophischem Grundprinzip der
Politik ging die Forderung einher, die Sicherheit der Bevdlkerung auch
ohne physische Gewalt nach innen und aullen zu gewéhrleisten.

Tatsdchlich wurden die zwischenstaatlichen Beziehungen wéhrend der
Chunqiu Zhanguo-Zeit jedoch durch militirische Gewalt bestimmt. shida
(dem GroBlen dienen) beruhte nicht mehr auf /i, sondern auf
Machtkalkiilen. Entsprechend dnderten sich die shida-Beziehungen mit
den militdrischem und machtpolitischem Verhéltnissen. Da bis zum Ende
der Zhanguo-Zeit keiner der Fiirstenstaaten militdrisch stark genug war,
das gesamte Reich zu einigen, mussten sich selbst gro3e Staaten wie Qin
mit dem sadae/shida kleiner Staaten zufrieden geben. Allerdings war shi-
da allein keine Garantie fiir die Sicherheit und das Uberleben der kleinen
Staaten; sie mussten zudem militérisch stark genug sein, sich auch selbst
verteidigen zu kénnen.12

Nach der Schaffung des einheitlichen Reiches durch Qin 221 v. Chr.
blieb fiir die Beziehungen zu seinen Nachbarlindern zunéchst die
militdrische Macht ausschlaggebend. Auch wenn sich China in seinem
sinozentrischen Weltbild als die Kultivierten (4ua) und die Nachbarlédnder
als Barbaren (i) definierte, zollten ihm diese keineswegs immer den er-
warteten Respekt und Tribut. Gerade in der Beziehung zu den méchtigen
Volkern im Norden, die weder von Qin (221-202 v.Chr.) noch von Han
(202 v.Chr. — 220 n.Chr.) unterworfen werden konnten, kam es vor, dass
China diesen Tribute entrichten musste, um den Frieden zu sichern.!3

11 Menzius 4a7, transl. Legge 1960: Bd.2, S. 298.

12 Lee Choon-Sik 1997, S. 296.

13 So musste Gaozu, der Griinder der Han-Dynastie, nach der Niederlage gegen die
Hunnen diesen Tribut versprechen, um Frieden zu schlieBen. 141 v. Chr. brach
Kaiser Wu den Frieden und schickte seine Truppen ins Zentrum des Hunnenreich-
es im Westen der Gobi-Wiiste. Darauthin flohen die Hunnen nach Westen und
16sten u.a. auf dem indischen Subkontinent und in Europa Volkerwanderungen
gewaltigen Ausmalies aus. Anders als Hegel meinte, ist China nicht erst mit der

120

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

Im 12. Jahrhundert, als die Song-Dynastie (960—1279) von den Volkern
im Norden bedroht wurde, vertiefte der bedeutende neo-konfuzianische
Philosoph Zhuxi die auf dem sinozentrischen Weltbild beruhende Tren-
nung von Aua und i. Er erklirte die Unterschiede zwischen seinem Volk
der Han und den anderen Volkern nicht mehr aus der Logik realer
militirischer Macht, sondern mit der kultur-essentialistischen Uberlegen-
heit des Han-Volkes. Alle Barbaren im Norden seien blo8 Wesen zwis-
chen Mensch und Tier. Deshalb sei es nicht moglich, ihre Eigenschaften
zu dndern und verniinftig mit ihnen zusammenzuleben.!* Diese Sichtweise
war moglich, weil Zhuxi den anderen Volker jede Eigenstdndigkeit und
Subjektivitdt absprach.!> Fiir ihn war die hierarchische Ordnung von hua
und i ebenso wie die hierarchische Ordnung zwischen den Menschen ein
unverdnderbares, ewig geltendes Gesetz. Deshalb konne es auch nicht
passieren, dass die Barbaren China eroberten. Er schreibt,

»wenn ein kleiner Mann (xiaoren) den edlen Mann (junzi) zu iberwaltigen
versucht und Barbaren China angreifen, ist das so, als wiirde man eine Son-
nenfinsternis als eine anormale Erscheinung der Natur ansehen. !¢

Deshalb solle man ohne zu verzagen und bis zum Schluss gegen die Inva-
soren aus dem Norden kdmpfen. Tatsdchlich war die Song Dynastie
damals ernsthaft in Gefahr geraten. In dieser Situation versuchte Zhuxi,
indem er Han als Kulturnation definierte, eine Art Han-Nationalismus zu
schaffen und die Abwehrkrifte Chinas zu starken.!”

Jedoch wurde das Reich der Song 1279 endgiiltig durch die Mongolen
erobert. In der von ihnen gegriindeten Yuan-Dynastie (1271-1368) konnte
sich das von Zhuxi vertretene sinozentrische Han-Bewusstsein nicht weit-
er entfalten und auf die politische Ordnung Einfluss nehmen. Erst wahrend
der ihr folgenden Ming Dynastie (1368-1644), die aus der Uberwindung
der Volker aus dem Norden durch das Han-Volk entstanden war, erlangte
die sinozentrische Weltordnung einschlielich shida ihre volle Giiltigkeit.

Das shida-System beruhte in der Zeit von Chunqiu Zhanguo im Unter-
schied zur Zhou-Zeit, nicht mehr auf /i allein. Es war ein System gewor-

Ankunft der Europder in China im 16. Jahrhundert in die Weltgeschichte einge-
treten (vgl. Lee 2003).

14 Zhuzi yulei: 4-1.

15 Kim T’ae-yong 2000, S. 7.

16 Zhuxi, Chu Wen-kung wen-chi, Literary collection of Zhuxi, Bd. 11, zit. n. Yu
2003, S. 96.

17 Yu Kiin-ho 2004, S. 96.

121

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

den, in dem politisch wie militdrisch iiberlegene Staaten ihre Stirke
demonstrierten. Soweit aufgrund der formalen, hierarchischen Ordnung
zwischen starken und schwachen Staaten der dullere Frieden erleichtert,
die Militdrausgaben gesenkt und die innere Sicherheit erh6ht werden kon-
nte, bot dieses System per se gewisse Vorteile, zumal es sich in gewissem
MaBe auch an sich verindernde Machtverhéltnisse anpassen konnte. Seit-
dem sich das shida-System jedoch auf den Glauben an die kulturelle
Uberlegenheit des Han-Volkes stiitzte, verlor es diese Flexibilitdt und
wurde sinozentrisch, dogmatisch und starr. Zhuxi selbst legt Zeugnis
davon ab: Er lehnte es ab, Barbaren menschliche Eigenschaften zuzugeste-
hen, selbst dann, wenn sich deren Kultur, wie im Falle Koryds, im leb-
haften Kulturaustausch mit China entwickelt hatte.!8

Der Neo-Konfuzianismus Zhuxis mit seinem starren sinozentrischen
Weltbild war im 14. Jahrhundert, zum Ende der Koryd-Dynastie, auf der
koreanischen Halbinsel rezipiert worden und wurde in der neu gegriinde-
ten Choson-Dynastie Herrschaftsideologie. Damit erfuhr das bisherige, auf
machtpolitischem Pragmatismus beruhende Sicherheitsdenken in Korea
eine wesentliche Veranderung.

2. Neo-Konfuzianismus in Choson und die Sicherheitsfrage
2.1 Einfiihrung in den Neo-Konfuzianismus

Der Neo-Konfuzianismus Zhuxis kam Ende des 13. Jahrhunderts wéhrend
der Yuan-Dynastie nach Koryd.!” Gelehrte wie Yi Saek (1328-1396) und
Chong To-jon (1337-1398), die sich in Koryd mit dem Neo-Konfuzianis-
mus beschiftigten, betrachteten die Yuan-Dynastie der Mongolen
keineswegs als eine Dynastie der Barbaren, sondern als eine normale Dy-
nastie, da sie die chinesische Kultur fortfithrte. Fiir sie war das Unterschei-
dungskriterium zwischen Aua und i nicht die Ethnizitit, sondern das
Vorhandensein von Kultur. Diese Sichtweise war in Koryo nicht selb-
ststindig entstanden, sondern ging zuriick auf den in der Han-Zeit ent-
standenen Text Chunqiu von Kungyang, demzufolge auch Barbaren Teil
der hua werden konnten, wenn sie sich nach chinesischem Vorbild kul-
tivierten. Man kann davon ausgehen, dass diese Interpretation von hua

18 Zhuzi yulei, 133-7.
19 Kim Ch’ung-ryol 2003, S. 2.

122

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

und 7 von Nicht-Han-Vélkern gerne aufgenommen wurde. Die Yuan-Dy-
nastie machte sich dies zunutze und fiihrte, um sich selbst als Eroberer und
Herrscher zu legitimieren, den Neo-Konfuzianismus mit Hilfe von Xu
Heng (1209-1281), einem konfuzianischen Gelehrten, als staatstragende
Lehre ein. Sie hétten China zwar mit Gewalt unter ihre Herrschaft ge-
bracht, hétten sich aber durch die Aufnahme der konfuzianischen Kultur
sinisiert und wiren nun richtige sua.20

Die neo-konfuzianischen Gelehrten Koryos sahen deshalb kein Problem
darin, mit Yuan eine sadae-Beziechung zu pflegen. Eine wichtige Rolle
spielte dabei auch, dass es Kaiser Shizu (Kubilai Khan) mit Hilfe von Xu
Heng gelungen war, als ein guter Regent in die Geschichte einzugehen.?!
So schrieb Yi Saek in Moguinjip, dass die konfuzianische Lehre von Kon-
fuzius tiber Han Yu, Cheng I und Cheng Hao zu Xu Heng im Norden
weitergegeben worden sei, und dieser Kubilai Khan geholfen habe, gute
Politik zu machen.??

Allerdings haben die Gelehrten Koryds in der Rezeption dieses Aspekts
des Neo-Konfuzianismus kaum aktiv mitgewirkt. Die Lage Koryds war
am Ende des 13. und zu Beginn des 14. Jahrhunderts sehr kritisch. Infolge
der langjdhrigen Militdrherrschaft und der Invasions- und Intervention-
spolitik der Yuan war die politische und gesellschaftliche Ordnung weit-
gehend zerstort. Obwohl die Bevolkerung unter japanischen Piraten und
marodierenden Banden aus dem Norden sehr zu leiden hatte, zeigte sich
die Regierung nicht in der Lage, eine Armee zu ihrem Schutz aufzustellen,
u.a. auch deshalb, weil viele Bauern wegen der unertriglichen Ausbeutung
durch Beamte und Adel vom Land gefliichtet waren. Der Konig ignorierte
diese Probleme und war lediglich daran interessiert, sich mit Yuan
gutzustellen und seine Macht zu erhalten.?3

In dieser Situation erregten andere Aspekte von Zhuxis Neo-Konfuzian-
ismus das Interesse koreanischer Gelehrter, ndmlich Reformansitze zur
Uberwindung der politischen und gesellschaftlichen Krise. So klagte
Chong To-jon in seiner Schrift Pulssijabbyon iber die verfahrenen
Verhiltnisse seiner Zeit:

20 Ahnliche Argumente wurden im 17. und 18. Jhd. erneut vorgebracht, nachdem die
Mandschuren China erobert und die Qing-Dynastie gegriindet hatten, vgl.
Hamashita 1997.

21 Kim T’ae-yong 2000, S. 21.

22 Yi Saek 1993, S. 72.

23 Kim Young-su 2006.

123

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

,Der Sohn betrachtet seinen Vater nicht als Vater, der Untertan betrachtet
seinen Konig nicht als Konig. Weil man kaum an die Aufrichtigkeit denkt,
blickt man auf die eigenen Eltern wie auf irgendwelche Passanten.*?*

Angesichts der allgemeinen Krise war das Problembewusstsein der
Gelehrten fiir den realitidtsorientierten Neo-Konfuzianismus sehr
empfinglich. Stellte dieser doch im Gegensatz zu dem bis dahin auch poli-
tisch herrschenden Buddhismus nicht das Leiden des Einzelnen, sondern
das Wohl der Gesellschaft; nicht die Kraft des Buddha, sondern die Kraft
der Menschen in den Mittelpunkt und versuchte, mit dieser Kraft der Men-
schen die Ordnung in Staat und Gesellschaft wiederherzustellen. Daher
galt das Interesse der Gelehrten in Koryd nicht in erster Linie Zhuxis
Weltbild von Aua und i sowie seinen Prinzipien von Aufrichtigkeit und
Moral, sondern vielmehr der realpolitischen Bedeutung seines Werkes.2
Sie griffen auf Zhuxis Denken zuriick, um die allgemeine Krise am Ende
der Koryo-Dynastie zu bewéltigen.

Die erste Rezeption des Neo-Konfuzianismus auf der koreanischen Hal-
binsel hatte also selektiven Charakter. Dies galt auch fiir die Frage des
sadae. Hier folgten die Koryo-Gelehrten nicht Zhuxis Prinzip, sondern
einem realpolitischen Machtkalkiil. Bis zum Ende der Koryd-Zeit war es
von entscheidender Bedeutung, durch sadae gute Beziehungen zu China
und anderen Volkern im Norden zu unterhalten. Das beruhte ohne Zweifel
auf einer realistischen Einschitzung der Machtverhéltnisse. Seit Beginn
der Koryo-Dynastie war man in Entsprechung zu den jeweiligen
Machtverhéltnissen nicht nur mit China, sondern auch mit den Voélkern im
Norden sadae-Beziehungen eingegangen oder hatte von ihnen sadae er-
halten.?® Sadae war also ein flexibles Instrument der Diplomatie. So
schloss Konig Kongminwang (1330-1374), nachdem er erkannt hatte,
dass Yuan seine Macht an Ming verlieren wiirde, schon vorab eine sadae-
Beziehung mit dem neuen Herrscher.?’

Diese pragmatische Verhaltensweise beurteilte Yulgok Yi Yi (1536—
1584), ein bedeutender neo-konfuzianischer Gelehrter in der Mitte der
Choson-Zeit, wie folgt:

,Ob die drei Koénigreiche und Koryo, so fleilig sie auch sadae praktizierten,
aufrichtig und ernsthaft genug waren, weil3 ich nicht.... Wenn sie /i formal ko-

24 Chong To-jon, Sambongjip, Bd. 9, 1990, S. 452.
25 Mun Ch’6l-yong 1982, S. 117.

26 Park Kyong-ahn 2005, S. 198.

27 Kim Young-su 2006, S. 352.

124

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

rrekt praktizierten, dabei aber nicht aufrichtig waren, und wenn ihre Zere-
monien zwar groBartig, aber nicht ernst gemeint waren, wie kdnnte man eine
solche Praxis von sadae mit dem aufrichtigen und ernsthaften sadae unseres
Landes vergleichen.*?®

Aus der Sicht eines strengen Neo-Konfuzianers war das Verhalten von
Kongminwang nicht das eines aufrichtigen Untertanen. In der Tat hatte er,
um die Sicherheit seines Landes nicht zu gefdhrden?®, nicht nur einen
Gesandten von Yuan getdtet, sondern sogar einen Angriff auf die Hal-
binsel Liaodong geplant, als der chaotische Machtwechsel von Yuan nach
Ming dieserlaubte.

In der ersten Zeit der Einflihrung von Zhuxis Neo-Konfuzianismus
spielte sein sinozentrisches Denken mit der dogmatischen Trennung von
hua und i auf ethnischer Basis noch keine grofle Rolle. In Koryd war man
vielmehr der stolzen Uberzeugung, dass die koreanische Halbinsel auf
eine ebenso lange Geschichte wie China zuriickblicken koénne und sich
bereits unter Kija (Kitsu) zu Zeiten der Zhou-Dynastie zivilisiert habe.
Nach der Eroberung von Liaodong 1371 wurde dieser Stolz auf die eigene
Geschichte von Konig Kongminwang in einer Botschaft an die dortigen
Bewohner deutlich zum Ausdruck gebracht:

,Unser Land wurde in der gleichen Zeit wie Yao gegriindet. Wudi von Zhou
schickten Kija zu uns als Fiirst. Wir haben unser Territorium {iber Generatio-
nen hinweg bis zur Halbinsel Liaodong verteidigt. Nachdem Yuan China
vereint hatte, schickte es seine Prinzessinnen nach Koryd... Die Bewohner
und Fiihrer dieses Gebietes sollen sich freiwillig unterwerfen...*3°

Die Kernaussage dieser Botschaft lautet, dass das Liaodong-Gebiet his-
torisch zu Koryo gehorte, und dass sich deshalb seine Bewohner Kory6 zu
unterwerfen hétten. Sonst wiirden sie durch Koryos Militdr bestraft wer-
den.3!

Kongminwang fiihlte sich stark genug, ein Ritual zu Ehren des Him-
mels, eigentlich ein Privileg des ,,Sohnes des Himmels*, durchzufiihren.32
Dieser Anspruch ist ein weiterer Beleg fiir sein Bestreben, sich als mit

28 Yulgok chonso, Habyu Bd.4, Kongnoch’aek; Yi Yi 1989a, S. 536.

29 Kim Young-su 2006, S. 332.

30 Annal Koryo, Y6ljon 27, Chiryongsu.

31 So sollte auf der koreanischen Halbinsel zu derselben Zeit wie in China das erste
Konigtum gegriindet worden sein. Solche Erfindungen von Anciennitét sind auch
in anderen Kulturkreisen bekannt. Zu Selbstbehauptungsdiskursen in Ostasien s.
Amlung/Koch/Kurz/Saaler/Lee 2003.

32 Annal Koryd, Sega 42, Kongmin-wang 21, Juni Ulju.

125

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

China gleichwertig zu sehen — obwohl er mit Ming zuvor bereits eine
sadae-Beziehung eingegangen war und sich damit formell unterworfen
hatte.

Allerdings sollte die Koryd Dynastie schon bald untergehen. Die
Choson Dynastie (1392-1910) erhob den Neo-Konfuzianismus Zhuxis zur
Herrschaftsideologie, die im Laufe der Zeit immer dogmatischer und star-
rer werden sollte. Damit einhergehend néherte man sich der Frage der
Sicherheit nun nicht mehr pragmatisch, sondern iiberwiegend moralisch.

2.2 Neo-Konfuzianismus als Herrschaftsideologie

Eine wichtige Ursache der Dogmatisierung des Neo-Konfuzianismus in
der Choson-Dynastie liegt in ihrem Griindungsprozess. Wahrend sich
frithere Dynastiewechsel auf Eroberung gegriindet hatten, verstand sich Yi
Song-gye (1335-1408), der Griinder der Choson Dynastie als Thronerbe
Ch’angwangs, des letzten Konig von Koryo, gleichwohl er diesen ent-
thront hatte. Deshalb sah sich die Choson Dynastie von Beginn an mit
einem Legitimitdtsproblem konfrontiert.33 Yi Song-gye versuchte dieses
Problem auf zwei Wegen zu losen: Einerseits durch grundlegende Refor-
men des Staates auf neo-konfuzianischer Basis und andererseits durch Un-
terwerfung unter das sinozentrische Weltsystem, d.h. die Hoffnung, von
Ming als legitimer Herrscher auf der koreanischen Halbinsel anerkannt zu
werden.

Chong To-jon, einer der wichtigsten Mitstreiter Yi Song-gyes, ging so
weit, die historische Bedeutung der vorherigen Dynastien zu leugnen, in-
dem er deren zivilisatorischen Ursprung, und damit auch den Chosons, in
die Zeit des legendiren Kija vorverlegte, der die konfuzianische Zivilisa-
tion damals nach Korea gebracht haben sollte. Fiir ihn bedeutete, wie in
Choson Kyonggukjon (Kapitel Sang, Kukho) zu lesen ist, die Griindung
von Choson fiir Chong eine Wiederauferstehung von Kija, also Kija-
Choson, sowie die Verwirklichung des ,,Ostlichen Zhou*, von dem Kon-
fuzius getraumt hatte.>* Bis zur Mitte der Choson-Dynastie hatte diese
Sichtweise einen derart starken Einfluss erlangt, dass Yulgok Yi Yi den
Konfuzianismus zum einzigen Kriterium fiir Zivilisation erkldren und in

33 Chin Tok-Kyu 2002, S. 444.
34 Chong To-jon 1990, S. 414.

126

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

Tongho mundap behaupten konnte, erst Choson habe den Konfuzianismus
auf der koreanischen Halbinsel zur Staatsideologie gemacht.3> Ein solches
Geschichtsverstandnis halt der Historiker Sin Ch’ae-ho, der wahrend der
japanischen Kolonialzeit (1910-1945) gegen Japan gekdmpft hatte, fiir
eine sklavische Interpretation von sadae. Hingegen meint Kim Yong Su,
ein heutiger Historiker, Sin wiirde {ibersehen, dass das Ziel aller Dynastien
auf der koreanischen Halbinsel seit den Drei Konigreichen stets die per-
fekte Aufnahme der hoch entwickelten Zivilisation Chinas gewesen sei.3
Betrachtet man die Ansichten Chdong To-jons vor diesem historischen
Kontext, sei mit der Griindung Chosons ein lang gehegter Wunsch der
Menschen auf der koreanischen Halbinsel in Erfiillung gegangen.

In der Koreaforschung ist allerdings umstritten, ob mit der Griindung
Chosons Koryo fortgefithrt wurde oder auf der Grundlage des Neo-Kon-
fuzianismus eine grundlegende Neurordnung erfuhr. Martina Deuchler
vertritt die letztere Ansicht:

,»With the advent of Neo-Confucianism in Korea, an ideology emerged that
was addressing itself in a comprehensive and compelling way to social prob-
lems. It stimulated an unprecedented contained clear precept of socialpolitical
renovation and anchored the guarantee of their workability in the exemplary
world of the sage-kings of Chinese antiquity. Moreover, the reformatory
thrust of Neo-Confucianism turned its practitioners into activists and demand-
ed their full commitment to its program of social change. The Neo-Confu-
cians of early Choson became infected with this call to action and strove to
determine and implement a reform program that would Confucianize Korean
society. After the failure of Wang An-shih’s (1021-1086) reforms in
eleventh-century China, their program was to become the most ambitious and
creative reform experiment in the East Asian world.*37

Hingegen meint Chin Tok-kyu, ein koreanischer Politikwissenschaftler,
dass Yi Song-gye und seine Weggefahrten, als sie die Macht ergriffen, den
Neo-Konfuzianismus aus legitimatorischen Griinden als Herrschaftside-
ologie zwar adoptierten, dies aber keineswegs als ein Versuch zu verste-
hen sei, der Gesellschaft eine neue Struktur zu verleihen. Soweit es Um-
briiche und Verdnderungen gegeben habe, habe man darauf eher passiv
reagiert. Insofern sei die Griindung Chosons als Fortfithrung der Koryo-
Dynastie zu sehen, die die chaotischen Herrschaftsverhiltnisse am Ende

35 Yi Yi, Yulgokjonso, Bd. 15, Chabja, 1989, S.316-317.
36 Kim Young-su 2006, S. 766.
37 Deuchler 1992, S. 27.

127

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

der Koryo-Zeit lediglich neu organisiert habe.3® Choson habe jedoch die
mittelalterliche Machtstruktur vollstdndig iibernommen.

Jedenfalls ging Choson eine sadae-Beziehung mit Ming ein. Diese
Beziehung bestimmte dann auch das Verhiltnis zu den Nachbarlidndern.
Das bedeutet, dass Ming an der Spitze dieses hierarchisch strukturierten
internationalen Systems stand, wihrend sich die anderen Lénder untere-
inander als gleichwertiger Partner betrachteten. Allerdings bedeutete
sadae in den Anfangen Chosons noch keine bedingungslose Unterwerfung
gegeniiber Ming. Gegeniiber sich verdndernden Verhéltnissen zeigte man
sich weiterhin pragmatisch. So begriindete Chong To-jon die bereits
erwdhnte Eroberung von Liaodong damit, dass ein kleiner Staat nicht /i
folgen miisse, wenn ein groBer Staat sich nicht an /i halte.°

Erst unter Sejong (1397-1450), dem vierten Konig von Choson, wird
das Verstdndnis von sadae dogmatischer und nicht mehr als Anpassung an
reale Machtverhéltnisse, sondern als ,,Gehorsam und Unterwiirfigkeit in
der hierarchischen Beziehung zwischen dem Herrn und Untertanen ver-
standen. Zugleich wurde nun das ethnisch orientierte Aua-i-Weltbild
Zhuxis als solches rezipiert und die sadae-Rituale sorgfaltiger vollzogen.
AufBerdem wurden bestimmte rituelle Zeremonien, die schon vor Koryd
von koreanischen Konigen durchgefiihrt worden waren, abgeschafft, da
sie im dogmatischen Weltbild von /iua und i ausschlielich dem Sohn des
Himmels vorbehalten waren. Proteste gegen diese Entscheidung wurden
damit begriindet, dass keiner der Staaten auf der koreanischen Halbinsel
auf eine Griindung des chinesischen Kaisers zuriickgehen wiirde, diese
Staaten seit Tan‘gun stets selbststindig gewesen seien und selbst direkt
mit dem Himmel in Verbindung gestanden hitten.*0 So waren die sadae-
Theorie und Praxis auch in der Choson-Zeit durchaus auch mit Konflikten
behaftet.

Der Streit um diese Zeremonien zu Ehren des Himmels wurde durch
Konig Sejong abrupt entschieden:

»Nach /i ist es eindeutig, dass der Fiirst selber nicht die Zeremonie fiir den

Himmel durchfiihren darf. Er muss /i folgen, auch wenn er iiber ein grof3es
Gebiet herrscht.«4!

38 Chin Tok-Kyu 2002, S. 397-445.

39 Han Myong-gi 2000, S. 305.

40 Kim T ae-yong 2000, S. 31.

41 Annalen von Sejong, 1. Jahr, Juni, Kyongjin.

128

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

Damit hatte sich Choson selbst zum Fiirstenstaat im Rahmen der sinozen-
trischen Ordnung gemacht und die zentrale Position Chinas anerkannt. Se-
jong wollte mit dieser Unterwerfung gegeniiber Ming vermutlich seine
Untertanen dazu bringen, sich ihm gegeniiber ebenso zu verhalten und
damit den Aufbau eines konfuzianischen Staatswesens zu vervollstiandi-
gen.*? In der Tat gelang es ihm, sowohl die internationalen als auch die
innerstaatlichen Beziehungen zwischen Herr und Untertanen auf der
Gundlage von /i zu gestalten.

Sejong begann damit, dreimal im Jahr offizielle Tribut- und daneben
viele weitere Gesandtschaften nach Peking zu schicken und umgekehrt in
Choson soviel wie moglich von der entwickelteren Kultur Mings
aufzunehmen. Ming seinerseits wiirdigte den ,,Gehorsam Chosons und
betrachtete es als Musterstaat unter den unterworfenen Staaten.** Diese
friedliche Beziehung zwischen Ming und Chosdn wihrte bis ins 16.
Jahrhundert. Choson, das das /i des sadae-Systems streng befolgte, konnte
als Gegenleistung hierfiir eine auBBerordentlich lange Zeit in Frieden leben.

Man kann sich allerdings fragen, welches relative Gewicht der sadae-
Praxis fiir die Sicherheit Chosons tatsachlich zukam. Ohne Zweifel konnte
man sich vor ernsthaften Bedrohungen durch Ming ziemlich sicher fiihlen.
Diese Sicherheit ermoglichte es Choson sein von Literaten gefiihrtes
Herrschaftssystem, dem nun auch das Militar unterstellt war, aufzubauen.
Das Militar hatte nidmlich wéhrend der Koryo-Zeit tiber Jahrzehnte die
eigentliche Macht inne und hatte das Land in den Ruin getrieben, u.a. weil
der Adel zum Ende der Koryo-Dynastie eigene Armeen unterhielt. Da
damit die Ordnung im Staat zerstort und der Zusammenbruch des Landes
herbeigefiihrt worden war, war es Choson von Beginn an ein vorrangiges
Anliegen, die privaten Armeen zu zerstoren, die Macht des Militérs
tiberhaupt zu schwéchen und die Streitkréifte so einzurichten, dass ihre
Anfuhrer keinen Einfluss auf die Politik der Regierung ausiiben konnten.*4

Zu Beginn Chosons stellten all diese Streitkréifte eine ernsthafte Bedro-
hung fiir die innere Sicherheit dar. Es gelang den ersten Konigen von
Choson schlieBlich, ihre Macht zu brechen und ihnen jede Mdéglichkeit zu
nehmen, sich neuerlich als politische Kraft zu organisieren. Allerdings
beschwor diese Politik die Gefahr herauf, dass die Fahigkeit Chosons, sich
gegen duflere Angriffe zu verteidigen, herabgesetzt wurde. Dies ridchte

42 Han Myodng-gi 2000, S. 306.
43 Ebenda.
44 Yi Chae-hun 2003, S. 43.

129

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

sich, als Toyotomi Hideyoshi (1536—1598) nach der Vereinigung Japans
Choson 1591 iiberfiel und eine Unzahl von Ortschaften, Tempeln und
Palésten in Schutt und Asche legte.

Schon Jahrzehnte vor dem Angriff Hideyoshis hatte Yulgok Yi Yi dafiir
pladiert, 100000 Soldaten auszubilden, um fiir einen moglichen Angriff
von aullen, insbes. Japans, geriistet zu sein. Doch die durch zwei Jahrhun-
derte Frieden verwdohnten Neo-Konfuzianer Chosdns wollten davon nichts
horen. Thr Interesse galt nicht dem Aufbau einer Armee, sondern vielmehr
dem eines perfekten konfuzianischen Staates. Fiir sie war Choson eine
groB3e Schule fiir die neo-konfuzianische Lehre Zhuxis, in welcher mit /i
als Grundlage die Beziehungen zwischen den Menschen geregelt werden
sollten.®

In diesem Sinne hatte Choson einen effektiven Mechanismus fiir die
Reproduktion seiner Herrschaftsideologie entwickelt. In dieser politischen
Einheit namens Choson lasen alle dieselben Texte und folgten der gle-
ichen Interpretation dieser Texte. Dementsprechend dachten und handel-
ten sie und reproduzierten auch ohne Androhung physischer Gewalt die
von den Gesetzen und anderen Regeln intendierte Ordnung aus sich selbst
heraus. Durch diesen Prozess der Reproduktion der Herrschaftsideologie
schlug das sadae-Bewusstsein nicht nur bei der herrschenden Gelehrten-
schicht, sondern auch im Alltag der Bevolkerung tiefe Wurzeln. Zugleich
entstand auf diese Weise eine geistige Abhéngigkeit von der GroBmacht
China — bis hin zu einen totalen, duch sadae gepragten Abhangigkeitsbe-
wusstsein in allen Bereichen von Militdar, Kultur, Wirtschaft und
Gesellschaft, wie Chin meint.*¢

Dabei blieb aber das Problem bestehen, dass der Staat die eigene
Sicherheit allein mit der Verwirklichung des konfuzianischem /i, also
ohne die Fahigkeit zur eigenen militdrischen Selbstverteidigung, nicht
gewihrleisten konnte. Schon die Erfahrungen wihrend der Zeit von Chun-
qiu Zhanguo hatten gezeigt, dass das Einhalten von /i allein die Sicherheit
und das Uberleben eines kleinen Staates nicht garantieren konnte. Ein
kleiner Staat musste zwar sadae einhalten, musste aber zugleich iiber aus-
reichende militdrische Kraft verfligen, sich selbst zu verteidigen. Anderen-
falls musste er damit rechnen, von einem grof3en Staat erobert oder verein-
nahmt zu werden. Wenn Menzius iiber sadae/shida und chaso/zixiao als

45 Kim Young-su 2006, S. 778.
46 Chin Tok-Kyu 2002, S. 612.

130

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

Bestandteil von /i in der Gestaltung zwischenstaatlicher Beziehungen
schrieb, gab er damit die Wiinsche seiner Zeitgenossen, die iiber Jahrhun-
derte hinweg unter den Kriegen ihrer Herrscher hatten leiden miissen.
Dennoch waren die Gelehrten Chosdns naiv genug, nach Uberwindung
der anfinglich chaotischen Verhiltnisse und angesichts des jahrhundert-
langen Friedens zu glauben, allein durch die sorgfiltige Umsetzung von /i
und ohne eigene militirische Kraft fiir die Sicherheit des Landes sorgen zu
konnen. Dafiir wurden sie 1591 bestraft.

Nach diesem Krieg wurde die sadae-Beziehung zwischen Ming und
Choson moralischer und dogmatischer und nahm teilweise seltsame For-
men an. Als Ming durch die von den Mandschuren gegriindete Qing Dy-
nastie abgelost wurde, und man das Regime dieser Barbaren i im Sinne
des zuvor erwihnten Han-Kulturnationnalismus Zhuxis nicht anerkennen
wollte, filhrte man sadae gegeniiber den Ming weiter. Da Qing in den Au-
gen der Neo-Konfuzianer Chosons nicht iiber die Legitimitit zur
Durchfiihrung der Rituale fiir den Himmel verfiigte, wurden diese insge-
heim vom Ko6nig Chosons iibernommen (s.u.). Neo-Konfuzianer wie Song
Si-y6l (1607—-1689) beriefen sich angesichts des Dynastiewechsels in Chi-
na umso mehr auf Zhuxis Lehre. Dieser hatte, wie schon kurz erwahnt, im
12. Jahrhundert sein ethnisches Weltbild von Aua und i philosophisch ver-
tieft und seine Landsleute zum Widerstand gegen die mongolischen An-
greifer aufgefordert. AuBerdem behaupteten die Neo-Konfuzianer, Choson
miisse /i gegeniiber Ming sorgfiltig einhalten, da es wihrend der japanis-
chen Invasion Choson geholfen hatte.

In der Tat hatte Ming 1591 Truppen nach Choson geschickt — in erster
Linie um sich vor den groBlen Ambitionen Toyotomi Hideyoshis zu
schiitzen. Dieser hatte angekiindigt, dass das letztliche Ziel seines Ein-
marsches in Choson die Eroberung Chinas war. Deshalb war die Er-
oberung Chosons auch fiir Ming nicht ungefahrlich. Offiziell schickte
Peking Truppen, weil der Kaiser mit Choson und seinem Koénig Mitleid
hatte.

Zu Beginn des Krieges waren Konig Sonjo (1552-1608) und die
herrschende Elite in den Norden des Landes geflohen. Hingegen stellte
das einfache Volk, iiberwiegend Bauern, eine Freiwilligenarmee auf und
erzielte trotz der deutlich schlechteren Ausstattung mit Waffen einige
beachtliche Erfolge gegen Japan. Daher verloren die herrschenden Eliten
erheblich an Ansehen beim Volk, zumal der Kénig nach dem Krieg ihr
zweifelhaftes Verhalten unerwéhnt lie und sich wegen seiner Entschei-
dung, die chinesischen Truppen ins Land geholt zu haben, selbst lobte.

131

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

Auflerdem zeigte er keine Neigung, die Verdienste und Leiden seiner Un-
tertanen, die neben den japanischen, insbesondere auch von den Ming-
Truppen misshandelt, gebrandschatzt und ihrer Vorrdte beraubt worden
waren, anzuerkennen.*’ Stattdessen erklédrte er Ming zum Retter der Na-
tion und verpflichtete sich zu ewiger Dankbarkeit. Offenbar hatte sich eine
breite Kluft zwischen Bevolkerung und herrschender Elite aufgetan.

Wie stark die Dankbarkeit gegeniiber Ming in der konfuzianischen Elite
verwurzelt war, ldsst sich am Putsch gegen Konig Kwanghaegun 1623
erkennen. Damals kdmpften Ming und Qing noch um die Herrschaft in
China. Ko6nig Kwanghaegun (1575-1641), der Nachfolger Sonjos, ver-
suchte, in diesem Machtkampf diplomatisch neutral zu bleiben. Deshalb
wurde er von den konservativen Neo-Konfuzianern fiir moralisch verdor-
ben erkldrt und schlieBlich entthront. In ihrer ,,Aufrichtigkeit™ verabsolu-
tierten diese neo-konfuzianisch indoktrinierten Gelehrten sodann die
sadae-Beziehung zu Ming und verweigerten sie den zukiinftigen Qing. Sie
wollten Ming als Zentrum des sinozentrischen Weltsystems von Aua und i
nicht verraten. Die Mandschuren schickten daraufhin 1627 Truppen nach
Choson, das wiederum Ming, das sich nicht mal mehr selbst schiitzen kon-
nte, vergeblich um Hilfe gebeten hatte.

2.3 ,,Kleiner* Sinozentrismus (sojunghwa) und Sicherheit

SchlieBlich musste sich Choson 1633 Qing ergeben und der Konig dem
Qing-Kaiser personlich versprechen, als Untertan von Qing mit diesem
eine sadae-Bezichung einzugehen. Von da an war Choson gezwungen,
seine Konige durch Qing anerkennen zu lassen und das gleiche /i wie
gegeniiber Ming zu praktizieren. Dies war flir die herrschende Elite
Chosons eine besondere Erniedrigung, da sie die Mandschuren bis dahin
als Barbaren verachtet und Ming die grofite Verehrung entgegengebracht
hatte. Obwohl Choson nun gezwungen war, zumindest formal mit Qing
eine sadae-Beziehung zu pflegen, blieb die herrschende Elite heimlich
ihrer alten Ming-Beziehung treu und verwendete z.B. weiterhin die Jahres-
namen von Ming.*® So war eine seltsame Mischform entstanden: Choson
pflegte mit Qing formal eine sadae-Beziehung, fiihlte sich aber in seiner

47 Han Myong-gi 2000, S. 311.
48 Yu Kiin-ho 2004, S. 89.

132

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

moralischen Aufrichtigkeit innerlich verpflichtet, weiterhin alle /i der
sadae-Beziehung mit Ming zu erfiillen, ja sogar rituelle Zeremonien, die
dem Ming-Kaiser vorbehalten waren, durchzufiihren.

Somit war aus der sadae-Beziehung, die urspriinglich aus pragmatis-
chen Uberlegungen zur Sicherung des Friedens entstanden war, durch die
Neo-Konfuzianer Chosons, die sich nach den beiden Kriegen in ihrem
Dogmatismus noch bestérkt sahen, zu einer Frage unverriickbarer Loy-
alitdit von Choson gegeniiber Ming und der der Untertanen gegeniiber
ihren Herrschern, die sich durch dieses System legitimiert sahen, gewor-
den.®

Song Si-yol war einer dieser Neo-Konfuzianer und wohl auch der ein-
flussreichste von ihnen. Er beharrte so sehr auf der Verehrung von Ming
und der Ablehnung von Qing, dass er seine Schiiler kurz vor seinem Tod
beauftragte, ein Grab fiir die beiden letzten Ming-Kaiser zu errichten und
dort die ihnen gebiihrenden alljdhrlichen Rituale durchzufiihren. Das hief3
aber, dass Choson nunmehr selbst die sinozentrische Weltordnung Mings
fortfiihrte. Song Si-y0l betrachtete Choson in der Tat als ,kleines Chi-
na“ und war lberzeugt, den Staat mit der Wiederherstellung der sinozen-
trischen Ordnung aus der Krise fithren zu kdnnen.

Song schreibt zu dieser Beziehung:

»Seitdem Konfuzius Chunqiu verfasst und damit die Bedeutung der groen
Einheit der Welt gelehrt hat, ist die Politik der Verehrung von hua und der
Bekampfung von i (chonhwayangi) eine unveranderliche Wahrheit geworden.
“,,Ming, das zur gleichen Zeit wie Choson gegriindet wurde, ist ein Land mit
Gnade von chaso, das im Geiste der Loyalitdt (ch‘ungii) eine aufrichtige
Beziehung zwischen Herr und Untertan pflegt, wohingegen Qing ein Dieb ist,
der diesem Land /i gestohlen hat.*

Fiir Song waren die internationalen Beziehungen nicht von Situationen
abhingig, sondern von einer unverdnderlichen normativen Ordnung auf
der Grundlage des sinozentrischen Weltbilds.>°

Es ist unvorstellbar, dass Song Si-yol nicht wusste, dass Choson die
sadae-Beziehung mit Qing wegen dessen militdrischer Uberlegenheit
eingehen musste. Dennoch besteht er darauf, dass Choson aufgrund der
moralischen Verdorbenheit seiner herrschenden Eliten, fiir die Politik
lediglich ein machtpolitisches Kalkiil geworden sei, iiberhaupt erst in
diese Lage geraten sei. Es sei daher dringend notwendig, die moralische

49 Kim T ae-yong 2000, S. 67.
50 Song Si-yol 1993, Songjajonso, Bd. 5, Bongsa 27, 28, S. 199-200.

133

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

Ordnung im Lande wiederherzustellen und in den internationalen
Beziehungen wieder aufrichtig zu sein. IThm zufolge entsprach sadae
gegeniiber Ming der himmlischen Ordnung, wihrend sadae gegeniiber
Qing allein aus menschlichen Bediirfnissen bzw. Gier entsprang. Mit der
,Verehrung von Ming und Ablehnung von Qing® (sungmyong panch’ong)
wiirde man der himmlischen Ordnung folgen. Dies sei nur als Ergebnis
korrekter moralischer Erziehung moglich.5! Fiir Song Si-yol hingen alle
Fragen der politischen Herrschaft, der internationalen Beziehungen und
der inneren und &ufBleren Sicherheit unmittelbar mit der moralischen
Erziehung von Individuum und Gesellschaft zusammen.

Sich moralisch zu erziehen bedeutete fiir Song Si-y0l, sich intensiv mit
der Lehre groBer Konfuzianer wie Zhuxi zu befassen. Dies galt nicht nur
fiir die Bevolkerung im allgemeinen, sondern auch fiir den Regenten.
Wenn man durch das Studium die himmlische Ordnung zu respektieren
und sich vor der menschlichen Gier zu hiiten lerne, wiirde die Welt sicher
werden. In diesem idealistischen Weltbild schien der beste Weg, Choson
vor Angriffen Qings zu schiitzen und seine Unabhéngigkeit zu bewahren,
in der Wiederherstellung der alten sinozentrischen Weltordnung zu liegen.
Fiir Song war die Morallehre von Zhuxi die einzige geistige Methode, den
Staat aus der Krise herauszufiihren.

Das Weltbild Songs, in dem Choson den Platz ,,Kleines Zentrum der
sinozentrischen Welt* einnahm, wurde nach seinem Tod zur staatstragen-
den Ideologie erhoben.2 Konig Yongjo (1694—1776) lieB am koniglichen
Hof Rituale zu Ehren des letzten Ming Kaisers durchfiihren. Selbst im 19.
Jahrhundert, als die Existenz Chosons bedroht war, waren viele Kon-
fuzianer — in Korea wijongch oksap’a genannt — davon iiberzeugt, dass
auch diese Krise durch eine Stirkung der Morallehre Zhuxis {iberwunden
werden konne. Mithin wurde der Neo-Kofuzianismus zur Schutzideologie
des Landes erhoben, wobei der Mandongmyo-Schrein, den Song Si-yol
durch seine Schiiler zur Wahrnung des Andenkens der letzten Kaiser von
Ming hatte bauen lassen, zu einem symbolischen Ort fiir den Schutz des
Landes wurde.

Wenn hier vom Schutz des Landes die Rede ist, bedeutet das nicht
unbedingt seine militdrische Verteidigung. Die Haltung, wonach die Liter-
aten verehrt und Militdrs verachtet wurden, blieb iiber die gesamte

51 Song Si-yol 1993, Songjajonso, Bd. 5, Bongsa 9, S. 160.
52 Yu Kin-ho 2004, S. 104.

134

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

Choson-Periode auch in sehr kritischer Zeit unverandert. Der ,,Schutz des
Landes* (hoguk) war fir Song Si-y6l und andere Angehorige der
herrschenden neo-konfuzianischen Eliten stets etwas, was nur im Rahmen
neo-konfuzianischer Aufrichtigkeit und Moral verstanden werden konnte.
Eine solche Sichtweise war wenig hilfreich, wenn die Existenz Chosons,
etwa durch die imperialistischen Méchte im 19. Jahrhundert tatséchlich
bedroht war. Doch fiir die Neo-Konfuzianer Chosons war die Aufrechter-
haltung der Moral allemal wichtiger als ihr eigenes Leben und die duflere
Sicherheit des Landes.>3

3. Sicherheit durch sadae und Sicherheit aus eigener Kraft

Den vorigen Abschnitt zusammenfassend ldsst sich festhalten: Choson
war eine Literatengesellschaft, die ihre Existenz durch die neo-konfuzian-
ische Lehre Zhuxis und die sadae-Beziehung zu China (Ming und Qing)
absichern konnte. Durch das sadae-System hatte die Choson Dynastie
bereits bei ihrer Entstehung Legitimitit gewinnen konnen>* und konnte
auf dieser Grundlage mehr als 500 Jahre iiberdauern. Die auf dem sadae-
System beruhende Abhéngigkeit vom chinesischen Staat wurde einerseits
durch die Morallehre Zhuxis, andererseits durch die Entsendung chinesis-
cher Truppen im Kampf gegen die 1591 eingefallenen japanischen Inva-
soren verstirkt. Als Ming von den Manschuren (Qing) abgelost wurde, be-
standen die neo-konzianischen Gelehrten Chosons auf ihrer Loyalitét
gegeniiber Ming und sahen sich sogar als dessen Vertreter (,,Klein Chi-
na‘).

In den letzten hundert Jahren von Choson zerbrockelte die Herrschaft-
sordnung durch Fraktionskdmpfe, Korruption und die Zuspitzung von
sozialen und ©konomischen Konflikten. Es kam im ganzen Land zu
Bauernaufstinden. Am Ende des 19. Jahrhunderts konnten die herrschen-
den Eliten mit dem Widerstand der Bevdlkerung nicht mehr selbst fertig
werden und riefen China zu Hilfe. Das Land geriet in eine tiefgreifende
politische Krise. Die einen wollten ihre Privilegien verteidigen, die an-
deren sich mit eigener Kraft schiitzen. Dieses Pattern wiederholt sich bis
heute: Wihrend der 35-jdhrigen kolonialen Unterwerfung durch Japan

53 Vgl. Chin Tok-Kyu 2002, S. 602.
54 Vgl. Chin Tok-Kyu 2002, S. 612.

135

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

(1910-1945), im Koreakrieg (1950—1953), wihrend der dreimaligen Dik-
tatur und auch in der 1987 beginnenden Demokratisierungsphase.

Freilich ist die pax sinica, d.h. die sinozentrische, Unterordnung Kore-
as, schon vor mehr als einem Jahrhundert verschwunden. Die diplomatis-
chen Beziehungen zwischen China und Siidkorea beruhen — historisch
ohne Beispiel — auf gleichwertiger Partnerschaft. Han Myodng-gi schreibt
im Hinblick auf Gipfeltreffen zwischen China und Siidkorea, dass bei
einem derartigen Treffen wihrend der Choson-Zeit, z.B. beim Besuch
eines Ming-Verteidigungsminister in Choson, der Konig aufgestanden
wire, um den Minister zu begriiBen. Heutzutage konne man sich eine
solche Situation nicht mehr vorstellen, doch sei dies die Realitdt zwischen
Ming und Chosdn gewesen.> In der 2000-jahrigen Geschichte hatte es zu
keiner Zeit eine gleichberechtigte Beziehung zwischen den chinesischen
und koreanischen Dynastien gegeben.

Gleichwohl ist die siidkoreanische Offentlichkeit 2006 von einer hefti-
gen Debatte iiber den ,,pro-amerikanischen Sadacismsus® erfasst worden.
Im Kern dieser Debatte stand der Plan der Regierung Roh Moo Hyun, die
Befehlsgewalt der USA iiber das siidkoreanische Militar in Kriegsfall
zuriickzuholen. Dieser Plan, dem die US-amerikanische Regierung zuges-
timmt hatte, spaltete die Gesellschaft in zwei Lager. Konfliktparteien
waren die Regierung und das konservative Lager, letzteres bestehend aus
der oppositionellen Grand National Party und der Zeitung Chosun Ilbo.
Die Befiirworter hielten es fiir ein selbstverstidndliches Recht eines sou-
verdnen Staates, die Befehlsgewalt iiber das eigene Militir zu haben.
Hingegen warnte das konservative Lager, dieser Plan wiirde nicht nur das
siidkoreanisch-amerikanische Biindnis, sondern durch einen dadurch
moglich werdenden Abzug der US Truppen auch die Sicherheit des Lan-
des gefahrden. Es ging also um die Frage, ob die Sicherheit des Landes
nur durch die Verbindung mit einem starken Staat gewéhrleistet werden
kann.

Mit der Demokratisierung 1987 sind in Siidkorea die Stimmen lauter
geworden, die eine grofere Selbstdndigkeit in Sicherheitsfragen verlan-
gen. Dazu gehort auch der ambitionierte Plan, Siidkorea eine zentrale Mit-
tlerrolle in Nordostasien zu geben. Jedoch wird dies von vielen in Siidko-
rea mit Skepsis betrachtet. Im konservativen Lager sah man solche
Vorhaben mit Skepsis, wenn nicht als einen Tabubruch, da man eine Be-

55 Vgl. Han Myong-gi 2000, S. 299.

136

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

lastung der Beziehung zu den USA fiirchtete. Die Gefiithle der USA
diirften nicht unnétig gereizt werden, Korea diirfe nicht einer falschen Idee
von Selbstindigkeit verfallen.>¢

Die Sichtweise konservativer Kreise ist in einer Kolumne Yi Han-gu
gut erkennbar:

,Die USA sind seit der Unabhéngigkeit unser sicherster Verbiindeter. Solange
wir eine liberale Demokratie haben wollen, miissen die USA unser stirkster
Partner bleiben. Der jetzige Wohlstand wurde nur méglich, weil die Zusam-
menarbeit mit der Weltsupermacht funktioniert hat. Kéme es zum Bruch des
Biindnisses mit den USA, wiirde ein Machtvakuum auf der koreanischen Hal-
binsel entstehen, und wir konnten die Friichte des Wachstums nicht mehr in
Sicherheit genieBen.*’

Indes werfen kritische Journalisten, Politiker und Biirger dem konservativ-
en Lager ,,pro-amerikanischen Sadaeismus* vor. Es sei so sehr von diesem
Gedanken besessen, dass es nicht in der Lage sei, im Falle der USA zwis-
chen ,normal‘ und ,abnormal® zu unterscheiden. Es wiirde es sogar als
normal betrachten, dass ein souverdner Staat die militérische Befehlsge-
walt mit einem anderen Land teile, wenn dieses nur USA hiele. Wegen
ihres grenzenlosen Sadaeismus glaube es, dass in Stidkorea ohne die USA
nichts moglich, und das Zuriickholen der Befehlsgewalt nicht richtig sei.>8
Angesichts dieser Debatte kann man sich nicht des Eindrucks erwehren,
dass die gegenwartige amerikanisch-stidkoreanische Beziehung der tradi-
tionellen sadae-Beziehung zu China dhnelt. In der Tat unterscheidet sich
das Verhalten des konservativen Lagers nicht wesentlich von dem der
Neo-Konfuzianer Chosons gegeniiber Ming. Auch in ihm zeigt man sich
fiir die Unterstiitzung im Krieg, in diesem Fall dem Koreakrieg, dankbar.
Nach dem Koreakrieg war die Dankbarkeit gegeniiber den USA sehr
verbreitet. Erst nach 1980 trat der Anti-Amerikanismus in Stidkorea deut-
licher in Erscheinung, ndmlich als die USA entgegen der Erwartung der
protestierenden Biirger den Diktator Chun Doo Hwan unterstiitzten. Bis
dahin galt ganz allgemein, dass die USA mit ihrem Blut zum Retter der
Nation geworden waren. Diese Denkweise ist bei den Konservativen bis
heute unverdndert geblieben. Die Aussage Chin Tok-kyus besitzt immer
noch Giiltigkeit: Das sadae-Bewusstsein sei durch den Mechanismus der
Reproduktion der neo-konfuzianischen Herrschaftsideologie in der

56 Kim Young-su 2006b.
57 Yi Han-gu 2006.
58 Kim Young-su 2006b.

137

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

Gesellschaft Koreas so tief verwurzelt worden, dass nicht nur das Be-
wusstsein einer Abhdngigkeit von China, sondern auch ein Bediirfnis der
Abhéngigkeit von einem starken Staat entstanden ist.>°

4. Fazit

Fiir die Dynastien auf der koreanischen Halbinsel war die Sicherheitsfrage
stets eng mit den Beziehungen zu den militdrisch hoch iiberlegenen
Grofstaaten in China verbunden. Sie gingen sadae-Beziehungen zu den
chinesischen Dynastien ein, um die eigene Sicherheit zu gewéhrleisten.
Historisch gehen die sadae-Beziehungen auf die Zhou-Dynastie zuriick.
Im Rahmen des damaligen Feudalsystems wurden die Beziehung zwis-
chen groBlen und kleinen Feudalstaaten auf der Basis von /i reguliert.
Dieses System verwandelte sich in der Chunqiu Zhanguo Zeit, in der das
Recht des Stérkeren galt, von einer Uberlebensstrategie der kleinen Staat-
en und zu einem Instrument pragmatischer Diplomatie.

In konfuzianischen philosophischen Schriften wie Chungiu von
Zouzhuan und Menzius ist festgehalten, dass internationale Beziehungen
nach dem auf sadae/shida und chaso/zixiao beruhendem Prinzip des /i zu
gestalten seien. Damit wurden zwar die real existierenden Machtverhélt-
nisse von starken und schwachen Staaten anerkannt, diese aber zugleich
aufgefordert, die Moralitit in diesen Beziehungen aufrechtzuerhalten. Die
moralischen Grundprinzipien zur Praktizierung von sadae- und chaso-
Beziehungen waren in/ren (Wohlwollen) und sin/xin (Vertrauen) bzw.
chi/zhi (knowledge). Diese Prinzipien wurden zur moralischen Erziehung
des Individuums, der Familie und des Staates sowie in den zwischen-
staatlichen Beziehung angewendet. Im konfuzianischen politischen
Denken (susin chega ch’iguk p’yongch’onha — Zuerst sich selbst bis zur
Vollkommenheit trainieren, sodann Ordnung in Familie, Staat und in der
Welt iiberhaupt schaffen) war das Sicherheitskonzept ein moralisches
Gebot. Dieses Gebot wurde dann im 12. Jahrhundert von Zhuxi zu einer
philosophischen Frage gemacht. Er stellte die hierarchischen Beziehungen
zwischen Staaten in die Perspektive von Awa/hua und i und erklirte sie
geradeso wie die hierarchischen Beziehungen zwischen Menschen zu ein-
er ewigen, unverdnderbaren Ordnung.

59 Chin Tok-Kyu 2002, S. 612.

138

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

Bis in die Anfinge der Choson-Dynastie hatte man die sadae-
Beziehung zu den Staaten in China pragmatisch betrachtet. Doch mit der
Etablierung von Zhuxis Neo-Konfuzianismus als Herrschaftsideologie
wurde die pragmatische Sicht durch eine dogmatisch-moralische Interpre-
tation von sadae ersetzt. Fur die herrschende Elite Chosons, also die neo-
konfuzianischen Gelehrten, wurde dieses System zur unverdnderlichen
Weltordnung. Diese Uberzeugung wurde, nachdem Ming 1591 gegen die
japanischen Invasoren Truppen geschickt hatte, nur noch stirker. Ming
galt fortan als Retter der Nation. Die sadae-Beziehung zwischen Ming und
Choson war nun nicht mehr nur ein bloBes diplomatisches Instrument,
sondern zum moralischen Gebot geworden.

Allerdings brachte sich Choson beim Dynastienwechsel von Ming zu
Qing mit seiner als absolut verstandenen sadae-Beziehung, wie sich beim
militérischen Eingreifen der Mandschuren bzw. der Qing 1627 und 1636
zeigen sollte, selbst ernsthaft in Gefahr. Indem das sadae-System seine
alte pragmatische Funktion verloren hatte und durch die neo-konfuzianis-
che Morallehre starr und dogmatisch geworden war, wurde es selbst zur
Gefahr fiir das Land und seine Sicherheit. SchlieSlich musste Choson mit
Qing formal wieder eine sadae-Beziehung eingehen, hielt aber heimlich
seine sadae-Beziehung zu Ming, selbst nach dessen Zusammenbruch,
weiter aufrecht. Die herrschenden neo-konfuzianischen Eliten Chosons
fiihlten sich als legitime Nachfolger Mings und betrachteten Choson als
das kleine zivilisatorische Zentrum der sinozentrischen Welt.

Die Reproduktion der neo-konfuzianischen Herrschaftsideologie wurde
durch Bildung, Rituale, Verhaltensregeln, Strafen etc. effektiv
sichergestellt und fiihrte zu einem sadae-Bewusstsein, das sich im Laufe
der Zeit zu einer totalen Form von sadae verdichtete und tief in das Allt-
agsleben der Bevolkerung hineinwirkte. In Gesellschaft, Kultur, Militér,
Wirtschaft und Gesellschaft bildete sich ein ausgesprochen starkes
Abhingigkeitsbewusstsein, dessen Nachwirkungen noch heute zu spiiren
sind, etwa in dem starken Abhingigkeitsbewusstsein vieler Siidkoreaner
gegeniiber den USA. Noch zu Beginn der 1980er Jahre gab es so gut wie
keine Zweifel an der Rolle der USA als ,Retter”, ,,Blutsbruder” und
,Beschiitzer Stidkoreas. Seit der Demokratisierung 1987 und insbeson-
dere wahrend der Regierungszeiten der Prisidenten Kim Dae Jung (1998-
2003) und Roh Moo Hyun (2003-08) verbesserten sich die Beziechungen
zwischen den beiden koreanischen Staaten erheblich. Zugleich wurden im
Stiden Stimmen laut, die behaupteten, dass die Sicherheit des Landes let-
ztlich nur in eigener Verantwortung gewihrleistet werden kdnne. Hinge-

139

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

gen stoBen Vorschldge, sich allmdhlich aus der Abhédngigkeit von den
USA zu 16sen und Souverinitdt zuriickzugewinnen, im konservativen
Lager auf erhebliche Angste und Unsicherheiten.

So gibt es in der koreanischen Politik auch heute noch Auseinanderset-
zungen dariiber, ob und in welchem Verhéltnis die Sicherheit des Landes
durch sadae bzw. aus eigener Kraft zu gewéhrleisten ist. Allerdings sind
die Problemlagen rund um die koreanische Halbinsel zu kompliziert, um
sich ithnen mit der Morallehre Zhuxis anndhern zu kdnnen. Gleichwohl
lasst sich, wenn die moralische Aufrichtigkeit gegeniiber dem ,,Retter ins
Feld gefiihrt wird, dies als Indiz fiir das Fortleben der dogmatischen neo-
konfuzianischen Denkweise Chosons verstehen.

140

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne* und ,,Nation®. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der
Nachkriegszeit

Die Lander Ostasiens haben in den letzten einhundert Jahren politisch wie
wirtschaftlich eine schnelle Modernisierung erlebt. Man spricht in diesen
Gesellschaften von ,.komprimierter Moderne®. Am Beginn der komprim-
ierten Modernisierungsprozesse standen die als Demiitigung empfundenen
Invasionen westlicher Michte und die erzwungenen Offnungen seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts. Seither stellt sich ,,der Westen* in der allge-
meinen Wahrnehmung der Menschen in diesen Lindern als das ,,An-
dere* dar, auf das sie sich selbst projizieren. Und seither steht auch die
,,Uberwindung des Westens* im Mittelpunkt der Politik dieser Linder. In-
tellektuelle  dieser  Gesellschaften  haben in  diesen  Mod-
ernisierungsprozessen eine zentrale Rolle als Kritiker und politische Be-
rater gespielt. Im Folgenden werden die intellektuellen Diskurse in China,
Japan und Korea, die im Kontext der komprimierten Moderne stattfanden,
untersucht.! Zum besseren Verstindnis dieser Diskurse wird zunéchst die
Rolle der Intellektuellen in den jeweiligen Gesellschaften untersucht.

1. Das traditionelle Bild vom Intellektuellen

Der Begriff des Intellektuellen, der heute in Japan und Korea meist mit
den Ausdriicken chishikijin bzw. chisigin und in China mit zhishifenzi um-
schrieben wird, ist ein Fremdwort in Ostasien. Freilich hat es dort seit vie-
len Jahrhunderten gebildete Schichten gegeben. Thre Mitglieder wurden
aber nicht als Intellektuelle, also chishikijin, chisigin oder zhishifenzi, son-
dern als Gelehrte bezeichnet, namlich als bunshi (Literaten), shenshi (Gen-
try) bzw. sarim oder sonbi (Gelehrte). Diese Gelehrtenschicht shi ist sozi-
ologisch nicht mit den europdischen Intellektuellen gleichzusetzen, denn
die Gelehrten standen in der Hierarchie der traditionellen konfuzianischen

1 Es gibt erstaunlicherweise kaum Untersuchungen zur Rolle der Intellektuellen in
Ostasien, aber einige ldnderbezogene Studien, wie die von Koschmann 1993; Kang
Su-t’aek 2001; Kwok 1972 und Richter 1998.

141

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

Gesellschaftsordnung Ostasiens an der Spitze der Gesellschaft — vor
Bauern, Handwerkern und Héndlern.

Im chinesischen Kaiserreich und in der koreanischen Choson-Dynastie
(1393-1910) bildete diese Schicht die herrschende Klasse. Ideologisch
wurde ihr Status tiber ihre Kenntnisse der konfuzianischen Lehre legit-
imiert, praktisch iiber die Staatspriifungssysteme durchgesetzt. Nur
Gelehrte konnten Beamte werden. In Japan gab es zwar kein staatliches
Priifungssystem, doch war auch hier in der Edo-Zeit (1600-1867) der
Konfuzianismus Staatsideologie und die ,,berufsméfigen Konfuzianer
fungierten als Ratgeber der Regierung. Ihre Macht reichte aber nicht so
weit wie die der Gelehrten in China und Korea.?

Diese Gelehrtenschicht besall ein allgemeines Sendungs- und Verant-
wortungsbewusstsein gegeniiber der Gesellschaft. In diesem Sinne unter-
schied sie sich kaum von Intellektuellen in Europa. Zu den wichtigen
moralischen Geboten der konfuzianischen Gelehrten gehorten unter an-
derem die Harmonie zwischen Wissen und Handeln und die Ausiibung der
Herrschaft auf der Grundlage der Selbstkultivierung. Diese moralischen
Gebote schlossen die Belehrung der Menschen mit ein, sodass auch das
gemeine Volk nach dem Prinzip der Tugend leben konnte. Die Tugend
wiederum beruhte auf dem Geist der Menschlichkeit (ren). So bildet die
Menschlichkeit den Kern der konfuzianischen Lehre (dao) und der
moralischen Orientierung der Gelehrten.? Von ihnen wurde verlangt, sich
strikt an dieses Prinzip zu halten und es zu verteidigen — notfalls auch
gegen den Willen des obersten Herren, also des Konigs oder Kaisers, und
zwar selbst dann, wenn sie dafiir ihr Leben riskieren miissten. Deshalb war
das gesellschaftliche Ansehen der Gelehrten sehr hoch und der ihnen ent-
gegengebrachte Respekt sehr groB. So heiflt es in Lunyu: ,,Ein grofer
Beamter dient dem Fiirsten geméfl dem Dao. Ist das nicht mdglich, dann
quittiert er seinen Dienst.“4 Oder an anderer Stelle:

2 Zur Stellung der Gelehrten in Ostasien s. Kuihara/Kukojima 2001: 63—71. Dass die
Gelehrten nicht durch Geburt, sondern nur aufgrund ihrer philosophischen Kennt-
nisse zur Fiihrungsschicht gehorten, erregte die Bewunderung der europdischen
Gelehrten im 17. und 18. Jahrhundert. S. Lee Eun-Jeung 2003, Kap. 1.

S. dazu u.a. Roetz 1992.

4 Lunyu 11.12.

w

142

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

,.Es ist eine Schande, wenn man in einem Land, in dem das Dao herrscht, arm
und niedrig bleibt. Es ist eine Schande, wenn man in einem Land, welches
Dao nicht besitzt, zu Reichtum und Ansehen kommt.*>

In der Geschichte Ostasiens hat es viele Gelehrte gegeben, die diese Lehre
aufrichtig umsetzten. Die Biografien von Yi Hwang und Yi Yi im 16.
Jahrhundert in Korea — sie gehoren zu den wichtigsten konfuzianischen
Gelehrten nach Zhu Xi — zeigen das in iiberzeugender und anschaulicher
Weise.

Als der Begriff des ,,Intellektuellen* wihrend der Meiji-Zeit (1868—
1912) zum ersten Mal nach Ostasien gelangte, hat man ihn nicht mit der
traditionellen Bezeichnung fiir konfuzianische Gelehrte {ibersetzt.
Stattdessen griff man auf Ausdriicke wie gakusha, gakusha sensei,
gakushikisha, yushikisha, yushiki kaikyu (Gelehrter, gelehrter Lehrer, wis-
sender Gelehrter, Gebildeter, gebildete Klasse) zuriick. In den 1910er
und 20er Jahren verbreitete sich schlieBlich der russische Begriff Intelli-
genzija in Ostasien, und zwar als chishiki-kaikyu (intelligente Klasse) und
intelli bzw. interi (japanische Abkiirzungen von Intelligenzija). Zunéchst
schwang noch die Bedeutung ,,revolutiondre oder systemkritische Intellek-
tuelle® mit. Erst im weiteren Verlauf flossen historische Vorstellungen, die
mit dem traditionellen Begriff des Gelehrten verbunden waren, in die Ver-
wendung dieser Ausdriicke ein. Das trug dazu bei, dass das hohe
gesellschaftliche Ansehen der Gelehrten auf die Intellektuellen iibertragen
wurde und bis heute weiterbesteht.’

2. Diskurse im ,, Entwicklungsstaat* nach 1945

Das Kriegsende 1945 bedeutete eine Zisur in der Geschichte Ostasiens.
Das Tenno-System Japans wurde zwar nicht abgeschafft, doch war der
japanische Staat der Nachkriegszeit ein grundlegend anderer als vor
1945.8 In China wurde 1949 ein Staat unter der Fiihrung der kommunistis-

5 Lunyu 8.13.

6 Diese beiden Philosophen werden so verehrt, dass sie auf koreanischen Geldnoten
zu finden sind.

7 Vgl. Maruyama 1982, S.91.

8 Zum politischen System Japans nach dem Krieg, s. Neary 2002; Abe/Shindo/Kowa-
ta 1994; Ono 1992; Motoba 1990; Inoguchi 1983.

143

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

chen Partei gegriindet.” Nach der Teilung der koreanischen Halbinsel
wurde im Siiden erstmals in der koreanischen Geschichte ein Présidialsys-
tem eingefiihrt.!9 Umso bemerkenswerter ist es, dass sich die Staaten in
Ostasien nach dem Zweiten Weltkrieg ungeachtet ihrer unterschiedlichen
ideologischen und institutionellen Ausprdgungen frither oder spéiter in
,.Entwicklungsstaaten* verwandelten.!! Der Staat wurde u.a. durch eine
aktive Industrie- und Wirtschaftspolitik zum Haupttriger der Mod-
ernisierung.

Die zentralen Fragen der Intellektuellen waren die gleichen geblieben:
Wie sollte die Moderne in ihren Landern umgesetzt werden? Ihre Diskurse
konnten aber keine einfache Fortsetzung der Debatten der Vorkriegszeit
sein, da die politischen sozialen und wirtschaftlichen Bedingungen nun
ganz andere waren als vor dem Krieg.

2.1 Japan

In Japan stand in der Zeit unmittelbar nach dem Krieg die kritische Re-
flexion iiber Krieg und Niederlage im Mittelpunkt der Intellektuel-
lendiskurse. So schreibt Iwanami Shigeo, der Herausgeber des politischen
Magazins ,,Sekai (Welt), 1946 in der ersten Ausgabe dieser Zeitschrift:

»In den letzten 10 Jahren... hat die Politik, die der moralischen Tugend und
Kultur zu dienen hat, diese versklavt. Daran wird die niedrige Moral, das Un-
wissen, die Unzivilisiertheit, die Einseitigkeit des Denkens des japanischen
Militdrs, der Politiker, der Biirokraten mitsamt ihrer Gefolgsleute und ihrer
aller Unmenschlichkeit deutlich. Zugleich ist es auch wahr, dass sich hierin
die Ohnmacht der Kultur, die Inhaltslosigkeit der Moral in Japan, wie auch
die Nachlissigkeit, Feigheit und Verantwortungslosigkeit der Kulturtrager
und der intellektuellen Klassen zeigt.“!?

Aufgabe der Zeitschrift sollte die Forderung von Reflexion und Kritik an
den Verhiltnissen vor 1945 und am japanischen Imperialismus — ins-
besondere am ,,unbegriindeten Selbststolz des japanischen Volkes, [am]

9 S.u.a. Johnson 1962 und Domes 1965.

10 Zur Teilung der koreanischen Halbinsel und der Griindung der beiden Staaten
siche Cumings 1990.

11 Zum ,,Entwicklungsstaat” in Ostasien s. Amsden 1989; Menzel/Senghaas 1986;
Johnson 1987; Hofheinz/Calder 1981; Hwang 1989; Cumings 1989 und Deyo
1987.

12 Iwanami 1946.

144

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

Verlust der Bescheidenheit und [an] der Entstehung der militirischen
Biirokratie” sein. Diese Debatten sollten aber wie vor dem Krieg nicht
mehr nur unter Intellektuellen stattfinden, sondern in die Offentlichkeit
hineingetragen werden. Es galt, die junge Demokratie zu etablieren. Das
Volk sei vor dem Krieg so uninformiert gewesen, dass es gegeniiber dem
eigenen Schicksal blind gewesen sei. Ziel dieser politischen Zeitschrift
war es deshalb, die demokratische Aufkldarung der Bevolkerung vo-
ranzutreiben und ihr ein 6ffentliches Diskussionsforum zu bieten.!3

In der Tat findet ein guter Teil der 6ffentlichen Diskussion in Japan in
meist monatlich erscheinenden politischen Zeitschriften wie ,,Sekai “, den
s0g. s0go zashi, statt. Neben ,,Sekai* (Welt) existieren noch heute ,,Chiio
koron* (Zentrales offentliches Forum), ,,Bungei Shunju‘ (Literatur und
Kunst) und ,,Ushio* (Welle). Sie erreichen meist Auflagen von mehr als
einhunderttausend Exemplaren. Sehr einflussreich war auch das ,,4Asashi
janaru (Ashahi Journal), das in &hnlich hoher Auflage 1959-92
wochentlich erschienen war. Daneben bieten die grolen Tageszeitungen
mit ihren in die Millionen gehenden Auflagen'* und das Fernsehen In-
tellektuellen einen breiten Raum fiir ihre Analysen und Kommentare.

,»These media encourage academics and critics to address current issues in a
broad, nontechnical manner and to communicate with each other and the gen-
eral populace. They also play a very important role in molding, and to some
degree constraining, the range and terms of discourse.*!>

Maruyama Masao fiihrte fiir Professoren, Lehrer, Kritiker oder Journalis-
ten, die im Fernsehen als stindige Mitarbeiter Zeitfragen kommentieren,
den Begriff der ,talent intellectuals™ (1982: 98) ein. Die negative Konno-
tation dieses Begriffs war beabsichtigt, da Maruyama zugleich eine ,,Ver-
wandlung der interi in Unterhaltungskiinstler* diagnostiziert. Diese Ver-
wandlung wurde dadurch begiinstigt, dass sich das politische und
gesellschaftliche System in den 1970er Jahren stabilisiert hatte und
radikale gesellschaftliche Verdnderungen nicht mehr zu erwarten waren.
Hingegen ist von einem ,,age of intellectuals“!® die Rede, wenn es um
die Zeit von 1945 bis in die 1960er Jahre geht. In dieser ersten Phase der
Nachkriegszeit, als Japan sich noch in einem Transformationsprozess be-

13 Seikai 1966, Januar.

14 Dazu gehoren Tageszeitungen wie Asahi, Yomiuri, Mainichi, Sankei.
15 Koschmann 1993, S. 390.

16 Kato 1991, S. 249.

145

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

fand, spielten die Intellektuellen bei der Neubewertung von Tradition und
Moderne eine entscheidende Rolle. Sie wurden allgemein als Denker
wahrgenommen, die in der Lage waren, der Gesellschaft die Richtungen
aufzuzeigen, in die sie weitergehen sollte.!”

Wie sehr sich die Intellektuellen der Nachkriegszeit fiir die Etablierung
der modernen Demokratie in Japan einsetzten, lasst sich auch an der Kritik
Seiki Keishis, einem bekannten rechtskonservativen Intellektuellen der
1990er Jahre!3, erkennen. Diese hitten ,,den Staat verneint* und seien
»vom Individuum ausgegangen®. Sie seien im Grunde blof3 ,,Anhénger des
Westens“!? gewesen. Maruyama Masao meinte dazu bereits 1982, die hys-
terische Heftigkeit der Angriffe der konservativen ,berufsmiBigen
Spotter gegen die fortschrittlichen Intellektuellen der Nachkriegszeit
zeige, dass diese immer noch einen gewissen Einfluss auf die reale Situa-
tion in Japan ausiibten.20

Hier finden sich — wenig {iberraschend — Parallelen zu AuBerungen au-
toritdrer Politiker in Malaysia und Singapur gegeniiber Forderungen nach
mehr Demokratie. Wie Seiki werfen Lee Kuan Yew und Mahathir den
Befiirwortern der Demokratie vor, sie gingen vom ,,Individuum® aus, ob-
wohl in der ,,asiatischen Kultur® das ,,Kollektiv iiber dem Individuum
stiinde. Sie présentieren die sog. ,asiatischen Werte* als etwas genuin
»Asiatisches® und die Demokratie entsprechend als etwas ,,Westliches®,
um nicht zu sagen, Dekadentes.?!

2.2. China

Als ,,Anhdnger des Westens* wurden auch chinesische Intellektuelle wie
Jin Guantao oder Gan Yang kritisiert, die in den 1980er Jahren eine
grundsitzliche Erneuerung der traditionellen Kultur und die Verwirk-

17 Vgl. Kato 1991, S. 250.

18 Seichi ist Mitglied des Vereins zur Erstellung neuer Geschichtsbiicher (Atarashii
rekishi kyokasho wo tsukuru kai — abgekiirzt tsukurukai) und Mitautor von
Geschichtsbiichern, die regelméBig zu heftigen Protesten in China, Japan und Ko-
rea fithren. So wurden die antijapanischen Proteste im Frithjahr 2005 in China
durch die Genehmigung eines Geschichtsbuches durch das japanische Bil-
dungsministerium ausgeldst.

19 Oguma 2002, S. 14.

20 Maruyama 1982, S. 124.

21 Mehr dazu s. Lee Eun-Jeung 1995, 2003.

146

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

lichung des Rechtsstaates in China forderten.?? Als solcher galt auch
schon Hu Shi, ein Protagonist der Kulturdiskurse in den 1920er und 30er
Jahren, wegen seines Aufrufs ,,Nieder mit dem Konfuzius-Laden!*.

Hu Shi gehorte indes nicht zu den vielen jungen Intellektuellen, die sich
in den 1930er und 40er Jahren angesichts der innenpolitischen Zerris-
senheit und des Reformstaus unter der Guomindang-Regierung einerseits
und der demiitigenden Prisenz der imperialistischen Miachte andererseits
der nationalistisch-revolutiondren =~ Bewegung der Kommunisten
angeschlossen hatten?3, da dies nicht seiner liberalen politischen Orien-
tierung entsprach.?* Dies wiederum fiihrte dazu, dass die KPCh nach der
Griindung der Volksrepublik 1949 eine Kampagne gegen Hu Shi und
seine Anhdnger in Gang setzte.

Wihrend der Ara Mao Zedongs vollzog sich die Umgestaltung der chi-
nesischen Wirtschaft und Gesellschaft in Form von ,,Kampagnen‘ und Be-
wegungen. Dazu gehorten die ,,Kampagne gegen die Konterrevolu-
tiondre* von 1951, die ,,Drei-Anti-“ und die ,,Fiinf-Anti-“ Bewegungen
1951 bzw. 1953, die Bewegung des ,,Groen Sprungs nach vorn“ von
1956,25 und die ,,Kulturrevolution“ von 1966-76.26 Dieser Prozess wurde
von ideologischen Debatten iiber den Charakter der gesellschaftlichen
Formation und Produktivitdt in China begleitet. Da blieb parteilosen In-
tellektuellen kaum Raum fiir offene Diskussionen.

Die kurze Phase der ,,Hundert-Blumen-Bewegung® 1957 bildete eine
Ausnahme. Dieser war die sog. ,,Bewegung zur Sduberung von Konterrev-
olutiondren* 1955 vorausgegangen, bei der parteilose Intellektuelle wegen
angeblicher gegenrevolutiondrer Aktivitdten verhaftet, zu Zwangsarbeit

22 Vgl. Hwang, Hui-gyong 1992: 537; Geist 1996: 29.

23 Vgl. Maruyama 2001, S. 10.

24 Vgl. Min Tu-gi 1996: 114-115 und Kwok 1965. Hu Shi kritisierte die autoritér-
konservative Herrschaft der Guomindang, in den 1920er Jahren auch die der
KPCh. In den 1940er Jahren neigte er sich mehr und mehr der Guomindang zu
und tolerierte die Herrschaft Chiang Kaiseks. Vgl. Cho Kyodng-ran 1996: 148.

25 Die wirtschaftlichen Ergebnisse waren verheerend. 1959 fiel das Bruttosozialpro-
dukt hinter den Stand von 1957 zuriick. Die Erndhrungslage wurde duferst kritisch
(vgl. Domes 1965, S. 37f.; Reusch 1975, S. 14).

26 Vor allem das Bildungssystem erlebte wihrend dieser Periode eine radikale
Umwilzung. Die Hochschulen waren zeitweise vollig geldhmt (vgl. Snow 1974,
S. 138-139); Millionen von Jugendlichen stiirmten Parteibiiros und Ministerien.
Die Entfesselung der ,,Roten Garden* fiihrte schnell zu Anarchie, willkiirlicher
Verachtung, Demiitigung und Misshandlung leitender Partei- und Staatsfunk-
tiondre.

147

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

verurteilt und sogar hingerichtet wurden. Die Zahl der im Verlauf der Be-
wegung ,.entlarvten und hingerichteten ,,Gegenrevolutiondre® belief sich
auf 81.000 Personen. Daneben verloren mehr als 300.000 Menschen die
Biirgerrechte und wurden in die Zwangsarbeit geschickt. Ende 1955 hatte
sich unter Intellektuellen soviel Angst breitgemacht, dass Hochschulen
und Forschungseinrichtungen zum Teil lahmgelegt wurden. Weil dies den
Aufbau des Bildungssystems zu gefdhrden drohte, verkiindete Premier-
minister Zhou Enlai im Januar 1956 einen Kurswechsel. Zur Verringerung
der innenpolitischen Spannungen pladdierte er fiir Diskussionsfreiheit
sowohl innerhalb der KPCh als auch zwischen Kommunisten und
Nichtkommunisten. SchlieBlich gab Mao Zedong im Februar 1957 in sein-
er Rede ,,Uber die richtige Losung von Widerspriichen im Volk®, in der er
die Intellektuellen zur Kritik an den Parteikadern aufrief, das Signal fiir
die ,,Hundert-Blumen-Bewegung*.2’

Diese Bewegung entfaltete sich vom 8. Mai bis 8. Juni 1957 in den
GroBstadten. Da die Welle der Kritik sich nicht nur auf Missstdnde und
Fehler in der Verwaltung richtete, sondern vielmehr grundsétzlichen
Charakter annahm und die Staatsideologie, die Parteifiihrung und das Ein-
heitsparteisystem tiberhaupt in Frage stellte, wurde diese Bewegung un-
vermittelt abgebrochen.?8 Stattdessen ging die Parteifithrung noch im Juni
mit der ,,Kampagne gegen Rechtsabweichler zum Gegenangrift {iber.
Erneut wurden Intellektuelle verhaftet und hingerichtet. Uber eine Millio-
nen sollen als ,,Rechtsabweichler” gebrandmarkt und in die Zwangsarbeit
geschickt worden sein.?? Auch die Kulturrevolution sollte vielen als
,.stinkende Nr. 930 beschimpfte Intellektuellen das Leben kosten. Nach
diesen Erfahrungen hétten viele von ihnen den ,,moralischen Mut* ver-
loren (Jin Guantao 1990: 111).

Erst nach dem Sturz der ,,Viererbande™ und der wirtschaftlichen Off-
nung nach aufen dnderte sich die Lage der Intellektuellen. Sie durften sich
nun wieder mit Dingen wie dem Verhéltnis von chinesischer Kultur und
Wirtschaftsreform befassen. Es durfte wieder gefragt werden, ob die chi-
nesische Kultur und Tradtion die Wirtschaftsreformen und damit die Mod-

27 Vgl. Domes/Nath 1992, S. 25-27.

28 Zur Genese dieser Entscheidung s. Maruyama 2001, S. 377-389.

29 Vgl. Maruyama 2001: 402; Domes/Néth 1992, S. 28.

30 Dazu gehorten neben Intellektuellen Renegaten, Agenten, ,,Machthaber, die den
kapitalistischen Weg gehen®, Grundherren, Grof3bauern, Konterrevolutionire, iible
Elementen und Rechte (Klose 1994, S. 120).

148

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

ernisierung des Landes behinderten. Die chinesische Kultur wurde so in
den 1980er Jahren neuerlich zu einem wichtigen Thema. China wurde
vom Kulturfieber ergriffen.3!

Am Beginn dieser Kulturdebatte standen im Juni und Dezember 1982
in Shanghai durchgefiihrte wissenschaftliche Symposien zur chinesischen
Kulturgeschichte. Danach iiberzogen ganze Debattenwellen {iber den Stel-
lenwert von Kultur und Tradition das Land. Wie schon wihrend der Um-
bruchzeit zu Anfang des 20. Jahrhunderts lieBen sich drei Mod-
ernisierungswege unterscheiden, ndmlich ein traditionalistischer, ein
ikonoklastischer und ein synkretistischer.

Diese Kulturdebatte blieb aber kein rein akademisches Unterfangen,
sondern war {iber Zeitschriften, Buchreihen und Fernsehprogramme einer
breiten Offentlichkeit zuginglich. Den Hohepunkt dieser Debatte bildete
die Fernsehserie ,,Flusselegie” (Heshang), die im Juni 1988 zum ersten
Mal ausgestrahlt wurde. Diese Sendung war ein ,,Straenfeger* und wurde
im August 1988 erneut ausgestrahlt. In Buchform erschien die Serie bis
Anfang 1989 in 47 Neuauflagen. Sie wurde viel diskutiert und auch kri-
tisiert (siche dazu Perschel 1991). Ausgangsfrage dieser Serie war, warum
China im Laufe der letzten beiden Jahrhunderte so weit hinter den Westen
zurlickgefallen war, und wie es aus dieser Riickstindigkeit wieder in den
Kreis der fiihrenden Nationen und Zivilisationen zuriickfinden kénne. Die
Antwort, die diese Serie gibt, kommt der ikonoklastischen Position Jin
Guantaos am néchsten. Allerdings ist das nicht weiter tiberraschend, da er
als Berater an dieser Serie mitgewirkt hatte.32

Die ikonoklastische Position stief3, wie schon in den 1920er Jahren,
beim jiingeren Publikum auf groBe Resonanz.33 Hingegen erhielt die tradi-
tionalistisch-kulturkonservative Position ihrerseits Unterstiitzung durch
den Staat, der 1984 die Griindung der chinesischen Konfuzius-Stiftung
forderte. Zu den Vertretern dieser Position gehorten interessanterweise
auch viele Auslandschinesen wie Tu Weiming, Jin Yaoji und Yu Yingshi.

31 Vgl Geist 1996.

32 Vgl. Klose 1994, S. 17.

33 Jin Guantaos und Gan Yangs Biicher verkaufen sich immer noch gut. So wurde
»Xingsheng yu weiji: lun zhongguo fengjian shehui de chaowending jiegou* [ Auf-
stieg und Krise: Uber die ultrastabile Struktur der chinesischen Feudalgesellschaft]
zu Hunderttausenden verkauft. Ahnlich erfolgreich war Jin Guantaos Zeitschrift
»~Zou xiang weila“ [In die Zukunft]. ,,Flusselegie basiert auf der mit seiner Frau
Liu Qingfeng entwickelten Theorie der Ultrastabilitit des Feudalsystems. Vgl.
Hwang Hui-gyong 1992, S. 522-523.

149

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

Neben diesen zog die Parteifithrung auch in China lebende Professoren,
darunter Zhang Dainian und Jiang Guanghui, die eine kritische Weiteren-
twicklung des Konfuzianismus anstrebten, zu Rate.34

In ihrem Selbstverstindnis schreiben sich diese Intellektuellen, un-
abhingig von ihrer jeweiligen Denkrichtung, die Rolle von Vorreitern in
der Entstehung des modernen Menschen zu. Sie seien stets die Ersten
gewesen, die die Ubel der Tradition aufgedeckt hitten. Deshalb hielten sie
die Waffen zur Zerschlagung von Unwissenheit und Aberglauben in den
Hénden. So heifit es in der Flusselegie. ,,Sie sind es, die mit der maritimen
Kultur in einen unmittelbaren Dialog treten konnen; sie sind es, die das
blaue Quellwasser von Wissenschaft und Demokratie auf die gelbe Erde
gieBen!“35 In Li Zehou Interpretation sind diese Intellektuellen dabei, sich
selbst zu entdecken; sie wagten es, eine eigene Meinung zu haben und
Forderungen zu stellen.3¢

Die Niederschlagung des Aufstandes auf dem Tian'anmén Platz am
4. Juni 1989 setzte solchen Aspirationen und dieser Kulturdebatte
iiberhaupt ein Ende: Studenten und junge Intellektuelle wollten nicht mehr
nur tiber Modernisierung und Aufklarung diskutieren — sie verlangten
dariiberhinaus gehende, grundlegende Verinderungen, die
Demokratisierung des Landes. Seither sind diejenigen, die vor dem ,,4. Ju-
ni* die ikonoklastische Position vertraten, verstummt; tonangebend sind
nun die Traditionalisten. Indes verhilt sich die chinesische Regierung
1989 so wie 1957: Sie vollzieht einen Kurswechsel von entspannter Toler-
anz von Kritik hin zur Unterdriickung der unbotméBigen Krifte. Allerd-
ings konnten sich die meisten Protagonisten der Debatte iiber Kultur und
Modernisierung der physischen Gewaltanwendung durch den Staat durch
Flucht ins Ausland entziehen.

2.3. Korea

Auch koreanische Intellektuelle litten bis zur Demokratisierung 1987
unter der stindigen Drohung staatlicher Gewalt. Die Teilung des Landes
und der Korea-Krieg lieBen es kaum zu, dass sich Intellektuelle im Siiden

34 Vgl. Yu Tong-hwan 1992, S. 202.

35 Ubers. zit. nach Geist 1996, S. 159.

36 Li Zehou ist ein fithrender Vertreter der moderaten ikonoklastischen Position und
Professor fiir Philosophie an der Peking Universitét.

150

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

iiber ideologische und politische Fragen frei &ulern konnten. Thnen wurde
die Entscheidung zugunsten von ,,Freiheit und Kapitalismus aufgezwun-
gen. Es gab keinen Raum fiir andere politische Ideen. So gesehen teilten
koreanische Intellektuelle das Schicksal ihrer chinesischen Kollegen.
Allerdings blieb die staatliche Gewalt insgesamt weniger lebensbedrohend
als in China. Koreanische Intellektuelle waren nach einer kurzen Phase der
inneren Flucht® in den 1950er Jahren meist in der Lage, in der
Offentlichkeit zu wirken. Gesellschaftliche und politische Partizipation
wurde von der Offentlichkeit als vorrangige Aufgabe der Intellektuellen
gesehen. Andererseits gehorte es zum Selbstverstdndnis der Intellektuellen
als Aufkldrer des Volkes zu handeln.?’

Im Mittelpunkt der Debatten stand seit den 1950er Jahren die Mod-
ernisierung des Landes. Anders als in China fand in Siidkorea keine
Wiederholung der gegen Ende des 19. Jahrhunderts gefiihrten Debatte
iiber das Verhéltnis von Moderne und Tradition statt. Nachdem Park
Chung Hee, der sich 1961 an die Macht geputscht hatte, die
wirtschaftliche Modernisierung zu seiner wichtigsten Aufgabe erklért hat-
te, stellte sich fiir die Intellektuellen die Frage, ob Modernisierung mehr
bedeute als wirtschaftliche Entwicklung. Darliber gingen ihre Meinungen
weit auseinander. Ein Lager beflirwortete die konstruktive Mitarbeit in
diesem wirtschaftlichen Modernisierungsprojekt, da ihm die Losung der
materiellen Not der Bevdlkerung am dringlichsten war. Es nahm dafiir die
autoritdre Herrschaft Park Chung Hees in Kauf und untermauerte diese
Position mit der aus Amerika gekommenen Modernisierungstheorie.38
Hingegen lehnte das Lager der kritischen Intellektuellen die Diktatur un-
abhidngig von ihren wirtschaftlichen Erfolgen ab. Fiir sie war Mod-
ernisierung auch als Verwirklichung der Demokratie zu sehen. Deshalb
fiihrten sie die Demokratiebewegung an — und waren der allgegenwértigen
staatlichen Repressionen ausgesetzt. Hingegen kooptierte Park Chung Hee
ihm freundlich gesonnene Intellektuelle und integrierte sie als Abgeord-
nete oder gar Minister in sein Herrschaftssystem.

Die Spaltung der Intellektuellen Koreas in zwei Lager war schon Mitte
der 1960er Jahre offensichtlich geworden. Wahrend der Entwicklungsdik-
tatur (1961-1987) waren die Konformisten in der Mehrheit. Diese Spal-
tung blieb auch nach der Demokratisierung bestehen. Die frither

37 Vgl. Kang Su-t'ack 2001, S. 196-198, 253-254.
38 Vgl. Chong Yong-t’ae 2001, S. 188-195.

151

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

regimekonformen Intellektuellen betétigten sich als Kritiker der Regierun-
gen von Kim Dae Jung (1998-2002) und Roh Moo Hyun (2003-2007),
wihrend sich viele kritische Intellektuelle nunmehr in der Regierung bzw.
im Parlament wiederfanden. In dieser relativ engen Verbindung mit der
Macht unterscheiden sich koreanische Intellektuelle deutlich von ihren
japanischen und chinesischen Pendants.?® Hier diirfte die Tradition der
Gelehrten-Politiker der Choson-Dynastie fortwirken.

Junge kritische Intellektuelle der Nachkriegsgeneration suchten in den
1980er Jahren aus den bestehenden ideologischen Zwéngen auszubrechen.
Die Palette der Themen der sogenannten ,,progressiven Intellektuellen® er-
weiterte sich dementsprechend. Neben der Demokratisierung riickten nun
Fragen von wirtschaftlicher Gerechtigkeit, Gleichheit und Wiedervereini-
gung in ihr Blickfeld.*? Eine bemerkenswert breite Debatte entfachte sich
um das Konzept der Gesellschaftsformation und dessen Bedeutung fiir
Korea im 20. Jahrhundert.

Es mag seltsam erscheinen, dass kritische Intellektuelle in Korea erst
Mitte der 1980er Jahre, als die Auflosung des Ostblocks bereits begonnen
hatte, anfingen, sich mit diesem Konzept auseinanderzusetzen. Darin
spiegelt sich die Realitit der ,.komprimierten Moderne* Koreas. Unter
Chun Doo Hwans Diktatur war unter dem Vorwand des Kalten Krieges
weiterhin jegliche ideologische Abweichung verboten. Dies liel die marx-
istische Theorie als umso attraktivere Alternative erscheinen, um
gesellschaftlich-politische Verdnderungen zu bewirken. Durch ihre Rezep-
tion des Marxismus gelangten diese progressiven Intellektuellen zu der
Uberzeugung, dass Arbeiter und benachteiligte Gruppen, denen wihrend
der Hochphase des Wirtschaftswachstums kaum Aufmerksamkeit
geschenkt worden war, als die eigentliche ,,Klasse®, also als die Tréger der
historischen Entwicklung gelten miissen. Im Zusammenhang damit wur-
den Gleichheit und Menschenrechte thematisiert und bildeten bald einen
festen Bestandteil der Wertvorstellungen der koreanischen Biirger.4!

Festzuhalten ist: In der zweiten Hélfte des 20. Jahrhunderts erlebt Os-
tasien mit der Bildung von ,Entwicklungsstaaten umfassende und
radikale Verdnderungen in Wirtschaft und Politik. Wie schon im 19.
Jahrhundert beschéftigen sich die Intellektuellen neuerlich mit dem

39 In Korea wechseln Professoren hdufig in die Politik (und umgekehrt). Bei der
Regierungsbildung 2003 kamen vier von 18 Ministern direkt von Universitit.

40 Vgl. Kang Su-t’aek 2001, S. 232-254.

41 Vgl. Yun Kon-ch’a 2000, S. 88—89.

152

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

Verhiltnis von Moderne, Demokratie und Tradition. Aus ihrem aus-
geprégten historischen Sendungs- und Verantwortungsbewusstsein heraus
beobachteten sie kommentierend und kritisierend, aber durchaus auch par-
tizipierend, das gesellschaftliche und politische Geschehen. In China, in
Taiwan und Korea liefen sie dabei allerdings Gefahr, wegen der Beschéfti-
gung mit solchen Themen und daraus abgeleiteter Aktivititen bestraft zu
werden.

In den folgenden drei Tabellen wird versucht, die intellektuellen Land-
schaften nach 1945 anhand der Protagonisten und ihrer paradigmatischen
und politischen Positionierungen zu umreilen. Aufgrund ihrer groBen
Zahl konnte nur ein kleiner Teil der in den Tabellen geannten Intellek-
tuellen in dieser Schrift Erwidhnung werden.

Politische Intellektuelle in Japan nach 1945

Perioden

Links-liberal

Konservativ

1945-1955
Demokratische Revolution

Tokuda Kyuichi, Shiga Yoshino,Nosaka
Sanz6, Kurahara Korehito (Kommunisten)
Ara Masato, Hirano Ken (Kindai bungaku —
Moderne Literatur)

Yoshino Gesaburo (Sekai)

Umemoto Kastumi, Otsuka Hisao,Maruya-
ma Masao, Takeuchi Yoshimi, Shimizu
Tkutaro, Tsuru Shigeto, Ukai Nobushige

Watsuji Tetsurd
Hayashi Kentard
Koizumi Shinzo

1955-1965
Japanisch-amerik. Sicher-
heitsvertrag (Anpo)

Minami Hirohsi, Katd Shtiichi, Umesao
Tadao

Maruyama Masao, Shimizu Ikutaro, Tsuru-
mi Shunsuke, Kuno Osamu, Takeuchi
Yoshima (4npo Bewegung)

Yoshimoto Takaaki, Tanikawa Gan, Tsuru-

Takeyama Michio
Nishitani Keiji
Matsushita Keiichi
Hayashi Fusao,
Fukazawa Shichiro
Nakayama Ichiro,

,,Postmodernism* u.
,,New academism®

mi Kazuko Kosaka Masaaki
1965-1975 Oda Makoto, Tsurumi Shunsuke (Beheiren
Proteste gegen Vietnamkrieg | — Komitee fiir Frieden in Vietnam)

Yamaguchi Masao, Ueno Chiziko

Ichikawa Hiroshi, Hiromatsu Wataru, Sak-

abe Megumi
1975-1988 Et6 Jun

Nakatomi Yuichiro,
Marakami Yasusuke,
Satd Seizaburd, Kumon
Shunpei

Asada Akira, Kurimoto
Shin’ichird, Nakazawa
Shin’ichi

Basierend auf Koschmann 1993.

153

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j

fiir oder ir


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

Kulturdebatte in China in den 1980er Jahre

Kulturkonservativ-traditional Synkretistisch Ikonoklastisch — totale Verwest-
lichung
Renaissance des Kon- Kritische Xi ti zhongyong | moderat radikal
fuzianismus Fortfithrung des | das Westliche als
Konfuzianis- Grundlage, das
mus Chinesische zur
Anwendung
Tu Weiming Zhang Dainin Li Zehou Jin Guantao Bao Zunxin
Jin Yaoji Jiang Guanghui Liu Qingfeng Yuan Zhiming
Yu Yingshi Fang Keli Gan Yang Liu Xiaobo
He Xin Pang Pu Liu Zaifu Fang Lizhi
Tang Yijie Su Xiaokang
Verbindung mit ,.konfuzianischem Kapital- | Umkehrung von | Fortfiihrung der kulturkritischen
ismus® und ,,asiatischen Werten* Zhong-ti-xiyon- | Tradition der 4. Mai Bewegung von
Ende des 19.Jh. | 1919

Basierend auf Geist 1996 und Han 'guk ch’olhak sasang yon’guhoe nonjonsa bunkwa

1992.

Kritische Intellektuelle in Korea seit den 1960er Jahren

Marxistisch Progressiv Liberal
Links-zivil- Radikal- Progressiv- na- | Links-liberal | Reformerisch-
gesellschaftlic | demokratisch | tionalistisch liberal
h
Kim Se-gyun Cho Hui-yon | Yi Hyo-jae Kang Man-gil | Kang Jun- Han Sang-jin
Son Ho-ch’dl Kim Dong- Cho Hye- Ahn Byong-uk | man Hwang Tae-
Ch’oe Gap-su | ch’un chong S6 Chung-sok | Kim Yong- yon
Kim Su-haeng | Im Yong-il Chang Pil- Kim In-gol min Chong Un-
Kim Song-gu Sin Gwang- hwa To Jin-sun Ko Jong-sok | ch’an
Chong Song-jin | yong Ko Gap-hti Yi Se-yong Chin Jung- Kim T’ae-dong
Yun So-ydng Kim Su-jin Tae Hye-suk | Song Du-yul won Yi Gun-sik
Kang Nae-htii | Yu P’al-mu Kim Un-sil Kang chong-gu | Ch’oe Jang- | Min Gyong-
Sim Gwang- Kim Ho-gi Cho Un Paek Nak- Jjip guk
hyon Kim Dae- Cho Sun- ch’ong Han Wan-
Yi Jin-gyong hwan gyong Ch’oe Won-sik | sang
Yun Su-jong Kim Jong- Im Ji-hyon Kim Song-
ch’ol guk
Park Hong- Im Hyon-jin
gyu Im Hyok-
Bang Yong- paek
jun Yu si-min
Ku Sting-hoe Ri Yong-hai
Yi Byong-
ch’on

Basierend auf Yun, Kon-ch’a 2000 und eigene Untersuchungen.

154

Erlaubnis ist j

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

fiir oder ir


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

3. Drei Intellektuelle: Maruyama Masao, Ri Yong-hiii, Jin Guantao

In diesem Abschnitt sollen Denken und Wirken von drei ostasiatischen In-
tellektuellen umrissen werden. Maruyama Masao gilt in Japan bis heute
als der Intellektuelle der Nachkriegszeit. Wie kein anderer hat er die
offentliche Meinung in Japan beeinflusst. Ri Yong-hui gilt in Korea als
einer der bedeutendsten koreanischen Intellektuellen des 20. Jahrhunderts.
Er war der geistige Wegweiser mehrerer Studentengenerationen, die die
Demokratiebewegung der 1970er und 80er Jahre vorantrugen. Jin Guantao
gehorte — zumindest bis zu seiner Flucht nach Hongkong 1989 — zu den
einflussreichsten Intellektuellen in China.

3.1 Maruyama Masao

Maruyama Masao (1914-96) war zwischen 1950 und 1971 Professor fiir
Politikwissenschaft an der Universitdit Tokyd und lehrte politische
Ideengeschichte Japans. Sein Einfluss auf die japanische Politikwis-
senschaft ist nach wie vor ausgesprochen stark. Es wird sogar von einer
,Maruyama-Politologie**? gesprochen. Er war mit keiner politischen
Partei oder Bewegung unmittelbar verbunden, nahm aber aus einer
aufkldrerisch-demokratischen Perspektive laufend zu aktuellen politischen
Problemen Stellung. Seine kritischen Stellungnahmen fanden unter In-
tellektuellen und in der breiten Offentlichkeit groBen Anklang.

Seine Analyse des japanischen Faschismus in dem 1946 erschienen
Aufsatz ,,Logik und Psychologie des Ultranationalismus®* wurde zum
Ausloser und Bezugspunkt einer bis heute andauernden Debatte iiber die
Verarbeitung/Bewiltigung der neuesten Geschichte Japans.*® Fiir die
japanische Intelligenz in der unmittelbaren Nachkriegszeit war dieser Auf-
satz wie ein Befreiungsschlag.** Maruyama selbst schrieb, seine Arbeiten
seien die Selbstkritik eines Japaners, der ,,durch die Kriegserfahrung hin-
durchgegangen ist“ und Ausdruck seines Widerstands ,,gegen eine Ten-
denz..., jene in den dreiBiger und vierziger Jahren fiir jeden sichtbaren

42 Schamoni/Seifert 1988, S. 7.
43 Vgl. Schamoni/Seifert 1988, S. 8.
44 Vgl. Richter 1998, S. 19.

155

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken tiber Nation, Staat und Sicherheit

krankhaften Phidnomene als ,Unfall° oder Ausnahmeerscheinungen im
Grab der Vergangenheit zu verschiitten4,

Ausgehend von der Logik der 6konomischen Strukturen und der Psyche
des japanischen Ultranationalismus*® sah er in der Zwangsgewalt des
Kriegssystems ein vielschichtiges, aber unsichtbares Netz einer nicht aus-
formulierten Quasi-Ideologie, das sich iiber das japanische Volk gelegt
hatte. Ein groBes Problem sei dabei die Kontinuitit der ,indirekten
Herrschaft™ und des ,,Sektionalismus®, zwei wichtige Herrschaftsinstru-
mente des Tokugawa-Regimes (1600-1868)*7, auf die Maruyama das
mangelnde politische Verantwortungsbewusstsein der Bevolkerung
zuriickfiihrte gewesen. Die Bildung des ,biirokratischen National-
staates” und das Aufkommen des japanischen Imperialismus in der Meiji-
Zeit habe zur Entstehung eines ,,apolitischen Individualismus® gefiihrt, der
im Gegensatz zum ,,modernen Individualismus* das Weglaufen vor Poli-
tik und Staat bedeute.*8 Es habe ein System der Verantwortungslosigkeit
geherrscht, in dem man die Unterdriickung von oben bedenkenlos nach
unten weitergegeben habe.*?

Um dieses System zu liberwinden, sei die ,,Subjektivitit” des ,,Individu-
ums“ zu fordern und zugleich ein ,moderner Nationalismus*?
aufzubauen. In Japan redeten zwar viele von der ,,Uberwindung der Mod-
erne, doch sei Japan in Wirklichkeit noch gar nicht in der Moderne
angekommen, schrieb Maruyama 1946.5! Umso mehr setzte er sich mit
anderen Intellektuellen fiir die Verwirklichung der Demokratie in Japan
ein.

45 Maruyama in: Schamoni/Seifert 1988, S. 1.

46 Japanisch chokokashugi, im allgemeinen mit Ultranationalismus iibersetzt.

47 Wihrend der Tokugawa-Zeit war Japan in mehrere Lehnfiirstentiimer aufgeteilt, in
denen die Daimyos herrschten. Die Zentralregierung in Edo (Tokyo) spielte diese
untereinander konkurrierenden Daimyés gegeneinander aus. Maruyama bezeichnet
dieses System als ,,indirekte Herrschaft” und ,,Sektionalismus*.

48 Maruyama 1995, 1V, S. 79.

49 Maruyama 1995, I11.

50 Fiir diesen verwendet Maruyama den Ausdruck kokuminshugi, nicht minzokushu-
gi. Beide Ausdriicke werden mit Nationalismus iibersetzt, haben aber unter-
schiedliche Konnotationen. Maruyama meint mit kokuminshugi den ,,modernen
Nationalismus®, der von den einzelnen Biirgern (im Gegensatz zum Volk) getra-
gen wird. Er bezeichnet den modernen Nationalismus als ,,richtigen Nationalis-
mus* (Maruyama 1995, 111, S. 102).

51 Maruyama 1995: 111, S. 4.

156

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

Der Einfluss Maruyamas war in den 1960er Jahren, die man in Japan
das ,,Zeitalter der Intellektuellen® nennt, am starksten. Es war die Zeit, in
der die Intellektuellen aus ,,freudiger Hoffnung auf die Zukunft und Reue
iiber die Vergangenheit” eine ,,Reuegemeinschaft gebildet hatten: Sie
wollten mit ,,einer griindlichen Reflexion iiber die Vergangenheit™ einen
Neubeginn schaffen, so Maruyama.>? Aber schon Anfang der 1980er Jahre
stellte er fest, dass man nunmehr ,,zwischen den Leuten, die den direkt
nach der Niederlage erfahrenen Nullpunkt der Reue und Selbstkritik weit-
erhin lebendig erhalten und jenen, die das alles sauber vergessen und sich
an die verdnderte Gegenwartssituation anpassen“ unterscheiden miisse.
Mithin habe sich ,,das Auftreten des von Max Weber so bezeichneten
Fachmenschen ohne Geist”, das Karma des modernen Japans, verstérkt.
Die Intellektuellen hitten sich von Neuem in die Gehduse ihrer jeweiligen
Berufsbereiche zuriickgezogen. Zugleich habe ,,die Demokratie (...) die
Leidenschaft der Negation™ verloren und verwandele sich, ,,statt Idee und
Bewegung zu sein, zu etwas in die Rechtsinstitutionen Eingebautem*.53

Zum Schluss seiner Abhandlung iiber Intellektuelle in Japan, die
Maruyama im Zusammenhang mit Jean-Paul Sartres Japan-Besuch 1966
zu schreiben begonnen hatte und 1977 publizierte, warnte er, sich von der
»~Anklage gegen die Suche nach dem ,Allgemeinen‘, die von westeu-
ropdischen Intellektuellen, die darin ,biirgerliche Begrenztheit“ oder
,falschen Humanismus® sahen, erhoben wurden, infizieren zu lassen.
Denn das Problem Japans liege nicht ,,in den biirgerlichen Beschrinkun-
gen des Humanismus oder in den klassenbedingten Grenzen des Univer-
salismus®, sondern darin, dass es ,,nicht ein einziges Mal vorgekommen
ist, dass die Bourgeoisie sich fiir Universalismus oder Humanismus en-
gagiert hat. Eine Rezeption des Universalismus habe es nur in bes-
timmten Epochen und Léndern, etwa in China oder in Westeuropa,
gegeben. ,,Da der Universalismus etwas ,aufler* einem selbst oder ,auler-
halb® des eigenen Landes Befindliches ist, tritt die Reaktion dagegen
notwendig als Betonung des ,Innen‘ auf.” ,Innen“ bedeute ,,unser Land,
unser Dorf, unsere Familie®“. Dies bilde die ideologische Basis des
Gedankens der Bodenstindigkeit bzw. der bodenstdndigen Entwicklung
Japans. So habe sich der Pseudo-Universalismus in Gestalt der Ideal-
isierung des AuBlen und die Konzentration auf das Innen in einen circulus

52 Maruyama 1982, S. 118.
53 Maruyama 1982, S. 126.

157

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

vitiosus begeben. Fiir die japanischen Intellektuellen sei das Durchbrechen
dieses Teufelskreises von AuBlen-Universalismus und Innen-Bo-
denstiindigkeit eine dringendere Aufgabe als die Uberwindung des biirger-
lichen Universalismus.>*

Angesichts der in den 1990er Jahren stirker werdenden konservativ-na-
tionalchauvinistischen Tendenzen wird die kritische Stimme Maruyamas
schmerzlich vermisst. Fiir viele japanische Intellektuelle bleibt er ein zen-
traler Bezugspunkt ihrer Kritik an den unaufgeklarten Verhéltnissen in
Japan und ein Hoffnungstrager. Es gibt nur noch wenige Stimmen, die
sich so vernehmbar kritisch iiber gesellschaftliche und politische Entwick-
lungen duBern, wie es Maruyama in seiner Zeit getan hatte.>>

3.2 Ri Yong-hiii

Die kritische Reflexion iiber den Krieg war auch der Ausgangspunkt des
Denkens von Ri Yong-hiii, seines Zeichens Journalist und Professor fiir
Politikwissenschaft, der zu den ,bedeutendsten Intellektuellen des 20.
Jahrhunderts in Korea® gehort. Ebenso wie bei Maruyama hat die
Kriegserfahrung das Denken Ri Yong-htiis (geb. 1929) nachhaltig geprégt.
In seinem Fall war es der Koreakrieg (1950—-1953), in dem er als Offizier
gedient hatte. Er schreibt selbst, dass das Massensterben der ,,Volksvertei-
digungstruppe (Kungmin pangwigun)¢, das von seiner Einheit im Febru-
ar 1951 in Kdchang angerichtete Massaker an 719 Zivilisten®” und die ver-
breitete Korruption in der Armee tiefe Spuren in seinem Leben hinter-
lassen hétten. Dadurch sei aus einem introvertierten jungen Mann ein
regimekritischer Intellektueller geworden: Dies geschah, ,,weil ich so

54 Maruyama 1982, S. 128-130.

55 Mamiya 1997, S. 5.

56 Im Dezember 1950 hatte die siidkoreanische Regierung mit 17-40jdhrigen
Mainnern eine zweite Armee, die ,,Volksverteidigungstruppe®, organisiert. An
Kampthandlungen konnten sie gar nicht teilnehmen, doch verloren beim Riickzug
im Januar 1951 tiber 50.000 Ménner durch Hunger, Kélte und Misshandlungen das
Leben. Ursache war die Korruption der Armeefiihrung, die den gréfiten Teil des
Budgets fiir sich behielt und den Ménnern trotz der sibirischen Kilte weder Essen
noch Kleidung gab. S. Han Hong-gu 2001.

57 Als dies international bekannt wurde, behauptete die Regierung, 187 Kollabora-
teure der Kommunisten seien bestraft worden. Unter den 719 Ermordeten waren
359 Kinder unter 14 Jahren. S.Ri Yong-htii 1999, S. 291.

158

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

haufig beobachtete, wie korrupt und verréterisch gerade die Méchtigen in
der Regierung Siidkoreas, die Generdle und Offiziere der Armee waren
und sich doch nur um ihre eigenen Interessen kiimmerten. Ausgerechnet
sie appellierten an den Patriotismus und die Opferbereitschaft der Biirger.
Es tat mir weh, die traurige Realitit der Soldaten, die patriotisch und
opferbereit waren, und was sie essen und anziehen mussten, zu erleben.
Ich stellte mir die Frage, was diese Realitit der kimpfenden Armee be-
deuten soll. Dies alles verlangte in meinem Kopf nach Antworten.... Als
ein junger Mann aus dem Norden hatte ich gehorsam alle Pflichten erfiillt.
Jetzt zweifelte dieser junge Mann und stellte alles in Frage. Er kam
allmihlich zu der nahezu religidsen Uberzeugung, dass er die mit Liigen
zugedeckte Wahrheit herausfinden und allem auBler der Wahrheit seine
Loyalitdt weigern sollte... dies war fiir ihn eine kopernikanische Wende.
«s8

In der Tat war das Leben Ris als Journalist und Professor fiir Politik-
wissenschaft vom Widerstand gegen die Diktatur geprédgt. Fiir ihn be-
deutete Modernisierung in erster Linie Verwirklichung der Demokratie. In
einer Zeit, in der man in Korea allein aufgrund einer harmlosen Darstel-
lung des Alltags in ,,Rot-China® — etwa ,,auch in China essen die Men-
schen Reis*“ — wegen Verstoles gegen das Staatssicherheitsgesetz ver-
haftet werden konnte,> sah er seine Aufgabe als Intellektueller darin, ,,die
Menschen, die vom blinden und fanatischen Antikommunismus betdubt
waren, zu wecken und ihr Bewusstsein zu korrigieren*®®, Denn ,,solange
man die Fakten nicht heute darlegt, sondern glaubt, sie spéter als
Geschichte erzidhlen zu konnen, wird sich die Willkiir der herrschenden
Klasse fortsetzen. Dann muss das Volk weiter in der Dunkelheit leben. ¢!
Nach der Eruierung der Fakten beginnt die ,,Suche nach der Wahrheit*:

,Erst wenn die GOtzen aus unserem Bewusstsein verschwinden, wird ihre
Herrschaft an unserer Wirklichkeit zusammenbrechen. Deshalb muss die
Herrschaft der Gotzen durch aktive Taten zerstort werden. Die Verdnderung
des Bewusstseins durch Aufklarung muss sich in Taten duern, um die Wirk-
lichkeit zu dndern.*6?

58 Ri Yong-hui 1988, S. 235, 241.

59 Riwurde 1977 tatsdchlich u.a. wegen dieses Satzes angeklagt.
60 Ri Yong-hui 1990, S. 355.

61 RiYong-hui 1974, S. 17.

62 Ri Yong-hui 1991, S. 10.

159

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

Seine Themen waren breit gefichert und reichten von der internationalen
Politik bis hin zu Fragen von sozialer Gerechtigkeit. Er duBerte sich zu
allen Problemen, unter denen Korea in der Nachkriegszeit zu leiden hatte:
Kalter Krieg, Antikommunismus, Diktatur, Teilung... Dabei blieb er stets
ein aufklarerischer Humanist und Pazifist, der nach der Einheit von
Denken und Handeln strebte. In den 1970er Jahren erhob er als Einziger
die Stimme gegen die Entsendung koreanischer Truppen nach Vietnam.63
Anfang der 1980er Jahre, als die in Korea befindlichen amerikanischen
Atombomben noch kein Thema waren, schrieb er:

»-.. seit Hiroshima finden iiberall auf dieser Welt... Proteste gegen Atom-
bomben statt. Es gibt nur eine einzige Ausnahme. Das sind die Biirger in Ko-
rea.... Es ist hochste Zeit zu erkennen, dass die Atombomben im eigenen
Land nicht der Sicherheit der Bevolkerung, sondern lediglich... der Superma-
cht dienen.“64

Seine Biicher waren fiir Studenten in den 1970er und 80er Jahren wie
Bibeln. Sein Einfluss auf die Studentenbewegung war so stark, dass man
ihn als ,,den geistigen Vater der Studenten*®> bezeichnet hat. Unter den
Diktaturen wurde er wegen seiner Regimekritik wiederholt verhaftet und
inhaftiert, zuletzt 1989 wegen seiner Beteiligung an den Vorbereitungen
eines Nordkorea-Besuchsprogramms fiir Journalisten.

3.3 Jin Guantao

Im gleichen Jahr entkam in China Jin Guantao nur knapp der Inhaftierung,
da er sich bereits seit April 1989 in Hongkong aufhielt. Dorthin hatte er
sich in Sicherheit gebracht, nachdem er durch die Mitwirkung an dem
Film ,,Flusselegie” und durch die Unterzeichnung eines Offenen Briefes
an den Stdndigen Ausschuss des Nationalen Volkskongresses und an das
Zentralkomitee der KPCh mit weiteren einunddreillig Personlichkeiten der
Pekinger Kulturszene ins Fadenkreuz der Behérden geraten war. Seitdem
lebt er in Hongkong und gibt die Zeitschrift ,,21. Jahrhundert™ heraus.

Fiir Jin (geb. 1947), von Haus aus Chemiker, war die Erfahrung der
Kulturrevolution der entscheidende Wendepunkt in seinem Leben. Er
gehorte nicht zu den Aktivisten der Kulturrevolution, schrieb aber:

63 Vgl. Kang Chun-man 1997, S. 208.
64 RiYong-hui 1984, S. 142.
65 Kim Man-su 2003, S. 19.

160

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

»Wenn die Kulturrevolution nicht gewesen wire,... so wire ich sicherlich
Naturwissenschaftler geworden und hétte nicht den Weg beschritten, iiber
Geschichte, das menschliche Leben und die Philosophie nachzudenken®®.

Seit er zu Beginn der 1970er Jahre Ahnlichkeiten zwischen traditionellen
chinesischen Herrschaftsformen und der kommunistischen Partei fest-
gestellt habe, sagte Jin in einem Interview, habe er damit begonnen, sich
mit der Geschichte und Kultur Chinas zu beschiftigen.¢’

In den Jahren nach der Kulturrevolution entfachte sich unter chinesis-
chen Historikern eine Diskussion iiber die Frage, warum die Feudalge-
sellschaft in China so lange Bestand haben konnte. Allerdings handelte
sich um eine politisch gesteuerte Debatte: Aus der Kritik am Feudalismus
sollte das Regime legitimiert werden. Jin stellte zusammen mit seiner Frau
Liu Qingfeng die These von der Ultrastabilitéit des chinesischen Feudal-
systems auf. Dies war eine auBergewohnliche These, weil sie selbst den
Sieg der KPCh 1949 als einen Bauernaufstand, wie es sie in der chinesis-
chen Geschichte ja hdufig gegeben hatte, interpretierten. So gesehen unter-
schied sich der neue Staat kaum von den feudal-biirokratischen Regimen
fritherer Zeiten. Mit dieser offensichtlich vom westlichen Chinabild beein-
flussten These stellten Jin und Liu die offizielle Geschichtsinterpretation
der Partei auf den Kopf. Zudem sahen sie die grofite Aufgabe des moder-
nen Chinas in der Uberwindung dieser ultrastabilen Struktur.°8

Wenn der Marxismus in den 1920er Jahren in China Wurzel hatte
schlagen konnen, so lag das nach Jin und Liu daran, dass dieser damals fiir
Intellektuelle attraktiv war, weil sie gegeniiber dem ultrastabilen System
der politischen und ideologischen Integration der Feudalgesellschaft nach
einer neuen Ideologie zur Modernisierung des Landes suchten. Der Marx-
ismus sei ihnen nicht fremd gewesen, da sie darin traditionelle konfuzian-
ische Ideale wie z.B. die ,,GroBe Gleichheit” (datung) wiedergefunden
hitten. Zudem betonten beide, Marxismus wie Konfuzianismus, die prak-
tische Vernunft.®® Doch habe sich in China kein theoretischer Marxismus
wie in Deutschland etabliert, sondern nur eine stark vereinfachte Ver-
sion.”0 Der Marxismus sei fiir die Intellektuellen lediglich ein Werkzeug

66 Jin Guantao, Zwanzigjdhrige Suche: Die Philosophie und ich, zit. nach Klose
1994, S. 6.

67 Cho Kyong-ran 1996.

68 Jin/Liu 1984.

69 Jin/Liu 1990, S. 30.

70 Jin/Liu 1990, S. 31.

161

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

zur Rettung des Landes und Ausdruck ihrer Hoffnungen und Reflexionen
liber eine bessere Zukunft gewesen.’! In den 1970er Jahren sei der Marx-
ismus jedoch zu einem blinden Glauben geworden, der den ihm eigenen
rationalen Geist und seine Vitalitdt, die die Modernisierung des Landes
bewirken sollten, verloren habe.”? In den Jahren zwischen dem Sieg der
KPCh 1949 und dem Ende der Kulturrevolution 1976 habe es eine
,Restauration des Feudalismus* gegeben.”® Der Feudalismus sei in China
noch an vielen Stellen erkennbar, er werde nur unter einem anderen Na-
men, d.h. unter marxistischen Vorzeichen, weitergefiihrt.”*

SchlieBlich ist Jin der Meinung, dass in der Sinisierung des Marxismus
die Ursache der Krise liege, in die China nach der Kulturrevolution gerat-
en war. Den Ausweg sieht er in der Bildung einer ,offenen wis-
senschaftlich-rationalen Gesellschaft*“’5, die in sich selbst alle erforder-
lichen Korrekturmechanismen enthélt, und im Aufbau einer von
Demokratie, Warenwirtschaft und rechtsstaatlichen Prinzipien getragenen
Gesellschaft, in der insbesondere der traditionelle ,,Panmoralismus®, der in
den sinisierten Marxismus eingeflossen ist, durch die Forderung wis-
senschaftlicher Rationalitit Uberwunden werde.”® Die Intellektuellen
wiirden dabei eine tragende Rolle spielen; sie seien die ,,fiilhrende Kraft,
die die chinesische Nation in Richtung von Modernisierung und
Demokratisierung treibt“ und ,die zentralen Triger der geistigen
Stromung, die eine neue Kultur schaffen will“.7’

Gegen die Thesen der hier vorgestellten Intellektuellen wurde eine Rei-
he von Einwénden vorgebracht. An Maruyama Masaos Theorie wird in
Japan oft kritisiert, dass sein Bild vom Westen idealisiert und er im
Grunde nur ein ,,Modernist“ sei.”® Diese Kritik wird auch an Jin Guantao
geiibt. Seine Theorie sei in erster Linie als politischer Slogan zu sehen.”
Auch Ri Yong-hti wird auf diese Weise kritisiert.80 Ohne Zweifel gibt es

71 Jin/Liu 1990, S. 33.

72 Jin/Liu 1990, S. 34.

73 Jin/Liu 1990, S. 62.

74 Jin/Liu 1990, S. 65-66.

75 Jin/Liu 1990, S. 144. Hier wird der Einfluss von Karl Popper und Max Weber auf
sein Denken deutlich.

76 Jin/Liu 1990, S. 194, 357.

77 Jin/Liu 1990, S. 9.

78 Oguma 2002, S. 71-84.

79 Klose 1994, S. 159-168.

80 Kim Man-su 2003, S. 59-65.

162

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

viele Aspekte, die einer genaueren theoretischen und begrifflichen Bestim-
mung bedurft hitten. Gleichwohl entsprach das Denken dieser Intellek-
tuellen im Kontext der Modernisierung Ostasiens nach 1945 dem Bediirf-
nis, die Grundlagen fiir politische Bewegungen ihrer eigenen und der fol-
genden Generationen zu schaffen.

4. Diskurse im ,,globalisierten* bzw. ,,asiatischen* Zeitalter

Es wird heutzutage gerne gesagt, dass die intellektuellen Debatten nach
der Demokratisierung Koreas von 1987 und der Erfahrung auf dem
Tiananmen-Platz 1989 in eine Lage geraten seien, die man als ,,Krise der
Geisteswissenschaft™ und als ,,Zusammenbruch der grolen Diskurse® zu
charakterisieren habe.®! Damit ist zum einen gemeint, dass diese Diskurse
nicht mehr in einer breiten Offentlichkeit stattfinden, sondern tendenziell
auf Intellektuellenkreise beschrinkt bleiben, und zum anderen, dass sie
sich zunehmend differenzieren und spezialisieren. So zeichnen sich die in-
tellektuellen Debatten in Ostasien seit den 1990er Jahren vor allem durch
die Vielfalt ihrer Themen aus.

Bemerkenswert ist dabei, wie schnell sich Diskurse iiber die Postmod-
erne in Ostasien verbreitet haben. In Japan begann man damit, wie Victor
Koschmann gezeigt hat, bereits Mitte der 1970er Jahre. In China und Ko-
rea setzte diese Rezeption erst in den 1990er Jahren ein. Sowohl in den
konservativ-revisionistischen, als auch den progressiven Diskursen ging
dies einher mit einem zunehmenden Interesse an der eigenen Geschichte
und Tradition sowie der Suche nach eigenen kollektiven Identititen. Im
Hintergrund stand ein durch die wirtschaftlichen Erfolge erstarktes Selbst-
bewusstsein der ostasiatischen Lander.

Angesichts dieser Erfolge — gerade auch Chinas — stellt man nicht mehr
die Frage, ob die Kultur Ostasiens die Modernisierung behindert oder
nicht. Wurde die ,,Moderne* noch bis in die 1980er Jahre als ein erst noch
zu schaffendes Projekt betrachtet, erlebt man nunmehr eine Wiederbele-
bung der Diskurse iiber die ,,Uberwindung der Moderne®, die in den
1920er und 30er Jahren in Japan gefiihrt worden waren. Theoretisch war
diese Wende in der Ubernahme postmoderner Methodologien begriindet.
Mit der postkolonialen und postmodernen Kritik aus dem Westen wurde

81 Im Hydn-jin 2001, S.249; Yi Gyong-ryong 2004, S. 125.

163

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

z.B. die Uberbewertung des Westens in den bisherigen Mod-
ernisierungsprojekten thematisiert.®2 Das ,,Asiatische® — was auch immer
das sein mag — wurde nunmehr zur ,,anderen Moderne*, bzw. als ,,Post-
moderne* hingestellt.

Das Besondere an diesen Diskursen ist wohl, dass sie tatsdchlich ,,0s-
tasiatisch®, also gemeinsame Diskurse der Intellektuellen Ostasiens, sind.
Diese haben nicht mehr nur den Tunnelblick ihres jeweiligen Landes. An
den Diskursen um ,,asiatische Werte”, die in den 1990er Jahren ihren
Hohepunkt erreichten, beteiligten sich neben Lee Kuan Yew, Mahathir,
und den Angehorigen der Singapur-Schule u.a. auch chinesische, japanis-
che und koreanische Intellektuelle. Ishihara Shintard, Schriftsteller,
Oberbiirgermeister von Tokyo und ultrakonservativer Politiker, ist einer
der bekanntesten Vertreter asiatischer Werte. Auch Han Sang-jin, ein kri-
tisch-liberaler Soziologe und Berater von Prasident Kim Dae Jung, und
Ham Jae-bong, ein konservativer Politologe und Herausgeber einer kore-
anischen Zeitschrift, nahmen an dieser Debatte teil. Auch die ,,Ostasien-
Diskurse™ der 1990er Jahre, waren libergreifend ostasiatisch gepriagt. An
ihnen beteiligten sich Autoren wie Wada Haruki, Kang Sang-jung, Pack
Yong-s6, Chon Hyong-jun, Sun Ge und Wang Hui.

Allerdings sticht bei diesen ,,ostasiatischen Diskursen die Dichotomie
von Ost und West ins Auge. Was den Modernisierungsdiskursen der
aufklérerisch-kritischen Intellektuellen in der ersten Hilfte des 20.
Jahrhunderts vorgeworfen wird, wird hier wiederholt — nur mit dem Unter-
schied, dass diesmal nicht der Westen, sondern der Osten idealisiert wird.
Chon Hyong-jun schreibt dazu: ,,Das wahre Gesicht der ostasiatischen
Moderne ist, dass die asiatische Selbstidentitit durch die westliche Mod-
erne unterdriickt, verstellt und peripherisiert worden ist. Deshalb kénnen
wir durch das Asiatische einen Beitrag zur Gestaltung eines neuen Zeital-
ters leisten, indem wir dieses Asiatische restaurieren und zugleich kreativ
anwenden. 83

Was dieses ,,Asiatische™ beinhaltet, wird allerdings nicht klar definiert
— das ist auch gar nicht moglich, weil es sich hier um eine blofle Konstruk-
tion handelt, die nur in der Vorstellungswelt dieser Intellektuellen vorhan-
den ist. Deshalb fiihlt man sich im Hinblick auf diese neuen ,,ostasiatis-

82 Vgl. Fewsmith 2001, S. 4.
83 Chon Hyong-jun 1997, S. 293.

164

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

,,Moderne“ und ,, Nation . Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

chen Diskurse an Hermann Hesse erinnert, dessen fiktives Asien irgend-
wo zwischen Indien und China in seinem Herzen existierte.34

Diese Diskurse stehen in den 1990er Jahren unmittelbar mit dem Auf-
stieg des Konservatismus in Ostasien in Verbindung. Industrialisierung
und Urbanisierung wurden in den Gesellschaften Ostasiens, ebenso wie im
Westen, vom Verfall der traditionellen Wertvorstellungen begleitet. Dies
ist trotz der Entwicklungsunterschiede von China, Japan und Korea deut-
lich erkennbar.85 Entsprechend werden auch in diesen Landern moralische
Krisen diagnostiziert und der Verlust der guten alten Zeiten beklagt. In
dieser Situation bot der Appell an ,asiatische Werte” eine Art Orien-
tierungshilfe auf der Suche nach einem Ausweg aus der vermeintlichen
Krise. In diesem Kontext sind auch der neue Revisionismus in Japan®6
oder das sog. Park-Chung-Hee-Syndrom?” in Korea zu betrachten.

Indes wird der Begriff ,,asiatisch* in Politik, Kultur und auch im Alltag
ohne Weiteres verwendet, und zwar ohne genauer darzulegen, was man
unter dem ,,Asiatischen versteht oder verstehen sollte. Auch Ausdriicke
wie ,,Asian beauty* und ,,Asian face” werden iiber Werbung und Medien
unreflektiert dsthetisiert und propagiert. Es scheint deshalb dringend
notwendig, das ,,Asiatische” zu problematisieren, also zu ,,dekonstru-
ieren — so wie man vorher auch das ,,Westliche™ infrage gestellt und
dekonstruiert hat.

5. Fazit

In Ostasien stehen Intellektuelle nach wie vor gesellschaftlich in hohem
Ansehen. Zugleich werden von ihnen ein hoher Grad an Moralitidt und Ve-
rantwortungsbewusstsein gegeniiber der Gesellschaft verlangt, wie auch
schon von Gelehrten in der traditionellen Gesellschaft. Dies fiihrt dazu,
dass intellektuelle Diskurse in Ostasien stets grofe Beachtung in der
Offentlichkeit finden. In der traditionellen Gesellschaft, in der die
Gelehrten die herrschende Klasse bildeten, gehorte nicht nur die Kritik an
der Herrschaft, sondern auch die Gestaltung der guten Herrschaft zu deren

84 Lee Eun-Jeung 2003, S. 370.
85 Vgl. Heberer/Sausmikat 2002.
86 Vgl. Richter 2003.

87 Vgl. Lee Eun-Jeung 2003a.

165

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken tiber Nation, Staat und Sicherheit

Aufgaben. Dies erkldrt die, auch in der heutigen Zeit anzutreffende Nei-
gung und Bereitschaft der Intellektuellen zur Teilhabe an der Macht.

Seit dem gewaltsamen Eindringen des Westens im 19. Jahrhundert
wurde die Uberwindung dieser Demiitigung in allen Léindern Ostasiens als
eine der groBten Aufgaben betrachtet. Sie beinhaltet letztlich ,,die
Uberwindung des Westens®, bzw. mit dem Westen zumindest auf dem
gleichen Niveau zu stehen. Wie dies zu erreichen wiére, blieb in Ostasien
bis weit in die Nachkriegszeit hinein eine zentrale Frage fiir Politik und
Gesellschaft. Folglich steht ,,Modernisierung™ stets im Mittelpunkt der in-
tellektuellen Diskurse.

Ging es in der Umbruchszeit nach der erzwungenen Offnung noch
darum, ob man fiir oder gegen die Modernisierung nach westlichem
Muster war, so verlagert sich der Schwerpunkt der intellektuellen
Diskurse der Nachkriegszeit zundchst auf die Frage, wie die Mod-
ernisierung zu erreichen sei, um sich dann seit Mitte der 1980er Jahre zu
fragen, was unter Modernisierung und Moderne {iberhaupt zu verstehen
sei. Damit geriet auch der Entwicklungsstaat, der sich die wirtschaftliche
Modernisierung zum Ziel gesetzt und sich dariiber legitimiert hatte, in das
Visier kritischer Intellektueller.

Mit dem Aufstieg Ostasiens zum neuen Gravitationszentrum der
Weltwirtschaft in den 1980er und 90er Jahren wurde das Trauma der
Demiitigung durch den Westen tiberwunden. Mithin stellte sich nun die
Frage, ob Modernisierung etwas anderes als ,,Verwestlichung™ bedeuten
solle. Von da war es nur ein kleiner Schritt bis zur Suche nach der eigenen
Identitit. Damit hangt auch die schnelle Verbreitung der Diskurse iiber die
,Postmoderne” in den 1990er Jahren zusammen. Das Besondere dabei
war, dass das ,,Westliche* zwar dekonstruiert, zugleich aber das ,,Asiatis-
che* konstruiert wurde. Die Betonung des ,,Asiatischen® hat sich dann
schnell in Politik und Offentlichkeit verbreitet, obgleich der Begriff nicht
klar definierbar ist — sich dafiir aber umso leichter instrumentalisieren
lasst. Nicht zuletzt deshalb sollte das ,,Asiatische* bald durch die Politik-
wissenschaft dekonstruiert werden.

166

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat:
Das Staatsverstandnis von Yu Kil-chun

1. Intellektuelle Geografie Koreas am Ende des 19. Jahrhunderts

Im Folgenden wird das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun (1856-1914),
der zu den wichtigsten koreanischen Intellektuellen des ausgehenden 19.
Jahrhunderts gehorte, untersucht. Yu Kil-chun war nicht nur Gelehrter,
sondern auch Politiker, der sein politisches Denken in praktische Politik
umzusetzen suchte. Als Politiker stand er inmitten der Stiirme, die auf der
koreanischen Halbinsel zwischen der 1876 erfolgten Offnung und der An-
nektierung des Landes durch Japan 1910 tobten. Sein Staatsverstidndnis
lasst sich ohne Beriicksichtigung dieser historischen Umstande nicht ver-
stehen.

Die moderne Geschichte Koreas beginnt Mitte des 19. Jahrhunderts mit
fehlgeschlagenen Versuchen, das Land nach westlichem Muster zu mod-
ernisieren. Diese Geschichte bedeutete die Konfrontation mit dem Westen.
Nach den Opiumkriegen sah sich Ostasien massiv mit westlicher Zivilisa-
tion und Weltanschauung konfrontiert. Man unterlag erheblichen Anpas-
sungszwéngen, formulierte aber schon bald, obgleich der Westen
militdrisch, politisch und wirtschaftlich weit iiberlegen war, das Ziel, mit
diesem gleichzuziehen bzw. ihn zu tiberholen.

Die koreanische Halbinsel befand sich im Vergleich zu Japan und Chi-
na in einer besonders schwierigen Lage. Denn fiir Korea galt es nicht nur,
den Westen zu liberwinden, sondern auch sich der Herrschaftsanspriiche
Japans und Chinas zu erwehren. So wurde die Offnung Koreas 1876 nicht
durch den Westen, sondern durch Japan erzwungen. Andererseits war Chi-
na ein Land, demgegeniiber Korea seit altersher eine untergeordnete Pos-
ition akzeptiert hatte.

Vor diesem Hintergrund fiihrten Fragen, wie die Unabhéngigkeit des
Landes gesichert werden konnte und ein den neuen Herausforderungen
gerecht werdendes politisches System aussehen sollte, zu tiefgreifenden
politischen und gesellschaftliche Konflikten. Uber solche Fragen gingen
die Ansichten von Gelehrten und Politikern zum Ende des 19. Jahrhun-
derts weit auseinander. Es lassen sich zwei Lager unterscheiden, ndmlich
auf der einen Seite die Wijong ch’oksap’a, die durch eine unzureichend

167

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

vorbereitete Offnung groBe Gefahren auf das Land zukommen sah, und
auf der anderen Seite die Kaehwap 'a, die sich fiir eine rasche Offnung ein-
setzte. Innerhalb der Kaehwap 'a beflirwortete ein Fliigel moderate Refor-
men wie die, die damals in China unter Fiihrung von Li Hongzhang unter
dem Motto ,,Westliche Technik — dstliche Moral* (tongdo sogi) durchge-
setzt wurden. Ein anderer Fliigel trat fiir schnelle und radikale Reformen
nach westlichem Vorbild (pyonpop chagang) ein. Solche Konfliktlagen
waren, darauf hat Dieter Senghaas hingewiesen, in allen nicht-européis-
chen Gesellschaften, die sich pl6tzlich mit dem Westen konfrontiert sahen,
zu beobachten.!

Senghaas unterscheidet neben den erwéhnten drei Reaktionstypen noch
einen vierten, der nach einer revolutiondren Verdnderung strebt. Zu
diesem vierten Typ gehorte in Korea die Tonghak-Bauernbewegung.
Wihrend sich die Gelehrten trefflich {iber ihre Reformvorstellungen ,,von
oben“ stritten und sogar blutig bekdmpften, organisierten die Bauern eine
revolutiondre Protestbewegung von unten. Dadurch wurde die Lage Kore-
as am Ende des 19. Jahrhunderts noch schwieriger. Im Kern drehten sich
diese Konflikte um die Rolle des Staates in einem sich verdndernden poli-
tischen und gesellschaftlichen Kontext.

Die Wijong ch’oksap’a, der es um die Aufrechterhaltung des Neo-Kon-
fuzianismus als Staatsideologie ging, lehnte jeden anderen nicht zu ihrer
Lehre gehorenden Gedanken von vorneherein ab und forderte, die tradi-
tionelle neo-konfuzianische Moral wiederherzustellen. IThre Anhénger be-
trachteten die Rolle des Staates und der Herrschenden ausschlieflich aus
Sicht der neo-konfuzianischen Morallehre. Fiir sie stand die Autoritit des
Neo-Konfuzianismus iiber allem, auch iiber dem Staat. Aus ihrer Sicht
war der Westen, der die konfuzianische Moral nicht kannte, deshalb bar-
barisch. Auch wenn sie die militdrische Uberlegenheit des Westens nicht
leugnen konnten, war ihr Blick allein auf dessen Unmoralitit und Barbarei
gerichtet.? Fiir sie waren Politik und Moral nicht zu trennen; staatliche

1 In Zivilisierung wider Willen (Frankfurt/M. 1998) unterscheidet Senghaas im Falle
aullereuropdischer Léander, die tiefgreifenden gesellschaftlichen Umbriichen ausge-
setzt sind, vier idealtypische Formen politischer und intellektueller Reaktionen: 1.
die ,,Nachahmung des Westens®; 2. die ,,Neubesinnung auf die eigene Tradition mit
dem Ziel ihrer Revitalisierung™; 3. ein Mischprogramm, das ,,auf die Bewahrung
der eigenen Werte bei gleichzeitiger Ubernahme von Know-how und technischem
Wissen ausgerichtet ist*; 4. ,,Innovation®.

2 Choe Ik-hyon kritisiert die Menschen aus dem Westen wie folgt: ,,Sie haben die
Gesichter von Menschen, aber die Seele von Tieren; das kleinste Mif3fallen fiihrt zu

168

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

Behorden waren Einrichtungen zur Aufrechterhaltung der neo-konfuzian-
ischen Moral. Wenn der Staat in eine Krise geriet, dann lag das in erster
Linie am moralischen Verfall. Deshalb verlangten sie, um das Land aus
der Krise zu fithren, die Wiederherstellung der neo-konfuzianischen
Moral. Ihr Rezept fiir die Uberwindung der Krise war, um mit Dieter Sen-
ghaas zu sprechen, die ,,Revitalisierung des Eigenen®.

Hingegen ging es der Kaehwap’a um eine realistische Sichtweise.
Wihrend die Wijong ch’oksap’a alles, was nicht mit ihrem Neo-Kon-
fuzianismus in Ubereinstimmung zu bringen war, ablehnte, war die Kae-
hwap’a der Ansicht, dass Korea fiir die fremden Kulturen und Techniken,
ob sie nun aus dem China der Qing oder aus dem Westen kamen, offen zu
sein habe und von diesen lernen miisse. Die Anhédnger der Kaehwap’'a
waren iiberzeugt, dass man nur durch die Aneignung westlicher Technik
und Kultur einen starken Staat aufbauen und dadurch die Unabhéngigkeit
des Landes bewahren konnte.

Die Befiirworter moderater Reformen, genannt Tongdo sogip ‘a, wollten
sich lediglich die westliche Technik zunutze machen. Die traditionellen
Institutionen, einschlieBlich der sadae-Beziehung zu China, sollten
aufrechterhalten bleiben.? Hingegen lehnten die Beflirworter schneller und
radikaler Reformen nach westlichem Vorbild, genannt Pyonpop cha-
gangp’a, u.a. die traditionelle Beziehung zu China, als ein Uberbleibsel
der alten Zeit ab. Korea sollte aus ihrer Sicht ein gleichwertiges Mitglied
der internationalen Staatengemeinschaft werden. Sie sahen hierflir in
Japan, es gelungen war, durch die Einfiihrung westlicher Technik, mod-
erner Gesetze und Institutionen in kurzer Zeit einen modernen Staat
aufzubauen ein Vorbild. Dadurch war es so stark geworden, dass es den
westlichen Staaten und China Korea streitig machen konnte. Hitte sich
Korea so schnell wie Japan nach auBen gedffnet, hitte vermieden werden
konnen, dass Korea von Japan zur Offnung und zur Unterzeichnung des
Ungleichen Vertrages gezwungen wurde.* Auch seitens der Kaehwap'a

Mord, und hemmungslos werden die Rechte anderer {ibertreten.” (Lee, Peter 1996,
S.331) ,,Die heutigen Banditen kennen nur Gier und Wollust und haben auch nicht
das kleinste bilchen menschliche Prinzipien; sie sind nichts anderes als wilde Tiere.
Ich kann nicht verstehen, wie jemand davon reden kann, mit Tieren Frieden zu
schlieBen. (ebd. S. 332.).

3 Dazu gehérten z.B. Kim Yun-sik und Oh Yun-jung.

4 Bekannte Politiker wie Kim Yok-kyun (1851-94) und Pak Yong-hyo (1861-1939)
vertraten diese Position.

169

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

stellte kein Mitglied die Rolle des Konigs infrage. Er blieb fiir sie unan-
tastbar. Sie strebte eine konstitutionelle Monarchie, fiir die England und
Preuflen Pate standen, an.

Auch die Bauern der Tonghak-Bewegung hegten zu keinem Zeitpunkt
Zweifel am Status des Konigs, obwohl ihre Bewegung utopisch-revolu-
tiondre Ziige trug.> Sie richtete sich gegen die herrschende Klasse, gegen
Japan und den Westen, zeigte aber keine radikale politische Phantasie und
konnte sich eine Herrschaftsform ohne den Konig nicht vorstellen.

Yu Kil-chun, der meist der Kaehwap’'a zugerechnet wird, nimmt in
dieser intellektuellen Geografie des ausgehenden 19. Jahrhunderts eine
besondere Position ein. Sein politisches ,Ideal* ist die Bildung eines
starken, unabhéingigen und modernen Staates. Er betont, dass sich die Be-
wohner Koreas dieses Ziel zu eigen machen und sich nicht einschiichtern
lassen sollten, weil das Land klein und seine Armee schwach sei. Es sollte
in der Konkurrenz der Méchte nicht zuriickfallen. Yu Kil-chun, der von
Pak Kyu-su, einem Gelehrten der Sirhakp ‘a stark beeinflusst war, kritisiert
die Methoden der Wijong ch’oksap’a, da sie die Krise nur verschérfen
wiirden. Ebenso lehnt er die revolutiondre Methode der Tonghak-Bewe-
gung ab. Nicht nur die Einfiihrung westlicher Techniken, sondern auch die
der westlichen Institutionen und Gesetze sei notwendig. Insofern teilt er
die Position der radikalen Reformer der Pyonpop chagangp’a. Zugleich
hilt er radikale Reformen nach westlichem Vorbild, die die reale Lage des
Landes nicht beriicksichtigen, fiir eine ,,verkriippelte Offnung®. Er sucht
nach einem modernen Staatskonzept, in das positive Elemente des tradi-
tionellen Staatsverstdndnisses einflieBen, um so das von auf3en eingefiihrte
Neue mit der eigenen Tradition in Einklang zu bringen und das neue
Eigene, also die ,koreanische Moderne*“ zu schaffen.® An seinem
Staatsverstdndnis ldsst sich dies gut erkennen.

5 Sie war urspriinglich als religiose Bewegung entstanden, entwickelte sich aber bald
zu einer politischen Protestbewegung. Ideengeschichtlich betrachtet, zeichnet sie
sich durch ein egalitdres Menschenbild und das Organisationsprinzip ,,von unten
nach oben* aus. Vgl. Kim, Sang-jun 2006, S. 10.

6 Uber den Begriff der Moderne bzw. der Modernitit wird in Korea seit lingerem
heftig diskutiert. Im Mittelpunkt steht die Frage, ob die Transformation Koreas
iberwiegend als endogener oder exogener Prozess zu sehen ist. Wéhrend die Kore-
aforschung im Ausland den exogenen Momenten mehr Gewicht einrdumt, stehen in
Korea die endogenen Momente im Vordergrund. Dazu gehort Pak Hyon-ch’aes
These vom ,,Vorhandensein kapitalistischer Keime in der koreanischen Gesellschaft

170

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

2. Das Staatsverstindnis Yu Kil-chuns
2.1 Der Ursprung des Staates

Yu Kil-chun legte, auch wenn er keine systematische Abhandlung iiber
den Staat hinterlassen hat, sein Staatsverstindnis in zahlreichen Schriften
dar. Dadurch ist es im Vergleich zu anderen Denkern seiner Zeit moglich,
sein Gedankengebédude relativ systematisch zu erfassen. Um sich seinem
Staatsverstidndnis anndhern zu konnen, ist zunidchst die neo-konfuzianis-
che Staatsauffassung betrachten, die wihrend der Choson-Dynastie
(1391-1910) das politische und gesellschaftliche Leben Koreas in durch-
greifender Weise prigte.

Der Ausgangspunkt des Staatskonzepts im klassischen Konfuzianismus
liegt im Naturzustand der Menschen, in dem die Menschen sich kaum
vom Tier unterscheiden. Sie essen, wenn sie Hunger haben, zichen sich
warm an, wenn es kalt ist, suchen sich wohlige Plitze zum Schlafen und
dergleichen mehr (Mengzi 3A4) In diese Welt kam ein vollkommener
Mensch, ein Heiliger, ein ,,shengren‘. Dieser shengren sorgte sich wegen
des tierdhnlichen Zustandes der Menschen und lehrte sie Moral und Ord-
nung in ihren Beziehungen zueinander. Durch den shengren entkamen sie
dem Naturzustand und begannen in einer Welt mit moralischen Werten zu

im 18. Jahrhundert® (chabonjuiii maengaron). Demgegeniiber wird seit Mitte der
1990er Jahre von Wirtschaftshistorikern um Yi Yong-hun und An Byong-jik vehe-
ment die These einer kolonialen Moderne vertreten. Die ganze Debatte ist stark
wirtschaftshistorisch geprigt. Pak Ch’ung-sok, ein Fachmann fiir die politische
Ideengeschichte Ostasiens, meint dazu, dass der Einfluss von auflen zwar ein
Ausloser der gesellschaftlichern Transformation gewesen sei, diese Transformation
aber nur durch die Vermittlung endogener Elemente in der Gesellschaft erfolgen
konnte, und dass die konkrete Ausprigung dieser endogenen Elemente die
tatsdchliche Entwicklung der Moderne ebenso geprégt wie eingeschrénkt habe. Z.B.
fanden sich im Denken von Chong Yag-yong, einem prominenten Philosophen und
Politiker im ausgehenden 18. Jahrhundert, etwa in seinem Pladoyer fiir die moralis-
che Autonomie des Individuums, seiner Charakterisierung der politischen
Gesellschaft als menschliche Konstruktion oder in seiner Auseinandersetzung mit
den 6konomischen Handlungen der Menschen durchaus ,,moderne* Eigenschaften.
Chong Yag-yong habe sich die Moderne jedoch nicht zum Ziel seines Denkens
gesetzt. Sie sei lediglich Ergebnis seines pragmatischen Ansatzes. In der koreanis-
chen Ideengeschichte seien die Positionen Chong Yag-yongs insbes. von den
Vertretern der pragmatischen Wissenschaft (sirhakp’a) fortgefithrt worden. Im
Aufeinandertreffen dieser endogenen mit exogenen Momenten habe sich das
Denken der Kaehwa entwickelt (Pak Ch’ung-sok 2000, S. 258).

171

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

leben. Demnach wird der Mensch erst zum Menschen, wenn er vom
Naturzustand in die Welt der moralischen Werte tibertritt.

In der Logik des Konfuzianismus stellt die Welt der moralischen Werte
erst die richtige Welt der Menschen dar. Was diese von dem bzw. den
shengren erhielten, war das dao der Menschenwelt, das dem dao des Him-
mels entsprach. Die Menschen folgten diesem dao und schufen einen Ide-
alstaat. Es war also die Aufgabe der shengren, die Menschen in die Welt
der moralischen Werte einzufiihren, und die Aufgabe der Menschen, ihnen
auf diesem Weg zu folgen. Dadurch entstand eine herrschaftliche
Beziehung zwischen den shengren als aufgeklarten Herrschern und den
von ihnen in die Welt der moralischen Werte eingefiihrten Menschen als
Untertanen. Allerdings entsprach die Realitét nicht dem idealen Verhilt-
nis, von dem man in der klassischen konfuzianischen Lehre ausging, da
nicht alle Herrscher ideale Herrscher waren. Insbesondere Zhu Xi, einer
der Griinder des Neo-Konfuzianismus im China des 12. Jahrhunderts,
16ste dieses Problem, indem er ein neues Herrschaftskonzept, das auf der
Zusammenarbeit zwischen dem Regenten und seinen Ministern beruhte,
darlegte. Demnach konnte ein Herrscher, auch wenn er als bloBer Erbe des
Koénigsamtes kein shengren war, legitim herrschen, solange er die richti-
gen Personen zu seinen Ministern machte.”

Yu Kil-chun kritisiert dieses neo-konfuzianische Staatsverstidndnis und
setzt sich fiir dessen Uberwindung ein. Dennoch ist er, wie gezeigt wird,
selbst nicht unbedingt frei vom neo-konfuzianischen Staatsverstindnis.
Uberhaupt ist sein Verhiltnis zum Konfuzianismus ambivalent. Das mag
seltsam klingen, da ihm durch Fukuzawa Yukichi die westliche Zivilisa-
tion und ihre politischen Institutionen ndhergebracht worden waren. War
doch Fukuzawa derjenige gewesen, der dafiir plédierte, dass sich Japan
vom riickstdndigen Asien entfernen und vom fortschrittlichen Westen ler-
nen sollte.?

Zur Bezeichnung des Staates verwendet Yu Kil-chun in seinen
Schriften Ausdriicke wie kuk, pangguk, min’guk und kukka. In frithen
Werken in den 1880er Jahren treten kuk und pangguk haufig auf, wihrend
spiter, etwa in Politikwissenschaft (Chongch’ihak) und Uber die Arbeit
(Nodong yahakpon), durchgéngig von kukka die Rede ist. In seinem
Hauptwerk Uber die Zivilisation des Westens (Soyugyonmun) werden mit

7 Zhu Xi, Daxue, Einleitung.
8 Vgl. Fukuzawa 1875: 25-29.

172

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

kuk einzelne Staaten und mit pangguk souverdne Staaten als Mitglieder
der internationalen Staatengemeinschaft bezeichnet. Pangguk unterschei-
det sich dadurch von kuk, dass die Herrschaft des Staates frei von Einmis-
chungen von auflen ist.” Mit dieser begrifflichen Differenzierung versucht
Yu Kil-chun, den neuen internationalen Verhéltnissen gerecht zu wer-
den.!0

In seinen spéteren Werken betrachtet Yu den Staat (kuk) als eine na-
tionale Gemeinschaft, deren Mitglieder durch die gemeinsamen his-
torischen Erfahrungen und die Gemeinsamkeiten von Sprache, Konventio-
nen und Sitten miteinander verbunden sind. Angesichts der realen Gefahr,
Unabhingigkeit und Souverénitit an Japan zu verlieren, ist diese
Sichtweise verstindlich. Es bestehe eine objektive Notwendigkeit na-
tionaler Solidaritit, um die Unabhéngigkeit des Landes zu bewahren. In
Politikwissenschaft schreibt Yu:

,Der Staat ist eine politische Organisation, die von der Mehrheit der
Bevolkerung zur Erreichung gemeinsamer Ziele auf einem bestimmten Terri-
torium gebildet wird und die als solche iiber uneingeschrinkte Souverénitét
verfiigt. In diesem Sinne kann man den Staat als eine unabhéngige politische
Organisation bezeichnen“!!,

Es kann nicht tiberraschen, dass Yu Kil-chun, der in einem Land Iebte,
dessen Existenz durch die imperialistischen Méachte in Gefahr geraten war,
den Staat als nationale, unabhingige und souverine Gemeinschaft be-
greift.

Wenngleich er zur Bezeichnung des Staates unterschiedliche Aus-
driicke benutzt, gibt es eine Konstante die sein gesamtes Werk wie ein rot-
er Faden durchzieht: Yu Kil-chun betrachtet den Staat nicht mehr im tradi-
tionellen Sinne als Haus der Konige (ga); stattdessen bilden Regierung,
Territorium und Bevolkerung die Grundelemente des Staates. Yu entwick-
elt also einen modernen Staatsbegriff, der mit dem des Westens verwoben
ist.

Sein Buch Politikwissenschaft zeigt, dass Yu mit der westlichen Staats-
theorie vertraut ist. Er setzt sich zunichst mit verschiedenen Konzeptionen
des Ursprungs des Staates, wie dem Naturzustand, dem Staat als gottlicher
Institution und dem Kontraktualismus, auseinander und gelangt zu der

9 Yu Kil-chun 1895, S. 85.
10 Chong Yong-hwa 2004, S. 240.
11 YuKil-chun 1996, Bd. 4, S. 758.

173

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

Auffassung, dass der Staat ein organisches Ganzes ist.!> Demnach haben
die Menschen von Natur aus eine gemeinschaftliche Neigung und fithren
daher ein soziales Leben. Aus dem sozialen Leben erwachsen das
staatliche Gemeinschaftsgefiihl und die Selbstverwaltungsorgane. Daraus
entwickelt sich schlieBlich der Staat. Es ist allerdings nicht zu erwarten,
dass alle Mitglieder der Gemeinschaft gleichzeitig das Gefiihl, zu einer
staatlichen Gemeinschaft zu gehoren, aufbringen. Kluge und Starke
diirften friher als andere solche Gefiihle entwickeln und den Aufbau des
Staates betreiben. Das Volk unterwirft sich den Klugen und Starken und
folgt ihnen. Diese Staatsauffassung unterscheidet sich klar von der des
Kontraktualismus.
Nach Yu Kil-chun ist der Staat

»eine Interessengemeinschaft, in der eine bestimmte Gruppe von Menschen
ein bestimmtes Territorium okkupiert, Sprache, Gesetz, Politik, Sitten und
Gebrduche und eine gemeinsame Geschichte teilt und sich Koénig und
Regierung unterwirft.1?

Dahinter steht ein Menschenbild, das den Menschen als ein Wesen sieht,
welches seinen Neigungen und Abneigungen folgt und seine Bediirfnisse
und Begierden erfiillen will. Zu den von Natur aus gegebenen Bediirfnis-
sen gehoren nach Yu nicht nur die Grundbediirfnisse; es sei ganz
natiirlich, dass Menschen miteinander konkurrierten, um ihre Bediirfnisse
zu erfiillen. !

In der Auffassung Yus, dass der Mensch dafiir Verantwortung trage,
tiber die egoistische Konkurrenz sein Leben zu gestalten, wollen viele ko-
reanische Forscher den Ausdruck eines ,,modernen subjektiven Bewusst-
seins* sehen.!> Hier ist nicht der Platz, dieser Frage weiter nachzugehen,
doch steht auBler Zweifel, dass sich Yus Menschenbild deutlich von dem
traditionellen Menschenbild des Neo-Konfuzianismus in Choson unter-
scheidet, da er den Egoismus der Menschen nicht ablehnt oder gar
bekdampft, sondern ihn vielmehr als Motor der zivilisatorischen Entwick-
lung befiirwortet. Nach neo-konfuzianischer Auffassung besitzen die
Menschen moralische Eigenschaften, die es ihnen erlauben, die Ordnung
der Natur zu verwirklichen; hingegen gelten egoistische Bediirfnisse als

12 Vgl. Yu Kil-chun 1996, Bd. 4, S. 709-748.
13 Yu Kil-chun 1895, S. 85.

14 Yu Kil-chun 1895, S. 130.

15 Yi Chong-iin 2004, S. 30.

174

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

etwas, das durch Selbsttraining und Zuriickhaltung unter Kontrolle ge-
bracht werden muss. Wéhrend im Neo-Konfuzianismus die Unterdriick-
ung der egoistischen Bediirfnisse und ziigellosen Begierden Kern des
Selbsttrainings ist, betrachtet Yu Kil-chun die individuellen Begierden und
Interessen nicht nur als von der Natur gegeben, sondern rdumt ihnen sogar
eine positive Funktion in Staat und Gesellschaft ein. Hier gibt es Ahn-
lichkeiten mit dem dem liberalen, westlichen Menschenbild.

Betrachtet man Yu Kil-chuns Menschenbild genauer, stellt man fest,
dass stark vom Sozialdarwinismus beeinflusst ist. Moglicherweise ist das
auf Fukuzawa Yukichi, bei dem er 1881/82 studierte, zuriickzufiihren.!¢ In
einer vermutlich 1883 verfassten Schrift mit dem Titel Konkurrenz erklért
Yu, dass es gerade die Konkurrenz sie, die den individuellen und
gesellschaftlichen Fortschritt ermdgliche. Soziale Konkurrenz bedeute,
dass jeder seiner Berufung nachgeht und sich, seinen Neigungen und Ab-
neigungen folgend, bemiiht, seine Vorhaben zu verwirklichen. Gerade die
Konkurrenz zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft sei das Motto der
zivilisatorischen Aufklarung.!”

Da Yu Kil-chun in individuellen Bediirfnissen ein positives Element
der Staatsbildung sieht, muss er diese systematisch in seinem
Denkgebdude unterbringen. Dazu fiihrt er das Konzept der von ,,Natur aus
gegebenen Rechte der Menschen® ein. Es basiert auf der natiirlichen Frei-
heit und Gleichheit der Menschen.!® Die Freiheit der Menschen gelte nur
so lange, wie diese die Freiheit der anderen nicht verletze. Wiirde dieses
Prinzop nicht gelten, gédbe es nur eine Freiheit der Tiere, also stdndige
Kriege und Konflikte. Die Menschen seien jedoch Wesen, die sich, da sie
die Prinzipien des Himmels (cholli), also die Moral kennen, von Tieren
unterscheiden. Deshalb sei der Mensch in der Lage, im Rahmen von
Gesetz und Moral nach der Erfiillung seiner Bediirfnisse zu streben und
damit, anders als Tiere Harmonie und Ordnung in der Gemeinschaft zu
schaffen. Die Freiheit des Menschen existiert fiir Yu Kil-chun also nur
dann, wenn der Mensch den Prinzipien des Himmels, und somit der
Moral, also dem grundlegenden Gesetz, folgt. Das Streben nach der
Erfillung der Bediirfnisse unter Einhaltung der Prinzipien des Himmels
bedeute, dass man die Freiheit im positiven Sinne ausiibt. Erst dadurch

16 Zum Einfluss des Sozialdarwinismus auf koreanische Intellektuelle im 19. Jhd., s.
Chun Bok Hee 1992.

17 Yu Kil-chun 1996, Bd. IV, S. 47.

18 Yu Kil-chun 1895, S. 109.

175

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

iibe der Mensch sein Recht aus, Mensch zu werden. Insofern seien alle
Menschen gleich. So gesehen ist das natiirliche Menschenrecht nicht an
sich etwas Gutes, sondern gewinne seine Giiltigkeit erst, wenn es den
Prinzipien des Himmels folgend ausgeiibt wird. Alles andere wiirde sich
von der Freiheit der Tiere nicht unterscheiden.!®

Yu Kil-chun integriert das Konzept der von Natur aus gegebenen
Rechte der Menschen just in dem Moment in sein Denkgebdude, als er
sich mit der Bildung des Staates auseinandersetzt, und verbindet dieses
Konzept mit dem der Moral des traditionellen Konfuzianismus, die auch
als Prinzipien des Himmels bzw. die fiinf Regeln der Menschen bezeich-
net werden.?’ Dabei bildet die Moral die Grundlage der Gesetze, mit der
die Freiheit des Menschen zum Wohle der Gemeinschaft und des Staates
eingeschrankt wird. Daher begriindet Yu mit dem Konzept vom
natiirlichen Menschenrecht eine neue Konzeptionierung vom Staat, ver-
sucht aber zugleich einen Weg zu finden, um die Ordnung im Staate auf
Grundlage der konfuzianischen Moral aufrechtzuerhalten. Die Besonder-
heit seines Staatsverstidndnisses ist somit der Versuch, die fiir ihn neue
Staatstheorie aus dem Westen mit der traditionellen neo-konfuzianischen
Staatsauffassung zu verbinden.

2.2 Der Zweck des Staates

Der Staat ist fiir Yu Kil-chun eine ,,politische Einheit“, die sich aufgrund
der besonderen Eigenschaften der Menschen im Naturzustand heraus-
bildet. Menschen bilden diese Einheit, um ihre Rechte zu schiitzen und zu-
gleich ihre Moral und ihre Prinzipien als Menschen (fori) zu bewahren.
Dadurch soll unabhéngig davon, ob man stark oder schwach, klug oder
dumm ist, der Schutz des Lebens und des Eigentums gewahrleistet wer-
den. Im Naturzustand, so Yu gab es lediglich Kampf und Konkurrenz, um
die eigenen Begierden zu erfiillen; nur der Starke setzte sich durch. Zur
Uberwindung dieses Zustands setzten die Menschen auf die Kraft der Ver-

19 Yu Kil-chun 1895, S. 109-114.

20 Yu akzeptiert die Ungleichheit von Staat und Gesellschaft zum Ende des 19. Jhds.
Yi Chong-lin meint, letztlich habe Yu nur versucht, diese Ordnung aufrechtzuer-
halten. Er habe einerseits die ,,von Natur aus gegebene Rechte der Menschen* an-
erkannt, andererseits aber die gesellschaftliche Ungleichheit als natiirliche Folge
ungleicher menschlicher Fahigkeiten gerechtfertigt (Yi Chong-tin 1994, S. 36).

176

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

nunft und fithrten bestimmte Institutionen ein, um den Zustand der Geset-
zlosigkeit zu liberwinden und die Rechte der Menschen durch das Gesetz
zu schiitzen. Darin liege fiir die Menschen im Naturzustand der eigentliche
Grund fur die Bildung des Staates.2! Yu schreibt hdufig, der wichtigste
Zweck des Staates liege im Schutz der natiirlichen Rechte des Menschen,
wobei nach der Staatsgriindung nur vom ,,Recht des Menschen* im Singu-
lar die Rede ist, sowie in der Bewahrung der Moral und der Prinzipien
(tori) des Menschseins. Dass die Menschen staatliche Institutionen
einfiihrten, entspreche der natiirlichen Logik dieser Welt.22 Im Schutz des
Rechts der Menschen als Staatszweck ist der Einfluss des Liberalismus
erkennbar, in der Hervorhebung der Moral und der Prinzipien die Ver-
ankerung von Yus Denken in der traditionellen konfuzianischen Lehre. Yu
Kil-chun iibt sich somit im Spagat zwischen Liberalismus und Konfuzian-
ismus — und tut das mit groBem Geschick.

Dabei erklért er die Rolle der Regierung nicht mit dem abstrakten kon-
fuzianischen Konzept von wimin, dem Handeln fiir das Volk, sondern be-
nennt sie konkret als Schutz der Freiheiten und Rechte der Biirger, der
Rechtsstaatlichkeit, der Ordnung der Gesellschaft und der Wohlfahrt der
Bevolkerung. Darin ist eine nicht unbedeutende Wende im Staatsdenken
des spiten 19. Jahrhunderts in Korea zu sehen. Yus Abkehr vom tradi-
tionellen Denken wird deutlich, wenn er schreibt: ,,Auch wenn einer reich
wie ein Konig und edel wie ein Minister sein mag, fligt er den Armen und
Niedrigen wie Bettlern Unrecht zu, dann wird ihn der Staat durch das
Gesetz bestrafen und nicht verzeihen. Das ist die Folge der Aufklirung.*23
Die Betonung der Gleichheit aller Biirger vor dem Gesetz ist zugleich Kri-
tik am Rechtssystem der traditionellen Gesellschaft Koreas.

Dennoch ist Yu Kil-chun von traditionellen kulturellen Ord-
nungsvorstellungen Chosons, das von einer starren hierarchischen Ord-
nung des gesellschaftlichen Lebens gepriagt war, nicht ganz frei. Wenn er
Regierung und Minister als ehrwiirdige Wesen bezeichnet, die als solche
iber dem Volk, das ihnen zu folgen habe, stiinden, vermischt er
rechtsstaatliche Vorstellungen mit {berlieferten Auffassungen von
Herrschaft. So schreibt er im 4. Kapitel von Soyugyonmun: ,,Die grofite
Bedeutung der Gesetzgebung durch die Regierung liegt darin, die Freiheit
des Handelns fiir die einzelnen Mitglieder des Staates zu gewdéhrleisten.

21 YuKil-chun 1895, S. 136-137.
22 Yu Kil-chun 1895, S. 140.
23 Yu Kil-chun 1895, S. 138.

177

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

Dadurch konnen diese sich selbst bewéhren und zugleich das allgemeine
und gleichwertige Interesse aller verwirklichen.“?* Was er hier als ,,sich
selbst bewdhren bezeichnet, kann man durchaus als Recht des Individu-
ums verstehen. Fiir Yu gilt jedoch das Recht des einzelnen Mitgliedes des
Staates nur im Rahmen der staatlichen Gesetze, d.h. innerhalb der ,,allge-
meinen und gleichwertigen Interessen aller”. Yu Kil-chun erkennt so zwar
die Rechte des Individuums an, mehr noch geht es ihm aber um Harmonie
und Ordnung in der Gesellschaft.

Der tiefere Grund dafiir liegt im pugukkangbyong, im Ziel aller Staaten,
Reichtum mit einer starken Armee zu verbinden. Yu schreibt: ,,Wenn man
iiber den Reichtum und die Stirke der USA spricht, findet man ihre Basis
in den Rechten des Volkes.“23 Er betrachtet das Individuum in erster Linie
als ein Mittel zur Stiarkung des Landes. In seinem Denken ist fiir die Un-
abhingigkeit des Individuums gegeniiber Staat und Gesellschaft kein
Platz. Staat und Gesellschaft stehen sind nicht als miteinander konkurri-
erende Einheiten gegeniiber, weil Yu in seinem Staatsverstdndnis letztlich
konfuzianisch bleibt. Die Beziehungen zwischen Individuum, Gesellschaft
und Staat werden als organisches Ganzes gedacht.

In Soyugyonmun erklirt Yu Kil-chun, der Staat sei als eine Familie zu
betrachten, der Konig als der Vater des Volkes und das Volk als seine
Kinder.26 Auch im spiter verfassten Nodong yahakpon meint er, dass das
Individuum moralische Autonomie und Verantwortung in sich trage, be-
tont aber zugleich, es habe dem Konig, den Eltern und dem Staat nicht nur
zu dienen, sondern sich diesen soweit unterzuordnen, dass sein Leben und
Tod von deren Befehlen abhinge.?’” Hierin wird deutlich, dass Yu Kil-
chun ungeachtet seiner Anerkennung der Autonomie und Verantwortung
des Individuums letztlich an der Idee vom Primat des Staates und der
Gesellschaft, d.h. des Kollektivs, festhalt.

Der einzelne Mensch existiert fiir Yu Kil-chun demnach nicht als ein
von Staat und Gesellschaft unabhingiges Wesen. Diese Tendenz, die
Beziehungen zwischen Individuum und Staat als etwas Organisches zu be-
trachten, ist unter ostasiatischen Intellektuellen im spéten 19. Jahrhundert
hiufig zu beobachten. Angesichts der existentiellen Krise, in die die Staat-
en Ostasiens durch die Invasoren aus dem Westen geraten waren, stand

24 Yu Kil-chun 1895, S. 160f.
25 YuKil-chun 1895, S. 314.
26 Yu Kil-chun 1895, S. 198.
27 Yu Kil-chun 1895, S.279.

178

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts ir it, fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

die Uberwindung dieser Krise im Mittelpunkt des Staatsdenkens jener
Zeit. Die Betonung des organischen und hierarchischen Verhéltnisses
zwischen Individuum und Staat steht im deutlichen Gegensatz zu den De-
batten im Europa des 18. Jahrhunderts, in denen die Beziehung zwischen
Staat und Individuum als konfrontativ angesehen wurde. Die Ursache
dafiir liegt in den unterschiedlichen politischen Kontexten beider Debat-
ten, denn im Gegensatz zu Europa war in Ostasien die Existenz des
Staates bedroht. Deshalb stellt Yu, wie auch viele Denker seiner Zeit, das
Kollektiv vor das Individuum. Als Bindeglied zwischen Staat und Indi-
viduum wird der Begriff der Nation eingesetzt. In diesem
Gedankengebdude erhalten die Autonomie und die Rechte des Individu-
ums nur dann ihre Giiltigkeit, wenn sie der Befestigung der nationalen
Identitdt und der Aufrechterhaltung der staatlichen Unabhdngigkeit di-
enen. Fiir ein Konzept des Individuums, das mit dem Staat in einem kon-
frontativen Spannungsverhéltnis steht, ist kein Platz.

Vor diesem politischen Hintergrund ist auch eine Behauptung Yu Kil-
chuns im 3. Kapitel von Séyugyonmun zu verstehen. Dort betont er, dass
nur dann, wenn die Rechte des Individuums gesichert seien, alle Mit-
glieder des Staates ihre Kréfte vereinen wiirden, um das Recht des Staates
zu verteidigen.?® Erst wenn das Individuum in der Lage sei, seine Rechte
zu verteidigen, sei es auch bereit und in der Lage, das Recht des Staates zu
schiitzen. Das letztendliche Ziel des Individuums besteht fiir Yu darin,
dem Staat und der Regierung zu dienen. Der Einzelne diirfe sein Recht
und seine Freiheit, auch wenn diese vom Himmel gegeben seien, nicht
gegen den Staat durchsetzen. Es mag widerspriichlich klingen, wenn Yu
einerseits erklart, das Recht des Individuums diirfe weder verletzt noch
diirfe darauf verzichtet werden, andererseits aber betont, dass das Recht,
die eigenen Rechte zu verteidigen, unmittelbar mit der Verteidigung des
Landes zusammenhénge. Fiir Yu gibt es hier keinen Widerspruch, weil es
aus seiner Sicht ohne den Staat ohnehin keinen Platz fiir das Individuum
gibt. Fiir einen Denker, der die Gefahr des Verlustes der Souverénitit des
eigenen Staates unmittelbar vor Augen hat, ist eine solche Denkweise
nachvollziehbar.

28 Yu Kil-chun 1895, S. 87.

179

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

2.3 Staatsformen

Da Yu Kil-chuns Schriften, wie etwa Politikwissenschaft und Soyu-
gvonmun, im Wesentlichen aus Ubersetzungen und der wortlichen
Ubernahme von Texten anderer Werke bestehen, stellt sich die Frage, in-
wiefern sie als Ausdruck seines eigenen Denkens gelten kénnen.2° Seine
Politikwissenschaft ist zum groBen Teil eine Ubersetzung von Karl Rath-
gens®0 Politikwissenschafi, einer Schrift, die Rathgens japanische Schiiler
auf der Grundlage seiner Vorlesungen an der Tokyo Universitit heraus-
gegeben hatten.3! Allerdings finden sich an vielen Stellen eigene
Erlduterungen und Bewertungen.3? Insofern ldsst sich sagen, dass Yu Kil-
chun das Buch ,,Politik™ weniger als eine Darstellung fremden, sondern
vielmehr als Darstellung seines eigenen Denkens verstanden hat.33

Insbesondere dort, wo Yu Kil-chun iiber die Formen des Staates spricht,
ist leicht zu erkennen, wie sehr sein Staatsverstidndnis von der politischen
Situation Koreas im spidten 19. Jahrhundert beeinflusst ist. Viele
Philosophen, so Yu, hétten zwar versucht, vollkommene Staatsformen zu
entwerfen, doch hétten diese nur als Ideen existieren konnen, da sie in der
Wirklichkeit kaum umsetzbar waren und Staatsformen nicht unabhingig
von den natiirlichen, historischen und anderen Gegebenheiten eines Lan-
des, die sich zudem bestéindig dnderten, gedacht werden konnten.34

29 Uber diese Frage wird in Korea nach wie vor gestritten. Vgl. dazu Yun Byong-hiii
1988; Kobun Noriko 2000 und Yi Chong-tin 1991.

30 Karl Rathgen, geb. 1855 in Weimar, unterrichtete 1882-90 an der Kaiserlichen
Universitit Tokyo. Zugleich war er Berater des Ministeriums fiir Landwirtschaft
und Handel. Nach seiner Riickkehr habilitierte er sich 1892 in Berlin. 1895 wurde
er Professor an der Universitit Marburg, 1919 Griindungsrektor der Universitét
Hamburg. Durch seine Verdffentlichungen hat er das deutsche Japanbild mit-
geprdgt. Zu seinen Biichern gehoren ,Japans Volkswirtschaft und Staat-
shaushalt® (Duncker & Humblot: Leipzig 1891); ,Die Japaner und ihre
wirtschaftliche Entwicklung® (Leipzig: Teubner, 1905); ,,Staat und Kultur der
Japaner* (Bielefeld und Leipzig: Velhagen & Klasing, 1907); und ,,Die Japaner in
der Weltwirtschaft™ (Leipzig: Teubner, 1911).

31 An manchen Stellen vermerkt Yu ,,nach dem Ubersetzer (Yu Kil-chun 1996, Bd.
VI, S. 622).

32 In seinen Schriften finden sich keine Angaben von Zitaten und Quellen. Dies war
bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Korea géngige Praxis (und auch in Europa
damals nicht ganz untiblich).

33 Chong Yong-hwa 2004, S. 306.

34 Yu Kil-chun 1996, Bd. IV, S. 493.

180

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

Nach Yu lassen sich, historisch gesehen, die Staatsformen in Familien-
staat und Theokratie der alten Zeit, Feudalstaat des Mittelalters sowie ab-
solute Monarchie, konstitutionelle Monarchie, konstitutionelle Republik
und Foderalstaat der Neuzeit unterteilen. Sein Hauptinteresse galt dabei
dem Zusammenbruch des Feudalismus und der Schaffung -einer
eingeschrinkten Monarchie.3> Der Ubergang vom Feudalismus zur
eingeschrankten Monarchie ergebe sich ganz natiirlich, da der Monarch,
selbst wenn er uneingeschriankte Macht besitze, fiir die Gesetzgebung, die
Steuerpolitik, die Mobilisierung der Streitkriafte usw. der Zustimmung des
Volkes bediirfe.

Die Staatsform eines Landes werde aber nicht nur von den natiirlichen
und historischen Bedingungen beeinflusst, sondern auch, wie Yu betont,
vom Bildungsstand seines Volkes.3¢ Dazu zitiert er ein westliches Sprich-
wort: ,,Uber einem guten Volk steht keine bose Regierung und iiber einem
bosen Volk steht keine gute Regierung.* Die Ursache fiir die Méangel und
Fehler der Regierenden sieht Yu im Unwissen des Volkes. Deshalb fordert
er die Erziehung des Volkes zu kaehwa, womit er in erster Linie
Aufklarung meint. Ein aufgekldrtes Volk erkenne, dass die Beziehung
zwischen Monarch und Untertanen wie die Beziehung zwischen Vater und
Kind sei, und handle dementsprechend:

,,Die Politik eines Landes kann man mit der Landwirtschaft oder den Han-
delsgeschiften einer Familie vergleichen. Wenn ein Vater fiir den Handel
einen Diener einstellt, tut er dies fiir seinen Sohn, und wenn er fiir die Land-
wirtschaft einen Diener einstellt, tut er dies auch fiir seinen Sohn. Insofern
liegt die Aufgabe des Sohnes darin, in allen Dinge sein Bestes zu geben, zur
Minderung der Sorgen des Vaters.“3”

So wiirde

,»ein Untertan, der die hofischen Riten schitzt und sich aufrichtig verhélt, die
Sorgen des Monarchen wie seine eigenen betrachten und die Kosten der
Regierung iibernehmen wollen. Deshalb ist er in Sorge, womdoglich seine
Steuern nicht rechtzeitig entrichten zu kdnnen. So jemand schenkt in einer

35 YuKil-chun 1996, Bd. IV, S. 503-565.

36 Yu Kil-chun 1895, S. 152. Dieses Argument findet sich schon bei den Philosophen
der Aufkliarung. So sagt J.G. Herder, ein Volk brauche einen Herrn, ,,solange es
keine Vernunft hat“, aber ,,je mehr es diese bekommt und sich selbst zu regieren
weill, desto mehr muBl sich die Regierung mildern oder zuletzt ver-
schwinden® (Herder 1784a, S. 456).

37 YuKil-chun 1895, S. 198.

181

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

unerwarteten Krise des Landes dem Staat freiwillig sein Vermdgen. Dies tut
er, weil er die Bedeutung des Volkes fiir sein Land versteht.*38

Yu Kil-chun befiirwortet aber keineswegs die absolute Macht des Regen-
ten. Fiir ihn liegt der Zweck des Staates im Schutz der Freiheit und der
Rechte der Bevolkerung und in der Gewéhrleistung der Autonomie des In-
dividuums. Ein diesen Zweck erfiillender Staat wird, so glaubt er,
notwendigerweise die Macht der Regierung einschrianken und sich damit
gegen willkiirliche Gewalt und ungerechte Gesetze schiitzen. Dennoch ist
der Konig fiir Yu ein nicht wegzudenkender Teil des Staates. Die
Beziehung zwischen Konig und Untertanen sei so natiirlich, dass selbst
Bienen solche Bezichungen eingingen, und Vélker, die nicht einmal den
Begriff des Staates kennen, ehrwiirdige Personen in ihren Reihen zum
Herrscher machten und ihnen gehorchten.?® Es sei ein unverdnderliches
Gesetz, dem Konig gegeniiber loyal zu sein, der Konig bilde den Kern
staatlicher Souveranitat.

Gleichwohl sind fiir Yu Kil-chun Kénig und Staat nicht identisch, wie
er in einem Brief an Dr. Moss, seinem amerkanischen Lehrer, darlegt.40
Seiner Meinung nach miisste die Position des Konigs als Reprisentant der
Regierung neu definiert werden. Die Staatsform, die er fiir Korea fa-
vorisiert, ist die der konstitutionellen Monarchie. Um dies zu begriinden,
diskutiert er ausfiihrlich die Vor- und Nachteile von flinf Staatsformen: 1.
die Monarchie, in der der Regent allein entscheidet, 2. die Monarchie, in
der Regent Befehle erteilt, 3. die Adelsherrschaft, 4. die konstitutionelle
Monarchie (kunmingongch i) und 5. die Republik.#!

Nach Yu Kil-chun gehort die Staatsform Koreas im 19. Jahrhundert zur
zweiten Kategorie. Den Charakter dieses Staates schildert er folgender-
mafen:

,In diesem Staat gibt es zwar Regeln, aber sie sind nicht bestindig. [...] Kom-
men Tyrannen und Heuchler an die Macht, verlieren die Regeln ihre
Giltigkeit. In solch einem System nimmt das Volk die Not des Staates nicht
wahr und regt sich iiber die Schande des Landes nicht auf, da die Regierung
und das Volk keine gemeinsame Auffassung von Gerechtigkeit haben. Denn
das Volk glaubt nicht an die Regierung, es hasst sie vielmehr. In diesem Sys-
tem herrscht soziale Ungleichheit, Polarisierung von Arm und Reich. Gesetze
gelten nicht flir alle gleichermafen. [...] Deshalb... ignoriert das Volk die

38 Yu Kil-chun 1895, S. 202.

39 YuKil-chun 1895. S. 155.

40 Vgl. Chong Yong-hwa 2004, S. 255.
41 YuKil-chun 1895, S. 143-147.

182

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

Regierung und bringt dem Land keine Liebe entgegen. So ein Volk zeigt
weder den Wunsch nach Fortschritt noch den Drang nach Unabhéngigkeit...
Es ist lediglich um die Erfiillung seiner Begierden bemiiht. Dieses Volk ver-
steht nicht die Geschifte der Regierung und betrachtet deshalb Steuerabgaben
als unnétig. Aus diesen Griinden werden die groflen Staaten in Asien von den
kleinen Staaten in Europa verachtet und miissen Demiitigungen durch sie hin-
nehmen.“4?

Hingegen wiirden in einer konstitutionellen Monarchie, kunmingongch’i,
Entscheidungen nicht vom Konig allein, sondern erst nach Beratung mit
seinen Ministern getroffen, die sie anschliefend im Namen des Konigs
umsetzten. Die Macht des Regenten sei durch das Gesetz eingeschrinkt; er
stehe nicht auBerhalb des Gesetzes. Gesetze und Politik wiirden durch
offentliche Debatten entschieden und im Parlament sidfen nur tugendhafte
Personen. Im Kern gehe es bei diesem System um Beschrankungen der
Macht des Konigs und um die politische Teilhabe des Volkes, vermittelt
durch das Parlament. Gesetze wiirden von allen eingehalten; es herrsche
ein Geist von Unabhéngigkeit. Deshalb wiirden die Schweiz und Déne-
mark, obwohl sie so kleine Staaten seien, von anderen nicht verachtet und
konnten ihre Souverdnitit und ihren Reichtum geniefen. Da die
Herrschaftsregeln durch das Gesetz institutionalisiert seien, herrsche in
diesem System nicht Unterdriickung und Ungerechtigkeit, selbst dann
nicht, wenn ein Tyrann gemeinsam mit Heuchlern an die Macht kime.*3

Yu Kil-chun zeichnet hier zweifellos ein idealisiertes Bild der konstitu-
tionellen Monarchie. Der Grund dafiir liegt in seiner Uberzeugung, dass
dieses System den Unabhingigkeitsgeist des Volkes, den Reichtum, die
Starke und die Zivilisation des Landes fordere. Diese Werte bilden seinen
Mafstab fiir die Bewertung von politischen Systemen.

Yu Kil-chuns Analyse beruht auf der Beobachtung der Erfahrungen von
Staaten, die die konstitutionelle Monarchie als politisches System prak-
tizieren. Die Staaten aus dem Westen, die aus ihrem imperialistischen
Machtinteresse heraus die Existenz von Korea bedrohen, seien, stellt er
fest, samtlich konstitutionelle Monarchien. Er versucht daher, die Vorteile
dieses Systems zu erkldren. Seine Ausgangsfrage ist, warum die europdis-
chen Staaten so reich und stark und die asiatischen Staaten so schwach
seien, obwohl sich die Rasse der Europder und Asiaten in ihren Qualitéten

42 Yu Kil-chun 1895, S. 149-150f.
43 Yu Kil-chun 1895, S. 144-149.

183

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

und Fahigkeiten kaum voneinander unterscheiden. Den Grund dafiir findet
er in der Entwicklung unterschiedlicher Institutionen.**

Ungeachtet einiger problematischer Aspekte zeigt Yu Kil-chuns
Staatsverstdndnis, indem er die Institutionalisierung der politischen Par-
tizipation des Volkes befiirwortet, im politischen Kontext seiner Zeit eine
erstaunliche Radikalitit. Yu geht mit seinen Konzepten und Forderungen
weit liber die traditionelle neo-konfuzianische Staatsauffassung hinaus.
Als warnendes Beispiel greift er auf Polen zuriick. In seinem Buch iiber
dessen Geschichte fiihrt er die Teilungen und das Verschwinden dieses
Landes von der Landkarte darauf zuriick, dass das Volk von der politis-
chen Partizipation ausgeschlossen gewesen sei. Deshalb habe es kein In-
teresse am Schicksal des Landes gezeigt und sich seinen Gegner nicht mit
vereinten Kriften entgegengestellt.*> Man hitte die politische Partizipa-
tion des Volkes institutionalisieren und dadurch den Geist des Patrio-
tismus wecken miissen, um dem Staat einen festen Boden zu geben. Somit
siecht Yu in der Transformation des herkdmmlichen politischen Systems in
eine konstitutionelle Monarchie den einzigen Weg, die Unabhéngigkeit
Koreas zu wahren. Erst nach einer solchen Systemtransformation wiirde
kaehwa, Aufklarung und Modernisierung, moglich werden. Damit er sich
gegen die konservativen Gelehrten, die an der These von ,,Korea als dem
kleinen China®“ (sojunghwa) festhielten und meinten, deshalb keine der
traditionellen Institutionen verdndern zu miissen, denn diese entsprichen
ja dem Weg des Menschen. Yu macht sie flir die Krise des Landes verant-
wortlich und geht mit ihnen zu Gericht, indem er sagt, sie wiirden nur
eins, aber nicht zwei kennen; da sie den Zeitgeist nicht begriffen und
dadurch das Land in Gefahr brichten, miissten sie bestraft werden.

Yu Kil-chun sah ein Zeitalter der Verdnderung, nicht eines der
Aufrechterhaltung alter Zeiten. Er schrieb, es gebe einen Zeitpunkt, an
dem man wegen der Erweiterung des Zivilisationsbegriffes viele Dinge
neu zu ordnen habe, da so manches, was in der Vergangenheit richtig
gewesen sei, nun nicht mehr gelte. Dieser Zeitpunkt sei nunmehr gekom-
men.*0

44 Yu Kil-chun 1895, S. 147.
45 Yu Kil-chun 1996, Bd. I, S. 314-315.
46 Yu Kil-chun 1895, S. 141f.

184

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

3. Staatsverstindnis als Kaehwa-Logik

Im Staatsverstidndnis Yu Kil-chuns spiegelt sich das Bewusstsein der
damaligen intellektuellen Elite wider, wonach sie moralische Verantwor-
tung dafiir trage, Korea zu einem reichen und starken Staat zu machen.
Wie dies zu erreichen wiére, steht im Mittelpunkt des Denkens und Han-
delns von Yu Kil-chun. Ausgangspunkt ist die wirtschaftliche und
militirisch-politische Uberlegenheit Europas, Amerikas und Japans, die
die Souverénitit Koreas bedrohte. Yu sieht die Ursache der Schwiche Ko-
reas vor allem in der Entwicklung unterschiedlicher Institutionen in Poli-
tik, Wirtschaft und Gesellschaft und geht damit deutlich auf Distanz zur
damals géngigen, sich u.a. auf Hegel griindenden und in Ostasien beson-
ders durch Fukuzawa Yukichi verbreiteten, dichotomisierenden
Sichtweise, die das Asiatische als riickstdndig und das Westliche als zivil-
isatorisch-fortschrittlich definierte. Sein Denken ist frei von kolonialistis-
chen Diskursen. Die noch nicht erfolgte institutionelle Modernisierung ist
fiir ihn kein Beleg zivilisatorischer Riickstandigkeit.

Auf der Suche nach Wegen zur Schaffung eines reichen und starken
Staates bewegt sich Yu Kil-chun auf zahlreichen Themenfeldern, die hier
nur zum Teil aufgegriffen werden konnen. Zur Verdeutlichung seines
Staatsverstdndnisses werden im Folgenden einige Aspekte der damaligen
Verhéltnisse angesprochen. Dazu gehdren der komplexe internationale
Status Koreas, das einerseits in einer besonderen tributiren Beziehung zu
China stand und andererseits gleichwertige diplomatische Beziehungen zu
anderen Staaten pflegen wollte, ebenso wie Yu Kil-chuns Vorstellungen
davon, in welcher Form die konstitutionelle Monarchie in Korea
eingefiihrt werden sollte und welche gesellschaftlichen Kréfte als Trager
der von ihm ins Auge gefassten Reformen infrage kommen wiirden, wie
schlieBlich die Frage, auf welche Weise das Volk zum Tréger der kaehwa,
der Aufklarung, werden konnte.

Yu Kil-chun entwickelt in der Schrift ,,Souverdnitit des Lan-
des*  (kukkwomn) ein  systematisches und theoretisches Sou-
verénititskonzept. Fiir Korea, das traditionell eine vom Sadae (shida)-
Gedanken getragene, besondere Beziehung zu China gepflegt hatte, be-
deutete Yus Souverdnititsbegriff eine Absage an die traditionelle
Beziehung zu China und die Befiirwortung einer Integration in die neue
internationale Ordnung. Die tributire Beziehung Koreas zu China beruhte
auf der konfuzianischen Lehre von sadae/shida und zhu-xiao. Diese stark
moralisch-normativ geprigte Formel fiir zwischenstaatliche Beziehungen,

185

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

wie sie im konfuzianischen Klassiker ,,Zhouli* beschrieben wird, beinhal-
tet, dass der kleine Staat dem groflen Staat dienen und ihn achten, wahrend
der groBe Staat den kleinen wohlwollend behandeln soll.4” War sadae/
shida in Korea friiher aus innerer Uberzeugung praktiziert worden, wurde
diese Beziehung ab 1642, als die Mandschuren, die von den Koreanern
traditionell als Barbaren betrachtet worden waren, mit der Griindung der
Qing-Dynastie die Herrschaft in China iibernahmen, nur noch gepflegt,
um die Existenz der Choson-Dynastie zu sichern. Diese eher formliche
Beziehung fiihrte, als Korea nach der Offnung des Landes 1876 diploma-
tische Beziehungen zu anderen Staaten aufnahm, in Korea selbst zu Kon-
flikten zwischen alten und neuen Ordnungsvorstellungen sowie zu Span-
nungen im Verhéltnis mit China, zumal dieses seit 1882 die traditionelle
sadae-Beziehung in eine koloniale Beziehung im modernen Sinne ver-
wandeln wollte.*8 Dieses ambivalente und konfliktgeladene Verhiltnis
bezeichnet Yu Kil-chun als yangjol ch’eje, als ein doppelt briichiges Sys-
tem.

Zwar akzeptiert Yu die besondere sadae-Beziehung zu China, da diese
den kleineren, schwachen Staat (chiinggongguk) vor Angriffen des ihn
schiitzenden, starken Staates (suhoguk) bewahrt, pladiert aber dafiir, dass
Korea trotzdem ein unabhingiger, souverdner Staat sein miisse. Die west-
lichen Staaten, die mit Korea und China diplomatische Beziehungen un-
terhalten, wiirden dadurch anerkennen, dass Korea ein unabhéngiger
(tongnipkuk), also kein abhingiger Staat (sokkuk) sei. Dann miisse auch
China Korea als unabhéngigen und souverdnen Staat anerkennen. Yu Kil-
chun erkennt also die traditionelle Sadae-Beziehung Koreas zu China, die
immer auch ein hohes Mal3 an Unabhéngigkeit Koreas beinhaltet hatte, an,
verbindet dies aber mit dem Anspruch auf Unabhingigkeit und Sou-
verdnitit des neuzeitlichen Korea.*’

Um eine unabhéngige, souverdne, wohlhabende und starke Nation zu
werden, sei es, so Yus Uberzeugung, fiir Korea am besten, sein politisches
System in eine konstitutionelle Monarchie, die er als ein System gemein-
samer Herrschaft von Konig und Volk kunmingongch’i ch’eje bezeichnet,

47 Zhouli 33: 14b, 15b. Sadae ist mit dem westlichen Begriff des Tributsystems nicht
addquat zu fassen. Im Idealfall dhnelt sie der zwischen Geschwistern: Der Altere
schiitzt und verwohnt den Jiingeren, wihrend der Jiingere dem Alteren Respekt
und Hochachtung erweist. Siehe dazu Kap. 6 dieses Buches.

48 Kim Yong-gu 2001.

49 Yu Kil-chun 1895, S. 109-119.

186

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

umzuwandeln. Dabei sollen die Vorteile der konfuzianischen Herrschaft-
slehre mit denen der westlichen konstitutionellen Monarchie verbunden
werden. Yu erwartet vom Konig und den Politikern, tugendhafte Fiihrer zu
sein, und vom Volk, deren Qualititen und Féhigkeiten als politische Sub-
jekte anzuerkennen. Allerdings sei das Volk noch nicht geniigend
aufgeklart (kaehwa). Deshalb sei es, da die Erhohung des Bildungsniveaus
noch einige Zeit beanspruchen wiirde, verfritht, dem Volk die direkte Par-
tizipation zu erlauben. Das heifit also, dass Yu Kil-chun, obwohl er die
Idee von gleichen Rechten fiir alle Menschen befiirwortet, es ablehnt,
allen diese Partizipationsrechte zu geben, da es dem Volk noch an Einsicht
mangele. Solch elitdre Einstellungen sind bei koreanischen Intellektuellen
des spiten 19. Jahrhunderts hdufig zu beobachten. In dhnlicher Weise hat
Yu die aufstindischen Bauern, die in den 1890er Jahren gegen die Aus-
beutung und Unterdriickung protestieren, als Banditen bezeichnet und
befiirwortet, drastische MaBnahmen gegen sie zur ergreifen.’® Auch die
Massen, die die Franzdsische Revolution trugen, sind fiir ihn lediglich ein
dummer, gewalttétiger, unfahiger und verdorbener Haufen von Menschen,
die unter einer guten Regierung ihren Lebensunterhalt nicht wiirden be-
streiten konnen.!

Folglich miissen fiir Yu die Trdger der Politik in in dieser konstitu-
tionellen Monarchie Gelehrte und edle Menschen sein, wie es die junzi der
konfuzianischen Tradition waren:

Junzi fir die Regierungsdmter einzusetzen, ist ein Gliick fiir den Staat. Es ist
aber ein Verlust fiir die Welt, wenn viele vulgire Menschen solche Amter
iibernehmen. Die Vorteile und Verluste sind nicht zu vergleichen. Je mehr
vulgiire Menschen Amter iibernehmen, umso mehr gehen die Ordnung und
der aufrichtige Geist verloren, wéhrend die Habgier herrscht. Unter diesen
Umstdnden werden Gelehrte und Edle den bosen Geist nicht bekdmpfen
konnen und sich deshalb schimen miissen, selbst ein Amt zu verkdrpern. 32

Auch hier wird deutlich, wie tief Yu Kil-chuns Denken selbst dann, wenn
er iiber die konstitutionelle Monarchie redet, in der konfuzianischen Tradi-
tion verwurzelt ist.

Die konstitutionelle Monarchie bedarf iiberlicherweise eines Parla-
ments. Yu Kil-chun, der die direkte Partizipation der ,,ungebilde-
ten“ Massen ausdriicklich ablehnt, meint, dass man in Korea zunéchst ein

50 Chong Yong-hwa 2004, S.313.
51 YuKil-chun 1895, S. 101.
52 YuKil-chun 1895, S.206.

187

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken iiber Nation, Staat und Sicherheit

kommunales Selbstverwaltungssystem einfiihren solle. Es solle von
Grundbesitzern und ,,Kapitalisten* getragen werden. Durch die Erfahrun-
gen mit der kommunalen Selbstverwaltung wiirden die Grundlagen fiir
parlamentarische Politik gelegt. Die parlamentarische Politik gehore zu
den Bliten und Friichten des Staates, wihrend die kommunale Selbstver-
waltung das Fundament des Staates bilde.>3 Bemerkenswert dabei ist, dass
Yu Kil-chun die Grundlage der kommunalen Selbstverwaltung in
Hyanghoe sieht. Hyanghoe war in der Choson-Dynastie ein freiwilliges
Selbstverwaltungsorgan auf regionaler und dorflicher Ebene, das unter
Federfiihrung neokonfuzianischer Honoratioren und Gelehrter (sajok bzw.
sarim) iberall im Land zu finden war. Das gemeine Volk hatte lediglich
die Entscheidungen dieses Organs zu befolgen.

Das elitdr gepragte Denken Yus zeigt sich auch in seiner Haltung zur
Wirtschaftsreform. Schon Ende des 18. Jahrhunderts hatte eine lebhafte
Diskussion iiber die Landreform, also eine gerechtere Verteilung des land-
wirtschaftlich genutzten Bodens, eingesetzt. Dazu meinte Yu Kil-chun, ein
egalitdres System wiirde nicht zu den sozialen Gegebenheiten Koreas
passen. Wenn man den Grundbesitzern den Boden abndhme, um ihn unter
der Bevdlkerung zu verteilen, wiirde man das Privateigentum negieren,
damit dem gemeinen Volk jedoch lediglich eine Idee der wirtschaftlichen
Gleichheit beibringen. Dies wiirde aber letztlich eine gewalttétige Revolu-
tion verursachen. Was erforderlich wire, sei keine Bodenreform als
solche, sondern vielmehr eine Reform des Pachtsystems, um die Belastung
der Péchter zu verringern.>*

Aufgrund dieser Stellungnahme wird Yu Kil-chun als einer der ersten
Vertreter des Liberalismus in Korea betrachtet. Von den Grundbesitzern
erwartet er, dass sie die gleiche politische Rolle wie die Bourgeoisie in
Europa spielen und ihren Teil zur Uberwindung der Existenzkrise des
Staates und zur Bewahrung seiner Unabhéngigkeit, die ja im Mittelpunkt
seines Staatsdenkens stehen, beitragen. Allerdings waren diese nicht bere-
it, diese Rolle zu iibernehmen. Vielmehr war es das gemeine Volk, gerade
auch die Bauern, das die Waffen gegen die auslédndischen Invasoren er-
griff. Doch gerade dieses Volk hélt Yu Kil-chun fiir dumm, ungebildet
und unféhig.

53 YuKil-chun 1895, S. 584.
54 YuKil-chun 1895, S. 135-178.

188

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. @
i Inhalts ir it, fiir oder

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverstindnis von Yu Kil-chun

4. Fazit: Etatismus eines aufgekldrten Intellektuellen

Das Staatsverstindnis Yu Kil-chuns ist durch einen ausgeprigten
Etatismus gekennzeichnet. Dieser war unter Intellektuellen des in seiner
Existenz bedrohten Korea kurz vor der Kolonialisierung durch Japan 1910
weit verbreitet. Sie suchten in einem ,reichen Land® mit ,.ciner starken
Armee” (pugukkangbyong) den Ausweg aus der Krise. Dariliber, wie
dieses Ziel zu erreichen wire, gingen die Meinungen weit auseinander. Yu
Kil-chun nimmt dabei eine sehr interessante Position ein, da er auf das tra-
ditionelle konfuzianische Denken nicht vollkommen verzichten und es mit
einer konstitutionellen Monarchie, die die Gewahrleistung der Freiheit und
Gleichheit des Individuums zum Ziel hat, verbinden will. Er strebt nicht
danach, in Korea eine konstitutionelle Monarchie nach westlichem Vor-
bild einzufiihren. Es geht ihm vielmehr um die Etablierung einer konstitu-
tionellen Monarchie auf der Basis der herkdmmlichen patriarchalischen
Ordnung. In diesem Staat sollte die Herrschaft des Regenten so institution-
alisiert werden, dass fiir Willkiir kein Platz bleiben und der Zugang zur
Bildung fiir alle Menschen sichergestellt sein wiirde. Dadurch sollten das
Vertrauen in den Regenten und der Gehorsam diesem gegeniiber gestarkt
und somit der Staat stark genug werden, um mit anderen Staaten gleichw-
ertig konkurrieren zu kdnnen.

Yu Kil-chuns Plddoyer fiir die Einfithrung einer konstitutionellen
Monarchie in Korea beruht allerdings nicht auf der Uberzeugung, dass
diese die Rechte der Biirger besser schiitzen konne, sondern auf seiner
Beobachtung, dass damals konstitutionelle Monarchien erfolgreich und
méchtig waren. Wenn er iiber die Autonomie des Individuums und seine
Freiheit schreibt, tut er dies nicht, weil er damit bestimmte intrinsische
Werte verbindet, sondern weil er glaubt, dass sich ein aufgeklértes Volk
eher mit dem Konig identifizieren und energischer fiir die Unabhéngigkeit
des Landes einsetzen wird. Ziel ist die Schaffung eines reichen Landes mit
einer starken Armee. Als Mitglied der herrschenden Oberschicht bleibt Yu
gegeniiber Forderungen nach Reformen ,,von unten“ sehr skeptisch. Er
und die Trager der Kae-hwap'a hatten aus ihren fehlgeschlagenen Refor-
mversuchen 1884 und 1895 zwar gelernt, dass Politik, selbst in einem so
riickstandigen Land wie Korea, ohne Akzeptanz der Bevdlkerung nicht
durchsetzbar war, doch existierten die Menschen in Yus Denken un-
verdndert nur als Teil des groBeren Kollektivs, des Staates.

Fiir Yu Kil-chun ist der Staat letztlich eine Form des Widerstandes
gegen China, Japan und den Westen, die auf unterschiedliche Art und

189

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

1II. Gedanken tiber Nation, Staat und Sicherheit

Weise die Existenz Koreas bedrohten, und zugleich eine Fantasie, mit
deren Hilfe er die deprimierende Wirklichkeit Koreas am Ende des 19.
Jahrhunderts besser ertragen kann. So wird bei ihm der Etatismus zur Ide-
ologie, auf der sich die kollektive Fantasie vom Staat als organische Total-
itdt griindet.

Der eigentliche Grund fiir die starke Neigung zum Etatismus, die nicht
nur bei Yu Kil-chun, sondern bei den meisten Intellektuellen zum Ende
des 19. Jahrhunderts feststellbar ist, liegt in der Sehnsucht dieser Denker
nach einem starken, unabhéngigen Staat. Man darf wohl behaupten, dass
der geistige Ursprung des sogenannten Kollektivismus bzw. des kollektiv-
en Geistes, dem in den 6ffentlichen und akademischen Debatten iiber die
politische Kultur Koreas und Ostasiens, gerade im Westen, eine geradezu
paradigmatische Rolle zukommt, in dieser etatistischen Ideologie und
ihrer spezifischen historischen Genese zu finden ist. Dieser Frage system-
atisch nachzugehen, diirfte fiir die weitere Forschung zum Staatsverstéind-
nis in Ostasien eine interessante Herausforderung darstellen.

190

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Quellen- und Literaturverzeichnis

Quellen

Mingxi [ Annalen Ming]

Koryosa [ Annalen Kory0]

Sejong sillok [ Annalen King Sejong]
Menzius

Lunyu

Chungqiu-Zuozhuan [Herbst und Winter]
Zhou-li

Zhu xi, Zhuzi yulei

Zeitungen

Tongnip sinmun
Hwansong sinmun
Taehanmaeil sinbo

Cheguk sinmun

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Erlaubnis ist j i Inhalts i i, fii

fiir oder ir

191


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Quellen- und Literaturverzeichnis

Literatur

Abe, Hitoshi/Shindo, Muneyuki/Kawato, Sadafumi (1994): The Government and Po-
litics of Japan, Tokyo: Tokyo University Press.

Ahn, Choong Kun (1909): Tongyang p’vonghwaron [Theorie vom Frieden in Os-
tasien], in: Ch’oe, Won-sik/Paek Yong-so (Hrsg.) (1997): Tongasiain-iii tongyang
insik [Die Wahrnehmung des ,,Orients bei den Ostasiaten], Seoul: Munhak-kwa
Chisongsa, S.205-215.

Ahn, Choong Kun (1996): Ch’ongch 'wiso [Gesprachsprotokoll], in: Ministerium fiir
die Angelegenheiten der Patrioten und Veteranen Koreas (Hrsg.): 2/segi-wa
tongyang pyonghwaron [Das 21. Jahrhundert und die Theorie vom Frieden in Os-
tasien], Seoul.

Aleni, Guilio (1623): Zhifangwaiji [Geografie nicht-tributpflichtiger Lander], Beijing.
Amsden, Alice H. (1989): Asia's Next Giant — South Korea and Late Industrialization,
New York: Oxford University Press.

Bol, Peter K. (1992): ,,This Culture of Ours®. Intellectual Transition in T’ang and Sung
China, Stanford: Stanford University Press.

Brague, Rémi (1993): Europa. Eine exzentrische Identitét, Frankfurt-New York: Cam-
pus-Verlag.

Buruma, lan/Margalit, Avishai (2004): Occidentalism. The West in the Eyes of its En-
emies, Neuauflage, New York: Penguin.

Ch’a, Nam-hti (2006): Ch’on kaenyom-iii pyonhwa-wa sipch’il segi chujahakkok
chilso-iii kyunyol [Die Verdnderung des Himmelskonzepts und die Spaltung der
neo-konfuzianischen Ordnung im 17. Jahrhundert], in: Sahoe-wa ydksa, Nr. 70,
S.209-236.

Ch’a, Song-hwan (2002): Kuillobol sidae Chong Yag-yong segyegwan-iii kaningsong-
gwa han’gye [Das globale Zeitalter und die Weltanschauung von Chdong Yag-yong,
ihre Moglichkeiten und Grenzen], Seoul: Chimmudang.

Ch’oe (2000): Hanmal kukkwon sangsil-tii chongch’i sahoejok kiwon. 17.8 segi
Choson chibae eliti-tii kukka insik, taewoe insik, kukka niingryok-iil chungsim-tiro
[Die politische und soziale Wurzel des Souverdnitéitsverlusts zum Ende Chosons
mit dem Schwerpunkt Staatsauffassung, auenpolitisches Denken und Staatskom-
petenz der politischen Eliten im 17. und 18. Jahrhundert], in: Han’guk chongch’i
woegyosa nunch’ong, Bd. 21, Nr. 2, S. 5-29.

Ch’oe, So-ja (1987): Tongsé munhwa kyoryusa yon’'gu — Myongch’ong sidae sohak
suyong [Geschichte des kulturellen Austausches zwischen Ost und West — Import
der westlichen Wissenschaften wihrend der Ming und Qing Zeit], Seoul:
Samyongsa.

Ch’oe, Won-sik (1993): T’alnaengjon sidae-iii tongasiajok sigak-iii mosaek [Die
Suche nach der ostasiatischen Anschauungsweise in der Ara nach dem Kalten
Krieg], in: Ch’angjak-kwa pip’yong, Nr. 79, S. 204-225.

Ch’oe, Won-sik (1996): Pisogu singminji kyonghom-gwa asiajuui-iii mangryong [Die
koloniale Erfahrung von Nicht-Westlern und der Geist des Asianismus], in:
Ch’angjak-kwa pip’yong, Bd. 24, Nr. 4, S. 296-319.

192

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Literatur

Ch’oe, Won-sik (1998): Segye ch’eje-iii pakkat-iin opta [Es gibt kein ,,Auflen* im
Weltsystem], in: Ch’angjak-kwa pip’yong, Bd. 26, Nr. 2, S. 14-32.

Ch’oe, Won-sik (2004): Nambuk yodnhab-i alpa-wa omega-da [Die Nord-Siid-Koali-
tion ist das A und O], in: Hankyoreh, 21, Nr. 524, 26.8.2004, http://h21.hani.co.kr/s
ection-021015000/2004/08/021015000200408260524056.html (Abruf am
5.12.2009)

Ch’oe, Won-sik/Pak, Myong-kyu/Sakamoto Yoshikazu (2002): Tongbuga kong-
dongch’e-iii kuch’uk, isang-gwa hyonsil [Bildung einer ostasiatischen Gemein-
schaft, Ideal und Realitét], in: Hwanghae munhwa, Nr. 34, Mérz 2002, S. 240-264.

Ch’oe, Yong-song (1997): Han’guk yuhak sasangsa [Geschichte der konfuzianischen
Philosophie in Korea], Bd. 5, Seoul: Asiamunhwasa.

Ch’oe, Yon-sik (2000): Chong, To-jon-iii chongch’l hyonsiljutii-wa songrihak:
Ch’angob-iii chongchihak [Der politische Realismus von Chong, To-jon und der
Neo-Konfuzianismus. Eine Politik der Staatsgriindung], in: Chongch’i sasang
yon’gu, Bd. 3, Herbst, S. 1-20.

Chen, Xiaomei (1995): Occidentalism. A Theory of Counter-Discourse in Post-Mao
China, New York: Oxford University Press.

Chi, Myong-kwan (2002): Tongasia-raniin kwanjom-eso saenggak haja [Denkt aus os-
tasiatischer Sicht!], in: Ch’angjak-kwa pip’ydng, Bd. 30, Nr. 2, S. 104-119.

Chin, Tok-Kyu (2002): Han’guk chongch’i-iil yoksajok kiwon [Historische Wurzeln
der koreanischen Politik], Seoul: Chisik sanobsa.

Ching, Julia/Oxtoby, Willard G. (Hrsg.) (1991 [1992]): Discovering China. European
Interpretations in the Enlightenment, Rochester: University of Rochester Press.

Ching, Julia/Oxtoby, Willard G. (Hrsg.): Discovering China. European Interpretations
in the Enlightenment, Rochester: 1991.

Cho, Kyong-ran (1996): Chungguk kiinhyondae sasang-iii t’amsaek [Studie iiber die
Philosophie im modernen China], Seoul: Samin.

Cho, Song-san (2004): Song Si-yol-iii songrihak ihae-wa hyonsilgwan [Song Si-y0ls
Neo-Konfuzianismusverstdndnis und Realitdtsanschauung], in: Han’guk sahakbo,
Bd. 17, S.71-101.

Chon, Hyong-jun (1997): Katiin got-kwa tarin kot — pangbob-tirosoiii asia [Gleichsein
und Anderssein — Asien als Methode], in: Ch’oe, Won-sik/Paek, Yong-so (Hrsg.):
Tongasiain-ii tongyang insik [Die Wahrnehmung des ,Orients® bei den Ostasiaten],
Seoul: Munhak-kwa Chisongsa, S. 278-297.

Chong Yag-yong (1962): Yoyudang Chonso [YOyudang-Schriftensammlung], Seoul:
Kyongin munhwasa

Chong, Chae-so (1994): Tongyangjogin kos-iii sulpiim [Die Traurigkeit des Ostasiatis-
chen], in: Sangsang, Sommer 1994, S. 144—158.

Chong, Chae-s6 (1995): Sosa-wa ideologi [Poesie und Ideologie], in: Chon Hyong-jun/
Chong Mun-kil/Ch’oe, Won-sik/Paek, Yong-so (Hrsg.): Tongasia, munje-wa sikak
[Ostasien, Problematik und Perspektive], Seoul: Munhak-kwa Chisdngsa.

Chong, Chae-so6 (1997): Tongasia munhwa, kii ch’owdljok kitii-rosoii kaniingsong
[Ostasiatische Kultur. Moglichkeiten einer transzendentalen Bewegung], in:
Sangsang, Sommer 1997, S. 68-80.

193

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Quellen- und Literaturverzeichnis

Chong, Chae-so (1999): Tongasia yon-gu-ii saeroun chip 'yong-ul wihayé [Fiir einen
neuen Horizont der Ostasienstudien], in: Chong, Chae-so (Hrsg.): Tongasia yon-gu.
Kuil ssuigi-eso tamron-kkaji [Ostasienstudien. Vom Schreiben zum Diskurs], Seoul:
Salrim, S. 7-10.

Chong, Chae-so (2004): Iyagi tongang sinhwa [Mythos durch Erzdhlung], Seoul: Sal-
rim.

Chong, Il-song (2001): Fukuzawa Yukichi T’alaron-il ottokk’e pydlchotniin’ga
[Fukuzawa Yukichi: wie er die Datsu-A-These diskutierte], Seoul: Chisik sanobsa.

Chong, Song-il (2004): ‘Chon Chi-hyon, uri sidae-iii Yi Soryong’ [Chon Chi-hyon, der
Bruce Lee unserer Zeit], Mal, 19.7. 2004, http://www.digitalmal.com/news/print.ph
p?idxno=9146 (Abruf am 21.2.2004).

Chong, To-jon (1990): Sambongbip, in: Han’guk munjip ch’onggan, Bd. 5, Seoul:
Minjok munhwa ch’ujinhoe.

Chong, Un-o (2004): ‘Tongbuk-A samguk yonhap-iii kkum’ [Der Traum von einer Al-
lianz der drei nordostasiatischen Staaten], in: Hankuk Ilbo, 16.2.2004, S. 27.

Chong, Won-sik (1994): Palgansa [Vorwort], in: Patriot Ahn Choong Kun Memorial
Hall (Hrsg.): Taehan’gugin Ahn Choong Kun iiisa [Der groBartige koreanische Pa-
triot Ahn Choong Kun], Seoul: Ahn Choong Kun Uisa kinydmgwan, S. 5.

Chong, Yong-hwa (2004): Munmyong-iii chongch’i sasang. Yu Kil-chun-gwa kiindae
han’guk [Eine politische Idee der Zivilisation. Yu Kil-chun und das moderne Ko-
rea], Seoul: Munhak-gwa chisdngsa.

Chong, Yong-hwa (2004[a]): Sadae chunghwa chilso gwannyom-ii haech’e kwajong
[Auflsungsprozess von Sadae und sino-zentrisches Denken], in: Kukche chongch’l
nonch’ong, Bd. 44, Nr. 1, S. 95-111.

Chong, Yong-t’ae (2001): Kaebal yondae chisigin-iii yokhal-gwa pansong [Entwick-
lungskoalitionen. Die Rolle der Intellektuellen und ihre Kritik], in: Kyosu sinmun
(Hrsg.): Han’guk-iii chisong paengnyon [100 Jahre Geschichte der Intellektuellen],
Seoul: Mintimsa.

Chun, Bok Hee (1992): Die Funktion des Sozialdarwinismus in Korea in der Zeit vom
Ende des 19. bis Anfang des 20. Jahrhunderts, Marburg: Univ. Diss.

Cumings, Bruce (1990): The Origins of the Korean War, Bd. 2: The Roaring of the
Cataract. 1947-1950, New Jersey: Princeton University Press.

Cumings, Bruce (1989): Urspriinge und Entwicklung der politischen Okonomie in
Nordostasien: Industriesektoren, Produktzyklen und politische Konsequenzen, in:
Menzel, U. (Hrsg.): Im Schatten des Siegers: Japan, Bd. 4, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 87-145.

Deuchler, Martina (1992): The Confucian Transformation of Korea. A Study of Soci-
ety and Ideology, Cambridge Mass.: Harvard University Press.

Deyo, Frederic C. (1987): State and Labor: Modes of Political Exclusion in East Asian
Development, in: Deyo, Frederic C. (Hrsg.): The Political Economy of the New
Asian Industrialism, Ithaca-London: Cornell University Press, S. 182-202.

Do, Hyeon-ch’dl (2005): Yi Saek-iii songrihakjok yoksagwan-gwa kongyang
ch’unch 'uron [ Y1 Saek’s neo-konfuzianisches Geschichtsverstindnis und die Theo-
rie der Chunquiu Gongyangzhuan], in: Yoksa hakbo, Bd. 185, S. 39-63.

194

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Literatur

Domes, Jiirgen (1965): Politik und Herrschaft in Rotchina, Stuttgart: Kohlhammer.

Domes, Jirgen/Ndth, Marie-Luise (1992): Geschichte der Volksrepublik China,
Mannheim: B.I.Taschenbuch Verlag.

Elias, Norbert (1939): Uber den Prozess der Zivilisation, 2 Bde., Neuauflage 1976,
Frankfurt a. M.: Suhrkamp Taschenbuch.

Feng,Yu-lan (1947): A Short History of Chinese Philosophy, iibers. von Chong, In-jae,
Seoul: Hyongsol.

Fewsmith, Joseph (2001): China Since Tiananmen. The Politics of Transition, Cam-
bridge: Cambridge University Press.

Franke, Wolfgang (1962): China und das Abendland, Géttingen: Vandenhoeck &
Ruprecht.

Fukuzawa, Yukichi (1875): Bunmeiron no gairyaku [Grundriss der Zivilisationstheo-
rie], Neuauflage 1995. Tokyo: Iwanami Shoten.

Fukuzawa, Yukichi (1885): Datsu-A ron [Thesen zur Loslosung Japans von Asien], in:
Fukuzawa Yukichi Zenshii, dai 10 kan [Gesammelte Werke, Bd. 10], Tokyo,
S. 238-240.

Fiillmann, Rolf (2008): Alte Zépfe und Vatermdrder. Mode- und Stilmotive in der lit-
erarischen Inszenierung der historisch-politischen Umbriiche von 1789 und 1914,
Bielefeld: Aisthesis.

Geist, Beate (1996): Die Modernisierung der chinesischen Kultur. Kulturdebatte und
kultureller Wandel im China der 80er Jahre, Hamburg: Institut fiir Asienkunde.

Glinther, Christiane C. (1988): Aufbruch nach Asien: Kulturelle Fremde in der
deutschen Literatur um 1900, Miinchen: Iudicum.

Ha, Il-sik (1998): Yonp'vo-wa Sajin-iiro Poniin Han 'guksa [Geschichte Koreas in einer
Zeittafel und Bildern], Seoul: Ilbit.

Ha, Se-bong (1999): Han'guk hakkye-iii tongasia mandiilgi, palmyonginga pal-
gyoninga [Schaffung eines Ostasiens in der akademischen Welt Koreas, Erfindung
oder Wiederentdeckung?], in: Pudae sahak, Bd.23, Sommer 1999, S. 451-471.

Ham, Jae Bong (1997): Yugyo-wa segyehwa [Konfuzianismus und Globalisierung], in:
Chont’ong-gwa hyondae, Sommer 1997, S. 21-39.

Ham, Jae Bong (1998): T’algiindae-wa yugyo [Postmoderne und Konfuzianismus],
Seoul: Nanam.

Ham, Jaec Bong (2000): Yugyo chabonjuiii minjujuiii [Konfuzianismus, Kapitalismus,
Demokratie], Seoul: Chont’ong-kwa Hyondae.

Ham, Jae Bong /Ham, Jae Hak /Hall, David (Hrsg.) (2000[a]): Confucian Democracy,
Why & How, Seoul: Chont’ong-gwa Hyondae.

Hamashita, Takeshi (1997): The Intra-regional System in East Asia in Modern Times,
in: Takashi Shiraishi/Peter J. Katzenstein (Hrsg.): Network Power. Japan and Asia,
Ithaca-London: Cornell University Press, S. 113-135.

Han, Hong-gu (2001): Koji chung-ui sanggoji, haegoldiir-iii haengjin [Bettler, Marsch
der Skelette], in: Hankyoreh 21, Nr. 362, 7.6.2001, http://www.hani.co.kr/section-0
21075000/2001/06/021075000200106070362064.html (Abruf am 21.8.2005).

195

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Quellen- und Literaturverzeichnis

Han, Myong-gi (2000): Choson-gwa myong-iii sadae kwangye [Shih-ta Beziehung von
Choson und Ming], in: Yoksa pip’yong, Friithling 2000, S. 300-316.

Han, Sang 11 (2000): Ilbon chjishikin-gwa han’guk [Japanische Intellektuelle und Ko-
rea], Seoul: Hanul.

Han, Sting-wan (2003): Minjujuiii-iii simhwa-wa tongasia kongdongch’e [Vertiefung
der Demokratie und Ostasiatische Gemeinschaft], in: Sahoe-wa ch’6lhak, Nr. 5,
S.37-61.

Han, Yong-u (1982): Ryomal Choson chongi-iii Kija insik [Das Bild von Kija zum
Ende von Kory6 und zu Beginn von Choson], in: Han’guk munhwa, Bd. 3, S. 19—
56.

Hanafi, Hassan (2005): Okzidentalismus als Wissenschaft analysiert das europdische
Bewusstsein — und gibt dem Orient neues Selbstbewusstsein, ZfK 1/2005, http://cm
s.ifa.de/publikationen/zeitschrift-fuer-kulturaustausch/archiv/ausgaben-2005/besser-
werdenO/hanafi/ (Abruf am 28.10.2008).

Hegel, Georg Friedrich W. (1970): Vorlesungen iiber die Philosophie der Geschichte,
II. Teilband: Die orientalische Welt, Berlin (Nachdruck der 2. Aufl. der Ausgabe
1923, hrsg. von Georg Lasson).

Herder, Johann Gottfried (1784): Anhang zu ,Ideen zur Philosophie der Menschheit*,
in: Bernhard Suphan (Hrsg.): Herders Samtliche Werke, Bd. 13, S. 443-484.

Herder, Johann Gottfried (1784—1791): Ideen zur Philosophie der Geschichte der Men-
schheit. Mit einem Vorwort von Gerhard Schmidt. Neuausgabe 1995, Bodenheim:
Syndikat.

Hesse, Hermann (1980): Aus Indien. Aufzeichnungen, Tagebiicher, Gedichte, Betrach-
tungen und Erzdhlungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hijiya-Kirschnereit, Irmela (1997): Okzidentalismus: Eine Problemskizze. Was heif3t
hier fremd? Studien zu Sprache und Fremdheit, in: Dirk Naguschewski/Jiirgen Tra-
bant (Hrsg.): Studien und Materialien der Interdisziplindren Arbeitsgruppe Die Her-
ausforderung durch das Fremde der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wis-
senschaften, Berlin: Akademie Verlag, S.243-251.

Hinske, Norbert (1983): Wolffs Stellung in der deutschen Aufkldrung, in: Schneider,
Werner (Hrsg.): Christian Wolff 1979—-1754, Hamburg, S. 306-319.

Hirakawa, Sukehiro (2002): Matteo Ricci, Seoul: Hangilsa

Hotheinz, Roy Jr./Calder, Kent K., (1981): East Asia Edge, New York: Basic Books.

Hong, Tae-yong (1939): Tamhonso [Tamhon Collection], Seoul: Yogang Ch’ulp’ansa
(Neudruck 2001).

Huang, Philip C. (1969): Liang Ch’i-chao, in: Peter J. Opitz (Hrsg.): Vom Konfuzian-
ismus zum Kommunismus, Miinchen: List-Verlag, S. 61-106.

Hulbert, Homer B. (1906): The Passing of Korea, London (benutzt wurde hier die ko-
reanische Ubers. von 1999).

Hwang, Byung-Duk (1989): Nachholende Industrialisierung und autoritirer Staat. Das
Beispiel Siidkorea, Berlin: Edition Sigma.

196

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Literatur

Hwang, Hui-gyong (1992): Ch’clcho chaegonron-iii Chungguk munhwa t’amsaek [Die
Betrachtung der chinesischen Kultur durch die Vertreter der Theorie von der totalen
Erneuerung], in: Han’guk ch’6lhak sasang yon’guhoe nonjonsa bunkwa (Hrsg.):
Hyondae chunggug-ui mosaek [Die Suche nach dem modernen China], Seoul:
Tongnyok, S. 519-539.

Thara, Hiroshi/ Kojima, Tsuyoshi (2001): Chishikijin no shoso: Chiigoku So-dai o kiten
to shite [Bilder von Intellektuellen: Song-Zeit Chinas als Ausgangspunkt], Tokyo:
Benseinshuppan.

Iwabuchi Koichi (2001): Transnational Japan, Tokyo: Iwanami Shoten (aus dem
Japanischen ins Koreanische iibers. von Hirata Yukie u. Chon O-gydng 2004).

Iwanami, Shigeo (1946): Sekai no shokan ni saishite [Zur ersten Ausgabe von Sekai],
in: Sekai, Januar 1946, S. 190-191.

Jaspers, Karl (1971): Psychologie der Weltanschauungen, Berlin-Heidelberg-New
York: Springer Verlag.

Jeng, Jiadong (1993): Xiandai Xinruxue Gailun [Studie iiber den modernen Neo-Kon-
fuzianismus], Seoul.

Jin, Guantao/Liu, Qingfeng (1984): Xingshengyuweiji: lunzhongguofengjianshe-
huidechaowendingjiegou [Aufstieg und Krise: Uber die ultrastabile Struktur der
chinesischen Feudalgesellschaft], Changsa: Hunan renminchubanshe.

Jin, Guantao/Liu, Qingfeng (1990): Xinshritan [Neues Dekameron], Hongkong: Tian-
ditushi.

Johnson, Chalmers (1962): Peasant Nationalism and Communist Power. The Emer-
gence of Revolutionary China 1937-1945, Stanford: Stanford University Press.

Johnson, Chalmers (1987): Political Institutions and Economic Performance: The Gov-
ernment-Business Relationship in Japan, South-Korea and Taiwan, in: Deyo, Fred-
eric C. (Hrsg.): The Political Economy of the New Asian Industrialism, Ithaca-Lon-
don: Cornell University Press, S. 136-164.

Kamppeter, Werner (2000): Lessons of European Integration, Bonn: Friedrich Ebert
Stiftung.

Kang Chae-on (1982): Han 'guk kiindaesa yon’gu [Studien zur Geschichte der Neuzeit
Koreas], Seoul: Mintimsa.

Kang, Chae-6n, (1990): Choson schaksa [Die Geschichte der Rezeption der westlichen
Wissenschaften in Korea], Seoul: Mintimsa.

Kang, Chun-man (1997): Sae-nlin chwau-ti nalgae-ro nanda — Ri Yong-hui-ti chinsil-
ul wihan t’ujaeng [Vogel fliegen mit beiden Fliigeln — Ri Yong-htiis Kampf um die
Wahrheit], in: ders. u. a.: Ledu kompulleksti — kwanggi-ga namgin ahopgae-ti
ch’osang [Rot-Komplex — neun Portrits, die Verriicktheiten hinterlassen haben],
Seoul: Samin, S. 197-229.

Kang, Su-t’aek (2001): Tasi chisigin-iil munniinda [Noch einmal frage ich nach den
Intellektuellen], Seoul: Samin.

Kant, Immanuel (1797): Die Metaphysik der Sitten, in: Weischedel, Wilhelm (Hrsg.)
(1983): Kants Werke in zehn Bénden — Sonderausgabe, Bd. 7, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, S. 303—-643.

197

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Quellen- und Literaturverzeichnis

Kato, Shuichi (1991): Mechanisms of Ideas: Society, Intellectuals, and Literature in
the Postwar Period in Japan, in: Schlant, Erestine/Rimer, J. Thomas (Hrsg.): Lega-
cies and ambiquities: postwar fiction and culture in West Germany, Baltimore: The
John Hopskins University Press, S.249-259.

Kim, Ch’ung-ryol (2003): Songrihak-iii tongdan kwajong. Chujahak toib-ul kichom-
tiro [Verbreitung des Neo-Konfuzianismus nach Osten. Beginnen wir mit der
Einfithrung von Chu Hsis Lehre], in: Nammyonghak yon’gu nonch’ong, Bd 12,
S. 1-52.

Kim, Chin-yong (2005): Chosun Dynast’s Mission to Russia in 1896 and Occidental-
ism, in: Tongbang hakji, 131, S. 323-356.

Kim, Chong-hwi (2004): ‘Hallyu chiyok kongt’ong-jok kamsusong opil’ [Appell an
gemeinsame Gefiihle in der Hallyu-Sphére], in: Munhwa Ilbo, 13.7.2004, S. 26.

Kim, Dae-Jung (1994): Is Culture Destiny? The Myth of Asia's Anti-Democratic Val-
ues, in: Foreign Affairs, Nov./Dez. 1994, S. 189-194.

Kim, Hyon-mi (2006): ‘Ch’inmi sadaejuilijadiil chakt’onggwon chagadangch’ak-e
ppajyotta’ mosun chegi [,Pro-amerikanische Vertreter von Sadae haben sich in
Widerspriiche verwickelt® — Problemhinweis], in: Daily Surprise, 12.8.2006.

Kim, In-ho (1999): Koryo hugi sadaebu-iii kyongseron yon’gu [Herrschaftstheorie der
konfuzianischen Gelehrten zum Ende der Koryd-Dynastie], Seoul: Hyean.

Kim, Ki-bung (2004): Tongasia-iii kaniingsong-gwa pulganiingsong [Moglichkeit und
Unmoglichkeit eines Ostasiens], in: Yksa hakbo, Nr. 186, S. 267-289.

Kim, Ki-hyeon (2005): Han’guk songrihak-e issoso chuch’ejok sayu-iii yoksa
[Geschichte des Autarkiegedankens in der koreanischen Li-Philosophie], in:
Tongyang ch’o6lhak yon’gu, Bd. 42, S. 5-34.

Kim, Kwang-ok (1998): Tongasia tamron-iii munhwajok iiimi [Kulturelle Bedeutung
der Ostasiendiskurse], in: Chongsin munhwa yon’gu, Bd.21, Nr. 1, S. 3-25.

Kim, Kyong-il (1998): Tongasia-wa segye ch’eje iron [Ostasien und die Theorie vom
Weltsystem], in: Chongsin munhwa yon’gu, Bd.21, Nr. 1, S. 26-38.

Kim, Mu-gon (2003): I/ munhwa kaebang suhyeja niin? [Wer profitiert von der Off-
nung fiir die japanische Kultur?], in: Segye Ilbo, 20.10.2003.

Kim, Myo6ng-sop (2002): Chijong chonryak-tirosoui tongasiaron. pip’anjok komto [Os-
tasiendiskurs als Geostrategie. Eine kritische Uberpriifung], www.hanshin.ac kr/
~hih/research/essc_19.html (Abruf am 5.5.2006).

Kim, O-jin (2003): Munmyong p yojun-iirosciii tubal yangsik [Haartracht als Norm der
Zivilisation], Seoul: Seouldaehak-kyo tachakwon.

Kim, Sang-jun (2006): Simin sahoe-wa NGOs |[Zivilgesellschaft und NGOs], in:
Kyonghtii NGO School (Hrsg.): NGO Ch’ongnonso [Einfithrung NGOs], Seoul:
Kyonghti University NGO School (unverdffentlicht).

Kim, Sin-jae (1999): Kabsinchonbyongi byonbop kwaehwap a-iii taewoe insik-gwa
chaju kukkwonron [AuBlenpolitisches Verstdndnis und die Theorie vom souverinen
Staat von byonbyobp’a wihrend des Kabsin-Putsches], in: Tongguk sahak, Bd. 33,
S.83-111.

198

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Literatur

Kim, Song-hi (1998): Choson ch’o taemyong woegyo-e kwanhan il yon’'gu [Eine
Studie tiber die Diplomatie gegeniiber Ming zu Beginn von Choson], in: Sahak
yon’gu, Bd. 55/56, S. 205-226.

Kim, Song-ki (2004): Tiingjan mit kiinil-e sison-ul tolryora [Schau auf den Schatten
unter der Lampe], in: Hankyoreh 21, Nr. 529, 17.10.2004.

Kim, Tae-yong (2000): Chujahak segyegwan-gwa Choson songrihak-iii chuch’e uisik
[Weltanschauung in der neo-konfuzianischen Philosophie Chu Hsis und das Be-
wusstsein  von Subjektivitdt in Chosons Neo-Konfuzianismus], in: Taedong
munhwa yon’gu, Bd. 37, S. 5-71

Kim, Won-bae (2003): Tongbuga chungsim kusang-ui chaegomt’o [Urspriinge der
Idee von einem Zentrum Ostasiens], in: Ch’angjak-kwa pip’yong, Bd. 31, Sommer,
S. 28-39.

Kim, Yong-gu (2001: Segyegwan-iii ch 'ungdol-gwa hanmal oegyosa [Zusammenprall
der Weltanschauungen und Geschichte der Diplomatie zum Ende Chosons], Seoul:
Munhak-gwa chisongsa.

Kim, Young-su (20006): Kon'guk-iii chongch’i. Ryomal sonch’o hyongmyong-gwa
munmyong chonhwan [Politik der Staatsgriindung. Revolution und Wende der
Zivilisation zum Ende von Kory6 und zu Beginn von Choson]. Seoul: Thaksa.

Kim, Young-su (2006a): Yubae hydongmyong kirigo paria-ti songrihak. Uwangdae
Chong To-jon-tii  chongch’ichok siryon-gwa hydngmyongjok songrihak-ii
t’ansaeng [Exil, Revolution und Neo-Konfuzianismus des Ausgestoflenen: Jung
Dojuns politischer Leidensweg und Verdnderung seiner Ideen im Exil], in:
Chongch’i sasang yon’gu, Bd. 12, Nr. 1, S. 7-32.

Klose, Carola (1994): Jin Guantaos und Liu Qingfengs ,,Neues Decamerone®: Zur
Modernisierungsdebatte iiber Tradition und kulturelle Erneuerung in China,
Bochum: Brockmeyer.

Ko, Un/Pack, Nak-ch’dng (1993): Taedam: mirae-riil yoniin uri-iii sigag-iil ch’ajaso
[Gesprach: Auf der Suche nach einer Sichtweise, mit der unsere Zukunft zu 6ffnen
ist], in: Ch’angjak-kwa pip’yong, Friihling, S. 18-36.

Kobun, Noriko (2000): Han'guk-esoui soyangpop suyong-gwa Yu Kil-chun [Imple-
mentierung der westlichen Gesetze in Korea und Yu Kil-chun], in: Hanil kwangye-
sayon’gu, Bd. 13, S. 113-135.

Koschmann, J. Victor (1993): Intellectuals and Politics, in: Gordon, Andrew (Hrsg.):
Postwar Japan as History, Berkeley-London: University of California Press, S. 395—
423.

Koschmann, J. Victor (1997): Asianism’s Ambivalent Legacy, in: Takashi Shiraishi/
Peter J. Katzenstein (Hrsg.): Network Power. Japan and Asia, Ithaca-London: Cor-
nell University Press, S. 83—110.

Kristeva, Julia (1990): Fremde sind wir uns selbst. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Kiim, Chang-t’ae (2005): Tasan Chong Yag-yong. Seoul: Sallim.

Kwok, Daniel W.Y. (1965): Scientism in Chinese Thought 1900-1950, New Haven:
Yale University Press.

Kwok, Daniel W.Y. (1972): Die Bewegung fiir Neue Kultur, in: Peter J. Opitz (Hrsg.):
Chinas grofie Wandlung, Miinchen: Beck Verlag, S. 187-219.

199

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Quellen- und Literaturverzeichnis

Lee, Choon-Sik (1997): Sadaejuiii [Sadac-ismus], Seoul: Korea University Press.

Lee, Eun-Jeung (1997): Konfuzianismus und Kapitalismus. Markt und Herrschaft in
Ostasien, Miinster: Westfélisches Dampfboot.

Lee, Eun-Jeung (2001): Asien boomt in Asien, in: Blétter iz3w, Nr. 252, S. 33-35.

Lee, Eun-Jeung (2003): ,,Anti-Europa“. Die Geschichte der Rezeption des Konfuzian-
ismus und der konfuzianischen Gesellschaft seit der frithen Aufkldrung in Europa.
Hamburg/Miinster: Lit-Verlag.

Lee, Eun-Jeung (2003a): Das ,,Park-Chung-Hee-Syndrom®. Zur Bewertung einer (En-
twicklungs-)Diktatur, in: Ko6llner, Patrick (Hrsg.): Korea 2003, Politik, Wirtschaft,
Gesellschaft, Hamburg: Institut fiir Asienkunde, S. 155-172.

Lee, Eun-Jeung (2007): Security in Confucian Thought: Case of Korea, in: Hans
Giinther Brauch (Hrsg.): Globalization and Environmental Challenges. Reconceptu-
alizing Security in the 21 Century, Berlin: Springer, S. 221-234.

Lee, Peter H. (Hrsg.) (1996): Sourcebook of Korean Civilization, Bd. 2, New York:
Columbia University Press.

Legge, James (1960): Chinese Classics, Hong Kong: Hong Kong University Press.

Li, Dazhao (1919): Dayaxiyazhuyi xing xinyaxiyazhuyi [Aufruf zum Neuen Asianis-
mus und gegen den GroBasianismus], in: ders. (1984): Li Dazhao wenji [Schriften
von Li Dazaho], Peking: Renmin chubanshe, S. 127-129.

Liang, Qichao (1896): Lunbian fabi shiping hanzhi jieshi — Bianfatongyi, in: Yinyong-
shi wenji [Die Schriften von Liang Qichao], Taipei 1956, Bd. 1, S. 77-83.

Liang, Qichao (1898): Qingyibao xuli [Rede iiber die ,,Ehrliche Diskussion‘], in: Yiny-
ongshi wenji [Die Schriften von Liang Qichao], Taipei 1956, Bd. 3, S. 29-31.

Liang, Qichao (1920): Ouyou yinglu jielu [Notizen von Eindriicken einer Europareise],

in: Liang Qichao xiji [Ausgewihlte Werke von Liang Qichao], Shanghai 1984,
S. 718-737.

Liang, Shuming (1921): Dongxi wenhua ji qi zhexue [Ostliche und westliche Kultur
und ihre Philosophie], Shanghai (3. Aufl.).

Lim, Ki-hwan (2002): Nambukchogi hanchung ch’aekbong chogong kwangye-iii song-
gyok [Studie iiber die diplomatischen Beziehungen zwischen China und Korea
wihrend der Periode der Siidlichen und Nordlichen Dynastie], in: Han-guk kodaesa
yon-gu, Bd. 32, Nr. 12, S. 13-54.

Lust, John (1987): Western Books in China. Published up to 1850. In the Library of
the School of Oriental and African Studies, University of London: a descriptive cat-
alogue, London: Bamboo Publishing.

Ma, Chon-rak (2004): Koryo hugi songrihak suyong-iii yoksajok itii [Historische Be-
deutung der Rezeption des Neo-Konfuzianismus zum Ende der Koryd-Dynastie],
in: Han’guk chungsesa yon’gu, Bd. 17, S. 239-258.

Mamiya, Yosuke (1997): Maruyama Masao and Democracy in Japan, in: Japanese
Book News, Nr. 17, S. 1-5.

200

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Literatur

Maruyama, Masao (1982): Kindai Nihon no chishikijin [Die japanischen Intellek-
tuellen], in: ders.: ,,Koei ichi kara: Gendai seiji no shisé to kodo* tsuiho [Von der
hinteren Position: Ergdnzung ,,Gedanken und Taten der modernen Politik*], Tokyo:
Miraisha, S.71-133, ibers. von Wolfgang Seifert, aufgenommen in: Maruyama

Masao (1988): Denken in Japan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 89-134.

Maruyama, Masao (1995): Maruyama Masao shii [Maruyama Masao Werke], 17 Bde.,
Tokyo: Iwanami shoten.

Maruyama, Noboru (2001): Bunka daikakumei no itaru michi: shiso seisaku to chishik-
ijin gunzo [Der Weg in die Kulturrevolution: Philosophie-Politik und die Intellek-
tuellen], Tokyo: Iwanami shoten.

Meiners, Christoph (1811): Untersuchungen iiber die Verschiedenheiten der Men-
schennaturen (die verschiedenen Menschenarten) in Asien und den Siidldndern, in
den Ostindischen und Siidseeinseln, nebst einer historischen Vergleichung der
vormahligen und gegenwirtigen Bewohner dieser Continente und Eylande, 3.Theil,
Tiibingen: In der J.G. Cotta’schen Buchhandlung.

Menzel, Ulrich/Senghaas, Dieter (1986): Europas Entwicklung und die Dritte Welt,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Min, Tu-gi (1996): Chunggug-esotii chayujuiii-iii silhom [Das Liberalismusexperiment
in China], Seoul: Chisik-kwa sandbsa.

Mishima, Ken’ichi (2001): Japanische Selbstbehauptungsdiskurse in der Kluft zwis-
chen ,,Ost und West“. Vortragsmanuskript fiir die Tagung ,,Selbstbehauptungs-
diskurs in Asien®, 14. bis 16. November 2001, Seoul.

Mun, Ch’6l-yong (1982): Ryomal sinhiing sadaebudiil-iii sinyuhak suyong-gwa gu
tukjing [Rezeption des Neo-Konfzianismus zum Ende der Kory6-Dynastie und ihr
Charakter], in: Han’guk munhwa, Bd. 3, S. 97-123.

Nakayama, Yasumasa (1936): Shinbun shiisei Meiji hennenshi [Sammlung von Zeitun-
gen aus der Meiji-Ara], Tokyo.

Neary, lan (2002): The State and Politics in Japan, Cambridge: Policy Press.

Oguma, Eiji (2002): , Minshu* to , aikoku*: sengo Nihon no nashonarizumu to
kokyosei [,,Demokratie” und ,,Patriotismus*: Nationalismus und Offentlichkeit im
Japan der Nachkriegszeit], Tokyo: Shinyosha.

Oh Yun-hwan (2002): Tasan Chong Yag-yong-ii kindaesong bip’an: Ingangwan
chungsim-uro [Kritik an Chong Yag-yong und die Modernitét seines Denkens: eine
Analyse seines Menschenbildes], in: Chongch’i sasamg yon’gu, Herbst 2002, S. 7—
29.

Okakura, Tenshin (1903): The Ideals of the East. With Special Reference to the Art of
Japan (erschienen unter dem Namen Kazuo Okakura), New York/Tokyo 2000.

Ono, Koji (1998): Nihon seiji no tenkanten [Wendepunkt der japanischen Politik],
Tokyo: Aoki shoten (verwendet wurde hier: Lee, Ki Wan (koreanische Ubers.)
(2003), Seoul: Keishi Akademi).

Onuki, Atsuko (2002): The Cult of White Skin: On the Occidentalist Reception of Fe-
male Beauty, in: Y0songsahak nonjip, 12, S. 17-28.

Osterhammel, Jiirgen (1998): Die Entzauberung Asiens, Miinchen: C. H. Beck.

201

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Quellen- und Literaturverzeichnis

Pack, Min-jong (2007): Chong Yag-yong-iii ch’olhak [Philosophie von Chong Yag-
yong], Seoul: Yihaksa.

Paek, Won-dam (2004): Ibyonghon ssaitii-ril t’onghaeso pon tongasia taejung-
munhwa sot’ong hyonsang yon’gu [Studie iiber Kommunikation in der Populdrkul-
tur am Beispiel der Fanseite von Lee Byung Hun], Conference ,,How should cultur-
al exchange in East Asia be designed*, Korean Association of Modern Chinese Lit-
erature, 17.4.2004 in Seoul.

Paek, Yong-so (1997): Chinjonghan tongasia-iii koch’o [Der Platz des wirklichen Os-
tasiens], in: Ch’oe, Won-sik/Paek, Yong-so6 (Hrsg.): Tongasiain-iii tongyang insik
[Die Wahrnehmung des ,Orients bei den Ostasiaten], Seoul: Munhak-kwa
Chisongsa, S. 11-26.

Pack, Yong-so (1999): 20 segihyong tongsasia munmyong-gwa kungmin kukga-riil
nomoso [Uber Nationalstaat und Zivilisation des 20. Jahrhunderts], in: Ch’angjak-
kwa pip’yong, Bd. 27, Nr. 4, S. 8-29.

Pak, Ch’ung-sok (2000): Han'guk kiindaesa-esoiii kaehwajok sago-iii songjang
[Aufkommen des aufkldrerischen Denkens in der modernen Geschichte Koreas], in:
Chongch’l oegyosa nonch’ong, Bd. 22, S. 255-276.

Pak, Ch’ung-sok/Yu, Kiin-ho (1980): Chosoncho-tlii chongch’i sasang [Politische
Philosophie in Choson], Seoul: P’yonghwa ch’ulp’ansa.

Palm, Volker (1995): Chinas Neoautoritarismus-Debatte (1986—-1989), Bochum:
Brockmeyer.

Park, Kyong-ahn (2005): Koryo chon’gi tawonjok kukche kwangye-wa kukga munhwa
kyisokkam [Internationale Beziehungen und Nationalbewusstsein im frithen Kory?d],
in: Tongbang hakji, Bd. 130, S. 185-231.

Peschel, Sabine (Hrsg.) (1991): Die Gelbe Kultur. Der Film Heshang: Traditionskritik
in China, Bad Honnef: Horlemann Verlag.

Reckwitz, Andreas (2006): Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von
der biirgerlichen Moderne zur Postmoderne, Gottingen: Velbriick Wissenschaft.

Reusch, J. (1975): Maoismus in der Krise, Frankfurt a. M.: Marxistische Blatter Ver-
lag.

Ri, Yong-htii (1974): Chonhwan sidae-ui nolli — Asia Chungguk Han guk [Theorie im
Transformationszeitalter — Asien, China, Korea], Seoul: Ch’angjak-kwa
pip’yongsa.

Ri, Yong-hti (1988): Yokchong — na-iii ch’ongnyon sidae [Lebensspuren — meine jun-
gen Jahre], Seoul: Ch’angjak-kwa pipyongsa.

Ri, Yong-hti (1990): Chayuin, chayuin [Freie Menschen, freie Menschen], Seoul:
Pomusa.

Ri, Yong-hui (1991): In’gan mansa saeong jima [Das unberechenbare Menschen-
leben], Seoul: Pomusa.

Ricci, Matteo, S.J. (1953): China in the Sixteenth Century: The Journal of Mathew
Ricci, 1583-1610, hrsg. von Nicolas Trigault, S.J., iibers. von Louis J. Gallagher,
S.J., New York.

Ricci, Matteo/Song Yong-bae u.a. (Ubers.) (2006): Ch’onju silliii [Die wahre Lehre
Gottes], Seoul: Seoul National University Press.

202

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts i it fir

Erlaubnis ist j fiir oder ir



https://doi.org/10.5771/9783845255248

Literatur

Richter, Steffi (1998): Dreidimensionalitit des Intellektes oder: ,starke“ und
»schwache* Intellektuelle in Japan, in: dies. (Hrsg.): Japan Lesebuch III, Tiibingen:
Konkursbuchverlag Claudia Gehrke, S. 11-31.

Richter, Steffi (2003): Die Schulbiicher des Vereins Tsukuru kai: Kontexte, Probleme,
Implikationen, in: Horvat, Andrew/Hielscher, Gebhard (Hrsg.): Sharing the Burden
of the Past: Legacies of War in Europe, America and Asia, Seoul: The Asia Foun-
dation, S. 92-99.

Ro, Tae-hwan (1997): Choson hugi-iii sohak yuip-kwa sogi suyongron [Import von
westlicher Wissenschaft und Technik im spédten Choson), in: Chindan hakbo, 83,
S. 121-154.

Ro, Tae-hwan (1999): Chongjo sidae sogi suyong nonui-wa sohak chongch’aek [De-
batte iiber die Rezeption westlicher Technik und die Politik gegeniiber westlicher
Wissenschaft wahrend der Herrschaft vom Konig Chongjo], in: Chong, Ok-cha u. a.
(Hrsg.): Chongjo sidae sasang-gwa munhwa [Philosophie und Kultur wihrend der
Herrschaft Konig Chongjos], Seoul: Tolbaegae, S.201-245.

Ro, Tae-hwan (2003): Sukjong Yongjo dae taemyong uiriron-iii chongch’i sahoejok
kinting [Die sozio-politischen Funktionen des Daemyeong-Euiri-Diskurses in
Sukjong Yeongjo], in: Han’guk munhwa, Bd. 32, S. 153-179.

Roetz, Heiner (1984): Mensch und Natur im alten China. Zum Subjekt-Objekt-Gegen-
satz in der klassischen chinesischen Philosophie. Zugleich eine Kritik des Klischees
vom chinesischen Universismus, Frankfurt a.M./Bern/New York: P. Lang.

Roetz, Heiner (1992): Die chinesische Ethik der Achsenzeit. Eine Rekonstruktion
unter dem Aspekt des Durchbruchs zum postkonventionellen Denken, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Saaler, Sven (2007): The Russo-Japanese War and the Emergence of the Notion of the
‘Clash of Races’ in Japanese Foreign Policy, Folkestone: Global Oriental.

Said, Edward (1978): Orientalism, New York: Vintage Books.

Said, Edward (1994): Representations of the Intellectuals, New York: Vintage Books.

Schamoni, Wolfgang/Seifert, Wolfgang (1988): Vorwort zu ,Maruyama Masao,
Denken in Japan®, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7-19.

Schaumkell, Ernst (1905): Geschichte der deutschen Kulturgeschichtsschreibung. Von
der Mitte des 18. Jahrhunderts bis zur Romantik im Zusammenhang mit der allge-
meinen geistigen Entwicklung, Leipzig: Teubner.

Schmitt, Carl, (1995): Staat, Groiraum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 19161969,
hrsg. von Giinter Maschke, Berlin: Duncker & Humblot.

Schwartz, Benjamin 1. (1985): The World of Thought in Ancient China, Cambridge-
London: Harvard University Press.

Senghaas, Dieter (1995): Uber asiatische und andere Werte, in: Leviathan, 1/1995,
S.5-12.

Senghaas, Dieter (1998): Zivilisierung wider Willen. Der Konflikt der Kulturen mit
sich selbst, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

203

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Quellen- und Literaturverzeichnis

Senz, Anja Désirée (Hrsg.) (1997): Asiatisierung Asiens? Stellungnahmen zum Thema
asiatische Werte* und zu Demokratie- und Menschenrechtsvorstellungen in Asien.
Occasional Working Paper No. 6 des Zentrums fiir Ostasien-Pazifik-Studien der
Universitdt Trier.

1153

Shimada, Shingo (1999): ,,Uberlegung zum Konzept ,Asien‘*, http://www.orient.uni-e
rlangen.de/kultur/papers/shimada.htm_(Abruf am 5.2.2006).

Shimazu, Naoko (1998): Japan, Race and Equality: The Racial Equality Proposal of
1919, London: Routledge

Sim, U-s0p (2004): Ryomal sonch’o songrihak sasang-ui hyondaejok chomyong —
chont ’tong uiri sasang-iil chungsim-iiro [Moderne Betrachtung der neo-konfuzian-
ischen Philosophie zum Ende der Koryo- und Beginn der Choson-Dynastie — mit
dem traditionellen Aufrichtigkeitsdenken im Mittelpunkt], in: Han’guk sasang-gwa
munhwa, Bd. 24, S.231-267.

Sin, Bong-ryong (2001): Han’guksa saero bogi [Geschichte Koreas neu betrachtet],
Seoul: P ulpit.

Sin, Ch’ae-Ho (1909): Tongyang chuiii-e tachan pipy '6ng [Kritik am Asianismus], in:
Taehan maeil sinbo, 8.8.1909, S. 10.

Sin, Ch’6n-sik (2004): Koryo hugi songrihakjadiil-iii daewon insik [Wahrnehmung
von Yuan bei den konfuzianischen Gelehrten zum Ende der Koryo-Dynastie], in:
Myongji saron, Bd. 14/15, S. 173-204.

Sin, Kwang-ch’dl (2000): Yugyo-iii suyong-gwa segyegwan-iii byonyong [Konfuzianis-
musrezeption und Wandel des Weltbildes], in: Han’guk kodaesa yon’gu, Bd. 20,
S.45-85.

Snow, Edgar (1974): Roter Stern iiber China. Mao Tse-tung und die chinesische Revo-
lution, Frankfurt a.M.: Fischer.

Son, Stng-ch’0l (1985): 17.8 segi han’guk sasang-iii chinbosong-gwa posusong-iii
kaldiing-e kwanhan yon’gu [Studie iiberden progressiven und konservativen
Charakter der koreanischen Philosophie im 17. und 18. Jahrhundert], in: Kangwon
sahak, Bd. 1, S. 45-76.

Song, Si-yol (1993): Songjadaejon, in: Han’guk munjip ch’onggan, Bd. 108, Seoul:
Minjok munhwa ch’ujinhoe.

Song, Young-Bae (1983): Konfuzianismus, Konfuzianische Gesellschaft und die Sin-
isierung des Marxismus. Ein Beitrag zur Widerlegung der Theorie der ,,asiatischen
Produktionsweise” und zum sozialen und ideengeschichtlichen Verstéindnis der chi-
nesischen Revolution, Frankfurt a. M.: Johann Wolfgang Goethe-Universitét.

Staiger, Brunhild (1990): Das Konfuzianismus-Bild in China, in: Trauzettel, Ralf /
Krieger, Silke (Hrsg.): Konfuzianismus und die Modernisierung Chinas, Mainz: v.
Hase und Kohler Verlag, S. 138-147.

Su, Xiaokang/Wang, Luxiang (1991): Deathsong of the River: A Reader’s Guide to the
Chinese TV Series Heshang, iibers. von Bodman, Richard W. /Wang, Pin P., Itha-
ca-London: Cornell University Press.

Sun, Yatsen (1924): Dayaxiyazhuyi [GroBasianismus], in: Choe, Won Sik/Pack
Yeoung Seo (Hrsg.): Dongasiain ui dongyang insik [Die Wahrnehmung des ,Ori-
ents‘ bei den Ostasiaten], Seoul, S. 166—-178.

204

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Literatur

Tarui, Tokichi (1893): Daité goéhé ron [Theorie zur Einheit GroBasiens], in: Takeuchi,
Yoshimi (Hrsg.)(1963): 4jia shugi [Asianismus], Tokyo, S. 106-129.

Thomasius, Christian (1689): Freymiithiger jedoch vernunfft- und gesetzmaBiger
Gedancken tiber allerhand, fiirnemlich aber neue Biicher, Halle: Salfeld.

Tu, Wei-ming (1976): Centrality and Commonality. An Essay on Chung-yung, Hon-
olulu: University of Hawaii Press.

Venn, Couz (2000): Occidentalism. Modernity and Subjectivity, London: SAGE.

Wolff, Christian (1985): Oratio de Sinarum philosophia practica. Rede iiber die prak-
tische Philosophie der Chinesen, hrsg. u. iibers. von M. Albrecht, Hamburg: Meiner
Verlag.

Won, Chae-yon (2003): Choson sidae hakcha-duiriii soyang insik [Die Wahrmnehmung
des Westens bei den Intellektuellen Chosons], in: Taegu sahak, 73, S. 41-94.

Yamamuro, Shin‘ichi (1994): Ajia ninshiki ni kijiku [Grundlagen der Asien-
wahrnehmung], in: Furuya, Tetsuo (Hrsg.): Gendai ‘Nihon no Ajia ninshiki [Die
Wahrnehmung von Asien im gegenwértigen Japan], Tokyo, S. 3—45.

Yasukawa, Junnosuke (2000): Fukuzawa Yukichi no Ajia ninshiki [Fukuzawa Yukichis
Asienversténdnis], Tokyo.

Yi Nam-chu (2005): Tongasia hyomnyckron-e taehan pip ’anjok komt’o [Kritische Ab-
handlung {iiber die Kooperationstheorie in Nordostasien], in: Ch’angjak-kwa
pip’yong, Bd. 33, Nr. 1, S. 64-81.

Yi Nam-chu/Pae, King-ch’an/Pak, Myong-rim/Yim, Won-hyok  (2005):
T’alchungsim-ii tongbuga-wa Han-gug-iii gyunhyongja yokhal [Nordostasien ohne
Zentrum und die siidkoreanische Rolle als Stabilisator], in: Ch’angjak-kwa
pip’yong, Bd. 33, Nr. 3, S. 16-50.

Yi Yik (1915): Ch’onjubaliisilmun [...], der Ubersetzung von Riccis Ch’onju silliii
[...] hinzugefligt, {ibers. von Song Yong-bae u. a., Seoul: Seoul National University
Press 2006, S. 435-448.

Yi Yong-ho (2004): Koguryo-iii yoksa-wa tongbuga-uii hyonsil [Geschichte Koguryds
und Realitdt Nordostasiens], in: Ch’angjak-kwa pip’yong, Bd. 32, Sommer, S. 347—
361.

Yi, Chae-hun (2003): T aejong Sejong ttae-iii samgun toch ongjebu [Die Samgun Do-
chongjebu wihrend der Regierungszeit des Konigs T aejong und Konigs Sejong],
in: Sahak Yeongu, Bd. 69, S. 43-78.

Yi, Chin-o (2000): Orientalisiim-kwa oksidentalisiim-iil nomdso [Uber den Orientalis-
mus und Okzidentalismus hinaus], in: Onul-li munye pip’yong, Friithling 2000,
http://home.pusan.ac.kr/~jino/Jeosul/gt02.htm (Abruf am 2.3.2012).

Yi, Chong-tin (2004): Yu Kil-chun-ii kukka sasang [Yu Kil-chuns Vorstellung vom
Staat], in: Han’guk chongch’i hakhoebo, Bd. 37, Nr. 1, S. 27-51.

Yi, Han-gu (2006): ‘Chaju-ga’ 100nyon chon yoksa toep uri anke* [Damit sich die
Geschichte vor 100 Jahren wegen ,Selbstindigkeit® nicht wiederholt], in: Munhwa
ilbo, 19.8.2006.

Yi, Kwang Rae (1989): Kaehwapa-wa kaehwa sasang yon’gu [Studie zur Gachwapa
und zur Gaechwa-Philosophie], Seoul: Iljogak.

205

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Quellen- und Literaturverzeichnis

Yi, Min-won (1998): Sangt 'u-wa tanballyong [Zopf und Anordnung iiber das Zopfeab-
schneiden], in: Sahakchi (Tan’guk sahakhoe), Nr. 31, Dezember, S.271-294.

Yi, Saek (2000): Mokiinjip mungo [Y1 Saeks Schriftensammlung], in: Han’guk munjip
ch’onggan, Bd. 5, Seoul: Minjok munhwa ch’ujinhoe.

Yi, Sang-du (2002): Songrihak-ii t’ongch’l inyomhwa kwajong-e kwanhan koch’al
[Betrachtungen iiber die Bildung der Herrschaftsideologie des Neo-Konfuzianis-
mus], in: Tongbuka yon’gu, Bd 7, S. 171-211.

Yi, Su-hun (2005): Tongbuga kongdongche-iii kwaje [Die Aufgabe der nordostasiatis-
chen Gemeinschaft], http://826qru4dqps8rthghm3s13ddv 271rob90260rg4druc8rlu
h026ofk4elko .pdf (Abruf am 8.9.2006).

Yi, Stung-hwan (1998): Yuga sasang-iii sahoe ch’olhakjok chaechomyong [Sozial-
philosophische Reflexionen iiber konfuzianische Ideen], Seoul: Korea University
Press.

Yi, Sting-hwan (2001): Tongasia-iii kongdongch’e [Ostasiatische Gemeinschaft], in:
Asea yon’gu, Nr. 106, S. 109-123.

Yi, Sting-hwan (Hrsg.) (1999): Asiajok gach’i [Asiatische Werte], Seoul: Chont’ong-
gwa Hyondae.

Yi, T’ae-chun (2004): Kukjejuiiija Ahn Choong Kun-ui iruji mothan kkum tongbuka-ui
supyongjok yondae [Ein unerfiillter Traum des Internationalisten Ahn Choong Kun.
Waagerechte/horizontale Kooperation in Nordostasien], in: Wolgan mal, Juli 2004,
S. 114-121.

Yi, T ae-jin (1996): Sobinggi (1500-1750) ch’onjae pyoni yon 'gu-wa Chosén wangjo
sillok — klobol hisiit’ori-iii hanjang [Studie zur Naturkatastrophe wéhrend der
Kiélteperiode (1500-1750) und der Annalen von Choson], in: Yoksa hakpo, Nr. 149
(1996), S.203-236.

Yi, Tong-in (1994): Yulgok-iii kaehyok sasang-gwa sahoe chongch’aekron |re-
formerisches und sozialpolitisches Denken Yulgoks], in: Sahoe-wa yoksa, Bd. 41,
S. 11-48.

Yi, Ug-yon (2000): Tongasiaron-ii chihyonghak [Geografie der Ostasiendiskurse], in:
Ch’6lhak-kwa hyonsil, Bd. 45, Juni 2006, S. 180—194.

Yi, Yi (1989): Yulgok jonso [Yulgok’s gesammelte Werke], in: Han’guk munjip
ch’onggan, Bd. 45, Seoul: Minjok munhwa ch’ujinhoe.

Yu Sok-ch’un (1997): Yugyo chabonjuiii-iii kaniingsong-gwa han-gye [Moglichkeiten
und Grenzen des konfuzianischen Kapitalismus], in: Chont’ong-gwa hyondae,
Sommer 1997, S. 70-86.

Yu Sok-ch’un (1997a): Tongasia Yugyo chabonjuiii chaehaesok: chedojuiii-jok sigak
[Neuinterpretation des konfuzianischen Kapitalismus Ostasiens: Aus der Perspek-
tive der Intellektuellen], in: Chont’ong-gwa hyondae, Winter 1997, S. 111-132.

Yu, Chong-son (1997): Choson hugi ch’dn nonjaeng-tii chongch’i sasang [Politisches
Denken in der Debatte um den Himmel in der spiteren Choson-Periode], in:
Han’guk chongch’i kakhoebo, Jg. 31, Nr. 3, S. 5-24.

Yu, Chung-ha (2004): ‘Hallyu yo, Tongbuk-A-riil kosim hara’ [Hallyu, Reflexion iiber
Nordostasien], in: Hankyoreh, 21.5.2004, S. 19.

206

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j


https://doi.org/10.5771/9783845255248

Nachweise

Yu, Kil-chun (1895): Soyu gyonmun [Uber die Zivilisation des Westens], abgedruckt
in Yu Kil-chun chonso [Gesammelte Werke von Yu Kil-chun] Bd. 1.

Yu, Kil-chun (1996): Yu Kil-chun chonso [Gesammelte Werke von Yu Kil-chun], 4
Bde., Seoul: Ilchogak.

Yu, Kiin-ho (2004): Chosoncho daewoe sasang-iii hiiriim [ Auflenpolitisches Denken in
Choson], Seoul: Songsin ydja dachakgyo ch’ulp’anbu.

Yu, Tong-hwan (1992): Pip an gyesiingron-iii munhwa chonryak [Kulturstrategie der
kritischen Fortfithrungstheorie], in: Han’guk ch’6lhak sasang yon’guhoe nonjonsa
bunkwa (Hrsg.): Hyondae chunggug-iii mosaek [Die Suche nach dem modernen
China], Seoul: Tongnyok, S. 189-209.

Yun, Byong-htii (1988): Yu Kil-chun-ui iphon kunjuron [Yu Kil-chuns Theorie der
konstitutionellen Monarchie], in: Tonga yon’gu, Bd. 13, S. 45-67.

Yun, Kon-ch’a (2002): Hyondae Han 'guk-iii sasang hiirtim [Denken im modernen Ko-
rea], Seoul: Tangdae.

Zakaria, Fareed (1994): Culture is Destiny — a Conversation with Lee Kuan Yew, in:
Foreign Affairs, Bd. 73, Nr. 2, S. 109-127.

Nachweise

1. Leviathan, Heft 3, 2003, S. 382-400.

3. Lino Klevesath/ Holger Zapf (Hg.), Demokratie — Kultur — Moderne.
Perspektiven der Politischen Theorie. Miinschen (Oldenburg Verlag)
2011, S. 81-102.

4. Verena Blechinger u.a. (Hg.), Irmela Hijiya-Kirschnereit zu Ehren.
Festschrift zum 60. Geburtstag. Miinchen (iudicium), 2008,
S.381-394.

7. Walter Reese-Schifer/ Harald Blum (Hg.), Die Intellektuellen und der
Weltlauf. Schopfer und Missionare politischer Ideen in den USA,
Asien und Europa nach 1945, Baden-Baden (Nomos) 2006,
S. 125-152.

8. Thomas Frohlich/ Eun-Jeung Lee (Hg.), Staatsverstidndnis in Ostasien.
Baden-Baden (Nomos) 2010, S. 21-44.

207

P 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
i Inhalts ir it, fiir oder ir

Erlaubnis ist j



https://doi.org/10.5771/9783845255248

IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. ©
Inhalts i i, fii

ir oder in KI-Sy: ,


https://doi.org/10.5771/9783845255248

	Cover
	I. Die Wahrnehmung von Ost und West
	„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea
	1. Die Entstehung des Begriffs „Asien“
	2. Die Begegnung Ostasiens mit dem Westen
	3. Das „Asiatische“ und die westliche Modernisierung
	4. Die Übernahme des negativen westlichen Asienbildes durch asiatische Intellektuelle
	5. Die Gegenbewegung eines positiven Asienbildes
	6. Essentialistischer Asiendiskurs und Pan-Asianismus
	7. Die „asiatischen Werte“
	8. Fazit

	„Okzidentalismus“ in Ostasien
	1. Okzidentalismus oder: Bilder vom Westen
	2. Der Begriff des „Westens“
	3. Konstruktion und ideologische Mobilisierung des Okzidentalismus
	4. Fazit

	Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien – eine ideengeschichtliche Annährung
	1. Abgeschnittene Tradition – „Schneidet den Zopf ab“
	2. Entdeckung des subjektiven Wesens Mensch im Konfuzianismus – Christian Wolff und Chŏng Yag-yong
	2.1. Interkulturelle und intellektuelle Begegnung
	2.2 Christian Wolff
	2.3 Chŏng Yag-yong
	2.4 Intellektuelle Wende

	3. Leugnen der Subjektivität des Menschen in Ostasien – Kant und seine Anhänger
	4. Orientalismus in Ostasien
	5. Der Mensch als „hybrides Wesen“ – Bruch und Kontinuität


	II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft
	Hoffnung auf Frieden in Ostasien. Koreanische Intellektuelle und der Russisch-Japanische Krieg
	1. Korea 1904 und 2004
	2. Die Koreanische Halbinsel und Ostasien 1894–1909
	3. Ahn Choong Kuns „Theorie vom Frieden in Ostasien“
	4. Die Forderungen nach Solidarität der ostasiatischen Rasse
	5. Russisch-Japanischer Krieg und Souveränitätsverlust Chosŏns
	6. Selbststärkung und Modernisierung
	7. Rückkehr des Themas „Ostasien“

	Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea
	1. Intellektueller und politischer Hintergrund der Ostasiendiskurse
	2. Strömungen in den Ostasiendiskursen der 1990er Jahre
	2.1 Ostasien als konfuzianisch-kapitalistische Gesellschaft
	2.2 Ostasien als Methode
	2.3 Ostasien als „kulturelle Tradition“

	3. „Ostasien konstruieren“ – und damit verbundene Probleme
	4. „Korean Wave“ und Hoffnungen auf eine „Ostasiatische Gemeinschaft“
	5. Südkorea als Vermittler – das „nordostasiatische Zeitalter“
	6. Fazit: „Ostasien“ als Methode zur Überwindung der Teilung


	III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit
	Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas
	1. Sicherheit in der konfuzianischen Philosophie der alten Zeiten
	2. Neo-Konfuzianismus in Chosŏn und die Sicherheitsfrage
	2.1 Einführung in den Neo-Konfuzianismus
	2.2 Neo-Konfuzianismus als Herrschaftsideologie
	2.3 „Kleiner“ Sinozentrismus (sojunghwa) und Sicherheit

	3. Sicherheit durch sadae und Sicherheit aus eigener Kraft
	4. Fazit

	„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit
	1. Das traditionelle Bild vom Intellektuellen
	2. Diskurse im „Entwicklungsstaat“ nach 1945
	2.1 Japan
	2.2. China
	2.3. Korea

	3. Drei Intellektuelle: Maruyama Masao, Ri Yŏng-hŭi, Jin Guantao
	3.1 Maruyama Masao
	3.2 Ri Yŏng-hŭi
	3.3 Jin Guantao

	4. Diskurse im „globalisierten“ bzw. „asiatischen“ Zeitalter
	5. Fazit

	Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil⁠-⁠chun
	1. Intellektuelle Geografie Koreas am Ende des 19. Jahrhunderts
	2. Das Staatsverständnis Yu Kil-chuns
	2.1 Der Ursprung des Staates
	2.2 Der Zweck des Staates
	2.3 Staatsformen

	3. Staatsverständnis als Kaehwa-Logik
	4. Fazit: Etatismus eines aufgeklärten Intellektuellen


	Quellen- und Literaturverzeichnis 
	Quellen
	Zeitungen
	Literatur
	Nachweise


