
Nomos

Ostasien denken
Diskurse zur Selbstwahrnehmung Ostasiens 
in Korea, Japan und China

Eun-Jeung Lee

Japan in Ostasien | Japan in East Asia	 | 3

東アジアにおける日本

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


BUT_Lee_1483-4.indd   1 17.11.14   08:49

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Japan in Ostasien | Japan in East Asia

Herausgegeben von 
Wolfgang Seifert, Heidelberg

Band 3

Wissenschaftlicher Beirat:

Eun-Jeung Lee, Berlin            
Regine Mathias, Bochum
Ken‘ichi Mishima, Tokyo
Akimasa Miyake, Chiba
Steffi Richter, Leipzig
Wolfgang Schwentker, Osaka
Detlev Taranczewski, Bonn
Christian Uhl, Gent
Klaus Vollmer, München
Urs Matthias Zachmann, Edinburgh

BUT_Lee_1483-4.indd   2 17.11.14   08:49

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Diskurse zur Selbstwahrnehmung Ostasiens 
in Korea, Japan und China

Ostasien denken

Eun-Jeung Lee

BUT_Lee_1483-4.indd   3 17.11.14   08:49

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


The publication of this book was supported with a grant from the Academy of Korean 
Studies, Republic of Korea, in 2014 (AKS-2009-MA-1001).

Die Deutsche Nationalbibliothek verzeichnet diese Publikation in  
der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bibliografische  
Daten sind im Internet über http://dnb.d-nb.de abrufbar. 

ISBN 978-3-8487-1483-4 (Print)
ISBN 978-3-8452-5524-8 (ePDF)

1. Auflage 2014
© Nomos Verlagsgesellschaft, Baden-Baden 2014. Printed in Germany. Alle Rechte, auch 
die des Nachdrucks von Auszügen, der fotomechanischen Wiedergabe und der Über-
setzung, vorbehalten. Gedruckt auf alterungsbeständigem Papier.

BUT_Lee_1483-4.indd   4 17.11.14   08:49

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Editorial

In der Reihe „Japan in Ostasien“ werden neue Forschungsergebnisse zu
den historischen, gesellschaftlichen und intellektuellen Beziehungen zwis-
chen Japan und Asien, vor allem Ostasien, publiziert. Wir wissen heute,
dass der Kalte Krieg in dieser Region im Grunde nie beendet war und dass
trotz aller Geschäftigkeit in den intensiver werdenden Wirtschafts-
beziehungen und entgegen einem Trend zum populärkulturellen Aus-
tausch zwischen den Gesellschaften Ostasiens die Vergangenheit nicht
vergehen will. In einer erweiterten historischen Perspektive stellt es sich
so dar, dass die Demokratie in dieser Region als Aufgabe politisch und
kulturell keineswegs obsolet geworden ist. Und andererseits sind die dorti-
gen Nationalstaaten keineswegs in einem suprastaatlichen Ordnungs-
gefüge aufgegangen, wie es mitunter für die Staaten der Europäischen
Union, je nach Standpunkt, entweder festgestellt oder hypostasiert wird.
Vielmehr sind in Ostasien Nationalstaaten und ein ausschließender Na-
tionalismus höchst virulent. Heute ist es für unser Verstehen der ostasiatis-
chen Entwicklungen geboten, den Blick nicht allein auf die einzelnen
Länder, sondern gerade auch auf die gesamte Region zu lenken.

Der Name der Reihe ist jedoch nicht additiv zu verstehen im Sinne von
„Japan und China und Korea (und andere Länder)“, sondern relational:
„Japans Beziehungen zu den asiatischen Ländern“. Während Japan heutzu-
tage im allgemeinen politisch und ökonomisch der „westlichen
Welt“ zugeschlagen wird, dabei jedoch in kultureller Hinsicht gleichwohl
vielen Beobachtern im Westen noch immer als „das ganz Andere“ er-
scheint oder zum „Anderen“ gemacht wird, basiert in den Beiträgen dieser
Reihe die Wahrnehmung der ostasiatischen Gegenwart nicht auf solcher
Entgegensetzung von „West“ und „Ost“. Dagegen verdient Japans Rolle
als Pionier bei der Integration ostasiatischer Länder in internationale Insti-
tutionen und wissenschaftliche Netzwerke mehr Aufmerksamkeit. Nicht
im Mittelpunkt steht in dieser Reihe die Sichtung kultureller Einflüsse Eu-
ropas in Ostasien oder umgekehrt Ostasiens in Europa. Solche
gegenwärtig gerne betriebenen Forschungen sind außerdem dann prob-
lematisch, wenn ein unspezifischer Begriff von „Globalisierung“ dahinter
steckt. Historisch unspezifisch wäre es beispielsweise, kulturelle Kontakte
zwischen Europa und Ostasien etwa in der Zeit des europäischen Mittelal-

5

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


ters nicht scharf zu unterscheiden von den Machtbeziehungen, die sich ab
etwa 1830 zwischen beiden Regionen durchgesetzt haben.

Der Fokus dieser Reihe liegt stattdessen auf den historischen Interaktio-
nen innerhalb Asiens, besonders Ostasiens, in der neuen und neuesten
Geschichte, mitunter auch in der Frühen Neuzeit. Diese Interaktionen sind
das Feld, von dem wir in Europa am wenigsten wissen. Solcher
Fokussierung liegt der Gedanke zugrunde, dass es einen historischen os-
tasiatischen Konnex gibt, der weiterhin prägende Kraft besitzt – auch und
gerade für das Politische, im Guten wie im Schlechten. Hier soll eben
dieser Konnex für ein besseres Verständnis der Gegenwart der Region,
entsprechend der thematischen Schwerpunktsetzung des jeweiligen Ban-
des, in den Vordergrund gerückt werden.

Methodisch sind die Beiträge keinem bestimmten Ansatz verpflichtet.
Die Nutzung von Primärquellen ebenso wie von Sekundärliteratur in
Japanisch und anderen asiatischen Sprachen bildet allerdings die wichtig-
ste Voraussetzung für die wissenschaftliche Forschung zu intraregionalen
Interaktionen. Auch genügt es, um in der heutigen Zeit tatsächlich interna-
tionale Forschung zu betreiben, nicht länger, nur westlichsprachige Ergeb-
nisse heranzuziehen. Die Rezeption der internationalen, und hier vor allem
der japanischen Forschungsergebnisse, ebenso wie die Auseinanderset-
zung mit ihren Argumentationen ermöglicht es uns, neue Fragestellungen
in der historiographischen, sozialwissenschaftlichen und allgemein geis-
tesgeschichtlichen Erkundung des regionalen Konnexes zu entwickeln.
Beiträge von koreanischer und chinesischer Seite gehören selb-
stverständlich dazu, und die Perspektiven der in Ostasien geführten Debat-
ten müssen mit einbezogen werden. Dies bedeutet eben, dass die
unüberwindbar hoch erscheinende Sprachbarriere heutzutage vor allem
von westlicher Seite abgebaut werden muss. Anders ausgedrückt, wir
müssen zuerst einmal im wörtlichen Sinne lesen lernen. Das Ziel der Rei-
he ist es zu zeigen, dass solcherart fundierte Analysen unserer Urteilsbil-
dung besser dienen als die „Reiseberichte“ des Wissenschaftstourismus.

Editorial

6

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Vorwort

Hermann Hesse schrieb einmal in seinem in Indien geführten Tagebuch,
„Asien existiert wahrscheinlich irgendwo zwischen China und Indien, in
unserem Herzen“. Schon seit Längerem geht man davon aus, dass Asien
lediglich eine Projektion der Europäer ist. Gleichwohl wird auch in Os-
tasien seit mehr als einem Jahrhundert diskutiert, was Ostasien eigentlich
ist.

Im 19. Jahrhundert betrachteten die dortigen Intellektuellen Ostasien
angesichts der als existentielle Bedrohung wahrgenommenen Invasion der
Europäer und Amerikaner als eine Schicksalsgemeinschaft. Zwar zerstörte
der Aufstieg Japans zur imperialistischen Macht die Hoffnungen der Bil-
dung einer ostasiatischen Solidargemeinschaft, dennoch ist diese Vorstel-
lung einer ostasiatischen Gemeinschaft bis heute nicht aus dem Bewusst-
sein der Intellektuellen gelöscht worden. Ungeachtet – oder vielleicht we-
gen – der neuerlich wieder stärker werdenden Spannungen zwischen Chi-
na, Japan und Korea im Zusammenhang mit Territorialfragen und dem
Umgang mit der gemeinsamen Vergangenheit geht ihre Suche nach einer
ostasiatischen Gemeinschaft weiter.

Die in diesem Buch vereinten Aufsätze sind in unterschiedlichen Kon-
texten entstanden, doch behandeln alle, wenn auch jeweils auf eigene Art,
die ostasiatischen Diskurse um Ostasien und das Denken in Ostasien. Es
geht darum, wie die Intellektuellen Ostasiens mit Fragen der Dichotomie
von Ost und West sowie von Moderne und Tradition umgehen; wo die
besondere erkenntnistheoretische Bedeutung dieser ostasiatischen Os-
tasiendiskurse liegt und wie das Verhältnis zwischen Nation und Ostasien
als Region von Intellektuellen in Ostasien betrachtet wird. Durch die Au-
seinandersetzung mit diesen Fragen wird erkennbar, wie diese Denker ihr
Ostasien konstruiert und in diesem Raum ihr Denken entfaltet haben. So
handelt es sich bei diesem Buch um den Versuch, die Vielfalt und die Di-
mensionen der Diskurse und des Denkens Ostasiens zu erfassen.

Für die Fertigstellung dieses Buches habe ich von vielen Kollegen
wertvolle Unterstützung erhalten. Insbesondere Mishima Ken’ichi, Irmela
Hijiya-Kirschnereit, Michael Lackner, Steffi Richter und Marion Eggert
bin ich für zahlreiche Gespräche über Ostasien und seine Diskurse und
sein Denken zu großem Dank verpflichtet. Das gilt auch für viele andere

7

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Kollegen und Freunde. Dieses Buch ist im Rahmen des mit Marion Eggert
durchgeführten Forschungsprojektes „Circulation of Knowledge and Dy-
namics of Transformation“ entstanden. Drei Aufsätze gehen unmittelbar
auf dieses Forschungsprojekt zurück. Es war dankenswerterweise vom
Core University Program for Korean Studies der Academy of Korean
Studies (AKS) unterstützt worden.

Nicht zuletzt gilt mein Dank Gabriel Lux, Irene Maier und Vincent
Kreusel für ihre Unterstützung bei der Fertigstellung des Manuskripts.

 
Berlin, im Oktober 2014
Eun-Jeung Lee

Vorwort

8

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Inhaltsverzeichnis

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea 15

Die Entstehung des Begriffs „Asien“1. 15
Die Begegnung Ostasiens mit dem Westen2. 17
Das „Asiatische“ und die westliche Modernisierung3. 19
Die Übernahme des negativen westlichen Asienbildes durch
asiatische Intellektuelle

4.
20

Die Gegenbewegung eines positiven Asienbildes5. 25
Essentialistischer Asiendiskurs und Pan-Asianismus6. 29
Die „asiatischen Werte“7. 33
Fazit8. 34

„Okzidentalismus“ in Ostasien 37

Okzidentalismus oder: Bilder vom Westen1. 37
Der Begriff des „Westens“2. 40
Konstruktion und ideologische Mobilisierung des
Okzidentalismus

3.
43

Fazit4. 50

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien – eine
ideengeschichtliche Annährung 51

Abgeschnittene Tradition – „Schneidet den Zopf ab“1. 51
Entdeckung des subjektiven Wesens Mensch im
Konfuzianismus – Christian Wolff und Chŏng Yag-yong

2.
54

Interkulturelle und intellektuelle Begegnung2.1. 54
Christian Wolff2.2 55
Chŏng Yag-yong2.3 59
Intellektuelle Wende2.4 66

9

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Leugnen der Subjektivität des Menschen in Ostasien – Kant
und seine Anhänger

3.
67

Orientalismus in Ostasien4. 71
Der Mensch als „hybrides Wesen“ – Bruch und Kontinuität5. 74

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

Hoffnung auf Frieden in Ostasien. Koreanische Intellektuelle und
der Russisch-Japanische Krieg 79

Korea 1904 und 20041. 79
Die Koreanische Halbinsel und Ostasien 1894–19092. 82
Ahn Choong Kuns „Theorie vom Frieden in Ostasien“3. 83
Die Forderungen nach Solidarität der ostasiatischen Rasse4. 85
Russisch-Japanischer Krieg und Souveränitätsverlust
Chosŏns

5.
87

Selbststärkung und Modernisierung6. 89
Rückkehr des Themas „Ostasien“7. 92

Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea 95

Intellektueller und politischer Hintergrund der
Ostasiendiskurse

1.
96

Strömungen in den Ostasiendiskursen der 1990er Jahre2. 97
Ostasien als konfuzianisch-kapitalistische Gesellschaft2.1 98
Ostasien als Methode2.2 99
Ostasien als „kulturelle Tradition“2.3 101

„Ostasien konstruieren“ – und damit verbundene Probleme3. 102
„Korean Wave“ und Hoffnungen auf eine „Ostasiatische
Gemeinschaft“

4.
104

Südkorea als Vermittler – das „nordostasiatische Zeitalter“5. 107
Fazit: „Ostasien“ als Methode zur Überwindung der Teilung6. 109

Inhaltsverzeichnis

10

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas 115

Sicherheit in der konfuzianischen Philosophie der alten
Zeiten

1.
117

Neo-Konfuzianismus in Chosŏn und die Sicherheitsfrage2. 122
Einführung in den Neo-Konfuzianismus2.1 122
Neo-Konfuzianismus als Herrschaftsideologie2.2 126
„Kleiner“ Sinozentrismus (sojunghwa) und Sicherheit2.3 132

Sicherheit durch sadae und Sicherheit aus eigener Kraft3. 135
Fazit4. 138

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der
Nachkriegszeit 141

Das traditionelle Bild vom Intellektuellen1. 141
Diskurse im „Entwicklungsstaat“ nach 19452. 143

Japan2.1 144
China2.2. 146
Korea2.3. 150

Drei Intellektuelle: Maruyama Masao, Ri Yŏng-hŭi, Jin
Guantao

3.
155

Maruyama Masao3.1 155
Ri Yŏng-hŭi3.2 158
Jin Guantao3.3 160

Diskurse im „globalisierten“ bzw. „asiatischen“ Zeitalter4. 163
Fazit5. 165

Der Traum vom starken Staat:
Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun 167

Intellektuelle Geografie Koreas am Ende des 19.
Jahrhunderts

1.
167

Das Staatsverständnis Yu Kil-chuns2. 171
Der Ursprung des Staates2.1 171
Der Zweck des Staates2.2 176

Inhaltsverzeichnis

11

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Staatsformen2.3 180
Staatsverständnis als Kaehwa-Logik3. 185
Fazit: Etatismus eines aufgeklärten Intellektuellen4. 189

Quellen- und Literaturverzeichnis 191

Quellen 191
Zeitungen 191
Literatur 192
Nachweise 207

Inhaltsverzeichnis

12

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


I. Die Wahrnehmung von Ost und West

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

Die Entstehung des Begriffs „Asien“

„Asien“ ist ein europäischer Begriffsentwurf, der bis in die griechisch-
römische Antike zurückreicht. Es waren die Griechen, die im Persischen
Krieg die Bezeichnung „Asien“ verwendeten, um ihre Feinde zu benen-
nen.1 Gleiches gilt bis in die Frühe Neuzeit, wenn davon die Rede war,
dass das West- und das Oströmische Reich und seine Nachfolgestaaten
von den sogenannten asiatischen Völkern – Parther, Hunnen, Araber,
Mongolen und Türken – immer wieder angegriffen bzw. bedroht wurden.
Der Bezeichnung „Asien“ haftete im europäischen Kontext immer die
Konnotation von barbarischer Kraft, Wildheit und Unberechenbarkeit an.

Auch Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716) teilte diese Sichtweise,
wenn er China am Ende des 17. Jahrhunderts als das „Europa des Os-
tens“ bezeichnete2– dieses Land, von dessen hoher Kultur und Philosophie
er durch die Berichte der Jesuitenmissionare erfahren hatte, konnte doch
kein „asiatisches“ Reich sein. Was er und seine Zeitgenossen darin sahen,
war ein „konfuzianischer Idealstaat“, ein Modell für politische Reformen
in Europa. Erst um die Mitte des 18. Jahrhunderts trübte sich das Bild Chi-
nas durch Montesquieus (1689–1755) Charakterisierung chinesischer
Herrschaft als orientalischer Despotie. Spekulationen über einen ägyptis-
chen Ursprung der chinesischen Kultur kamen auf.3 Schließlich wurde das
riesige Gebiet vom Bosporus bis Japan in den Augen der Europäer zu ein-
er homogenen „asiatischen“ Kultureinheit, die die Geschichtsphilosophen
mit Begriffen wie „Stagnation“ und „Kindheit der menschlichen Zivilisa-
tion“ belegten.

Seitdem verkörperte Asien für die Europäer etwas, das sie bereits hinter
sich gelassen hatten. Wirtschaftlich und politisch bestand für sie kein
Zweifel an der Überlegenheit Europas gegenüber Asien. Das „Asiatis-
che“ wurde als rückständig oder vormodern abgelehnt. Daneben gab es –
vor allem nach dem Ersten Weltkrieg – jedoch auch einige Intellektuelle,

1.

1 Kristeva 1990, S. 59.
2 Lee 2003, S. 72.
3 Lee 2003, S. 182.

15

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


die mit Sehnsucht nach Asien blickten. Sie sahen in Asien das, was im
Westen verlorenen gegangen war – das Ursprüngliche. Dies gilt selbst
noch für die Debatte über die asiatischen Werte in den 1990er Jahren. An-
gesichts des außerordentlich dynamischen Wirtschaftswachstums in Os-
tasien schien der europäische Hochmut gegenüber Asien in die Defensive
geraten zu sein. Dennoch blieb die Charakterisierung des „Asiatis-
chen“ auch in dieser Debatte auf das vermeintlich „Ursprüngliche“ Asiens
fixiert.4

Die Bewertung der „Ursprünglichkeit“ Asiens, sei es als etwas
Überwundenes oder als etwas Verlorenes, steht in engem Zusammenhang
mit den jeweils eigenen geistigen, politischen und wirtschaftlichen
Verhältnissen. Mit Recht schrieb Edward Said, Asien bzw. der Orient sei
für Europäer ein „Arsenal von Wünschen, Repressionen, Investitionen und
Projektionen“.5 Der Orient sei eigentlich kein geografischer Ort, sondern
ein „Topos“, der einen weitgehend auf sich selbst bezogenen
„textlichen“ Diskurs darstellt.6 Analog schrieb Hermann Hesse einmal,
Asien sei nicht ein Weltteil, „sondern ein... geheimnisvoller Ort“, dort
seien „die Wurzeln alles Menschenwesens und die dunkle Quelle alles
Lebens“.7Als ein solcher Ort lebt Asien bis heute in den westlichen
Wahrnehmungen fort.

Interessanterweise spielt genau diese westliche Wahrnehmung in den
chinesischen, japanischen und koreanischen Asiendiskursen eine nicht
unbedeutende Rolle. Ehe China, Japan und Korea im 16. und 17. Jahrhun-
dert durch die Jesuitenmissionare und den Handel mit westlicher Technik
und Wissenschaft in Berührung kamen, gab es in diesen Ländern keine
Vorstellungen von einer zivilisatorischen Supereinheit, die sämtliche
Hochreligionen und Völker von unterschiedlicher anthropologischer
Beschaffenheit umfasste.8 Erst als die Existenz des Westens als ein ander-
er, separater Kulturkreis erkannt wurde, begann man auch in Ostasien den
„Osten“ (tongyang, tôyô) gegenüber dem Westen als Einheit zu betracht-
en. So ist es nur folgerichtig, dass in den asiatischen Asiendiskursen der
Westen stets präsent war. Spätestens seit dem 19. Jahrhundert, d.h. seit der

4 Dazu gehörten u.a. Kollektivismus, Autoritätsfixierung, Gehorsam, Disziplin und
Fleiß.

5 Said 1978, S. 8.
6 Said 1978, S. 177.
7 Hesse 1980, S. 232.
8 Vgl. Osterhammel 1998, S. 42.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

16

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


unmittelbaren Konfrontation mit den westlichen imperialistischen Mächt-
en, haben dann die westlichen Asienbilder und Projektionen den Rahmen
dieser ostasiatischen Asiendiskurse bestimmt. In deren Mittelpunkt
standen nun Fragen nach der Ursprünglichkeit bzw. Rückständigkeit
Asiens. Insofern sind die Asiendiskurse in China, Japan und Korea
zuallererst als Modernisierungsdiskurse zu verstehen, wie im Folgenden
genauer gezeigt werden soll.

Die Begegnung Ostasiens mit dem Westen

Bis zum 17./18. Jahrhundert existierten im ostasiatischen Weltbild die
Staaten dieser Region jeweils einzeln für sich. Dabei wurde zwischen dem
zivilisierten Zentrum (hua) und der barbarischen Peripherie (yi) unter-
schieden.9 Die Begegnung mit dem Westen veranlasste die ostasiatische
Welt dann dazu, sich ihrerseits dem Westen gegenüber als ein eigener ein-
heitlicher Kulturkreis zu verstehen. Vor allem die Jesuiten hatten
wesentlich zu dieser Umdeutung beigetragen. Dank der Jesuitenmission-
are in China, insbesondere Matteo Riccis (1552–1610), der China mit dem
mathematischen und naturwissenschaftlichen Wissen seiner Zeit bekannt
machte und neben einer Weltkarte auch eine mechanische Uhr mit nach
China brachte, stellten die Gelehrten nicht nur in China, sondern auch in
Japan und Korea fest, dass der Westen ihnen in diesen Bereichen von
Technik und Naturwissenschaft überlegen war.10 Gleichzeitig hielten sie
jedoch den Konfuzianismus im Vergleich mit der christlichen Lehre, die
sie durch Riccis auf Chinesisch geschriebenen Bücher kennengelernt hat-
ten, für logisch und moralisch überlegen.11 Daraus erwuchs die bis heute
wirksame, dichotome Vorstellung von der abstrakten, metaphysischen

2.

9 Das traditionelle Weltsystem Ostasiens war allerdings kein statisches, sondern ein
dynamisches, das sich mit der Lage des Zentrums (hua) und der Peripherie (yi)
veränderte (vgl. Hamashita 1997). Es war nicht ausgeschlossen, dass sich ein
Volk, das von China yi genannt wurde, selbst nicht als yi, sondern als hua betra-
chtete. Zudem war dieses System offen für das Neue bzw. das Andere. So schrieb
ein koreanischer Gelehrter im 18. Jahrhundert: „Wenn das Gesetz und die Institu-
tionen gut sind, hat man selbst die Barbaren als Lehrer zu akzeptieren.“ (Zit. nach
Kang 1990, S. 246).

10 Vgl. Hirakawa 2002, S. 541-575; Kang 1990, S. 27-35.
11 Hayashi Razan, einer der bedeutendsten japanischen konfuzianischen Gelehrten

des 17. Jahrhunderts, soll nach der Lektüre von Riccis Buch „Tianzhu

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

17

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Kultur des Ostens und der konkreten, materialistischen Kultur des West-
ens.12

Die historische Bedeutung der Jesuiten als Vermittler zwischen den bei-
den Kulturkreisen, und zwar in beide Richtungen, ist kaum zu
überschätzen. So hat Matteo Ricci mit seiner Weltkarte, die im 17.
Jahrhundert in ganz Ostasien Verbreitung fand, den Begriff
„Asien“ überhaupt erst in Ostasien eingeführt, allerdings ohne die ideolo-
gische Konnotation dieses Begriffes zu benennen.13 Die Kombination chi-
nesischer Schriftzeichen, die Ricci zum ersten Mal zur Bezeichnung
„Asiens“ und Europas in die Karte einsetzte, werden bis heute in Ostasien
verwendet.14

Im Hinblick auf die Asiendiskurse in Ostasien liegt das wichtigste Ver-
dienst Riccis darin, dass die Gelehrten in Ostasien durch seine Vermit-
tlung westlicher Kulturelemente den ostasiatischen Raum zum ersten Mal
als einen einheitlichen, auf der konfuzianischen Tradition beruhenden
Kulturkreis wahrnahmen.15 Die Verschiedenartigkeit des europäischen
und des asiatischen Kulturkreises wurde aber nicht im Sinne einer unilin-
earen Zivilisationsstufenlehre wertend erfasst, sondern vielmehr als
Chance betrachtet, Anderes, Neues kennenzulernen. Insofern kann man
sagen, dass sich die ersten Reaktionen auf die Berichte der Jesuiten in Os-
tasien und in Europa eigentlich nicht unterschieden, denn während der
frühen Aufklärung versprachen sich auch die europäischen Gelehrten von
der Begegnung mit Asien eine Ergänzung und Befruchtung der eigenen
Kultur.16

shiyi“ gefragt haben, „wer hat dann den Schöpfer (Tianzhu) geschaffen?“ (Hi-
rakawa 2002, S 555).

12 Vgl. Yamamuro 1994, S. 8. Durch die jesuitischen Missionare war auch im Europa
des 17. und 18. Jhs. der Eindruck „China bzw. Osten = Moral = Konfuzius“ ent-
standen (vgl. Lee 2003, S. 664).

13 „Asien“ als frühere Bezeichnung für die Feinde der Griechen (vgl. Kristeva 1990:
59) trägt seither die Konnotation eines Gegensatzes zwischen dem Wir (den der
griechisch-römisch-europäischen Zivilisation Zugehörigen) und dem Anderen/
Fremden, zwischen West und Ost, zwischen Zivilisation und Barbarei (vgl. Shi-
mada 1999, S. 2). Asien war von Anbeginn das Andere zu Europa. Das Selb-
stverständnis des Okzidents gewann durch dieses Gegenbild erst seine klaren Kon-
turen (vgl. Brague 1993, S. 20).

14 Vgl. Hirakawa 2002, S. 559.
15 Vgl. Yamamuro 1994, S. 8.
16 Vgl. Lee 2003, S. 134–141.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

18

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Die Rezeption der fremden Kultur verlief aber weder in Europa noch in
Ostasien konfliktfrei. Schon im 18. Jahrhundert gab es in Ostasien –
sowohl in China als auch in Japan und Korea – Befürworter und Gegner
der Einführung westlicher Technik und Wissenschaft, geradeso wie sich
im Europa jener Zeit Bewunderer und Kritiker der konfuzianischen
Philosophie gegenüberstanden. Jedoch blieben diese Konflikte in Europa
im Wesentlichen auf intellektuelle Auseinandersetzungen beschränkt und
waren politisch längst nicht so folgenreich, wie sie es im 19. Jahrhundert
für Ostasien werden sollten.

Das „Asiatische“ und die westliche Modernisierung

Der gewaltsame Einbruch des Westens in die ostasiatische Welt im 19.
Jahrhundert war für die dortigen Völker ein Schock und eine Heraus-
forderung ungekannten Ausmaßes. Angesichts der existenziellen Bedro-
hung rückte die Rettung des jeweils eigenen Landes in den Mittelpunkt
des Denkens der Intellektuellen Ostasiens. Zugleich begann man, Ostasien
nicht mehr nur als eine kulturelle, sondern auch als eine politische
(Schicksals-) Gemeinschaft im Widerstand gegen den imperialistischen
Westen wahrzunehmen.

Zunächst fanden heftige Auseinandersetzungen darüber statt, wie man
sich vor den imperialistischen Mächten schützen solle. Dabei
kristallisierten sich drei unterschiedliche Positionen heraus: 1. die
Befürwortung einer Modernisierung nach westlichem Muster; 2. die
Neubesinnung auf die konfuzianische Tradition und ihre Revitalisierung;
und schließlich 3. eine Mischstrategie aus Bewahrung „der eigenen Werte
bei gleichzeitiger Übernahme von Know-how und technischem Wis-
sen“ aus dem Westen.17 Vor diesem Hintergrund entflammte in der zweit-
en Hälfte des 19. Jahrhunderts in China, Japan und Korea die bis heute an-
dauernde Diskussion über „östlicher Geist und Moral und westliche Tech-
nik und Instrumente“.18 Die Auseinandersetzungen verliefen in den drei
Ländern z.T. sogar blutig, da sie mit politischen Machtkämpfen verbunden

3.

17 Senghaas 1998, S. 14. Er zeigt, dass ähnliche Reaktionsmuster auch in anderen
Kulturkreisen, die mit der europäischen Expansion konfrontiert wurden, auftraten.

18 Diese Diskussion trägt in diesen drei Ländern unterschiedliche Namen: zhongti
xiyong, wakon yōsai, tongdo sŏgi. In Japan sprach man vor 1868 von tōyō dōtoku
seiyō geijutsu (z.B. Yoshida Shōin).

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

19

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


waren. In Japan hatte die Fraktion, die für Reformen und westliche Mod-
ernisierung eintrat, diesen Machtkampf schon 1868 für sich entscheiden
können. Hingegen taten sich die Reformer in Korea und China wesentlich
schwerer. Die Reformversuche von 1884 und 1894–96 bzw. von 1898
schlugen fehl. Ihre Protagonisten flohen nach Japan oder in die USA, oder
aber sie wurden hingerichtet.

Gleichwohl war angesichts der schnellen Modernisierungserfolge
Japans bei vielen Intellektuellen Ostasiens – ungeachtet der politischen
Niederlage der Reformer in China und Korea – die Überzeugung ent-
standen, dass das „Asiatische“ zugunsten einer Modernisierung überwun-
den werden müsse. So begann man, Asien mit Konservatismus,
Rückständigkeit, Despotismus, Stagnation usw. gleichzusetzen. Die
„östliche metaphysische Kultur“, die die Gelehrten Europas im 17. und 18.
Jahrhundert der materialistischen Kultur des Westens noch als gleichwer-
tig gegenübergestellt hatten, wurde nunmehr zu einer der westlichen Zivil-
isation unterlegen Kultur. Diese Auffassung wurde am deutlichsten und
einflussreichsten von Fukuzawa Yukichi (1835–1901), dem geistigen
Vater der Modernisierung Japans, vertreten. Er hatte auf dem Umweg über
die englische Sozialphilosophie das hegelianische Geschichts- und Welt-
bild rezipiert.

Die Übernahme des negativen westlichen Asienbildes durch asiatische
Intellektuelle

1875 schrieb Fukuzawa in seinem Hauptwerk Bunmeiron no gairyaku
(Grundriss der Zivilisationstheorie), die Geschichte der Menschheit habe
sich in drei Stufen von der „Barbarei“ (yaban) zur „Halbzivilisa-
tion“ (hankai) und schließlich zur „Zivilisation“ (bunmei) fortentwickelt.
Europa und Amerika befänden sich auf der höchsten Stufe der Entwick-
lung, während Asien noch im Zustand der Halbzivilisation und Afrika in
dem der Barbarei verharre. Seine Empfehlung: Die Länder Asiens sollten
sich die europäische Zivilisation zum Vorbild und Ziel nehmen.19

Für Yasukawa resultiert Fukuzawas Auffassung aus dessen Erfahrun-
gen in und mit dem Westen und aus dessen ausgiebiger Lektüre westlicher

4.

19 Fukuzawa 1875, S. 25–29.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

20

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Literatur (vgl. Yasukawa 2000: 123).20 Die Eindrücke, die Fukuzawa
während seiner Reise in die florierenden europäischen und amerikanis-
chen Städte in den 1860er Jahren empfing, dürften für ihn, einen Samurai
in niedriger Stellung, ebenso überwältigend gewesen sein, wie die
beängstigende Überlegenheit und Dominanz des imperialistischen West-
ens. Daher die Mahnung am Schluss seines Buches, Japan müsse so
schnell wie möglich die westliche Zivilisation übernehmen, um seine Un-
abhängigkeit zu bewahren.21

Mehr noch, Fukuzawa wendet seine am westlichen Vorbild orientierte
Zivilisationstheorie gegen die anderen Länder Asiens und rechtfertigt
damit sozusagen im Vorgriff die spätere Kolonialisierung von Japans asi-
atischen Nachbarländern, insbesondere Chinas und Koreas. Seine Kritik
an diesen Ländern ist von unglaublicher Härte und übertrifft noch die
westlichen, von offener Verachtung geprägten Darstellungen Chinas. Es
gelte China, „den verfaulten alten Riesenbaum im Osten mit einem Schlag
zu fällen“; die Koreaner seien „eigensinnig und vorlaut“, die Regierung
Chinas „starrsinnig und engstirnig“. An anderer Stelle spricht Fukuzawa
von den „Primitiven Indochinas“; von der „Kraftlosigkeit und Gesin-
nungslosigkeit der Koreaner“; vom „ungebildeten Volk der Chinesen“, das
von „Konfuzianismus übersättigt und verdorben“ sei. Es gebe ungewöhn-
lich Vieles, was die „Ängstlichkeit der Chinesen“ nahelege; auch gebe es
in China „viele Bettler“. „Chinesen... achten nicht auf Ehrgefühl... auch
wenn sie zu Sklaven werden; wenn sie Geld verdienen können, gibt es
kaum etwas, wovor sie sich scheuen.“ „Die chinesische Regierung... listig
und betrügerisch“ usw.22 All dies sind Zitate aus Publikationen Fukuza-
was, die er bereits vor seinem berühmten Artikel „Datsu-A ron“ (Thesen
zur Loslösung Japans von Asien) für die Zeitung Jiji shinpō am 16. März
1885 verfasst hatte. Die ostasiatischen Nachbarländer galten ihm als Neg-
ativbeispiele für Japan, während er den Westen als Vorbild pries. Asien
verkörperte für ihn genau das, was Japan nicht sein sollte.

Dass Fukuzawa vom damaligen westlichen Asienbild stark beeinflusst
war, ist unverkennbar. Nicht nur in der Wortwahl ähnelt seine Darstellung
dem sich seit dem späten 18. Jahrhundert herauskristallisierenden eu-
ropäischen Asienbild, auch die von ihm konstatierten Eigenschaften

20 Fukuzawa hatte bereits vor der Meiji-Restauration (1868) Gelegenheit, nach
Amerika und Europa zu reisen, und soll dort sehr viele Bücher gekauft haben.

21 Fukuzawa 1875, S. 263–305.
22 Zit. nach Yasukawa 2000, S. 122.

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

21

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Asiens stimmen mit diesem Bild voll überein. Wenn z.B. Georg Wilhelm
Friedrich Hegel (1770–1831), für den Asien das verkörperte, was Europa
nicht sein sollte und wollte23, apodiktisch erklärte, es sei „das notwendige
Schicksal der asiatischen Reiche, den Europäern unterworfen zu sein“,
und auch China werde sich diesem Schicksal fügen müssen24, so be-
gründete Fukuzawa Japans Führungsanspruch in Asien in analoger Weise
damit, dass Japan das einzige asiatische Land sei, das sich nicht in der
Stagnation befinde. Bereits 1881 schrieb er:

„Wer könnte innerhalb der asiatischen Länder außer der japanischen Nation
die Aufgabe übernehmen, zum Mittelpunkt der Zivilisation zu werden und
vor allen anderen gegen die westlichen Länder anzugehen?“25

Die Vorreiterrolle Fukuzawas für den japanischen Imperialismus ist offen-
sichtlich.26 Sein negatives Asienbild hat nicht nur Japans Wahrnehmung
der gesamten Region beeinflusst, sondern auch die der anderen asiatischen
Gesellschaften. Fukuzawas Echo klingt bis heute in der in Japan immer
noch zu beobachtenden Verachtung Asiens nach.27 Ein paar Jahre später
(1885) schrieb Fukuzawa in „Datsu-A ron“, dass Japan sich dringend von
seinem unproduktiven asiatischen Nachbarn lösen und dem Westen an-
schließen müsse, wenn es nicht wie China und Korea als ein „rechtloser
Staat“ und als „ein vom Aberglaube des yin und yang geprägter Staat ohne
Kenntnisse von der Wissenschaft“ angesehen werden wolle. Es bleibe
keine Zeit, auf die Zivilisierung dieser Länder zu warten, um dann
gemeinsam mit ihnen Asien aufzubauen. Vielmehr müsse Japan China
und Korea einnehmen.

„Die Art und Weise der Einnahme sollte nach dem Muster erfolgen, das die
Leute aus dem Westen ihren Aktionen zugrunde legen. Japan braucht auf Chi-
na und Korea keine besondere Rücksicht zu nehmen, nur weil sie Nach-
barländer sind.“28

Aus heutiger Sicht mögen derlei Sätze aus dem Munde eines damals als
fortschrittlich geltenden, kritischen Intellektuellen erstaunlich klingen.
Dennoch waren sie in der vom Sozialdarwinismus geprägten Welt des 19.

23 Vgl. Lee 2003, S. 659–660.
24 Hegel 1970, S. 365.
25 Zit. nach Shimada 1999, S. 6.
26 Yasukawa (2000) greift neben anderen japanischen Autoren diese dunklen Seiten

Fukuzawas auf.
27 Chŏng, Il-sŏng 2001, S. 310.
28 Fukuzawa 1885, S. 239.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

22

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Jahrhunderts keineswegs ungewöhnlich. In Anbetracht der Aggressivität
des imperialistischen Westens gab es für viele Länder keinen aussichtsre-
icheren Weg, sich ihre Unabhängigkeit zu bewahren, als den, selbst stark
und mächtig zu werden. Nicht nur Fukuzawa und seine japanischen
Zeitgenossen sahen dies so, sondern auch die meisten chinesischen und
koreanischen Intellektuellen. Dies erklärt auch, warum Fukuzawa von den
reform- und modernisierungsorientierten Intellektuellen in Korea so bere-
itwillig rezipiert wurde. Sie kannten sein Plädoyer für eine Zivilisierung
bzw. Modernisierung nach westlichem Muster. Auch sie lehnten ab, was
ihnen alt und traditionell, also „asiatisch“, erschien und glaubten, dass sich
Korea nur durch die Rezeption der westlichen, geistigen wie auch ma-
teriellen Kultur zu einem zivilisierten, modernen Land entwickeln könne.

So hieß es in einem Leitartikel der einflussreichen koreanischen
Zeitung Tongnip sinmun (The Independent), dem Sprachrohr dieser In-
tellektuellen, vom 10. Oktober 1896: „Der Grund, warum Korea so arm,
seine Bevölkerung so unwissend und seine Beamten so unfähig sind, liegt
darin, dass sie alle nicht gebildet sind. Wenn Korea mächtig und reich und
seine Menschen im Ausland respektiert werden sollen, müssen sie zuerst
von den alten Sitten und Gewohnheiten lassen und neue Wissenschaften
erlernen, damit sie wie die Völker der zivilisierten Staaten werden. Dann
werden auch sie über Politik diskutieren können... nicht mehr Baumwollk-
leider, sondern Wolle und Seide tragen, nicht mehr Reis und Kimch’i,
sondern Fleisch und Brot essen,... nicht mehr Sangt’u29, sondern wie die
Völker der Welt kurze Haare tragen,... sie werden ihre Regierung lieben,
und es wird nie wieder Volksaufstände geben.“ Dass Koreaner, um zivil-
satorischen Ansprüchen gerecht zu werden, auf Kimch’i und Reis
verzichten sollen, klingt heute geradezu absurd. Der Wunsch nach Mod-
ernisierung war aber so stark, dass die Intellektuellen die eigenen Essge-
wohnheiten ablehnten, während sie unverdrossen jede modern anmutende
Einrichtung begrüßten, selbst wenn sie in erster Linie dem Profitinteresse
des ausländischen Kapitals dienten.30

29 Sangt’u war die traditionelle Haartracht koreanischer Männer und Symbol des
Erwachsenseins. Als die koreanische Regierung 1895 versuchte, sangt’u durch
den westlichen kurzen Haarschnitt zu ersetzen, reagierte die Bevölkerung mit
heftigem Widerstand. S. dazu Kapitel 2 in diesem Buch.

30 So stand in der o.g. Zeitung (19.11.1896, 29.8.1896), Eisenbahn und Bergbau
seien gut für das Volk, deshalb solle es deren Ausbau nicht stören. Am 13.9.1898
wurde auf den Seiten 2 und 3 eine lange Liste ausländischer Investoren, die u.a. im

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

23

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Auch in China dachte man so. Die sich um die einflussreiche Zeitschrift
Xinqingnian (Neue Jugend)31 scharenden chinesischen Intellektuellen
lehnten in den 1920er und 30er Jahren die gesamte Tradition des eigenen
Landes als rückständig, eben „asiatisch“, ab und idealisierten den Westen
und seine Zivilisation. Sie glaubten ebenso wie Fukuzawa, für die Mod-
ernisierung ihres Landes sei nicht nur die Übernahme westlicher Tech-
nologie, sondern auch die des westlichen Denkens und westlicher Institu-
tionen insgesamt die entscheidende Voraussetzung. Entsprechend ver-
dammten sie nach dem von Hu Shi32 geprägten Motto „Nieder mit dem
Konfuzius-Laden!“ die konfuzianische Tradition als ein System von Stag-
nation, Unfreiheit, Ungleichheit und Unterdrückung.33 Sie betrachteten
das Verhältnis zwischen Chinesischem und Westlichem stets als Gegen-
satz von Altem und Neuem, Passivem und Aktivem, Abhängigem und Un-
abhängigem, Despotie und Demokratie, der Welt der Phantasierenden und
der Wissenschaft usw.34 Hier wird deutlich, wie sehr die jungen Intellek-
tuellen Chinas vom damaligen westlichen Asien- und Chinabild beein-
flusst waren.

Tatsächlich veranlasste der nationalistische Wunsch nach einem starken
Staat die reformorientierten Intellektuellen zu einer massiv einseitigen
Schmähung des Eigenen und einer maßlos überzogenen Idealisierung des
Fremden. Dass sie dabei das negative Asienbild des Westens aus dem
späten 18. Jahrhundert übernahmen, ist nicht verwunderlich. Die Realität

Goldbergbau, im Eisenbahnbau und der Holzwirtschaft tätig waren, abgedruckt.
Damit sollte der Fortschritt, den das Land gemacht hatte, belegt werden.

31 Die Wirkung der „Neuen Jugend“ und so mitreißender Autoren wie Chen Duxiu
(Ch’en Tu-hsiu) oder Hu Shi auf die akademische Jugend war außerordentlich
groß. Auch Mao Zedong gehörte in jungen Jahren zu ihren Lesern. Er erzählte
Edgar Snow, dass ihn die „Neue Jugend“ sehr stark beeinflusst und er deshalb
1917/18 mit Freunden die „Gesellschaft für ein neues Volk“ (Xinmin xuehui)
gegründet habe. „Die meisten dieser Gesellschaften wurden mehr oder weniger
unter dem Einfluß der Hsin Ch’ing-nien (‚Neue Jugend‘), der berühmten, von
Ch’en Tuhsiu herausgegebenen Zeitschrift für literarische Erneuerung, organisiert.
Ich hatte diese Zeitschrift zu lesen angefangen, als ich Student am Lehrerseminar
war, und bewunderte die Artikel von Hu Shih und Ch’en Tu-hsiu sehr. Sie wurden
eine Zeitlang meine Vorbilder und ersetzten Liang Ch’i-ch’ao und Kang Yu-wei
…“ (Snow 1974, S. 151–152).

32 Hu Shi (1891-1962) war einer der geistigen Führer der 4. Mai-Bewegung in China
(1919) und gilt als einer der wichtigsten Vertreter des Liberalismus in China.

33 Vgl. Staiger 1990, S. 141.
34 Vgl. Song 1983, S. 225.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

24

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Asiens im 19. Jahrhundert und seine damalige Stellung in der Weltord-
nung schien ihnen Recht zu geben.

Die Gegenbewegung eines positiven Asienbildes

Angesichts solch prononcierter Auffassungen konnte eine Gegenbewe-
gung nicht ausbleiben. Okakura Tenshin (1862–1913), ein japanischer
Kunsthistoriker, publizierte 1903 in London das bis heute viel gelesene
Buch The Ideals of the East. Es ist eine einzige Hymne auf das „Asiatis-
che“. Auch Liang Qichao (1873–1929), der chinesische Reformpolitiker,
der unmittelbar nach dem Ersten Weltkrieg Europa bereiste,
veröffentlichte 1920 mehrere Artikel, in denen er von der Katastrophe der
Wissenschaft, also der Grundlage der westlichen Kultur, sprach und den
chinesischen bzw. östlichen Geist zur einzig zukunftsfähigen Alternative
erklärte. Von Liang Shuming (1893–1988), Professor für indische und chi-
nesische Philosophie, erschien 1921 in China die Studie Dongxi wenhua ji
qi zhexue (Östliche und westliche Kultur und ihre Philosophie), in der er
eine verjüngte chinesische Zivilisation zur Grundlage einer zukünftigen
Weltzivilisation machte.

Bei diesen Autoren waren Asien und das Asiatische nicht mehr gle-
ichbedeutend mit Rückständigkeit, sondern galten als wegweisend für die
Zukunft. Damit hatte sich ein Gegenpol zum negativen Asienbild gebildet.
Allerdings verfolgten die Vertreter eines positiven Asienbildes unter-
schiedliche politische Ziele. Okakura ging es vor allem um die Verher-
rlichung der japanischen Kultur als Synthese der Hochkulturen Indiens
und Chinas und der Rolle Japans als Bewahrer dieser asiatischen Hochkul-
tur.35 Bei Liang Qichao und Liang Shuming hingegen stand die Mod-
ernisierung Chinas im Mittelpunkt. Im Gegensatz zur Gruppe um die
„Neue Jugend“, die zur gleichen Zeit zur Schaffung des neuen China mit
Hilfe der Ideen aus dem Westen und zur Zerstörung des Konfuzianismus
aufrief, argumentierten Liang Shuming und seine Mitstreiter, dass die
Modernisierung Chinas nur auf der Grundlage der konfuzianischen Kul-
turtradition gelingen könne. Eine solche Modernisierung Chinas setze

5.

35 Okakura 1903. Mishima Ken’ichi erklärt, dass Asien für Okakura Tenshin ein
gewaltig großer Raum war, der sich über Indien bis zu den buddhistischen Ruinen
in Afghanistan erstrecke, ein Raum, der am ehesten unter einem japanischen Pro-
tektorat bestehen könne (vgl. Mishima 2001, S. 7).

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

25

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


allerdings eine Verjüngung bzw. Modernisierung der konfuzianischen
Kulturtradition voraus. Im Verlauf des Jahres 1923 entwickelte sich eine
heftige Kontroverse zwischen Anhängern von Liang Shuming und dem
„radikalen Westlertum“ der „Neuen Jugend“.

Ungeachtet ihrer politisch-ideologischen Intentionen haben die Asien-
darstellungen von Okakura Tenshin, Liang Qichao und Liang Shuming
eines gemein: Ihr Ausgangspunkt liegt in der zeitgenössischen westlichen
Zivilisationskritik. Im ausgehenden 19. Jahrhundert hatte sich unter den
geistigen Eliten im Westen eine Krisenstimmung breitgemacht, die
Friedrich Nietzsche (1844–1900) mit seiner Rede von der „Gebrochenheit
der Moderne“ schon vorweggenommen hatte. Sie machte sich bei den Lit-
eraten der Jahrhundertwende und bis hin zum Expressionismus als eine
„Flucht aus der Zeit“ und eine „Suche nach dem Eigentlichen hinter der
erfahrenen Lebensleere“ bemerkbar. Einige von ihnen glaubten, die
Möglichkeit einer anderen Denk- und Seinsweise in der asiatischen
Fremde aufgespürt zu haben. Um auf die Dekadenz der europäischen
Zivilisation und auf ihren Verlust an Einheit und Lebensnähe
hinzuweisen, fassten sie Europa und Asien in radikal entgegengesetzten
Begriffspaare, wie „westlicher Materialismus vs. östliche Geistigkeit, pro-
fan vs. heilig, individualistisch vs. kollektiv, aktiv vs. passiv, intellektuell
vs. intuitiv, bewußt vs. unbewußt“. 36

Es war die Einheit des Lebens, die als übergreifendes Gemeinsames
aller asiatischen Kulturen galt, wonach sich diese verunsicherte geistige
Elite sehnte – also jene Einheit, die dem vom positivistischen Wis-
senschaftsdrang geprägten Europa nicht mehr greifbar schien. So wurde
Asien das in Europa verloren gegangene Seinsideal, von dem man sich
eine Regeneration Europas erhoffte.37 Dieses Ideal wurde freilich als
Gegenbild zur philosophisch-gefühlsmäßig erkannten Uneigentlichkeit
Europas auf den Osten projiziert.

Wenn Okakura schreibt: „The simple life of Asia need fear no shaming
from that sharp contrast with Europe in which steam and electricity have
placed it to-day“38, dann spiegelt sich darin die Romantisierung des Asi-
atischen wider. Ebenso sind die ersten Sätze seines Buches eine Bestäti-
gung dessen, was die geistige Elite des Westens in Asien suchte:

36 Günther 1988, S. 162.
37 Vgl. Günther 1988, S. 164.
38 Okakura 1903, S. 236.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

26

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


„Asia is one. The Himalayas divide, only to accentuate, two mighty civilisa-
tions, the Chinese with its communism of Confucius, and the Indian with its
individualism of the Vedas. But not even the snowy barriers can interrupt for
one moment that broad expanse of love for the Ultimate and Universal, which
is the common thought-inheritance of every Asiatic race, enabling them to
produce all the great religions of the world, and distinguishing them from
those maritime peoples of the Mediterranean and the Baltic, who love to
dwell on the Particular, and to search out the means, not the end, of life.“39

Liang Qichao schrieb zur geistigen Lage Europas nach dem Ersten
Weltkrieg: „Die Menschen, die damals die Allmacht der Wissenschaft
priesen, waren voller Hoffnung, daß mit den Erfolgen der Wissenschaft
bald auch das goldene Zeitalter erscheinen werde. Jetzt ist die Wis-
senschaft ein voller Erfolg. Der materielle Fortschritt (des Westens)
während der letzten hundert Jahre übertrifft die Errungenschaften der dre-
itausend Jahre davor um ein Vielfaches. Aber wir Menschen haben nicht
nur keine Glückseligkeit erlangt, sondern, im Gegenteil, zahlreiche Katas-
trophen beschert bekommen. Wir sind wie Reisende, die in der Wüste
ihren Weg verloren haben. In weiter Ferne sehen sie einen großen
schwarzen Schatten vor sich und laufen um ihr Leben vorwärts in der
Meinung, sich an den Schatten als Führer halten zu können. Wie sollten
sie ahnen, daß nach langer Verfolgung der Schatten schließlich nicht mehr
zu sehen ist. So sind sie in grenzloser Sorge und Verzweiflung. Was ist
das für ein Schatten? Es ist dieser ‚Mr. Science‘. Die Europäer haben die
Allmacht der Wissenschaft ausgeträumt.“40 Der alleinige Ausweg aus
dieser Krise liege darin, mit dem östlichen Geist den Materialismus des
Westens einzuheben. Zugleich rief er der chinesischen Jugend zu, dass die
Menschen im Westen auf sie warteten, um von ihr gerettet zu werden.41

Liang Shuming, der sich der Lebensphilosophie von Henri Bergson und
Rudolf Eucken verbunden fühlte, erklärte in seinem Buch, die Westler
hätten aufgrund ihres Vorwärtsstrebens „nicht nur in bezug auf die Natur
und den Kosmos Haltungen wie Entgegenwirken, Nutznießen,
Bedürfnisse-zur-Geltung-bringen und Beherrschung eingenommen, son-
dern auch hinsichtlich ihrer (sozialen) Gegenüber, der anderen Menschen,
nehmen sie ungefähr die gleichen Haltungen ein.“ Dank eines solchen
Verhaltens hätten sie zwar die Wissenschaft und Produktivität weit en-

39 Okakura 1903, S. 1.
40 Liang 1920, S. 730, Übersetzung nach Franke 1962, S. 104.
41 Vgl. Liang 1920, S. 733.

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

27

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


twickeln können, sich aber „durch diese Errungenschaften geistige Beulen
geholt“ und „in ihrem Lebensvollzug leiden müssen.“ Dies wäre eine „im
19. Jahrhundert enthüllte und nicht mehr zu verhüllende Tatsache“ gewor-
den.42

Hingegen hätten Chinesen „wenig Neigung, vorwärts zu streben und
Errungenschaften zu erzielen“, sie wollten nicht den Verstand, sondern
„die Intuition – das Gefühl – anwenden“, sie zögen „keine Demarkation-
slinie zwischen dem Ich und einem anderen Menschen“, sie hätten „übe-
rall in der Familie und in der Gesellschaft ein warmherziges Gefühl der
Geborgenheit“ erlangt. Da sie nicht gleichgültig, antagonistisch und
berechnend seien, könnten sie die Kräfte, die die Lebendigkeit des Men-
schenlebens ausmachen, heranbilden und mehren. Liangs Fazit lautet da-
her: Vielleicht könne ein Fahrzeug der Chinesen sich mit dem Fahrzeug
der Westler in Ausstattung und Technik nicht messen, doch könnten die
Chinesen beim Genuss des Materiellen größeres Glück empfinden als die
Westler. Einstellungen im sozialen Leben der Chinesen, wie Ehrlichkeit
und höfliche Zuvorkommenheit, seien wertvoll und sinnvoll. Gegenüber
den Westlern müssten sie deshalb als die wahren Sieger gelten.43

Ohne Zweifel idealisierte Liang Shuming die Lebensfreude und das
Glück der Chinesen. Dafür wurde er auch von denjenigen, die ihm nahes-
tanden, heftig kritisiert.44 Seine Absicht war es jedoch gewesen, den
Gegensatz zwischen dem Chinesischen, das bei ihm auch für das Östliche
stand, und dem Westlichen hervorzuheben. Dabei wandte er interessanter-
weise dieselbe Methode an wie die Zivilisationskritiker im Westen: Er
nahm den Osten gegen das im Westen seit Ende des 18. Jahrhunderts ver-
breitete Negativurteil in Schutz, indem er die ihm zugrunde liegenden Kri-
terien infrage stellte und gleichsam unterbot. Damit wurden die negativen
Eigenschaften des Ostens wieder positiv besetzt. Liangs Bild von China
bzw. dem Osten blieb damit in gewisser Weise durchaus dem westlichen
Asienbild verhaftet. Seine Vision unterscheidet sich kaum von der Hegels:
Auch er verwendet Begriffe wie „Ursprünglichkeit“ und „Unveränder-
lichkeit“.45

Diese doppelte Negation taucht aber nicht nur bei Liang Shuming auf,
sondern lässt sich in den kulturalistischen Asiendiskursen seit der Mitte

42 Liang 1921, S. 63.
43 Liang 1921, S. 151–153.
44 Jeng 1993, S. 181.
45 Liang 1921, S. 155.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

28

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


des 19. Jahrhunderts nicht minder deutlich beobachten. Der „Orientalis-
mus“ à la Said ist im Asiendiskurs Ostasiens bis heute tief verwurzelt. Der
Grund dafür liegt darin, dass sich dieser Diskurs aus der Konfrontation mit
dem Westen ergeben hat. Dabei griff man je nach Intention oder Präferenz
auf das positive oder negative Asienbild des Westens zurück: Die
Befürworter der Modernisierung nach westlichem Muster rezipiert das
negative Asienbild Hegels, während die Befürworter einer Neubesinnung
auf die eigene Tradition und deren Revitalisierung auf das roman-
tisierende, europäische Asienbild um die Jahrhundertwende zurückgriffen.
Auch bei dem Diskurs um die Bildung einer asiatischen Gemeinschaft
spielte der Westen eine wichtige Rolle.

Essentialistischer Asiendiskurs und Pan-Asianismus

Der japanische Diskurs über eine asiatische „Gemeinschaft“ bzw. asiatis-
che „Solidarität“ war ebenso wie der essentialistische Asiendiskurs nach
der Meiji-Restauration entstanden. Einer seiner wichtigsten Protagonisten
war Tarui Tōkichi (1850–1922), der 1893 mit dem Text Daitō gappō ron
(Theorie zur Einheit Großasiens) an die Öffentlichkeit trat. Seine Argu-
mentation: Es sei nur natürlich, dass sich die ostasiatischen Länder, deren
Staaten auf dem alten, gemeinsamen Prinzip des Familiensystems beruht-
en, miteinander solidarisierten. Zudem entspreche dies auch dem Ideal
Japans, in dessen Zentrum die „Harmonie“ stehe.46

Die Notwendigkeit der Bildung einer ostasiatischen Gemeinschaft sei
vor allem darin begründet, dass die Wahrscheinlichkeit von Existenz- und
Machtkämpfen der Staaten untereinander wie auch von weltweiten
Rassenkämpfen hoch sei. Die weiße Rasse sei an Körperkraft, Intelligenz
und Finanzmitteln allen anderen Rassen überlegen, zudem sei sie
geschickt genug, gemeinsam gegen die anderen Rassen vorzugehen. „Da-
her müssen wir ihnen [den Weißen] als gelbe Rasse gemeinsam entgegen-
treten.“47 In Taruis Denken spiegeln sich die damaligen imperialistischen
Ambitionen Japans, die sich mit Sozialdarwinismus und Rassismus ver-

6.

46 Vgl. Tarui 1893, S. 116.
47 Tarui 1893, S. 121.

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

29

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


banden. Mit einer ostasiatischen Gemeinschaft wollten er und andere eine
Gegenmacht zum Westen schaffen.48

Das grundsätzliche Problem des japanischen Diskurses über eine asi-
atische Gemeinschaft oder auch den Pan-Asianismus wird hier au-
genfällig. Denn dieser japanische Diskurs konnte nur so lange plausibel
klingen, wie Japan tatsächlich gemeinsam mit den anderen asiatischen
Staaten Objekt des Expansionsdranges des Westens war. War diese Bedin-
gung nicht erfüllt, verlor er seine ideologische Grundlage. Dies war 1893
am Vorabend des Chinesisch-Japanischen Krieges der Fall. In einer Situa-
tion, in der Japan selbst als imperialistische Macht gegenüber China auf-
trat und die Annexion Koreas betrieb, zur Bildung einer asiatischen
Gemeinschaft aufzurufen – dies musste bei den betroffenen Ländern Ver-
dacht erregen, zumal der japanische Führungsanspruch, den alle japanis-
chen Befürworter einer asiatischen Gemeinschaft vor dem Zweiten
Weltkrieg erhoben, immer ungeschminkter zutage trat.49 So schrieb Tarui
1893, der Zusammenschluss Koreas und Japans sei der erste Schritt zur
Bildung einer asiatischen Gemeinschaft; nur sie könne sich einer Invasion
durch die weiße Rasse erwehren. Sodann erklärte er, in einer auffälligen
Vermengung der intendierten asiatischen Solidargemeinschaft mit den im-
perialistischen Absichten Japans, Japan müsse als Vorreiter die
Unaufgeklärtheit der Nachbarländer durchbrechen und sie zur Zivilisation
führen.50

Es überrascht nicht, dass der japanische Pan-Asianismus in China und
Korea wenig Anklang fand. Sin Ch’ae Ho (1880–1936), einer der zu Be-
ginn des 20. Jahrhunderts führenden koreanischen Intellektuellen, warnte
schon sehr früh vor diesem Pan-Asianismus. Am 8. August 1909 schrieb
er in der einflussreichen, unabhängigen Zeitung Taehanmaeil Sinbo:

„Die für den Ostasianismus (tonyangjuŭi) plädieren, tun dies nicht wirklich
für den Osten, es ist ihr Land, das sie mit dieser Ideologie zu retten trachten.
Wie wir sehen, gibt es keinen Koreaner, der mit Hilfe des Ostasianismus sein
Land retten will, aber viele Ausländer, die mit dem Ostasianismus den Geist
des Staates zerstören wollen. Es gilt deshalb immer auf der Hut zu sein.“

48 Hier unterscheidet sich der ostasiatische Diskurs von den Intentionen der Väter der
europäischen Integration (in den 1950er Jahren), denen es, mit dem Kalten Krieg
als Pate, um die Friedenssicherung nach innen zwischen im Prinzip gleich-
berechtigten Partnern ging. (vgl. Kamppeter 2000).

49 Koschmann 1997, S. 84.
50 Tarui 1893, S. 115.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

30

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Ahn Choong Kun (An Chung-gŭn), der 1909 Itō Hirobumi, den früheren
japanischen Ministerpräsidenten, ermordete, hinterließ eine Schrift mit
dem Titel Tongyang p‘yŏnghwaron (Theorie zum Frieden im Osten). Sie
war eine einzige Anklage gegen den Verrat Japans an der Idee einer
friedlichen ostasiatischen Solidargemeinschaft.

In China war es allen voran Liang Qichao, der sich – zunächst – sehr
für den japanischen Pan-Asianismus Diskurs interessierte. 1896 noch eher
abstrakt von einem „vereinten Asien der gelben Rassen“ und einem in
Zukunft unvermeidlichen Kampf zwischen „den gelben und weißen
Rassen“51 sprechend, schrieb er 1899 im japanischen Exil: „Japan und wir
sind Brudernationen. Nur wenn wir die Grenzen zwischen uns auslöschen
und uns gegenseitig helfen, werden wir die Unabhängigkeit der gelben
Rassen bewahren und die europäische Machtausweitung aufhalten
können.“52 Darüber hinaus erklärte er in der ersten Ausgabe seiner
Zeitschrift Qingyibao (Ehrliche Diskussion), eines ihrer vorrangigen Ziele
sei es, „die Verständigung zwischen China und Japan herbeizuführen; Fre-
undschaft und Zuneigung zwischen beiden Ländern herzustellen. Die
Lehre Ostasiens zu klären und zu entwickeln, um Asiens Wesen und
Charakter zu bewahren.“53 Doch schon bald musste Liang erkennen, dass
sich der japanische Diskurs über den Pan-Asianismus nur allzu leicht als
Legitimation einer militärischen Expansion Japans instrumentalisieren
ließ. Also distanzierte er sich vom Pan-Asianismus, der somit nur eine
kurze Episode in seinem langjährigen Wirken blieb.54

Liu Shipeis und Li Dazhaos Kritik am japanischen Pan-Asianismus
waren sehr viel schärfer. Li bezeichnete ihn als eine „Politik des Selbst-
mordes“, die zwangsläufig zum Krieg zwischen den asiatischen Nach-
barländern führen werde.55 Als Alternative schlugen Liu und Li deshalb
einen Neuen Asianismus vor, einen Asianismus, unter dessen Dach sich
alle unterdrückten asiatischen Völker ohne Japan zusammentun sollten.

Ganz anders liegt der Fall von Sun Yatsen, der in Japan den Eindruck
erweckte, dem Pan-Asianismus positiv gegenüberzustehen. In einer Vor-
tragsreihe trat er für einen „Groß-Asianismus“ ein. Er tat dies vermutlich,
weil er angesichts seiner angeschlagenen politischen Position in China die

51 Liang 1896, S. 83.
52 zit. nach Huang 1969, S. 82.
53 Liang 1898, S. 31.
54 Vgl. Huang 1969, S. 83.
55 Li 1919, S. 164.

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

31

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Unterstützung Japans erringen wollte. Er hielt sich mit Kritik an der
japanischen Expansionspolitik zurück und betonte stattdessen, dass Japan
und China gemeinsam ihre gerechte, in der östlichen Tradition ver-
wurzelte Herrschaftskultur der gewaltsamen Herrschaft des Westens ent-
gegenstellen müssten.56 Die Rede Sun Yatsens fand allerdings nur in
Japan Anklang, wo sich in der Folge sogar eine „Vereinigung des Großen
Asien“ (Dai-Ajia Kyōkai) bildete.57

Der Pan-Asianismus-Diskurs blieb bis zum Ende des Zweiten
Weltkriegs in der Hauptsache ein japanisches Phänomen. Angesichts der
aggressiven Expansionspolitik Japans stieß er in Korea und China auf
wenig Gegenliebe – zumal die japanischen Verfechter des Konzepts sich
als Komplizen der japanischen Politik erwiesen. Dies galt sowohl für kon-
servative als auch für linke Vertreter des Pan-Asianismus, wie etwa Miki
Kiyoshi oder Ozaki Hotsumi. „No one argues for relations of equality be-
tween the peoples of Asia and Japan; they invariably place Japan at the
apex of a vertical relationship.“58

Wiewohl unter den japanischen Intellektuellen viele von dem asienzen-
trischen, neuen Paradigma als Alternative zur eurozentrischen Weltord-
nung fasziniert waren, kam dieses über den Status einer japanzentrischen
Ideologie letztlich nicht hinaus. Ja, das japanische Eindringen in die asi-
atischen Nachbarländer zur Schaffung eines „Großen Asiatischen Co-
Prosperitätsraums“ führte in Ostasien dazu, dass der Begriff
„Asien“ jahrzehntelang aus dem intellektuellen und politischen Vokabular
dieser Länder verbannt war. Der Versuch von Takeuchi Yoshimi,
„Asien“ als „Methode“ in den 1960er Jahren intellektuell wiederzuent-
decken, bildete eine Ausnahme.59 Erst in den 1990er Jahren lebte der
Asiendiskurs in Ostasien wieder auf.

56 Sun 1924.
57 Koschmann 1997, S. 89.
58 Koschmann 1997, S. 84.
59 Takeuchi Yoshimi (1910-1977) ist im Westen, obwohl er in Ostasien als einer der

bedeutendsten Intellektuellen der Nachkriegszeit gilt, fast unbekannt geblieben.
Mit dem Band „Japan in Asien“, der von Wolfgang Seifert und Christian Uhl
übersetzt wurde (iudicium Verlag, 2005), kann auch der deutsche Leser Zugang zu
seinem Denken finden.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

32

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Die „asiatischen Werte“

Es war die westliche akademische Debatte, die im Zuge der Erforschung
der Ursachen der wirtschaftlichen Erfolge Ostasiens in den 1970er
und 80er Jahren das „Asiatische“ als deren kulturelle Grundlage aufw-
ertete. Diese akademische Debatte wurde von Politikern in Ostasien, ins-
besondere von Lee Kuan Yew und M. Mahathir, bereitwillig aufgenom-
men und politisch instrumentalisiert.60 Beide trugen erheblich dazu bei,
dass die „asiatischen Werte“ in wissenschaftlichen und politischen
Diskursen in den 1990er Jahre zum Schlüssel der Erfolge der ostasiatis-
chen Länder erhoben wurden. Da die ostasiatischen Verfechter „asiatisch-
er Werte“61 Lee Kuan Yew und Mahathir folgten, die ihrerseits den essen-
tialistischen akademischen Diskurs im Westen rezipiert hatten, konnte die
Charakterisierung des Asiatischen in den ostasiatischen Diskursen nicht
über den westlichen Diskurs hinausgehen. Somit blieb es bei: Kollektivis-
mus, Familismus, Fleiß, Sparsamkeit, Bildungseifer, Disziplin, Autoritäts-
glauben usw.62 Wiewohl diese Momente seit Max Weber als Ursache der
Rückständigkeit Asiens gelten, wurden sie nunmehr angesichts der
wirtschaftlichen Erfolge der ostasiatischen Länder ins Positive uminter-
pretiert. Es ergab sich, wie schon im Falle der Idealisierung des Asiatis-
chen als das Ursprüngliche um die Wende zum 20. Jahrhundert, neuerlich
eine doppelte Verneinung.

7.

60 Siehe dazu u.a. Lee 1997, S. 9–27.
61 Dazu gehört in Korea die Gruppe um die Zeitschrift „Tradition und Mod-

erne“ (Chŏnt’on- gwa hyŏndae). In ihr schreiben meist junge konservative Wis-
senschaftler wie Ham Jae Bong, ihr Herausgeber, und Yu Sŏk-ch’un, die beide in
den USA studiert hatten. In Japan gehört z.B. Aoki Tamotsu zu dieser Gruppe.

62 Es ist kein Zufall, dass diese Elemente der sogenannten konfuzianischen
Wertvorstellungen denen, die Robert A. Bellah bereits 1957 in seinem oft zitierten
Buch Tokugawa Religion – The Values of Pre-Industrial Japan zur kulturellen
Grundlage des japanischen Wirtschaftserfolgs erklärt hatte, sehr ähneln. Die west-
liche akademische Debatte über „asiatische Werte“ beruht auf einem kulturalistis-
chen Erklärungsmodell à la Bellah. Es muss wohl als eine große Ironie der
Geschichte der Wissenschaft gelten, dass das Erklärungsmodell von Bellah
eigentlich eine Umkehrung des japanischen Diskurses über die asiatische Produk-
tionsweise in den 1930er und 1940er Jahren war, wobei dieser Diskurs wiederum
auf Thesen der Komintern (Kommunistische Internationale) von 1927 und 1932
basierte, die eine Revolutionsstrategie in Japan zum Thema hatten. Siehe dazu
Günter Diestelrath (1996).

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

33

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


In seiner Kritik an der Identifizierung des Asiatischen mit der bestehen-
den Autoritätskultur stellte Kim Dae Jung 1994 ein anderes Asien vor, ein
Asien, dessen kulturelle Tradition durchaus eine moderne demokratische
Kultur fördern könne. Zum Beleg dafür verwies er auf die humanistischen
Aspekte der konfuzianischen Lehre.63 Damit mündete die politische
Diskussion über die „asiatischen Werte“ in eine Auseinandersetzung über
Demokratie und Menschenrechte in Asien. Die zentrale Frage lautete nun,
ob in Asien andere Formen von Demokratie und andere Konzepte von
Menschenrechten existierten als im Westen und ob die „westliche“ Auf-
fassung von Demokratie und Menschenrechten universelle Gültigkeit
beanspruchen kann und deshalb auch für Asien gelte. Mit dem Ausbruch
der Asienkrise 1997 kühlte das Interesse der Öffentlichkeit an solchen
Fragen allerdings merklich ab. Zum einen verloren die Ängste, die sich im
Westen auf die ökonomische „gelbe Gefahr“ konzentriert hatten, an Be-
deutung; zum anderen erlitt das gerade erst erstarkte Selbstbewusstsein der
ostasiatischen Verfechter von „asiatischen Werten“ durch die Krise einen
deutlichen Knacks.

Gleichwohl gewinnt „Asien“ als ein Begriff, der für eine Gesamtheit
steht, in den Gesellschaften Ost- und Südostasiens in den letzten Jahren
wieder an Attraktivität. Besonders in der Pop-Kultur Szene herrscht in
Tokyo, Seoul und Peking eine Asienmode- Man kann sagen: Asien boomt
in Ostasien.64 Zu behaupten, dass hier eine „Asiatisierung Asiens“ stat-
tfindet, wäre gewiss eine Übertreibung, man könnte aber ohne Übertrei-
bung sagen, dass die ostasiatischen Gesellschaften dabei sind, „Asien“ für
sich zu entdecken. Was und wie dieses Asien sein wird, ist noch nicht klar
zu erkennen.

Fazit

Nachdem sich Ostasien durch die Begegnung mit dem Westen selbst als
einheitlichen Kulturkreis wahrzunehmen begann, wurde aus dem ostasi-
atischen Asiendiskurs alsbald ein Modernisierungsdiskurs. Dabei stand
der Westen für die Moderne, Modernisierung für Verwestlichung. Das
heißt, es ging in den ostasiatischen Asiendiskursen seit dem 19. Jahrhun-

8.

63 Vgl. Kim 1994, S. 191.
64 Vgl. Lee 2001.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

34

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


dert im Wesentlichen um die Frage, ob der Westen Vorbild sein soll oder
nicht. Dabei gab es mehrere Positionen: Entweder man nahm sich den
Westen zum Vorbild und kritisierte das Asiatische als rückständig und
dem Fortschritt hinderlich (z.B. Fukuzawa Yukichi), oder man lehnte die
Modernisierung und damit auch den Westen als Vorbild ab und versuchte
stattdessen das Asiatische zu bewahren (z.B. Liang Shuming, Lee Kuan
Yew), oder man suchte nach einer Konvergenz zwischen dem Asiatischen
und dem Vorbild (z.B. Kim Dae Jung).

Selbst der Diskurs um die Bildung einer eigenständigen asiatischen
Gemeinschaft blieb insofern dem Westen verhaftet, als der Zweck dieser
Gemeinschaft in der Bildung einer Gegenmacht zum Westen lag. Beson-
ders interessant ist, dass in diesem, sich als Modernisierungsdiskurs ent-
faltenden Asiendiskurs in Ostasien ein ähnlicher Mechanismus zutage tritt
wie im traditionellen Weltbild Ostasiens, nämlich der einer dichotomen
Einteilung der Welt in Zivilisierte (hua) und Barbaren (yi), mitsamt dem
dazugehörigen Gebot, sich ständig zu bemühen, zu den Zivilisierten zu
gehören. Findet hier das traditionelle Weltbild Ostasiens eine Fortsetzung?

Weiterhin fällt auf, dass im Denkmechanismus des traditionellen ostasi-
atischen Weltbildes und dem der westlichen Zivilisationstheorie gewisse
konvergierende Elemente zu erkennen sind, wie etwa der vertikale Blick
auf die Welt. Hier liegt sicherlich ein Grund für die schnelle Akzeptanz
der westlichen Zivilisationstheorie in Ostasien und auch dafür, dass man
in den eigenen Asienbildern den westlichen Asienbilder, statt sie
grundsätzlich und auch sonst in Frage zu stellen, immer verhaftet blieb.
Abzuwarten bleibt, ob sich der neue Diskurs, etwa der von „Ostasien als
Entdeckung“65, durch ständige Selbstreflexion selbst in die Lage versetzen
wird, die Fesseln des westlichen Asienbildes abzustreifen und damit den
Weg zu einem neuen Asienbild eröffnet.

65 Siehe in diesem Buch das Kapitel „Die ‚Entdeckung Ostasiens‘. Der Os-
tasiendiskurs im Korea der Gegenwart“.

„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea

35

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


„Okzidentalismus“ in Ostasien

Okzidentalismus oder: Bilder vom Westen

Seit einigen Jahren hat sich in der akademischen Welt der Begriff Okzi-
dentalismus etabliert. Es gibt allerdings keine klare Definition, was dieser
beinhalten soll. Man könnte ihn als den Blick des Orients auf den Okzi-
dent verstehen. Aber in einer Zeit, in der Edward Saids Orientalismustheo-
rie „a near paradigmatic status in the Western academic world as a model
of the relationship between Western and non-Western cultures“ innehat1,
ist es nicht möglich, Okzidentalismus auf so einfache Weise zu bestim-
men.

Nach Couze Venn ist der Okzidentalismus lediglich ein westlicher
Blick auf den Westen, der diesen konstruiert. Er schreibt:

„Occidentalism thus directs attention to the becoming-modern of the world
and the becoming-West of Europe such that Western modernity gradually be-
came established as the privileged, if not hegemonic, form of sociality, tied to
a universalizing and totalizing ambition. Occidentalism indicates a genealogy
of the present which reconstructs a particular trajectory of modernity, inflect-
ed by the fact of colonialism and capitalism.“2

Ian Buruma und Avishai Margalit formulieren deutlicher: „Occidentalism,
like capitalism, Marxism, and many other modern isms, was born in Euro-
pe, before it was transferred to other parts of the world.“3

Im Okzidentalismusdiskurs ist eine Überbetonung anti-westlicher Ide-
ologie zu beobachten. Hassan Hanafi sieht den Okzidentalismus als
Gegendiskurs, als eine neue Wissenschaft, die „den Anspruch auf eine
gleichberechtigte Beziehung zwischen dem Selbst und dem Anderen“ er-
hebt. Dabei könne „der konstruktive Okzidentalismus [kann] den destruk-
tiven Orientalismus ersetzen“.4 Der Okzidentalismus bedeutet aus dieser
Sicht die Umkehrung der Verhältnisse, in denen der Westen als Lehrmeis-
ter des Ostens fungierte und dessen Selbstbild vorgab. Erst wenn der Os-

1.

1 Chen 1995, S. 1.
2 Venn 2000, S. 19.
3 Buruma/Margalit 2004, S. 6.
4 Hanafi 2005.

37

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


ten im Westen ein Objekt der Erkenntnis und nicht nur eine Quelle von
Wissen sähe, könne er sich von dessen geistiger Dominanz befreien, die
Geschichte neu interpretieren und die abendländischen Götter Descartes,
Kant, Hegel und Marx vom Sockel stoßen. Hanafis Okzidentalismus ist in
der Tat die Anwendung dessen, was Said als abendländische Gestik der
zivilisatorischen Domestizierung beschrieb, also unter umgekehrten
Vorzeichen, ein Vergeltungsprogramm, das darauf abstellt, in einem
welthistorischen Augenblick, den man als Moment der Schwächung und
des Verfalls westlicher Gesellschaften wahrnimmt, den Spieß umzu-
drehen.5

Angesichts solcher Auffassungen stellt sich zunächst die Frage, ob es
sich hier nicht um eine weitere Spielart des Eurozentrismus, der auf den
westlichen Ursprung des Okzidentalismus beharrt, handelt. Denn die Kon-
struktion des Westens als dem Anderen hat im „Nicht-Westen“ seit jeher
stattgefunden, spätestens seit dem unmittelbaren Kontakt mit ihm. Diese
ist sowohl in ihrer Genese als auch in ihrer Rezeption und Verbreitung im-
mer auch von den eigenen Wertvorstellungen begleitet. Es ist doch nur
menschlich, dass, wie Karl Jaspers einmal sagte, jeder Mensch – nicht nur
die Europäer! – unwillkürlich dazu neigt, „das eigene Weltbild auch beim
anderen als irgendwie vorhanden anzunehmen, das eigene Gehäuse, das
einem so selbstverständlich ist, auch beim anderen vorauszusetzen“6.

Zudem ist oft zu erkennen, dass bei der Fokussierung auf den Okziden-
talismus als postkolonialen Gegendiskurs seine historischen Dimensionen
übersehen werden. Der Nicht-Westen hat nicht erst seit der Kolonial-
isierung angefangen, sein Bild vom Westen zu konstruieren. Die Bilder
vom Westen unterscheiden sich nicht nur nach der Region, sondern auch
nach der Epoche. Bilder vom Westen als dem Anderen waren in Ostasien
lange vor den militärischen Invasionen des Westens im 19. Jahrhundert
entstanden. Obwohl bei der damaligen Konstruktion der Bilder des West-
ens anti-westliche ideologische Momente eine gewisse Rolle spielten,
gründeten sich diese Konstruktionen zu sehr auf unmittelbarer und unre-
flektierter Ablehnung, um mit dem Konzept des postkolonialistischen
Protests erfasst werden zu können.7

Den jeweiligen Repräsentationen des Westens als des Anderen entste-
hen somit aus jeweils unterschiedlichen politischen Kontexten. Um diese

5 Vgl. Hijiya-Kirschnereit 1997, S. 244.
6 Jaspers 1971, S. 142.
7 Kim Chin-yŏng 2005, S. 326.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

38

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Pluralität zu zeigen, muss man versuchen, die besonderen kulturellen
Phänomene im Lichte ihrer eigenen historischen Existenz zu ergründen.
Nur so läßt sich eine Vermischung von strategischen Intentionen in Okzi-
dentalismusdiskursen und dem Erheben universeller Ansprüche verhin-
dern. Dieses Problem findet sich auch bei Edward Said, der, wie Shaomei
Chen zeigt, den Begriff Orientalismus im Sinne Michel Foucaults als eine
vom Westen geprägte Idee, die auch im Orient Autorität erlangte, betra-
chtet.

„Yet a critical difference between Said and Foucault’s conceptions … resides
in that,whereas Foucault allows for the emergence of counter-discourses be-
neath the official discourse of power, Said ignores Western discourses about
the Orient that oppose Western expansionism and subvert, rather than sup-
port, Western Domination.“

Said unterstellt also explizit oder implizit, dass alle Menschen a priori in
derselben diskursiven Sphäre leben und einen gemeinsamen symbolischen
bzw. hermeneutischen Raum teilen. Dieses Grundverständnis lässt die
Möglichkeit eines Antagonismus zwischen verschiedenen sozio-symbolis-
chen Welten unreflektiert. Somit ist Chen zuzustimmen, wenn sie schreibt:

„Said’s claims do not provide for even the possibility of an anti-official dis-
course within Oriental societies that employs an Occidentalism to combat the
official cultural hegemony dominating a given non-Western culture. In such
cases, the Western Other at least theoretically can and often does become a
metaphor for political liberation against indigenous forms of ideological op-
pression.“8

Okzidentalismus in Asien bzw. Ostasien, von dem hier die Rede ist, um-
fasst sowohl „offiziellen“ als auch „nicht-offiziellen“ Okzidentalismus,
beide entwerfen aber letztlich Bilder vom Westen.

Wenn hier ungeachtet des problematichen Status des Okzidentalismus-
begriffs dieser trotzdem weiter verwendet wird, so liegt dies in erster Linie
daran, dass Bilder vom Westen nicht einfach Bilder sind, sondern erst in
ihrem politischen, kulturellen und sozialen Kontext eine Bedeutung
gewinnen, bzw. für bestimmte Interessen ideologisch mobilisierbar sind.
Allerdings gibt es keine intersubjektiv nachvollziehbare Regeln nach de-
nen Bilder eine Bedeutung erlangen oder instrumentalisiert werden. Es ist
keine Seltenheit, dass dasselbe Bild für gegensätzliche Zwecke eingesetzt
wird. So soll in diesem Kapitel anhand einiger Beispiele gezeigt werden,

8 Chen 1995, S. 6.

„Okzidentalismus“ in Ostasien

39

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


wie Bilder vom Westen in Ostasien konstruiert und ideologisch mobil-
isiert worden sind. Zunächst soll geklärt werden, seit wann der Westen in
Ostasien als das Andere wahrgenommen wird. Denn der Ausdruck „West-
en“, wie dieser heute in Ostasien benutzt wird, meinte früher nicht den
Westen, sondern das „südostasiatische Meer“.

Der Begriff des „Westens“

„Westen“ wird in Ostasien mit den chinesischen Schriftzeichen für „west-
liches Meer” geschrieben. Sie werden auf Chinesisch xiyang, auf
Japanisch seiyō und auf Koreanisch sŏyang gelesen. Zusammen mit der
Bezeichnung für das östliche Meer (dongyang, tongyang, tōyō) findet sich
diese Schreibung erstmals in Schriften aus dem 13. Jahrhundert, als sich in
China die geografischen Kenntnisse durch die Ausweitung des
Schiffsverkehrs und die Nutzung der Passatwinde vertieften und die
umgebenden Regionen besser kategorisiert werden konnten. Man dachte,
dass dieser Wind im Winter aus dem Norden und im Sommer aus dem
Süden komme und ging während der Song-Zeit (960–1279) davon aus,
dass die Ausgangspunkte dieser Winde in Guangzhou im Süden von Chi-
na und dem östlichen Teil der Insel Sumatra lägen. Anhand der
Verbindungslinie zwischen diesen beiden Orten bezeichnete man das
Meer östlich dieser Linie als das südöstliche Meer (dongnanhai) und das
westlich davon als das südwestliche Meer (xinanhai). In der Yuan-Dynas-
tie (1271–1368) wurde es üblich, diese Bezeichnungen jeweils ohne das
Zeichen für „Süden“ und statt hai das Zeichen yang für „Meer“ zu ver-
wenden. Somit sprach man von von dongyang und xiyang. Während der
Ming-Dynastie wurde die Verbindungslinie zwischen Guangdong und der
Insel Borneo gezogen. Dadurch wechselte die Insel Java vom dongyang
zum xiyang.9

Historischen und etymologischen Untersuchungen zufolge taucht der
Ausdruck xiyang in Dokumenten des 14. Jahrhundert häufig, und zwar als
Bezeichnung für den Raum zwischen Borneo und dem Arabischen Meer,
auf. Erst seit dem 17. Jahrhundert wird xiyang zur Bezeichnung des West-
ens, nun Europa einschließend, verwendet.10

2.

9 Vgl. Ro Tae-hwan 1997, S. 123.
10 Vgl. Ch’oe So-ja 1987, S. 18–68; Wŏn Chae-yŏn 2006, S. 43.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

40

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Europa wurde zum Ende der Ming-Zeit erstmals als xiyang bezeichnet,
und zwar in einer Weltkarte, die Jesuitenmissionare in chinesischer
Sprache (Kunyumanguoquantu) angefertigt hatten. Auf dieser Weltkarte
wurde der westliche Teil des Pazifischen Ozeans als dadongyang, der
westliche Teil des Indischen Ozeans als xiaxiyang und das Meer westlich
von Europa als daxiyang bezeichnet. Im „Geografischen Abriß der ganzen
Welt“ (Zhifangwaiji, 1623) von Pater Giulio Aleni (1582–1649) fünf Kon-
tinente beschrieben. In dem Teil des Buches, der Europa gewidmet ist,
werden neben den Küsten des Atlantischen Ozeans die dazugehörigen
Länder vorgestellt. Die geografischen Kenntnisse Chinas wurden dadurch
beträchtlich erweitert. Zugleich erfuhren die Begriffe dongyang und
xiyang mit der Wahrnehmung des Westens als einheitlichem Kulturkreis
weitreichende Veränderungen. Seither wird xiyang lediglich zur Bezeich-
nung des Westens (einschließlich Nordamerikas) und dongyang allgemein
für das gesamte Asien östlich der Türkei verwendet.

Solche Veränderungen in China wirkten sich auch auf Chosŏn/Korea
aus, das traditionell von und über China mit kulturellen, wis-
senschaftlichen und technischen Neuerungen bekannt gemacht wurde.
Denn Chosŏn unterhielt anders als Japan, das seit dem 16. Jahrhundert
dank der Missionare und Händler aus Portugal und Holland über einen di-
rekten Zugang zu Informationen über den Westen verfügte, keinerlei di-
rekten Kontakte mit dem Westen. Dennoch wuchs auch in Chosŏn das In-
teresse an Europa, da durch die Begegnungen von koreanischen Delega-
tionen, also Gelehrten, mit Jesuiten in Peking und durch deren Schriften
viele Informationen über die westliche Wissenschaft und Technik ins
Land kamen. Für die Intellektuellen Chosŏns, die bis dahin kaum auf ge-
ografische Gegebenheiten außerhalb Chinas geachtet hatten, war der
Westen nun auch sŏyang geworden.11

Die Erweiterung der Kenntnisse über den Westen beeinflusste auch
dessen Wahrnehmung. Die Darstellung des Westens unterschied sich
allerdings je nach Blickwinkel radikal. Aus traditioneller chinesischer
Sicht war der Westen lediglich das Gebiet der äußeren Barbaren, die mit
China Tributbeziehungen pflegten. Diese Sichtweise ist z.B. in den An-
nalen der Ming Zeit, Mingxi, gut ablesbar. Im Kapitel über das Ausland
finden sich Darstellungen von Portugal, Holland, dem Oströmischen Re-

11 Vgl. Wŏn Chae-yŏn 2006, S. 88.

„Okzidentalismus“ in Ostasien

41

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


ich und Italien.12 Sie werden ausgesprochen negativ dargestellt. Größten-
teils wird in Mingxi von Angriffen auf die chinesischen Küste und anderer
Länder berichtet. Über die Portugiesen wird zudem geschrieben, dass sie
in China Passanten ausgeraubt, Kinder entführt und diese schließlich ver-
speist hätten. Das eigentliche Ziel der westlichen Länder sei der Handel.
Um dieses Ziel zu erreichen, würden sie andere Länder angreifen. Damit
wird der Westen in Mingxi mit Barbarei gleichgestellt. In der späteren of-
fiziellen Geschichtsschreibung dienen diese Darstellungen in Mingxi
häufig als Grundlage für Beschreibungen des Westens 13

Demgegenüber zeichneten die die Jesuitenmissionare in China in
zahlreichen Schriften ein sehr positives, ja idealisiertes Bild des Westens.
So heißt es im „Geografischen Abriß der ganzen Welt“ von Pater Aleni,
dass die Leute im Westen aufgrund ihres katholischen Glaubens die an-
deren wie sich selbst liebten. Die Wissenschaft werde hochgeschätzt und
überall würden Schulen gebaut. Der Staat erhebe die Steuern nicht mit
Zwang; vielmehr würde die Bevölkerung ein Zehntel des Einkommens
freiwillig an den Staat abtreten.14 Der Westen sollte aus Sicht der Jesuiten
die Zivilisation an sich verkörpern. Sie verfassten eine Vielzahl von
Schriften über westliche Wissenschaft und Technik, um das hohe En-
twicklungsniveau Europas zu belegen und ihren Vermittlerstatus zu sich-
ern.15

So entstanden in China sehr gegensätzliche Bilder vom Westen. Einer-
seits wurde der Westen als Inbegriff von Zivilisation dargestellt, anderer-

12 Mingxi Vol. 325, Liezhuan 213, Waiguo 6.
13 Ro Tae-hwan 1997, S. 139.
14 vgl. Aleni 1623, Vol. 2, Vorwort zu Europa. Eine solche Idealisierung Chinas fand

umgekehrt auch in den Berichten der Jesuitenmissionare über China statt. In ihnen
wurde nämlich China als Idealstaat dargestellt. Zwar würden die Chinesen Gott
nicht kennen, aber ihre Moral sei sehr hoch und die Verfassung ihres Staates vor-
bildlich (vgl. Lee Eun-Jeung 2003). Offensichtlich verfolgten sie ein Doppelstrate-
gie. Um die Missionierung Chinas zu begründen, idealisierten sie Europa. Um die
Unterstützung ihrer europäischen Geldgeber sicherzustellen, idealisierten sie Chi-
na.

15 Zwischen 1591, als Matteo Ricci in China eintraf, und 1773, als der Jesuitenorden
aufgelöst wurde, hatten die Missionare insgesamt 437 Bücher aus dem Westen ins
Chinesische übersetzt. Davon behandelten 251 Bücher Fragen der Religion, 55 die
Geisteswissenschaften und 131 die Naturwissenschaften. Nach einer Unter-
suchung von Ro Tae-hwan wurden etwa 100 Bücher über Geistes- und Naturwis-
senschaften in Chosŏn/Korea bekannt (Ro 1999, S. 208).

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

42

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


seits verkörperte er die Barbarei an sich. Diese Bilder haben, wie im Fol-
genden zu sehen sein wird, bis heute Bestand.

Konstruktion und ideologische Mobilisierung des Okzidentalismus

Wie sich Ostasien und der Westen seit der ersten direkten Begegnung im
16. Jahrhundert gegenseitig als das Andere wahrgenommen haben, ist
mehrschichtig und komplex. Die dominierenden Paradigmen der west-
lichen Wahrnehmung von Ostasien haben Phasen von Idealisierung, Ver-
achtung und Mitleid, und dann wieder Bewunderung erlebt.16 Indes ex-
istieren in Ostasien extrem gegensätzliche Bilder des Westens als Gipfel
der Zivilisation bzw. der Barbarei gleichzeitig. Im Zusammenhang mit in-
ternen politischen Konflikten wurden sie häufig zur Rechtfertigung
sowohl für die freundliche Aufnahme der westlichen Kräfte, die seit dem
19. Jahrhundert ihre imperialistischen Interessen offen demonstrierten, wie
auch für deren grundsätzliche Ablehnung herangezogen.

Solche Konflikte konnten bis hin zur blutigen Konfrontation eskalieren.
Ein Beispiel dafür war die Auseinandersetzung in Chosŏn zwischen der
sogenannten Kaehwap’a (Gruppe für die zivilisatorische Aufklärung) und
der Wijŏngch’ŏksap’a (Gruppe für die Richtigstellung der wahren Wis-
senschaft und Bekämpfung der falschen) wegen einer Verordnung, mit der
für Männer kurze Haare zwangsweise eingeführt werden sollten. Die poli-
tischen Folgen dieser Verordnung (tanballyŏng) aus dem Jahre 1895
waren noch verheerender als die entsprechender Verordnungen in Japan
1871 (danpatsurei) und in China 1911.

Diese Verordnungen des Kurzhaarschnitts bedeuteten im wahrsten
Sinne des Wortes, alte Zöpfe abzuschneiden. Sie können als Ausdruck
eines „Kampfes der Kulturen“ gesehen werden. Yu Hyang-sik interpretiert
sie als „Initiative für eine zivilisierte Welt“.17 Trotz unterschiedlicher kul-
tureller Gegebenheiten waren auch in Europa die Zöpfe des höfischen
Lebens durch moderne Kurzhaarschnitte ersetzt worden.18 In Ostasien

3.

16 Vgl. Lee 2003.
17 Yu Hyang-sik 1990.
18 Auch im Westen hatte man bis Ende des 18. Jhs. allgemein einen Zopf getragen.

Infolge der Französischen Revolution und des Aufkommens des Kapitalismus und
der Bourgeoisie in England setzte sich jedoch im 19. Jahrhundert der
Kurzhaarschnitt durch. Der Zopf galt als Symbol für das ancient regime. Die Stu-

„Okzidentalismus“ in Ostasien

43

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


wurde mit diesen Verordnungen der kurze Haarschnitt des Westens als
zivilisatorischer Standard und die Zöpfe Ostasiens als Barbarei durchge-
setzt. Damit wurde ein Tabu gebrochen, denn im konfuzianischen Denken
beginnt die kindliche Pietät damit, dass man den Körper, die Haare und
die Haut, welche man von den Eltern bekommen hat, nicht beschädigt. In-
sofern kann es nicht überraschen, dass diese Verordnungen in einen
Kampf der Kulturen mündeten.

Im Falle Japans war die durch die Meiji-Restauration an die Macht
gekommene Führungsgruppe geschickt genug, durch diese Verordnung
möglich gewordene innere Konflikte abzuschwächen und zu verhindern.19

Sie bewies nicht nur politisches Geschick, sondern verfügte auch über eine
große Machtfülle. Außerdem bemühte sie sich, ihr Vorhaben logisch zu
begründen und führte dazu drei Argumente an20: 1. Aus hygienischen
Gründen seien kurze Haare zu bevorzugen. 2. Kurzhaarschnitte seien im
alten Japan üblich gewesen; erst seit dem Mittelalter habe sich der Zopf
etabliert. Die neuerliche Einfühung des Kurzhaarschnitts bedeute daher
keine bloße Nachahmung westlicher Sitten, sondern lediglich die Rück-
kehr zu einer älteren Tradition. 3. Aus zivilisatorischer Sicht sei der Zopf
eine barbarische Sitte; der für das zivilisierte Zeitalter passende
Haarschnitt sei die kurze Form. Zöpfe würden in dieser Welt nur in weni-
gen Ländern wie Japan, China und Indien getragen; sie würden deshalb
vom Westen als Barbaren verachtet.

Die Logik ist bemerkenswert: Man präsentiert den Westen als den
Zivilisationsstandard schlechthin und erklärt, dass es diese Tradition
früher auch schon im eigenen Land gegeben habe. Der Kurzhaarschnitt
wird damit nicht zur bloßen Verwestlichung, sondern erlangt die Bedeu-
tung einer Restauration der alten japanischen Tradition. So entsteht eine
neue Logik von „Zivilisierung/Aufklärung = Restauration“. Zugleich
enthält diese Gleichung den Schlüssel zum Verständnis der Politik der
Verwestlichung der Meiji-Regierung und enthält, indem sie akzeptiert,
dass der Zopf für asiatische Barbarei steht, eine weitere Gleichung „Be-
wunderung des Westens = Verachtung Asiens“. Diese Gleichung sollte in

denten der Jenenser Burschenschaft 1817 formulierten in der Einladung zum
Wartburgfest die Parole „Wider Zopf und Philisterei!“ (www.arminia.info/de/
ueberuns/geschichte/burschen, Abruf: Dez. 2009). Adalbert von Chamisso machte
sich in seinem Gedicht „Das Lied vom Zopf“ über den Zopf lustig.

19 Vgl. Chŏn Sŏng-hŭi 1996.
20 Nakamura 1936, Vol. 1, S. 393.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

44

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


den folgenden Jahrzehnten die Politik Japans gegenüber seinen asiatischen
Nachbarn prägen.

In Chosŏn hingegen, das 1876 auf japanischen Druck und durchaus
auch mit Gewalt gezwungen wurde, seine jahrzehntelange Isolierungspoli-
tik aufzugeben, führte die Haarschnittverordnung 1895 zu einem schwer-
wiegenden Konflikt, bei dem deren Gegner sogar zu den Waffen griffen.
Daran lässt sich erkennen, wie Befürworter und Gegner seit dem 17.
Jahrhundert vorhandene, konträre Bilder vom Westen für sich in Anspruch
nahmen.

Die Kaehwap’a war im Hinblick auf ihr Bild vom Westen stark von
einer Denkschule beeinflusst, die seit dem 18. Jahrhundert für die Öffnung
gegenüber Wissenschaft und Technik plädierte und bereit war, auch von
der Qing-Dynastie der Mandschuren zu lernen. Diese Schule wurde
pukhakp’a (Gruppe für nördliche Wissenschaft) genannt.21 Zu den
wichtigsten Vertretern dieser Schule werden Hong Tae-yong (1731–83),
Pak Chi-wŏn (1737–1805) und Pak Che-ga (1750–1815?) gezählt. Sie
identifizierten den Westen mit entwickelter Wissenschaft und Technik. So
schreibt Hong Tae-yong, dass es einen mit dem Westen vergleichbaren
„[wissenschaftlichen] Erfindungsreichtum... in China noch nie
gegeben“ habe und an anderer Stelle: „... gegenwärtig misst und
beobachtet die wissenschaftliche Methode des Westens alle Formen auf
der Grundlage der Mathematik und mittels Geräten... diese Methode kan-
nte man in China nicht.“22 Folgerichtig fordert er, von der entwickelteren
westlichen Wissenschaft und Technik zu lernen. Pak Che-ga ging einen
Schritt weiter und forderte den Staat auf, die westliche Wissenschaft und
Technik systematisch einzuführen und dafür ein staatliches Amt
einzurichten.23

Im damaligen Chosŏn dominierte politisch wie gesellschaftlich jedoch
das orthodox-neokonfuzianische Denken Zhuxis, das dieser neuen
Denkschule kaum Raum ließ, ihre Vorstellungen voranzutreiben oder gar
durchzusetzen. Mit dem Tod des eher reformorientierten Königs Chŏngjo
verkleinerten sich Spielräume für die Reformer zusätzlich. Ihr Denkansatz

21 Vgl. Kang, Chae-ŏn 1983, S. 59–73.
22 Hong Tae-yong, Tamhŏnsŏ, Oejip 1: 47b; 7: 9b.
23 Vgl. Kang Chae-ŏn 1983.

„Okzidentalismus“ in Ostasien

45

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


wurde allerdings durch Pak Kyu-su, einem Enkel Pak Chi-wŏns, an die
Kaehwap’a weitergegeben.24

Die Mitglieder der Kaehwap’a, die die Entwicklung Japans seit der
Meiji-Restauration persönlich beobachtet oder zumindest von ihr gehört
hatten, wünschten sich eine ähnliche Entwicklung auch für Korea. Sie be-
trachteten Japan als Modell und sympathisierten offen mit diesem Land.
Dabei ging es ihnen allerdings nicht etwa um eine „Japanisierung“, son-
dern lediglich um die „Zivilisierung“ Chosŏns. Kim Yok-kyun bringt dies
auf den Punkt: „Wenn Japan das England in Asien werden sollte, müssen
wir das Frankreich Asiens werden.“25 Die Mitglieder der Kaehwap’a
waren konsequent genug, bereits vor der Haarschnittverordnung ihre
Zöpfe abzuschneiden und westliche Anzüge zu tragen. Ihrem Willen und
Wunsch entsprach es, mit dem Westen – auch äußerlich – gle-
ichzuziehen.26

Hingegen war die Wijŏngch’ŏksap’a und die Mehrheit der Bevölkerung
definitiv gegen die Verordnung. Der Hauptgrund lag darin, dass Japan die
Öffnung Chosŏns erzwungen und dem Land den ungleichen „Freund-
schaftsvertrag“ von 1876 aufgezwungen hatte und sich mehr oder weniger
offen für diese Verordnung einsetzte.27 Während dadurch der anti-japanis-
che Nationalismus beträchtlich gestärkt wurde, erweckte die Kaehwap’a
den Eindruck, pro-japanisch zu sein.28 So kam es, dass in der
Öffentlichkeit kaehwa, also Zivilisierung und Aufklärung, mit waeyihwa
(Japanisierung) gleichgesetzt wurden.

Andererseits hatte der sich radikalisierende Wettbewerb um politische
Hegemonie zwischen der Kaehwap’a, einer Minderheit, und der
Wijŏngch’ŏksap’a, die den Mainstream des neokonfuzianisch dominierten
Chosŏn repräsentierte, in der Verordnung einen Höhepunkt erreicht, so
dass keine Seite zu einem Kompromiss bereit war.29 Für die
Wijŏngch’ŏksap’a bedeutete die Tanballyŏng-Verordnung, sollte doch ein

24 Zur Kaehwap’a zählten u.a. Kim Yok-kyun, Kim Yun-sik, Kim Hong-jib, Park
Yŏng-hyo,Yu Kil-chun.

25 Zit. nach Kang Chae-ŏn 1983, S. 86.
26 1895 konnte die Kaehwap’a nur mit Hilfe Japans das Kabinett bilden. Die

Haarschnittsverordnung wurde zuerst von Japan gefordert. Dennoch war die Kae-
hwap’a nicht nur ein Handlanger Japans. Zu den Gründen Japans, von Chosŏn
eine solche Verordnung zu verlangen, s. Kim Ŏ-jin (2002, S. 85–92).

27 Vgl. Yi Min-wŏn 1998.
28 Dieser Eindruck ist in Korea noch lange erhalten geblieben.
29 Vgl. Kim Ŏ-jin 2002.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

46

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


konfuzianisches Tabu gebrochen werden, eine direkte Bedrohung der
Hegemonie des neokonfuzianischen Mainstream. Da griffen, wie sich
zeigen sollte, selbst Gelehrte der Wijŏngch’ŏksap’a zu den Waffen.

Ch’oe Ik-hyŏn, die führende Persönlichkeit der Wijŏngch’ŏksap’a,
schrieb in Myŏnamjip (Gesammelte Werke) im Hinblick auf die Öffnung
des Landes, die Menschen des Westens seien wilde Tiere:

„They have the face of human beings, but the mind of beasts; the slightest
displeasure prompts murder, and the transgression of others’ rights is uninhib-
ited.“30 Und weiter: „The present-day bandits know only greed and lust and
have not a morsel of human principles; they are nothing but wild animals. I
do not understand how anyone can talk about making peace with animals.“31

Aus seiner Sicht war Japan nicht länger ein Nachbar, sondern „a guide for the
Western bandits“, was durch die Tatsache bewiesen wäre, dass die heutigen
Japaner „dress in Western clothes, use Western guns, and sail in Western
ships“.

Von daher ist „peace … possible with a neighbor, but impossible with an
enemy bandit“32.Offensichtlich steht Ch’oe Ik-hyŏn in der Tradition der
negativen Wahrnehmung des Westens von Mingxi.

Yi Hangno, ebenfalls ein Vertreter der Wijŏngch’ŏksap’a, fand,

„the calamity caused by the Western barbarians is more serious today than
any caused by floodwater or wild beasts,“ und schrieb an König, „the choice
between the life of a human or that of a beast, between survival or death, is to
be made in a very short time“.33

Dagegen schrieb Yu Kil-chun, ein Mitglied der Kaehwap’a, 1895:

„Seit (Japan) mit den Ländern des Westens gute Beziehungen pflegt, hat
Japan mehr auf die Veränderung geachtet und gute Sitten vom Westen
übernommen. So konnte es in den letzten 30 Jahren so reich und stark wer-
den. Wenn es so ist, müsste es unter denjenigen mit roten Haaren und blauen
Augen begabte Menschen geben. Offensichtlich sind diese Leute, anders als
ich mir früher vorgestellt hatte, nicht bloß in der Barbarei geblieben.“34

Aber selbst dermaßen vorsichtige positive Formulierungen über die „roten
Haare und blauen Augen“ konnten keine Brücken zu Wijŏngch’ŏksap’a,
die sich in ihrer Hegemonie bedroht fühlte, schlagen und den Konflikt

30 Lee Peter 1996, S. 331.
31 Lee Peter 1996, S. 332.
32 Lee Peter 1996, S. 333.
33 Lee Peter 1996, S. 328.
34 Yu Kil-chun 1895, S. 18.

„Okzidentalismus“ in Ostasien

47

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


entschärfen. Stattdessen stellten konfuzianische Gelehrte nach Bekannt-
gabe der Haarschnittverordnung im November 1895 eine Bauernarmee
(ŭibyŏng), auf. Diese attackierte nicht nur Beamte, die die Verordnung
durchsetzen sollten, sondern auch Japaner und Koreaner mit kurzen
Haaren. Erst nachdem die Regierung im August 1897 die Verordnung
zurückgenommen hatte, stellte sie ihre Aktivitäten ein.

Der Wechsel zivilisatorischer Maßstäbe kam in Chosŏn dennoch er-
staunlich schnell voran. Bereits 1900 wurden die traditionellen für Zere-
monien vorgesehenen Ministergewänder durch westliche Kleidung ersetzt.
Auch in der Bevölkerung verbreiteten sich der kurze Haarschnitt und
westliche Kleidung sehr schnell.

Heutzutage, nur ein Jahrhundert später, prägen westliche Zivilisations-
standards die Alltagskultur in Ostasien. Es ist kaum mehr möglich, im
Straßenbild Menschen mit dem traditionellen Zopf zu sehen. Auch in in
Ostasien findet man das exotisch, da man sich mittlerweile das Bild vom
„westlichen Gentlemen“ zu eigen gemacht hat, während traditionelle
Gelehrte, Samurai oder Zopfträger zum „Anderen“ geworden sind.

In der Zivilisationsgeschichte der Welt, hat es diesen „Kampf der Kul-
turen“, in dem Zivilisation und Barbarei immer wieder neu definiert wer-
den, häufiger gegeben. Im 19. Jahrhundert fühlte man sich Ostasien als
Opfer dieses Kampfes. Seither fühlen sich Politiker, Intellektuelle und
auch die meisten Bürger verpflichtet, das alte Eigene aufzugeben und
dafür möglichst rasch alles aus dem Westen zu rezipieren. Das Ziel war
freilich, mit dem Westen „gleichzuziehen“. Ausdruck der dadurch bed-
ingten Minderwertigkeitskomplexe gegenüber dem Westen ist z.B. der
Fetischismus von „weißer Haut“, der in der ostasiatischen Literatur oft zu
finden und bei Frauen fast eine Normalität geworden ist.35 Solche tiefer-
liegenden Gefühle dürften auch dazu geführt haben, dass westliche klas-
sische Musik als Statussymbol gilt und man den Westen, z.T. trotz Erd-
bebengefahr, etwa mit der Höhe von Wolkenkratzern übertrumpfen will.

35 In ihrer Analyse des Fetischismus der weißen Haut in der japanischen Literatur
schreibt Atsuko Onuki (2002, S. 21): „Weiß ist ein Kriterium für die moderne
Schönheit geworden. Sicher... wurde die Schönheit der Frauen auch in der vor-
modernen Zeit oft mit Weiß charakterisiert. Das Neue in dem modernen
Schönheitsideal ist, dass die weiße Hautfarbe mit der westlichen Kultur identi-
fiziert wird, und deshalb nicht nur Sehnsucht nach der Fremde, sondern auch einen
Minderwertigkeitskomplex verursacht hat. Diese Art von Ambivalenz in der
ästhetischen Empfinden zeigt das widersprüchliche Verhältnis der Japaner zur
westlichen Kultur...“.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

48

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Gegenbewegungen, die Minderwertigkeitskomplexe gegenüber dem
Westen ablehnen und stattdessen die Überlegenheit des Asiatischen beto-
nen, hat es seit dem 19. Jahrhundert freilich immer wieder gegeben.
Bekannte Beispiele dafür sind japanische Intellektuelle, die in den 1930er
Jahren Debatten über die Überwindung der Moderne führten, und Politiker
und Intellektuelle in Ostasien, die in den 1990er Jahren asiatische Werte
propagierten. Das von ihnen konstruierte Bild vom Westen unterscheidet
sich allerdings kaum von den negativen Selbstbildern des Westens, denen
zufolge im Westen ein unmenschlicher Individualismus und eine kalte
Maschinenkultur dominiere, während Ostasien von einem kommuni-
tarisch-humanistischen Geist erfasst sei. Hier kann man Buruma und Mag-
alit Recht geben, wenn sie von der Verbreitung einer schlechten Ideen
sprechen.36

An dieser Stelle ist es nicht notwendig, weiter auf die Konstruktion-
sweise von solchen Wahrnehmung einzugehen, zumal nicht die Bilder als
solche wichtig sind, sondern vielmehr der politische Kontext, in dem sie
mobilisiert werden. So wurde die Theorie von der Überwindung der Mod-
erne der 1930er und 1940er Jahre in Japan zur Rechtfertigung des Krieges
genutzt. Ebenso wurden „asiatische Werte“ und das negative Bild vom
Westen von ihren Befürwortern zur Verteidigung autoritärer Herrschaft in
Ostasien instrumentalisiert.

Neben der negativen Instrumentalisierung des Westens finden sich auch
Beispiele für die positive Verwendung des Westens als Symbol der Zivili-
sation. Einen solchen Status erlangte die Fernsehserie He shang (River El-
egy), die 1988 in China zum „Straßenfeger“ wurde. Das Bild vom Westen
in He shang ist wissenschaftlich, rational und modern. Hingegen wird Chi-
na als rückständig und irrational dargestellt. Offensichtlich wird hier auf
Dichotomien aus dem 19. Jahrhundert zurückgegriffen. Es geht dabei
aber, wie Shaomei Chen zeigt, nicht um eine Verherrlichung des Westens;
vielmehr solle He shang als politische Aussage regimekritischer chinesis-
cher Intellektueller gesehen werden. Sie ziele gegen die offizielle Ideolo-
gie der Kulturrevolution, in der alles, was dem Maoismus nicht entsprach,
als Verwestlichung bekämpft wurde. Es handele sich bei He shang um
einen „nicht-offiziellen“ Diskurs.37

36 Buruma/Margalit 2004.
37 Chen 1995.

„Okzidentalismus“ in Ostasien

49

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Diese Beispiele zeigen, dass in Ostasien extrem gegensätzliche Bilder
vom Westen existieren. Die Gründe für die Verwendung einmal sehr posi-
tiver und ein andermal sehr negativer Bilder vom Westen in offiziellen
und anderen Diskursen liegen in den politischen Rahmenbedingungen und
Machtverhältnissen. Deshalb ist es nicht möglich, den Okzidentalismus in
Ostasien in einen einheitlichen ideologischen Rahmen zu pressen.

Fazit

Die Menschen haben sich in jeder Epoche durch die Begegnung mit dem
Anderen ein Bild von sich selbst gemacht. Die Konstruktion dieser Bilder
erfolgt in Abhängigkeit von bestimmten politischen und sozialen Verhält-
nissen. Diese können, wie Said meint, von imperialistischen Interesse
geprägt sein. Das Bild vom Anderen kann aber auch von innenpolitischem
Interessen geprägt und instrumentalisiert werden. So erkor Christian
Wolff, als Vertreter des aufkommenden Bildungsbürgertums in der ersten
Phase der Begegnung zwischen Europa und China im 18. Jahrhundert,
China, das weder die Ständegesellschaft noch den Geburtsadel kannte,
zum Vorbild für Europa. Umgekehrt wurde der Westen auch in ostasiatis-
chen Diskursen für unterschiedliche Zwecke instrumentalisiert.

Solche Beispiele dürften auch in anderen Regionen und Kontexten zu
finden sein. In Ostasien war und ist zu erkennen: Im Zuge der Konfronta-
tion mit dem Westen als dem Anderen ist die traditionelle Unterscheidung
zwischen Gut und Böse konfus geworden. Das Andere wird im Kampf um
die Hegemonie auf allen – politischen, ideologischen, gesellschaftlichen
und wirtschaftlichen – Ebenen immer wieder mobilisiert, um damit poli-
tische, kulturelle und symbolische Macht zu erlangen oder abzusichern.
Eine normative Bewertung des Okzidentalismus in Ostasien ist deshalb
nicht möglich. Das politisch Korrekte im Westen kann in Ostasien gle-
ichzeitig politisch korrekt oder inkorrekt sein. Deshalb kommt man nicht
umhin, die Okzidentalismusdiskurse in dieser Region sorgfältig und kri-
tisch zu untersuchen, um die dahinterstehenden Ideologien und
Machtverhältnisse aufzudecken.

4.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

50

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien – eine
ideengeschichtliche Annährung

Abgeschnittene Tradition – „Schneidet den Zopf ab“

Wenn es um die „Moderne“ geht, ziehen historische Ereignisse wie die
Französische Revolution oder der Opiumkrieg im Westen wie in Ostasien
viel Aufmerksamkeit auf sich. Es gibt allerdings ein weiteres, vor allem
symbolisches, aber umso bemerkenswerteres Ereignis, das im Zusammen-
hang mit der Debatte um die Moderne nicht übersehen werden sollte, und
zwar das „alte Zöpfeabschneiden“. Ein solches Ereignis ist nicht einfach
das alltägliche Haareschneiden, sondern vielmehr ein politischer Akt, der
einen dramatischen kognitiven Bruch beinhalten kann. So verbrannten
deutsche Studenten, die sich auf der Wartburg versammelt hatten, 1817
einen Zopf. Er galt als Symbol des ancien régime und war seit der
Französischen Revolution zum Synonym der konservativen Vormoderne
geworden.1 Zu Beginn des 19. Jahrhunderts wurde der Zopf daher auch
beim Militär nicht mehr getragen. Als 1813 Wilhelm I. von Hessen-Kassel
seiner Armee den Befehl gab, wieder den Zopf der alten preußischen
Armee zu tragen, wurde er heftig kritisiert. Die Ereignisse auf der Wart-
burg standen damit im direkten Zusammenhang. Der brennende Zopf
sollte den Wunsch der jungen Deutschen nach der Moderne symbolisch
darstellen.

Ein halbes Jahrhundert später wurden auch in Ostasien die Zöpfe
abgeschnitten. Es war zuerst die Elite der Meiji-Restauration in Japan, die
glaubte, man müsse auch äußerlich dem Westen nacheifern, um auf das
Niveau der fortgeschritteneren Zivilisation des Westens gelangen zu
können. Die japanischen Polizisten und Soldaten begannen deshalb, west-
liche Uniformen und kurze Haare zu tragen. Der Kaiser und führende
Politiker gingen mit gutem Beispiel voran; ihnen folgten die unteren
Beamten und das Volk. Es wurde kein Zwang ausgeübt, doch die tradi-
tionelle Haartracht wurde zum Symbol für „Barbarei“, und Menschen, die

1.

1 Füllmann 2008.

51

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


auf der traditionellen Haartracht beharrten, wurden als „Barbaren“ ver-
lacht.

Anders als in Japan wurde den Bürgern in Korea das Abschneiden des
traditionellen Zopfes befohlen und gegen erheblichen Widerstand
durchgesetzt. Dieser Widerstand rührte auch daher, dass der Befehl 1895
unter dem Druck Japans, das aus seinen imperialistischen Ambitionen
keinen Hehl machte, erlassen und durchgesetzt wurde.2 Ungeachtet des
starken Widerstandes setzte sich die kurze Haartracht in Korea allmählich
durch und wurde zum Symbol für den „modern boy“. In China wurde
1911 unmittelbar nach der Sinhae-Revolution das Abschneiden der Zöpfe
angeordnet. Diese Unterschiede im Umgang mit dem Zopfabschneiden in
China, Japan und Korea verweisen exemplarisch auf den komplexen
Charakter der ostasiatischen „Moderne“.

Interessanterweise wurde der Zopf sowohl in Europa wie in Ostasien
stellvertretend für die alte Ordnung abgeschnitten. Dennoch unterscheiden
sich diese Akte in ihrer Bedeutung. In Europa sollte der Akt des Zopfab-
schneidens die Geburt des modernen Menschen, der sich aus eigenem
Willen von der alten Tradition verabschiedet, symbolisieren. Hingegen
stellt der gleiche Akt in Ostasien zwar auch einen Bruch mit der Tradition
dar, doch beruht die Absage an die traditionelle Ordnung keineswegs auf
einer freiwilligen Entscheidung. Dahinter stand vielmehr die Überzeu-
gung, dass man auch äußerlich wie die Europäer aussehen müsse, um mit
dem Westen gleichziehen zu können. Insofern kann man den Akt des Ab-
schneidens der traditionellen Haartracht in Ostasien als Aufgabe bzw.
Verlust des Eigenen verstehen.

In diesem Kapitel werden anhand der These, dass der Bruch mit der
Tradition in Ostasien einer Aufgabe bzw. dem Verlust des Eigenen gle-
ichkommt, die Diskurse um die Moderne in Ostasien untersucht. Aus-
gangspunkt ist die Annahme, dass die Aufgabe bzw. der Verlust der Tradi-
tion, welche in dem äußerlichen Akt des Zopfabschneidens zum Ausdruck
kommen, auch ideengeschichtlich erkennbar sind. In der Ideengeschichte
des Westens ist man sich – unabhängig davon, wann man den Beginn der
Moderne setzt – darin einig, dass der Kern der Moderne in einem kogni-
tiven Bruch liegt, in dem sich der Wille des Menschen von der göttlichen
Offenbarung löste. Nicht mehr die göttliche Vorsehung, sondern die men-
schliche Vernunft steht seither im Mittelpunkt der Erkenntnis.

2 Yi Min-wŏn 1998.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

52

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Die Wurzel des althergebrachten, vom Konfuzianismus geprägten
Denksystems in Ostasien lag hingegen im Humanismus, vor allem im
Vertrauen in die menschliche Fähigkeit, durch Selbsttraining zum perfek-
ten Menschen zu werden. Trotzdem wird in der ostasiatischen Debatte um
die Moderne der humanistische Aspekt des traditionellen Denksystems oft
übersehen bzw. marginalisiert. Stattdessen liegt die Betonung, wie auch in
der westlichen Rezeption des Konfuzianismus, auf kollektiver Disziplin
und Gehorsam. Diese Werte galten lange Zeit als Hindernisse für die
Modernisierung der ostasiatischen Gesellschaften. Paradoxerweise werden
dieselben Momente, seit sich die ostasiatischen Länder wirtschaftlich en-
twickelt haben, neuerdings als das eigentliche Geheimnis ihrer Erfolge
hingestellt. Vor diesem Hintergrund steht die Frage, warum der humanis-
tische Aspekt des traditionellen Denkens in Ostasien in der Debatte um die
ostasiatische „Moderne“ nicht betont, sondern vielmehr marginalisiert
wird, im Mittelpunkt der folgenden Ausführungen.

Ein Versuch, den Begriff „Moderne“ oder „Modernität“ in Ostasien zu
definieren oder einen Zeitpunkt, zu dem die Moderne in Ostasien be-
gonnen hat, zu bestimmen, wird hier nicht unternommen. Das Ziel besteht
vielmehr darin, anhand einer interkulturellen ideengeschichtlichen Anal-
yse den besonderen Charakter der Debatte um „Moderne und Os-
tasien“ aufzuzeigen und auf diesem Wege die Ausgangsthese zu
überprüfen. Auch wenn das heute kaum noch bekannt ist, gab es in Os-
tasien und im Westen durchaus Phasen, in denen der humanistische
Charakter des konfuzianischen Denkens im Mittelpunkt der Aufmerk-
samkeit der Gelehrten stand. Das gilt z.B. für den in der frühen
Aufklärung sehr einflussreichen Philosophen Christian Wolff, andererseits
aber auch für Chŏng Yag-yong, einen bedeutenden koreanischen
Philosophen, der vor etwa 200 Jahren wirkte.

Es ist ein lohnendes Unterfangen, den Blick auf die Auseinandersetzun-
gen dieser beiden Philosophen mit dem Menschen als subjektivem Wesen
im konfuzianischen Denken zu werfen. In Europa waren es Immanuel
Kant und seine Schüler, die die damals noch dominierende Staatsphiloso-
phie von Christian Wolff ablehnten. Sie lehnten aber nicht nur die Wolff-
ische Philosophie, sondern auch den Konfuzianismus, in dem sie einen
geistigen Verbündeten Wolffs sahen, ab. In diesem Zusammenhang
tauchte die These von der nicht vorhandenen Subjektivität des Menschen
in Ostasien auf, die die westlichen Ostasiendiskurse seit Ende des 18.
Jahrhunderts prägen sollte. Die offensichtliche materielle Überlegenheit

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

53

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


des Westens im ausgehenden 19. Jahrhundert trug dazu bei, dass diese
These auch die ostasiatischen Ostasiendiskurse geprägt hat.

Nach dieser umrisshaften Skizze der ideengeschichtlichen Entwicklung
wird zu zeigen sein, warum im Zusammenhang mit der „Moderne“ in Os-
tasien zumindest aus ideengeschichtlicher Sicht vom kognitiven Verlust
der eigenen Tradition zu sprechen ist.

Entdeckung des subjektiven Wesens Mensch im Konfuzianismus –
Christian Wolff und Chŏng Yag-yong

Interkulturelle und intellektuelle Begegnung

Die Jesuiten hatten im 17. und 18. Jahrhundert durch ihre umfangreichen
Berichte aus China die interkulturelle geistige Begegnung zwischen Os-
tasien und dem Westen überhaupt erst ermöglicht. Berichte wie „Nou-
veaux Mémoires sur l’Etat présent de la Chine“ („Das heutige China“) von
Le Comte, „Description … de la Chine“ („Ausführliche Beschreibung des
Chinesischen Reichs und der grossen Tartarey“) von Du Halde und
„Mémoires concernant...“ („Abhandlungen sinesischer Jesuiten, über die
Geschichte, Wissenschaften, Künste, Sitten und Gebräuche der Sinesen“)
von Amiot gehörten bis in das 19. Jahrhundert hinein zu den wichtigsten
Informationsquellen in Sachen China und Konfuzianismus. Die darin en-
thaltenen Informationen waren sehr vielfältig, da die Jesuiten über alles
berichteten, was sie gesehen und erlebt hatten. Aus der Fülle an Informa-
tionen, die sie dem europäischen Leser zur Verfügung stellten, konnte sich
jeder einzelne und jede Generation ihr eigenes Bild vom Konfuzianismus
machen, bzw. dieses nach ihren jeweiligen kognitiven Möglichkeiten und
Präferenzen zusammensetzen.3

Gleichzeitig hatten die Jesuiten durch ihre auf Chinesisch verfassten
Werke Informationen über den Westen, vor allem über die Naturwis-
senschaften und ihre christliche Religion, in China bekannt gemacht. Sie
übersetzten zwischen 1591, als Matteo Ricci in China eintraf, und 1773,
als der Jesuitenorden aufgelöst wurde, insgesamt 437 Bücher aus dem
Westen ins Chinesische. Davon behandelten 251 Bücher Fragen der Reli-

2.

2.1.

3 Vgl. dazu „Western Books in China. Published up to 1850“ von John Lust (1987).

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

54

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


gion, 55 die Geisteswissenschaften und 131 die Naturwissenschaften.4 So
schufen die Jesuiten die materielle Grundlage für die intellektuelle Begeg-
nung zwischen Ost und West.

Allerdings blieb die Rolle der Jesuiten eine vermittelnde. Denn auf die
eigentliche Rezeption ihrer Berichte und Informationen konnten sie keinen
Einfluss ausüben. Insofern ähnelte ihre Rolle der Rolle eines Herderschen
Erfinders.5 Wie die Leser ihre Werke rezipierten, war sowohl im Westen
als auch in Ostasien allein von den Rezeptoren und ihren lebens- und
ideengeschichtlichen Rahmenbedingungen abhängig.

Christian Wolff

Unter den Gelehrten, die in Europa die Werke der Jesuiten lasen, gab es
natürlich auch solche, die der China- und Konfuziusrezeption kritisch
gegenüberstanden. Dazu gehörte in Deutschland Christian Thomasius
(1655–1728), der die Konfuziusbewunderung, die sich während der frühen
Aufklärung in Europa verbreitet hatte, für ein „praejudicum autoritatis“,
einen blinden Autoritätsglauben, hielt.6 Umso bemerkenswerter ist es,
dass einflussreiche Gelehrte wie Gottfried Wilhelm Leibniz (1646–1716)
und Christian Wolff (1679–1754) Gemeinsamkeiten zwischen ihrem eige-
nen und dem konfuzianischen Denken beschrieben.

Sie erkannten in Konfuzius einen verwandten Geist.7 Insbesondere die
Nachricht, dass man in China keine Offenbarung kenne, aber dennoch
durch die konfuzianische Lehre und durch vernünftige Reflexion ein ho-
hes moralisches Niveau erreicht habe, löste bei Leibniz, Wolff und an-
deren Philosophen Begeisterung aus. Hatte Wolff im Anschluss an Leib-
niz eine rationalistische Philosophie entwickelt, die Moral und Vernunft
aus ihrer Abhängigkeit von der Theologie befreite, sah er in der kon-
fuzianischen Philosophie geradezu einen empirischen Beweis für die
Fähigkeiten der menschlichen Vernunft und für die Unabhängigkeit der

2.2

4 Nach einer Untersuchung von Ro T’ae-hwan (1999, S. 201–245, 208) wurden etwa
100 Bücher über die Geistes- und Naturwissenschaften in Chosŏn/Korea bekannt.

5 Herder 1784–1791, S. 239.
6 „Ich glaube wohl, daß Confucius ein sehr gelehrter Philosophus gewesen, daß er

aber seines gleichen nicht solte gehabt haben, und daß diese Scientia Sinensis so in-
comparabel sein solte, wolte mir nicht in meinen Kopff.“ (Thomasius 1689, S. 602).

7 Vgl. Roetz 1992, S. 22.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

55

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Moral von der Theologie. Diese Begeisterung darf nicht als bloße „Chi-
noiserie“ verstanden werden. Auch wenn der Stand seiner Kenntnisse vom
Konfuzianismus nach heutigen Begriffen eher niedrig war, war sein Inter-
esse für diesen doch von einem weit tieferen Ernst getragen als manche
spätere, kenntnisreichere Forschung. Konfuzius war für Wolff kein exotis-
cher Denker, sondern geistiger Verbündeter im Kampf um die Aufklärung.

Der Grundzug der europäischen Aufklärung des 17. und 18. Jahrhun-
derts bestand in der Prüfung des Althergebrachten durch die Vernunft, in
der Weigerung, etwas auf bloße Autorität hin anzunehmen. Die
Philosophen der Aufklärung suchten deshalb nach einer neuen Moral-
philosophie, die nicht auf Gottes Gebot, sondern auf der Natur der Men-
schen basierte. Sie gingen davon aus, dass die Vernunft für alle Menschen
ein und dieselbe ist. Durch die Vernunft heben sich die Menschen vom
Tier ab, durch sie wird ein Leben in Gesellschaft erst möglich, allein
durch sie ist die Einsicht in eine rationalen Gesetzmäßigkeiten folgende
Schöpfung zu gewinnen. Dabei fanden die Philosophen der Aufklärung in
der Stoa-Philosophie der klassischen Antike ein Modell, das mit ihnen
geistesverwandt war.8 Denn das Vorbild der Naturordnung, in das sich für
die Aufklärung der ethische Mensch einfügt, war im Grunde der stoische
Kosmos,

„die All-Natur, die in sich vernünftige einheitliche Ordnung des ganzen, Men-
sch und Gesellschaft in sich schließenden Universums, die ein naturgemäßes
Leben zugleich zum sittlichen macht“.9

Es war insofern nicht verwunderlich, dass die Vorstellung einer Einheit
des moralischen Menschen mit der als normativ gedachten Ordnung der
Natur, die man aus dem bekannt gewordenen chinesischen Schrifttum
beispielhaft herauslesen konnte, die der Stoa verbundenen Philosophen der
frühen Aufklärung so faszinierte, dass sie in der politischen und moralis-
chen Verfassung dieses konfuzianischen Reiches quasi die authentische
Umsetzung des „natürlichen Gesetzes“ sahen.

Nach Wolff ist es das Naturgesetz, das den Menschen letztendlich zur
Ausübung der Tugend und zur Vermeidung der Laster führt. Dies setzt vo-
raus, dass der Mensch in der Lage ist, dieses Naturgesetz zu erkennen und

8 Cicero und Epiktet wurden im 17. Jahrhundert viel gelesen. Dazu vgl. Ching/Oxto-
by 1991.

9 Roetz 1984, S. 13.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

56

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


sich „der Kräfte der Natur“ zu bedienen.10 Bei den Chinesen sieht Wolff
den Beweis für diese Fähigkeit der Menschen. Sie kannten zwar weder
„den Schöpfer der Welt“ noch

„irgendwelche Zeugnisse der göttlichen Offenbarung und so standen ihnen
nur die Kräfte der Natur zur Verfügung. Aber sie bedienten sich dieser Kräfte
– eben ein Erbteil des göttlichen Ebenbildes – höchst erfolgreich, so daß sie
sich doch durch die Berühmtheit ihrer Tugend und Klugheit auszeichneten.“11

Die Aussprüche und Taten der ältesten Chinesen, die in den klassischen
konfuzianischen Büchern festgehalten sind, bezeugen für Wolff, wie
richtig es ist, sich von den Prinzipien der Natur leiten zu lassen.

Freilich wurde das Verhältnis von Natur und Sittlichkeit im Konfuzian-
ismus, geschweige denn in der chinesischen Philosophie überhaupt, nicht
einheitlich behandelt. Man kann sagen, dass Konfuzius kein unbegrenztes
Vertrauen in die menschliche Natur setzte, denn er betrachtete die
„Überwindung des Selbst“ als Voraussetzung für „Humanität“.12 Für das
Zhongyong und Menzius ist die angeborene Natur des Menschen gut,
während Xun Zi diese in scharfen Kontrast zur allein moralischen Vernun-
ft setzt.13 Die Gelehrten der frühen Aufklärung in Europa nahmen diese
Unterschiede aber nicht wahr. Sie folgten vor allem dem Zhongyong14,
denn dort sahen sie gerade das, was mit ihrer philosophischen Denkweise
konvergierte. Insofern kann man sagen, dass die Überzeugung von der
Einheit von Natur und Vernunft die eigentliche Basis der Begeisterung für
die konfuzianische Philosophie bei Wolff und seinen Zeitgenossen
bildete.15

Hinter der Suche nach der natürlichen Moral und dem Glauben an die
menschliche Vervollkommnung der Naturrechtslehre der frühen
Aufklärung stand das Verlangen nach einer perfekten und gerechten
Gesellschaft. So suchten die Gelehrten dieser Zeit nach alternativen poli-
tischen und sozialen Ordnungen. Auch die in jener Zeit aufblühenden poli-
tischen Utopien waren Ausdruck dieser Suche. Doch zogen Wolff und

10 Wolff 1985, S. 33.
11 Ebenda.
12 Lunyu 12.1.
13 Roetz 1984, S. 13.
14 In der Tat hielten sie dieses Buch für eine authentische Wiedergabe der Lehre von

Konfuzius. Zu dessen tatsächlicher Geschichte siehe. Tu Wei-ming 1976.
15 Der Topos dieser Einheit zieht sich seither wie ein roter Faden durch die westliche

Deutung Ostasiens, vgl. Roetz 1992, S. 22.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

57

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


seine Anhänger eine realistisch-reformerische Variante vor und bemühten
sich, selbst mit Hilfe der Fürsten und der Kirchen, friedliche Wege zu ein-
er besseren Gesellschaft, ihrem Idealstaat, zu finden. Für Wolff galt der
konfuzianische Staat Chinas als das Musterbeispiel eines solchen Ideal-
staats, der zugleich die Realisierbarkeit ihrer politischen Reformvorstel-
lungen bestätigte: China war für sie das Äquivalent zur „wunderbaren
neuen Welt“ der Utopisten. Doch im Gegensatz zu den meisten politischen
Utopien von damals war das konfuzianische China weder eine Projektion
in eine ferne Zukunft noch eine Phantasie, die in exotischer Umgebung
errichtet werden sollte, sondern ein real existierender Idealstaat: Die
Geschichte der ersten weisen und tugendhaften Könige des alten China
beruhten auf einer zumindest halblegendären Wirklichkeit. Zudem gab es
den zeitgenössischen Kaiser Kangxi, der den Philosophen der frühen
Aufklärung wie die Personifizierung des idealen Regenten erschien. In-
sofern war es nur folgerichtig, ja unvermeidlich, dass in den Schriften
dieser sinophilen Gelehrten ihre Wahrnehmung und Analyse der chinesis-
chen Herrschaftspraxis und ihre eigenen politischen Vorstellungen
miteinander verwoben waren.

Wolffs Bewunderung der Tatsache, dass in China die Philosophen am
kaiserlichen Hof dem Regenten als Geheimräte dienten, wird im Zusam-
menhang mit seinem Plädoyer für kollegiale Einrichtungen im Staat
verständlich. Auch sein Lob der Rechtspraxis der ersten chinesischen
Kaiser hing mit deren Nähe zu seinem eigenen Denken zusammen: Sie
verordneten nur etwas, das sich auch bewährt hatte; dabei standen sie selb-
st nicht außerhalb des Gesetzes, da sie das Gesetz zur Richtschnur ihrer
Handlungen gemacht hatten. Dies entsprach Wolffs Postulat der Wider-
spruchsfreiheit von natürlicher Rechtsvorgabe und positiver Rechtsfix-
ierung und der Trennung des Souveräns als Staatsorgan von der Privatper-
son des Regenten. Auf dieses Postulat ließ sich auch seine Lehre vom ak-
tiven und passiven Widerstandsrecht, das den Untertanen ein Selbsthilfer-
echt im Falle der obrigkeitlichen Verletzung der Staatsgrundsätze und
Staatszwecke zusicherte, zurückführen. Johann Heinrich Gottlieb von
Justis (1717–1771) Beschäftigung mit China, die stets von scharfer Kritik
an den europäischen Zuständen seiner Zeit begleitet war, zeigte noch deut-
licher, welches reformerische Potential der China- und Konfuziusrezep-
tion dieser Phase innewohnte. Sein Reformkatalog, der sich auf chinesis-
che Vorbilder stützte, umfasste u.a. ein egalitäres Beamtenauswahl- und
‑beförderungssystem, eine kollegiale Verfassung, die Erziehung der Re-
genten und aller Bürger sowie ein gerechtes Abgabensystem.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

58

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Auch wenn die Durchsetzung solcher Reformvorstellungen keine parla-
mentarische Regierungsform vorsahen, hätte sie sicherlich große und pro-
gressive Veränderungen im damaligen politischen und sozialen Leben
Deutschlands bewirkt. Insofern ist in Bezug auf die Konfuzianismus- und
Chinarezeption dieser Phase ein weitverbreitetes Vorurteil zu revidieren:
Es war gerade nicht die Konvergenz der absolutistischen Herrschaft in
China und Europa, die das Interesse von Wolff an China und dem Kon-
fuzianismus geweckt hatte, sondern es waren vielmehr die von ihm
wahrgenommenen Vorzüge des chinesischen, auf der Vernunft basieren-
den Herrschaftssystems im Gegensatz zu der von vielen Mängeln be-
hafteten Herrschaft in Deutschland. Deshalb hielt Wolff den eigenen
Herrschern das chinesisch-konfuzianische Herrschaftssystem als Vorbild
entgegen.

Doch der Widerstand gegen die geistigen und politischen Vorstellungen
Wolffs blieb nicht aus. Die pietistischen Theologen machten Wolff die ra-
tionale Begründung des Naturrechts zum Vorwurf, da Wolff das Natur-
recht auch dann gelten ließ, wenn es keinen Gott gäbe. Folglich erhoben
sie gegen ihn Atheismusvorwürfe beim König. Dieser erließ am
8. November 1723 eine Kabinettsorder, in der er Wolff befahl, das Land
binnen 48 Stunden unter Androhung des Stranges zu verlassen. Mit seiner
Vertreibung aus Halle wurde Wolff jedoch zur Symbol- und Leuchtfigur
der frühen Aufklärung in Deutschland und Europa.16

Chŏng Yag-yong

Chŏng Yag-yong (1762–1836) weist mehrere Gemeinsamkeiten mit
Christian Wolff auf. Auch er sich dadurch auszeichnete aus, für fremde
Ideen offen zu sein und diese in sein eigenes Denken aufzunehmen und
weiterzuentwickeln. Außerdem wurde auch er wegen seiner Ideen poli-
tisch verfolgt.

Gegen 1783 kam er durch Matteo Riccis Buch „Die wahre Bedeutung
des Herrn des Himmels“(Tianzhu shiyi) mit dem Katholizismus in
Berührung. 1784 war er an der Entstehung der ersten katholischen Reli-
gionsgemeinschaft in Korea beteiligt. Sie entstand allein aus dem Studium
dieses Buches, also ohne die Mitwirkung europäischer Missionare. Der

2.3

16 Vgl. Hinske 1983, S. 315f.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

59

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Neokonfuzianismus von Zhuxi war während der Chosŏn-Dynastie (1392–
1910) die das ganze politische und soziale Leben bestimmende
Herrschaftsideologie. Das Interesse der neokonfuzianischen Elite an west-
lichen Wissenschaften (sŏhak)17 und westlicher Religion (sŏgyo) wird von
einigen Wissenschaftlern so gedeutet, dass sich bereits damals eine En-
tkonfuzianisierungstendenz entwickelte.18

Eigentlich wäre es nicht überraschend gewesen, wenn in Chosŏn im 16.
und 17. Jahrhundert Zweifel an der Herrschaftsideologie aufgekommen
wären, denn Staat und Gesellschaft waren durch Kriege und Naturkatas-
trophen in eine Krise geraten. Das Land musste zum einen die verheeren-
den Folgen des Einfalls japanischer Truppen unter Toyotomi Hideyoshi
(1592-98) und zum anderen zwei Invasionen durch die von den Mand-
schuren gegründete Qing-Dynastie (1627 und 1636) verkraften. Darüber
hinaus wurde das Land von mehreren Naturkatastrophen heimgesucht.19

Da gemäß der traditionellen konfuzianischen Lehre der König auch für
alle natürlichen Erscheinungen die Verantwortung zu tragen hatte, hätten
diese Katastrophen durchaus zur Auflösung der Chosŏn-Dynastie führen
können. Stattdessen festigte sich in dieser Krisenzeit der Neokonfuzianis-
mus von Zhuxi als Staatsideologie und herrschende Lehre, d.h. als
„richtige Wissenschaft“(chŏnghak).

Neokonfuzianer wie Song Si-yŏl (1607–1689) suchten in der Stärkung
von Ethik und Moral einen Weg aus der Krise. Die Interpretation der
Lehre von Zhuxi wurde dadurch dogmatischer.20 Nach dem Zusammen-
bruch der Ming- und der Gründung der Qing-Dynastie durch die Mand-
schuren, die im Rahmen der neokonfuzianischen Lehre als Barbaren gal-
ten, behaupteten die koreanischen Neokonfuzianer, Chosŏn sei nunmehr
das kleine Zentrum, das die konfuzianische Zivilisation weitertragen
müsse, denn China selbst sei in die Hände von dazu unfähigen Barbaren

17 Es gibt keine einheitliche Definition des Begriffs sŏhak. Mal wird es für die west-
lichen Wissenschaften einschl. der katholischen Religion verwendet, mal wird
diese mit sŏgyo von der Wissenschaft abgegrenzt.

18 Ch’a, Nam-hŭi 2006, S. 212.
19 Anhand der Annalen von Chosŏn zeigt Yi T’ae-jin (1996), dass auch Korea

während der weltweiten Kleinen Eiszeit zwischen 1500 und 1750 erheblichen
Schaden genommen hat.

20 Nach Song Si-yŏl, einem führenden Neokonfuzianer im 18. Jh. dürfe man kein Jo-
ta von Zhuxi abweichen, da dieser bereits alles erklärt habe (Song Si-yŏl, Song-
jadaejŏn Purok, Vol. 3, yŏnbo, sinsa, Dez. 1658).

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

60

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


gefallen.21 Im Gegensatz dazu versuchten Gelehrte wie Hŏ Mok (1595–
1682) und Yun Hyu (1617–1680), sich von der neokonfuzianischen Or-
thodoxie zu befreien, sich wieder auf die Texte aus der alten Zeit zu
stützen und die Bedeutung des Himmels neu zu interpretieren.22 Man kann
vermuten, dass diese Gelehrten von der anti-neokonfuzianischen, textfun-
damentalistischen Position Matteo Riccis beeinflusst worden waren;
Belege gibt es dafür bisher allerdings nicht.23

Im 18. Jahrhundert hatte sich das Wissen um westliche Religion
(sŏgyo) so weit verbreitet, dass unter Gelehrten um Yi Yik (1682–1764) in
der Sŏngho-Schule eine Debatte um den katholischen Gottesbegriff ent-
brannte.24 Matteo Ricci hatte behauptet, der katholische Gott – koreanisch
chŏnju – sei identisch mit dem Herrscher des Himmels – koreanisch
shangje – in der konfuzianischen Lehre. Gelehrte wie Sin Hu-dam (1702–
1761) und An Chŏng-bok (1712–1791), ebenfalls Mitglieder dieser
Schule, lehnten dies ab. Sie beharrten auf dem hua-i-Weltbild und kri-
tisierten die westliche Religion auf Basis der konfuzianischen Lehre.
Hingegen gingen Gelehrte um Kwŏn Ch’ŏl-sin (1731–1801), die zur
Links-Sŏngho-Schule gehörten, so weit, die erste katholische Glaubensge-
meinschaft in Chosŏn zu bilden. Zu dieser Gruppe gehörte auch Chŏng
Yag-yong.

Gegenwärtig wird in Südkorea wieder kontrovers über den Einfluss der
Rezeption der westlichen Religion auf das Denken Chŏng Yag-yongs
diskutiert.25 Dieser Debatte muss hier nicht nachgegangen werden, da sich

21 Song Si-yŏl, Songjadaejŏn, Vol. 5, 28. Siehe dazu Park Ch’ung-sŏk/Yu Kŭn-ho
1980, S. 131–141.

22 Ch’a Nam-hŭi 2006.
23 Yu Chong-sŏn hält es für sehr wahrscheinlich, dass diese Gruppe von Matteo Ric-

ci beeinflusst wurde. Yi Su-gwang habe sein Werk bereits 1614 umfassend
dargestellt (Yu Chong-sŏn 1997, S. 14–15).

24 Auslöser dieser Debatte war eine Rezension Yi Yiks von Riccis Buch Ch’ŏnju
sillŭi. Darin schrieb Yi Yik: „Seine Wissenschaft dient einzig allein dem chŏnju.
Chŏnju ist zwar der Gott shangje im Konfuzianismus. Aber die Art und Weise,
wie man ch’ŏnju verehrt, ihm dient, Angst vor ihm hat und an ihn glaubt, ähnelt
Shakyamuni im Buddhismus.“ (Yi Yik 1915, S. 435f.).

25 Ch’oe Sŏk-u und Kim Ok-cha meinen, die westlichen Wissenschaften hätten auf
Chŏng Yag-yongs Denken einen positiven Einfluss ausgeübt. Zudem behaupten
sie, Chŏng Yag-yong sei bis zu seinem Lebensende Katholik geblieben. Hingegen
ist Yi Sang-ik der Meinung, Chŏng Yag-yongs Philosophie sei durch den Einfluss
Matteo Riccis weit hinter den Neokonfuzianismus zurückgefallen. Kŭm Chang-
t’ae, der eine eher neutrale Position einnimmt, erklärt, Chŏng Yag-yong sei weder

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

61

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


unser Interesse darauf richtet, wie der kognitive Bruch im Denken von
Chŏng Yag-yong artikuliert wurde.

Nach eigenen Angaben hat Chŏng Yag-yong seine Studie über Zhongy-
ong (Chungyong kangŭi) 1784 geschrieben und währenddessen viel mit Yi
Byŏk (1754–1786) diskutiert. Im Mittelpunkt dieses Werkes steht die Kri-
tik an der neokonfuzianischen Idee von der „Einheit von Mensch und
Himmel“ (ch’ŏnin habil) und der Lehre von li und qi. Dabeneben untern-
immt er den Versuch, ein neues Menschen- und Weltbild und in
Verbindung damit eine praktische Moral und Ethik zu entwickeln.

Chŏng Yag-yong unterscheidet, indem er wie Matteo Ricci von der
aristotelischen Seelenlehre ausgeht26, zwischen Menschen, die fühlen,
wahrnehmen und mittels der Vernunft denken können, und Tieren, die
zwar wahrnehmen, aber nicht denken können, sowie Pflanzen, die einfach
nur wachsen.27 Die Stoßrichtung der Argumentation von Chŏng Yag-yong
unterscheidet sich vom missionarischen Interesse Riccis. Er fordert den
orthodoxen Neokonfuzianismus, vor allem seinen Elitarismus, auf
grundsätzliche Art heraus.

Chŏng Yag-yong kritisiert ebenso wie Ricci die neokonfuzianische
Theorie von der Einheit der Natur aller Dinge, einschließlich der Men-
schen (inmulsŏngdongron).28 Aus Sicht der neokonfuzianischen Philoso-
phie von Zhuxi sind die Menschen und alle Dinge der Welt gleich in
ihrem Prinzip (li); sie unterscheiden sich lediglich durch das Material (qi),
das ihnen gegeben ist. Chŏng Yag-yong vertritt dazu die folgende Pos-
ition: Falls die Aussage von Zhuxi wirklich dahingehend zu verstehen
wäre, dass sich der Mensch und alle anderen Dinge der Welt lediglich

ein orthodoxer Konfuzianer noch ein gläubiger Katholik gewesen, sondern nur ein
kreativer Denker, der eine synkretistische Position vertrat. Außerdem würden
Forscher wie Sŏng T’ae-yong, der sich um Neutralität bemühe, die Kontinuität im
Denken von Chŏng Yag-yong und Zhuxi betonen (Paek, Min-jŏng 2007,
S. 412-69).

26 Matteo Ricci, Chŏnju sillŭi, Vol. 1, Kap. 3, Dialog 3-3: „Die Seelen dieser Welt
lassen sich in 3 Kategorien unterscheiden. [...] Das höchste ist die Seele der Men-
schen.“ (Ricci 2006, S. 124).

27 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ, II, Nonŏ kogŭmju, Vol. 9: „Unter allen
vergänglichen Wesen dieser Welt gibt es drei Kategorien. 1) Pflanzen wachsen
zwar, aber können nicht wahrnehmen, 2) Tiere können zwar wahrnehmen, aber
nicht reflektieren, 3) das Wesen des Menschen wächst, nimmt wahr und besitzt
auch die Fähigkeit zur Vernunft.“ (Chŏng Yag-yong 1962, S. 338).

28 M. Ricci: Chŏnju sillŭi, Vol. 1, Kap. 4, Dialog 4-5, 4-6 (Ricci 2006, S. 175–184).

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

62

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


durch qi unterscheiden, während sie das gleiche li vom Himmel erhalten
haben, könne dies nicht aus der ursprünglichen konfuzianischen Lehre
stammen, sondern nur aus dem Buddhismus, der von der prinzipiellen
Gleichartigkeit aller Dinge und der Reinkarnation ausgehe.29 So bilden
Neokonfuzianismus und Buddhismus bei ihm, ebenso wie bei Matteo Ric-
ci, das „konstitutive Außen“.

Chŏng Yag-yong meint, Neokonfuzianer, die glauben, dass Tugend und
Untugend vom Himmel gegeben sind, setzten sich vor eine Wand und
bemühten sich in ihren Herzen (dem Inneren der Menschen) Klarheit zu
schaffen, um li zu erfassen (d.h. kŏgyŏng kungli „vor der Wand sitzen und
über das wahre Prinzip nachdenken“).

Hier sollte man die kulturelle Bedeutung von kŏgyŏng kungli bedenken.
Es handelt sich um einen höchst intellektuellen Akt, der eines erheblichen
Maßes an wirtschaftlichem Rückhalt und Zeit bedurfte. Deshalb blieb
kŏgyŏng kungli jenseits der Möglichkeiten der einfachen Menschen, die
um das alltägliche Überleben kämpfen mussten, mochten sie intellektuell
noch so begabt sein. Daraus schloss Chŏng Yag-yong, dass das neokon-
fuzianische Denken über die Natur der Menschen und die Moral
tatsächlich das Monopol einer kleinen Elite sei. Gerade auf diesen Elitaris-
mus zielt seine Kritik an Zhuxi und dem Neokonfuzianismus.30 Chŏngs
egalitärer Ansatz wird in seinem Denken über die Moral erkennbar. Er
geht von der allgemeinen Fähigkeit des Menschen zur Vernunft und vom
Besitz des freien Willens aus, aufgrund dessen der Mensch sowohl gute
als auch böse Taten begehen könne. Deshalb meint Chŏng, wie Matteo
Ricci, dass Moral ein Bereich sei, der nur bei den Menschen existiere.

Weil aber die Menschen zu bösen Taten neigten und es schwierig sei,
das Gute zu tun, bedürfe es eines personifizierten Gottes shangje, der mit
Autorität und Weisheit das menschliche Handeln beaufsichtigt. Nur weil
dieser existiere, erklärt Chŏng Yag-yong, könnten die Menschen nichts
Böses tun, da sie wissen und fürchten müssen, dass dieser Gott sie auch in
der Dunkelheit beobachtet.31 Dieser Gottesbegriff besitzt jedoch eine poli-
tisch revolutionäre Konnotation, mit der er sich vom Gottesbegriff Matteo
Riccis unterscheidet. Chŏng Yag-yong untergräbt nämlich mit diesem

29 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ II, Chungyong Kangŭibo, Vol. 1, S. 83; Nonŏ
kogŭmju, Vol. 9, S. 339.

30 Vgl. Ch’a Sŏng-hwan 2002, S. 133.
31 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ, II, Chungyongjagam, Vol. 3, S. 206.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

63

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Gottesbegriff den Sinozentrismus, der die Grundlage des neokonfuzianis-
chen Denkens der Chosŏn-Dynastie bildete.32

Wenn er sagt, dass alle Menschen vor Gott, also shangje, für ihre Taten
verantwortlich seien, meint er damit auch, dass alle Menschen existenziell
in der Lage sind, mit Gott zu kommunizieren. Das ist für ihn möglich,
weil alle Menschen die Fähigkeit besitzen, vernünftig zu denken. Diese
Menschen dienen durch Rituale Gott, lernen ihn kennen, begleiten ihn und
verwirklichen die himmlische Tugendhaftigkeit.33 Deshalb erklärt er in
seiner Moralphilosophie, alle Menschen seien verpflichtet, die Rituale für
shangje einzuhalten. Damit negiert er eine Grundfeste der neokonfuzianis-
chen Lehre Chosŏns.

Denn in Chosŏn war es bei weitem nicht allen erlaubt, die Rituale
durchzuführen; sie waren vielmehr ein Privileg der Könige und der yang-
ban (der höchste Geburtsstatus in der Gesellschaftshierarchie). Selbst das
Recht, Rituale für die Ahnen durchzuführen, war nicht allen gleicher-
maßen gegeben. Das Recht, die Rituale für den Himmel durchzuführen,
besaß nur der chinesische Kaiser. Königen in Tributstaaten (dazu gehörte
Chosŏn) war dies nicht gestattet. Wenn Chŏng in dieser Situation von
einem Gott spricht, dem jeder dienen und folgen muss, und dem sich jeder
nähern kann, war das im kulturellen Kontext der neokonfuzianischen
Gesellschaft Chosŏns revolutionär. Denn dadurch wurde nicht nur der
Sinozentrismus, sondern auch die Legitimität der gesellschaftlichen Ord-
nung infrage gestellt. Er schreibt, „der Himmel fragt nicht, ob ein Mensch
Beamter ist oder zum gemeinen Volk gehört“34, und betont, die Menschen
seien vor Gott alle gleich.35 Zudem gibt er seiner Hoffnung Ausdruck, alle
Menschen im Lande zu yangban zu machen – was natürlich das Ende der
Klasse der yangban bedeuten würde.36

32 Mehr dazu siehe Kaptel 6 in diesem Buch.
33 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ, II, Chungyongjagam Vol. 3, S. 202, 204,

224-225, 227.
34 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ, II, Maengjayoŭi, Vol. 1, (zit. nach Kŭm

Chang-t’ae 2005, S. 130).
35 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ, II, Maengjayoŭi, Vol. 22, S. 2: „Oben gibt es

den Himmel, unten gibt es das Volk“.
36 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ I, Simunjip, Vol. 14, Munjip, S. 306: „Wenn

alle im Lande yangban werden, kann es im Lande keinen yangban mehr geben.
Erst durch die Existenz von Jungen wird die Existenz von Alten erkennbar, ebenso
auch die Existenz des Edlen, die nur durch Existenz der Gemeinen zum Tragen
kommt. Aber wenn alle edel sind, kann es ja keinen Edlen mehr geben.“.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

64

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Es ist unumstritten, dass die Begegnung des jungen Chŏng Yag-yong
mit den Werken von Matteo Ricci in der Bildung seines eigenen Men-
schenbildes eine wichtige Rolle gespielt hat. Die Kenntnisse von westlich-
er Wissenschaft und Religion halfen ihm, im Kontext der sich wandelnden
Gesellschaft der mittleren und späten Phase der Chosŏn-Dynastie, seinem
philosophischen Denken eine neue Richtung zu geben. In diesem Sinne
kommt der westlichen Wissenschaft und Religion in seinem Denken eine
ähnliche Bedeutung zu wie dem Konfuzianismus im Staatsdenken von
Christian Wolff. Wenn sich Chŏng, anders als Wolff, in seinen Schriften
nicht explizit auf Ricci bzw. die westliche Wissenschaft beruft, liegt das
vor allem an der Abgeschlossenheit des philosophischen Denkens in
Chosŏn. Damals galt alles, was nicht in der Tradition des Neokonfuzianis-
mus stand, als Sekte und war verboten. Ungeachtet dessen zeigte Chŏng
ein starkes Interesse an der westlichen Wissenschaft und kritisierte den or-
thodoxen Neokonfuzianismus. Die Gründe dafür lagen in den sozialstruk-
turellen Widersprüchen seiner Zeit, die damals nicht mehr zu übersehen
waren.

Chŏng Yag-yong kommentiert 1809 die gesellschaftliche Lage folgen-
dermaßen: Die Unzufriedenheit der Bauern sei so groß, dass sie kurz vor
der Explosion stehe. Die Gefahr eines Aufstandes sei gegeben. Dennoch
werde die Ausbeutung durch den Staat und seine Beamten fortgesetzt.37

Seine Vorschläge sind geradezu revolutionär: Selbst das Amt des Königs
betrachtet er als Institution. Die Menschen hätten ursprünglich ohne
Führer zusammengelebt. Erst später, als die Konflikte unter ihnen nicht
mehr leicht zu regeln waren, hätten sie sich einen Führer gegeben. Dessen
Aufgabe sei es gewesen, den Menschen in der Gruppe das Leben zu erle-
ichtern. Da dies auch für den König gelte, könne man ihn im Prinzip auch
absetzen, wenn er seinen Aufgaben nicht gerecht wird.38

Er sieht also die Beziehung zwischen Herrscher, Beamten und Be-
herrschten nicht mehr als vertikal festgefügte hierarchische Ordnung. Von
der Gleichheit der Menschen ausgehend betrachtet er das Staatssystem als
eine organische Gemeinschaft, in der Herrscher und Beherrschte ihre Auf-
gaben erfüllen und sich somit gegenseitig unterstützen.39 Hier ist eine
Sichtweise vom Staat als Maschine erkennbar – und darin ähneln sich das
Staatsdenken von Wolff und Chŏng. Letzterer befürwortet darüber hinaus

37 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ I, Vol. 19, Brief an Kim Gong-hu.
38 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ I, Vol. 10. Wŏnmok, S. 213.
39 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ V, Kyŏngseyupyo Vol. 6, Chŏnje 5, S. 217.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

65

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


die Abschaffung von Privilegien qua Geburt, etwa bei der Zulassung zu
den staatlichen Beamtenauswahlprüfungen; alle Menschen müssten das
Recht haben, an diesen Prüfungen teilzunehmen.40

Ungeachtet seiner radikalen Reformvorschläge plädiert Chŏng Yag-
yong ähnlich wie Christian Wolff keineswegs für die Abschaffung der
Monarchie oder die Bildung eines neuen, gar utopischen politischen Sys-
tems. Sein Denken orientiert sich an realistisch erscheinenden Reformen,
die in der Praxis umsetzbar sind, auch unter Einsatz der Macht des
Königs. In der Tat verband er mit dem Reformkönig Chŏngjo, der 1777–
1800 regierte, Hoffnungen auf die Verwirklichung seiner Vorstellungen.
Nach dem Tod dieses Königs, der ihn vor seinen politischen Gegnern
geschützt hatte, wurde Chŏng unter dem Vorwurf, Katholik zu sein, 18
Jahre in die Verbannung geschickt. Zugleich wurde die Verfolgung der
Katholiken forciert. Damit verlor sein politisch-philosophisches Denksys-
tem die Chance, jemals verwirklicht zu werden, und blieb lediglich im
ideengeschichtlichen Erbe lebendig.

Intellektuelle Wende

In der interkulturellen politischen Ideengeschichte kommt Christian Wolff
und Chŏng Yag-yong wegen ihrer positiven Rezeption einer fremden
Lehre eine besondere Bedeutung zu. Beide hatten Elemente der fremden
Lehre zur Artikulation einer hegemonialen Strategie auf dem sozio-sym-
bolischen Operationsfeld der Diskurse benutzt, um sich innerhalb der
eigenen Kultur einen politischen Vorteil zu verschaffen. Die Konkurrenz
um die hegemoniale Position auf dem sozio-symbolischen Operationsfeld
erklärt auch, warum Wolff und Chŏng mit ihren neuen Denksystemen für
gefährlich gehalten und schließlich verbannt wurden, Chŏng sogar
mehrfach. Mit der Betonung des Primats der Erkenntnistheorie stellt
Wolff das bis dahin geltende Primat der Ontologie und damit auch die
Hegemonie der Theologie explizit infrage. Das neue Menschenbild, das
Chŏng bereits 1784 artikulierte, enthielt eine indirekte Kritik an der Hege-
monie des neo-konfuzianisch-ontologischen Menschenbildes.

Sowohl Christian Wolff als auch Chŏng Yag-yong setzten auf das Selb-
sttraining als Weg zur Vervollkommnung der Moralität und rekurrierten

2.4

40 Chŏng Yag-yong: Yŏyudang chŏnsŏ V, Kyŏngseyupyo Vol. 13, S. 500–501.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

66

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


eben nicht auf irgendwie geartete vorbestimmte Wesensarten. Ein nicht-
essentialistisches Menschenbild, das von der autonomen Fähigkeit der
Menschen zur Vernunft ausging, wurde letztlich zum Hauptproblem in der
Auseinandersetzung zwischen Wolff und den Pietisten in Deutschland,
bzw. zwischen Chŏng und den orthodoxen Neo-Konfuzianern in Korea.
Attackiert wurden Wolff wie Chŏng jedoch nicht wegen ihres politisch-
philosophischen Denksystems, sondern wegen ihres angeblichen Nicht-
glaubens bzw. Glaubens.

Von Interesse ist hier jedoch nicht so sehr die politische Unterdrückung
beider Denker, sondern vielmehr ihr nicht-essentialistisches Menschen-
bild. An ihm ist nämlich klar erkennbar, wie sie sich von der herkömm-
lichen Denkweise ihrer Zeit frei gemacht und ihre eigenen geistigen Wege
gegangen sind. Hier kann man von kognitiven Brüchen sprechen.

Leugnen der Subjektivität des Menschen in Ostasien – Kant und seine
Anhänger

Der kognitive Bruch, den die frühe Aufklärung in Europa herbeigeführt
hatte, bildet die geistige Grundlage der Moderne. Heutzutage ist aber
kaum noch bekannt, dass viele europäische Gelehrte während der frühen
Aufklärung vom Konfuzianismus, vor allem von seinem besonderen Men-
schenbild, begeistert waren. Ihr Interesse war jedoch durch weit mehr als
die bloße Neugierde gegenüber einer exotischen Form des Denkens be-
gründet, denn sie sahen sich durch den Konfuzianismus und seine Praxis
in ihrem Glauben an die Fähigkeit zur menschlichen Vervollkommnung,
die ihnen durch Platons Doktrin des Eros und der stoischen Betonung der
moralischen Vollkommenheit der Menschen durch Selbstbestimmung ver-
traut waren, praktisch bestätigt. In der weiteren geistigen Entwicklung Eu-
ropas geriet diese Wertschätzung des Konfuzianismus wieder in
Vergessenheit, hauptsächlich unter dem prägenden Einfluss der kritischen
Philosophie Kants.

Indem Kant mit seinem Kritizismus das Band zwischen den obersten
Wahrheiten des Logos und der objektiven Welt durchschnitten hatte, ver-
lor die Vernunft die kosmische Bedeutung, die ihr in der stoischen Tradi-
tion verliehen worden war. An die Stelle der Gewissheit der Erkenntnis
der Einheit der Welt und der natürlichen Ordnung trat das Prolegomenon
des Zweifels, ob nämlich die menschliche Vernunft überhaupt zu
verlässlichen Urteilen fähig sei und sie sich nicht zuallererst über sich

3.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

67

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


selbst zu verständigen habe. Vor diesem Zweifel verschwamm gerade die
„Deutlichkeit der Grundsätze der natürlichen Theologie und Moral“. Die
Untergrabung der natürlichen Moral und der natürlichen Religion durch
Kant führte in der Folge zum Bedeutungsverlust der konfuzianischen
Philosophie, die sich zuvor jahrzehntelang als Stütze der Systeme der
natürlichen Moral bewährt hatte. Der Nachweis der Kraft und Wirk-
lichkeit der Vernunft, den die konfuzianische Philosophie für die
Philosophen der frühen Aufklärung erbracht hatte, bedeutete nun nichts
mehr.

Allerdings blieben Kant und seine Anhänger bzw. Zeitgenossen in ihrer
geistigen Auseinandersetzung mit China und dem Konfuzianismus nicht
bei der bloßen Feststellung der Verschiedenheiten der Lebensformen der
Völker stehen, sondern versuchten, diese im Rahmen einer einheitlichen
Menschheits- bzw. Kulturgeschichte des Menschengeschlechts systema-
tisch zu erfassen. Dahinter stand freilich der zentrale Gedanke der neuen
historischen Weltanschauung, die in der deutschen Dichtung und im
spekulativen philosophischen Denken Deutschlands in der zweiten Hälfte
des 18. Jahrhunderts immer mehr zutage trat. Es war der Gedanke des
kontinuierlichen Flusses natürlicher und geistiger Höherbildung des
Natur- und Menschenlebens. Danach seien die großen Werke der Kunst
und Dichtung, die großen geschichtlichen Gebilde, wie Sprache und Reli-
gion, keine Artefakte und auch nicht mit Absicht gemacht; vielmehr
würden sie mit derselben inneren Notwendigkeit hervorgebracht, mit der
Naturerzeugnisse unter den verschiedenen Himmelsstrichen entstehen. Or-
ganisches Wachstum in der geistigen wie in der natürlichen Welt war zur
herrschenden Denkform geworden.41 Nach Kant gab es daher kaum noch
einen Denker, der bereit war, in das Innere der konfuzianischen Philoso-
phie einzudringen. Stattdessen wurden nun ihr unphilosophisches Wesen
und ihre Geistlosigkeit hervorgehoben.

Die Trennung der Glückseligkeit bzw. „Naturordnung“ einerseits von
der Autonomie, Moralität und Vernunft, also der „Vernunftordnung“ an-
dererseits, die der kritischen Philosophie Kants zugrunde liegt, floss auch
in kulturgeschichtliche Darstellungen ein. Die „Eudämonie“, d.h. das
Glückseligkeitsprinzip, wurde den weniger zivilisierten Völkern, ein-
schließlich der Chinesen, zugeschrieben, während die aufgeklärten Völker
Europas nach dem Grundsatz der „Eleutheronomie“, d.h. nach dem „Frei-

41 Vgl. Schaumkell 1905, S. 115.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

68

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


heitsprinzip der inneren Gesetzgebung“, lebten.42 Deshalb sprach Kant
den Chinesen die Moralität ab. Die Abwertung und Ablehnung der chine-
sischen Zivilisation ging so weit, dass ein Zeitgenosse Kants, August Lud-
wig Schlözer (1735–1809), Chinesen als Halbmenschen bezeichnen kon-
nte. Dahinter stand die Auffassung von der eindimensionalen Linearität
der Entwicklung der Vernunft, in der die Andersartigkeit der Kulturen im
Sinne des Fortschrittsgedankens gedeutet und gewertet wurde. Es entwick-
elte sich ein Denkschema, das auf der Unterscheidung von Tieren, Bar-
baren, halbaufgeklärten und aufgeklärten Völkern beruhte.43

Als gängige Metapher für das geistige Niveau der Chinesen tauchte
damals der noch heute bekannte Begriff der „Kindheit“ auf. Denker wie
Herder und Hegel verwendeten ihn, weil sie im kindlichen Gehorsam der
konfuzianischen Sittenlehre den Kern des Konfuzianismus und das
wichtigste Gebot des chinesischen Verhaltenskodexes sahen. Daraus fol-
gerten sie, die Vernunft der Chinesen sei in der Kindheit stehen geblieben.
Konfuzius verlor seinen Status als Philosoph. Er wurde zum „Dorfschul-
meister“, „Sagen- und Märchensammler“, „Volksbetrüger“, „Stoppler“,
„Geschäftsmann“ und bestenfalls zum „Moralisten“ degradiert.

Allerdings hat sich Kant in keiner seiner Vorlesungen über China, die
er mehr als 40 Semester lang als Teil der „Physischen Geographie“ gehal-
ten hatte, die Mühe gemacht, zu erläutern, warum es der konfuzianischen
Lehre an Moralität mangeln sollte. Auch Hegel, der im kantischen Sinne
sagte, die Chinesen hätten keine Philosophie, sondern nur Moral, ver-
mochte nicht, in das Innere der konfuzianischen Philosophie einzudringen.
Stattdessen ging es ihm in seiner Darstellung der chinesischen Philosophie
vor allem darum, ihr unphilosophisches Wesen bzw. ihre Geistlosigkeit zu
zeigen.

Sicherlich führte die kantische Kritik am Eudämonismus der frühen
Aufklärung, insbesondere am Leibniz-Wolffschen System, die Denker
dieser neuen Zeit dazu, der gerade von Leibniz und Wolff so

42 Kant 1797, S. 506.
43 Auch die „Skala der Humanität“ von Christoph Meiners versucht sich in solch ein-

er zivilsatorischen Zuordnung. Er beginnt seine Skala mit den großen Affen, dann
folgen „Orang-Utangs, Kimpezeys, Waldneger, Buschhottentotten,
Buschmänner... Südsee-Neger, Finnen, Mongolische Hirtenvölker, Nomaden des
westlichen Asiens, Insulaner der Südsee, Südliche Asiaten, Hindus, Westliche
Asiaten“ und schließlich die Europäer (Meiners 1811, S. 343). Die Chinesen zählte
er zu den südlichen Asiaten.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

69

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


hochgeschätzten konfuzianischen Lehre von vornherein mit Misstrauen zu
begegnen. Aber dies rechtfertigt nicht, der konfuzianischen Lehre die
Moralität und somit den Chinesen die moralische Autonomie abzus-
prechen. Auch wenn die Jesuiten gerne über die konfuzianische Sitten-
lehre und das wohlgeordnete und friedliche Zusammenleben in China
berichteten, wäre es anhand der vorhandenen Materialien selbst im frühen
18. Jahrhundert durchaus möglich gewesen zu erkennen, dass es der kon-
fuzianischen Philosophie um weit mehr als um bloßes „Wohlergehen“ und
„Befriedigung“ geht. Das hatten ja bereits Leibniz und Wolff erkannt.

Dennoch widersprachen die Gelehrten dieser Epoche, auch wenn sie
sich niemals ernsthaft mit der konfuzianischen Philosophie beschäftigt
hatten, mit erstaunlicher Gewissheit dem Urteil der Philosophen der
frühen Aufklärung, die den Konfuzianismus so eifrig rezipiert hatten. Sie
gingen von vornherein davon aus, wie bei Hegel besonders deutlich zu se-
hen ist, dass die konfuzianische Lehre und das chinesische Denken
überhaupt, anders als das europäische Denken, keine philosophischen
Eigenschaften besitzen. Die Andersartigkeit konnte in einem unilinearen,
fortschrittsorientierten Denkschema nur entweder als besser, also
fortschrittlicher, oder als rückständiger gelten. Dabei war die höchste
Stufe auf der Fortschrittskala sowieso schon für die Europäer reserviert.
Da kaum einer der Gelehrten dieser Zeit – mit einer Ausnahme, nämlich
Johann Gottfried Herder – bereit war, sich auf die konfuzianische Philoso-
phie ernsthaft einzulassen, war es nicht verwunderlich, dass weder die
Gemeinsamkeiten zwischen der konfuzianischen und der kantischen
Philosophie noch das dialektische Moment im chinesischen Denken
erkannt wurden. Den geschichtsphilosophisch orientierten Gelehrten
dieser Epoche ging es nicht um die konfuzianische Philosophie als solche,
sondern vielmehr darum, die Rückständigkeit der chinesischen Zivilisa-
tion zu zeigen.

Der starke Einfluss eines Kants und eines Hegels auf die folgenden
Generationen dürfte dazu geführt haben, dass seither kaum jemand im
Westen mehr bereit war, in die konfuzianische Philosophie tiefer einzu-
dringen. Das gilt auch für Ostasien selbst, wo der Konfuzianismus eben-
falls mit der unter Modernitätsvorstellungen abzulehnenden Tradition
identifiziert wurde. So bleibt die Rezeption des Konfuzianismus bis heute
dem „einhelligen Urteilsspruch des deutschen Idealismus, der in der chi-
nesischen Philosophie wenig mehr als den Ausdruck eines elementaren,
vorphilosophischen, von den Mächten der Natur bzw. den naturalisierten
Mächten des Staates noch kaum getrennten Bewußtseins“ sah, verhaftet.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

70

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Kritiker wie Kant und Hegel kamen zu ihren Verdikten ohne eine wirk-
liche und umfassende Kenntnis ihres Gegenstandes.44 Dennoch beruft sich
die nun schon sehr lange Tradition der „universistischen“ Sichtweise vom
Konfuzianismus, die behauptet, die konfuzianische Philosophie trenne im
Gegensatz zur „abendländischen“ nicht zwischen Subjekt und Objekt,
bzw. zwischen Mensch und Natur, auf Kant und Hegel.

So konnte die Auffassung von Kant und Hegel, dass die konfuzianische
Lehre anders als die westliche Philosophie die Subjektivität des Menschen
nicht kenne, das Ostasienbild des Westens bis weit ins 20. Jahrhundert
hinein prägen. Demnach müssten Ostasiaten zuerst „Mensch“ bzw. „Sub-
jekt“ werden, um sich vom Joch der Tradition zu befreien.45

Orientalismus in Ostasien

Kant und seine Anhänger glaubten, dass die Rückständigkeit der kon-
fuzianischen gegenüber der europäischen Zivilisation eine empirisch
belegbare Tatsache sei. Die Beweise waren für sie: das niedrige Niveau
der Technik und Naturwissenschaft der Chinesen, von dem schon die Je-
suiten berichtet hatten, die Öffnung von nur wenigen chinesischen Häfen
für die europäischen Händler und das Fortbestehen der „väter-
lichen“ Herrschaft in China, die für sie nichts anderes als „orientalische
Despotie“ bedeutete. Die eigentliche Ursache für diese Rückständigkeit
sahen sie in der geringen Entwicklung der Vernunft und dem geringeren
wissenschaftlichen Denkvermögen der Chinesen, für die sie letztlich das
mechanische Triebwerk der Sittenlehre des Konfuzius verantwortlich
machten. Die kindliche Pietät der konfuzianischen Sittenlehre galt zugle-
ich als Ursprung des „Sklavengeistes“ der Chinesen. Damit stand in dieser
zweiten Rezeptionsphase der Konfuzianismus – eigentlich die konfuzian-
ische Alltagsmoral und Sitte – im Mittelpunkt der Erklärung der
Rückständigkeit Chinas. Die Kontinuität der konfuzianischen Tradition im
politischen System bedeutete für sie ein Zeichen der Stagnation. Der Kon-

4.

44 Interessanterweise folgten selbst viel kenntnisreichere Sinologen späterer Zeit
ihrer Betrachtungsweise. Die für die idealistische Philosophie so bezeichnende
Suche nach einem einheitlichen letzten „Prinzip“, von dem aus sich das „chinesis-
che Denken“ säuberlich deduktiv erschließen lässt, erfreut sich bis heute bei vielen
China- und Ostasienkennern großer Beliebtheit. Vgl. Roetz 1984, S 28.

45 Herder 1784–1791, S. 286.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

71

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


fuzianismus wurde zum Symbol des Konservatismus, der keine
Veränderung und auch keinen Fortschritt zulässt, und die Darstellung der
konfuzianischen Herrschaft zu einem Instrument in der Auseinanderset-
zung um politische Freiheit, das sich gegen konservative Widersacher ein-
setzen ließ.

Der Konfuzianismus war also ebenso wie für Wolff (der darin einen
empirischen Beweis für sein Menschenbild gesehen hatte) auch für Kant
und seine Anhänger ein Mittel zur Unterfütterung ihrer jeweiligen Argu-
mentationslinien. Sie zeichneten nach Bedarf ein Bild der konfuzianischen
Gesellschaften in Ostasien, das kaum auf der Kenntnis und dem Verständ-
nis dieser Gesellschaften beruhte, sondern sich vielmehr aus der geistigen
Entwicklung in Europa erklärte.

Das von Kant und seinen Anhängern geprägte Bild vom Konfuzianis-
mus und von Ostasien ist mit der Verbreitung der imperialistischen Hege-
monie Europas auch in Ostasien zum dominierenden Diskurs
aufgestiegen. Den Gedankenspielen der Gelehrten vorangegangener
Jahrhunderte konnte man spätestens seit Mitte des 19. Jahrhunderts nicht
mehr viel abgewinnen. Die neuen Intellektuellengenerationen rezipierten
stattdessen das westliche Konfuzianismus- und Ostasienbild. Schnell ka-
men sie zu der Überzeugung, dass das „Ostasiatische“ zugunsten einer
Modernisierung überwunden werden müsse. Und so begannen die in-
tellektuellen Eliten in Ostasien, das Ostasiatische mit Konservatismus,
Rückständigkeit, Despotismus, Stagnation usw. gleichzusetzen. Damit
wurde die „östliche metaphysische Kultur“, die die Gelehrten im 17.
und 18. Jahrhundert der materialistischen Kultur des Westens noch als gle-
ichwertig gegenübergestellt hatten, nunmehr als der westlichen Zivilisa-
tion unterlegen akzeptiert. Diese Auffassung wurde am deutlichsten und
einflussreichsten von Fukuzawa Yukichi vertreten. Wie in Kapitel 1
gezeigt, verkörpert Asien für ihn genau das, was überwunden werden
muss, wenn die Länder Ostasiens sich modernisieren wollen, um mit den
Ländern des Westens gleichzuziehen.

Ebenso wie Fukuzawa lehnten viele junge Intellektuelle in Korea und in
China alles ab, was ihnen alt und traditionell, also „asiatisch“ erschien,
und glaubten, dass sich ihr Land nur durch die Rezeption der westlichen,
geistigen wie auch materiellen Kultur zu einem zivilisierten, modernen
Land entwickeln könne. Vor allem der nationalistisch bestimmte Wunsch
nach einem starken Staat veranlasste diese jungen Intellektuellen zu einer
radikalen und einseitigen Schmähung des Eigenen und einer maßlos
überzogenen Idealisierung des Fremden. Dass sie dabei das negative

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

72

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Asienbild des Westens aus dem späten 18. Jahrhundert übernahmen, ist
nicht verwunderlich, sondern einfach Teil der zeitgeschichtlichen
Wahrnehmungen und Strömungen.

Bei der seit den 1980er Jahren im Westen wie im Osten geführten De-
batte über den „konfuzianischen Kapitalismus“, gewann man auf den er-
sten Blick den Eindruck, dass der Konfuzianismus nunmehr eine „Reha-
bilitierung“ erleben würde, da er zur eigentlichen Triebkraft der
wirtschaftlichen Erfolge Ostasiens erhoben wurde. Die genauere Analyse
macht jedoch deutlich, dass die Komponenten des Konfuzianismus- und
Ostasienbildes sich gegenüber den vorherigen Diskussionen kaum
verändert hatten; nur die Bewertung dieser Komponenten änderte sich.
Begriffe wie „Familismus“, „Abhängigkeit“, „Partikularismus“ oder „au-
toritäre Haltung“ wurden beibehalten. Wie schon bei Kant und seinen
Anhängern stand der Konfuzianismus als Sitten- und Morallehre im Mit-
telpunkt. Für eine konfuzianische Lehre, die die subjektive moralische Au-
tonomie des Menschen betont, war kein Platz.

Bis heute wird die konfuzianische Philosophie, ganz im Sinne von Kant
und seinen Anhängern, allgemein als eine vormoderne Denktradition, als
Restbestand eines „Urgesteins aus der alten Zeit“ hingestellt. Dies gilt
nicht nur für ihre Kritiker, sondern auch für die „Hüter“ dieser Tradition,
da beide davon ausgehen, dass das konfuzianische Denken die Subjektiv-
ität des Menschen nicht kenne.

So hat der europazentristische Orientalismus sowohl im Westen als
auch in Ostasien die Diskurse über Moderne und Modernisierung bes-
timmt. Wie stark der Orientalismus in Ostasien verbreitet ist, ist z.B. daran
erkennbar, dass Chŏng Yag-yong von Oh Yun-hwans als ein Denker der
Vormoderne betrachtet wird, weil er einen personifizierten Gottesbegriff
eingeführt habe, dieser aber im Denksystem der westlichen Moderne
längst überwunden worden sei.46 Eine solche Wahrnehmung ist wegen des
ihr zugrunde liegenden Orientalismus nicht nur unangemessen, sondern
auch falsch, da das konfuzianische Denksystem Chŏng Yag-yongs von je-
her auf der moralischen Autonomie des Menschen beruhte und gerade auf
eine Überwindung des damals dominierenden Denksystems des Neokon-
fuzianismus zielte.

46 Vgl. Oh Yun-hwan 2002.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

73

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Der Mensch als „hybrides Wesen“ – Bruch und Kontinuität

Nicht zuletzt durch die Abhandlungen von Christian Wolff war im Westen
bekannt geworden, dass im konfuzianischen Denken der Mensch als ein
subjektives Wesen gilt, das unabhängig von der göttlichen Offenbarung
vernünftig ist. Bereits vor der Französischen Revolution hatte man das hu-
manistische Element im konfuzianischen Denken Ostasiens erkannt. Der
starke Einfluss von „großen Denkern“ wie Kant, Hegel und Max Weber
bewirkte, dass sich sowohl in Europa als auch in Ostasien die Auffassung
durchsetzte, dass Ostasien, um sich modernisieren zu können, zunächst
das konfuzianische Denken überwinden müsse. Man kenne in Ostasien
keine Subjektivität; deshalb müsse alles, was als traditionell ostasiatisch
galt, beseitigt, also die alten Zöpfe abgeschnitten werden. So wurde auch
im Diskurs um den konfuzianischen Kapitalismus der humanistische
Charakter des Konfuzianismus außer Acht gelassen und stattdessen
lediglich auf die kollektive Moral des konfuzianischen Wertesystems
zurückgegriffen. Diese Momente des Konfuzianismusverständnisses
verdichteten sich zum hegemonialen Diskurs im ausgehenden 20. Jahrhun-
dert. Muss man sich vor diesem Hintergrund noch wundern, dass die Stu-
denten auf dem Tiananmen-Platz im Mai 1989 als Symbol von
Demokratie und Menschenrechten keine Konfuziusstatue, sondern eine
Kopie der New Yorker Freiheitsstatue aufstellten? Für sie war Konfuzius
ein „menschenfressendes Ungeheuer“.

Dennoch: Auch wenn man in Ostasien den traditionellen Zopf nicht
mehr trägt, die Intellektuellen einen radikalen „kognitiven Bruch“ vollzo-
gen und Konfuzius tausendmal hingerichtet haben, sind die Wirkungen
der konfuzianischen Lehre, die über zwei Jahrtausende hinweg das politis-
che und gesellschaftliche Leben geprägt hatten, noch vorhanden – so wie
im Westen Elemente der christlichen Tradition und der Ständegesellschaft
auch nach der Französischen Revolution erhalten geblieben sind.47 Ob es
ihnen bewusst ist oder nicht, stehen die Dissidenten und demonstrierenden
Studenten in China und Korea doch in der langen Tradition kritischer kon-
fuzianischer Gelehrter, von denen so mancher im Kampf um die gerechte
Ordnung sein Leben lassen musste.

Die Tatsache, dass Spuren der früherer Epochen weiterleben, auch
wenn vieles verloren gegangen zu sein scheint, ist mit der Hybridität, die

5.

47 Vgl. Elias 1939.

I. Die Wahrnehmung von Ost und West

74

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


das Wesen des Menschen ausmacht, zu erklären. Der Mensch als subjek-
tives Wesen trägt die unterschiedlichsten Elemente früherer Epochen in
sich.48 Als hybride Wesen schaffen sich die Menschen ihre jeweilige
Moderne. Folglich ist es erforderlich, bevor man über „alternative“ oder
„multiple Modernen“ spricht, sich mit der Hybridität der Moderne au-
seinanderzusetzen. Ist man sich dieser bewusst, dann wird erkennbar, wie
künstlich und unnötig Dichotomien zwischen dem Osten und dem Westen
sind. Damit wird auch die Erfindung eines neuen Begriffes, der die
vielfältigen Facetten der Moderne verdeutlichen soll, überflüssig: Die
Moderne wurde und wird nicht nur durch den Westen und im Westen,
sondern in allen Gesellschaften auf Grundlage ihrer jeweiligen Geschichte
und ihrer jeweiligen kulturellen Traditionen geschaffen.

48 Vgl. Reckwitz 2006, S. 19.

Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien

75

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


II. Der Traum von einer ostasiatischen
Gemeinschaft

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Hoffnung auf Frieden in Ostasien.
Koreanische Intellektuelle und der Russisch-Japanische Krieg

Korea 1904 und 2004

Im Februar 2004 wurde in Inch’ŏn, einer großen Hafenstadt westlich von
Seoul, von russischen Offizieren und russisch-orthodoxen Priestern ein
Denkmal für ihre im Russisch-Japanischen Krieg (1904–1905) gefallenen
Landsleute enthüllt. Genau 100 Jahre zuvor war auf dem Meer vor
Inch’ŏn der erste Schuss in diesem Krieg gefallen. Koreanische Zeitungen
berichteten ausführlich über die Aufstellung des Gedenksteins, ohne dabei
die Motive Russlands zu hinterfragen. Nur die koreanische Internetzeitung
„Pressian“ meinte dazu, dass dies für Russland eine Gelegenheit sei, sein-
er Niederlage von damals zu gedenken und zugleich seinen Willen zur
Hegemonie in Nordostasien zu demonstrieren. Auch in diesem Fall wurde
nicht gefragt, warum Korea der Errichtung dieses Denkmals zugestimmt
hatte.

Wie hätten Regierung und Öffentlichkeit in Korea wohl reagiert, wenn
Japan in Inch’ŏn ein Denkmal für diesen seinen Sieg errichtet hätte? Ein
solches Ansinnen allein hätte einen Eklat herbeigeführt. Im Falle Russ-
lands hatte die Regierung offenbar keine Einwände, während die
Öffentlichkeit, die sich sonst in ihrem Nationalstolz leicht verletzt sieht,
sich für kaum mehr als die pittoreske Zeremonie mit Offizieren und Popen
in exotischen Gewändern interessierte. Lediglich der „Nationalistische
Schriftstellerverband“, der in dem Denkmal eine Wiederauferstehung des
russischen Imperialismus erkennen wollte, brachte eine kleine Demonstra-
tion zustande. Lag das manifeste politische Desinteresse vielleicht daran,
dass es in diesem Krieg das gemeinsame Schicksal Koreas und Russlands
gewesen war, von Japan erniedrigt zu werden?

Dazu passt, dass der einzig halbwegs politische Kommentar, der zudem
in mehreren Berichten auftauchte, der war, dass sich die gegenwärtige
Lage der koreanischen Halbinsel kaum von der vor einhundert Jahren un-
terscheide, und dass man sich fragen müsse, ob sich Korea innerhalb der
heutigen komplexen Machtverhältnisse in Nordostasien klüger als die
Chosŏn-Dynastie um die Wende vom 19.zum 20. Jahrhundert verhalte.

1.

79

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Chosŏn (1392–1910) war damals zum Streitobjekt in der Konkurrenz
der imperialistischen Mächte geworden. Daran sollte diese Dynastie
schließlich zugrunde gehen, auch weil es in dieser Krisensituation im In-
neren zu dramatischen Konflikten zwischen „Traditionalisten“ und „Re-
formern“ um die Neugestaltung der gesellschaftlichen Ordnung gekom-
men war. Die gegenwärtige, unüberbrückbar erscheinende Dichotomie
zwischen dem liberalen und dem konservativen Lager in Südkorea ist im
Vergleich, im Innen- wie im Außenverhältnis, von geradezu operetten-
hafter Harmlosigkeit. Trotzdem reagiert man in Korea, einem Land, das
zwischen Riesen eingezwängt ist, gegenüber Veränderungen der weltpoli-
tischen Machtkonstellationen, insbesondere in Ostasien, sehr empfindlich.
Denn man glaubt bis heute, dass das Ende von Chosŏn und die Schmach
der Kolonialisierung durch Japan hätten vermieden werden können, wenn
die damaligen Politiker und Gelehrten/Intellektuellen genauer über die
damalige Welt informiert und damit besser für den Konflikt mit den impe-
rialistischen Mächte gewappnet gewesen wären.

Die Geschichte lässt sich nicht wiederholen und erlaubt deshalb keine
Überprüfung solcher Überzeugungen. Da sie aber bis heute fest im südko-
reanischen kollektiven Bewusstsein verankert sind, ist es interessant und
vielleicht sogar wichtig zu wissen, inwieweit die koreanische „intellek-
tuelle Klasse“ um die Jahrhundertwende über die Außernwelt informiert
war und wie sie zu ihren Einschätzungen der damaligen internationalen
Lage gelangte. Diesen Fragen soll hier, wenn auch nur in stark
eingeschränkter Weise, anhand der vor und nach dem Russisch-Japanis-
chen Krieg in den wichtigsten Zeitungen erschienenen Leitartikeln
nachgegangen werden. Leitfragen dieser Untersuchung sind, wie die Lage
Chosŏns in diesen Leitartikeln bewertet und wo Wege aus der Krise gese-
hen wurden.

Einflussreich waren damals nationalistisch geprägte Zeitungen wie
Tongnip sinmun (1896–1899), die erste Tageszeitung, die ausschließlich
im koreanischen Alphabet gesetzt wurde,1 Hwansŏng sinmun (1898–
1905), Cheguk sinmun (1898–1910) und Taehanmaeil sinbo (1904–1910).
Darüber hinaus gab es Zeitungen wie Hansŏng sinbo (1894–1906), Tae-
han ilbo (1904–1910) und Taedong sinbo (1904–1909), die von Japanern

1 Die erste Zeitung, Hansŏng sunbo, wurde 1883 gegründet. Sie wurde in chinesis-
chen Schriftzeichen gesetzt und fungierte mehr oder weniger als Stimme der
Regierung. Kein Geringerer als Fukuzawa Yuchiki hatte an der Vorbereitung der
Gründung dieser Zeitung mitgewirkt. Siehe dazu Chŏng Il-sŏng (2001, S 90).

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

80

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


herausgegeben wurden, sowie Zeitungen wie Kungmin sinbo (1906–1909)
und Taehan sinmun (1907–1909) mit pro-japanischen Koreanern als Her-
ausgebern. Hier werden vor allem die Leitartikel der drei nationalistisch
geprägten Zeitungen Tongnip sinmun, Hwansŏng sinmun und Taehan-
maeil sinbo ausgewertet. Sie waren sehr einflussreich und galten als
Sprachrohr der reformorientierten Intellektuellen.

Taehanmaeil sinbo war von dem britischen Journalisten Ernest Thomas
Bethell, der im Februar (oder März) 1904 als Korrespondent der englis-
chen Zeitung Daily Chronicle nach Chosŏn gekommen war, um über den
Russisch-Japanischen Krieg zu berichten, gegründet worden. Am 29. Juli
1904 erschien die erste Nummer dieser Zeitung. Da Berthell als englischer
Staatsbürger extraterritoriale Rechte genoss, konnten die Redakteure sein-
er Zeitung – Yang Gi-t’ak, Pak Ŭn-sik und Sin Ch’ae-ho – ohne Angst vor
der japanischen Zensur schreiben. Bei Hwansŏng sinmun lagen die Dinge
ganz anders. Sie hatte einen koreanischen Herausgeber und Namgung Ŏk
und Chang Chi-yŏn und Pak Ŭn-sik als Redakteure. Sie konnte sich nicht
gegen den immer stärker werdenden japanischen Druck schützen. Ab
1905 wurden ihre Redakteure allesamt verhaftet und die Zeitung
geschlossen.

Die Konstellation bei der Tongnip sinmun war eine besondere. Ihr Her-
ausgeber war Sŏ Chae-p’il, der zu den jungen pro-japanischen Politikern,
die 1884 den Putsch organisiert hatten, gehörte. Nach dem Scheitern des
Putsches floh Sŏ in die USA und wurde amerikanischer Staatsbürger.
Nach dem Sieg Japans im Chinesisch-Japanischen Krieg 1895, als in
Chosŏn ein pro-japanisches Kabinett gebildet wurde, kam er als
amerikanischer Staatsbürger nach Chosŏn zurück und begann 1896 mit
der Herausgabe der Tongnip sinmun. Obwohl er Japan ganz offen als
Modell für die Zivilisierung Koreas anpries, wurde dies in den 1890er
Jahren nicht als Problem gesehen. Entsprechend unterscheiden sich die
Leitartikel in der Hwansŏng sinmun während der 1890er Jahren kaum von
denen der Tongnip sinmun.

Aus heutiger Sicht mag es seltsam klingen, dass Japan in den 1890er
Jahren solche Bewunderung fand. Tatsächlich glaubten viele junge In-
tellektuelle in Chosŏn, dass Japan Korea helfen werde, sich zu „zivil-
isieren“ und damit Mitglied der „ersten Klasse der Länder dieser Welt“ zu
werden. Wenn sie von „Zivilisation“ sprachen, meinten sie damit die eu-
ropäische oder westliche Zivilisation, die sie für fortschrittlicher als die
ostasiatische hielten. Sie akzeptierten die Dreistufentheorie der Zivilisa-
tion von Fukuzawa Yukichi, der die Länder in zivilisierte, halb-zivilisierte

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

81

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


und barbarische unterteilte.2 Die pro-japanischen Stimmen bildeten zum
Ende von Chosŏn zwar keine Mehrheit in der Gesellschaft, doch waren sie
nicht zu überhören.

Bevor mit der Analyse der Leitartikel begonnen wird, soll noch kurz
auf die politische Lage in und um die koreanische Halbinsel um 1905
eingegangen werden.

Die Koreanische Halbinsel und Ostasien 1894–1909

Japan und Russland konkurrierten bereits seit Mitte der 1890er Jahre um
Einfluss in Chosŏn. Seit Japan 1876 die Öffnung Chosŏns erzwungen hat-
te, war es stets bedacht, größeren Einfluss auf dieses Königreich zu gewin-
nen. Mit dem Sieg im Chinesisch-Japanischen Krieg erlangte Japan 1894
die politische Oberhand auf der Halbinsel, ließ ein pro-japanisches Kabi-
nett einrichten und eine Kabo kaehyŏk genannte Reform durchführen.
Einige Politiker im Umfeld des Königs, insbesondere die Königin, ver-
suchten, Russland als Gegengewicht zu Japan als Verbündeten zu gewin-
nen. Russland genoss hohes Ansehen in Chosŏn, weil es mit Frankreich
und Deutschland durchgesetzt hatte, dass Japan die Halbinsel Liaodong,
die es infolge des Chinesisch-Japanischen Krieges erhalten hatte, an China
zurückgeben musste. Japan hatte wenig Verständnis für die pro-russische
Einstellung am Hof. Deshalb ließ der japanische Gesandte Miura Kôrô im
Oktober 1895 die Königin, die unter den pro-russischen Kräften politisch
als besonders klug und geschickt galt, ermorden. König Kojong, der sich
am eigenen Hof nicht mehr sicher fühlte, floh daraufhin im Februar 1896
in die russische Botschaft. Russland wurde so zum Hauptkontrahenten
Japans in Chosŏn.

Chosŏn war deshalb, als der Russisch-Japanische Krieg ausbrach, poli-
tisch gespalten. Pro-japanische Gruppierungen wie Iljinhoe unterstützten
Japan während des Krieges materiell und personell und begrüßten die
1904 und 1905 erfolgte Unterzeichnung des Protokolls bzw. des Protek-
toratsvertrages, mit denen der Rahmen der zukünftigen japanischen
Herrschaft über das Kaiserreich Taehan abgesteckt und Chosŏn die völk-
errechtliche Selbstständigkeit genommen wurde. Demgegenüber hatte die

2.

2 Vgl. Kapitel 1, „Asien‘ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea“, Ab-
schnitt 4.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

82

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Wijŏngch’ŏksap’a schon 1895 entschieden, sich nicht mit der aus ihrer
Sicht Unterjochung durch Japan abzufinden. Unter ihrer Führung leisteten
Bauernarmeen 1905 breiten Widerstand gegen Japan. Mit der 1910 erfol-
gten förmlichen Kolonialisierung des Landes wurde dieser Kampf im Nor-
den der koreanischen Halbinsel und in der Mandschurei als Be-
freiungskampf weitergeführt.

Indes sahen reformorientierte Kaehwap’a-Intellektuelle, statt über ihre
eigene pro-japanische Einstellung nachzudenken, den Grund für die Un-
terwerfung Chosŏns im geringen Bildungsstand der Bevölkerung. Sie
meinten, die dringlichste Aufgabe zur Selbststärkung der Nation sei die
Bildung und Erziehung des Volkes. Deshalb initiierten sie Aufklärungs-
und Selbststärkungsbewegungen, während sich nur ein kleiner Teil ihrer
Mitglieder dem bewaffneten Widerstand anschloss. Unter ihnen war Ahn
Choong Kun. Er war es dann auch, der Itō Hirobumi, den früheren
japanischen Ministerpräsidenten3, 1909 in Harbin erschoss. Ahn selbst
sagte dazu, er habe Itō Hirobumi bestraft, weil dieser mit seiner rücksicht-
slosen Politik den Frieden in Ostasien zerstört habe. Ahn wurde im März
1910 im Alter von 32 Jahren hingerichtet. Ahn Choong Kun gilt in Süd-
wie Nordkorea bis heute als einer der größten Helden des Landes, weil er
in trostloser Zeit den „Nationalgeist“ (minjokchŏnggi) hochgehalten habe.4
Er verfasste während seiner Inhaftierung ein Schriftstück mit dem Titel
Tongyang pyŏnghwaron („Theorie vom Frieden in Ostasien“). Kopien
dieser Schrift und seiner Autobiografie sind 1979 im Archiv des japanis-
chen Außenministeriums entdeckt worden. Darin schreibt er, dass seine
politischen Auffassungen durch die Lektüre der nationalistischen kore-
anischen Zeitungen geformt worden seien. Daran lässt sich erkennen,
welche Bedeutung diesen Zeitungen vor und nach dem Russisch-Japanis-
chen Krieg in der öffentlichen Meinungsbildung zukam.

Ahn Choong Kuns „Theorie vom Frieden in Ostasien“

Ahns Choong Kuns (An Chung-gŭn) Schrift Tongyang p‘yŏnghwaron
(Theorie vom Frieden in Ostasien) ist eigentlich eine Anklage gegen den

3.

3 Itō Hirobumi, der mitunter auch als der „eigentliche Schöpfer des modernen
Japans“ bezeichnet wird (Brockhaus 1970: 336), war von 1905 bis 1909 General-
repräsentant in Korea und betrieb schrittweise dessen Kolonialisierung.

4 Chŏng 1994, S. 5.

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

83

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Verrat Japans an der Idee einer friedlichen ostasiatischen Solidargemein-
schaft.5 Der japanische Kaiser habe in der Kriegserklärung gegen Russ-
land 1904 gesagt, Japan führe diesen Krieg, um den Frieden in Ostasien
und die Unabhängigkeit Koreas zu sichern. Deshalb hätten viele Koreaner
und Chinesen Japan in diesem Krieg unterstützt. Da dieser Krieg zudem
ein Zusammenprall zwischen der „gelben“ und der „weißen Rasse“ war,
habe man sich im Bewusstsein mit Japan eine Gemeinschaft zu bilden,
über den Sieg Japans gefreut. Außerdem hätte Japan diesen Krieg ohne
den Beistand Chinas und Koreas gar nicht gewinnen können. Dennoch
habe Japan nach dem Sieg seine Versprechen nicht gehalten und damit die
Schaffung einer Friedensgemeinschaft des Ostens unmöglich gemacht.
Damit bringe es sich jedoch nur selbst in Gefahr, da es angesichts der Ex-
pansion des Westens immer dringlicher werde, dass sich alle Länder im
Osten Asiens solidarisierten und gemeinsam verteidigten. Wenn Japan,
dies nicht erkennen und weiterhin ein Land von derselben Rasse zerstören
und unterdrücken wolle, werde es in Zukunft selbst eine große Katastro-
phe nicht vermeiden können.6

Ahn Choong Kun forderte Japan auf, sich auf den eigentlichen Sinn der
ostasiatischen Gemeinschaft zu besinnen und eine Friedens- und Soli-
dargemeinschaft mit China und Korea zu bilden. Seine Vorstellungen von
einer ostasiatischen Friedensgemeinschaft waren konkret, um nicht zu
sagen, überraschend modern und weitreichend: So schlug er unter an-
derem die Bildung eines gemeinsamen Friedensrates, die Gründung einer
gemeinsamen Bank und die Einführung einer gemeinsamen Währung, ja
sogar eine gemeinsame Friedenstruppe vor.7

Der Text lässt die komplexe Gefühlslage der Intellektuellen Chosŏns,
die bis 1904/05 in Japan keine unmittelbare Bedrohung Koreas gesehen
hatten, erkennen. Einerseits forderten sie Solidarität der drei ostasiatischen
Länder, um sich gegen die expandierenden Mächte des Westens be-
haupten zu können, zugleich kritisierten sie Japan, das nicht auf sie hören

5 Ahn wollte in dieser Schrift seine Ansichten über den Frieden in Ostasien
ausführlich und systematisch darlegen. Aus diesem Grund hatte er eine Ver-
schiebung seiner Hinrichtung beantragt. Der Antrag wurde abgelehnt, sodass er nur
die Einleitung und das Kapitel über historische Erfahrungen schreiben konnte. Da
er während der Verhöre und des Gerichtsprozesses seine Auffassungen vom
Frieden im Osten immer wieder vortrug, können diese auch ohne seine um-
fassendere Darstellung ganz gut rekonstruiert werden.

6 Vgl. Ahn 1997.
7 Vgl. Ahn 1996, S. 55–57.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

84

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


wollte. Schließlich gingen einige von ihnen, wie Ahn Choong Kun, in den
Widerstand gegen Japan. Wie Ahn in seiner Schrift deutlich macht, war es
der Russisch-Japanische Krieg, der ihre Hoffnungen auf eine Gemein-
schaft der ostasiatischen Kultur und Rasse zerstörte und das Misstrauen
gegenüber Japan als Aggressor rasch anwachsen ließ. Dies bestätigt sich
beim Vergleich der Leitartikel nationalistisch gesinnter Zeitungen vor und
nach 1904.

Die Forderungen nach Solidarität der ostasiatischen Rasse

An den Leitartikeln der nationalistisch orientierten Zeitungen vor 1904
lässt sich erkennen, wie stark der Gedanke von der ostasiatischen Gemein-
schaft verbreitet war. Sowohl die Tongnip sinmun als auch die Hwansŏng
sinmun erklärten in den 1890er Jahren, dass das Zeitalter der Rassenkon-
flikte angebrochen sei: „Korea, Japan und Qing, die zu asiatischem Konti-
nent gehören, bilden eigentlich eine Rasse.“ (Tongnip sinmun vom
9.3.1899) Um die Expansion der weißen Rasse zu verhindern, müsse die
gelbe Rasse zusammenhalten; China, Japan und Korea müssten sich
miteinander solidarisieren und eine Gemeinschaft bilden (Tongnip sinmun
vom 26.3.1898, 7.4.1898, 17.6.1899, 15.11.1899; Hwansŏng sinmun vom
12.4.1899). Japan als das stärkste Land müsse die führende Rolle in Asien
übernehmen und seinen Beitrag zur Zivilisierung und zum Erhalt des
Friedens in Asien leisten (Tongnip sinmun vom 9. und 15.11.1899).

Wie schon gezeigt wurde, ist die Existenz des Westens als ein anderer,
separater Kulturkreis erst im 16. Jahrhundert, als Ostasien durch die Je-
suitenmissionare und den Handel mit westlicher Technik und Wis-
senschaft in Berührung kamen, erkannt worden. Erst danach begann man
in diesen Ländern den „Osten“ (dongyang, tōyō, tongyang) als dem West-
en entgegengesetzte Einheit zu betrachten. Bis dahin existierte in diesen
Staaten ein Weltbild, in dem man zwischen dem zivilisierten Zentrum
(hua) und der barbarischen Peripherie (yi) unterschied, das aber insgesamt
von einer „Welt unter dem Himmel“ (tianxia) ausging.

Die ostasiatische Welt blieb ungeachtet dessen, dass sie nun von der
Existenz des Westens wusste, bis Mitte des 19. Jahrhunderts gegenüber
Fremden aus dem Westen weitgehend verschlossen. England, Frankreich,
Holland und Russland hatten des Öfteren versucht, Ostasien für den Han-
del zu öffnen, allerdings ohne nennenswerte Erfolge. Chosŏn war in der
Verfolgung seiner Isolationspolitik besonders hartnäckig. Seiner

4.

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

85

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Bevölkerung war jeder Kontakt zum Ausland und Ausländern verboten,
während China und Japan mit Handelsplätzen wie Nagasaki oder Kanton
zumindest einen kleinen Türspalt für Ausländer offen ließen. Umso größer
war das Entsetzen in Korea, als China nach der Niederlage im Opiumkrieg
1840 einen ungleichen Vertrag unterzeichnen und die Häfen für westliche
Mächte öffnen musste. Nun wurde der Westen zur existenziellen Bedro-
hung und die Rettung ihrer Länder wurde für Gelehrte und Politiker zu
einem vordringlichen Problem. Zugleich begann man, Ostasien nicht mehr
nur als eine kulturelle, sondern auch als eine politische (Schick-
sals-)Gemeinschaft im Widerstand gegen den imperialistischen Westen zu
betrachten.

Interessanterweise wurde „Rasse“ zum Hauptkriterium der Unterschei-
dung zwischen Ostasien und dem Westen. Die Kategorisierung der Men-
schheit nach Rassen wurde nicht kritisch reflektiert.8 Die meisten Leitar-
tikel waren indes vom Sozialdarwinismus geprägt; d.h. Ostasien müsse
den Konkurrenzkampf der Rassen unbedingt gewinnen.9 Dafür müsse sich
Ostasien zunächst „zivilisieren“. Vom fortschrittlicheren Japan erwartete
man, in der Zivilisierung der Nachbarländer eine führende Rolle zu
übernehmen. Dass Japan spätestens 1894 mit dem Sieg im Chinesisch-
Japanischen Krieg selbst zu einer imperialistischen Macht aufgestiegen
war, wurde kaum wahrgenommen. Stattdessen wurde weiterhin betont,
dass Japan ein Land Ostasiens sei, dem die Zivilisierung gelungen sei. Die
Hauptforderung war deshalb, Japan müsse seinen Beitrag zur Zivilisierung
und zum Erhalt des Friedens in Asien leisten (Tongnip sinmun vom 9.
und 15.11.1899). In der Tongnip Sinmun vom 19. Juni 1899 heißt es:
„Japan … hat die meisten Kriegsschiffe in Asien, und seine Politik ist
aufgeklärt. Als solches soll es Führer der ostasiatischen Länder werden.

8 „Rasse“ beruht ebenso wie „Asien“ auf einer europäischen Begriffsbildung. Im 19.
Jh. hat sich der Rassenbegriff im Zusammenhang mit Nationalismus und Imperial-
ismus und der Suche nach einer eigenen modernen Identität in der politischen und
akademischen Öffentlichkeit Europas und Amerikas fest etabliert. Aber nicht nur
dort, sondern auch in außereuropäischen Ländern (Saaler 2007: 1).

9 Ende des 19. und Anfang des 20. Jhs. waren Intellektuelle in Ostasien stark vom
Sozialdarwinismus und Staatstheorien à la Bluntschli beeinflusst. Ihre Rezeption er-
folgte zunächst in Japan (Katō Hiroyuki), dann in China durch Liang Qichao und
schließlich auch in Korea durch Gelehrte wie Sin Ch’ae-ho. Die Rezeption des
Sozialdarwinismus war nicht innenpolitisch, sondern außenpolitisch motiviert. Es
ging um den Kampf gegen die imperialistischen Ambitionen des Westens (vgl.
Chun 1992).

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

86

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Dies hat der Himmel bestimmt. Es wäre deshalb absonderlich, diesem
Schicksal nicht zu folgen.“

Von dem Gedanken der Schicksalsgemeinschaft ausgehend, forderten
die koreanischen Zeitungen die drei ostasiatischen Länder auf, sich in Sol-
idarität zu üben, während Japan wirkliche Führerschaft in der Region
zeigen sollte. Am 12. April 1899 schrieb die Hwansŏng sinmun: „Der
Himmel wollte Ostasien das Leben wiedergeben. So ließ er Japan zum
aufgeklärten Land in Ostasien werden, damit es gleichberechtigt neben
den Großmächten stehen kann und von ihnen nicht diskriminierend behan-
delt wird. Wenn aber Japan aus egoistischer Überheblichkeit China und
Korea verachtet, mit ihnen seine Technologie und sein Wissen nicht teilen
will, um allein davon zu profitieren, dann wird dies unvermeidlich zum
Desaster in der ganzen Region führen. Japan muss sich deshalb der Logik
der Schicksalsgemeinschaft bewusst werden.“

Diese Art des Asianismus war bereits in den 1880er Jahren durch die
Kaehwap’a aus Japan nach Korea eingeführt worden und hatte unter den
aufgeklärten Intellektuellen des Landes schnell Verbreitung gefunden.10

Der Wunsch dieser aufgeklärten Intellektuellen nach einer Modernisierung
Koreas war so stark, dass sie den ideologischen Charakter des japanischen
Asianismus zunächst nicht richtig erkannten.11 Erst 1905, als Korea die
Wahrnehmung seiner außenpolitischen Angelegenheiten an Japan abtreten
musste, begriffen viele von ihnen die eigentlichen Ziele des japanischen
Asianismus.

Russisch-Japanischer Krieg und Souveränitätsverlust Chosŏns

In den Leitartikeln koreanischer Zeitungen vor dem Ausbruch des Rus-
sisch-Japanischen Krieges dominierte also die Vorstellung von einer os-
tasiatischen Gemeinschaft, die sich gemeinsam dem westlichen Imperial-
ismus entgegenstellt. Aus dieser Sicht bestand die innere Logik des Rus-
sisch-Japanischen Krieges darin, dass Japan in diesem Krieg Ostasien ver-

5.

10 Vgl. Yi 1989, S. 38. Kaehwap’a Mitglieder pflegten bereits in den frühen 1880er
Jahren enge Beziehungen mit Fukuzawa Yukichi. Fukuzawa hatte daher mittelbar
und unmittelbar sehr starken Einfluss auf das Denken der Kaehwap’a. Siehe dazu
Han 2000: 51–66.

11 Diese Intellektuellen hätten daher letztlich nur der Expansion Japans in Korea ge-
dient (Chun 1992: 105).

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

87

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


trat. Carl Schmitt kommentiert diesen Krieg in seiner 1941 erschienenen
Schrift „Völkerrechtliche Großraumordnung mit Interventionsverbot für
raumfremde Mächte“ ganz in diesem Sinne: Mit diesem Krieg sei die
„Universalisierung der (Monroe-)Doktrin wie auch ihre Übertragung“ auf
Ostasien aufgetreten.12

Aber für Chosŏn, das in diesem Krieg als Schauplatz des Konfliktes
von zwei fremden Mächten diente, konnte es in Wirklichkeit nicht so sehr
um die Konfrontation von Ostasien mit dem Westen gehen, sondern
vielmehr um die eigene Existenz. Denn Chosŏn hatte dem japanischen
Militär seine Militärbasen und Eisenbahnen überlassen müssen und
musste gleich zu Beginn des Krieges, seine außenpolitische Souveränität
auf Japan übertragen. Folglich unterschied sich die Bewertung des Rus-
sisch-Japanischen Krieges in Korea wesentlich von der anderer, nicht-eu-
ropäischer Länder, die meinten, in Japan eine heldenhafte außereuropäis-
che Macht erkennen zu können.13

Nach dem Sieg Japans 1905 war es koreanischen Zeitungen nicht mehr
möglich, ihre Meinungen frei zu äußern, denn sie unterlagen nun der
japanischen Zensur – mit einer Ausnahme, nämlich der „Taehanmaeil sin-
bo“, deren Besitzer, wie erwähnt, der britische Journalist Ernest Thomas
Bethell war. Diese Zeitung berichtete ausführlich über den Kriegsverlauf
und übte sich in scharfer Kritik an Japan. Ihren Redakteuren wurde de-
shalb bald vorgeworfen, pro-russisch zu sein. Ob sie das wirklich waren,
ist fraglich, wenngleich sie angesichts der Gefahr, von Japan kolonialisiert
zu werden, sicherlich mit Russland, dem Kriegsgegner Japans, sympa-
thisierten. Schlägt man eine Brücke zu dem russischen Denkmal am Hafen
von Inch’ŏn, dann kann man es auch als Erinnerung an diese komplizierte
„Gefechtslage“ und an die Widerborstigkeit dieser Zeitung verstehen.

Auch wenn die Redakteure der Taehanmaeil sinbo nicht müde wurden,
Japan zu kritisieren und ihr Misstrauen zum Ausdruck zu bringen, mussten
sie doch anerkennen, dass es diesem Land durch gute Propaganda- und
Pressearbeit und dank der traditionellen Feindschaft zwischen Russland
und den anderen westlichen Ländern gelungen war, im Westen den Ein-
druck zu erwecken, es sei die einzige Macht in Ostasien, die die Sou-
veränität Koreas und der Mandschurei schützen und den Frieden in der
Region erhalten könne (15.11.1904). Gleichwohl warnten sie: „Auch

12 Schmitt 1995, S. 277.
13 Vgl. Shimazu 1998.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

88

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


wenn Japan von aller Welt gelobt wird, wissen wir nicht, ob es sich mit
dem Sieg über Russland seine Wünsche erfüllt hat“ (15.9.1904), denn sein
Ehrgeiz sei grenzenlos und sein Verhalten zeige, dass es weiter ex-
pandieren wolle (6.1.1905). Als sich die Sorgen der Redakteure bald da-
rauf bewahrheiteten, druckte die Taehanmaeil sinbo, Japan habe sein Ver-
sprechen, die Nachbarländer zu zivilisieren und somit Frieden in Ostasien
zu schaffen, nicht eingehalten. Durch sein egoistisches Verhalten habe
Japan nicht nur Ostasien, sondern der ganzen Welt Unglück gebracht
(10.1.1905).

Mit dem Sieg Japans verschwand in Korea jegliche Hoffnung auf eine
ostasiatische Gemeinschaft. Die Kritik an Japan wurde in den Leitartikeln
der Taehanmaeil sinbo nun noch deutlicher zum Ausdruck gebracht
(11.7., 17.8.1907, 12.1. 1908). Zugleich nahm die Skepsis gegenüber dem
Asianismus zu. Sin Ch’ae-ho, einer der Redakteure, warnte ausdrücklich
vor dem Pan-Asianismus. Trotz der großen Empörung über das Verhalten
Japans finden sich noch nicht einmal versteckte Aufrufe zum aktiven, oder
gar bewaffneten Widerstand. Es war überhaupt eine Seltenheit, dass refor-
morientierte Intellektuelle wie Ahn Choong Kun, zu den Waffen griffen.
Man sah die Ursachen der Probleme, in die Korea damals geraten war,
hauptsächlich in der Rückständigkeit des eigenen Landes.

Selbststärkung und Modernisierung

In den Leitartikeln ist oft zu lesen, dass Chosŏn letztlich für seine
Rückständigkeit bestraft werde. Solche Argumente tauchten bereits in den
1890er Jahren auf.14 In einem Leitartikel der Tongnip sinmun heißt es,
Chosŏn könne, wenn es denn nur wie Japan zu einem aufgeklärten Land
würde, gleichwertig zu England oder Amerika aufschließen und sogar an-
dere Territorien erobern.15 Dieses geradezu grenzenlose Vertrauen in die

6.

14 So heißt es in der Tongnip sinmun: „Der Grund, warum Korea jetzt so arm, seine
Bevölkerung so dumm und seine Beamten so unfähig sind, liegt darin, dass alle
nicht gebildet sind. Wenn Korea stark und reich werden und seine Leute im Aus-
land respektiert werden sollen, müssen sie zuerst die alten Sitten aufgeben und
neue Wissenschaften lernen, damit sie wie die Völker der zivilisierten Staaten
werden.“ (10.10.1896.).

15 „Wenn Chinesen Menschenkinder wären, würden sie wegen der Wut über die
Niederlage gegen Japan... entschlossen alte Konventionen, Institutionen und
Gesetze reformieren wollen,... aber sie... werden immer noch nach alter Tradition

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

89

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Kraft von Aufklärung und Zivilisierung blendete alles, was diesen Weg
stören könnte, aus, und macht es zu dem Anderen, das es zu überwinden
gilt. Entscheidend ist nicht die „Rasse“, sondern ob man Zivilisierung und
Modernisierung befürwortet und diesen Zustand erreicht. Aus dieser Per-
spektive waren die ŭibyŏng, die erwähnten Freiwilligenkorps der Bauern,
nichts anderes als t’obi, „unaufgeklärte Gangster“. Demgegenüber wurden
die aufgeklärt-zivilisierten Länder zu Beschützern der Unabhängigkeit
Chosŏns erhoben. „Chosŏn braucht keine großen Heere und keine Marine
zu unterhalten, um sich gegen Angriffe von außen zu verteidigen. Eine
kleine Zahl von Soldaten ist ausreichend, um unaufgeklärte Gangster wie
Tonghak16 und ŭibyŏng zu bekämpfen. Falls irgendein Land Chosŏn an-
greifen sollte, werden es [die aufgeklärt-zivilisierten Länder] nicht zu-
lassen, dass Chosŏn Kolonie eines anderen Landes wird, jedenfalls nicht,
solange sich Chosŏn in dieser Welt richtig benimmt.“ (Tongnip sinmun
vom 22. Mai 1897)

Nach 1905 bezeichneten die nationalistisch orientierten Zeitungen die
ŭibyŏng in den zwar nicht mehr als t’obi, setzten aber weiterhin auf
Aufklärung und Selbststärkung und nicht auf bewaffneten Widerstand.
Die Hwansŏng sinmun fordert die ŭibyŏng sogar auf, die Waffen
niederzulegen und nach Hause zu gehen. Sie sollten sich lieber um ihre
eigentliche Arbeit und um die Erziehung der Kinder kümmern, damit
deren Intelligenz und Fähigkeiten entwickelt würden. Nur dann könne
man irgendwann, die Unabhängigkeit des Landes wiederherstellen

regiert, deshalb werden sie in dieser Welt ausgelacht.... wenn jemand sagt, Chosŏn
müsse diesem, dem schwächsten Land der Welt nacheifern, dann kann er nur ein
Erzfeind Koreas sein, der das Land zerstören will. Solche Menschen muss man auf
ein Dampfschiff packen und nach China schaffen. Dort würden sie ihre Freunde
finden. Für Chosŏn wäre dies ein freudiges Ereignis. Wenn die Menschen in
Chosŏn aus ihrem Traum erwachen... sich um Wissenschaft und neue Konventio-
nen, die der Stärkung des Landes dienen, kümmern, dann gibt es keinen Grund
mehr, warum sie nicht so sein können wie Engländer oder Amerikaner. Dann kann
Chosŏn auch Qing angreifen und Liaodong und die Mandschurei für sich behalten
und eine Entschädigung von achthunderttausend Won bekommen. Deshalb hoffen
wir, dass Koreaner sich Großes vornehmen, um in zehn Jahren Liaodong und die
Mandschurei zu erobern und auch die Insel Tsushima besetzen zu können.“ (Tong-
nip sinmun, 4. August 1896).

16 Tonghak war als eine neue nationalistisch-religiöse Bewegung am Ende der
Chosŏn-Zeit entstanden. 1894 erhob sie sich gegen die Ausbeutung durch korrupte
Beamte und japanische Händler an. Dieser Aufstand wurde mit Hilfe chinesischer
und japanischer Truppen niedergeschlagen.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

90

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


(25.9.1907). Ähnlich argumentierte auch die Taehanmaeil sinbo: „Traurig.
Koreaner sollen nicht von sich sagen, dass sie es nicht können, sondern
sich erst recht Mühe geben, beim Volk das Verständnis der neuen Verhält-
nisse zu wecken und die Stärke des Landes zu fördern, um auf diesem
Weg [die Unabhängigkeit] wiederherzustellen. Italien hat erst nach
sechzig Jahren die Souveränität wiedererlangt, Griechenland erst nach
vierhundert Jahren kolonialer Unterwerfung seine Unabhängigkeit zurück-
gewonnen. Deshalb ist zu wünschen, dass das koreanische Volk trotz der
gegenwärtigen Situation nicht aufhört, in dieser Welt ein unabhängiges
Korea aufzubauen.“ (26.7.1907)

In Anbetracht der Existenzkrise, in die Chosŏn durch Japan geraten
war, blieben die reformorientierten Intellektuellen gegenüber dem Rus-
sisch-Japanischen Krieg erstaunlich passiv. Bedenkt man, dass viele
Bauern und konfuzianische Gelehrte den bewaffneten Widerstand gegen
Japan aufnahmen, wird ihre Passivität noch erstaunlicher. Ein wichtiger
Grund dafür liegt, wie schon erwähnt, darin, dass sie meinten, in seiner
Rückständigkeit die tiefere Ursache der Schwierigkeiten Chosŏns gefun-
den zu haben. Deshalb entbehrt es nicht einer gewissen Logik, dass mit
der Zeit immer mehr von ihnen an der Kolonialisierung Koreas mitwirk-
ten. Sie sahen in Japan einen Modernisierer ihres Landes.17

Erst seit etwa zehn Jahren befasst man sich mit der Rolle der Intellek-
tuellen in der zweiten Hälfte des 19. Jahrhunderts und während der Kolo-
nialzeit. Es wird nicht nur von Historikern gefordert, die Rolle der refor-
morientierten Intellektuellen am Ende der Chosŏn-Zeit neu zu bewerten.
So vertritt Sin Bong-ryong die Auffassung, dass diese das Land bereits vor
der Kolonialisierung innerlich kolonialisiert hätten, etwa indem sie in ein-
er Situation, in der bewaffneter Widerstand gefragt war, von Selb-
ststärkung sprachen.18 Es ist erstaunlich genug, dass diese Debatte erst jet-
zt stattfindet. Wer aber die Verhältnisse kennt, weiß, dass die koreanis-
chen Diktaturen eine andere Geschichtsschreibung als ihre eigene nicht
zugelassen und andere Sichtweisen nur sehr eingeschränkt geduldet hat-
ten. Erst seit der Demokratisierung 1987 können Historiker und Politik-
wissenschaftler die Debatten führen, die sie für wichtig halten. Zu den in-

17 Als die japanische Kolonialverwaltung in den 1920er Jahren mit der Umsetzung
der sog. Kulturpolitik begann, sahen viele Intellektuelle darin eine neue Perspek-
tive für das Land und unterstützten diese Politik aktiv. Bestes Beispiel dafür ist
Yun Ch’I-ho, der zweite Herausgeber der Tongnip sinmun.

18 Sin Bong-ryong 2001, S. 211–219.

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

91

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


teressantesten neuen Debatten gehören die seit Mitte der 1990er Jahre in-
tensiv geführten Ostasiendiskurse. Sie nehmen die Themen und Prämissen
der reformorientierten Intellektuellen des ausgehenden 19. Jahrhunderts,
wie etwa „ostasiatische Rasse“ und „ostasiatische Solidarität“, wieder auf.

Rückkehr des Themas „Ostasien“

Die traditionsreiche Zeitschrift Ch’angjak kwa pip’yŏng griff 1993 das
Thema „Ostasien“ auf und löste damit eine bis heute andauernde Debatte
aus.19 Die in ihr veröffentlichten Beiträge hoben sich deutlich von der von
Tu Weiming und Chin Yaoji geprägten Debatte über „konfuzianischen
Kapitalismus“ und „asiatische Werte“ ab. Autoren dieser Zeitschrift,
darunter Paek Nak-ch’ŏng, Ch’oe Wŏn-sik, Paek Yŏng-sŏ und Chŏn
Hyŏng-jun, fiel es schwer, in Tus Behauptung, dass Ostasien im 21.
Jahrhundert zur hegemonialen Weltmacht aufsteigen würde, etwas Ver-
lockendes zu sehen, da höchstens China oder Japan in solch eine Position
gelangen könnten, nicht aber Korea. Vielmehr sei nicht auszuschließen,
dass Korea durch Hegemonialkonflikte zwischen China, Japan und den
USA in Schwierigkeiten geraten könnte. Deshalb dürfe der Os-
tasiendiskurs in Korea nicht von Großmachtphantasien ausgehen.20 Hinge-
gen sei Ahn Choong Kuns Konzept von Ostasien als Friedensgemein-
schaft einleuchtender, weil er die reale politische Lage Koreas nicht aus
dem Blick verloren hatte.21

Ob man Ahn Choong Kun tatsächlich auf ein so hohes Podest heben
kann? Sicherlich war Ahns Theorie vom Frieden in Ostasien konkret
gefasst und basierte auch aus heutiger Sicht auf vernünftigen Konzepten.
Dennoch ist es problematisch, seine Vorstellungen in die heutigen
Diskurse über die Bildung einer regionalen Gemeinschaft einbauen zu
wollen. Denn Ahns Theorie lag ebenso wie dem Konzept vom „Osten“ der
damaligen reformorientierten Intellektuellen eine dichotome Denkweise
von Ost und West zugrunde. Warum aber sollten moderne Regionalismus-
diskurse einer solchen dichotomen Begrifflichkeit bedürfen?

7.

19 Sie war in den 1960er Jahren die wichtigste kritisch-progressive Zeitschrift. In den
1980er Jahren diente sie als Plattform der Debatten über „Gesellschaftsformation“.

20 Vgl. Chŏn Hyŏng-jun 1997, S. 280.
21 Vgl. Paek Yŏng-sŏ 1997, S. 23. Mehr dazu im Kapitel „Die ‚Entdeckung Os-

tasiens‘. Der Ostasiendiskurs im Korea der Gegenwart“ in diesem Buch.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

92

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Darüber hinaus weist der Orientalismus vor hundert Jahren eine weitere
Besonderheit auf. Mit dem Osten meinten die reformorientierten Intellek-
tuellen Chosŏns die drei Länder China, Japan und Korea. Dieses Ostasien
hatte für sie die Aufgabe, sich selbst auf den Weg von europäischer
Aufklärung und Modernisierung zu bringen. Ein Ostasien ohne
Aufklärung war eine zu bemitleidende Region, die sich nur in einem Zus-
tand der Barbarei befinden konnte. Zwar war es Japan gelungen, die
Aufklärung in sich aufzunehmen, sonst aber Ostasien blieb ein Synonym
für Barbarei, welche es zu überwinden galt. Deshalb hatten die Intellek-
tuellen Chosŏns in ihren Ostasiendiskursen neben der Dichotomie von Ost
und West ein weiteres Unterscheidungskriterium eingeführt, nämlich das
von Zivilisation und Barbarei. Dadurch werden all diejenigen, die ihre
Vorstellungen von Zivilisation nicht akzeptieren, auch wenn sie zur selben
Rasse gehören, zu Barbaren, zum Anderen. So wird auch verständlich,
warum diese Intellektuellen den Westen mit so viel Sympathie, ja Sehn-
sucht betrachteten, obwohl ihr Hauptanliegen die Befreiung der Länder
Ostasiens von der Vorherrschaft des Westens war. Der Westen war für sie
der Inbegriff von Zivilisation überhaupt.

Zudem war die Debatte um Ostasien vor und nach dem Russisch-
Japanischen Krieg in Korea in sich widersprüchlich. Denn während man
einerseits die Solidarität der gelben Rasse forderte, blieb man andererseits
zugleich der sozialdarwinistischen Logik verhaftet. Dass diese Logik auch
Konkurrenz innerhalb derselben Rasse beinhaltet, wurde übersehen. Für
die neue koreanische Debatte über Ostasien wird es, solange sie auf die
alte Ostasiendebatte zurückgreifen will, sehr wichtig sein, einen Weg zu
finden, über den sich die Konkurrenz zwischen den Ländern der Region
mit regionaler Solidarität vereinbaren lässt. Nur so kann Frieden in Os-
tasien dauerhaft gewährleistet werden. Dies könnte die wichtigste Lehre
sein, die wir aus den Ereignissen und Debatten vor hundert Jahren ziehen
können.

Hoffnung auf Frieden in Ostasien

93

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen
Korea

Seit Mitte der 1990er Jahre ist „Ostasien“ zu einem zentralen Thema inter-
disziplinärer Diskurse in Südkorea geworden. Da solche Debatten in Ko-
rea normalerweise höchstens eine Lebensdauer von sechs Monaten haben,
ist man überrascht, dass das Thema „Ostasien“ bereits über zwei
Jahrzehnte die Aufmerksamkeit der Intellektuellen auf sich zieht. Be-
merkenswert ist außerdem, dass die Arbeiten, die diese Diskurse kri-
tisieren, ebenso zahlreich und vielfältig sind wie diese Diskurse selbst.1
Eine Dynamik von Kritik und Gegenkritik hat die Ostasiendiskurse
während der letzten zehn Jahren zur vermutlich umfassendsten Debatte in
Südkorea werden lassen. Zum Kontext dieser Debatte gehören auch das
Phänomen der Korean Wave (Hallyu-Boom der koreanischen Populärkul-
tur) und die neue politischen Positionierung Südkoreas in dieser Region.

Ausgangsfragen dieser Darstellung sind folgende: Warum konnten die
Ostasiendiskurse in Südkorea auf so große Resonanz stoßen und eine
solche Dynamik entfalten? Wo liegt eigentlich ihre Bedeutung? Welches
sind die sozio-politischen und intellektuellen Hintergründe, die die Entste-
hung dieser Diskurse, ihre Verläufe und Struktur seit Mitte der 1990er
Jahre ermöglicht und beeinflusst haben? Welches sind die wesentlichen
Merkmale dieser Diskurse, in welchem Verhältnis stehen sie zu den jew-
eiligen Kontexten ihrer Entstehung? Zu diesen Kontexten gehören die
früheren Asiendiskurse, aber auch „Ostasien“, das zwar eine Region, doch
kein fester Gegenstand ist, sondern eine imaginäre Gemeinschaft, die
durch die, diese Gemeinschaft bildenden Subjekte und ihre politischen
und anderen Interessen definiert wird. Dazu gehört auch die ideologische
Instrumentalisierung von „Ostasien“ bzw. „Asien“ „Ostasien“ als ein his-
torisch belasteter Begriff prägt verständlicherweise auch die heutigen Os-

1 In den 1990er Jahren beteiligten sich die meisten sozial- und geisteswis-
senschaftlichen Zeitschriften am Ostasiendiskurs. Bis Ende 1997 erschienen dazu in
Kwangjang 9, in Tongbuga 12, in Tonghyang kwa chŏnmang 9, in Munhak kwa sa-
hoe 6, in Sasang 18, in Sangsang 9, in Sinhak sagang 7, in Yŏksa bip’yŏng 8, in
Woeguk munhak 4, in Chayugonron 13, in Ch’angjak kwa pip‘yŏng 14 und in
Porŏm 48 Beiträge.

95

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


tasiendiskurse.2 Zugleich stellt sich deshalb freilich auch die Frage, in-
wiefern Ostasien als Denkkategorie noch nützlich sein kann.

Intellektueller und politischer Hintergrund der Ostasiendiskurse

Es dauerte fast ein Jahrhundert, bis die koreanischen Intellektuellen „Os-
tasien“ wieder für sich entdeckten. In der ersten Hälfte der 1990er Jahre
began man in Südkorea „Ostasien“ bewusst wahrzunehmen, oder besser:
„Ostasien“ wurde zu einer Wirklichkeit. Einerseits propagierte die
Regierung von Kim Young Sam die „Internationalisierung“, andererseits
expandierten südkoreanische Unternehmen nach China und Südostasien,
während zugleich immer mehr Arbeiter aus diesen Ländern nach Südkorea
kamen. Insofern ähneln die politischen und wirtschaftlichen Rahmenbe-
dingungen im Südkorea der 1990er Jahre denen Japans in den 1980er
Jahren. Für das neuerliche Aufkommen der Asiendiskurse in Südkorea
werden häufig zwei Gründe genannt: zum einen das Ende des Kalten
Krieges in Verbindung mit den wirtschaftliche Erfolgen Ostasiens und
zum anderen der Einfluss der poststrukturalistischen Kritik an der Moder-
nität.3

Der Poststrukturalismus fand Ende der 1980er Jahre Eingang in Korea
und begann schnell Einfluss auf Intellektuelle auszuüben. Bis dahin waren
diese stark vom Eurozentrismus und der Idee der Moderne geprägt.
„Asien“ und „Korea“ galten als etwas Vormodernes, das es zu überwinden
galt. Deshalb war die poststrukturalistische Kritik an der Moderne ein
tiefer Schock, der durch die OrientalismuskritikEdward Saids noch
verstärkt wurde. Yi Chin-O meint dazu:

„For a long time we believed that the East was somewhat backward and
worthless. Therefore we were quite depressed. Now we know [thanks to Said]
that this was the historic result of Western hegemonic strategies to diminish
and humiliate [our] culture. Now that we drank cold water and came to our
senses, we turn to our tradition with hope.“4

Diese neue Selbstsicherheit wurde durch Huntingtons These vom „Kampf
der Kulturen“ bestärkt. Man hinterfragte dessen Thesen auch kritisch,
doch konnte man in den Reaktionen dieser Intellektuellen und in der breit-

1.

2 Vgl. Kim Ki-bung 2004, S. 270.
3 Chŏn, Hyŏng-jun 1998, S. 278; Paek Yŏng-sŏ 1998, S. 11.
4 Yi Chin-o 2000.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

96

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


en Öffentlichkeit durchaus auch ein Gefühl der Befriedigung darüber
erkennen, dass Korea auf der Weltbühne nun endlich nicht mehr ignoriert
werden konnte. Glücklicherweise hatte das Land schon den Weg zur
Demokratie eingeschlagen, sodass sich Huntingtons Thesen, im Gegensatz
zu Singapur, nicht mehr zur Legitimierung des vormaligen autoritären
Regimes instrumentalisieren ließen.

Im Vergleich zu den Nachbarländern nahm das Selbstbewusstsein in
Korea damals besonders stark zu. Im Oktober 1993 wurde in Seoul, Tokyo
und Peking unter jeweils 300 jungen Intellektuellen zwischen 30 und 45
Jahren zeitgleich eine Umfrage über ihre Zukunftserwartungen
durchgeführt. Auf die Frage, ob das Paradigma der ostasiatischen Zivilisa-
tion zum universellen Paradigma für die postmoderne Welt werden
könnte, antworteten in Korea 90, in Japan 37,5 und in China 16 Prozent
der Befragten positiv. In Korea begründete man diese positive
Wahrnehmung mit den Leistungen des eigenen Landes und mit dem Ver-
trauen in das Potenzial der ostasiatischen Zivilisation. Offenbar kannten
das Selbstbewusstsein und der Stolz vieler Koreaner vor der Asienkrise
1997/98 keine Grenzen. Auch heutzutage scheint der patriotische Stolz
erneut großen Zuspruch zu finden.

Ohne Zweifel hatten die wirtschaftlichen Leistungen Südkoreas erhe-
blichen Anteil an der Entstehung eines dermaßen ausgeprägten Selbstbe-
wusstseins. Die vermehrte Aufmerksamkeit des Westens – sei es in der
poststrukturalistischen oder in der Huntingtonschen Debatte – förderte
dieses Selbstbewusstsein zusätzlich. In dem noch autoritär beherrschten
Singapur kam es auf dieser Grundlage zur Debatte um „asiatische Werte“,
während sich im bereits demokratisierten Südkorea die Ostasiendiskurse
ausbreiteten und man sich mit „asiatischen Werten“ nur im Rahmen
übergreifender, asiatischer und internationaler Debatten befasste.

Strömungen in den Ostasiendiskursen der 1990er Jahre

Angesichts der Vielfalt der Diskurse um Ostasien meint Kim Kyŏng-il, sie
seien so diffus und unsystematisch, dass sie keinen Kern erkennen ließen.5
Betrachtet man diese jedoch näher, ist es doch möglich, sie systematisch
zu erfassen. Es lassen sich drei Gruppen, die sich um drei Zeitschriften

2.

5 Vgl. Kim Kyŏng-il 1998, S. 28.

Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea

97

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


scharen, unterscheiden: Die erste Gruppe ist die um die Zeitschrift
Chŏnt’ong kwa hyŏndae (Tradition und Moderne). Diese nimmt Ostasien
im Sinne einer konfuzianisch-kapitalistischen Gesellschaft wahr. Die
zweite Gruppe schreibt hauptsächlich in der Zeitschrift Ch’angjak kwa
pop’yŏng (Kreative und Kritik) und konzentriert sich auf „Ostasien als
Methode“. Schließlich versteht die Gruppe um die Zeitschrift Sangsang
(Fantasie) Ostasien als kulturelle Tradition. Daneben gibt es andere In-
tellektuelle, unter ihnen prominente Autoren wie Kim Chi-Ha und Yi O-
ryong, die in diversen anderen Zeitschriften publizieren. Hier konzentri-
eren wir uns auf die drei oben genannten Zeitschriften.

Ostasien als konfuzianisch-kapitalistische Gesellschaft

Die Zeitschrift Chŏnt’ong kwa hyŏndae wurde im Sommer 1997 von Han
Jae Bong, Yu Sŏk-ch’un und Yi Sŭng-hwan gegründet. Sie wurde mit
großer Aufmerksamkeit bedacht, weil einige ihrer Gründer aus prominen-
ten Familien stammten, ihre Jugend in den USA verbracht und an dortigen
Universitäten studiert hatten. Die Zeitschrift gab konservativen Intellek-
tuellen eine Plattform und betonte nachdrücklich die wirtschaftlichen Er-
folge Ostasiens. Auch nach der Asienkrise 1997/98 hielt sie an der These
vom „Konfuzianischen Kapitalismus“ fest, die in den USA und Europa als
kulturalistische Erklärung der ostasiatischen Wirtschaftserfolge hoch im
Kurs stand. Als wäre es eine Selbstverständlichkeit spricht diese Gruppe
vom „konfuzianischen Ostasien“.

Yu Sŏk-ch’un ist überzeugt, dass die Harmonie zwischen Konfuzianis-
mus und Kapitalismus inzwischen zu einer „historischen
Wahrheit“ geworden ist. Somit kann er einfach behaupten, die
wirtschaftliche Entwicklung Ostasiens wären ohne ihre konfuzianische
Tradition gar nicht möglich gewesen. Nach dem Ende des Kalten Krieges
würden konkurrierende Mächte auch in dieser Region um eine neue Wel-
tordnung ringen, doch hätte diese durch kontinuierliches Wachstum in den
Fluten der Globalisierung die eigene Wettbewerbsfähigkeit bewahren
können. Zudem sei Ostasien durch den Konfuzianismus in die Lage ver-
setzt worden, eine regionale Einheit zu bilden, die auf dem Sprung sei, zur
Hauptachse der Weltwirtschaft im 21. Jahrhundert zu werden.

2.1

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

98

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Auch für Ham Jae Bong hat die konfuzianische Tradition in Ostasien
einen besonderen Stellenwert:

„The present age, where a new post-Cold-War and post-modern society
emerges, requires philosophical efforts to analyze the structural conflict be-
tween modern and pre-modern thought and to convert it into a force for the
creation of a new civilization.“

Diese Kraft ist für ihn die konfuzianische Tradition; durch sie werde Os-
tasien in der Lage sein, Tradition und Modernität in Einklang zu bringen.6
Deshalb würde die Region Anlass zu neuen Hoffnungen nicht nur für die
Wirtschaft, sondern auch für eine neue Zivilisation geben.

Mit anderen Worten: Die Synthese des Konfuzianismus und des Kapi-
talismus stellt das Projekt einer Weltreform in einer neuen Zeit dar und
Ostasien steht bei diesem Projekt an erster Stelle. Welche Form diese
Weltreform annehmen soll, wird nicht konkretisiert. Da diese Gruppe
nicht nur die „asiatischen Werte“ à la Lee Kuan Yew, sondern gleicher-
maßen die Entwicklungsdiktatur von Park Chung Hee verteidigt, dürften
die wahren Gründe dieses Diskurses über Ostasien als konfuzianisch-kapi-
talistische Gesellschaft vorrangig darin bestehen, den Status quo zu erhal-
ten.

Ostasien als Methode

Ch’angjak kwa pip’yŏng war 1993 die erste Zeitschrift, die das Thema Os-
tasien aufgriff und damit zum Ausgangspunkt der nachfolgenden Debatten
wurde. Jahrzehntelang war sie die bedeutendste progressive Zeitschrift in
Korea und war unter anderem Mittelpunkt der strukturalistischen Debatte
über den Begriff der Gesellschaftsformation in den 1980er Jahren. Bei der
Lektüre der damals erschienen Ausgaben, fühlt man sich noch immer an
die Debatten über die „asiatische Produktionsweise“ und die „Revolution
in Asien“ erinnert.

Autoren wie Paek Nak-ch’ŏng, Ch’oe Wŏn-sik, Paek Yŏng-sŏ und
Chŏn Hyŏng-jun verstehen die historischen Errungenschaften Ostasiens
im Sinne seiner wirtschaftlichen Erfolge. Sie sehen jedoch keine Beson-
derheit einer vermeintlich spezifisch ostasiatischen Verknüpfung von
Konfuzianismus und Kapitalismus. Für sie birgt Ostasien vielmehr die

2.2

6 Vgl. Ham Jae Bong 1997.

Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea

99

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Möglichkeit einer Alternative zur kapitalistischen Zivilisation. Die
wirtschaftlichen Erfolge Ostasiens seien ermutigend, aber nicht im Sinne
der kapitalistischen Entwicklung, sondern hinsichtlich der Überwindung
des Kapitalismus. Sie glauben nach Paek Nak-ch’ŏng daran, dass eine
„grundlegende Alternative zu der gegenwärtigen kapitalistische[n] Zivili-
sation“ gefunden werden und Ostasien als Methode betrachten werden
muss, diese alternative Zivilisation genauer zu bestimmten. Ostasiens
Zivilisation besitze nicht nur eine vielfältige und reiche kulturelle Tradi-
tion, mit der man mit dem Westen konkurrieren könne, sondern sei bislang
auch damit erfolgreich gewesen, sich nach den Spielregeln der kapitalistis-
chen Welt zu entwickeln. Ostasien nehme daher eine andere Position ein
als die „Verlierer“ im globalen Überlebenskampf, die ihre Vergangenheit
glorifizierten. Der Kapitalismus könne nur überwunden werden, nachdem
sich die Zivilisation hinreichend entwickelt habe.

Ostasien ist nicht Zweck, sondern eine „Methode, um die westzentris-
tisch-kapitalistische Moderne zu überwinden“, schreibt Chŏn Hyŏng-jun.
Dieses „Ostasien als Methode“ unterscheide sich vom Asienkonzept
Takeuchi Yoshimis. Der Unterschied liege in der „Doppelseitigkeit“ von
Takeuchis Asien, das einerseits „Ideal“ und andererseits „Methode“ sei.
Takeuchis Asien als Ideal sei ein „Zustand, in dem durch Überwindung
der Probleme der europäischen Zivilisation und Fortführung ihrer guten
Elemente eine höhere Zivilisation erreicht worden ist“, also die Überwin-
dung der westlichen Moderne. Obwohl dieser Zustand bestimmt etwas an-
deres sein müsse als das „Asien, das man mit Protest zu bewahren ver-
sucht hat“, bezeichne Takeuchi ihn doch wieder als „Asien“, weil Asien
für ihn ein Ideal ist. Doch müsse man davor warnen, Asien als Ideal zu
betrachten, weil Asien als solches zum Zweck an sich werde und folglich
leicht ins Ideologische abgleiten, bzw. von Ideologien instrumentalisiert
werden könne. Betrachte man Ostasien hingegen als Methode, könne man
diese Gefahren durch ständige Reflexion vermeiden. Der Gegenstand
dieser Reflexion ist nach Chŏn die kapitalistische Moderne. Deshalb sei
der Diskurs um Ostasien eine geeignete und effektive Methode, „an-
gesichts der sich schnell verbreitenden weltkapitalistischen Experimente
gegen diese Wirklichkeit zu kämpfen und sie zu überwinden“7.

Man ahnt, dass diese Diskurse kaum mehr sind als Übungen in norma-
tiver Logik. Es gibt keine konkrete Diskussion darüber, was die Überwin-

7 Chŏn Hyŏng-jun 1997, S. 296–297.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

100

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


dung der kapitalistischen Realität beinhalten oder bewirken sollte. In-
sofern kann man in hier, wenn man Begriff „Revolution“ durch „Reflex-
ion“ ersetzt, eine gewisse Kontinuität mit den Diskursen über
gesellschaftliche Gestaltungsprozesse in den 1980er Jahren erkennen.
Auch die Motivlage zur Überwindung der kapitalistischen Moderne ist
gleich geblieben.

Ostasien als „kulturelle Tradition“

Die Diskurse der beiden genannten Gruppen konzentrieren sich auf das
kapitalistische System, und zwar mit der Perspektive, es zu erhalten bzw.
es zu überwinden. Die dritte Gruppe zieht an einem ganz anderen Strang.
Sie konzentriert sich auf die kulturelle Tradition Ostasiens. Ihre Plattform
war Sangsang, eine vierteljährlich erscheinende Zeitschrift für Literatur.
Gegründet 1993, verschwand sie bereits nach fünf Jahren nach nur 20
Ausgaben. Chŏng Chae-sŏ, ihr Herausgeber und Experte für chinesische
Literatur, dekonstruierte den unter dem Topos der „Traurigkeit des Ori-
ents“ so tief in Ostasien verwurzelten Orientalismus. Bemerkenswerter-
weise befasste er sich sowohl mit dem ost-/westlichen Orientalismus, als
auch mit dem internen Orientalismus in Ostasien selbst. In Bezug auf den
innerostasiatischen Orientalismus geht er weiter als Arif Dirliks These
vom Prozess der „Selbstorientalisierung“, die auf der Internationalisierung
des westlichen Orientalismus und seiner Reproduktion beruht. So sagt
Chŏng über den Orientalismus zwischen China und seinen Nach-
barländern: „Up to now we have expounded the problem of external pres-
sure in our sciences, that is the Western hegemonic perception of the East.
In the same way we have to analyze the inner pressure [within Asia], that
is the Chinese hegemonic perception of Korea.“8

In Korea waren Warnungen über den japanischen Asianismus und
dessen imperialistisch-ideologischen Charakter immer gewärtig. Auf die
Gefahren des Sinozentrismus wurde jedoch kaum hingewiesen. Chŏng
Chae-sŏ tut genau das und verlangt die Dekonstruktion des Konzepts der
„Mitte“. Der Hauptakteur in dieser Unternehmung könne nur Korea sein,
weil es das einzige Land in Ostasien sei, gegen das die anderen Nachbarn
keine hegemonialen Ängste hegten. Mythen und Literatur müssten daher

2.3

8 Chŏng Chae-sŏ 1995, S. 156.

Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea

101

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


reinterpretiert werden. „When the myths emerged in East Asia, China did
not exist yet as a unified country. Many peoples lived together. The ances-
tors of Koguryo as well as the ancestors of the modern Chinese … jointly
created myths“9. Die sogenannten chinesischen Mythen stammten in
Wirklichkeit nicht von Chinesen, sondern von den Bewohnern Ostasiens.

Chŏng Chae-sŏ strebt jedoch keine ostasiatische Solidarität auf Basis
dieser gemeinsamen Kultur und Geschichte an, denn dies würde das Tor
für neue Gefahren und Expansionismen öffnen. Ostasiatische Diskurse
würden nur dann zu einer friedenssetzenden Möglichkeit, wenn diese
Länder, statt unvorsichtig über kulturelle Solidarität zu sprechen, den an-
deren als Anderen akzeptierten und ihre Verschiedenheit respektierten. Im
Einklang mit diesem Ansatz will Chŏng keine Aussage dazu machen, wie
ein solches Ostasien aussehen würde.

„Ostasien konstruieren“ – und damit verbundene Probleme

Die Anfang der 1990er Jahre in Korea einsetzenden Ostasiendiskurse fan-
den hauptsächlich innerhalb der genannten Gruppen statt, zwischen ihnen
gab es praktisch keinen Dialog. Es waren vor allem Gleichgesinnte, die
diesen Gruppen beitraten. Soweit die breitere Öffentlichkeit von diesen
Debatten etwas mitbekam, schwand ihr Interesse rasch. Die letzte Aus-
gabe (Nr. 21) von Chŏnt’ong kwa hyŏndae, der Zeitschrift der ersten
Gruppe, erschien im Herbst 2002. Sangsang, die der dritten Gruppe,
wurde 1998 nach 20 Ausgaben eingestellt. Ihr Herausgeber Chŏng Chae-
sŏ blieb aber aktiver Teilnehmer an den Ostasiendiskursen.

Ch’angjak kwa pip’yŏng, die Zeitschrift der zweiten Gruppe, existiert
heute noch und bildet weiterhin das Zentrum für diese Diskurse. Ihre Aus-
richtung hat sich allerdings verändert: Der Schwerpunkt liegt nicht mehr
bei revolutionären Aspekten, sondern bei einer Art Lebensraum, in dem
sich eine ostasiatische Gesellschaft selbst konstituieren soll. Der Geltungs-
bereich dieses neuen Diskurses ist damit viel breiter angelegt und dafür in
seiner Sprache und Programmatik weniger klar konturiert. Dies erschwert
den Zugang und macht es auch nicht einfacher, einen Überblick über In-
halte und Akteure zu gewinnen. Dennoch lassen sich einige Gemein-
samkeiten in diesen neuen Diskursen erkennen. Zum ersten bemüht man

3.

9 Chŏng Chae-sŏ 2004, S. 12.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

102

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


sich, Elemente von Konvergenz und Divergenz unter den Ländern dieser
Region zu finden, um sich dann unter Einbeziehung dieser Momente
Gedanken über eine wie auch immer geartete ostasiatische Gesellschaft,
die sich auch hier auf China, Japan und Korea beschränkt, zu machen.
Kim Kwang-ŏk, ein Kulturanthropologe sieht darin allerdings eher einen
Versuch, durch die Eliminierung von Unterschieden Gemeinsamkeiten zu
finden. Außerdem stellt er fest, „no effort is made to explain why these
three countries ought to form a community“. Diese Diskurse würden sich
nicht dem Erfordernis einer normativen Begründung stellen10; tatsächlich
seien sie aber per se normativ. Wegen zu hoher Erwartungen würden
notwendige logische Schritte des Öfteren übergangen und an sich wichtige
Fragen blockiert.

Zum Zweiten beinhalten die Beiträge stets Erörterungen der gemein-
samen Kultur und Philosophie, also Elemente aus der neokonfuzianischen
Tradition, wie die Harmonie von Mensch und Natur, die Priorität des
Kollektivs vor dem Individuum usw. Hier tauchen die gleichen Elemente,
die schon die westlichen Diskurse über Ostasien – gemäß der herrschen-
den Paradigmen entweder idealisierend oder gar dämonisierend – thema-
tisiert hatten. Da die westlichen Interpretationen, wie bereits gezeigt
wurde, zum Ende des 20. Jahrhunderts neuerlich eine Wende zu einer pos-
itiveren Wahrnehmung der konfuzianischen Kultur vollführten, überrascht
es nicht, dass diese Wende auch auf die koreanischen Diskurse ausstrahlte.

Zum Dritten spielt das Thema der Zukunft der koreanischen Halbinsel
und der koreanischen Nation überhaupt eine eminent wichtige Rolle in
diesen neuen Diskursen. Die Identifizierung Koreas mit Ostasien sug-
geriert, dass die einfache Gleichung „Ostasien = koreanische Halbinsel =
koreanische Nation“ generelle Gültigkeit besitzt. Interessanterweise ist
diese Position ausschließlich zukunftsbezogen; für Vergangenheitsnostal-
gie ist kein Platz. Das galt auch schon für bereits erwähnte konservative
Zeitschrift Chŏnt’ong kwa hyŏndae, die die Diktatur Park Chung Hees
zwar verteidigte, sonst aber Ostasien als einen Platz in einer Zukunft be-
trachteten. Auch hier fühlt man sich an Herman Hesse erinnert, der Asien
als mystischen Ort irgendwo zwischen China und Indien in unseren
Herzen verortete.

All diese Diskurse basieren größtenteils auf dem Prinzip Hoffnung und
lassen solide theoretische und methodologische Grundlagen vermissen.

10 Kim Kwang-ŏk 1998, S. 15.

Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea

103

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Ostasien wird als „Fundament der Hoffnung für die Welt“ präsentiert,
während man zugleich an anderer Stelle bemängelt, dass „diese Diskurse
um Ostasien wegen der Konflikte zwischen den vier Mächten immer noch
einen langen Weg zurücklegen müssen“. Ist es da nicht viel angenehmer,
über die Bildung einer ostasiatischen Gemeinschaft ähnlich der EU zu
träumen, oder sich mit den Erfolgen der koreanischen Populärkultur in Os-
tasien und anderswo abzulenken? Diesem Aspekt der koreanischen Os-
tasiendiskurse wenden wir uns jetzt zu.

„Korean Wave“ und Hoffnungen auf eine „Ostasiatische
Gemeinschaft“

Das Phänomen der Korean Wave (hallyu) zeigte sich zum ersten Mal Ende
1997 in China, als koreanische Seifenopern, deren Hauptdarsteller und ko-
reanische Popmusiker plötzlich und unerwartet große Popularität er-
langten. Zur gleichen Zeit scharten sich auch in Taiwan und Südostasien
große Fangemeinden um koreanische TV-Dramen, ihre Darsteller und
Pop-Idole. Bald war auch ein Begriff für dieses Phänomen der enthusi-
astischen Aufnahme koreanischer Populärkultur in Ost- und Südostasien
gefunden: Korean Wave. Die koreanischen Medien berichteten ausführlich
und detailliert – und mit unverhaltenem Stolz und Freude – über diesen
Koreaboom. Der Nationalismus in der Form des Kulturnationalismus
wurde mit neuem Leben gefüllt. Zugleich verband man in vielen Berichten
und Kommentaren mit dieser Entwicklung Hoffnungen auf eine ostasiatis-
che Gemeinschaft.

Ein im Oktober 2003 erschienener Leitartikel in der führenden progres-
siven Zeitung trägt den bezeichnenden Titel „Populärkultur erschafft eine
gemeinsame kulturelle Sphäre“. Es wird dann erklärt, dass der koreanis-
chen Kultur eine wichtige vermittelnde Rolle in der Überwindung der
Vergangenheit und der Schaffung einer neuen asiatischen Kulturgemein-
schaft im 21. Jahrhundert zukomme.

Für Kim Mu-gon liegt die besondere Bedeutung der asiatischen Kul-
turgemeinschaft zunächst in der Bildung eines gemeinsamen Marktes. Im
Gegensatz zur englischsprachigen Welt sei die Kulturindustrie Ostasiens
aufgrund von Barrieren wie der fehlenden gemeinsamen Sprache, dem
niedrigen Einkommensniveau und der geringen Zahl an Konsumenten kul-
tureller Güter benachteiligt. Die Korean Wave habe jedoch gezeigt, dass
man durchaus Hoffnungen auf die Entstehung „eines gemeinsamen Mark-

4.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

104

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


tes für kulturbezogene Industrien unter den kulturell und geografisch be-
nachbarten Ländern Ostasiens hegen kann“. Ein einzelnes Drama wie
„Winter Sonata“ habe gezeigt, dass solche Barrieren „wie die Berliner
Mauer fallen können“. Die Begeisterung japanischer Frauen für den kore-
anischen Schauspieler Bae Yong-jun sei eine „Ouvertüre der Hoffnung auf
die zukünftige Kulturgemeinschaft in Asien“11.

Diese optimistische Erwartung der Entstehung einer Kulturgemein-
schaft in Ost- und Südostasien stärkt die Vorstellung einer neuen re-
gionalen Identität. Die Entstehung einer länderübergreifenden Popkultur
könne die Dominanz des Westens überwinden und einen spezifisch ostasi-
atischen Markt entstehen lassen.12 Für Chŏng Sŏng-il (2004) ist dieser
Glaube an die Existenz einer „pan-asiatischen Vorstellung“ lediglich eine
Mystifizierung, dennoch sei diese Vorstellung stark genug, um die Kritik
von Autoren wie Kim Chong-hwi (2004), der behauptet, dass die ganze
Idee von einer „Gemeinschaft der Populärkultur in Asien“ von multina-
tionalen Unternehmen zur Öffnung neuer Märkte initiiert wurde, daran
abprallen zu lassen. Der tiefere Grund für den Glauben an eine solche
Gemeinschaft liege in der starren dichotomischen Weltsicht ihrer kore-
anischen Anhänger. Sie ließen sich von ihrem Ehrgeiz leiten, mit einer
solchen Gemeinschaft das Gleichgewicht der Welt, das während der eu-
rozentrischen Periode der neueren Geschichte zerstört wurde, wieder
herzustellen.13

Paek Wŏn-dam, Sinologin und Kulturwissenschaftlerin, betont gerne,
dass die koreanische Welle „kulturelle Wärme“ ausstrahle und eine
„freudvolle Mischung der Kulturen über die Grenzen hinaus“ generiere.14

Hier gebe es einen Unterschied zwischen der Korean und der Japan Wave.
Das japanische Kulturkapital, wie sich an der Globalisierungsstrategie von
Sony erkennen lasse, ziele auf die Generierung des Bildes eines globalen
Unternehmens, und verzichte bewusst darauf, Elemente der japanischen
Kultur zu integrieren. Dies, so sagt sie, Iwabuchi Koichi, der die transna-
tionale japanische Welle der 1990er Jahren analysiert hatte, folgend
stimme mit der Strategie des japanischen Staates überein, nicht nur die
Konsumenten durch Idole und Filmprodukte zu manipulieren, sondern
auch die Erinnerung an die Vergangenheit zu unterdrücken und dadurch

11 Kim Mu-gon 2004.
12 Yu Chung-ha 2004.
13 Chŏng Un-o 2004.
14 Paek Wŏn-dam 2004.

Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea

105

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


die Rückkehr Japans nach Asien zu erleichtern und einen Großostasiatis-
chen Prosperitätsraum wiederzubeleben. Hingegen habe die koreanische
Regierung erst vor kurzem damit begonnen, die „Kulturindustrie“ auf ver-
gleichsweise sehr niedrigem Niveau zu fördern. In Wahrheit basiere die
Korean Wave auf den spezifisch historischen Erfahrungen Koreas.

Paek meint, dass hallyu eine vor diesem kulturellen und historischen
Hintergrund entstandene zukunftsorientierte Erscheinung sei. Sie strahle
„kulturelle Wärme“ aus, mit der man „alte unglückliche Verhältnisse in
Ostasien aufheben und neue Beziehungen“ schaffen könne. Ein Indikator
dieses Potentials sei, dass die Korean Wave sich durch direkte Kommu-
nikation unter ihren Konsumenten und das Internet verbreite, während die
Japan Wave auf dem Zusammenspiel der „großen Kulturhauptstädte“ und
dem Staat basiere. Dadurch könne die Korean Wave zu einer gemein-
samen emotionalen Geisteshaltung in Ostasien führen, die das Fundament
für eine friedliche Koexistenz in Asien bilden könnte.15 Offenbar soll Ko-
rea auf diese Weise der Retter Ostasiens werden.

Auch andere Kulturwissenschaftler teilen die Überlegungen von Paek
Wŏn-dam. Obwohl die Globalisierung kulturelle und andere Unterschiede
tendenziell einebne, könne die auf gemeinsamen und geteilten Emotionen
beruhende Gemeinschaft den Weg zu einer neuen asiatischen Identität
ebnen. Sie glauben an die Bildung eines kulturellen Blocks in Asien, der
die Dominanz des Westens und insbesondere die der amerikanischen Kul-
tur brechen könne. Asien würde zu einer „erdachten Gemeinschaft der
Hoffnung“ – mit Korea als Mittelpunkt.

Offenbar verbinden diese Autoren mit derlei Gedanken die Hoffnung,
dass in einer neuen asiatischen Gemeinschaft das Asien geschaffen wird,
das der Westen immer nur als seinen eigenen Gegenpol betrachtet hat und
das nun Subjekt einer neu entstehenden Kultur werden kann. Man kommt
nicht umhin, sich die Frage zu stellen, ob diese Autoren nicht von ihren
eigenen Vision überwältigt wurden und ob dieses Asien ohne jeglichen
Bezug zur Realität lediglich in der Welt ihrer Vorstellungen existiert. Wie
soll man von einer asiatischen Kultursphäre sprechen können, wenn „Kul-
tur“ – und gerade die Populärkultur – ein höchst synkretistisches
Phänomen unserer Zeit ist, das sich global entwickelt und durch Absorp-
tion fremder Elemente und Ausstrahlung in andere Bereiche letzlich un-
prognostizierbar verbreitet – oder auch wieder in Nichts auflöst?

15 Paek Wŏn-dam 2004.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

106

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Wechselt man von den Diskursen unter Intellektuellen in die alltägliche
Welt der Fanclubs im Internet, so entdeckt man zum Beispiel, dass die
Fans überhaupt keine Unterscheidung zwischen Korean Wave und Japan
Wave treffen. Auch auf koreanischen Internetseiten findet man unzählige
Fanseiten von internationalen Stars, etwa auch von Kimura Takuya, einem
japanischen Idol. Weil Echtzeitübersetzungsprogramme üblich geworden
sind, können Fans und Fan Clubs über die Sprachbarrieren hinweg ohne
Schwierigkeiten kommunizieren.

Paek Wŏn-dam weiß das alles. Wenn es denn stimmt, was sie ja auch
selbst behauptet, dass sich supranationale Gemeinschaften von Gleich-
gesinnten über das Internet bilden, kann es dann noch sinnvoll sein, di-
chotomisierende Maßstäbe zur Unterscheidung von Ost und West oder
von Korean Wave und Japan Wave zu benutzen?

Trotz dieser unübersehbaren Probleme breitet sich die Hoffnung auf die
Bildung einer asiatischen „Gemeinschaft“ immer weiter aus, auch in der
Politik. Haben die Ostasiendiskurse, die in den 1990er Jahren in erster
Linie auf dem naiven Optimismus von einigen Intellektuelle beruhten, mit
dem Boom der koreanischen Populärkultur in Ostasien ganz neue Impulse
erhalten, haben sie durch die Regierung von Roh Moo Hyun konkrete
politische Konturen mit einer besonderen nationalen Prägung erhalten.
Diesem Phänomen wenden wir uns jetzt zu.

Südkorea als Vermittler – das „nordostasiatische Zeitalter“

Die breit geführten Ostasiendiskurse haben in Südkorea nunmehr auch
eine politische Diskussion über die Bildung einer regionalen Gemein-
schaft entfacht.16 Allen voran entwickelte die Regierung Roh Moo Hyun
(2003-2007) eine Nordostasienpolitik. Der Vorsitzende der Präsidialkom-
mission für Nordostasien, Yi Su-hun, begründete die Schaffung einer re-
gionalen Gemeinschaft in Nordostasien wie folgt: Sie „ist einerseits
notwendig, um auf einen weltweiten Trend zu reagieren, andererseits ist
sie auch nicht mehr rückgängig zu machen, da sich Handel, Investitionen

5.

16 Die Beiträge dazu sind so zahlreich, dass sie unüberschaubar geworden sind. Zu
den wichtigeren dürften zählen: Kim Myŏng-sŏp 2002; Kim Sŏng-ki 2004; Chi,
Myŏng-kwan 2002; Yi Yŏng-ho 2004; Kim, Wŏn-bae 2003; Yi Nam-chu 2005; Yi
Nam-chu/Pae, Kŭng-ch’an/Pak, Myŏng-rim/Yim, Wŏn-hyŏk 2005; Han, Sŭng-
wan 2003; Choe, Wŏn-sik/Pak, Myŏng-kyu/Sakamoto Yoshikazu 2002.

Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea

107

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


und Verkehr zwischen den Staaten dieser Regionen ständig ausweiten. Die
Bildung einer regionalen Gemeinschaft muss daher das erste Interesse der
Länder dieser Region werden, um ihre gemeinsame Entwicklung und
ewigen Frieden zu gewährleisten, und dadurch jegliche Gefährdung ihrer
Sicherheit auszuräumen.“17

Auffällig ist dabei die besondere Rolle, die die Regierung Roh Moo
Hyun für Südkorea vorgesehen hat. Das Land soll nicht nur auf der kore-
anischen Halbinsel, sondern in ganz Nordostasien eine vermittelnde Rolle
spielen, „um neue Konflikte und Zusammenstöße in der Region zu ver-
meiden und... eine Friedens- und Wohlstandsordnung zu begründen“18.
Dies sei, Yi Su-hun, eine Strategie für den Frieden in Nordostasien. Sie sei
allein schon deshalb, weil sie von Südkorea als geteiltem Land entwickelt
wurde, von besonderer Bedeutung. Die Regierung sei zu der Erkenntnis
gelangt, dass Südkorea im Zentrum einer Friedensordnung in Nor-
dostasien stehen müsse, da ohne Frieden auf der koreanischen Halbinsel
weder in Nordostasien noch auf der Welt Frieden herrschen könne.

Grundlage der Rolle des ausgleichenden Vermittlers („balancer“)
bilden gemäß der Erklärung der südkoreanischen Regierung vier Mo-
mente: 1. Bildung einer autonomen Verteidigungsfähigkeit und zügige Re-
form der Verteidigungsstruktur (wie der südkoreanisch-amerikanischen
Militärkooperation und Kommandostruktur19); 2. Entwicklung eines aus-
gereifteren außenpolitischen Systems, das für eine ausgewogene und prag-
matische Diplomatie sorgen kann (Südkoreas soll auf der internationalen
Bühne eine Rolle spielen, die der wirtschaftlichen Stärke des Landes
entspricht); 3. Bildung eines regionalen Sicherheitsregimes nach dem
Modell der KSZE und 4. Neugestaltung des südkoreanisch-amerikanis-
chen Bündnisses. 20

Auch diesem Konzept unterliegt eine ordentliche Portion Nationalstolz,
der u.a. auf die wirtschaftlichen Errungenschaften der letzten dreißig Jahre
zurückzuführen ist. Besonders auffällig ist, dass mit der Rolle Vermittlers
(„balancer“) und der Schaffung eines „Zentrums des Friedens“ ein
gewisser Hegemonieanspruch Südkoreas in dieser Region erhoben wird.
Begründet wird das damit, dass Korea bzw. Südkorea in seiner langen

17 Yi Su-hun 2005, S. 8.
18 Yenhap News Agency vom 30. März 2005.
19 Im Kriegsfall liegt das Oberkommando bei der US-Militärführung. S. dazu Kapitel

6 dieses Buches.
20 Yi Su-Hun 2005.

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

108

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Geschichte nicht ein einziges Mal seine Nachbarn angegriffen und im
Gegensatz zu Japan und China niemals um Hegemonie gekämpft habe;
deshalb sei das Land moralisch berechtigt, eine führende Rolle bei der Bil-
dung der regionalen Gemeinschaft zu spielen.

Gleichwohl fragt man sich auch hier, wo die Unterschiede zwischen
dem „balancer“-Konzept Südkoreas und dem Asianismus Japans bzw.
dem Sinismus Chinas liegen sollen, zumal nicht zu erwarten ist, dass
Südkorea seine gerade erst erstarkten nationalistischen Neigungen in
Bälde überwinden kann.

Fazit: „Ostasien“ als Methode zur Überwindung der Teilung

In Südkorea haben sich Ostasiendiskurse in den 1990er Jahren als alterna-
tive Diskurse etabliert, um eine ideologische Lücke zu füllen, die mit dem
Ende des Kalten Krieges entstanden war. Solche alternativen Diskurse hat
es in Ostasien auch schon vorher gegeben. Sie sind im Laufe des 20.
Jahrhunderts an historisch entscheidenden Momenten in unterschiedlichen
Formen aufgekommen und wieder verschwunden, wie etwa der Asianis-
musdiskurs im Japan der 1920er und 1930er Jahre oder der Diskurs um
die „Ost-West-Kultur“ im China der 1920er Jahre. Solche Diskurse traten
immer dann auf, wenn gewisse Schwächen der westlichen Zivilisation als
Problem bzw. als Ursache für die Krise der westlichen Gesellschaft
überhaupt thematisiert wurden. Die koreanischen Ostasiendiskurse der
1990er Jahre bildeten in dieser Hinsicht keine Ausnahme. Insofern sind
die ostasiatischen und südkoreanischen Ostasiendiskurse antithetisch be-
gründet, d.h. sie setzen die Existenz des Westens als Gegenpart und
dessen reale oder vermeintliche Krise voraus.

Ungeachtet des antithetischen Charakters dieser Diskurse ist ihre Be-
deutung insofern nicht zu unterschätzen, als sie die „Identität von Ostasien
wiederholt bestätigt und diesbezügliche Erkenntnisse gefördert“ haben.21

Dies ließ sich schon in den früheren Ostasiendiskursen in Japan und China
beobachten. Allerdings war der Begriff „ostasiatische Identität“ gerade
wegen der Erinnerung an den japanischen Asianismus der 1920er
und 30er Jahre, bei dem dieser für die imperialistischen Ambitionen
Japans instrumentalisiert worden war, in Korea lange Zeit tabuisiert. Bis

6.

21 Kim Sŏng-gi 2004.

Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea

109

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


heute werden japanische und chinesische Ostasiendiskurse in Südkorea
kritisch und misstrauisch betrachtet. In diesem Sinne warnte Sin Ch’ae-ho
vor einigen Jahren vor dem „Ostasianismus“.

Dass Ostasiendiskurse in Südkorea trotzdem so populär wurden, hängt
mit Faktoren wie dem Ende des Kalten Krieges, den wirtschaftlichen Er-
folgen Ostasiens, der Verbreitung der poststrukturalistischen Kritik der
Moderne und vor allem dem erstarkten Selbstbewusstsein Koreas zusam-
men. Der die gesamten südkoreanischen Ostasiendiskurse – von der Kore-
an Wave bis zum „balancer“ – durchziehende Anspruch, in einer ostasi-
atischen Gemeinschaft eine zentrale, wenn nicht hegemoniale Rolle spie-
len zu wollen, zeigt, wie stark dieses Selbstbewusstsein geworden ist.

Indes, meint Ha Se-bong, sei vor der Frage, warum in Korea Os-
tasiendiskurse stattfinden, zuerst zu fragen, warum nur von China, Japan
und Korea die Rede ist, seit wann sich der Nationalstaat als analytische
Einheit in ostasiatischen Diskursen durchgesetzt hat, und seit wann man
sich eine Identität als Chinese, Japaner oder Koreaner geben musste. Der
Begriff Ostasien sei nützlich, weil er „eine umfassende Kategorie bietet,
mit der die dichotome Trennung von Beobachtenden und Beobachtetwer-
denden, wir und sie, aufgehoben wird“. Es sei allerdings notwendig, die in
diesem Begriff enthaltene Machtfrage ständig zu reflektieren.

Die Bedeutung der Ostasiendiskurse in Südkorea beschreibt Ha Se-
bong auf folgende Weise:

„Die Schaffung eines eigenen ostasiatischen Zweiges, die mit anderen ostasi-
atischen Zweigen einen Stamm teilen, ist nur dann möglich, wenn diese
Diskurse globale und ostasiatische Fragen mit der Frage der koreanischen
Halbinsel verbinden. Weil die Zweige aus demselben Stamm hervorgehen, ist
Dialog möglich; doch ist der Dialog nur möglich, eben weil unterschiedliche
Zweige existieren.“

Ha Se-bong bringt damit zum Ausdruck, dass es in den südkoreanischen
Ostasiendiskursen letztendlich um die Positionierung Südkoreas in Os-
tasien geht.

Angesichts der seit dem Ende des Kalten Krieges und dem erneuten
Aufstieg von China und Japan zu Großmächten veränderten politischen
Lage in Ostasien, sahen sich Intellektuelle und Politiker in Südkorea – als
einem der schwächeren Länder in dieser Region – gezwungen, Konzepte
und Strategien für eine Neupositionierung des Landes im internationalen
Kontext zu entwickeln. Man fand sie in der Schaffung einer „ostasiatis-
chen Gemeinschaft“ und einer „ostasiatischen Identität“. In dieser hinter-
gründigen Konstellation erklärt sich die besondere politische Bedeutung

II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft

110

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


der südkoreanischen Ostasiendiskurse und der Umstand, dass sie trotz
ihrer mangelhaften theoretischen und methodischen Grundlagen nun
schon fünfzehn Jahre lang eine prominente Rolle in Politik und
Öffentlichkeit einnehmen.22

Einig ist man sich auch, dass es einen engen Zusammenhang zwischen
diesen Diskursen und der Frage der koreanischen Halbinsel gibt. Mit Aus-
nahme der Vertreter der Zeitschrift Chŏnt’ong kwa hyŏndae geht man
davon aus, dass Ostasien als Denkkategorie einen erheblichen Beitrag zur
Überwindung der Teilung der koreanischen Halbinsel leisten kann. In-
sofern kann man die Ostasiendiskurse in Südkorea auch als Suche nach
einer Methode zur Überwindung der Teilung Koreas verstehen.

22 Ha Se-bong 1999, S. 451.

Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea

111

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

Das Sicherheitsdenken in der konfuzianischen Philosophie wird im Fol-
genden am Beispiel Koreas diskutiert. Der Hauptgrund für diese Ein-
schränkung liegt in der großen Vielfalt der konfuzianischen Philosophie.
Konfuzianismus besteht nicht aus der Lehre nur einer Person (z.B. Kon-
fuzius selbst), sondern hat sich historisch durch Mitwirkung von zahlre-
ichen Philosophen und Schulen auf vielfältige Weise entwickelt. Die
Lehren von Konfuzius, Menzius oder Xunzu sind unterschiedlich, und die
neo-konfuzianische Philosophie von Zhuxi ist wiederum von diesen ver-
schieden, auch wenn sie die Lehre der alten Zeit fortführt. Zudem ist die
Entwicklung der konfuzianischen Philosophie in Korea, Japan und China
unter den jeweiligen historischen Gegebenheiten ihrer Rezeption ganz un-
terschiedlich verlaufen. Deshalb sollte man bei Diskussionen über den
Konfuzianismus – analog zu solchen über die Philosophie der griechis-
chen Antike – deutlich machen, von welchem Philosophen die Rede ist.
Die Gefahr, lediglich Vorurteile bzw. Klischees zu reproduzieren, ist sonst
zu hoch. Das gilt z.B. für den weit verbreiteten Glauben, dass ostasiatische
Gesellschaften von der konfuzianischen Tradition geprägt sind. Deshalb
wird allzu oft und schnell alles Ostasiatische als konfuzianisch bezeich-
net.1 Es gibt überdies eine lange Tradition der politischen Instrumental-
isierung des Konfuzianismus für bestimmte Interessen und Ideologien.
Deshalb ist sorgfältig zu prüfen, was in der Geschichte im Namen des
Konfuzianismus geschaffen oder als konfuzianisch bezeichnet wurde, in-
wiefern es auf konfuzianischer Philosophie beruht und auf wessen Lehre
es zurückzuführen ist. Dies gilt auch für die Untersuchung des Sicherheit-
skonzepts in der konfuzianischen Philosophie.

Im Folgenden wird zunächst anhand von Büchern wie Chunqui
(Frühling und Herbst), Menzius und der neo-konfuzianischen Lehre Zhux-
is, der in der Entwicklung der konfuzianischen Philosophie in Korea eine
wichtige Rolle gespielt hat, das Sicherheitskonzept in der konfuzianischen
Philosophie dargestellt. Darin wird Sicherheit im Rahmen der sinozen-

1 Die Neigung, Ostasien mit dem Konfuzianismus zu identifizieren, ist im Westen
unter dem Einfluss der Berichte der Jesuitenmissionare bereits im 17. und 18. Jhd.
zu beobachten. Vgl. dazu Lee 2003.

115

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


trischen Weltordnung als ein moralisches Problem betrachtet, das auf
„li“ (Herrschaft des moralischen Anstands) zwischen Staaten, basiert. Den
Hintergrund bildete die Zeit von Chunqiu Zhanguo (722–221 v. Chr.), in
der die konfuzianische Philosophie entstand. Sie wurde im 12. Jahrhundert
von Zhuxi (1130–1200), einem der Begründer des Neo-Konfuzianismus
neu interpretiert.

Die Chosŏn-Dynastie (1392–1910), die der Koryŏ-Dynastie (918–
1392) nachfolgte, machte de Zhuxis Neo-Konfuzianismus zur Herrschaft-
sideologie. Mit ihm wurde auch die im Rahmen der sinozentrischen Wel-
tordnung vorherrschende Sichtweise rezipiert, nach der die Sicherheit des
Landes mit der Frage der Moral unmittelbar zusammenhängt. Sie ersetzte
das bis dahin geltende pragmatische Konzept von sadae/shida (die
Kleinen dienen den Großen). Sadae zufolge war es unvermeidlich, dass
ein kleiner Staat wie Korea angesichts der eindeutigen militärischen
Überlegenheit des chinesischen Staates gute Beziehungen zu diesem
pflegte, um die Sicherheit und das Überleben des Landes nicht zu
gefährden. Seit der Chosŏn-Zeit prägte ein moralisches Verständnis von
sadae das konfuzianische Sicherheitsdenken. Wie stark dieser Einfluss
war, zeigt sich darin, dass ein Politiker gegen Ende der Chosŏn-Zeit im
19. Jahrhundert angesichts der Bedrohung durch den Westen ernsthaft
glaubte, das sorgfältige Einhalten der Regeln von sadae gegenüber dem
mächtigen chinesischen Staat könne eine Garantie für die Sicherheit des
Landes sein. Trotz der unangefochtenen Herrschaft des sadae-Konzeptes,
bzw. der Gelehrten, die es vertraten, wurde gelegentlich gefordert, das
Militär zu stärken, da die Sicherheit des Landes nur durch eigene
militärische Stärke zu gewährleisten sei. Dennoch stand das sadae-
Konzept, das in Korea als sadaejuŭi (sadae-ismus) bezeichnet wird,
zweifellos im Mittelpunkt des Sicherheitsdenkens in Korea.

Zuerst ist zu untersuchen, wie das sadae als System der zwischen-
staatlichen Beziehungen im konfuzianischen politischen Denken von
Menzius und Zhuxi philosophisch rational begründet wurde (Abschnitt 1).
Danach soll gezeigt werden, wie dieses rationalisierte Sicherheitsdenken
nach dem 14. Jahrhundert von Chosŏn als Staatsideologie aufgenommen
wurde und sich weiterentwickelte (Abschnitt 2). Schließlich wird unter-
sucht, welche Wirkungen diese historische Erfahrung bis heute entfaltet
(Abschnitt 3).

Das Sicherheitsdenken in der konfuzianischen Philosophie, das auf ein-
er moralischen Vorstellung von zwischenstaatlichen Beziehungen basiert,
unterscheidet sich klar vom traditionellen Sicherheitsdenken in Europa.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

116

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Bis heute spielt diese Denkweise zumindest in Südkorea noch eine
gewisse Rolle. Insofern befasst sich dieses Kapitel sowohl mit dem
Sicherheitsdenken in der traditionellen konfuzianischen Gesellschaft Ko-
reas, als auch mit ihrem Fortwirken im Korea der Gegenwart.

Sicherheit in der konfuzianischen Philosophie der alten Zeiten

In der Zeit von Chunqiu und Zhanguo (Östliche Zhou Dynastie, 770-221
v. Chr.), in deren Mitte Konfuzius und Menzius lebten, zersetzte sich die
feudale, zentralstaatliche Ordnung von Zhou (Westliche Zhou, 1046-771
v.Chr.). Die Lehensfürsten verwandelten sich in eigenständige Fürsten.
Ihre Reiche waren bürokratisch verfasst, besaßen stehende Armeen,
pflegten diplomatische Beziehungen und schlossen untereinander Verträge
auf der Basis von Gleichheit und gegenseitiger Anerkennung. Mit dem
Zerfall der königlichen Macht von Zhou begannen sie, sich nach Kräften
gegenseitig zu erobern und führten eine Unzahl von Kriegen. Allein in der
Chunqiu-Zeit (bis 453 v. Chr.) gab es 1212 Kriege; das Land blieb nur in
38 Jahren von Kriegen verschont. Hatte es zu Beginn 100-180 Staaten
gegeben, war ihre Zahl am Ende auf 12 geschrumpft.2 Es waren Kämpfe
um Macht und Hegemonie. Die Beziehungen zwischen starken und
schwachen Staaten wurden bald nicht mehr als gleichwertig verstanden,
sondern hierarchisch organisiert. Im Buch Chunqiu Zouzhuan werden
diese zwischenstaatlichen Beziehungen als eine besondere Beziehung
dargestellt, in der die Kleinen dem Großen dienen und der Große den
Kleinen wohlwollend schützt.

Solche Beziehungen werden schon in der alten Zeit mit sadae/shida
und chaso/zixiao bezeichnet. Das chinesische Zeichen „shi“ wird von
James Legge mit „dienen“ und „zixiao“ mit „beschützen“ umschrieben.3
Der Ursprung von shida und zixiao lässt sich auf die Westliche Zhou-Dy-
nastie zurückzuführen. Im Buch Zhouli steht, dass sich die Fürsten nach
Errichtung der Ordnung im Staat nicht gegenseitig angreifen und in
Frieden zusammen leben konnten, da der kleine Staat dem großen diente
und der große den kleinen beschützte.4 Da Zhouli nicht zu den konfuzian-
ischen Klassikern gezählt wird, fällt es nicht leicht, diesen Text als als

1.

2 Vgl. Lee Choon-Sik 1997, S. 200.
3 Legge 1969: Bd. 5, S. 734.
4 Zhouli 33: 14b, 15b. Ähnliches findet man auch in 55: 3a desselben Buches.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

117

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


vollwertige Quelle zu akzeptieren. Die Chinaforschung bestreitet allerd-
ings nicht, dass die Zahl der Fürstenstaaten zwischen 100 und 180 lag.5
Die Sicherheit und das Wohl von Zhou hingen von der Harmonie und der
Solidarität zwischen den großen und kleinen Fürstenstaaten ab. Es ist in-
sofern durchaus vorstellbar, dass der Hof von Zhou shida und zixiao poli-
tisch förderte. Im Chunqiu heißt es:

„... the reason why the States acknowledge the supremacy of the ruler of Tsin
lies in the rules of propriety, by which are (here) to be understood the service
of a great State by a small one, and the cherishing of the small State by the
great one.“6

Demnach gehören shida und zixiao zu li, zur Herrschaft durch moralis-
chen Anstand. Dies war der Westlichen Zhou Dynastie möglich, weil sie
auf Blutsverwandtschaft beruhte. Da die Herrschenden in der Zhou-Dy-
nastie alle irgendwie miteinander verwandt waren, wurde das gesamte Re-
ich nicht mit Hilfe physischer Gewalt, also Gesetzen und Strafen regiert,
sondern mittels li. Dieses war in Zhou ebenso verbindlich wie Gesetze und
Bräuche. Da shida und zixiao li umfassten, waren die Fürsten verpflichtet,
sich auch an diese zu halten.7

Im Chunqiu Zouzhuan (Kapitel Duke Gae, 7. Jahr) steht:

„It is by good faith that a small State serves a great one, and benevolence is
seen in a great State’s protecting a small one. If we violate (our covenant
with) a great State, it will be a want of good faith; and if we attack a small
State, it will be a want of good faith; and if we attack a small State, it will be
a want of benevolence. The people are protected by the walls of cities, and the
walls of the cities are preserved by virtue, but if we lose those virtues, our
wall will totter; – how will it be possible to preserve them?“8.

Was Legge als „good faith“ übersetzt hat, ist im Chinesischen sin, und
„benevolence“ ist ren. Diese Sätze verdeutlichen, dass die Grundlage von
shida und zixiao in den moralischen Werten von ren und sin liegt und die
Sicherheitsfrage des Landes unmittelbar mit diesen zusammenhängt.

Allerdings war die Gesellschaft in der Zeit, in der Konfuzius und Menz-
ius lebten, nicht vom li als Herrschaftsprinzip geprägt. Vielmehr war diese
Zeit eine gesetzlose Zeit, in der nur das „Recht des Stärkeren“ galt. Es ist
nicht vorstellbar, dass die kleinen Staaten, die aufgrund der Angriffe durch

5 Vgl. Lee Choon-Sik 1997, S. 249.
6 Translation n. Legge 1960, Bd. 5, S. 734.
7 Vgl. Lee Choon-Sik 1997, S. 249.
8 Legge 1960: Bd. 5, S. 814.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

118

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


die starken Staaten in ihrer Existenz bedroht waren, von diesen hätten ver-
langen können, sich doch bitteschön an li zu halten. Liest man die soeben
zitierte Stelle weiter, heißt es:

„When Yu assembled the States on mount T’oo, there were 10000 States
whose princes bore their symbols of jade and offerings of silk. Of those there
are not many tens which now remain; – through the great States not cherish-
ing the small, and the small States not serving the great State.“

Auch wenn es übertrieben ist, von zehntausend Staaten im Herrschaftsge-
biet des legendären Königs Wu zu sprechen, entspricht es den historischen
Fakten, dass in der Chunqiu-Zeit nur noch wenige Staaten übrig geblieben
waren. Wo nur noch das Gesetz der militärischen Gewalt galt, gerieten die
kleineren Staaten unweigerlich politisch und militärisch in Schwierigkeit-
en und waren potenziell vom Untergang bedroht.

Menzius sah den Ausweg aus dieser chaotischen Zeit in der Wiederher-
stellung der alten Ordnung li. Durch li könnten die zwischenstaatlichen
Beziehungen und der Umgang mit den umliegenden Königreichen
geregelt werden:

„But it requires a perfectly virtuous prince (jentsu) to be able, with a great
country, to serve a small one – as for instance, T’ang served Ko, and king
Wan served barbarians. And it requires a wise prince (chihtsu) to be able,
with small country, to serve large one, – as the king T’ai served the Hsun-yu,
and Kau-ch’ien served Wu.“9

Zu Zeiten von Menzius war die auf li basierende Ordnung von Zhou bere-
its zusammengebrochen. Dennoch hebt er das alte li als Grundlage für die
zwischenstaatlichen Beziehungen hervor. Er meint damit aber nicht die
Wiederherstellung der alten Ordnung als solche, sondern stellt li auf die
Grundlage von ren (Tugend bzw. Güte) und zhi (Weisheit) und macht auf
diese Weise daraus ein philosophisches Konzept.10

Für diejenigen, die zum ersten Mal etwas über konfuzianische politis-
che Philosophie hören, mag die Behauptung, dass li in zwischenstaatlichen
Beziehung befolgt werden müsse, um die Sicherheit des Landes zu
gewährleisten, und dass dieses li wiederum auf ren und zhi beruhe, selt-
sam erscheinen. Dabei ist zu bedenken, dass ren als Grundprinzip der poli-
tischen Philosophie von Konfuzius und Menzius fungiert. Dazu sagt Men-
zius: „[…] if the prince of a State loves benevolence (ren), he will have no

9 Menzius 1a3, transl. Legge 1960: Bd. 2, S. 155. .
10 Feng 1948, S. 253.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

119

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


opponent in all the kingdom ([tianxia – in the world, EJL]“11. Politik, die
auf ren beruht, versucht in erster Linie, Konflikten vorzubeugen. Dies gilt
sowohl für innerstaatliche als auch internationale Beziehungen. Für Menz-
ius war ren der einzig realistische Weg, um in einer Zeit wie der von
Chunqiu Zhanguo, in der allein das Recht des Stärkeren galt, Frieden zu
schaffen. Angesichts der ständigen Kriege ist verständlich, dass sein poli-
tisches Denken auf die Schaffung von Frieden gerichtet ist. Mit der Bes-
timmung von ren als moralischem und philosophischem Grundprinzip der
Politik ging die Forderung einher, die Sicherheit der Bevölkerung auch
ohne physische Gewalt nach innen und außen zu gewährleisten.

Tatsächlich wurden die zwischenstaatlichen Beziehungen während der
Chunqiu Zhanguo-Zeit jedoch durch militärische Gewalt bestimmt. shida
(dem Großen dienen) beruhte nicht mehr auf li, sondern auf
Machtkalkülen. Entsprechend änderten sich die shida-Beziehungen mit
den militärischem und machtpolitischem Verhältnissen. Da bis zum Ende
der Zhanguo-Zeit keiner der Fürstenstaaten militärisch stark genug war,
das gesamte Reich zu einigen, mussten sich selbst große Staaten wie Qin
mit dem sadae/shida kleiner Staaten zufrieden geben. Allerdings war shi-
da allein keine Garantie für die Sicherheit und das Überleben der kleinen
Staaten; sie mussten zudem militärisch stark genug sein, sich auch selbst
verteidigen zu können.12

Nach der Schaffung des einheitlichen Reiches durch Qin 221 v. Chr.
blieb für die Beziehungen zu seinen Nachbarländern zunächst die
militärische Macht ausschlaggebend. Auch wenn sich China in seinem
sinozentrischen Weltbild als die Kultivierten (hua) und die Nachbarländer
als Barbaren (i) definierte, zollten ihm diese keineswegs immer den er-
warteten Respekt und Tribut. Gerade in der Beziehung zu den mächtigen
Völkern im Norden, die weder von Qin (221–202 v.Chr.) noch von Han
(202 v.Chr. – 220 n.Chr.) unterworfen werden konnten, kam es vor, dass
China diesen Tribute entrichten musste, um den Frieden zu sichern.13

11 Menzius 4a7, transl. Legge 1960: Bd.2, S. 298.
12 Lee Choon-Sik 1997, S. 296.
13 So musste Gaozu, der Gründer der Han-Dynastie, nach der Niederlage gegen die

Hunnen diesen Tribut versprechen, um Frieden zu schließen. 141 v. Chr. brach
Kaiser Wu den Frieden und schickte seine Truppen ins Zentrum des Hunnenreich-
es im Westen der Gobi-Wüste. Daraufhin flohen die Hunnen nach Westen und
lösten u.a. auf dem indischen Subkontinent und in Europa Völkerwanderungen
gewaltigen Ausmaßes aus. Anders als Hegel meinte, ist China nicht erst mit der

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

120

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Im 12. Jahrhundert, als die Song-Dynastie (960–1279) von den Völkern
im Norden bedroht wurde, vertiefte der bedeutende neo-konfuzianische
Philosoph Zhuxi die auf dem sinozentrischen Weltbild beruhende Tren-
nung von hua und i. Er erklärte die Unterschiede zwischen seinem Volk
der Han und den anderen Völkern nicht mehr aus der Logik realer
militärischer Macht, sondern mit der kultur-essentialistischen Überlegen-
heit des Han-Volkes. Alle Barbaren im Norden seien bloß Wesen zwis-
chen Mensch und Tier. Deshalb sei es nicht möglich, ihre Eigenschaften
zu ändern und vernünftig mit ihnen zusammenzuleben.14 Diese Sichtweise
war möglich, weil Zhuxi den anderen Völker jede Eigenständigkeit und
Subjektivität absprach.15 Für ihn war die hierarchische Ordnung von hua
und i ebenso wie die hierarchische Ordnung zwischen den Menschen ein
unveränderbares, ewig geltendes Gesetz. Deshalb könne es auch nicht
passieren, dass die Barbaren China eroberten. Er schreibt,

„wenn ein kleiner Mann (xiaoren) den edlen Mann (junzi) zu überwältigen
versucht und Barbaren China angreifen, ist das so, als würde man eine Son-
nenfinsternis als eine anormale Erscheinung der Natur ansehen.“16

Deshalb solle man ohne zu verzagen und bis zum Schluss gegen die Inva-
soren aus dem Norden kämpfen. Tatsächlich war die Song Dynastie
damals ernsthaft in Gefahr geraten. In dieser Situation versuchte Zhuxi,
indem er Han als Kulturnation definierte, eine Art Han-Nationalismus zu
schaffen und die Abwehrkräfte Chinas zu stärken.17

Jedoch wurde das Reich der Song 1279 endgültig durch die Mongolen
erobert. In der von ihnen gegründeten Yuan-Dynastie (1271–1368) konnte
sich das von Zhuxi vertretene sinozentrische Han-Bewusstsein nicht weit-
er entfalten und auf die politische Ordnung Einfluss nehmen. Erst während
der ihr folgenden Ming Dynastie (1368–1644), die aus der Überwindung
der Völker aus dem Norden durch das Han-Volk entstanden war, erlangte
die sinozentrische Weltordnung einschließlich shida ihre volle Gültigkeit.

Das shida-System beruhte in der Zeit von Chunqiu Zhanguo im Unter-
schied zur Zhou-Zeit, nicht mehr auf li allein. Es war ein System gewor-

Ankunft der Europäer in China im 16. Jahrhundert in die Weltgeschichte einge-
treten (vgl. Lee 2003).

14 Zhuzi yulei: 4–1.
15 Kim T’ae-yŏng 2000, S. 7.
16 Zhuxi, Chu Wen-kung wen-chi, Literary collection of Zhuxi, Bd. 11, zit. n. Yu

2003, S. 96.
17 Yu Kŭn-ho 2004, S. 96.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

121

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


den, in dem politisch wie militärisch überlegene Staaten ihre Stärke
demonstrierten. Soweit aufgrund der formalen, hierarchischen Ordnung
zwischen starken und schwachen Staaten der äußere Frieden erleichtert,
die Militärausgaben gesenkt und die innere Sicherheit erhöht werden kon-
nte, bot dieses System per se gewisse Vorteile, zumal es sich in gewissem
Maße auch an sich verändernde Machtverhältnisse anpassen konnte. Seit-
dem sich das shida-System jedoch auf den Glauben an die kulturelle
Überlegenheit des Han-Volkes stützte, verlor es diese Flexibilität und
wurde sinozentrisch, dogmatisch und starr. Zhuxi selbst legt Zeugnis
davon ab: Er lehnte es ab, Barbaren menschliche Eigenschaften zuzugeste-
hen, selbst dann, wenn sich deren Kultur, wie im Falle Koryŏs, im leb-
haften Kulturaustausch mit China entwickelt hatte.18

Der Neo-Konfuzianismus Zhuxis mit seinem starren sinozentrischen
Weltbild war im 14. Jahrhundert, zum Ende der Koryŏ-Dynastie, auf der
koreanischen Halbinsel rezipiert worden und wurde in der neu gegründe-
ten Chosŏn-Dynastie Herrschaftsideologie. Damit erfuhr das bisherige, auf
machtpolitischem Pragmatismus beruhende Sicherheitsdenken in Korea
eine wesentliche Veränderung.

Neo-Konfuzianismus in Chosŏn und die Sicherheitsfrage

Einführung in den Neo-Konfuzianismus

Der Neo-Konfuzianismus Zhuxis kam Ende des 13. Jahrhunderts während
der Yuan-Dynastie nach Koryŏ.19 Gelehrte wie Yi Saek (1328–1396) und
Chŏng To-jŏn (1337–1398), die sich in Koryŏ mit dem Neo-Konfuzianis-
mus beschäftigten, betrachteten die Yuan-Dynastie der Mongolen
keineswegs als eine Dynastie der Barbaren, sondern als eine normale Dy-
nastie, da sie die chinesische Kultur fortführte. Für sie war das Unterschei-
dungskriterium zwischen hua und i nicht die Ethnizität, sondern das
Vorhandensein von Kultur. Diese Sichtweise war in Koryŏ nicht selb-
stständig entstanden, sondern ging zurück auf den in der Han-Zeit ent-
standenen Text Chunqiu von Kungyang, demzufolge auch Barbaren Teil
der hua werden konnten, wenn sie sich nach chinesischem Vorbild kul-
tivierten. Man kann davon ausgehen, dass diese Interpretation von hua

2.

2.1

18 Zhuzi yulei, 133–7.
19 Kim Ch’ung-ryŏl 2003, S. 2.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

122

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


und i von Nicht-Han-Völkern gerne aufgenommen wurde. Die Yuan-Dy-
nastie machte sich dies zunutze und führte, um sich selbst als Eroberer und
Herrscher zu legitimieren, den Neo-Konfuzianismus mit Hilfe von Xu
Heng (1209-1281), einem konfuzianischen Gelehrten, als staatstragende
Lehre ein. Sie hätten China zwar mit Gewalt unter ihre Herrschaft ge-
bracht, hätten sich aber durch die Aufnahme der konfuzianischen Kultur
sinisiert und wären nun richtige hua.20

Die neo-konfuzianischen Gelehrten Koryŏs sahen deshalb kein Problem
darin, mit Yuan eine sadae-Beziehung zu pflegen. Eine wichtige Rolle
spielte dabei auch, dass es Kaiser Shizu (Kubilai Khan) mit Hilfe von Xu
Heng gelungen war, als ein guter Regent in die Geschichte einzugehen.21

So schrieb Yi Saek in Mogŭnjip, dass die konfuzianische Lehre von Kon-
fuzius über Han Yu, Cheng I und Cheng Hao zu Xu Heng im Norden
weitergegeben worden sei, und dieser Kubilai Khan geholfen habe, gute
Politik zu machen.22

Allerdings haben die Gelehrten Koryŏs in der Rezeption dieses Aspekts
des Neo-Konfuzianismus kaum aktiv mitgewirkt. Die Lage Koryŏs war
am Ende des 13. und zu Beginn des 14. Jahrhunderts sehr kritisch. Infolge
der langjährigen Militärherrschaft und der Invasions- und Intervention-
spolitik der Yuan war die politische und gesellschaftliche Ordnung weit-
gehend zerstört. Obwohl die Bevölkerung unter japanischen Piraten und
marodierenden Banden aus dem Norden sehr zu leiden hatte, zeigte sich
die Regierung nicht in der Lage, eine Armee zu ihrem Schutz aufzustellen,
u.a. auch deshalb, weil viele Bauern wegen der unerträglichen Ausbeutung
durch Beamte und Adel vom Land geflüchtet waren. Der König ignorierte
diese Probleme und war lediglich daran interessiert, sich mit Yuan
gutzustellen und seine Macht zu erhalten.23

In dieser Situation erregten andere Aspekte von Zhuxis Neo-Konfuzian-
ismus das Interesse koreanischer Gelehrter, nämlich Reformansätze zur
Überwindung der politischen und gesellschaftlichen Krise. So klagte
Chŏng To-jŏn in seiner Schrift Pulssijabbyŏn über die verfahrenen
Verhältnisse seiner Zeit:

20 Ähnliche Argumente wurden im 17. und 18. Jhd. erneut vorgebracht, nachdem die
Mandschuren China erobert und die Qing-Dynastie gegründet hatten, vgl.
Hamashita 1997.

21 Kim T’ae-yŏng 2000, S. 21.
22 Yi Saek 1993, S. 72.
23 Kim Young-su 2006.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

123

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


„Der Sohn betrachtet seinen Vater nicht als Vater, der Untertan betrachtet
seinen König nicht als König. Weil man kaum an die Aufrichtigkeit denkt,
blickt man auf die eigenen Eltern wie auf irgendwelche Passanten.“24

Angesichts der allgemeinen Krise war das Problembewusstsein der
Gelehrten für den realitätsorientierten Neo-Konfuzianismus sehr
empfänglich. Stellte dieser doch im Gegensatz zu dem bis dahin auch poli-
tisch herrschenden Buddhismus nicht das Leiden des Einzelnen, sondern
das Wohl der Gesellschaft; nicht die Kraft des Buddha, sondern die Kraft
der Menschen in den Mittelpunkt und versuchte, mit dieser Kraft der Men-
schen die Ordnung in Staat und Gesellschaft wiederherzustellen. Daher
galt das Interesse der Gelehrten in Koryŏ nicht in erster Linie Zhuxis
Weltbild von hua und i sowie seinen Prinzipien von Aufrichtigkeit und
Moral, sondern vielmehr der realpolitischen Bedeutung seines Werkes.25

Sie griffen auf Zhuxis Denken zurück, um die allgemeine Krise am Ende
der Koryŏ-Dynastie zu bewältigen.

Die erste Rezeption des Neo-Konfuzianismus auf der koreanischen Hal-
binsel hatte also selektiven Charakter. Dies galt auch für die Frage des
sadae. Hier folgten die Koryŏ-Gelehrten nicht Zhuxis Prinzip, sondern
einem realpolitischen Machtkalkül. Bis zum Ende der Koryŏ-Zeit war es
von entscheidender Bedeutung, durch sadae gute Beziehungen zu China
und anderen Völkern im Norden zu unterhalten. Das beruhte ohne Zweifel
auf einer realistischen Einschätzung der Machtverhältnisse. Seit Beginn
der Koryŏ-Dynastie war man in Entsprechung zu den jeweiligen
Machtverhältnissen nicht nur mit China, sondern auch mit den Völkern im
Norden sadae-Beziehungen eingegangen oder hatte von ihnen sadae er-
halten.26 Sadae war also ein flexibles Instrument der Diplomatie. So
schloss König Kongminwang (1330–1374), nachdem er erkannt hatte,
dass Yuan seine Macht an Ming verlieren würde, schon vorab eine sadae-
Beziehung mit dem neuen Herrscher.27

Diese pragmatische Verhaltensweise beurteilte Yulgok Yi Yi (1536–
1584), ein bedeutender neo-konfuzianischer Gelehrter in der Mitte der
Chosŏn-Zeit, wie folgt:

„Ob die drei Königreiche und Koryŏ, so fleißig sie auch sadae praktizierten,
aufrichtig und ernsthaft genug waren, weiß ich nicht.... Wenn sie li formal ko-

24 Chŏng To-jŏn, Sambongjip, Bd. 9, 1990, S. 452.
25 Mun Ch’ŏl-yŏng 1982, S. 117.
26 Park Kyong-ahn 2005, S. 198.
27 Kim Young-su 2006, S. 352.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

124

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


rrekt praktizierten, dabei aber nicht aufrichtig waren, und wenn ihre Zere-
monien zwar großartig, aber nicht ernst gemeint waren, wie könnte man eine
solche Praxis von sadae mit dem aufrichtigen und ernsthaften sadae unseres
Landes vergleichen.“28

Aus der Sicht eines strengen Neo-Konfuzianers war das Verhalten von
Kongminwang nicht das eines aufrichtigen Untertanen. In der Tat hatte er,
um die Sicherheit seines Landes nicht zu gefährden29, nicht nur einen
Gesandten von Yuan getötet, sondern sogar einen Angriff auf die Hal-
binsel Liaodong geplant, als der chaotische Machtwechsel von Yuan nach
Ming dieserlaubte.

In der ersten Zeit der Einführung von Zhuxis Neo-Konfuzianismus
spielte sein sinozentrisches Denken mit der dogmatischen Trennung von
hua und i auf ethnischer Basis noch keine große Rolle. In Koryŏ war man
vielmehr der stolzen Überzeugung, dass die koreanische Halbinsel auf
eine ebenso lange Geschichte wie China zurückblicken könne und sich
bereits unter Kija (Kitsu) zu Zeiten der Zhou-Dynastie zivilisiert habe.
Nach der Eroberung von Liaodong 1371 wurde dieser Stolz auf die eigene
Geschichte von König Kongminwang in einer Botschaft an die dortigen
Bewohner deutlich zum Ausdruck gebracht:

„Unser Land wurde in der gleichen Zeit wie Yao gegründet. Wudi von Zhou
schickten Kija zu uns als Fürst. Wir haben unser Territorium über Generatio-
nen hinweg bis zur Halbinsel Liaodong verteidigt. Nachdem Yuan China
vereint hatte, schickte es seine Prinzessinnen nach Koryŏ... Die Bewohner
und Führer dieses Gebietes sollen sich freiwillig unterwerfen...“30

Die Kernaussage dieser Botschaft lautet, dass das Liaodong-Gebiet his-
torisch zu Koryŏ gehörte, und dass sich deshalb seine Bewohner Koryŏ zu
unterwerfen hätten. Sonst würden sie durch Koryŏs Militär bestraft wer-
den.31

Kongminwang fühlte sich stark genug, ein Ritual zu Ehren des Him-
mels, eigentlich ein Privileg des „Sohnes des Himmels“, durchzuführen.32

Dieser Anspruch ist ein weiterer Beleg für sein Bestreben, sich als mit

28 Yulgok chŏnsŏ, Habyu Bd.4, Kongnoch’aek; Yi Yi 1989a, S. 536.
29 Kim Young-su 2006, S. 332.
30 Annal Koryŏ, Yŏljŏn 27, Chiryongsu.
31 So sollte auf der koreanischen Halbinsel zu derselben Zeit wie in China das erste

Königtum gegründet worden sein. Solche Erfindungen von Anciennität sind auch
in anderen Kulturkreisen bekannt. Zu Selbstbehauptungsdiskursen in Ostasien s.
Amlung/Koch/Kurz/Saaler/Lee 2003.

32 Annal Koryŏ, Sega 42, Kongmin-wang 21, Juni Ŭlju.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

125

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


China gleichwertig zu sehen – obwohl er mit Ming zuvor bereits eine
sadae-Beziehung eingegangen war und sich damit formell unterworfen
hatte.

Allerdings sollte die Koryŏ Dynastie schon bald untergehen. Die
Chosŏn Dynastie (1392–1910) erhob den Neo-Konfuzianismus Zhuxis zur
Herrschaftsideologie, die im Laufe der Zeit immer dogmatischer und star-
rer werden sollte. Damit einhergehend näherte man sich der Frage der
Sicherheit nun nicht mehr pragmatisch, sondern überwiegend moralisch.

Neo-Konfuzianismus als Herrschaftsideologie

Eine wichtige Ursache der Dogmatisierung des Neo-Konfuzianismus in
der Chosŏn-Dynastie liegt in ihrem Gründungsprozess. Während sich
frühere Dynastiewechsel auf Eroberung gegründet hatten, verstand sich Yi
Sŏng-gye (1335–1408), der Gründer der Chosŏn Dynastie als Thronerbe
Ch’angwangs, des letzten König von Koryŏ, gleichwohl er diesen ent-
thront hatte. Deshalb sah sich die Chosŏn Dynastie von Beginn an mit
einem Legitimitätsproblem konfrontiert.33 Yi Sŏng-gye versuchte dieses
Problem auf zwei Wegen zu lösen: Einerseits durch grundlegende Refor-
men des Staates auf neo-konfuzianischer Basis und andererseits durch Un-
terwerfung unter das sinozentrische Weltsystem, d.h. die Hoffnung, von
Ming als legitimer Herrscher auf der koreanischen Halbinsel anerkannt zu
werden.

Chŏng To-jŏn, einer der wichtigsten Mitstreiter Yi Sŏng-gyes, ging so
weit, die historische Bedeutung der vorherigen Dynastien zu leugnen, in-
dem er deren zivilisatorischen Ursprung, und damit auch den Chosŏns, in
die Zeit des legendären Kija vorverlegte, der die konfuzianische Zivilisa-
tion damals nach Korea gebracht haben sollte. Für ihn bedeutete, wie in
Chosŏn Kyŏnggukjŏn (Kapitel Sang, Kukho) zu lesen ist, die Gründung
von Chosŏn für Chŏng eine Wiederauferstehung von Kija, also Kija-
Chosŏn, sowie die Verwirklichung des „Östlichen Zhou“, von dem Kon-
fuzius geträumt hatte.34 Bis zur Mitte der Chosŏn-Dynastie hatte diese
Sichtweise einen derart starken Einfluss erlangt, dass Yulgok Yi Yi den
Konfuzianismus zum einzigen Kriterium für Zivilisation erklären und in

2.2

33 Chin Tŏk-Kyu 2002, S. 444.
34 Chŏng To-jŏn 1990, S. 414.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

126

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Tongho mundap behaupten konnte, erst Chosŏn habe den Konfuzianismus
auf der koreanischen Halbinsel zur Staatsideologie gemacht.35 Ein solches
Geschichtsverständnis hält der Historiker Sin Ch’ae-ho, der während der
japanischen Kolonialzeit (1910–1945) gegen Japan gekämpft hatte, für
eine sklavische Interpretation von sadae. Hingegen meint Kim Yŏng Su,
ein heutiger Historiker, Sin würde übersehen, dass das Ziel aller Dynastien
auf der koreanischen Halbinsel seit den Drei Königreichen stets die per-
fekte Aufnahme der hoch entwickelten Zivilisation Chinas gewesen sei.36

Betrachtet man die Ansichten Chŏng To-jŏns vor diesem historischen
Kontext, sei mit der Gründung Chosŏns ein lang gehegter Wunsch der
Menschen auf der koreanischen Halbinsel in Erfüllung gegangen.

In der Koreaforschung ist allerdings umstritten, ob mit der Gründung
Chosŏns Koryŏ fortgeführt wurde oder auf der Grundlage des Neo-Kon-
fuzianismus eine grundlegende Neurordnung erfuhr. Martina Deuchler
vertritt die letztere Ansicht:

„With the advent of Neo-Confucianism in Korea, an ideology emerged that
was addressing itself in a comprehensive and compelling way to social prob-
lems. It stimulated an unprecedented contained clear precept of socialpolitical
renovation and anchored the guarantee of their workability in the exemplary
world of the sage-kings of Chinese antiquity. Moreover, the reformatory
thrust of Neo-Confucianism turned its practitioners into activists and demand-
ed their full commitment to its program of social change. The Neo-Confu-
cians of early Chosŏn became infected with this call to action and strove to
determine and implement a reform program that would Confucianize Korean
society. After the failure of Wang An-shih’s (1021–1086) reforms in
eleventh-century China, their program was to become the most ambitious and
creative reform experiment in the East Asian world.“37

Hingegen meint Chin Tŏk-kyu, ein koreanischer Politikwissenschaftler,
dass Yi Sŏng-gye und seine Weggefährten, als sie die Macht ergriffen, den
Neo-Konfuzianismus aus legitimatorischen Gründen als Herrschaftside-
ologie zwar adoptierten, dies aber keineswegs als ein Versuch zu verste-
hen sei, der Gesellschaft eine neue Struktur zu verleihen. Soweit es Um-
brüche und Veränderungen gegeben habe, habe man darauf eher passiv
reagiert. Insofern sei die Gründung Chosŏns als Fortführung der Koryŏ-
Dynastie zu sehen, die die chaotischen Herrschaftsverhältnisse am Ende

35 Yi Yi, Yulgokjŏnsŏ, Bd. 15, Chabja, 1989, S. 316–317.
36 Kim Young-su 2006, S. 766.
37 Deuchler 1992, S. 27.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

127

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


der Koryŏ-Zeit lediglich neu organisiert habe.38 Chosŏn habe jedoch die
mittelalterliche Machtstruktur vollständig übernommen.

Jedenfalls ging Chosŏn eine sadae-Beziehung mit Ming ein. Diese
Beziehung bestimmte dann auch das Verhältnis zu den Nachbarländern.
Das bedeutet, dass Ming an der Spitze dieses hierarchisch strukturierten
internationalen Systems stand, während sich die anderen Länder untere-
inander als gleichwertiger Partner betrachteten. Allerdings bedeutete
sadae in den Anfängen Chosŏns noch keine bedingungslose Unterwerfung
gegenüber Ming. Gegenüber sich verändernden Verhältnissen zeigte man
sich weiterhin pragmatisch. So begründete Chŏng To-jŏn die bereits
erwähnte Eroberung von Liaodong damit, dass ein kleiner Staat nicht li
folgen müsse, wenn ein großer Staat sich nicht an li halte.39

Erst unter Sejong (1397–1450), dem vierten König von Chosŏn, wird
das Verständnis von sadae dogmatischer und nicht mehr als Anpassung an
reale Machtverhältnisse, sondern als „Gehorsam und Unterwürfigkeit in
der hierarchischen Beziehung zwischen dem Herrn und Untertanen“ ver-
standen. Zugleich wurde nun das ethnisch orientierte hua-i-Weltbild
Zhuxis als solches rezipiert und die sadae-Rituale sorgfältiger vollzogen.
Außerdem wurden bestimmte rituelle Zeremonien, die schon vor Koryŏ
von koreanischen Königen durchgeführt worden waren, abgeschafft, da
sie im dogmatischen Weltbild von hua und i ausschließlich dem Sohn des
Himmels vorbehalten waren. Proteste gegen diese Entscheidung wurden
damit begründet, dass keiner der Staaten auf der koreanischen Halbinsel
auf eine Gründung des chinesischen Kaisers zurückgehen würde, diese
Staaten seit Tan‘gun stets selbstständig gewesen seien und selbst direkt
mit dem Himmel in Verbindung gestanden hätten.40 So waren die sadae-
Theorie und Praxis auch in der Chosŏn-Zeit durchaus auch mit Konflikten
behaftet.

Der Streit um diese Zeremonien zu Ehren des Himmels wurde durch
König Sejong abrupt entschieden:

„Nach li ist es eindeutig, dass der Fürst selber nicht die Zeremonie für den
Himmel durchführen darf. Er muss li folgen, auch wenn er über ein großes
Gebiet herrscht.“41

38 Chin Tŏk-Kyu 2002, S. 397–445.
39 Han Myŏng-gi 2000, S. 305.
40 Kim T’ae-yŏng 2000, S. 31.
41 Annalen von Sejong, 1. Jahr, Juni, Kyŏngjin.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

128

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Damit hatte sich Chosŏn selbst zum Fürstenstaat im Rahmen der sinozen-
trischen Ordnung gemacht und die zentrale Position Chinas anerkannt. Se-
jong wollte mit dieser Unterwerfung gegenüber Ming vermutlich seine
Untertanen dazu bringen, sich ihm gegenüber ebenso zu verhalten und
damit den Aufbau eines konfuzianischen Staatswesens zu vervollständi-
gen.42 In der Tat gelang es ihm, sowohl die internationalen als auch die
innerstaatlichen Beziehungen zwischen Herr und Untertanen auf der
Gundlage von li zu gestalten.

Sejong begann damit, dreimal im Jahr offizielle Tribut- und daneben
viele weitere Gesandtschaften nach Peking zu schicken und umgekehrt in
Chosŏn soviel wie möglich von der entwickelteren Kultur Mings
aufzunehmen. Ming seinerseits würdigte den „Gehorsam“ Chosŏns und
betrachtete es als Musterstaat unter den unterworfenen Staaten.43 Diese
friedliche Beziehung zwischen Ming und Chosŏn währte bis ins 16.
Jahrhundert. Chosŏn, das das li des sadae-Systems streng befolgte, konnte
als Gegenleistung hierfür eine außerordentlich lange Zeit in Frieden leben.

Man kann sich allerdings fragen, welches relative Gewicht der sadae-
Praxis für die Sicherheit Chosŏns tatsächlich zukam. Ohne Zweifel konnte
man sich vor ernsthaften Bedrohungen durch Ming ziemlich sicher fühlen.
Diese Sicherheit ermöglichte es Chosŏn sein von Literaten geführtes
Herrschaftssystem, dem nun auch das Militär unterstellt war, aufzubauen.
Das Militär hatte nämlich während der Koryŏ-Zeit über Jahrzehnte die
eigentliche Macht inne und hatte das Land in den Ruin getrieben, u.a. weil
der Adel zum Ende der Koryŏ-Dynastie eigene Armeen unterhielt. Da
damit die Ordnung im Staat zerstört und der Zusammenbruch des Landes
herbeigeführt worden war, war es Chosŏn von Beginn an ein vorrangiges
Anliegen, die privaten Armeen zu zerstören, die Macht des Militärs
überhaupt zu schwächen und die Streitkräfte so einzurichten, dass ihre
Anführer keinen Einfluss auf die Politik der Regierung ausüben konnten.44

Zu Beginn Chosŏns stellten all diese Streitkräfte eine ernsthafte Bedro-
hung für die innere Sicherheit dar. Es gelang den ersten Königen von
Chosŏn schließlich, ihre Macht zu brechen und ihnen jede Möglichkeit zu
nehmen, sich neuerlich als politische Kraft zu organisieren. Allerdings
beschwor diese Politik die Gefahr herauf, dass die Fähigkeit Chosŏns, sich
gegen äußere Angriffe zu verteidigen, herabgesetzt wurde. Dies rächte

42 Han Myŏng-gi 2000, S. 306.
43 Ebenda.
44 Yi Chae-hun 2003, S. 43.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

129

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


sich, als Toyotomi Hideyoshi (1536–1598) nach der Vereinigung Japans
Chosŏn 1591 überfiel und eine Unzahl von Ortschaften, Tempeln und
Palästen in Schutt und Asche legte.

Schon Jahrzehnte vor dem Angriff Hideyoshis hatte Yulgok Yi Yi dafür
plädiert, 100000 Soldaten auszubilden, um für einen möglichen Angriff
von außen, insbes. Japans, gerüstet zu sein. Doch die durch zwei Jahrhun-
derte Frieden verwöhnten Neo-Konfuzianer Chosŏns wollten davon nichts
hören. Ihr Interesse galt nicht dem Aufbau einer Armee, sondern vielmehr
dem eines perfekten konfuzianischen Staates. Für sie war Chosŏn eine
große Schule für die neo-konfuzianische Lehre Zhuxis, in welcher mit li
als Grundlage die Beziehungen zwischen den Menschen geregelt werden
sollten.45

In diesem Sinne hatte Chosŏn einen effektiven Mechanismus für die
Reproduktion seiner Herrschaftsideologie entwickelt. In dieser politischen
Einheit namens Chosŏn lasen alle dieselben Texte und folgten der gle-
ichen Interpretation dieser Texte. Dementsprechend dachten und handel-
ten sie und reproduzierten auch ohne Androhung physischer Gewalt die
von den Gesetzen und anderen Regeln intendierte Ordnung aus sich selbst
heraus. Durch diesen Prozess der Reproduktion der Herrschaftsideologie
schlug das sadae-Bewusstsein nicht nur bei der herrschenden Gelehrten-
schicht, sondern auch im Alltag der Bevölkerung tiefe Wurzeln. Zugleich
entstand auf diese Weise eine geistige Abhängigkeit von der Großmacht
China – bis hin zu einen totalen, duch sadae geprägten Abhängigkeitsbe-
wusstsein in allen Bereichen von Militär, Kultur, Wirtschaft und
Gesellschaft, wie Chin meint.46

Dabei blieb aber das Problem bestehen, dass der Staat die eigene
Sicherheit allein mit der Verwirklichung des konfuzianischem li, also
ohne die Fähigkeit zur eigenen militärischen Selbstverteidigung, nicht
gewährleisten konnte. Schon die Erfahrungen während der Zeit von Chun-
qiu Zhanguo hatten gezeigt, dass das Einhalten von li allein die Sicherheit
und das Überleben eines kleinen Staates nicht garantieren konnte. Ein
kleiner Staat musste zwar sadae einhalten, musste aber zugleich über aus-
reichende militärische Kraft verfügen, sich selbst zu verteidigen. Anderen-
falls musste er damit rechnen, von einem großen Staat erobert oder verein-
nahmt zu werden. Wenn Menzius über sadae/shida und chaso/zixiao als

45 Kim Young-su 2006, S. 778.
46 Chin Tŏk-Kyu 2002, S. 612.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

130

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Bestandteil von li in der Gestaltung zwischenstaatlicher Beziehungen
schrieb, gab er damit die Wünsche seiner Zeitgenossen, die über Jahrhun-
derte hinweg unter den Kriegen ihrer Herrscher hatten leiden müssen.
Dennoch waren die Gelehrten Chosŏns naiv genug, nach Überwindung
der anfänglich chaotischen Verhältnisse und angesichts des jahrhundert-
langen Friedens zu glauben, allein durch die sorgfältige Umsetzung von li
und ohne eigene militärische Kraft für die Sicherheit des Landes sorgen zu
können. Dafür wurden sie 1591 bestraft.

Nach diesem Krieg wurde die sadae-Beziehung zwischen Ming und
Chosŏn moralischer und dogmatischer und nahm teilweise seltsame For-
men an. Als Ming durch die von den Mandschuren gegründete Qing Dy-
nastie abgelöst wurde, und man das Regime dieser Barbaren i im Sinne
des zuvor erwähnten Han-Kulturnationnalismus Zhuxis nicht anerkennen
wollte, führte man sadae gegenüber den Ming weiter. Da Qing in den Au-
gen der Neo-Konfuzianer Chosons nicht über die Legitimität zur
Durchführung der Rituale für den Himmel verfügte, wurden diese insge-
heim vom König Chosŏns übernommen (s.u.). Neo-Konfuzianer wie Song
Si-yŏl (1607–1689) beriefen sich angesichts des Dynastiewechsels in Chi-
na umso mehr auf Zhuxis Lehre. Dieser hatte, wie schon kurz erwähnt, im
12. Jahrhundert sein ethnisches Weltbild von hua und i philosophisch ver-
tieft und seine Landsleute zum Widerstand gegen die mongolischen An-
greifer aufgefordert. Außerdem behaupteten die Neo-Konfuzianer, Chosŏn
müsse li gegenüber Ming sorgfältig einhalten, da es während der japanis-
chen Invasion Chosŏn geholfen hatte.

In der Tat hatte Ming 1591 Truppen nach Chosŏn geschickt – in erster
Linie um sich vor den großen Ambitionen Toyotomi Hideyoshis zu
schützen. Dieser hatte angekündigt, dass das letztliche Ziel seines Ein-
marsches in Chosŏn die Eroberung Chinas war. Deshalb war die Er-
oberung Chosŏns auch für Ming nicht ungefährlich. Offiziell schickte
Peking Truppen, weil der Kaiser mit Chosŏn und seinem König Mitleid
hatte.

Zu Beginn des Krieges waren König Sŏnjo (1552–1608) und die
herrschende Elite in den Norden des Landes geflohen. Hingegen stellte
das einfache Volk, überwiegend Bauern, eine Freiwilligenarmee auf und
erzielte trotz der deutlich schlechteren Ausstattung mit Waffen einige
beachtliche Erfolge gegen Japan. Daher verloren die herrschenden Eliten
erheblich an Ansehen beim Volk, zumal der König nach dem Krieg ihr
zweifelhaftes Verhalten unerwähnt ließ und sich wegen seiner Entschei-
dung, die chinesischen Truppen ins Land geholt zu haben, selbst lobte.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

131

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Außerdem zeigte er keine Neigung, die Verdienste und Leiden seiner Un-
tertanen, die neben den japanischen, insbesondere auch von den Ming-
Truppen misshandelt, gebrandschatzt und ihrer Vorräte beraubt worden
waren, anzuerkennen.47 Stattdessen erklärte er Ming zum Retter der Na-
tion und verpflichtete sich zu ewiger Dankbarkeit. Offenbar hatte sich eine
breite Kluft zwischen Bevölkerung und herrschender Elite aufgetan.

Wie stark die Dankbarkeit gegenüber Ming in der konfuzianischen Elite
verwurzelt war, lässt sich am Putsch gegen König Kwanghaegun 1623
erkennen. Damals kämpften Ming und Qing noch um die Herrschaft in
China. König Kwanghaegun (1575–1641), der Nachfolger Sŏnjos, ver-
suchte, in diesem Machtkampf diplomatisch neutral zu bleiben. Deshalb
wurde er von den konservativen Neo-Konfuzianern für moralisch verdor-
ben erklärt und schließlich entthront. In ihrer „Aufrichtigkeit“ verabsolu-
tierten diese neo-konfuzianisch indoktrinierten Gelehrten sodann die
sadae-Beziehung zu Ming und verweigerten sie den zukünftigen Qing. Sie
wollten Ming als Zentrum des sinozentrischen Weltsystems von hua und i
nicht verraten. Die Mandschuren schickten daraufhin 1627 Truppen nach
Chosŏn, das wiederum Ming, das sich nicht mal mehr selbst schützen kon-
nte, vergeblich um Hilfe gebeten hatte.

„Kleiner“ Sinozentrismus (sojunghwa) und Sicherheit

Schließlich musste sich Chosŏn 1633 Qing ergeben und der König dem
Qing-Kaiser persönlich versprechen, als Untertan von Qing mit diesem
eine sadae-Beziehung einzugehen. Von da an war Chosŏn gezwungen,
seine Könige durch Qing anerkennen zu lassen und das gleiche li wie
gegenüber Ming zu praktizieren. Dies war für die herrschende Elite
Chosŏns eine besondere Erniedrigung, da sie die Mandschuren bis dahin
als Barbaren verachtet und Ming die größte Verehrung entgegengebracht
hatte. Obwohl Chosŏn nun gezwungen war, zumindest formal mit Qing
eine sadae-Beziehung zu pflegen, blieb die herrschende Elite heimlich
ihrer alten Ming-Beziehung treu und verwendete z.B. weiterhin die Jahres-
namen von Ming.48 So war eine seltsame Mischform entstanden: Chosŏn
pflegte mit Qing formal eine sadae-Beziehung, fühlte sich aber in seiner

2.3

47 Han Myŏng-gi 2000, S. 311.
48 Yu Kŭn-ho 2004, S. 89.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

132

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


moralischen Aufrichtigkeit innerlich verpflichtet, weiterhin alle li der
sadae-Beziehung mit Ming zu erfüllen, ja sogar rituelle Zeremonien, die
dem Ming-Kaiser vorbehalten waren, durchzuführen.

Somit war aus der sadae-Beziehung, die ursprünglich aus pragmatis-
chen Überlegungen zur Sicherung des Friedens entstanden war, durch die
Neo-Konfuzianer Chosŏns, die sich nach den beiden Kriegen in ihrem
Dogmatismus noch bestärkt sahen, zu einer Frage unverrückbarer Loy-
alität von Chosŏn gegenüber Ming und der der Untertanen gegenüber
ihren Herrschern, die sich durch dieses System legitimiert sahen, gewor-
den.49

Song Si-yŏl war einer dieser Neo-Konfuzianer und wohl auch der ein-
flussreichste von ihnen. Er beharrte so sehr auf der Verehrung von Ming
und der Ablehnung von Qing, dass er seine Schüler kurz vor seinem Tod
beauftragte, ein Grab für die beiden letzten Ming-Kaiser zu errichten und
dort die ihnen gebührenden alljährlichen Rituale durchzuführen. Das hieß
aber, dass Chosŏn nunmehr selbst die sinozentrische Weltordnung Mings
fortführte. Song Si-yŏl betrachtete Chosŏn in der Tat als „kleines Chi-
na“ und war überzeugt, den Staat mit der Wiederherstellung der sinozen-
trischen Ordnung aus der Krise führen zu können.

Song schreibt zu dieser Beziehung:

„Seitdem Konfuzius Chunqiu verfasst und damit die Bedeutung der großen
Einheit der Welt gelehrt hat, ist die Politik der Verehrung von hua und der
Bekämpfung von i (chonhwayangi) eine unveränderliche Wahrheit geworden.
“ „Ming, das zur gleichen Zeit wie Chosŏn gegründet wurde, ist ein Land mit
Gnade von chaso, das im Geiste der Loyalität (ch‘ungŭi) eine aufrichtige
Beziehung zwischen Herr und Untertan pflegt, wohingegen Qing ein Dieb ist,
der diesem Land li gestohlen hat.“

Für Song waren die internationalen Beziehungen nicht von Situationen
abhängig, sondern von einer unveränderlichen normativen Ordnung auf
der Grundlage des sinozentrischen Weltbilds.50

Es ist unvorstellbar, dass Song Si-yŏl nicht wusste, dass Chosŏn die
sadae-Beziehung mit Qing wegen dessen militärischer Überlegenheit
eingehen musste. Dennoch besteht er darauf, dass Chosŏn aufgrund der
moralischen Verdorbenheit seiner herrschenden Eliten, für die Politik
lediglich ein machtpolitisches Kalkül geworden sei, überhaupt erst in
diese Lage geraten sei. Es sei daher dringend notwendig, die moralische

49 Kim T’ae-yŏng 2000, S. 67.
50 Song Si-yŏl 1993, Songjajŏnsŏ, Bd. 5, Bongsa 27, 28, S. 199–200.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

133

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Ordnung im Lande wiederherzustellen und in den internationalen
Beziehungen wieder aufrichtig zu sein. Ihm zufolge entsprach sadae
gegenüber Ming der himmlischen Ordnung, während sadae gegenüber
Qing allein aus menschlichen Bedürfnissen bzw. Gier entsprang. Mit der
„Verehrung von Ming und Ablehnung von Qing“ (sungmyŏng panch’ŏng)
würde man der himmlischen Ordnung folgen. Dies sei nur als Ergebnis
korrekter moralischer Erziehung möglich.51 Für Song Si-yŏl hingen alle
Fragen der politischen Herrschaft, der internationalen Beziehungen und
der inneren und äußeren Sicherheit unmittelbar mit der moralischen
Erziehung von Individuum und Gesellschaft zusammen.

Sich moralisch zu erziehen bedeutete für Song Si-yŏl, sich intensiv mit
der Lehre großer Konfuzianer wie Zhuxi zu befassen. Dies galt nicht nur
für die Bevölkerung im allgemeinen, sondern auch für den Regenten.
Wenn man durch das Studium die himmlische Ordnung zu respektieren
und sich vor der menschlichen Gier zu hüten lerne, würde die Welt sicher
werden. In diesem idealistischen Weltbild schien der beste Weg, Chosŏn
vor Angriffen Qings zu schützen und seine Unabhängigkeit zu bewahren,
in der Wiederherstellung der alten sinozentrischen Weltordnung zu liegen.
Für Song war die Morallehre von Zhuxi die einzige geistige Methode, den
Staat aus der Krise herauszuführen.

Das Weltbild Songs, in dem Chosŏn den Platz „Kleines Zentrum der
sinozentrischen Welt“ einnahm, wurde nach seinem Tod zur staatstragen-
den Ideologie erhoben.52 König Yŏngjo (1694–1776) ließ am königlichen
Hof Rituale zu Ehren des letzten Ming Kaisers durchführen. Selbst im 19.
Jahrhundert, als die Existenz Chosŏns bedroht war, waren viele Kon-
fuzianer – in Korea wijŏngch’ŏksap’a genannt – davon überzeugt, dass
auch diese Krise durch eine Stärkung der Morallehre Zhuxis überwunden
werden könne. Mithin wurde der Neo-Kofuzianismus zur Schutzideologie
des Landes erhoben, wobei der Mandongmyo-Schrein, den Song Si-yŏl
durch seine Schüler zur Wahrnung des Andenkens der letzten Kaiser von
Ming hatte bauen lassen, zu einem symbolischen Ort für den Schutz des
Landes wurde.

Wenn hier vom Schutz des Landes die Rede ist, bedeutet das nicht
unbedingt seine militärische Verteidigung. Die Haltung, wonach die Liter-
aten verehrt und Militärs verachtet wurden, blieb über die gesamte

51 Song Si-yŏl 1993, Songjajŏnsŏ, Bd. 5, Bongsa 9, S. 160.
52 Yu Kŭn-ho 2004, S. 104.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

134

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Chosŏn-Periode auch in sehr kritischer Zeit unverändert. Der „Schutz des
Landes“ (hoguk) war für Song Si-yŏl und andere Angehörige der
herrschenden neo-konfuzianischen Eliten stets etwas, was nur im Rahmen
neo-konfuzianischer Aufrichtigkeit und Moral verstanden werden konnte.
Eine solche Sichtweise war wenig hilfreich, wenn die Existenz Chosŏns,
etwa durch die imperialistischen Mächte im 19. Jahrhundert tatsächlich
bedroht war. Doch für die Neo-Konfuzianer Chosŏns war die Aufrechter-
haltung der Moral allemal wichtiger als ihr eigenes Leben und die äußere
Sicherheit des Landes.53

Sicherheit durch sadae und Sicherheit aus eigener Kraft

Den vorigen Abschnitt zusammenfassend lässt sich festhalten: Chosŏn
war eine Literatengesellschaft, die ihre Existenz durch die neo-konfuzian-
ische Lehre Zhuxis und die sadae-Beziehung zu China (Ming und Qing)
absichern konnte. Durch das sadae-System hatte die Chosŏn Dynastie
bereits bei ihrer Entstehung Legitimität gewinnen können54 und konnte
auf dieser Grundlage mehr als 500 Jahre überdauern. Die auf dem sadae-
System beruhende Abhängigkeit vom chinesischen Staat wurde einerseits
durch die Morallehre Zhuxis, andererseits durch die Entsendung chinesis-
cher Truppen im Kampf gegen die 1591 eingefallenen japanischen Inva-
soren verstärkt. Als Ming von den Manschuren (Qing) abgelöst wurde, be-
standen die neo-konzianischen Gelehrten Chosŏns auf ihrer Loyalität
gegenüber Ming und sahen sich sogar als dessen Vertreter („Klein Chi-
na“).

In den letzten hundert Jahren von Chosŏn zerbröckelte die Herrschaft-
sordnung durch Fraktionskämpfe, Korruption und die Zuspitzung von
sozialen und ökonomischen Konflikten. Es kam im ganzen Land zu
Bauernaufständen. Am Ende des 19. Jahrhunderts konnten die herrschen-
den Eliten mit dem Widerstand der Bevölkerung nicht mehr selbst fertig
werden und riefen China zu Hilfe. Das Land geriet in eine tiefgreifende
politische Krise. Die einen wollten ihre Privilegien verteidigen, die an-
deren sich mit eigener Kraft schützen. Dieses Pattern wiederholt sich bis
heute: Während der 35-jährigen kolonialen Unterwerfung durch Japan

3.

53 Vgl. Chin Tŏk-Kyu 2002, S. 602.
54 Vgl. Chin Tŏk-Kyu 2002, S. 612.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

135

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


(1910–1945), im Koreakrieg (1950–1953), während der dreimaligen Dik-
tatur und auch in der 1987 beginnenden Demokratisierungsphase.

Freilich ist die pax sinica, d.h. die sinozentrische, Unterordnung Kore-
as, schon vor mehr als einem Jahrhundert verschwunden. Die diplomatis-
chen Beziehungen zwischen China und Südkorea beruhen – historisch
ohne Beispiel – auf gleichwertiger Partnerschaft. Han Myŏng-gi schreibt
im Hinblick auf Gipfeltreffen zwischen China und Südkorea, dass bei
einem derartigen Treffen während der Chosŏn-Zeit, z.B. beim Besuch
eines Ming-Verteidigungsminister in Chosŏn, der König aufgestanden
wäre, um den Minister zu begrüßen. Heutzutage könne man sich eine
solche Situation nicht mehr vorstellen, doch sei dies die Realität zwischen
Ming und Chosŏn gewesen.55 In der 2000-jährigen Geschichte hatte es zu
keiner Zeit eine gleichberechtigte Beziehung zwischen den chinesischen
und koreanischen Dynastien gegeben.

Gleichwohl ist die südkoreanische Öffentlichkeit 2006 von einer hefti-
gen Debatte über den „pro-amerikanischen Sadaeismsus“ erfasst worden.
Im Kern dieser Debatte stand der Plan der Regierung Roh Moo Hyun, die
Befehlsgewalt der USA über das südkoreanische Militär in Kriegsfall
zurückzuholen. Dieser Plan, dem die US-amerikanische Regierung zuges-
timmt hatte, spaltete die Gesellschaft in zwei Lager. Konfliktparteien
waren die Regierung und das konservative Lager, letzteres bestehend aus
der oppositionellen Grand National Party und der Zeitung Chosun Ilbo.
Die Befürworter hielten es für ein selbstverständliches Recht eines sou-
veränen Staates, die Befehlsgewalt über das eigene Militär zu haben.
Hingegen warnte das konservative Lager, dieser Plan würde nicht nur das
südkoreanisch-amerikanische Bündnis, sondern durch einen dadurch
möglich werdenden Abzug der US Truppen auch die Sicherheit des Lan-
des gefährden. Es ging also um die Frage, ob die Sicherheit des Landes
nur durch die Verbindung mit einem starken Staat gewährleistet werden
kann.

Mit der Demokratisierung 1987 sind in Südkorea die Stimmen lauter
geworden, die eine größere Selbständigkeit in Sicherheitsfragen verlan-
gen. Dazu gehört auch der ambitionierte Plan, Südkorea eine zentrale Mit-
tlerrolle in Nordostasien zu geben. Jedoch wird dies von vielen in Südko-
rea mit Skepsis betrachtet. Im konservativen Lager sah man solche
Vorhaben mit Skepsis, wenn nicht als einen Tabubruch, da man eine Be-

55 Vgl. Han Myŏng-gi 2000, S. 299.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

136

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


lastung der Beziehung zu den USA fürchtete. Die Gefühle der USA
dürften nicht unnötig gereizt werden, Korea dürfe nicht einer falschen Idee
von Selbständigkeit verfallen.56

Die Sichtweise konservativer Kreise ist in einer Kolumne Yi Han-gu
gut erkennbar:

„Die USA sind seit der Unabhängigkeit unser sicherster Verbündeter. Solange
wir eine liberale Demokratie haben wollen, müssen die USA unser stärkster
Partner bleiben. Der jetzige Wohlstand wurde nur möglich, weil die Zusam-
menarbeit mit der Weltsupermacht funktioniert hat. Käme es zum Bruch des
Bündnisses mit den USA, würde ein Machtvakuum auf der koreanischen Hal-
binsel entstehen, und wir könnten die Früchte des Wachstums nicht mehr in
Sicherheit genießen.“57

Indes werfen kritische Journalisten, Politiker und Bürger dem konservativ-
en Lager „pro-amerikanischen Sadaeismus“ vor. Es sei so sehr von diesem
Gedanken besessen, dass es nicht in der Lage sei, im Falle der USA zwis-
chen ‚normal‘ und ‚abnormal‘ zu unterscheiden. Es würde es sogar als
normal betrachten, dass ein souveräner Staat die militärische Befehlsge-
walt mit einem anderen Land teile, wenn dieses nur USA hieße. Wegen
ihres grenzenlosen Sadaeismus glaube es, dass in Südkorea ohne die USA
nichts möglich, und das Zurückholen der Befehlsgewalt nicht richtig sei.58

Angesichts dieser Debatte kann man sich nicht des Eindrucks erwehren,
dass die gegenwärtige amerikanisch-südkoreanische Beziehung der tradi-
tionellen sadae-Beziehung zu China ähnelt. In der Tat unterscheidet sich
das Verhalten des konservativen Lagers nicht wesentlich von dem der
Neo-Konfuzianer Chosŏns gegenüber Ming. Auch in ihm zeigt man sich
für die Unterstützung im Krieg, in diesem Fall dem Koreakrieg, dankbar.

Nach dem Koreakrieg war die Dankbarkeit gegenüber den USA sehr
verbreitet. Erst nach 1980 trat der Anti-Amerikanismus in Südkorea deut-
licher in Erscheinung, nämlich als die USA entgegen der Erwartung der
protestierenden Bürger den Diktator Chun Doo Hwan unterstützten. Bis
dahin galt ganz allgemein, dass die USA mit ihrem Blut zum Retter der
Nation geworden waren. Diese Denkweise ist bei den Konservativen bis
heute unverändert geblieben. Die Aussage Chin Tŏk-kyus besitzt immer
noch Gültigkeit: Das sadae-Bewusstsein sei durch den Mechanismus der
Reproduktion der neo-konfuzianischen Herrschaftsideologie in der

56 Kim Young-su 2006b.
57 Yi Han-gu 2006.
58 Kim Young-su 2006b.

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

137

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Gesellschaft Koreas so tief verwurzelt worden, dass nicht nur das Be-
wusstsein einer Abhängigkeit von China, sondern auch ein Bedürfnis der
Abhängigkeit von einem starken Staat entstanden ist.59

Fazit

Für die Dynastien auf der koreanischen Halbinsel war die Sicherheitsfrage
stets eng mit den Beziehungen zu den militärisch hoch überlegenen
Großstaaten in China verbunden. Sie gingen sadae-Beziehungen zu den
chinesischen Dynastien ein, um die eigene Sicherheit zu gewährleisten.
Historisch gehen die sadae-Beziehungen auf die Zhou-Dynastie zurück.
Im Rahmen des damaligen Feudalsystems wurden die Beziehung zwis-
chen großen und kleinen Feudalstaaten auf der Basis von li reguliert.
Dieses System verwandelte sich in der Chunqiu Zhanguo Zeit, in der das
Recht des Stärkeren galt, von einer Überlebensstrategie der kleinen Staat-
en und zu einem Instrument pragmatischer Diplomatie.

In konfuzianischen philosophischen Schriften wie Chunqiu von
Zouzhuan und Menzius ist festgehalten, dass internationale Beziehungen
nach dem auf sadae/shida und chaso/zixiao beruhendem Prinzip des li zu
gestalten seien. Damit wurden zwar die real existierenden Machtverhält-
nisse von starken und schwachen Staaten anerkannt, diese aber zugleich
aufgefordert, die Moralität in diesen Beziehungen aufrechtzuerhalten. Die
moralischen Grundprinzipien zur Praktizierung von sadae- und chaso-
Beziehungen waren in/ren (Wohlwollen) und sin/xin (Vertrauen) bzw.
chi/zhi (knowledge). Diese Prinzipien wurden zur moralischen Erziehung
des Individuums, der Familie und des Staates sowie in den zwischen-
staatlichen Beziehung angewendet. Im konfuzianischen politischen
Denken (susin chega ch’iguk p’yŏngch’ŏnha – Zuerst sich selbst bis zur
Vollkommenheit trainieren, sodann Ordnung in Familie, Staat und in der
Welt überhaupt schaffen) war das Sicherheitskonzept ein moralisches
Gebot. Dieses Gebot wurde dann im 12. Jahrhundert von Zhuxi zu einer
philosophischen Frage gemacht. Er stellte die hierarchischen Beziehungen
zwischen Staaten in die Perspektive von hwa/hua und i und erklärte sie
geradeso wie die hierarchischen Beziehungen zwischen Menschen zu ein-
er ewigen, unveränderbaren Ordnung.

4.

59 Chin Tŏk-Kyu 2002, S. 612.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

138

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Bis in die Anfänge der Chosŏn-Dynastie hatte man die sadae-
Beziehung zu den Staaten in China pragmatisch betrachtet. Doch mit der
Etablierung von Zhuxis Neo-Konfuzianismus als Herrschaftsideologie
wurde die pragmatische Sicht durch eine dogmatisch-moralische Interpre-
tation von sadae ersetzt. Für die herrschende Elite Chosŏns, also die neo-
konfuzianischen Gelehrten, wurde dieses System zur unveränderlichen
Weltordnung. Diese Überzeugung wurde, nachdem Ming 1591 gegen die
japanischen Invasoren Truppen geschickt hatte, nur noch stärker. Ming
galt fortan als Retter der Nation. Die sadae-Beziehung zwischen Ming und
Chosŏn war nun nicht mehr nur ein bloßes diplomatisches Instrument,
sondern zum moralischen Gebot geworden.

Allerdings brachte sich Chosŏn beim Dynastienwechsel von Ming zu
Qing mit seiner als absolut verstandenen sadae-Beziehung, wie sich beim
militärischen Eingreifen der Mandschuren bzw. der Qing 1627 und 1636
zeigen sollte, selbst ernsthaft in Gefahr. Indem das sadae-System seine
alte pragmatische Funktion verloren hatte und durch die neo-konfuzianis-
che Morallehre starr und dogmatisch geworden war, wurde es selbst zur
Gefahr für das Land und seine Sicherheit. Schließlich musste Chosŏn mit
Qing formal wieder eine sadae-Beziehung eingehen, hielt aber heimlich
seine sadae-Beziehung zu Ming, selbst nach dessen Zusammenbruch,
weiter aufrecht. Die herrschenden neo-konfuzianischen Eliten Chosŏns
fühlten sich als legitime Nachfolger Mings und betrachteten Chosŏn als
das kleine zivilisatorische Zentrum der sinozentrischen Welt.

Die Reproduktion der neo-konfuzianischen Herrschaftsideologie wurde
durch Bildung, Rituale, Verhaltensregeln, Strafen etc. effektiv
sichergestellt und führte zu einem sadae-Bewusstsein, das sich im Laufe
der Zeit zu einer totalen Form von sadae verdichtete und tief in das Allt-
agsleben der Bevölkerung hineinwirkte. In Gesellschaft, Kultur, Militär,
Wirtschaft und Gesellschaft bildete sich ein ausgesprochen starkes
Abhängigkeitsbewusstsein, dessen Nachwirkungen noch heute zu spüren
sind, etwa in dem starken Abhängigkeitsbewusstsein vieler Südkoreaner
gegenüber den USA. Noch zu Beginn der 1980er Jahre gab es so gut wie
keine Zweifel an der Rolle der USA als „Retter“, „Blutsbruder“ und
„Beschützer“ Südkoreas. Seit der Demokratisierung 1987 und insbeson-
dere während der Regierungszeiten der Präsidenten Kim Dae Jung (1998–
2003) und Roh Moo Hyun (2003-08) verbesserten sich die Beziehungen
zwischen den beiden koreanischen Staaten erheblich. Zugleich wurden im
Süden Stimmen laut, die behaupteten, dass die Sicherheit des Landes let-
ztlich nur in eigener Verantwortung gewährleistet werden könne. Hinge-

Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas

139

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


gen stoßen Vorschläge, sich allmählich aus der Abhängigkeit von den
USA zu lösen und Souveränität zurückzugewinnen, im konservativen
Lager auf erhebliche Ängste und Unsicherheiten.

So gibt es in der koreanischen Politik auch heute noch Auseinanderset-
zungen darüber, ob und in welchem Verhältnis die Sicherheit des Landes
durch sadae bzw. aus eigener Kraft zu gewährleisten ist. Allerdings sind
die Problemlagen rund um die koreanische Halbinsel zu kompliziert, um
sich ihnen mit der Morallehre Zhuxis annähern zu können. Gleichwohl
lässt sich, wenn die moralische Aufrichtigkeit gegenüber dem „Retter“ ins
Feld geführt wird, dies als Indiz für das Fortleben der dogmatischen neo-
konfuzianischen Denkweise Chosŏns verstehen.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

140

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der
Nachkriegszeit

Die Länder Ostasiens haben in den letzten einhundert Jahren politisch wie
wirtschaftlich eine schnelle Modernisierung erlebt. Man spricht in diesen
Gesellschaften von „komprimierter Moderne“. Am Beginn der komprim-
ierten Modernisierungsprozesse standen die als Demütigung empfundenen
Invasionen westlicher Mächte und die erzwungenen Öffnungen seit der
Mitte des 19. Jahrhunderts. Seither stellt sich „der Westen“ in der allge-
meinen Wahrnehmung der Menschen in diesen Ländern als das „An-
dere“ dar, auf das sie sich selbst projizieren. Und seither steht auch die
„Überwindung des Westens“ im Mittelpunkt der Politik dieser Länder. In-
tellektuelle dieser Gesellschaften haben in diesen Mod-
ernisierungsprozessen eine zentrale Rolle als Kritiker und politische Be-
rater gespielt. Im Folgenden werden die intellektuellen Diskurse in China,
Japan und Korea, die im Kontext der komprimierten Moderne stattfanden,
untersucht.1 Zum besseren Verständnis dieser Diskurse wird zunächst die
Rolle der Intellektuellen in den jeweiligen Gesellschaften untersucht.

Das traditionelle Bild vom Intellektuellen

Der Begriff des Intellektuellen, der heute in Japan und Korea meist mit
den Ausdrücken chishikijin bzw. chisigin und in China mit zhishifenzi um-
schrieben wird, ist ein Fremdwort in Ostasien. Freilich hat es dort seit vie-
len Jahrhunderten gebildete Schichten gegeben. Ihre Mitglieder wurden
aber nicht als Intellektuelle, also chishikijin, chisigin oder zhishifenzi, son-
dern als Gelehrte bezeichnet, nämlich als bunshi (Literaten), shenshi (Gen-
try) bzw. sarim oder sŏnbi (Gelehrte). Diese Gelehrtenschicht shi ist sozi-
ologisch nicht mit den europäischen Intellektuellen gleichzusetzen, denn
die Gelehrten standen in der Hierarchie der traditionellen konfuzianischen

1.

1 Es gibt erstaunlicherweise kaum Untersuchungen zur Rolle der Intellektuellen in
Ostasien, aber einige länderbezogene Studien, wie die von Koschmann 1993; Kang
Su-t’aek 2001; Kwok 1972 und Richter 1998.

141

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Gesellschaftsordnung Ostasiens an der Spitze der Gesellschaft – vor
Bauern, Handwerkern und Händlern.

Im chinesischen Kaiserreich und in der koreanischen Chosŏn-Dynastie
(1393–1910) bildete diese Schicht die herrschende Klasse. Ideologisch
wurde ihr Status über ihre Kenntnisse der konfuzianischen Lehre legit-
imiert, praktisch über die Staatsprüfungssysteme durchgesetzt. Nur
Gelehrte konnten Beamte werden. In Japan gab es zwar kein staatliches
Prüfungssystem, doch war auch hier in der Edo-Zeit (1600–1867) der
Konfuzianismus Staatsideologie und die „berufsmäßigen“ Konfuzianer
fungierten als Ratgeber der Regierung. Ihre Macht reichte aber nicht so
weit wie die der Gelehrten in China und Korea.2

Diese Gelehrtenschicht besaß ein allgemeines Sendungs- und Verant-
wortungsbewusstsein gegenüber der Gesellschaft. In diesem Sinne unter-
schied sie sich kaum von Intellektuellen in Europa. Zu den wichtigen
moralischen Geboten der konfuzianischen Gelehrten gehörten unter an-
derem die Harmonie zwischen Wissen und Handeln und die Ausübung der
Herrschaft auf der Grundlage der Selbstkultivierung. Diese moralischen
Gebote schlossen die Belehrung der Menschen mit ein, sodass auch das
gemeine Volk nach dem Prinzip der Tugend leben konnte. Die Tugend
wiederum beruhte auf dem Geist der Menschlichkeit (ren). So bildet die
Menschlichkeit den Kern der konfuzianischen Lehre (dao) und der
moralischen Orientierung der Gelehrten.3 Von ihnen wurde verlangt, sich
strikt an dieses Prinzip zu halten und es zu verteidigen – notfalls auch
gegen den Willen des obersten Herren, also des Königs oder Kaisers, und
zwar selbst dann, wenn sie dafür ihr Leben riskieren müssten. Deshalb war
das gesellschaftliche Ansehen der Gelehrten sehr hoch und der ihnen ent-
gegengebrachte Respekt sehr groß. So heißt es in Lunyu: „Ein großer
Beamter dient dem Fürsten gemäß dem Dao. Ist das nicht möglich, dann
quittiert er seinen Dienst.“4 Oder an anderer Stelle:

2 Zur Stellung der Gelehrten in Ostasien s. Kuihara/Kukojima 2001: 63–71. Dass die
Gelehrten nicht durch Geburt, sondern nur aufgrund ihrer philosophischen Kennt-
nisse zur Führungsschicht gehörten, erregte die Bewunderung der europäischen
Gelehrten im 17. und 18. Jahrhundert. S. Lee Eun-Jeung 2003, Kap. I.

3 S. dazu u.a. Roetz 1992.
4 Lunyu 11.12.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

142

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


„Es ist eine Schande, wenn man in einem Land, in dem das Dao herrscht, arm
und niedrig bleibt. Es ist eine Schande, wenn man in einem Land, welches
Dao nicht besitzt, zu Reichtum und Ansehen kommt.“5

In der Geschichte Ostasiens hat es viele Gelehrte gegeben, die diese Lehre
aufrichtig umsetzten. Die Biografien von Yi Hwang und Yi Yi im 16.
Jahrhundert in Korea – sie gehören zu den wichtigsten konfuzianischen
Gelehrten nach Zhu Xi – zeigen das in überzeugender und anschaulicher
Weise.6

Als der Begriff des „Intellektuellen“ während der Meiji-Zeit (1868–
1912) zum ersten Mal nach Ostasien gelangte, hat man ihn nicht mit der
traditionellen Bezeichnung für konfuzianische Gelehrte übersetzt.
Stattdessen griff man auf Ausdrücke wie gakusha, gakusha sensei,
gakushikisha, yushikisha, yushiki kaikyu (Gelehrter, gelehrter Lehrer, wis-
sender Gelehrter, Gebildeter, gebildete Klasse) zurück. In den 1910er
und 20er Jahren verbreitete sich schließlich der russische Begriff Intelli-
genzija in Ostasien, und zwar als chishiki-kaikyu (intelligente Klasse) und
intelli bzw. interi (japanische Abkürzungen von Intelligenzija). Zunächst
schwang noch die Bedeutung „revolutionäre oder systemkritische Intellek-
tuelle“ mit. Erst im weiteren Verlauf flossen historische Vorstellungen, die
mit dem traditionellen Begriff des Gelehrten verbunden waren, in die Ver-
wendung dieser Ausdrücke ein. Das trug dazu bei, dass das hohe
gesellschaftliche Ansehen der Gelehrten auf die Intellektuellen übertragen
wurde und bis heute weiterbesteht.7

Diskurse im „Entwicklungsstaat“ nach 1945

Das Kriegsende 1945 bedeutete eine Zäsur in der Geschichte Ostasiens.
Das Tenno-System Japans wurde zwar nicht abgeschafft, doch war der
japanische Staat der Nachkriegszeit ein grundlegend anderer als vor
1945.8 In China wurde 1949 ein Staat unter der Führung der kommunistis-

2.

5 Lunyu 8.13.
6 Diese beiden Philosophen werden so verehrt, dass sie auf koreanischen Geldnoten

zu finden sind.
7 Vgl. Maruyama 1982, S. 91.
8 Zum politischen System Japans nach dem Krieg, s. Neary 2002; Abe/Shindo/Kowa-

ta 1994; Ono 1992; Motoba 1990; Inoguchi 1983.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

143

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


chen Partei gegründet.9 Nach der Teilung der koreanischen Halbinsel
wurde im Süden erstmals in der koreanischen Geschichte ein Präsidialsys-
tem eingeführt.10 Umso bemerkenswerter ist es, dass sich die Staaten in
Ostasien nach dem Zweiten Weltkrieg ungeachtet ihrer unterschiedlichen
ideologischen und institutionellen Ausprägungen früher oder später in
„Entwicklungsstaaten“ verwandelten.11 Der Staat wurde u.a. durch eine
aktive Industrie- und Wirtschaftspolitik zum Hauptträger der Mod-
ernisierung.

Die zentralen Fragen der Intellektuellen waren die gleichen geblieben:
Wie sollte die Moderne in ihren Ländern umgesetzt werden? Ihre Diskurse
konnten aber keine einfache Fortsetzung der Debatten der Vorkriegszeit
sein, da die politischen sozialen und wirtschaftlichen Bedingungen nun
ganz andere waren als vor dem Krieg.

Japan

In Japan stand in der Zeit unmittelbar nach dem Krieg die kritische Re-
flexion über Krieg und Niederlage im Mittelpunkt der Intellektuel-
lendiskurse. So schreibt Iwanami Shigeo, der Herausgeber des politischen
Magazins „Sekai“ (Welt), 1946 in der ersten Ausgabe dieser Zeitschrift:

„In den letzten 10 Jahren... hat die Politik, die der moralischen Tugend und
Kultur zu dienen hat, diese versklavt. Daran wird die niedrige Moral, das Un-
wissen, die Unzivilisiertheit, die Einseitigkeit des Denkens des japanischen
Militärs, der Politiker, der Bürokraten mitsamt ihrer Gefolgsleute und ihrer
aller Unmenschlichkeit deutlich. Zugleich ist es auch wahr, dass sich hierin
die Ohnmacht der Kultur, die Inhaltslosigkeit der Moral in Japan, wie auch
die Nachlässigkeit, Feigheit und Verantwortungslosigkeit der Kulturträger
und der intellektuellen Klassen zeigt.“12

Aufgabe der Zeitschrift sollte die Förderung von Reflexion und Kritik an
den Verhältnissen vor 1945 und am japanischen Imperialismus – ins-
besondere am „unbegründeten Selbststolz des japanischen Volkes, [am]

2.1

9 S. u.a. Johnson 1962 und Domes 1965.
10 Zur Teilung der koreanischen Halbinsel und der Gründung der beiden Staaten

siehe Cumings 1990.
11 Zum „Entwicklungsstaat“ in Ostasien s. Amsden 1989; Menzel/Senghaas 1986;

Johnson 1987; Hofheinz/Calder 1981; Hwang 1989; Cumings 1989 und Deyo
1987.

12 Iwanami 1946.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

144

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Verlust der Bescheidenheit und [an] der Entstehung der militärischen
Bürokratie“ sein. Diese Debatten sollten aber wie vor dem Krieg nicht
mehr nur unter Intellektuellen stattfinden, sondern in die Öffentlichkeit
hineingetragen werden. Es galt, die junge Demokratie zu etablieren. Das
Volk sei vor dem Krieg so uninformiert gewesen, dass es gegenüber dem
eigenen Schicksal blind gewesen sei. Ziel dieser politischen Zeitschrift
war es deshalb, die demokratische Aufklärung der Bevölkerung vo-
ranzutreiben und ihr ein öffentliches Diskussionsforum zu bieten.13

In der Tat findet ein guter Teil der öffentlichen Diskussion in Japan in
meist monatlich erscheinenden politischen Zeitschriften wie „Sekai“, den
sog. sōgō zashi, statt. Neben „Sekai“ (Welt) existieren noch heute „Chūō
kōron“ (Zentrales öffentliches Forum), „Bungei Shunju“ (Literatur und
Kunst) und „Ushio“ (Welle). Sie erreichen meist Auflagen von mehr als
einhunderttausend Exemplaren. Sehr einflussreich war auch das „Asashi
jānaru“ (Ashahi Journal), das in ähnlich hoher Auflage 1959-92
wöchentlich erschienen war. Daneben bieten die großen Tageszeitungen
mit ihren in die Millionen gehenden Auflagen14 und das Fernsehen In-
tellektuellen einen breiten Raum für ihre Analysen und Kommentare.

„These media encourage academics and critics to address current issues in a
broad, nontechnical manner and to communicate with each other and the gen-
eral populace. They also play a very important role in molding, and to some
degree constraining, the range and terms of discourse.“15

Maruyama Masao führte für Professoren, Lehrer, Kritiker oder Journalis-
ten, die im Fernsehen als ständige Mitarbeiter Zeitfragen kommentieren,
den Begriff der „talent intellectuals“ (1982: 98) ein. Die negative Konno-
tation dieses Begriffs war beabsichtigt, da Maruyama zugleich eine „Ver-
wandlung der interi in Unterhaltungskünstler“ diagnostiziert. Diese Ver-
wandlung wurde dadurch begünstigt, dass sich das politische und
gesellschaftliche System in den 1970er Jahren stabilisiert hatte und
radikale gesellschaftliche Veränderungen nicht mehr zu erwarten waren.

Hingegen ist von einem „age of intellectuals“16 die Rede, wenn es um
die Zeit von 1945 bis in die 1960er Jahre geht. In dieser ersten Phase der
Nachkriegszeit, als Japan sich noch in einem Transformationsprozess be-

13 Seikai 1966, Januar.
14 Dazu gehören Tageszeitungen wie Asahi, Yomiuri, Mainichi, Sankei.
15 Koschmann 1993, S. 390.
16 Kato 1991, S. 249.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

145

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


fand, spielten die Intellektuellen bei der Neubewertung von Tradition und
Moderne eine entscheidende Rolle. Sie wurden allgemein als Denker
wahrgenommen, die in der Lage waren, der Gesellschaft die Richtungen
aufzuzeigen, in die sie weitergehen sollte.17

Wie sehr sich die Intellektuellen der Nachkriegszeit für die Etablierung
der modernen Demokratie in Japan einsetzten, lässt sich auch an der Kritik
Seiki Keishis, einem bekannten rechtskonservativen Intellektuellen der
1990er Jahre18, erkennen. Diese hätten „den Staat verneint“ und seien
„vom Individuum ausgegangen“. Sie seien im Grunde bloß „Anhänger des
Westens“19 gewesen. Maruyama Masao meinte dazu bereits 1982, die hys-
terische Heftigkeit der Angriffe der konservativen „berufsmäßigen
Spötter“ gegen die fortschrittlichen Intellektuellen der Nachkriegszeit
zeige, dass diese immer noch einen gewissen Einfluss auf die reale Situa-
tion in Japan ausübten.20

Hier finden sich – wenig überraschend – Parallelen zu Äußerungen au-
toritärer Politiker in Malaysia und Singapur gegenüber Forderungen nach
mehr Demokratie. Wie Seiki werfen Lee Kuan Yew und Mahathir den
Befürwortern der Demokratie vor, sie gingen vom „Individuum“ aus, ob-
wohl in der „asiatischen Kultur“ das „Kollektiv“ über dem Individuum
stünde. Sie präsentieren die sog. „asiatischen Werte“ als etwas genuin
„Asiatisches“ und die Demokratie entsprechend als etwas „Westliches“,
um nicht zu sagen, Dekadentes.21

China

Als „Anhänger des Westens“ wurden auch chinesische Intellektuelle wie
Jin Guantao oder Gan Yang kritisiert, die in den 1980er Jahren eine
grundsätzliche Erneuerung der traditionellen Kultur und die Verwirk-

2.2.

17 Vgl. Kato 1991, S. 250.
18 Seichi ist Mitglied des Vereins zur Erstellung neuer Geschichtsbücher (Atarashii

rekishi kyŏkasho wo tsukuru kai – abgekürzt tsukurukai) und Mitautor von
Geschichtsbüchern, die regelmäßig zu heftigen Protesten in China, Japan und Ko-
rea führen. So wurden die antijapanischen Proteste im Frühjahr 2005 in China
durch die Genehmigung eines Geschichtsbuches durch das japanische Bil-
dungsministerium ausgelöst.

19 Oguma 2002, S. 14.
20 Maruyama 1982, S. 124.
21 Mehr dazu s. Lee Eun-Jeung 1995, 2003.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

146

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


lichung des Rechtsstaates in China forderten.22 Als solcher galt auch
schon Hu Shi, ein Protagonist der Kulturdiskurse in den 1920er und 30er
Jahren, wegen seines Aufrufs „Nieder mit dem Konfuzius-Laden!“.

Hu Shi gehörte indes nicht zu den vielen jungen Intellektuellen, die sich
in den 1930er und 40er Jahren angesichts der innenpolitischen Zerris-
senheit und des Reformstaus unter der Guomindang-Regierung einerseits
und der demütigenden Präsenz der imperialistischen Mächte andererseits
der nationalistisch-revolutionären Bewegung der Kommunisten
angeschlossen hatten23, da dies nicht seiner liberalen politischen Orien-
tierung entsprach.24 Dies wiederum führte dazu, dass die KPCh nach der
Gründung der Volksrepublik 1949 eine Kampagne gegen Hu Shi und
seine Anhänger in Gang setzte.

Während der Ära Mao Zedongs vollzog sich die Umgestaltung der chi-
nesischen Wirtschaft und Gesellschaft in Form von „Kampagnen“ und Be-
wegungen. Dazu gehörten die „Kampagne gegen die Konterrevolu-
tionäre“ von 1951, die „Drei-Anti-“ und die „Fünf-Anti-“ Bewegungen
1951 bzw. 1953, die Bewegung des „Großen Sprungs nach vorn“ von
1956,25 und die „Kulturrevolution“ von 1966–76.26 Dieser Prozess wurde
von ideologischen Debatten über den Charakter der gesellschaftlichen
Formation und Produktivität in China begleitet. Da blieb parteilosen In-
tellektuellen kaum Raum für offene Diskussionen.

Die kurze Phase der „Hundert-Blumen-Bewegung“ 1957 bildete eine
Ausnahme. Dieser war die sog. „Bewegung zur Säuberung von Konterrev-
olutionären“ 1955 vorausgegangen, bei der parteilose Intellektuelle wegen
angeblicher gegenrevolutionärer Aktivitäten verhaftet, zu Zwangsarbeit

22 Vgl. Hwang, Hŭi-gyŏng 1992: 537; Geist 1996: 29.
23 Vgl. Maruyama 2001, S. 10.
24 Vgl. Min Tu-gi 1996: 114–115 und Kwok 1965. Hu Shi kritisierte die autoritär-

konservative Herrschaft der Guomindang, in den 1920er Jahren auch die der
KPCh. In den 1940er Jahren neigte er sich mehr und mehr der Guomindang zu
und tolerierte die Herrschaft Chiang Kaiseks. Vgl. Cho Kyŏng-ran 1996: 148.

25 Die wirtschaftlichen Ergebnisse waren verheerend. 1959 fiel das Bruttosozialpro-
dukt hinter den Stand von 1957 zurück. Die Ernährungslage wurde äußerst kritisch
(vgl. Domes 1965, S. 37f.; Reusch 1975, S. 14).

26 Vor allem das Bildungssystem erlebte während dieser Periode eine radikale
Umwälzung. Die Hochschulen waren zeitweise völlig gelähmt (vgl. Snow 1974,
S. 138–139); Millionen von Jugendlichen stürmten Parteibüros und Ministerien.
Die Entfesselung der „Roten Garden“ führte schnell zu Anarchie, willkürlicher
Verachtung, Demütigung und Misshandlung leitender Partei- und Staatsfunk-
tionäre.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

147

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


verurteilt und sogar hingerichtet wurden. Die Zahl der im Verlauf der Be-
wegung „entlarvten“ und hingerichteten „Gegenrevolutionäre“ belief sich
auf 81.000 Personen. Daneben verloren mehr als 300.000 Menschen die
Bürgerrechte und wurden in die Zwangsarbeit geschickt. Ende 1955 hatte
sich unter Intellektuellen soviel Angst breitgemacht, dass Hochschulen
und Forschungseinrichtungen zum Teil lahmgelegt wurden. Weil dies den
Aufbau des Bildungssystems zu gefährden drohte, verkündete Premier-
minister Zhou Enlai im Januar 1956 einen Kurswechsel. Zur Verringerung
der innenpolitischen Spannungen plädierte er für Diskussionsfreiheit
sowohl innerhalb der KPCh als auch zwischen Kommunisten und
Nichtkommunisten. Schließlich gab Mao Zedong im Februar 1957 in sein-
er Rede „Über die richtige Lösung von Widersprüchen im Volk“, in der er
die Intellektuellen zur Kritik an den Parteikadern aufrief, das Signal für
die „Hundert-Blumen-Bewegung“.27

Diese Bewegung entfaltete sich vom 8. Mai bis 8. Juni 1957 in den
Großstädten. Da die Welle der Kritik sich nicht nur auf Missstände und
Fehler in der Verwaltung richtete, sondern vielmehr grundsätzlichen
Charakter annahm und die Staatsideologie, die Parteiführung und das Ein-
heitsparteisystem überhaupt in Frage stellte, wurde diese Bewegung un-
vermittelt abgebrochen.28 Stattdessen ging die Parteiführung noch im Juni
mit der „Kampagne gegen Rechtsabweichler“ zum Gegenangriff über.
Erneut wurden Intellektuelle verhaftet und hingerichtet. Über eine Millio-
nen sollen als „Rechtsabweichler“ gebrandmarkt und in die Zwangsarbeit
geschickt worden sein.29 Auch die Kulturrevolution sollte vielen als
„stinkende Nr. 9“30 beschimpfte Intellektuellen das Leben kosten. Nach
diesen Erfahrungen hätten viele von ihnen den „moralischen Mut“ ver-
loren (Jin Guantao 1990: 111).

Erst nach dem Sturz der „Viererbande“ und der wirtschaftlichen Öff-
nung nach außen änderte sich die Lage der Intellektuellen. Sie durften sich
nun wieder mit Dingen wie dem Verhältnis von chinesischer Kultur und
Wirtschaftsreform befassen. Es durfte wieder gefragt werden, ob die chi-
nesische Kultur und Tradtion die Wirtschaftsreformen und damit die Mod-

27 Vgl. Domes/Näth 1992, S. 25–27.
28 Zur Genese dieser Entscheidung s. Maruyama 2001, S. 377–389.
29 Vgl. Maruyama 2001: 402; Domes/Näth 1992, S. 28.
30 Dazu gehörten neben Intellektuellen Renegaten, Agenten, „Machthaber, die den

kapitalistischen Weg gehen“, Grundherren, Großbauern, Konterrevolutionäre, üble
Elementen und Rechte (Klose 1994, S. 120).

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

148

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


ernisierung des Landes behinderten. Die chinesische Kultur wurde so in
den 1980er Jahren neuerlich zu einem wichtigen Thema. China wurde
vom Kulturfieber ergriffen.31

Am Beginn dieser Kulturdebatte standen im Juni und Dezember 1982
in Shanghai durchgeführte wissenschaftliche Symposien zur chinesischen
Kulturgeschichte. Danach überzogen ganze Debattenwellen über den Stel-
lenwert von Kultur und Tradition das Land. Wie schon während der Um-
bruchzeit zu Anfang des 20. Jahrhunderts ließen sich drei Mod-
ernisierungswege unterscheiden, nämlich ein traditionalistischer, ein
ikonoklastischer und ein synkretistischer.

Diese Kulturdebatte blieb aber kein rein akademisches Unterfangen,
sondern war über Zeitschriften, Buchreihen und Fernsehprogramme einer
breiten Öffentlichkeit zugänglich. Den Höhepunkt dieser Debatte bildete
die Fernsehserie „Flusselegie“ (Heshang), die im Juni 1988 zum ersten
Mal ausgestrahlt wurde. Diese Sendung war ein „Straßenfeger“ und wurde
im August 1988 erneut ausgestrahlt. In Buchform erschien die Serie bis
Anfang 1989 in 47 Neuauflagen. Sie wurde viel diskutiert und auch kri-
tisiert (siehe dazu Perschel 1991). Ausgangsfrage dieser Serie war, warum
China im Laufe der letzten beiden Jahrhunderte so weit hinter den Westen
zurückgefallen war, und wie es aus dieser Rückständigkeit wieder in den
Kreis der führenden Nationen und Zivilisationen zurückfinden könne. Die
Antwort, die diese Serie gibt, kommt der ikonoklastischen Position Jin
Guantaos am nächsten. Allerdings ist das nicht weiter überraschend, da er
als Berater an dieser Serie mitgewirkt hatte.32

Die ikonoklastische Position stieß, wie schon in den 1920er Jahren,
beim jüngeren Publikum auf große Resonanz.33 Hingegen erhielt die tradi-
tionalistisch-kulturkonservative Position ihrerseits Unterstützung durch
den Staat, der 1984 die Gründung der chinesischen Konfuzius-Stiftung
förderte. Zu den Vertretern dieser Position gehörten interessanterweise
auch viele Auslandschinesen wie Tu Weiming, Jin Yaoji und Yu Yingshi.

31 Vgl. Geist 1996.
32 Vgl. Klose 1994, S. 17.
33 Jin Guantaos und Gan Yangs Bücher verkaufen sich immer noch gut. So wurde

„Xingsheng yu weiji: lun zhongguo fengjian shehui de chaowending jiegou“ [Auf-
stieg und Krise: Über die ultrastabile Struktur der chinesischen Feudalgesellschaft]
zu Hunderttausenden verkauft. Ähnlich erfolgreich war Jin Guantaos Zeitschrift
„Zou xiang weila“ [In die Zukunft]. „Flusselegie“ basiert auf der mit seiner Frau
Liu Qingfeng entwickelten Theorie der Ultrastabilität des Feudalsystems. Vgl.
Hwang Hŭi-gyŏng 1992, S. 522–523.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

149

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Neben diesen zog die Parteiführung auch in China lebende Professoren,
darunter Zhang Dainian und Jiang Guanghui, die eine kritische Weiteren-
twicklung des Konfuzianismus anstrebten, zu Rate.34

In ihrem Selbstverständnis schreiben sich diese Intellektuellen, un-
abhängig von ihrer jeweiligen Denkrichtung, die Rolle von Vorreitern in
der Entstehung des modernen Menschen zu. Sie seien stets die Ersten
gewesen, die die Übel der Tradition aufgedeckt hätten. Deshalb hielten sie
die Waffen zur Zerschlagung von Unwissenheit und Aberglauben in den
Händen. So heißt es in der Flusselegie. „Sie sind es, die mit der maritimen
Kultur in einen unmittelbaren Dialog treten können; sie sind es, die das
blaue Quellwasser von Wissenschaft und Demokratie auf die gelbe Erde
gießen!“35 In Li Zehou Interpretation sind diese Intellektuellen dabei, sich
selbst zu entdecken; sie wagten es, eine eigene Meinung zu haben und
Forderungen zu stellen.36

Die Niederschlagung des Aufstandes auf dem Tiān'ānmén Platz am
4. Juni 1989 setzte solchen Aspirationen und dieser Kulturdebatte
überhaupt ein Ende: Studenten und junge Intellektuelle wollten nicht mehr
nur über Modernisierung und Aufklärung diskutieren – sie verlangten
darüberhinaus gehende, grundlegende Veränderungen, die
Demokratisierung des Landes. Seither sind diejenigen, die vor dem „4. Ju-
ni“ die ikonoklastische Position vertraten, verstummt; tonangebend sind
nun die Traditionalisten. Indes verhält sich die chinesische Regierung
1989 so wie 1957: Sie vollzieht einen Kurswechsel von entspannter Toler-
anz von Kritik hin zur Unterdrückung der unbotmäßigen Kräfte. Allerd-
ings konnten sich die meisten Protagonisten der Debatte über Kultur und
Modernisierung der physischen Gewaltanwendung durch den Staat durch
Flucht ins Ausland entziehen.

Korea

Auch koreanische Intellektuelle litten bis zur Demokratisierung 1987
unter der ständigen Drohung staatlicher Gewalt. Die Teilung des Landes
und der Korea-Krieg ließen es kaum zu, dass sich Intellektuelle im Süden

2.3.

34 Vgl. Yu Tong-hwan 1992, S. 202.
35 Übers. zit. nach Geist 1996, S. 159.
36 Li Zehou ist ein führender Vertreter der moderaten ikonoklastischen Position und

Professor für Philosophie an der Peking Universität.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

150

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


über ideologische und politische Fragen frei äußern konnten. Ihnen wurde
die Entscheidung zugunsten von „Freiheit“ und Kapitalismus aufgezwun-
gen. Es gab keinen Raum für andere politische Ideen. So gesehen teilten
koreanische Intellektuelle das Schicksal ihrer chinesischen Kollegen.
Allerdings blieb die staatliche Gewalt insgesamt weniger lebensbedrohend
als in China. Koreanische Intellektuelle waren nach einer kurzen Phase der
„inneren Flucht“ in den 1950er Jahren meist in der Lage, in der
Öffentlichkeit zu wirken. Gesellschaftliche und politische Partizipation
wurde von der Öffentlichkeit als vorrangige Aufgabe der Intellektuellen
gesehen. Andererseits gehörte es zum Selbstverständnis der Intellektuellen
als Aufklärer des Volkes zu handeln.37

Im Mittelpunkt der Debatten stand seit den 1950er Jahren die Mod-
ernisierung des Landes. Anders als in China fand in Südkorea keine
Wiederholung der gegen Ende des 19. Jahrhunderts geführten Debatte
über das Verhältnis von Moderne und Tradition statt. Nachdem Park
Chung Hee, der sich 1961 an die Macht geputscht hatte, die
wirtschaftliche Modernisierung zu seiner wichtigsten Aufgabe erklärt hat-
te, stellte sich für die Intellektuellen die Frage, ob Modernisierung mehr
bedeute als wirtschaftliche Entwicklung. Darüber gingen ihre Meinungen
weit auseinander. Ein Lager befürwortete die konstruktive Mitarbeit in
diesem wirtschaftlichen Modernisierungsprojekt, da ihm die Lösung der
materiellen Not der Bevölkerung am dringlichsten war. Es nahm dafür die
autoritäre Herrschaft Park Chung Hees in Kauf und untermauerte diese
Position mit der aus Amerika gekommenen Modernisierungstheorie.38

Hingegen lehnte das Lager der kritischen Intellektuellen die Diktatur un-
abhängig von ihren wirtschaftlichen Erfolgen ab. Für sie war Mod-
ernisierung auch als Verwirklichung der Demokratie zu sehen. Deshalb
führten sie die Demokratiebewegung an – und waren der allgegenwärtigen
staatlichen Repressionen ausgesetzt. Hingegen kooptierte Park Chung Hee
ihm freundlich gesonnene Intellektuelle und integrierte sie als Abgeord-
nete oder gar Minister in sein Herrschaftssystem.

Die Spaltung der Intellektuellen Koreas in zwei Lager war schon Mitte
der 1960er Jahre offensichtlich geworden. Während der Entwicklungsdik-
tatur (1961–1987) waren die Konformisten in der Mehrheit. Diese Spal-
tung blieb auch nach der Demokratisierung bestehen. Die früher

37 Vgl. Kang Su-t’aek 2001, S. 196–198, 253–254.
38 Vgl. Chŏng Yŏng-t’ae 2001, S. 188–195.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

151

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


regimekonformen Intellektuellen betätigten sich als Kritiker der Regierun-
gen von Kim Dae Jung (1998–2002) und Roh Moo Hyun (2003–2007),
während sich viele kritische Intellektuelle nunmehr in der Regierung bzw.
im Parlament wiederfanden. In dieser relativ engen Verbindung mit der
Macht unterscheiden sich koreanische Intellektuelle deutlich von ihren
japanischen und chinesischen Pendants.39 Hier dürfte die Tradition der
Gelehrten-Politiker der Chosŏn-Dynastie fortwirken.

Junge kritische Intellektuelle der Nachkriegsgeneration suchten in den
1980er Jahren aus den bestehenden ideologischen Zwängen auszubrechen.
Die Palette der Themen der sogenannten „progressiven Intellektuellen“ er-
weiterte sich dementsprechend. Neben der Demokratisierung rückten nun
Fragen von wirtschaftlicher Gerechtigkeit, Gleichheit und Wiedervereini-
gung in ihr Blickfeld.40 Eine bemerkenswert breite Debatte entfachte sich
um das Konzept der Gesellschaftsformation und dessen Bedeutung für
Korea im 20. Jahrhundert.

Es mag seltsam erscheinen, dass kritische Intellektuelle in Korea erst
Mitte der 1980er Jahre, als die Auflösung des Ostblocks bereits begonnen
hatte, anfingen, sich mit diesem Konzept auseinanderzusetzen. Darin
spiegelt sich die Realität der „komprimierten Moderne“ Koreas. Unter
Chun Doo Hwans Diktatur war unter dem Vorwand des Kalten Krieges
weiterhin jegliche ideologische Abweichung verboten. Dies ließ die marx-
istische Theorie als umso attraktivere Alternative erscheinen, um
gesellschaftlich-politische Veränderungen zu bewirken. Durch ihre Rezep-
tion des Marxismus gelangten diese progressiven Intellektuellen zu der
Überzeugung, dass Arbeiter und benachteiligte Gruppen, denen während
der Hochphase des Wirtschaftswachstums kaum Aufmerksamkeit
geschenkt worden war, als die eigentliche „Klasse“, also als die Träger der
historischen Entwicklung gelten müssen. Im Zusammenhang damit wur-
den Gleichheit und Menschenrechte thematisiert und bildeten bald einen
festen Bestandteil der Wertvorstellungen der koreanischen Bürger.41

Festzuhalten ist: In der zweiten Hälfte des 20. Jahrhunderts erlebt Os-
tasien mit der Bildung von „Entwicklungsstaaten“ umfassende und
radikale Veränderungen in Wirtschaft und Politik. Wie schon im 19.
Jahrhundert beschäftigen sich die Intellektuellen neuerlich mit dem

39 In Korea wechseln Professoren häufig in die Politik (und umgekehrt). Bei der
Regierungsbildung 2003 kamen vier von 18 Ministern direkt von Universität.

40 Vgl. Kang Su-t’aek 2001, S. 232–254.
41 Vgl. Yun Kŏn-ch’a 2000, S. 88–89.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

152

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Verhältnis von Moderne, Demokratie und Tradition. Aus ihrem aus-
geprägten historischen Sendungs- und Verantwortungsbewusstsein heraus
beobachteten sie kommentierend und kritisierend, aber durchaus auch par-
tizipierend, das gesellschaftliche und politische Geschehen. In China, in
Taiwan und Korea liefen sie dabei allerdings Gefahr, wegen der Beschäfti-
gung mit solchen Themen und daraus abgeleiteter Aktivitäten bestraft zu
werden.

In den folgenden drei Tabellen wird versucht, die intellektuellen Land-
schaften nach 1945 anhand der Protagonisten und ihrer paradigmatischen
und politischen Positionierungen zu umreißen. Aufgrund ihrer großen
Zahl konnte nur ein kleiner Teil der in den Tabellen geannten Intellek-
tuellen in dieser Schrift Erwähnung werden.

Politische Intellektuelle in Japan nach 1945
Perioden Links-liberal Konservativ

1945–1955
Demokratische Revolution

Tokuda Kyǔichi, Shiga Yoshino,Nosaka
Sanzŏ, Kurahara Korehito (Kommunisten)
Ara Masato, Hirano Ken (Kindai bungaku –
Moderne Literatur)
Yoshino Gesaburo (Sekai)
Umemoto Kastumi, Otsuka Hisao,Maruya-
ma Masao, Takeuchi Yoshimi, Shimizu
Ikutaro, Tsuru Shigeto, Ukai Nobushige

Watsuji Tetsurŏ
Hayashi Kentarŏ
Koizumi Shinzŏ

1955–1965
Japanisch-amerik. Sicher-
heitsvertrag (Anpo)

Minami Hirohsi, Katŏ Shǔichi, Umesao
Tadao
Maruyama Masao, Shimizu Ikutaro, Tsuru-
mi Shunsuke, Kuno Osamu, Takeuchi
Yoshima (Anpo Bewegung)
Yoshimoto Takaaki, Tanikawa Gan, Tsuru-
mi Kazuko

Takeyama Michio
Nishitani Keiji
Matsushita Keiichi
Hayashi Fusao,
Fukazawa Shichirŏ
Nakayama Ichirŏ,
Kŏsaka Masaaki 

1965–1975
Proteste gegen Vietnamkrieg

Oda Makoto, Tsurumi Shunsuke (Beheiren
– Komitee für Frieden in Vietnam)
Yamaguchi Masao, Ueno Chiziko
Ichikawa Hiroshi, Hiromatsu Wataru, Sak-
abe Megumi

 

1975–1988
„Postmodernism“ u.
„New academism“

 Etŏ Jun
Nakatomi Yǔichiro,
Marakami Yasusuke,
Satŏ Seizaburŏ, Kumon
Shunpei
Asada Akira, Kurimoto
Shin’ichirŏ, Nakazawa
Shin’ichi

Basierend auf Koschmann 1993.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

153

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Kulturdebatte in China in den 1980er Jahre
Kulturkonservativ-traditional Synkretistisch Ikonoklastisch – totale Verwest-

lichung

Renaissance des Kon-
fuzianismus

Kritische
Fortführung des
Konfuzianis-
mus

Xi ti zhongyong
das Westliche als
Grundlage, das
Chinesische zur
Anwendung

moderat radikal

Tu Weiming
Jin Yaoji
Yu Yingshi
He Xin

Zhang Dainin
Jiang Guanghui
Fang Keli
Pang Pu
Tang Yijie

Li Zehou Jin Guantao
Liu Qingfeng
Gan Yang
Liu Zaifu

Bao Zunxin
Yuan Zhiming
Liu Xiaobo
Fang Lizhi
Su Xiaokang

Verbindung mit „konfuzianischem Kapital-
ismus“ und „asiatischen Werten“

Umkehrung von
Zhong-ti-xiyon-
Ende des 19. Jh.

Fortführung der kulturkritischen
Tradition der 4. Mai Bewegung von
1919

Basierend auf Geist 1996 und Han’guk ch’ŏlhak sasang yŏn’guhoe nonjŏnsa bunkwa
1992.

Kritische Intellektuelle in Korea seit den 1960er Jahren
Marxistisch Progressiv Liberal

Links-zivil-
gesellschaftlic
h

Radikal-
demokratisch

Progressiv- na-
tionalistisch

Links-liberal Reformerisch-
liberal

Kim Se-gyun
Son Ho-ch’ŏl
Ch’oe Gap-su
Kim Su-haeng
Kim Sŏng-gu
Chŏng Sŏng-jin
Yun So-yŏng
Kang Nae-hŭi
Sim Gwang-
hyŏn
Yi Jin-gyŏng
Yun Su-jong

Cho Hŭi-yŏn
Kim Dong-
ch’un
Im Yŏng-il
Sin Gwang-
yŏng
Kim Su-jin
Yu P’al-mu
Kim Ho-gi
Kim Dae-
hwan

Yi Hyo-jae
Cho Hye-
chŏng
Chang Pil-
hwa
Ko Gap-hŭi
Tae Hye-suk
Kim Ŭn-sil
Cho Ŭn
Cho Sun-
gyŏng
Kim Jong-
ch’ol
Park Hong-
gyu
Bang Yŏng-
jun
Ku Sŭng-hoe
Yi Byŏng-
ch’ŏn

Kang Man-gil
Ahn Byŏng-uk
Sŏ Chung-sŏk
Kim In-gŏl
To Jin-sun
Yi Se-yŏng
Song Du-yul
Kang chŏng-gu
Paek Nak-
ch’ŏng
Ch’oe Wŏn-sik
Im Ji-hyŏn

Kang Jun-
man
Kim Yŏng-
min
Ko Jong-sŏk
Chin Jung-
wŏn
Ch’oe Jang-
jip
Han Wan-
sang
Kim Sŏng-
guk
Im Hyŏn-jin
Im Hyŏk-
paek
Yu si-min
Ri Yŏng-hŭi

Han Sang-jin
Hwang Tae-
yŏn
Chŏng Un-
ch’an
Kim T’ae-dong
Yi Gŭn-sik
Min Gyŏng-
guk

Basierend auf Yun, Kŏn-ch’a 2000 und eigene Untersuchungen.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

154

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Drei Intellektuelle: Maruyama Masao, Ri Yŏng-hŭi, Jin Guantao

In diesem Abschnitt sollen Denken und Wirken von drei ostasiatischen In-
tellektuellen umrissen werden. Maruyama Masao gilt in Japan bis heute
als der Intellektuelle der Nachkriegszeit. Wie kein anderer hat er die
öffentliche Meinung in Japan beeinflusst. Ri Yŏng-hŭi gilt in Korea als
einer der bedeutendsten koreanischen Intellektuellen des 20. Jahrhunderts.
Er war der geistige Wegweiser mehrerer Studentengenerationen, die die
Demokratiebewegung der 1970er und 80er Jahre vorantrugen. Jin Guantao
gehörte – zumindest bis zu seiner Flucht nach Hongkong 1989 – zu den
einflussreichsten Intellektuellen in China.

Maruyama Masao

Maruyama Masao (1914–96) war zwischen 1950 und 1971 Professor für
Politikwissenschaft an der Universität Tōkyō und lehrte politische
Ideengeschichte Japans. Sein Einfluss auf die japanische Politikwis-
senschaft ist nach wie vor ausgesprochen stark. Es wird sogar von einer
„Maruyama-Politologie“42 gesprochen. Er war mit keiner politischen
Partei oder Bewegung unmittelbar verbunden, nahm aber aus einer
aufklärerisch-demokratischen Perspektive laufend zu aktuellen politischen
Problemen Stellung. Seine kritischen Stellungnahmen fanden unter In-
tellektuellen und in der breiten Öffentlichkeit großen Anklang.

Seine Analyse des japanischen Faschismus in dem 1946 erschienen
Aufsatz „Logik und Psychologie des Ultranationalismus“ wurde zum
Auslöser und Bezugspunkt einer bis heute andauernden Debatte über die
Verarbeitung/Bewältigung der neuesten Geschichte Japans.43 Für die
japanische Intelligenz in der unmittelbaren Nachkriegszeit war dieser Auf-
satz wie ein Befreiungsschlag.44 Maruyama selbst schrieb, seine Arbeiten
seien die Selbstkritik eines Japaners, der „durch die Kriegserfahrung hin-
durchgegangen ist“ und Ausdruck seines Widerstands „gegen eine Ten-
denz..., jene in den dreißiger und vierziger Jahren für jeden sichtbaren

3.

3.1

42 Schamoni/Seifert 1988, S. 7.
43 Vgl. Schamoni/Seifert 1988, S. 8.
44 Vgl. Richter 1998, S. 19.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

155

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


krankhaften Phänomene als ‚Unfall‘ oder Ausnahmeerscheinungen im
Grab der Vergangenheit zu verschütten“45.

Ausgehend von der Logik der ökonomischen Strukturen und der Psyche
des japanischen Ultranationalismus46 sah er in der Zwangsgewalt des
Kriegssystems ein vielschichtiges, aber unsichtbares Netz einer nicht aus-
formulierten Quasi-Ideologie, das sich über das japanische Volk gelegt
hatte. Ein großes Problem sei dabei die Kontinuität der „indirekten
Herrschaft“ und des „Sektionalismus“, zwei wichtige Herrschaftsinstru-
mente des Tokugawa-Regimes (1600–1868)47, auf die Maruyama das
mangelnde politische Verantwortungsbewusstsein der Bevölkerung
zurückführte gewesen. Die Bildung des „bürokratischen National-
staates“ und das Aufkommen des japanischen Imperialismus in der Meiji-
Zeit habe zur Entstehung eines „apolitischen Individualismus“ geführt, der
im Gegensatz zum „modernen Individualismus“ das Weglaufen vor Poli-
tik und Staat bedeute.48 Es habe ein System der Verantwortungslosigkeit
geherrscht, in dem man die Unterdrückung von oben bedenkenlos nach
unten weitergegeben habe.49

Um dieses System zu überwinden, sei die „Subjektivität“ des „Individu-
ums“ zu fördern und zugleich ein „moderner Nationalismus“50

aufzubauen. In Japan redeten zwar viele von der „Überwindung der Mod-
erne“, doch sei Japan in Wirklichkeit noch gar nicht in der Moderne
angekommen, schrieb Maruyama 1946.51 Umso mehr setzte er sich mit
anderen Intellektuellen für die Verwirklichung der Demokratie in Japan
ein.

45 Maruyama in: Schamoni/Seifert 1988, S. 1.
46 Japanisch chōkokashugi, im allgemeinen mit Ultranationalismus übersetzt.
47 Während der Tokugawa-Zeit war Japan in mehrere Lehnfürstentümer aufgeteilt, in

denen die Daimyōs herrschten. Die Zentralregierung in Edo (Tokyo) spielte diese
untereinander konkurrierenden Daimyōs gegeneinander aus. Maruyama bezeichnet
dieses System als „indirekte Herrschaft“ und „Sektionalismus“.

48 Maruyama 1995, IV, S. 79.
49 Maruyama 1995, III.
50 Für diesen verwendet Maruyama den Ausdruck kokuminshugi, nicht minzokushu-

gi. Beide Ausdrücke werden mit Nationalismus übersetzt, haben aber unter-
schiedliche Konnotationen. Maruyama meint mit kokuminshugi den „modernen
Nationalismus“, der von den einzelnen Bürgern (im Gegensatz zum Volk) getra-
gen wird. Er bezeichnet den modernen Nationalismus als „richtigen Nationalis-
mus“ (Maruyama 1995, III, S. 102).

51 Maruyama 1995: III, S. 4.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

156

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Der Einfluss Maruyamas war in den 1960er Jahren, die man in Japan
das „Zeitalter der Intellektuellen“ nennt, am stärksten. Es war die Zeit, in
der die Intellektuellen aus „freudiger Hoffnung auf die Zukunft und Reue
über die Vergangenheit“ eine „Reuegemeinschaft“ gebildet hatten: Sie
wollten mit „einer gründlichen Reflexion über die Vergangenheit“ einen
Neubeginn schaffen, so Maruyama.52 Aber schon Anfang der 1980er Jahre
stellte er fest, dass man nunmehr „zwischen den Leuten, die den direkt
nach der Niederlage erfahrenen Nullpunkt der Reue und Selbstkritik weit-
erhin lebendig erhalten und jenen, die das alles sauber vergessen und sich
an die veränderte Gegenwartssituation anpassen“ unterscheiden müsse.
Mithin habe sich „das Auftreten des von Max Weber so bezeichneten
Fachmenschen ohne Geist“, das Karma des modernen Japans, verstärkt.
Die Intellektuellen hätten sich von Neuem in die Gehäuse ihrer jeweiligen
Berufsbereiche zurückgezogen. Zugleich habe „die Demokratie (...) die
Leidenschaft der Negation“ verloren und verwandele sich, „statt Idee und
Bewegung zu sein, zu etwas in die Rechtsinstitutionen Eingebautem“.53

Zum Schluss seiner Abhandlung über Intellektuelle in Japan, die
Maruyama im Zusammenhang mit Jean-Paul Sartres Japan-Besuch 1966
zu schreiben begonnen hatte und 1977 publizierte, warnte er, sich von der
„Anklage gegen die Suche nach dem ‚Allgemeinen‘“, die von westeu-
ropäischen Intellektuellen, die darin „bürgerliche Begrenztheit“ oder
„falschen Humanismus“ sahen, erhoben wurden, infizieren zu lassen.
Denn das Problem Japans liege nicht „in den bürgerlichen Beschränkun-
gen des Humanismus oder in den klassenbedingten Grenzen des Univer-
salismus“, sondern darin, dass es „nicht ein einziges Mal vorgekommen
ist, dass die Bourgeoisie sich für Universalismus oder Humanismus en-
gagiert hat“. Eine Rezeption des Universalismus habe es nur in bes-
timmten Epochen und Ländern, etwa in China oder in Westeuropa,
gegeben. „Da der Universalismus etwas ‚außer‘ einem selbst oder ‚außer-
halb‘ des eigenen Landes Befindliches ist, tritt die Reaktion dagegen
notwendig als Betonung des ‚Innen‘ auf.“ „Innen“ bedeute „unser Land,
unser Dorf, unsere Familie“. Dies bilde die ideologische Basis des
Gedankens der Bodenständigkeit bzw. der bodenständigen Entwicklung
Japans. So habe sich der Pseudo-Universalismus in Gestalt der Ideal-
isierung des Außen und die Konzentration auf das Innen in einen circulus

52 Maruyama 1982, S. 118.
53 Maruyama 1982, S. 126.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

157

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


vitiosus begeben. Für die japanischen Intellektuellen sei das Durchbrechen
dieses Teufelskreises von Außen-Universalismus und Innen-Bo-
denständigkeit eine dringendere Aufgabe als die Überwindung des bürger-
lichen Universalismus.54

Angesichts der in den 1990er Jahren stärker werdenden konservativ-na-
tionalchauvinistischen Tendenzen wird die kritische Stimme Maruyamas
schmerzlich vermisst. Für viele japanische Intellektuelle bleibt er ein zen-
traler Bezugspunkt ihrer Kritik an den unaufgeklärten Verhältnissen in
Japan und ein Hoffnungsträger. Es gibt nur noch wenige Stimmen, die
sich so vernehmbar kritisch über gesellschaftliche und politische Entwick-
lungen äußern, wie es Maruyama in seiner Zeit getan hatte.55

Ri Yŏng-hŭi

Die kritische Reflexion über den Krieg war auch der Ausgangspunkt des
Denkens von Ri Yŏng-hŭi, seines Zeichens Journalist und Professor für
Politikwissenschaft, der zu den „bedeutendsten Intellektuellen des 20.
Jahrhunderts in Korea“ gehört. Ebenso wie bei Maruyama hat die
Kriegserfahrung das Denken Ri Yŏng-hŭis (geb. 1929) nachhaltig geprägt.
In seinem Fall war es der Koreakrieg (1950–1953), in dem er als Offizier
gedient hatte. Er schreibt selbst, dass das Massensterben der „Volksvertei-
digungstruppe“ (Kungmin pangwigun)56, das von seiner Einheit im Febru-
ar 1951 in Kŏchang angerichtete Massaker an 719 Zivilisten57 und die ver-
breitete Korruption in der Armee tiefe Spuren in seinem Leben hinter-
lassen hätten. Dadurch sei aus einem introvertierten jungen Mann ein
regimekritischer Intellektueller geworden: Dies geschah, „weil ich so

3.2

54 Maruyama 1982, S. 128–130.
55 Mamiya 1997, S. 5.
56 Im Dezember 1950 hatte die südkoreanische Regierung mit 17-40jährigen

Männern eine zweite Armee, die „Volksverteidigungstruppe“, organisiert. An
Kampfhandlungen konnten sie gar nicht teilnehmen, doch verloren beim Rückzug
im Januar 1951 über 50.000 Männer durch Hunger, Kälte und Misshandlungen das
Leben. Ursache war die Korruption der Armeeführung, die den größten Teil des
Budgets für sich behielt und den Männern trotz der sibirischen Kälte weder Essen
noch Kleidung gab. S. Han Hong-gu 2001.

57 Als dies international bekannt wurde, behauptete die Regierung, 187 Kollabora-
teure der Kommunisten seien bestraft worden. Unter den 719 Ermordeten waren
359 Kinder unter 14 Jahren. S.Ri Yŏng-hŭi 1999, S. 291.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

158

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


häufig beobachtete, wie korrupt und verräterisch gerade die Mächtigen in
der Regierung Südkoreas, die Generäle und Offiziere der Armee waren
und sich doch nur um ihre eigenen Interessen kümmerten. Ausgerechnet
sie appellierten an den Patriotismus und die Opferbereitschaft der Bürger.
Es tat mir weh, die traurige Realität der Soldaten, die patriotisch und
opferbereit waren, und was sie essen und anziehen mussten, zu erleben.
Ich stellte mir die Frage, was diese Realität der kämpfenden Armee be-
deuten soll. Dies alles verlangte in meinem Kopf nach Antworten.... Als
ein junger Mann aus dem Norden hatte ich gehorsam alle Pflichten erfüllt.
Jetzt zweifelte dieser junge Mann und stellte alles in Frage. Er kam
allmählich zu der nahezu religiösen Überzeugung, dass er die mit Lügen
zugedeckte Wahrheit herausfinden und allem außer der Wahrheit seine
Loyalität weigern sollte... dies war für ihn eine kopernikanische Wende.
“58

In der Tat war das Leben Ris als Journalist und Professor für Politik-
wissenschaft vom Widerstand gegen die Diktatur geprägt. Für ihn be-
deutete Modernisierung in erster Linie Verwirklichung der Demokratie. In
einer Zeit, in der man in Korea allein aufgrund einer harmlosen Darstel-
lung des Alltags in „Rot-China“ – etwa „auch in China essen die Men-
schen Reis“ – wegen Verstoßes gegen das Staatssicherheitsgesetz ver-
haftet werden konnte,59 sah er seine Aufgabe als Intellektueller darin, „die
Menschen, die vom blinden und fanatischen Antikommunismus betäubt
waren, zu wecken und ihr Bewusstsein zu korrigieren“60. Denn „solange
man die Fakten nicht heute darlegt, sondern glaubt, sie später als
Geschichte erzählen zu können, wird sich die Willkür der herrschenden
Klasse fortsetzen. Dann muss das Volk weiter in der Dunkelheit leben.“61

Nach der Eruierung der Fakten beginnt die „Suche nach der Wahrheit“:

„Erst wenn die Götzen aus unserem Bewusstsein verschwinden, wird ihre
Herrschaft an unserer Wirklichkeit zusammenbrechen. Deshalb muss die
Herrschaft der Götzen durch aktive Taten zerstört werden. Die Veränderung
des Bewusstseins durch Aufklärung muss sich in Taten äußern, um die Wirk-
lichkeit zu ändern.“62

58 Ri Yŏng-hŭi 1988, S. 235, 241.
59 Ri wurde 1977 tatsächlich u.a. wegen dieses Satzes angeklagt.
60 Ri Yŏng-hŭi 1990, S. 355.
61 Ri Yŏng-hŭi 1974, S. 17.
62 Ri Yŏng-hŭi 1991, S. 10.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

159

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Seine Themen waren breit gefächert und reichten von der internationalen
Politik bis hin zu Fragen von sozialer Gerechtigkeit. Er äußerte sich zu
allen Problemen, unter denen Korea in der Nachkriegszeit zu leiden hatte:
Kalter Krieg, Antikommunismus, Diktatur, Teilung... Dabei blieb er stets
ein aufklärerischer Humanist und Pazifist, der nach der Einheit von
Denken und Handeln strebte. In den 1970er Jahren erhob er als Einziger
die Stimme gegen die Entsendung koreanischer Truppen nach Vietnam.63

Anfang der 1980er Jahre, als die in Korea befindlichen amerikanischen
Atombomben noch kein Thema waren, schrieb er:

„... seit Hiroshima finden überall auf dieser Welt... Proteste gegen Atom-
bomben statt. Es gibt nur eine einzige Ausnahme. Das sind die Bürger in Ko-
rea.... Es ist höchste Zeit zu erkennen, dass die Atombomben im eigenen
Land nicht der Sicherheit der Bevölkerung, sondern lediglich... der Superma-
cht dienen.“64

Seine Bücher waren für Studenten in den 1970er und 80er Jahren wie
Bibeln. Sein Einfluss auf die Studentenbewegung war so stark, dass man
ihn als „den geistigen Vater der Studenten“65 bezeichnet hat. Unter den
Diktaturen wurde er wegen seiner Regimekritik wiederholt verhaftet und
inhaftiert, zuletzt 1989 wegen seiner Beteiligung an den Vorbereitungen
eines Nordkorea-Besuchsprogramms für Journalisten.

Jin Guantao

Im gleichen Jahr entkam in China Jin Guantao nur knapp der Inhaftierung,
da er sich bereits seit April 1989 in Hongkong aufhielt. Dorthin hatte er
sich in Sicherheit gebracht, nachdem er durch die Mitwirkung an dem
Film „Flusselegie“ und durch die Unterzeichnung eines Offenen Briefes
an den Ständigen Ausschuss des Nationalen Volkskongresses und an das
Zentralkomitee der KPCh mit weiteren einunddreißig Persönlichkeiten der
Pekinger Kulturszene ins Fadenkreuz der Behörden geraten war. Seitdem
lebt er in Hongkong und gibt die Zeitschrift „21. Jahrhundert“ heraus.

Für Jin (geb. 1947), von Haus aus Chemiker, war die Erfahrung der
Kulturrevolution der entscheidende Wendepunkt in seinem Leben. Er
gehörte nicht zu den Aktivisten der Kulturrevolution, schrieb aber:

3.3

63 Vgl. Kang Chun-man 1997, S. 208.
64 Ri Yŏng-hŭi 1984, S. 142.
65 Kim Man-su 2003, S. 19.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

160

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


„Wenn die Kulturrevolution nicht gewesen wäre,... so wäre ich sicherlich
Naturwissenschaftler geworden und hätte nicht den Weg beschritten, über
Geschichte, das menschliche Leben und die Philosophie nachzudenken“66.

Seit er zu Beginn der 1970er Jahre Ähnlichkeiten zwischen traditionellen
chinesischen Herrschaftsformen und der kommunistischen Partei fest-
gestellt habe, sagte Jin in einem Interview, habe er damit begonnen, sich
mit der Geschichte und Kultur Chinas zu beschäftigen.67

In den Jahren nach der Kulturrevolution entfachte sich unter chinesis-
chen Historikern eine Diskussion über die Frage, warum die Feudalge-
sellschaft in China so lange Bestand haben konnte. Allerdings handelte
sich um eine politisch gesteuerte Debatte: Aus der Kritik am Feudalismus
sollte das Regime legitimiert werden. Jin stellte zusammen mit seiner Frau
Liu Qingfeng die These von der Ultrastabilität des chinesischen Feudal-
systems auf. Dies war eine außergewöhnliche These, weil sie selbst den
Sieg der KPCh 1949 als einen Bauernaufstand, wie es sie in der chinesis-
chen Geschichte ja häufig gegeben hatte, interpretierten. So gesehen unter-
schied sich der neue Staat kaum von den feudal-bürokratischen Regimen
früherer Zeiten. Mit dieser offensichtlich vom westlichen Chinabild beein-
flussten These stellten Jin und Liu die offizielle Geschichtsinterpretation
der Partei auf den Kopf. Zudem sahen sie die größte Aufgabe des moder-
nen Chinas in der Überwindung dieser ultrastabilen Struktur.68

Wenn der Marxismus in den 1920er Jahren in China Wurzel hatte
schlagen können, so lag das nach Jin und Liu daran, dass dieser damals für
Intellektuelle attraktiv war, weil sie gegenüber dem ultrastabilen System
der politischen und ideologischen Integration der Feudalgesellschaft nach
einer neuen Ideologie zur Modernisierung des Landes suchten. Der Marx-
ismus sei ihnen nicht fremd gewesen, da sie darin traditionelle konfuzian-
ische Ideale wie z.B. die „Große Gleichheit“ (datung) wiedergefunden
hätten. Zudem betonten beide, Marxismus wie Konfuzianismus, die prak-
tische Vernunft.69 Doch habe sich in China kein theoretischer Marxismus
wie in Deutschland etabliert, sondern nur eine stark vereinfachte Ver-
sion.70 Der Marxismus sei für die Intellektuellen lediglich ein Werkzeug

66 Jin Guantao, Zwanzigjährige Suche: Die Philosophie und ich, zit. nach Klose
1994, S. 6.

67 Cho Kyŏng-ran 1996.
68 Jin/Liu 1984.
69 Jin/Liu 1990, S. 30.
70 Jin/Liu 1990, S. 31.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

161

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


zur Rettung des Landes und Ausdruck ihrer Hoffnungen und Reflexionen
über eine bessere Zukunft gewesen.71 In den 1970er Jahren sei der Marx-
ismus jedoch zu einem blinden Glauben geworden, der den ihm eigenen
rationalen Geist und seine Vitalität, die die Modernisierung des Landes
bewirken sollten, verloren habe.72 In den Jahren zwischen dem Sieg der
KPCh 1949 und dem Ende der Kulturrevolution 1976 habe es eine
„Restauration des Feudalismus“ gegeben.73 Der Feudalismus sei in China
noch an vielen Stellen erkennbar, er werde nur unter einem anderen Na-
men, d.h. unter marxistischen Vorzeichen, weitergeführt.74

Schließlich ist Jin der Meinung, dass in der Sinisierung des Marxismus
die Ursache der Krise liege, in die China nach der Kulturrevolution gerat-
en war. Den Ausweg sieht er in der Bildung einer „offenen wis-
senschaftlich-rationalen Gesellschaft“75, die in sich selbst alle erforder-
lichen Korrekturmechanismen enthält, und im Aufbau einer von
Demokratie, Warenwirtschaft und rechtsstaatlichen Prinzipien getragenen
Gesellschaft, in der insbesondere der traditionelle „Panmoralismus“, der in
den sinisierten Marxismus eingeflossen ist, durch die Förderung wis-
senschaftlicher Rationalität überwunden werde.76 Die Intellektuellen
würden dabei eine tragende Rolle spielen; sie seien die „führende Kraft,
die die chinesische Nation in Richtung von Modernisierung und
Demokratisierung treibt“ und „die zentralen Träger der geistigen
Strömung, die eine neue Kultur schaffen will“.77

Gegen die Thesen der hier vorgestellten Intellektuellen wurde eine Rei-
he von Einwänden vorgebracht. An Maruyama Masaos Theorie wird in
Japan oft kritisiert, dass sein Bild vom Westen idealisiert und er im
Grunde nur ein „Modernist“ sei.78 Diese Kritik wird auch an Jin Guantao
geübt. Seine Theorie sei in erster Linie als politischer Slogan zu sehen.79

Auch Ri Yŏng-hŭi wird auf diese Weise kritisiert.80 Ohne Zweifel gibt es

71 Jin/Liu 1990, S. 33.
72 Jin/Liu 1990, S. 34.
73 Jin/Liu 1990, S. 62.
74 Jin/Liu 1990, S. 65–66.
75 Jin/Liu 1990, S. 144. Hier wird der Einfluss von Karl Popper und Max Weber auf

sein Denken deutlich.
76 Jin/Liu 1990, S. 194, 357.
77 Jin/Liu 1990, S. 9.
78 Oguma 2002, S. 71–84.
79 Klose 1994, S. 159–168.
80 Kim Man-su 2003, S. 59–65.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

162

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


viele Aspekte, die einer genaueren theoretischen und begrifflichen Bestim-
mung bedurft hätten. Gleichwohl entsprach das Denken dieser Intellek-
tuellen im Kontext der Modernisierung Ostasiens nach 1945 dem Bedürf-
nis, die Grundlagen für politische Bewegungen ihrer eigenen und der fol-
genden Generationen zu schaffen.

Diskurse im „globalisierten“ bzw. „asiatischen“ Zeitalter

Es wird heutzutage gerne gesagt, dass die intellektuellen Debatten nach
der Demokratisierung Koreas von 1987 und der Erfahrung auf dem
Tiananmen-Platz 1989 in eine Lage geraten seien, die man als „Krise der
Geisteswissenschaft“ und als „Zusammenbruch der großen Diskurse“ zu
charakterisieren habe.81 Damit ist zum einen gemeint, dass diese Diskurse
nicht mehr in einer breiten Öffentlichkeit stattfinden, sondern tendenziell
auf Intellektuellenkreise beschränkt bleiben, und zum anderen, dass sie
sich zunehmend differenzieren und spezialisieren. So zeichnen sich die in-
tellektuellen Debatten in Ostasien seit den 1990er Jahren vor allem durch
die Vielfalt ihrer Themen aus.

Bemerkenswert ist dabei, wie schnell sich Diskurse über die Postmod-
erne in Ostasien verbreitet haben. In Japan begann man damit, wie Victor
Koschmann gezeigt hat, bereits Mitte der 1970er Jahre. In China und Ko-
rea setzte diese Rezeption erst in den 1990er Jahren ein. Sowohl in den
konservativ-revisionistischen, als auch den progressiven Diskursen ging
dies einher mit einem zunehmenden Interesse an der eigenen Geschichte
und Tradition sowie der Suche nach eigenen kollektiven Identitäten. Im
Hintergrund stand ein durch die wirtschaftlichen Erfolge erstarktes Selbst-
bewusstsein der ostasiatischen Länder.

Angesichts dieser Erfolge – gerade auch Chinas – stellt man nicht mehr
die Frage, ob die Kultur Ostasiens die Modernisierung behindert oder
nicht. Wurde die „Moderne“ noch bis in die 1980er Jahre als ein erst noch
zu schaffendes Projekt betrachtet, erlebt man nunmehr eine Wiederbele-
bung der Diskurse über die „Überwindung der Moderne“, die in den
1920er und 30er Jahren in Japan geführt worden waren. Theoretisch war
diese Wende in der Übernahme postmoderner Methodologien begründet.
Mit der postkolonialen und postmodernen Kritik aus dem Westen wurde

4.

81 Im Hyŏn-jin 2001, S. 249; Yi Gyŏng-ryong 2004, S. 125.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

163

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


z.B. die Überbewertung des Westens in den bisherigen Mod-
ernisierungsprojekten thematisiert.82 Das „Asiatische“ – was auch immer
das sein mag – wurde nunmehr zur „anderen Moderne“, bzw. als „Post-
moderne“ hingestellt.

Das Besondere an diesen Diskursen ist wohl, dass sie tatsächlich „os-
tasiatisch“, also gemeinsame Diskurse der Intellektuellen Ostasiens, sind.
Diese haben nicht mehr nur den Tunnelblick ihres jeweiligen Landes. An
den Diskursen um „asiatische Werte“, die in den 1990er Jahren ihren
Höhepunkt erreichten, beteiligten sich neben Lee Kuan Yew, Mahathir,
und den Angehörigen der Singapur-Schule u.a. auch chinesische, japanis-
che und koreanische Intellektuelle. Ishihara Shintarō, Schriftsteller,
Oberbürgermeister von Tokyo und ultrakonservativer Politiker, ist einer
der bekanntesten Vertreter asiatischer Werte. Auch Han Sang-jin, ein kri-
tisch-liberaler Soziologe und Berater von Präsident Kim Dae Jung, und
Ham Jae-bong, ein konservativer Politologe und Herausgeber einer kore-
anischen Zeitschrift, nahmen an dieser Debatte teil. Auch die „Ostasien-
Diskurse“ der 1990er Jahre, waren übergreifend ostasiatisch geprägt. An
ihnen beteiligten sich Autoren wie Wada Haruki, Kang Sang-jung, Paek
Yŏng-sŏ, Chŏn Hyŏng-jun, Sun Ge und Wang Hui.

Allerdings sticht bei diesen „ostasiatischen“ Diskursen die Dichotomie
von Ost und West ins Auge. Was den Modernisierungsdiskursen der
aufklärerisch-kritischen Intellektuellen in der ersten Hälfte des 20.
Jahrhunderts vorgeworfen wird, wird hier wiederholt – nur mit dem Unter-
schied, dass diesmal nicht der Westen, sondern der Osten idealisiert wird.
Chŏn Hyŏng-jun schreibt dazu: „Das wahre Gesicht der ostasiatischen
Moderne ist, dass die asiatische Selbstidentität durch die westliche Mod-
erne unterdrückt, verstellt und peripherisiert worden ist. Deshalb können
wir durch das Asiatische einen Beitrag zur Gestaltung eines neuen Zeital-
ters leisten, indem wir dieses Asiatische restaurieren und zugleich kreativ
anwenden.“83

Was dieses „Asiatische“ beinhaltet, wird allerdings nicht klar definiert
– das ist auch gar nicht möglich, weil es sich hier um eine bloße Konstruk-
tion handelt, die nur in der Vorstellungswelt dieser Intellektuellen vorhan-
den ist. Deshalb fühlt man sich im Hinblick auf diese neuen „ostasiatis-

82 Vgl. Fewsmith 2001, S. 4.
83 Chŏn Hyŏng-jun 1997, S. 293.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

164

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


chen“ Diskurse an Hermann Hesse erinnert, dessen fiktives Asien irgend-
wo zwischen Indien und China in seinem Herzen existierte.84

Diese Diskurse stehen in den 1990er Jahren unmittelbar mit dem Auf-
stieg des Konservatismus in Ostasien in Verbindung. Industrialisierung
und Urbanisierung wurden in den Gesellschaften Ostasiens, ebenso wie im
Westen, vom Verfall der traditionellen Wertvorstellungen begleitet. Dies
ist trotz der Entwicklungsunterschiede von China, Japan und Korea deut-
lich erkennbar.85 Entsprechend werden auch in diesen Ländern moralische
Krisen diagnostiziert und der Verlust der guten alten Zeiten beklagt. In
dieser Situation bot der Appell an „asiatische Werte“ eine Art Orien-
tierungshilfe auf der Suche nach einem Ausweg aus der vermeintlichen
Krise. In diesem Kontext sind auch der neue Revisionismus in Japan86

oder das sog. Park-Chung-Hee-Syndrom87 in Korea zu betrachten.
Indes wird der Begriff „asiatisch“ in Politik, Kultur und auch im Alltag

ohne Weiteres verwendet, und zwar ohne genauer darzulegen, was man
unter dem „Asiatischen“ versteht oder verstehen sollte. Auch Ausdrücke
wie „Asian beauty“ und „Asian face“ werden über Werbung und Medien
unreflektiert ästhetisiert und propagiert. Es scheint deshalb dringend
notwendig, das „Asiatische“ zu problematisieren, also zu „dekonstru-
ieren“ – so wie man vorher auch das „Westliche“ infrage gestellt und
dekonstruiert hat.

Fazit

In Ostasien stehen Intellektuelle nach wie vor gesellschaftlich in hohem
Ansehen. Zugleich werden von ihnen ein hoher Grad an Moralität und Ve-
rantwortungsbewusstsein gegenüber der Gesellschaft verlangt, wie auch
schon von Gelehrten in der traditionellen Gesellschaft. Dies führt dazu,
dass intellektuelle Diskurse in Ostasien stets große Beachtung in der
Öffentlichkeit finden. In der traditionellen Gesellschaft, in der die
Gelehrten die herrschende Klasse bildeten, gehörte nicht nur die Kritik an
der Herrschaft, sondern auch die Gestaltung der guten Herrschaft zu deren

5.

84 Lee Eun-Jeung 2003, S. 370.
85 Vgl. Heberer/Sausmikat 2002.
86 Vgl. Richter 2003.
87 Vgl. Lee Eun-Jeung 2003a.

„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit

165

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Aufgaben. Dies erklärt die, auch in der heutigen Zeit anzutreffende Nei-
gung und Bereitschaft der Intellektuellen zur Teilhabe an der Macht.

Seit dem gewaltsamen Eindringen des Westens im 19. Jahrhundert
wurde die Überwindung dieser Demütigung in allen Ländern Ostasiens als
eine der größten Aufgaben betrachtet. Sie beinhaltet letztlich „die
Überwindung des Westens“, bzw. mit dem Westen zumindest auf dem
gleichen Niveau zu stehen. Wie dies zu erreichen wäre, blieb in Ostasien
bis weit in die Nachkriegszeit hinein eine zentrale Frage für Politik und
Gesellschaft. Folglich steht „Modernisierung“ stets im Mittelpunkt der in-
tellektuellen Diskurse.

Ging es in der Umbruchszeit nach der erzwungenen Öffnung noch
darum, ob man für oder gegen die Modernisierung nach westlichem
Muster war, so verlagert sich der Schwerpunkt der intellektuellen
Diskurse der Nachkriegszeit zunächst auf die Frage, wie die Mod-
ernisierung zu erreichen sei, um sich dann seit Mitte der 1980er Jahre zu
fragen, was unter Modernisierung und Moderne überhaupt zu verstehen
sei. Damit geriet auch der Entwicklungsstaat, der sich die wirtschaftliche
Modernisierung zum Ziel gesetzt und sich darüber legitimiert hatte, in das
Visier kritischer Intellektueller.

Mit dem Aufstieg Ostasiens zum neuen Gravitationszentrum der
Weltwirtschaft in den 1980er und 90er Jahren wurde das Trauma der
Demütigung durch den Westen überwunden. Mithin stellte sich nun die
Frage, ob Modernisierung etwas anderes als „Verwestlichung“ bedeuten
solle. Von da war es nur ein kleiner Schritt bis zur Suche nach der eigenen
Identität. Damit hängt auch die schnelle Verbreitung der Diskurse über die
„Postmoderne“ in den 1990er Jahren zusammen. Das Besondere dabei
war, dass das „Westliche“ zwar dekonstruiert, zugleich aber das „Asiatis-
che“ konstruiert wurde. Die Betonung des „Asiatischen“ hat sich dann
schnell in Politik und Öffentlichkeit verbreitet, obgleich der Begriff nicht
klar definierbar ist – sich dafür aber umso leichter instrumentalisieren
lässt. Nicht zuletzt deshalb sollte das „Asiatische“ bald durch die Politik-
wissenschaft dekonstruiert werden. 

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

166

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Der Traum vom starken Staat:
Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

Intellektuelle Geografie Koreas am Ende des 19. Jahrhunderts

Im Folgenden wird das Staatsverständnis von Yu Kil-chun (1856–1914),
der zu den wichtigsten koreanischen Intellektuellen des ausgehenden 19.
Jahrhunderts gehörte, untersucht. Yu Kil-chun war nicht nur Gelehrter,
sondern auch Politiker, der sein politisches Denken in praktische Politik
umzusetzen suchte. Als Politiker stand er inmitten der Stürme, die auf der
koreanischen Halbinsel zwischen der 1876 erfolgten Öffnung und der An-
nektierung des Landes durch Japan 1910 tobten. Sein Staatsverständnis
lässt sich ohne Berücksichtigung dieser historischen Umstände nicht ver-
stehen.

Die moderne Geschichte Koreas beginnt Mitte des 19. Jahrhunderts mit
fehlgeschlagenen Versuchen, das Land nach westlichem Muster zu mod-
ernisieren. Diese Geschichte bedeutete die Konfrontation mit dem Westen.
Nach den Opiumkriegen sah sich Ostasien massiv mit westlicher Zivilisa-
tion und Weltanschauung konfrontiert. Man unterlag erheblichen Anpas-
sungszwängen, formulierte aber schon bald, obgleich der Westen
militärisch, politisch und wirtschaftlich weit überlegen war, das Ziel, mit
diesem gleichzuziehen bzw. ihn zu überholen.

Die koreanische Halbinsel befand sich im Vergleich zu Japan und Chi-
na in einer besonders schwierigen Lage. Denn für Korea galt es nicht nur,
den Westen zu überwinden, sondern auch sich der Herrschaftsansprüche
Japans und Chinas zu erwehren. So wurde die Öffnung Koreas 1876 nicht
durch den Westen, sondern durch Japan erzwungen. Andererseits war Chi-
na ein Land, demgegenüber Korea seit altersher eine untergeordnete Pos-
ition akzeptiert hatte.

Vor diesem Hintergrund führten Fragen, wie die Unabhängigkeit des
Landes gesichert werden könnte und ein den neuen Herausforderungen
gerecht werdendes politisches System aussehen sollte, zu tiefgreifenden
politischen und gesellschaftliche Konflikten. Über solche Fragen gingen
die Ansichten von Gelehrten und Politikern zum Ende des 19. Jahrhun-
derts weit auseinander. Es lassen sich zwei Lager unterscheiden, nämlich
auf der einen Seite die Wijŏng ch’ŏksap’a, die durch eine unzureichend

1.

167

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


vorbereitete Öffnung große Gefahren auf das Land zukommen sah, und
auf der anderen Seite die Kaehwap’a, die sich für eine rasche Öffnung ein-
setzte. Innerhalb der Kaehwap’a befürwortete ein Flügel moderate Refor-
men wie die, die damals in China unter Führung von Li Hongzhang unter
dem Motto „Westliche Technik – östliche Moral“ (tongdo sŏgi) durchge-
setzt wurden. Ein anderer Flügel trat für schnelle und radikale Reformen
nach westlichem Vorbild (pyŏnpŏp chagang) ein. Solche Konfliktlagen
waren, darauf hat Dieter Senghaas hingewiesen, in allen nicht-europäis-
chen Gesellschaften, die sich plötzlich mit dem Westen konfrontiert sahen,
zu beobachten.1

Senghaas unterscheidet neben den erwähnten drei Reaktionstypen noch
einen vierten, der nach einer revolutionären Veränderung strebt. Zu
diesem vierten Typ gehörte in Korea die Tonghak-Bauernbewegung.
Während sich die Gelehrten trefflich über ihre Reformvorstellungen „von
oben“ stritten und sogar blutig bekämpften, organisierten die Bauern eine
revolutionäre Protestbewegung von unten. Dadurch wurde die Lage Kore-
as am Ende des 19. Jahrhunderts noch schwieriger. Im Kern drehten sich
diese Konflikte um die Rolle des Staates in einem sich verändernden poli-
tischen und gesellschaftlichen Kontext.

Die Wijŏng ch’ŏksap’a, der es um die Aufrechterhaltung des Neo-Kon-
fuzianismus als Staatsideologie ging, lehnte jeden anderen nicht zu ihrer
Lehre gehörenden Gedanken von vorneherein ab und forderte, die tradi-
tionelle neo-konfuzianische Moral wiederherzustellen. Ihre Anhänger be-
trachteten die Rolle des Staates und der Herrschenden ausschließlich aus
Sicht der neo-konfuzianischen Morallehre. Für sie stand die Autorität des
Neo-Konfuzianismus über allem, auch über dem Staat. Aus ihrer Sicht
war der Westen, der die konfuzianische Moral nicht kannte, deshalb bar-
barisch. Auch wenn sie die militärische Überlegenheit des Westens nicht
leugnen konnten, war ihr Blick allein auf dessen Unmoralität und Barbarei
gerichtet.2 Für sie waren Politik und Moral nicht zu trennen; staatliche

1 In Zivilisierung wider Willen (Frankfurt/M. 1998) unterscheidet Senghaas im Falle
außereuropäischer Länder, die tiefgreifenden gesellschaftlichen Umbrüchen ausge-
setzt sind, vier idealtypische Formen politischer und intellektueller Reaktionen: 1.
die „Nachahmung des Westens“; 2. die „Neubesinnung auf die eigene Tradition mit
dem Ziel ihrer Revitalisierung“; 3. ein Mischprogramm, das „auf die Bewahrung
der eigenen Werte bei gleichzeitiger Übernahme von Know-how und technischem
Wissen ausgerichtet ist“; 4. „Innovation“.

2 Choe Ik-hyŏn kritisiert die Menschen aus dem Westen wie folgt: „Sie haben die
Gesichter von Menschen, aber die Seele von Tieren; das kleinste Mißfallen führt zu

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

168

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Behörden waren Einrichtungen zur Aufrechterhaltung der neo-konfuzian-
ischen Moral. Wenn der Staat in eine Krise geriet, dann lag das in erster
Linie am moralischen Verfall. Deshalb verlangten sie, um das Land aus
der Krise zu führen, die Wiederherstellung der neo-konfuzianischen
Moral. Ihr Rezept für die Überwindung der Krise war, um mit Dieter Sen-
ghaas zu sprechen, die „Revitalisierung des Eigenen“.

Hingegen ging es der Kaehwap’a um eine realistische Sichtweise.
Während die Wijŏng ch’ŏksap’a alles, was nicht mit ihrem Neo-Kon-
fuzianismus in Übereinstimmung zu bringen war, ablehnte, war die Kae-
hwap’a der Ansicht, dass Korea für die fremden Kulturen und Techniken,
ob sie nun aus dem China der Qing oder aus dem Westen kamen, offen zu
sein habe und von diesen lernen müsse. Die Anhänger der Kaehwap’a
waren überzeugt, dass man nur durch die Aneignung westlicher Technik
und Kultur einen starken Staat aufbauen und dadurch die Unabhängigkeit
des Landes bewahren könnte.

Die Befürworter moderater Reformen, genannt Tongdo sŏgip’a, wollten
sich lediglich die westliche Technik zunutze machen. Die traditionellen
Institutionen, einschließlich der sadae-Beziehung zu China, sollten
aufrechterhalten bleiben.3 Hingegen lehnten die Befürworter schneller und
radikaler Reformen nach westlichem Vorbild, genannt Pyŏnpŏp cha-
gangp’a, u.a. die traditionelle Beziehung zu China, als ein Überbleibsel
der alten Zeit ab. Korea sollte aus ihrer Sicht ein gleichwertiges Mitglied
der internationalen Staatengemeinschaft werden. Sie sahen hierfür in
Japan, es gelungen war, durch die Einführung westlicher Technik, mod-
erner Gesetze und Institutionen in kurzer Zeit einen modernen Staat
aufzubauen ein Vorbild. Dadurch war es so stark geworden, dass es den
westlichen Staaten und China Korea streitig machen konnte. Hätte sich
Korea so schnell wie Japan nach außen geöffnet, hätte vermieden werden
können, dass Korea von Japan zur Öffnung und zur Unterzeichnung des
Ungleichen Vertrages gezwungen wurde.4 Auch seitens der Kaehwap’a

Mord, und hemmungslos werden die Rechte anderer übertreten.“ (Lee, Peter 1996,
S. 331) „Die heutigen Banditen kennen nur Gier und Wollust und haben auch nicht
das kleinste bißchen menschliche Prinzipien; sie sind nichts anderes als wilde Tiere.
Ich kann nicht verstehen, wie jemand davon reden kann, mit Tieren Frieden zu
schließen.“ (ebd. S. 332.).

3 Dazu gehörten z.B. Kim Yun-sik und Ŏh Yun-jung.
4 Bekannte Politiker wie Kim Yok-kyun (1851–94) und Pak Yŏng-hyo (1861–1939)

vertraten diese Position.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

169

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


stellte kein Mitglied die Rolle des Königs infrage. Er blieb für sie unan-
tastbar. Sie strebte eine konstitutionelle Monarchie, für die England und
Preußen Pate standen, an.

Auch die Bauern der Tonghak-Bewegung hegten zu keinem Zeitpunkt
Zweifel am Status des Königs, obwohl ihre Bewegung utopisch-revolu-
tionäre Züge trug.5 Sie richtete sich gegen die herrschende Klasse, gegen
Japan und den Westen, zeigte aber keine radikale politische Phantasie und
konnte sich eine Herrschaftsform ohne den König nicht vorstellen.

Yu Kil-chun, der meist der Kaehwap’a zugerechnet wird, nimmt in
dieser intellektuellen Geografie des ausgehenden 19. Jahrhunderts eine
besondere Position ein. Sein politisches „Ideal“ ist die Bildung eines
starken, unabhängigen und modernen Staates. Er betont, dass sich die Be-
wohner Koreas dieses Ziel zu eigen machen und sich nicht einschüchtern
lassen sollten, weil das Land klein und seine Armee schwach sei. Es sollte
in der Konkurrenz der Mächte nicht zurückfallen. Yu Kil-chun, der von
Pak Kyu-su, einem Gelehrten der Sirhakp’a stark beeinflusst war, kritisiert
die Methoden der Wijŏng ch’ŏksap’a, da sie die Krise nur verschärfen
würden. Ebenso lehnt er die revolutionäre Methode der Tonghak-Bewe-
gung ab. Nicht nur die Einführung westlicher Techniken, sondern auch die
der westlichen Institutionen und Gesetze sei notwendig. Insofern teilt er
die Position der radikalen Reformer der Pyŏnpŏp chagangp’a. Zugleich
hält er radikale Reformen nach westlichem Vorbild, die die reale Lage des
Landes nicht berücksichtigen, für eine „verkrüppelte Öffnung“. Er sucht
nach einem modernen Staatskonzept, in das positive Elemente des tradi-
tionellen Staatsverständnisses einfließen, um so das von außen eingeführte
Neue mit der eigenen Tradition in Einklang zu bringen und das neue
Eigene, also die „koreanische Moderne“ zu schaffen.6 An seinem
Staatsverständnis lässt sich dies gut erkennen.

5 Sie war ursprünglich als religiöse Bewegung entstanden, entwickelte sich aber bald
zu einer politischen Protestbewegung. Ideengeschichtlich betrachtet, zeichnet sie
sich durch ein egalitäres Menschenbild und das Organisationsprinzip „von unten
nach oben“ aus. Vgl. Kim, Sang-jun 2006, S. 10.

6 Über den Begriff der Moderne bzw. der Modernität wird in Korea seit längerem
heftig diskutiert. Im Mittelpunkt steht die Frage, ob die Transformation Koreas
überwiegend als endogener oder exogener Prozess zu sehen ist. Während die Kore-
aforschung im Ausland den exogenen Momenten mehr Gewicht einräumt, stehen in
Korea die endogenen Momente im Vordergrund. Dazu gehört Pak Hyŏn-ch’aes
These vom „Vorhandensein kapitalistischer Keime in der koreanischen Gesellschaft

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

170

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Das Staatsverständnis Yu Kil-chuns

Der Ursprung des Staates

Yu Kil-chun legte, auch wenn er keine systematische Abhandlung über
den Staat hinterlassen hat, sein Staatsverständnis in zahlreichen Schriften
dar. Dadurch ist es im Vergleich zu anderen Denkern seiner Zeit möglich,
sein Gedankengebäude relativ systematisch zu erfassen. Um sich seinem
Staatsverständnis annähern zu können, ist zunächst die neo-konfuzianis-
che Staatsauffassung betrachten, die während der Chosŏn-Dynastie
(1391–1910) das politische und gesellschaftliche Leben Koreas in durch-
greifender Weise prägte.

Der Ausgangspunkt des Staatskonzepts im klassischen Konfuzianismus
liegt im Naturzustand der Menschen, in dem die Menschen sich kaum
vom Tier unterscheiden. Sie essen, wenn sie Hunger haben, ziehen sich
warm an, wenn es kalt ist, suchen sich wohlige Plätze zum Schlafen und
dergleichen mehr (Mengzi 3A4) In diese Welt kam ein vollkommener
Mensch, ein Heiliger, ein „shengren“. Dieser shengren sorgte sich wegen
des tierähnlichen Zustandes der Menschen und lehrte sie Moral und Ord-
nung in ihren Beziehungen zueinander. Durch den shengren entkamen sie
dem Naturzustand und begannen in einer Welt mit moralischen Werten zu

2.

2.1

im 18. Jahrhundert“ (chabonjuŭi maengaron). Demgegenüber wird seit Mitte der
1990er Jahre von Wirtschaftshistorikern um Yi Yŏng-hun und An Byŏng-jik vehe-
ment die These einer kolonialen Moderne vertreten. Die ganze Debatte ist stark
wirtschaftshistorisch geprägt. Pak Ch’ung-sŏk, ein Fachmann für die politische
Ideengeschichte Ostasiens, meint dazu, dass der Einfluss von außen zwar ein
Auslöser der gesellschaftlichern Transformation gewesen sei, diese Transformation
aber nur durch die Vermittlung endogener Elemente in der Gesellschaft erfolgen
konnte, und dass die konkrete Ausprägung dieser endogenen Elemente die
tatsächliche Entwicklung der Moderne ebenso geprägt wie eingeschränkt habe. Z.B.
fänden sich im Denken von Chŏng Yag-yong, einem prominenten Philosophen und
Politiker im ausgehenden 18. Jahrhundert, etwa in seinem Plädoyer für die moralis-
che Autonomie des Individuums, seiner Charakterisierung der politischen
Gesellschaft als menschliche Konstruktion oder in seiner Auseinandersetzung mit
den ökonomischen Handlungen der Menschen durchaus „moderne“ Eigenschaften.
Chŏng Yag-yong habe sich die Moderne jedoch nicht zum Ziel seines Denkens
gesetzt. Sie sei lediglich Ergebnis seines pragmatischen Ansatzes. In der koreanis-
chen Ideengeschichte seien die Positionen Chŏng Yag-yongs insbes. von den
Vertretern der pragmatischen Wissenschaft (sirhakp’a) fortgeführt worden. Im
Aufeinandertreffen dieser endogenen mit exogenen Momenten habe sich das
Denken der Kaehwa entwickelt (Pak Ch’ung-sŏk 2000, S. 258).

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

171

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


leben. Demnach wird der Mensch erst zum Menschen, wenn er vom
Naturzustand in die Welt der moralischen Werte übertritt.

In der Logik des Konfuzianismus stellt die Welt der moralischen Werte
erst die richtige Welt der Menschen dar. Was diese von dem bzw. den
shengren erhielten, war das dao der Menschenwelt, das dem dao des Him-
mels entsprach. Die Menschen folgten diesem dao und schufen einen Ide-
alstaat. Es war also die Aufgabe der shengren, die Menschen in die Welt
der moralischen Werte einzuführen, und die Aufgabe der Menschen, ihnen
auf diesem Weg zu folgen. Dadurch entstand eine herrschaftliche
Beziehung zwischen den shengren als aufgeklärten Herrschern und den
von ihnen in die Welt der moralischen Werte eingeführten Menschen als
Untertanen. Allerdings entsprach die Realität nicht dem idealen Verhält-
nis, von dem man in der klassischen konfuzianischen Lehre ausging, da
nicht alle Herrscher ideale Herrscher waren. Insbesondere Zhu Xi, einer
der Gründer des Neo-Konfuzianismus im China des 12. Jahrhunderts,
löste dieses Problem, indem er ein neues Herrschaftskonzept, das auf der
Zusammenarbeit zwischen dem Regenten und seinen Ministern beruhte,
darlegte. Demnach konnte ein Herrscher, auch wenn er als bloßer Erbe des
Königsamtes kein shengren war, legitim herrschen, solange er die richti-
gen Personen zu seinen Ministern machte.7

Yu Kil-chun kritisiert dieses neo-konfuzianische Staatsverständnis und
setzt sich für dessen Überwindung ein. Dennoch ist er, wie gezeigt wird,
selbst nicht unbedingt frei vom neo-konfuzianischen Staatsverständnis.
Überhaupt ist sein Verhältnis zum Konfuzianismus ambivalent. Das mag
seltsam klingen, da ihm durch Fukuzawa Yukichi die westliche Zivilisa-
tion und ihre politischen Institutionen nähergebracht worden waren. War
doch Fukuzawa derjenige gewesen, der dafür plädierte, dass sich Japan
vom rückständigen Asien entfernen und vom fortschrittlichen Westen ler-
nen sollte.8

Zur Bezeichnung des Staates verwendet Yu Kil-chun in seinen
Schriften Ausdrücke wie kuk, pangguk, min’guk und kukka. In frühen
Werken in den 1880er Jahren treten kuk und pangguk häufig auf, während
später, etwa in Politikwissenschaft (Chŏngch’ihak) und Über die Arbeit
(Nodong yahakpon), durchgängig von kukka die Rede ist. In seinem
Hauptwerk Über die Zivilisation des Westens (Sŏyugyŏnmun) werden mit

7 Zhu Xi, Daxue, Einleitung.
8 Vgl. Fukuzawa 1875: 25–29.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

172

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


kuk einzelne Staaten und mit pangguk souveräne Staaten als Mitglieder
der internationalen Staatengemeinschaft bezeichnet. Pangguk unterschei-
det sich dadurch von kuk, dass die Herrschaft des Staates frei von Einmis-
chungen von außen ist.9 Mit dieser begrifflichen Differenzierung versucht
Yu Kil-chun, den neuen internationalen Verhältnissen gerecht zu wer-
den.10

In seinen späteren Werken betrachtet Yu den Staat (kuk) als eine na-
tionale Gemeinschaft, deren Mitglieder durch die gemeinsamen his-
torischen Erfahrungen und die Gemeinsamkeiten von Sprache, Konventio-
nen und Sitten miteinander verbunden sind. Angesichts der realen Gefahr,
Unabhängigkeit und Souveränität an Japan zu verlieren, ist diese
Sichtweise verständlich. Es bestehe eine objektive Notwendigkeit na-
tionaler Solidarität, um die Unabhängigkeit des Landes zu bewahren. In
Politikwissenschaft schreibt Yu:

„Der Staat ist eine politische Organisation, die von der Mehrheit der
Bevölkerung zur Erreichung gemeinsamer Ziele auf einem bestimmten Terri-
torium gebildet wird und die als solche über uneingeschränkte Souveränität
verfügt. In diesem Sinne kann man den Staat als eine unabhängige politische
Organisation bezeichnen“11.

Es kann nicht überraschen, dass Yu Kil-chun, der in einem Land lebte,
dessen Existenz durch die imperialistischen Mächte in Gefahr geraten war,
den Staat als nationale, unabhängige und souveräne Gemeinschaft be-
greift.

Wenngleich er zur Bezeichnung des Staates unterschiedliche Aus-
drücke benutzt, gibt es eine Konstante die sein gesamtes Werk wie ein rot-
er Faden durchzieht: Yu Kil-chun betrachtet den Staat nicht mehr im tradi-
tionellen Sinne als Haus der Könige (ga); stattdessen bilden Regierung,
Territorium und Bevölkerung die Grundelemente des Staates. Yu entwick-
elt also einen modernen Staatsbegriff, der mit dem des Westens verwoben
ist.

Sein Buch Politikwissenschaft zeigt, dass Yu mit der westlichen Staats-
theorie vertraut ist. Er setzt sich zunächst mit verschiedenen Konzeptionen
des Ursprungs des Staates, wie dem Naturzustand, dem Staat als göttlicher
Institution und dem Kontraktualismus, auseinander und gelangt zu der

9 Yu Kil-chun 1895, S. 85.
10 Chŏng Yong-hwa 2004, S. 240.
11 Yu Kil-chun 1996, Bd. 4, S. 758.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

173

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Auffassung, dass der Staat ein organisches Ganzes ist.12 Demnach haben
die Menschen von Natur aus eine gemeinschaftliche Neigung und führen
daher ein soziales Leben. Aus dem sozialen Leben erwachsen das
staatliche Gemeinschaftsgefühl und die Selbstverwaltungsorgane. Daraus
entwickelt sich schließlich der Staat. Es ist allerdings nicht zu erwarten,
dass alle Mitglieder der Gemeinschaft gleichzeitig das Gefühl, zu einer
staatlichen Gemeinschaft zu gehören, aufbringen. Kluge und Starke
dürften früher als andere solche Gefühle entwickeln und den Aufbau des
Staates betreiben. Das Volk unterwirft sich den Klugen und Starken und
folgt ihnen. Diese Staatsauffassung unterscheidet sich klar von der des
Kontraktualismus.

Nach Yu Kil-chun ist der Staat

„eine Interessengemeinschaft, in der eine bestimmte Gruppe von Menschen
ein bestimmtes Territorium okkupiert, Sprache, Gesetz, Politik, Sitten und
Gebräuche und eine gemeinsame Geschichte teilt und sich König und
Regierung unterwirft“.13

Dahinter steht ein Menschenbild, das den Menschen als ein Wesen sieht,
welches seinen Neigungen und Abneigungen folgt und seine Bedürfnisse
und Begierden erfüllen will. Zu den von Natur aus gegebenen Bedürfnis-
sen gehören nach Yu nicht nur die Grundbedürfnisse; es sei ganz
natürlich, dass Menschen miteinander konkurrierten, um ihre Bedürfnisse
zu erfüllen.14

In der Auffassung Yus, dass der Mensch dafür Verantwortung trage,
über die egoistische Konkurrenz sein Leben zu gestalten, wollen viele ko-
reanische Forscher den Ausdruck eines „modernen subjektiven Bewusst-
seins“ sehen.15 Hier ist nicht der Platz, dieser Frage weiter nachzugehen,
doch steht außer Zweifel, dass sich Yus Menschenbild deutlich von dem
traditionellen Menschenbild des Neo-Konfuzianismus in Chosŏn unter-
scheidet, da er den Egoismus der Menschen nicht ablehnt oder gar
bekämpft, sondern ihn vielmehr als Motor der zivilisatorischen Entwick-
lung befürwortet. Nach neo-konfuzianischer Auffassung besitzen die
Menschen moralische Eigenschaften, die es ihnen erlauben, die Ordnung
der Natur zu verwirklichen; hingegen gelten egoistische Bedürfnisse als

12 Vgl. Yu Kil-chun 1996, Bd. 4, S. 709–748.
13 Yu Kil-chun 1895, S. 85.
14 Yu Kil-chun 1895, S. 130.
15 Yi Chong-ŭn 2004, S. 30.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

174

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


etwas, das durch Selbsttraining und Zurückhaltung unter Kontrolle ge-
bracht werden muss. Während im Neo-Konfuzianismus die Unterdrück-
ung der egoistischen Bedürfnisse und zügellosen Begierden Kern des
Selbsttrainings ist, betrachtet Yu Kil-chun die individuellen Begierden und
Interessen nicht nur als von der Natur gegeben, sondern räumt ihnen sogar
eine positive Funktion in Staat und Gesellschaft ein. Hier gibt es Ähn-
lichkeiten mit dem dem liberalen, westlichen Menschenbild.

Betrachtet man Yu Kil-chuns Menschenbild genauer, stellt man fest,
dass stark vom Sozialdarwinismus beeinflusst ist. Möglicherweise ist das
auf Fukuzawa Yukichi, bei dem er 1881/82 studierte, zurückzuführen.16 In
einer vermutlich 1883 verfassten Schrift mit dem Titel Konkurrenz erklärt
Yu, dass es gerade die Konkurrenz sie, die den individuellen und
gesellschaftlichen Fortschritt ermögliche. Soziale Konkurrenz bedeute,
dass jeder seiner Berufung nachgeht und sich, seinen Neigungen und Ab-
neigungen folgend, bemüht, seine Vorhaben zu verwirklichen. Gerade die
Konkurrenz zwischen den Mitgliedern der Gesellschaft sei das Motto der
zivilisatorischen Aufklärung.17

Da Yu Kil-chun in individuellen Bedürfnissen ein positives Element
der Staatsbildung sieht, muss er diese systematisch in seinem
Denkgebäude unterbringen. Dazu führt er das Konzept der von „Natur aus
gegebenen Rechte der Menschen“ ein. Es basiert auf der natürlichen Frei-
heit und Gleichheit der Menschen.18 Die Freiheit der Menschen gelte nur
so lange, wie diese die Freiheit der anderen nicht verletze. Würde dieses
Prinzop nicht gelten, gäbe es nur eine Freiheit der Tiere, also ständige
Kriege und Konflikte. Die Menschen seien jedoch Wesen, die sich, da sie
die Prinzipien des Himmels (chŏlli), also die Moral kennen, von Tieren
unterscheiden. Deshalb sei der Mensch in der Lage, im Rahmen von
Gesetz und Moral nach der Erfüllung seiner Bedürfnisse zu streben und
damit, anders als Tiere Harmonie und Ordnung in der Gemeinschaft zu
schaffen. Die Freiheit des Menschen existiert für Yu Kil-chun also nur
dann, wenn der Mensch den Prinzipien des Himmels, und somit der
Moral, also dem grundlegenden Gesetz, folgt. Das Streben nach der
Erfüllung der Bedürfnisse unter Einhaltung der Prinzipien des Himmels
bedeute, dass man die Freiheit im positiven Sinne ausübt. Erst dadurch

16 Zum Einfluss des Sozialdarwinismus auf koreanische Intellektuelle im 19. Jhd., s.
Chun Bok Hee 1992.

17 Yu Kil-chun 1996, Bd. IV, S. 47.
18 Yu Kil-chun 1895, S. 109.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

175

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


übe der Mensch sein Recht aus, Mensch zu werden. Insofern seien alle
Menschen gleich. So gesehen ist das natürliche Menschenrecht nicht an
sich etwas Gutes, sondern gewinne seine Gültigkeit erst, wenn es den
Prinzipien des Himmels folgend ausgeübt wird. Alles andere würde sich
von der Freiheit der Tiere nicht unterscheiden.19

Yu Kil-chun integriert das Konzept der von Natur aus gegebenen
Rechte der Menschen just in dem Moment in sein Denkgebäude, als er
sich mit der Bildung des Staates auseinandersetzt, und verbindet dieses
Konzept mit dem der Moral des traditionellen Konfuzianismus, die auch
als Prinzipien des Himmels bzw. die fünf Regeln der Menschen bezeich-
net werden.20 Dabei bildet die Moral die Grundlage der Gesetze, mit der
die Freiheit des Menschen zum Wohle der Gemeinschaft und des Staates
eingeschränkt wird. Daher begründet Yu mit dem Konzept vom
natürlichen Menschenrecht eine neue Konzeptionierung vom Staat, ver-
sucht aber zugleich einen Weg zu finden, um die Ordnung im Staate auf
Grundlage der konfuzianischen Moral aufrechtzuerhalten. Die Besonder-
heit seines Staatsverständnisses ist somit der Versuch, die für ihn neue
Staatstheorie aus dem Westen mit der traditionellen neo-konfuzianischen
Staatsauffassung zu verbinden.

Der Zweck des Staates

Der Staat ist für Yu Kil-chun eine „politische Einheit“, die sich aufgrund
der besonderen Eigenschaften der Menschen im Naturzustand heraus-
bildet. Menschen bilden diese Einheit, um ihre Rechte zu schützen und zu-
gleich ihre Moral und ihre Prinzipien als Menschen (tori) zu bewahren.
Dadurch soll unabhängig davon, ob man stark oder schwach, klug oder
dumm ist, der Schutz des Lebens und des Eigentums gewährleistet wer-
den. Im Naturzustand, so Yu gab es lediglich Kampf und Konkurrenz, um
die eigenen Begierden zu erfüllen; nur der Starke setzte sich durch. Zur
Überwindung dieses Zustands setzten die Menschen auf die Kraft der Ver-

2.2

19 Yu Kil-chun 1895, S. 109–114.
20 Yu akzeptiert die Ungleichheit von Staat und Gesellschaft zum Ende des 19. Jhds.

Yi Chong-ŭn meint, letztlich habe Yu nur versucht, diese Ordnung aufrechtzuer-
halten. Er habe einerseits die „von Natur aus gegebene Rechte der Menschen“ an-
erkannt, andererseits aber die gesellschaftliche Ungleichheit als natürliche Folge
ungleicher menschlicher Fähigkeiten gerechtfertigt (Yi Chong-ŭn 1994, S. 36).

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

176

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


nunft und führten bestimmte Institutionen ein, um den Zustand der Geset-
zlosigkeit zu überwinden und die Rechte der Menschen durch das Gesetz
zu schützen. Darin liege für die Menschen im Naturzustand der eigentliche
Grund für die Bildung des Staates.21 Yu schreibt häufig, der wichtigste
Zweck des Staates liege im Schutz der natürlichen Rechte des Menschen,
wobei nach der Staatsgründung nur vom „Recht des Menschen“ im Singu-
lar die Rede ist, sowie in der Bewahrung der Moral und der Prinzipien
(tori) des Menschseins. Dass die Menschen staatliche Institutionen
einführten, entspreche der natürlichen Logik dieser Welt.22 Im Schutz des
Rechts der Menschen als Staatszweck ist der Einfluss des Liberalismus
erkennbar, in der Hervorhebung der Moral und der Prinzipien die Ver-
ankerung von Yus Denken in der traditionellen konfuzianischen Lehre. Yu
Kil-chun übt sich somit im Spagat zwischen Liberalismus und Konfuzian-
ismus – und tut das mit großem Geschick.

Dabei erklärt er die Rolle der Regierung nicht mit dem abstrakten kon-
fuzianischen Konzept von wimin, dem Handeln für das Volk, sondern be-
nennt sie konkret als Schutz der Freiheiten und Rechte der Bürger, der
Rechtsstaatlichkeit, der Ordnung der Gesellschaft und der Wohlfahrt der
Bevölkerung. Darin ist eine nicht unbedeutende Wende im Staatsdenken
des späten 19. Jahrhunderts in Korea zu sehen. Yus Abkehr vom tradi-
tionellen Denken wird deutlich, wenn er schreibt: „Auch wenn einer reich
wie ein König und edel wie ein Minister sein mag, fügt er den Armen und
Niedrigen wie Bettlern Unrecht zu, dann wird ihn der Staat durch das
Gesetz bestrafen und nicht verzeihen. Das ist die Folge der Aufklärung.“23

Die Betonung der Gleichheit aller Bürger vor dem Gesetz ist zugleich Kri-
tik am Rechtssystem der traditionellen Gesellschaft Koreas.

Dennoch ist Yu Kil-chun von traditionellen kulturellen Ord-
nungsvorstellungen Chosŏns, das von einer starren hierarchischen Ord-
nung des gesellschaftlichen Lebens geprägt war, nicht ganz frei. Wenn er
Regierung und Minister als ehrwürdige Wesen bezeichnet, die als solche
über dem Volk, das ihnen zu folgen habe, stünden, vermischt er
rechtsstaatliche Vorstellungen mit überlieferten Auffassungen von
Herrschaft. So schreibt er im 4. Kapitel von Sŏyugyŏnmun: „Die größte
Bedeutung der Gesetzgebung durch die Regierung liegt darin, die Freiheit
des Handelns für die einzelnen Mitglieder des Staates zu gewährleisten.

21 Yu Kil-chun 1895, S. 136–137.
22 Yu Kil-chun 1895, S. 140.
23 Yu Kil-chun 1895, S. 138.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

177

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Dadurch können diese sich selbst bewähren und zugleich das allgemeine
und gleichwertige Interesse aller verwirklichen.“24 Was er hier als „sich
selbst bewähren“ bezeichnet, kann man durchaus als Recht des Individu-
ums verstehen. Für Yu gilt jedoch das Recht des einzelnen Mitgliedes des
Staates nur im Rahmen der staatlichen Gesetze, d.h. innerhalb der „allge-
meinen und gleichwertigen Interessen aller“. Yu Kil-chun erkennt so zwar
die Rechte des Individuums an, mehr noch geht es ihm aber um Harmonie
und Ordnung in der Gesellschaft.

Der tiefere Grund dafür liegt im pugukkangbyŏng, im Ziel aller Staaten,
Reichtum mit einer starken Armee zu verbinden. Yu schreibt: „Wenn man
über den Reichtum und die Stärke der USA spricht, findet man ihre Basis
in den Rechten des Volkes.“25 Er betrachtet das Individuum in erster Linie
als ein Mittel zur Stärkung des Landes. In seinem Denken ist für die Un-
abhängigkeit des Individuums gegenüber Staat und Gesellschaft kein
Platz. Staat und Gesellschaft stehen sind nicht als miteinander konkurri-
erende Einheiten gegenüber, weil Yu in seinem Staatsverständnis letztlich
konfuzianisch bleibt. Die Beziehungen zwischen Individuum, Gesellschaft
und Staat werden als organisches Ganzes gedacht.

In Sŏyugyŏnmun erklärt Yu Kil-chun, der Staat sei als eine Familie zu
betrachten, der König als der Vater des Volkes und das Volk als seine
Kinder.26 Auch im später verfassten Nodong yahakpon meint er, dass das
Individuum moralische Autonomie und Verantwortung in sich trage, be-
tont aber zugleich, es habe dem König, den Eltern und dem Staat nicht nur
zu dienen, sondern sich diesen soweit unterzuordnen, dass sein Leben und
Tod von deren Befehlen abhänge.27 Hierin wird deutlich, dass Yu Kil-
chun ungeachtet seiner Anerkennung der Autonomie und Verantwortung
des Individuums letztlich an der Idee vom Primat des Staates und der
Gesellschaft, d.h. des Kollektivs, festhält.

Der einzelne Mensch existiert für Yu Kil-chun demnach nicht als ein
von Staat und Gesellschaft unabhängiges Wesen. Diese Tendenz, die
Beziehungen zwischen Individuum und Staat als etwas Organisches zu be-
trachten, ist unter ostasiatischen Intellektuellen im späten 19. Jahrhundert
häufig zu beobachten. Angesichts der existentiellen Krise, in die die Staat-
en Ostasiens durch die Invasoren aus dem Westen geraten waren, stand

24 Yu Kil-chun 1895, S. 160f.
25 Yu Kil-chun 1895, S. 314.
26 Yu Kil-chun 1895, S. 198.
27 Yu Kil-chun 1895, S. 279.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

178

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


die Überwindung dieser Krise im Mittelpunkt des Staatsdenkens jener
Zeit. Die Betonung des organischen und hierarchischen Verhältnisses
zwischen Individuum und Staat steht im deutlichen Gegensatz zu den De-
batten im Europa des 18. Jahrhunderts, in denen die Beziehung zwischen
Staat und Individuum als konfrontativ angesehen wurde. Die Ursache
dafür liegt in den unterschiedlichen politischen Kontexten beider Debat-
ten, denn im Gegensatz zu Europa war in Ostasien die Existenz des
Staates bedroht. Deshalb stellt Yu, wie auch viele Denker seiner Zeit, das
Kollektiv vor das Individuum. Als Bindeglied zwischen Staat und Indi-
viduum wird der Begriff der Nation eingesetzt. In diesem
Gedankengebäude erhalten die Autonomie und die Rechte des Individu-
ums nur dann ihre Gültigkeit, wenn sie der Befestigung der nationalen
Identität und der Aufrechterhaltung der staatlichen Unabhängigkeit di-
enen. Für ein Konzept des Individuums, das mit dem Staat in einem kon-
frontativen Spannungsverhältnis steht, ist kein Platz.

Vor diesem politischen Hintergrund ist auch eine Behauptung Yu Kil-
chuns im 3. Kapitel von Sŏyugyŏnmun zu verstehen. Dort betont er, dass
nur dann, wenn die Rechte des Individuums gesichert seien, alle Mit-
glieder des Staates ihre Kräfte vereinen würden, um das Recht des Staates
zu verteidigen.28 Erst wenn das Individuum in der Lage sei, seine Rechte
zu verteidigen, sei es auch bereit und in der Lage, das Recht des Staates zu
schützen. Das letztendliche Ziel des Individuums besteht für Yu darin,
dem Staat und der Regierung zu dienen. Der Einzelne dürfe sein Recht
und seine Freiheit, auch wenn diese vom Himmel gegeben seien, nicht
gegen den Staat durchsetzen. Es mag widersprüchlich klingen, wenn Yu
einerseits erklärt, das Recht des Individuums dürfe weder verletzt noch
dürfe darauf verzichtet werden, andererseits aber betont, dass das Recht,
die eigenen Rechte zu verteidigen, unmittelbar mit der Verteidigung des
Landes zusammenhänge. Für Yu gibt es hier keinen Widerspruch, weil es
aus seiner Sicht ohne den Staat ohnehin keinen Platz für das Individuum
gibt. Für einen Denker, der die Gefahr des Verlustes der Souveränität des
eigenen Staates unmittelbar vor Augen hat, ist eine solche Denkweise
nachvollziehbar.

28 Yu Kil-chun 1895, S. 87.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

179

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Staatsformen

Da Yu Kil-chuns Schriften, wie etwa Politikwissenschaft und Sŏyu-
gyŏnmun, im Wesentlichen aus Übersetzungen und der wörtlichen
Übernahme von Texten anderer Werke bestehen, stellt sich die Frage, in-
wiefern sie als Ausdruck seines eigenen Denkens gelten können.29 Seine
Politikwissenschaft ist zum großen Teil eine Übersetzung von Karl Rath-
gens30 Politikwissenschaft, einer Schrift, die Rathgens japanische Schüler
auf der Grundlage seiner Vorlesungen an der Tokyo Universität heraus-
gegeben hatten.31 Allerdings finden sich an vielen Stellen eigene
Erläuterungen und Bewertungen.32 Insofern lässt sich sagen, dass Yu Kil-
chun das Buch „Politik“ weniger als eine Darstellung fremden, sondern
vielmehr als Darstellung seines eigenen Denkens verstanden hat.33

Insbesondere dort, wo Yu Kil-chun über die Formen des Staates spricht,
ist leicht zu erkennen, wie sehr sein Staatsverständnis von der politischen
Situation Koreas im späten 19. Jahrhundert beeinflusst ist. Viele
Philosophen, so Yu, hätten zwar versucht, vollkommene Staatsformen zu
entwerfen, doch hätten diese nur als Ideen existieren können, da sie in der
Wirklichkeit kaum umsetzbar waren und Staatsformen nicht unabhängig
von den natürlichen, historischen und anderen Gegebenheiten eines Lan-
des, die sich zudem beständig änderten, gedacht werden konnten.34

2.3

29 Über diese Frage wird in Korea nach wie vor gestritten. Vgl. dazu Yun Byŏng-hŭi
1988; Kobun Noriko 2000 und Yi Chong-ŭn 1991.

30 Karl Rathgen, geb. 1855 in Weimar, unterrichtete 1882-90 an der Kaiserlichen
Universität Tokyo. Zugleich war er Berater des Ministeriums für Landwirtschaft
und Handel. Nach seiner Rückkehr habilitierte er sich 1892 in Berlin. 1895 wurde
er Professor an der Universität Marburg, 1919 Gründungsrektor der Universität
Hamburg. Durch seine Veröffentlichungen hat er das deutsche Japanbild mit-
geprägt. Zu seinen Büchern gehören „Japans Volkswirtschaft und Staat-
shaushalt“ (Duncker & Humblot: Leipzig 1891); „Die Japaner und ihre
wirtschaftliche Entwicklung“ (Leipzig: Teubner, 1905); „Staat und Kultur der
Japaner“ (Bielefeld und Leipzig: Velhagen & Klasing, 1907); und „Die Japaner in
der Weltwirtschaft“ (Leipzig: Teubner, 1911).

31 An manchen Stellen vermerkt Yu „nach dem Übersetzer“ (Yu Kil-chun 1996, Bd.
VI, S. 622).

32 In seinen Schriften finden sich keine Angaben von Zitaten und Quellen. Dies war
bis zu Beginn des 20. Jahrhunderts in Korea gängige Praxis (und auch in Europa
damals nicht ganz unüblich).

33 Chŏng Yong-hwa 2004, S. 306.
34 Yu Kil-chun 1996, Bd. IV, S. 493.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

180

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Nach Yu lassen sich, historisch gesehen, die Staatsformen in Familien-
staat und Theokratie der alten Zeit, Feudalstaat des Mittelalters sowie ab-
solute Monarchie, konstitutionelle Monarchie, konstitutionelle Republik
und Föderalstaat der Neuzeit unterteilen. Sein Hauptinteresse galt dabei
dem Zusammenbruch des Feudalismus und der Schaffung einer
eingeschränkten Monarchie.35 Der Übergang vom Feudalismus zur
eingeschränkten Monarchie ergebe sich ganz natürlich, da der Monarch,
selbst wenn er uneingeschränkte Macht besitze, für die Gesetzgebung, die
Steuerpolitik, die Mobilisierung der Streitkräfte usw. der Zustimmung des
Volkes bedürfe.

Die Staatsform eines Landes werde aber nicht nur von den natürlichen
und historischen Bedingungen beeinflusst, sondern auch, wie Yu betont,
vom Bildungsstand seines Volkes.36 Dazu zitiert er ein westliches Sprich-
wort: „Über einem guten Volk steht keine böse Regierung und über einem
bösen Volk steht keine gute Regierung.“ Die Ursache für die Mängel und
Fehler der Regierenden sieht Yu im Unwissen des Volkes. Deshalb fordert
er die Erziehung des Volkes zu kaehwa, womit er in erster Linie
Aufklärung meint. Ein aufgeklärtes Volk erkenne, dass die Beziehung
zwischen Monarch und Untertanen wie die Beziehung zwischen Vater und
Kind sei, und handle dementsprechend:

„Die Politik eines Landes kann man mit der Landwirtschaft oder den Han-
delsgeschäften einer Familie vergleichen. Wenn ein Vater für den Handel
einen Diener einstellt, tut er dies für seinen Sohn, und wenn er für die Land-
wirtschaft einen Diener einstellt, tut er dies auch für seinen Sohn. Insofern
liegt die Aufgabe des Sohnes darin, in allen Dinge sein Bestes zu geben, zur
Minderung der Sorgen des Vaters.“37

So würde

„ein Untertan, der die höfischen Riten schätzt und sich aufrichtig verhält, die
Sorgen des Monarchen wie seine eigenen betrachten und die Kosten der
Regierung übernehmen wollen. Deshalb ist er in Sorge, womöglich seine
Steuern nicht rechtzeitig entrichten zu können. So jemand schenkt in einer

35 Yu Kil-chun 1996, Bd. IV, S. 503–565.
36 Yu Kil-chun 1895, S. 152. Dieses Argument findet sich schon bei den Philosophen

der Aufklärung. So sagt J.G. Herder, ein Volk brauche einen Herrn, „solange es
keine Vernunft hat“, aber „je mehr es diese bekommt und sich selbst zu regieren
weiß, desto mehr muß sich die Regierung mildern oder zuletzt ver-
schwinden“ (Herder 1784a, S. 456).

37 Yu Kil-chun 1895, S. 198.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

181

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


unerwarteten Krise des Landes dem Staat freiwillig sein Vermögen. Dies tut
er, weil er die Bedeutung des Volkes für sein Land versteht.“38

Yu Kil-chun befürwortet aber keineswegs die absolute Macht des Regen-
ten. Für ihn liegt der Zweck des Staates im Schutz der Freiheit und der
Rechte der Bevölkerung und in der Gewährleistung der Autonomie des In-
dividuums. Ein diesen Zweck erfüllender Staat wird, so glaubt er,
notwendigerweise die Macht der Regierung einschränken und sich damit
gegen willkürliche Gewalt und ungerechte Gesetze schützen. Dennoch ist
der König für Yu ein nicht wegzudenkender Teil des Staates. Die
Beziehung zwischen König und Untertanen sei so natürlich, dass selbst
Bienen solche Beziehungen eingingen, und Völker, die nicht einmal den
Begriff des Staates kennen, ehrwürdige Personen in ihren Reihen zum
Herrscher machten und ihnen gehorchten.39 Es sei ein unveränderliches
Gesetz, dem König gegenüber loyal zu sein, der König bilde den Kern
staatlicher Souveränität.

Gleichwohl sind für Yu Kil-chun König und Staat nicht identisch, wie
er in einem Brief an Dr. Moss, seinem amerkanischen Lehrer, darlegt.40

Seiner Meinung nach müsste die Position des Königs als Repräsentant der
Regierung neu definiert werden. Die Staatsform, die er für Korea fa-
vorisiert, ist die der konstitutionellen Monarchie. Um dies zu begründen,
diskutiert er ausführlich die Vor- und Nachteile von fünf Staatsformen: 1.
die Monarchie, in der der Regent allein entscheidet, 2. die Monarchie, in
der Regent Befehle erteilt, 3. die Adelsherrschaft, 4. die konstitutionelle
Monarchie (kunmingongch’i) und 5. die Republik.41

Nach Yu Kil-chun gehört die Staatsform Koreas im 19. Jahrhundert zur
zweiten Kategorie. Den Charakter dieses Staates schildert er folgender-
maßen:

„In diesem Staat gibt es zwar Regeln, aber sie sind nicht beständig. [...] Kom-
men Tyrannen und Heuchler an die Macht, verlieren die Regeln ihre
Gültigkeit. In solch einem System nimmt das Volk die Not des Staates nicht
wahr und regt sich über die Schande des Landes nicht auf, da die Regierung
und das Volk keine gemeinsame Auffassung von Gerechtigkeit haben. Denn
das Volk glaubt nicht an die Regierung, es hasst sie vielmehr. In diesem Sys-
tem herrscht soziale Ungleichheit, Polarisierung von Arm und Reich. Gesetze
gelten nicht für alle gleichermaßen. [...] Deshalb... ignoriert das Volk die

38 Yu Kil-chun 1895, S. 202.
39 Yu Kil-chun 1895. S. 155.
40 Vgl. Chŏng Yong-hwa 2004, S. 255.
41 Yu Kil-chun 1895, S. 143–147.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

182

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Regierung und bringt dem Land keine Liebe entgegen. So ein Volk zeigt
weder den Wunsch nach Fortschritt noch den Drang nach Unabhängigkeit...
Es ist lediglich um die Erfüllung seiner Begierden bemüht. Dieses Volk ver-
steht nicht die Geschäfte der Regierung und betrachtet deshalb Steuerabgaben
als unnötig. Aus diesen Gründen werden die großen Staaten in Asien von den
kleinen Staaten in Europa verachtet und müssen Demütigungen durch sie hin-
nehmen.“42

Hingegen würden in einer konstitutionellen Monarchie, kunmingongch’i,
Entscheidungen nicht vom König allein, sondern erst nach Beratung mit
seinen Ministern getroffen, die sie anschließend im Namen des Königs
umsetzten. Die Macht des Regenten sei durch das Gesetz eingeschränkt; er
stehe nicht außerhalb des Gesetzes. Gesetze und Politik würden durch
öffentliche Debatten entschieden und im Parlament säßen nur tugendhafte
Personen. Im Kern gehe es bei diesem System um Beschränkungen der
Macht des Königs und um die politische Teilhabe des Volkes, vermittelt
durch das Parlament. Gesetze würden von allen eingehalten; es herrsche
ein Geist von Unabhängigkeit. Deshalb würden die Schweiz und Däne-
mark, obwohl sie so kleine Staaten seien, von anderen nicht verachtet und
könnten ihre Souveränität und ihren Reichtum genießen. Da die
Herrschaftsregeln durch das Gesetz institutionalisiert seien, herrsche in
diesem System nicht Unterdrückung und Ungerechtigkeit, selbst dann
nicht, wenn ein Tyrann gemeinsam mit Heuchlern an die Macht käme.43

Yu Kil-chun zeichnet hier zweifellos ein idealisiertes Bild der konstitu-
tionellen Monarchie. Der Grund dafür liegt in seiner Überzeugung, dass
dieses System den Unabhängigkeitsgeist des Volkes, den Reichtum, die
Stärke und die Zivilisation des Landes fördere. Diese Werte bilden seinen
Maßstab für die Bewertung von politischen Systemen.

Yu Kil-chuns Analyse beruht auf der Beobachtung der Erfahrungen von
Staaten, die die konstitutionelle Monarchie als politisches System prak-
tizieren. Die Staaten aus dem Westen, die aus ihrem imperialistischen
Machtinteresse heraus die Existenz von Korea bedrohen, seien, stellt er
fest, sämtlich konstitutionelle Monarchien. Er versucht daher, die Vorteile
dieses Systems zu erklären. Seine Ausgangsfrage ist, warum die europäis-
chen Staaten so reich und stark und die asiatischen Staaten so schwach
seien, obwohl sich die Rasse der Europäer und Asiaten in ihren Qualitäten

42 Yu Kil-chun 1895, S. 149–150f.
43 Yu Kil-chun 1895, S. 144–149.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

183

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


und Fähigkeiten kaum voneinander unterscheiden. Den Grund dafür findet
er in der Entwicklung unterschiedlicher Institutionen.44

Ungeachtet einiger problematischer Aspekte zeigt Yu Kil-chuns
Staatsverständnis, indem er die Institutionalisierung der politischen Par-
tizipation des Volkes befürwortet, im politischen Kontext seiner Zeit eine
erstaunliche Radikalität. Yu geht mit seinen Konzepten und Forderungen
weit über die traditionelle neo-konfuzianische Staatsauffassung hinaus.
Als warnendes Beispiel greift er auf Polen zurück. In seinem Buch über
dessen Geschichte führt er die Teilungen und das Verschwinden dieses
Landes von der Landkarte darauf zurück, dass das Volk von der politis-
chen Partizipation ausgeschlossen gewesen sei. Deshalb habe es kein In-
teresse am Schicksal des Landes gezeigt und sich seinen Gegner nicht mit
vereinten Kräften entgegengestellt.45 Man hätte die politische Partizipa-
tion des Volkes institutionalisieren und dadurch den Geist des Patrio-
tismus wecken müssen, um dem Staat einen festen Boden zu geben. Somit
sieht Yu in der Transformation des herkömmlichen politischen Systems in
eine konstitutionelle Monarchie den einzigen Weg, die Unabhängigkeit
Koreas zu wahren. Erst nach einer solchen Systemtransformation würde
kaehwa, Aufklärung und Modernisierung, möglich werden. Damit er sich
gegen die konservativen Gelehrten, die an der These von „Korea als dem
kleinen China“ (sojunghwa) festhielten und meinten, deshalb keine der
traditionellen Institutionen verändern zu müssen, denn diese entsprächen
ja dem Weg des Menschen. Yu macht sie für die Krise des Landes verant-
wortlich und geht mit ihnen zu Gericht, indem er sagt, sie würden nur
eins, aber nicht zwei kennen; da sie den Zeitgeist nicht begriffen und
dadurch das Land in Gefahr brächten, müssten sie bestraft werden.

Yu Kil-chun sah ein Zeitalter der Veränderung, nicht eines der
Aufrechterhaltung alter Zeiten. Er schrieb, es gebe einen Zeitpunkt, an
dem man wegen der Erweiterung des Zivilisationsbegriffes viele Dinge
neu zu ordnen habe, da so manches, was in der Vergangenheit richtig
gewesen sei, nun nicht mehr gelte. Dieser Zeitpunkt sei nunmehr gekom-
men.46

44 Yu Kil-chun 1895, S. 147.
45 Yu Kil-chun 1996, Bd. III, S. 314–315.
46 Yu Kil-chun 1895, S. 141f.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

184

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Staatsverständnis als Kaehwa-Logik

Im Staatsverständnis Yu Kil-chuns spiegelt sich das Bewusstsein der
damaligen intellektuellen Elite wider, wonach sie moralische Verantwor-
tung dafür trage, Korea zu einem reichen und starken Staat zu machen.
Wie dies zu erreichen wäre, steht im Mittelpunkt des Denkens und Han-
delns von Yu Kil-chun. Ausgangspunkt ist die wirtschaftliche und
militärisch-politische Überlegenheit Europas, Amerikas und Japans, die
die Souveränität Koreas bedrohte. Yu sieht die Ursache der Schwäche Ko-
reas vor allem in der Entwicklung unterschiedlicher Institutionen in Poli-
tik, Wirtschaft und Gesellschaft und geht damit deutlich auf Distanz zur
damals gängigen, sich u.a. auf Hegel gründenden und in Ostasien beson-
ders durch Fukuzawa Yukichi verbreiteten, dichotomisierenden
Sichtweise, die das Asiatische als rückständig und das Westliche als zivil-
isatorisch-fortschrittlich definierte. Sein Denken ist frei von kolonialistis-
chen Diskursen. Die noch nicht erfolgte institutionelle Modernisierung ist
für ihn kein Beleg zivilisatorischer Rückständigkeit.

Auf der Suche nach Wegen zur Schaffung eines reichen und starken
Staates bewegt sich Yu Kil-chun auf zahlreichen Themenfeldern, die hier
nur zum Teil aufgegriffen werden können. Zur Verdeutlichung seines
Staatsverständnisses werden im Folgenden einige Aspekte der damaligen
Verhältnisse angesprochen. Dazu gehören der komplexe internationale
Status Koreas, das einerseits in einer besonderen tributären Beziehung zu
China stand und andererseits gleichwertige diplomatische Beziehungen zu
anderen Staaten pflegen wollte, ebenso wie Yu Kil-chuns Vorstellungen
davon, in welcher Form die konstitutionelle Monarchie in Korea
eingeführt werden sollte und welche gesellschaftlichen Kräfte als Träger
der von ihm ins Auge gefassten Reformen infrage kommen würden, wie
schließlich die Frage, auf welche Weise das Volk zum Träger der kaehwa,
der Aufklärung, werden könnte.

Yu Kil-chun entwickelt in der Schrift „Souveränität des Lan-
des“ (kukkwŏn) ein systematisches und theoretisches Sou-
veränitätskonzept. Für Korea, das traditionell eine vom Sadae (shida)-
Gedanken getragene, besondere Beziehung zu China gepflegt hatte, be-
deutete Yus Souveränitätsbegriff eine Absage an die traditionelle
Beziehung zu China und die Befürwortung einer Integration in die neue
internationale Ordnung. Die tributäre Beziehung Koreas zu China beruhte
auf der konfuzianischen Lehre von sadae/shida und zhu-xiao. Diese stark
moralisch-normativ geprägte Formel für zwischenstaatliche Beziehungen,

3.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

185

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


wie sie im konfuzianischen Klassiker „Zhouli“ beschrieben wird, beinhal-
tet, dass der kleine Staat dem großen Staat dienen und ihn achten, während
der große Staat den kleinen wohlwollend behandeln soll.47 War sadae/
shida in Korea früher aus innerer Überzeugung praktiziert worden, wurde
diese Beziehung ab 1642, als die Mandschuren, die von den Koreanern
traditionell als Barbaren betrachtet worden waren, mit der Gründung der
Qing-Dynastie die Herrschaft in China übernahmen, nur noch gepflegt,
um die Existenz der Chosŏn-Dynastie zu sichern. Diese eher förmliche
Beziehung führte, als Korea nach der Öffnung des Landes 1876 diploma-
tische Beziehungen zu anderen Staaten aufnahm, in Korea selbst zu Kon-
flikten zwischen alten und neuen Ordnungsvorstellungen sowie zu Span-
nungen im Verhältnis mit China, zumal dieses seit 1882 die traditionelle
sadae-Beziehung in eine koloniale Beziehung im modernen Sinne ver-
wandeln wollte.48 Dieses ambivalente und konfliktgeladene Verhältnis
bezeichnet Yu Kil-chun als yangjŏl ch’eje, als ein doppelt brüchiges Sys-
tem.

Zwar akzeptiert Yu die besondere sadae-Beziehung zu China, da diese
den kleineren, schwachen Staat (chŭnggongguk) vor Angriffen des ihn
schützenden, starken Staates (suhoguk) bewahrt, plädiert aber dafür, dass
Korea trotzdem ein unabhängiger, souveräner Staat sein müsse. Die west-
lichen Staaten, die mit Korea und China diplomatische Beziehungen un-
terhalten, würden dadurch anerkennen, dass Korea ein unabhängiger
(tongnipkuk), also kein abhängiger Staat (sokkuk) sei. Dann müsse auch
China Korea als unabhängigen und souveränen Staat anerkennen. Yu Kil-
chun erkennt also die traditionelle Sadae-Beziehung Koreas zu China, die
immer auch ein hohes Maß an Unabhängigkeit Koreas beinhaltet hatte, an,
verbindet dies aber mit dem Anspruch auf Unabhängigkeit und Sou-
veränität des neuzeitlichen Korea.49

Um eine unabhängige, souveräne, wohlhabende und starke Nation zu
werden, sei es, so Yus Überzeugung, für Korea am besten, sein politisches
System in eine konstitutionelle Monarchie, die er als ein System gemein-
samer Herrschaft von König und Volk kunmingongch’i ch’eje bezeichnet,

47 Zhouli 33: 14b, 15b. Sadae ist mit dem westlichen Begriff des Tributsystems nicht
adäquat zu fassen. Im Idealfall ähnelt sie der zwischen Geschwistern: Der Ältere
schützt und verwöhnt den Jüngeren, während der Jüngere dem Älteren Respekt
und Hochachtung erweist. Siehe dazu Kap. 6 dieses Buches.

48 Kim Yong-gu 2001.
49 Yu Kil-chun 1895, S. 109-119.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

186

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


umzuwandeln. Dabei sollen die Vorteile der konfuzianischen Herrschaft-
slehre mit denen der westlichen konstitutionellen Monarchie verbunden
werden. Yu erwartet vom König und den Politikern, tugendhafte Führer zu
sein, und vom Volk, deren Qualitäten und Fähigkeiten als politische Sub-
jekte anzuerkennen. Allerdings sei das Volk noch nicht genügend
aufgeklärt (kaehwa). Deshalb sei es, da die Erhöhung des Bildungsniveaus
noch einige Zeit beanspruchen würde, verfrüht, dem Volk die direkte Par-
tizipation zu erlauben. Das heißt also, dass Yu Kil-chun, obwohl er die
Idee von gleichen Rechten für alle Menschen befürwortet, es ablehnt,
allen diese Partizipationsrechte zu geben, da es dem Volk noch an Einsicht
mangele. Solch elitäre Einstellungen sind bei koreanischen Intellektuellen
des späten 19. Jahrhunderts häufig zu beobachten. In ähnlicher Weise hat
Yu die aufständischen Bauern, die in den 1890er Jahren gegen die Aus-
beutung und Unterdrückung protestieren, als Banditen bezeichnet und
befürwortet, drastische Maßnahmen gegen sie zur ergreifen.50 Auch die
Massen, die die Französische Revolution trugen, sind für ihn lediglich ein
dummer, gewalttätiger, unfähiger und verdorbener Haufen von Menschen,
die unter einer guten Regierung ihren Lebensunterhalt nicht würden be-
streiten können.51

Folglich müssen für Yu die Träger der Politik in in dieser konstitu-
tionellen Monarchie Gelehrte und edle Menschen sein, wie es die junzi der
konfuzianischen Tradition waren:

„Junzi für die Regierungsämter einzusetzen, ist ein Glück für den Staat. Es ist
aber ein Verlust für die Welt, wenn viele vulgäre Menschen solche Ämter
übernehmen. Die Vorteile und Verluste sind nicht zu vergleichen. Je mehr
vulgäre Menschen Ämter übernehmen, umso mehr gehen die Ordnung und
der aufrichtige Geist verloren, während die Habgier herrscht. Unter diesen
Umständen werden Gelehrte und Edle den bösen Geist nicht bekämpfen
können und sich deshalb schämen müssen, selbst ein Amt zu verkörpern.“52

Auch hier wird deutlich, wie tief Yu Kil-chuns Denken selbst dann, wenn
er über die konstitutionelle Monarchie redet, in der konfuzianischen Tradi-
tion verwurzelt ist.

Die konstitutionelle Monarchie bedarf überlicherweise eines Parla-
ments. Yu Kil-chun, der die direkte Partizipation der „ungebilde-
ten“ Massen ausdrücklich ablehnt, meint, dass man in Korea zunächst ein

50 Chŏng Yong-hwa 2004, S. 313.
51 Yu Kil-chun 1895, S. 101.
52 Yu Kil-chun 1895, S. 206.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

187

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


kommunales Selbstverwaltungssystem einführen solle. Es solle von
Grundbesitzern und „Kapitalisten“ getragen werden. Durch die Erfahrun-
gen mit der kommunalen Selbstverwaltung würden die Grundlagen für
parlamentarische Politik gelegt. Die parlamentarische Politik gehöre zu
den Blüten und Früchten des Staates, während die kommunale Selbstver-
waltung das Fundament des Staates bilde.53 Bemerkenswert dabei ist, dass
Yu Kil-chun die Grundlage der kommunalen Selbstverwaltung in
Hyanghoe sieht. Hyanghoe war in der Chosŏn-Dynastie ein freiwilliges
Selbstverwaltungsorgan auf regionaler und dörflicher Ebene, das unter
Federführung neokonfuzianischer Honoratioren und Gelehrter (sajok bzw.
sarim) überall im Land zu finden war. Das gemeine Volk hatte lediglich
die Entscheidungen dieses Organs zu befolgen.

Das elitär geprägte Denken Yus zeigt sich auch in seiner Haltung zur
Wirtschaftsreform. Schon Ende des 18. Jahrhunderts hatte eine lebhafte
Diskussion über die Landreform, also eine gerechtere Verteilung des land-
wirtschaftlich genutzten Bodens, eingesetzt. Dazu meinte Yu Kil-chun, ein
egalitäres System würde nicht zu den sozialen Gegebenheiten Koreas
passen. Wenn man den Grundbesitzern den Boden abnähme, um ihn unter
der Bevölkerung zu verteilen, würde man das Privateigentum negieren,
damit dem gemeinen Volk jedoch lediglich eine Idee der wirtschaftlichen
Gleichheit beibringen. Dies würde aber letztlich eine gewalttätige Revolu-
tion verursachen. Was erforderlich wäre, sei keine Bodenreform als
solche, sondern vielmehr eine Reform des Pachtsystems, um die Belastung
der Pächter zu verringern.54

Aufgrund dieser Stellungnahme wird Yu Kil-chun als einer der ersten
Vertreter des Liberalismus in Korea betrachtet. Von den Grundbesitzern
erwartet er, dass sie die gleiche politische Rolle wie die Bourgeoisie in
Europa spielen und ihren Teil zur Überwindung der Existenzkrise des
Staates und zur Bewahrung seiner Unabhängigkeit, die ja im Mittelpunkt
seines Staatsdenkens stehen, beitragen. Allerdings waren diese nicht bere-
it, diese Rolle zu übernehmen. Vielmehr war es das gemeine Volk, gerade
auch die Bauern, das die Waffen gegen die ausländischen Invasoren er-
griff. Doch gerade dieses Volk hält Yu Kil-chun für dumm, ungebildet
und unfähig.

53 Yu Kil-chun 1895, S. 584.
54 Yu Kil-chun 1895, S. 135–178.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

188

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Fazit: Etatismus eines aufgeklärten Intellektuellen

Das Staatsverständnis Yu Kil-chuns ist durch einen ausgeprägten
Etatismus gekennzeichnet. Dieser war unter Intellektuellen des in seiner
Existenz bedrohten Korea kurz vor der Kolonialisierung durch Japan 1910
weit verbreitet. Sie suchten in einem „reichen Land“ mit „einer starken
Armee“ (pugukkangbyŏng) den Ausweg aus der Krise. Darüber, wie
dieses Ziel zu erreichen wäre, gingen die Meinungen weit auseinander. Yu
Kil-chun nimmt dabei eine sehr interessante Position ein, da er auf das tra-
ditionelle konfuzianische Denken nicht vollkommen verzichten und es mit
einer konstitutionellen Monarchie, die die Gewährleistung der Freiheit und
Gleichheit des Individuums zum Ziel hat, verbinden will. Er strebt nicht
danach, in Korea eine konstitutionelle Monarchie nach westlichem Vor-
bild einzuführen. Es geht ihm vielmehr um die Etablierung einer konstitu-
tionellen Monarchie auf der Basis der herkömmlichen patriarchalischen
Ordnung. In diesem Staat sollte die Herrschaft des Regenten so institution-
alisiert werden, dass für Willkür kein Platz bleiben und der Zugang zur
Bildung für alle Menschen sichergestellt sein würde. Dadurch sollten das
Vertrauen in den Regenten und der Gehorsam diesem gegenüber gestärkt
und somit der Staat stark genug werden, um mit anderen Staaten gleichw-
ertig konkurrieren zu können.

Yu Kil-chuns Plädoyer für die Einführung einer konstitutionellen
Monarchie in Korea beruht allerdings nicht auf der Überzeugung, dass
diese die Rechte der Bürger besser schützen könne, sondern auf seiner
Beobachtung, dass damals konstitutionelle Monarchien erfolgreich und
mächtig waren. Wenn er über die Autonomie des Individuums und seine
Freiheit schreibt, tut er dies nicht, weil er damit bestimmte intrinsische
Werte verbindet, sondern weil er glaubt, dass sich ein aufgeklärtes Volk
eher mit dem König identifizieren und energischer für die Unabhängigkeit
des Landes einsetzen wird. Ziel ist die Schaffung eines reichen Landes mit
einer starken Armee. Als Mitglied der herrschenden Oberschicht bleibt Yu
gegenüber Forderungen nach Reformen „von unten“ sehr skeptisch. Er
und die Träger der Kae-hwap’a hatten aus ihren fehlgeschlagenen Refor-
mversuchen 1884 und 1895 zwar gelernt, dass Politik, selbst in einem so
rückständigen Land wie Korea, ohne Akzeptanz der Bevölkerung nicht
durchsetzbar war, doch existierten die Menschen in Yus Denken un-
verändert nur als Teil des größeren Kollektivs, des Staates.

Für Yu Kil-chun ist der Staat letztlich eine Form des Widerstandes
gegen China, Japan und den Westen, die auf unterschiedliche Art und

4.

Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil-chun

189

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Weise die Existenz Koreas bedrohten, und zugleich eine Fantasie, mit
deren Hilfe er die deprimierende Wirklichkeit Koreas am Ende des 19.
Jahrhunderts besser ertragen kann. So wird bei ihm der Etatismus zur Ide-
ologie, auf der sich die kollektive Fantasie vom Staat als organische Total-
ität gründet.

Der eigentliche Grund für die starke Neigung zum Etatismus, die nicht
nur bei Yu Kil-chun, sondern bei den meisten Intellektuellen zum Ende
des 19. Jahrhunderts feststellbar ist, liegt in der Sehnsucht dieser Denker
nach einem starken, unabhängigen Staat. Man darf wohl behaupten, dass
der geistige Ursprung des sogenannten Kollektivismus bzw. des kollektiv-
en Geistes, dem in den öffentlichen und akademischen Debatten über die
politische Kultur Koreas und Ostasiens, gerade im Westen, eine geradezu
paradigmatische Rolle zukommt, in dieser etatistischen Ideologie und
ihrer spezifischen historischen Genese zu finden ist. Dieser Frage system-
atisch nachzugehen, dürfte für die weitere Forschung zum Staatsverständ-
nis in Ostasien eine interessante Herausforderung darstellen.

III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit

190

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Quellen- und Literaturverzeichnis 

Quellen

Mingxi [Annalen Ming]

Koryŏsa [Annalen Koryŏ]

Sejong sillok [Annalen King Sejong]

Menzius

Lunyu

Chunqiu-Zuozhuan [Herbst und Winter]

Zhou-li

Zhu xi, Zhuzi yulei

Zeitungen

Tongnip sinmun

Hwansŏng sinmun

Taehanmaeil sinbo

Cheguk sinmun

191

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Literatur

Abe, Hitoshi/Shindo, Muneyuki/Kawato, Sadafumi (1994): The Government and Po-
litics of Japan, Tokyo: Tokyo University Press.

Ahn, Choong Kun (1909): Tongyang p’yŏnghwaron [Theorie vom Frieden in Os-
tasien], in: Ch’oe, Wŏn-sik/Paek Yŏng-sŏ (Hrsg.) (1997): Tongasiain-ŭi tongyang
insik [Die Wahrnehmung des „Orients“ bei den Ostasiaten], Seoul: Munhak-kwa
Chisŏngsa, S. 205–215.

Ahn, Choong Kun (1996): Ch’ŏngch’wisŏ [Gesprächsprotokoll], in: Ministerium für
die Angelegenheiten der Patrioten und Veteranen Koreas (Hrsg.): 21segi-wa
tongyang pyŏnghwaron [Das 21. Jahrhundert und die Theorie vom Frieden in Os-
tasien], Seoul.

Aleni, Guilio (1623): Zhifangwaiji [Geografie nicht-tributpflichtiger Länder], Beijing.
Amsden, Alice H. (1989): Asia's Next Giant – South Korea and Late Industrialization,

New York: Oxford University Press.
Bol, Peter K. (1992): „This Culture of Ours“. Intellectual Transition in T’ang and Sung

China, Stanford: Stanford University Press.
Brague, Rémi (1993): Europa. Eine exzentrische Identität, Frankfurt-New York: Cam-

pus-Verlag.
Buruma, Ian/Margalit, Avishai (2004): Occidentalism. The West in the Eyes of its En-

emies, Neuauflage, New York: Penguin.
Ch’a, Nam-hŭi (2006): Ch’ŏn kaenyŏm-ŭi pyŏnhwa-wa sipch’il segi chujahakkŏk

chilsŏ-ŭi kyunyŏl [Die Veränderung des Himmelskonzepts und die Spaltung der
neo-konfuzianischen Ordnung im 17. Jahrhundert], in: Sahoe-wa yŏksa, Nr. 70,
S. 209–236.

Ch’a, Song-hwan (2002): Kŭllobŏl sidae Chŏng Yag-yong segyegwan-ŭi kanŭngsŏng-
gwa han’gye [Das globale Zeitalter und die Weltanschauung von Chŏng Yag-yong,
ihre Möglichkeiten und Grenzen], Seoul: Chimmudang.

Ch’oe (2000): Hanmal kukkwŏn sangsil-ŭi chŏngch’i sahoejŏk kiwŏn. 17.8 segi
Chosŏn chibae elitŭ-ŭi kukka insik, taewoe insik, kukka nŭngryŏk-ŭl chungsim-ŭro
[Die politische und soziale Wurzel des Souveränitätsverlusts zum Ende Chosŏns
mit dem Schwerpunkt Staatsauffassung, außenpolitisches Denken und Staatskom-
petenz der politischen Eliten im 17. und 18. Jahrhundert], in: Han’guk chŏngch’i
woegyosa nunch’ong, Bd. 21, Nr. 2, S. 5–29.

Ch’oe, So-ja (1987): Tongsŏ munhwa kyoryusa yŏn’gu – Myŏngch’ŏng sidae sŏhak
suyong [Geschichte des kulturellen Austausches zwischen Ost und West – Import
der westlichen Wissenschaften während der Ming und Qing Zeit], Seoul:
Samyŏngsa.

Ch’oe, Wŏn-sik (1993): T’alnaengjŏn sidae-ŭi tongasiajŏk sigak-ŭi mosaek [Die
Suche nach der ostasiatischen Anschauungsweise in der Ära nach dem Kalten
Krieg], in: Ch’angjak-kwa pip’yŏng, Nr. 79, S. 204–225.

Ch’oe, Wŏn-sik (1996): Pisŏgu singminji kyŏnghŏm-gwa asiajuŭi-ŭi mangryŏng [Die
koloniale Erfahrung von Nicht-Westlern und der Geist des Asianismus], in:
Ch’angjak-kwa pip’yŏng, Bd. 24, Nr. 4, S. 296–319.

Quellen- und Literaturverzeichnis 

192

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Ch’oe, Wŏn-sik (1998): Segye ch’eje-ŭi pakkat-ŭn ŏpta [Es gibt kein „Außen“ im
Weltsystem], in: Ch’angjak-kwa pip’yŏng, Bd. 26, Nr. 2, S. 14–32.

Ch’oe, Wŏn-sik (2004): Nambuk yŏnhab-i alpa-wa omega-da [Die Nord-Süd-Koali-
tion ist das A und O], in: Hankyoreh, 21, Nr. 524, 26.8.2004, http://h21.hani.co.kr/s
ection-021015000/2004/08/021015000200408260524056.html (Abruf am
5.12.2009)

Ch’oe, Wŏn-sik/Pak, Myŏng-kyu/Sakamoto Yoshikazu (2002): Tongbuga kong-
dongch’e-ŭi kuch’uk, isang-gwa hyŏnsil [Bildung einer ostasiatischen Gemein-
schaft, Ideal und Realität], in: Hwanghae munhwa, Nr. 34, März 2002, S. 240–264.

Ch’oe, Yong-sŏng (1997): Han’guk yuhak sasangsa [Geschichte der konfuzianischen
Philosophie in Korea], Bd. 5, Seoul: Asiamunhwasa.

Ch’oe, Yŏn-sik (2000): Chŏng, To-jŏn-ŭi chŏngch’I hyŏnsiljuŭi-wa sŏngrihak:
Ch’angŏb-ŭi chŏngch’ihak [Der politische Realismus von Chŏng, To-jŏn und der
Neo-Konfuzianismus. Eine Politik der Staatsgründung], in: Chŏngch’i sasang
yŏn’gu, Bd. 3, Herbst, S. 1–20.

Chen, Xiaomei (1995): Occidentalism. A Theory of Counter-Discourse in Post-Mao
China, New York: Oxford University Press.

Chi, Myŏng-kwan (2002): Tongasia-ranŭn kwanjŏm-esŏ saenggak haja [Denkt aus os-
tasiatischer Sicht!], in: Ch’angjak-kwa pip’yŏng, Bd. 30, Nr. 2, S. 104–119.

Chin, Tŏk-Kyu (2002): Han’guk chŏngch’i-ŭl yŏksajŏk kiwŏn [Historische Wurzeln
der koreanischen Politik], Seoul: Chisik sanŏbsa.

Ching, Julia/Oxtoby, Willard G. (Hrsg.) (1991 [1992]): Discovering China. European
Interpretations in the Enlightenment, Rochester: University of Rochester Press.

Ching, Julia/Oxtoby, Willard G. (Hrsg.): Discovering China. European Interpretations
in the Enlightenment, Rochester: 1991.

Cho, Kyŏng-ran (1996): Chungguk kǔnhyŏndae sasang-ǔi t’amsaek [Studie über die
Philosophie im modernen China], Seoul: Samin.

Cho, Sŏng-san (2004): Song Si-yŏl-ŭi sŏngrihak ihae-wa hyŏnsilgwan [Song Si-yŏls
Neo-Konfuzianismusverständnis und Realitätsanschauung], in: Han’guk sahakbo,
Bd. 17, S. 71–101.

Chŏn, Hyŏng-jun (1997): Katŭn gŏt-kwa tarŭn kŏt – pangbŏb-ŭrosŏŭi asia [Gleichsein
und Anderssein – Asien als Methode], in: Ch’oe, Wŏn-sik/Paek, Yŏng-sŏ (Hrsg.):
Tongasiain-ŭi tongyang insik [Die Wahrnehmung des ‚Orients‘ bei den Ostasiaten],
Seoul: Munhak-kwa Chisŏngsa, S. 278–297.

Chŏng Yag-yong (1962): Yŏyudang Chŏnsŏ [Yŏyudang-Schriftensammlung], Seoul:
Kyŏngin munhwasa

Chŏng, Chae-sŏ (1994): Tongyangjŏgin kŏs-ŭi sŭlpŭm [Die Traurigkeit des Ostasiatis-
chen], in: Sangsang, Sommer 1994, S. 144–158.

Chŏng, Chae-sŏ (1995): Sŏsa-wa ideologi [Poesie und Ideologie], in: Chŏn Hyŏng-jun/
Chŏng Mun-kil/Ch’oe, Wŏn-sik/Paek, Yŏng-sŏ (Hrsg.): Tongasia, munje-wa sikak
[Ostasien, Problematik und Perspektive], Seoul: Munhak-kwa Chisŏngsa.

Chŏng, Chae-sŏ (1997): Tongasia munhwa, kŭ ch’owŏljŏk kiŭi-rosŏŭi kanŭngsŏng
[Ostasiatische Kultur. Möglichkeiten einer transzendentalen Bewegung], in:
Sangsang, Sommer 1997, S. 68–80.

Literatur

193

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Chŏng, Chae-sŏ (1999): Tongasia yŏn-gu-ŭi saeroun chip’yŏng-ŭl wihayŏ [Für einen
neuen Horizont der Ostasienstudien], in: Chŏng, Chae-sŏ (Hrsg.): Tongasia yŏn-gu.
Kŭl ssŭgi-esŏ tamron-kkaji [Ostasienstudien. Vom Schreiben zum Diskurs], Seoul:
Salrim, S. 7–10.

Chŏng, Chae-sŏ (2004): Iyagi tongang sinhwa [Mythos durch Erzählung], Seoul: Sal-
rim.

Chŏng, Il-sŏng (2001): Fukuzawa Yukichi T’alaron-ŭl ŏttŏkk’e pyŏlchŏtnŭn’ga
[Fukuzawa Yukichi: wie er die Datsu-A-These diskutierte], Seoul: Chisik sanŏbsa.

Chŏng, Sŏng-il (2004): ‘Chŏn Chi-hyŏn, uri sidae-ǔi Yi Soryŏng’ [Chŏn Chi-hyŏn, der
Bruce Lee unserer Zeit], Mal, 19.7. 2004, http://www.digitalmal.com/news/print.ph
p?idxno=9146 (Abruf am 21.2.2004).

Chŏng, To-jŏn (1990): Sambongbip, in: Han’guk munjip ch’onggan, Bd. 5, Seoul:
Minjok munhwa ch’ujinhoe.

Chŏng, Un-o (2004): ‘Tongbuk-A samguk yŏnhap-ǔi kkum’ [Der Traum von einer Al-
lianz der drei nordostasiatischen Staaten], in: Hankuk Ilbo, 16.2.2004, S. 27.

Chŏng, Wŏn-sik (1994): Palgansa [Vorwort], in: Patriot Ahn Choong Kun Memorial
Hall (Hrsg.): Taehan’gugin Ahn Choong Kun ŭisa [Der großartige koreanische Pa-
triot Ahn Choong Kun], Seoul: Ahn Choong Kun Ŭisa kinyŏmgwan, S. 5.

Chŏng, Yong-hwa (2004): Munmyŏng-ŭi chŏngch’i sasang. Yu Kil-chun-gwa kŭndae
han’guk [Eine politische Idee der Zivilisation. Yu Kil-chun und das moderne Ko-
rea], Seoul: Munhak-gwa chisŏngsa.

Chŏng, Yong-hwa (2004[a]): Sadae chunghwa chilsŏ gwannyŏm-ŭi haech’e kwajŏng
[Auflösungsprozess von Sadae und sino-zentrisches Denken], in: Kukche chŏngch’I
nonch’ong, Bd. 44, Nr. 1, S. 95–111.

Chŏng, Yŏng-t’ae (2001): Kaebal yŏndae chisigin-ǔi yŏkhal-gwa pansŏng [Entwick-
lungskoalitionen. Die Rolle der Intellektuellen und ihre Kritik], in: Kyosu sinmun
(Hrsg.): Han’guk-ǔi chisŏng paengnyŏn [100 Jahre Geschichte der Intellektuellen],
Seoul: Minǔmsa.

Chun, Bok Hee (1992): Die Funktion des Sozialdarwinismus in Korea in der Zeit vom
Ende des 19. bis Anfang des 20. Jahrhunderts, Marburg: Univ. Diss.

Cumings, Bruce (1990): The Origins of the Korean War, Bd. 2: The Roaring of the
Cataract. 1947–1950, New Jersey: Princeton University Press.

Cumings, Bruce (1989): Ursprünge und Entwicklung der politischen Ökonomie in
Nordostasien: Industriesektoren, Produktzyklen und politische Konsequenzen, in:
Menzel, U. (Hrsg.): Im Schatten des Siegers: Japan, Bd. 4, Frankfurt a.M.:
Suhrkamp, S. 87–145.

Deuchler, Martina (1992): The Confucian Transformation of Korea. A Study of Soci-
ety and Ideology, Cambridge Mass.: Harvard University Press.

Deyo, Frederic C. (1987): State and Labor: Modes of Political Exclusion in East Asian
Development, in: Deyo, Frederic C. (Hrsg.): The Political Economy of the New
Asian Industrialism, Ithaca-London: Cornell University Press, S. 182–202.

Do, Hyeon-ch’ŏl (2005): Yi Saek-ŭi sŏngrihakjŏk yŏksagwan-gwa kongyang
ch’unch’uron [Yi Saek’s neo-konfuzianisches Geschichtsverständnis und die Theo-
rie der Chunquiu Gongyangzhuan], in: Yŏksa hakbo, Bd. 185, S. 39–63.

Quellen- und Literaturverzeichnis 

194

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Domes, Jürgen (1965): Politik und Herrschaft in Rotchina, Stuttgart: Kohlhammer.
Domes, Jürgen/Näth, Marie-Luise (1992): Geschichte der Volksrepublik China,

Mannheim: B.I.Taschenbuch Verlag.
Elias, Norbert (1939): Über den Prozess der Zivilisation, 2 Bde., Neuauflage 1976,

Frankfurt a. M.: Suhrkamp Taschenbuch.
Feng,Yu-lan (1947): A Short History of Chinese Philosophy, übers. von Chŏng, In-jae,

Seoul: Hyŏngsŏl.
Fewsmith, Joseph (2001): China Since Tiananmen. The Politics of Transition, Cam-

bridge: Cambridge University Press.
Franke, Wolfgang (1962): China und das Abendland, Göttingen: Vandenhoeck &

Ruprecht.
Fukuzawa, Yukichi (1875): Bunmeiron no gairyaku [Grundriss der Zivilisationstheo-

rie], Neuauflage 1995. Tokyo: Iwanami Shoten.
Fukuzawa, Yukichi (1885): Datsu-A ron [Thesen zur Loslösung Japans von Asien], in:

Fukuzawa Yukichi Zenshû, dai 10 kan [Gesammelte Werke, Bd. 10], Tokyo,
S. 238–240.

Füllmann, Rolf (2008): Alte Zöpfe und Vatermörder. Mode- und Stilmotive in der lit-
erarischen Inszenierung der historisch-politischen Umbrüche von 1789 und 1914,
Bielefeld: Aisthesis.

Geist, Beate (1996): Die Modernisierung der chinesischen Kultur. Kulturdebatte und
kultureller Wandel im China der 80er Jahre, Hamburg: Institut für Asienkunde.

Günther, Christiane C. (1988): Aufbruch nach Asien: Kulturelle Fremde in der
deutschen Literatur um 1900, München: Iudicum.

Ha, Il-sik (1998): Yŏnp'yo-wa Sajin-ŭro Ponŭn Han’guksa [Geschichte Koreas in einer
Zeittafel und Bildern], Seoul: Ilbit.

Ha, Se-bong (1999): Han’guk hakkye-ŭi tongasia mandŭlgi, palmyŏnginga pal-
gyŏninga [Schaffung eines Ostasiens in der akademischen Welt Koreas, Erfindung
oder Wiederentdeckung?], in: Pudae sahak, Bd.23, Sommer 1999, S. 451–471.

Ham, Jae Bong (1997): Yugyo-wa segyehwa [Konfuzianismus und Globalisierung], in:
Chŏnt’ong-gwa hyŏndae, Sommer 1997, S. 21–39.

Ham, Jae Bong (1998): T’algŭndae-wa yugyo [Postmoderne und Konfuzianismus],
Seoul: Nanam.

Ham, Jae Bong (2000): Yugyo chabonjuŭi minjujuŭi [Konfuzianismus, Kapitalismus,
Demokratie], Seoul: Chŏnt’ong-kwa Hyŏndae.

Ham, Jae Bong /Ham, Jae Hak /Hall, David (Hrsg.) (2000[a]): Confucian Democracy,
Why & How, Seoul: Chŏnt’ong-gwa Hyŏndae.

Hamashita, Takeshi (1997): The Intra-regional System in East Asia in Modern Times,
in: Takashi Shiraishi/Peter J. Katzenstein (Hrsg.): Network Power. Japan and Asia,
Ithaca-London: Cornell University Press, S. 113-135.

Han, Hong-gu (2001): Kŏji chung-ǔi sanggŏji, haegoldǔr-ǔi haengjin [Bettler, Marsch
der Skelette], in: Hankyoreh 21, Nr. 362, 7.6.2001, http://www.hani.co.kr/section-0
21075000/2001/06/021075000200106070362064.html (Abruf am 21.8.2005).

Literatur

195

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Han, Myŏng-gi (2000): Chosŏn-gwa myŏng-ŭi sadae kwangye [Shih-ta Beziehung von
Chosŏn und Ming], in: Yŏksa pip’yŏng, Frühling 2000, S. 300–316.

Han, Sang Il (2000): Ilbon chjishikin-gwa han’guk [Japanische Intellektuelle und Ko-
rea], Seoul: Hanul.

Han, Sŭng-wan (2003): Minjujuŭi-ŭi simhwa-wa tongasia kongdongch’e [Vertiefung
der Demokratie und Ostasiatische Gemeinschaft], in: Sahoe-wa ch’ŏlhak, Nr. 5,
S. 37–61.

Han, Yŏng-u (1982): Ryŏmal Chosŏn chŏngi-ŭi Kija insik [Das Bild von Kija zum
Ende von Koryŏ und zu Beginn von Chosŏn], in: Han’guk munhwa, Bd. 3, S. 19–
56.

Hanafi, Hassan (2005): Okzidentalismus als Wissenschaft analysiert das europäische
Bewusstsein – und gibt dem Orient neues Selbstbewusstsein, ZfK 1/2005, http://cm
s.ifa.de/publikationen/zeitschrift-fuer-kulturaustausch/archiv/ausgaben-2005/besser-
werden0/hanafi/ (Abruf am 28.10.2008).

Hegel, Georg Friedrich W. (1970): Vorlesungen über die Philosophie der Geschichte,
II. Teilband: Die orientalische Welt, Berlin (Nachdruck der 2. Aufl. der Ausgabe
1923, hrsg. von Georg Lasson).

Herder, Johann Gottfried (1784): Anhang zu „Ideen zur Philosophie der Menschheit“,
in: Bernhard Suphan (Hrsg.): Herders Sämtliche Werke, Bd. 13, S. 443–484.

Herder, Johann Gottfried (1784–1791): Ideen zur Philosophie der Geschichte der Men-
schheit. Mit einem Vorwort von Gerhard Schmidt. Neuausgabe 1995, Bodenheim:
Syndikat.

Hesse, Hermann (1980): Aus Indien. Aufzeichnungen, Tagebücher, Gedichte, Betrach-
tungen und Erzählungen, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Hijiya-Kirschnereit, Irmela (1997): Okzidentalismus: Eine Problemskizze. Was heißt
hier fremd? Studien zu Sprache und Fremdheit, in: Dirk Naguschewski/Jürgen Tra-
bant (Hrsg.): Studien und Materialien der Interdisziplinären Arbeitsgruppe Die Her-
ausforderung durch das Fremde der Berlin-Brandenburgischen Akademie der Wis-
senschaften, Berlin: Akademie Verlag, S. 243–251.

Hinske, Norbert (1983): Wolffs Stellung in der deutschen Aufklärung, in: Schneider,
Werner (Hrsg.): Christian Wolff 1979–1754, Hamburg, S. 306–319.

Hirakawa, Sukehiro (2002): Matteo Ricci, Seoul: Hangilsa
Hofheinz, Roy Jr./Calder, Kent K., (1981): East Asia Edge, New York: Basic Books.
Hong, Tae-yong (1939): Tamhŏnsŏ [Tamhŏn Collection], Seoul: Yŏgang Ch’ulp’ansa

(Neudruck 2001).
Huang, Philip C. (1969): Liang Ch’i-chao, in: Peter J. Opitz (Hrsg.): Vom Konfuzian-

ismus zum Kommunismus, München: List-Verlag, S. 61–106.
Hulbert, Homer B. (1906): The Passing of Korea, London (benutzt wurde hier die ko-

reanische Übers. von 1999).
Hwang, Byung-Duk (1989): Nachholende Industrialisierung und autoritärer Staat. Das

Beispiel Südkorea, Berlin: Edition Sigma.

Quellen- und Literaturverzeichnis 

196

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Hwang, Hǔi-gyŏng (1992): Ch’ŏlchŏ chaegŏnron-ǔi Chungguk munhwa t’amsaek [Die
Betrachtung der chinesischen Kultur durch die Vertreter der Theorie von der totalen
Erneuerung], in: Han’guk ch’ŏlhak sasang yŏn’guhoe nonjŏnsa bunkwa (Hrsg.):
Hyŏndae chunggug-ǔi mosaek [Die Suche nach dem modernen China], Seoul:
Tongnyŏk, S. 519–539.

Ihara, Hiroshi/ Kojima, Tsuyoshi (2001): Chishikijin no shosō: Chūgoku Sō-dai o kiten
to shite [Bilder von Intellektuellen: Song-Zeit Chinas als Ausgangspunkt], Tokyo:
Benseinshuppan.

Iwabuchi Koichi (2001): Transnational Japan, Tokyo: Iwanami Shoten (aus dem
Japanischen ins Koreanische übers. von Hirata Yukie u. Chŏn O-gyŏng 2004).

Iwanami, Shigeo (1946): Sekai no shokan ni saishite [Zur ersten Ausgabe von Sekai],
in: Sekai, Januar 1946, S. 190–191.

Jaspers, Karl (1971): Psychologie der Weltanschauungen, Berlin-Heidelberg-New
York: Springer Verlag.

Jeng, Jiadong (1993): Xiandai Xinruxue Gailun [Studie über den modernen Neo-Kon-
fuzianismus], Seoul.

Jin, Guantao/Liu, Qingfeng (1984): Xingshengyuweiji: lunzhongguofengjianshe-
huidechaowendingjiegou [Aufstieg und Krise: Über die ultrastabile Struktur der
chinesischen Feudalgesellschaft], Changsa: Hunan renminchubanshe.

Jin, Guantao/Liu, Qingfeng (1990): Xinshritan [Neues Dekameron], Hongkong: Tian-
ditushi.

Johnson, Chalmers (1962): Peasant Nationalism and Communist Power. The Emer-
gence of Revolutionary China 1937–1945, Stanford: Stanford University Press.

Johnson, Chalmers (1987): Political Institutions and Economic Performance: The Gov-
ernment-Business Relationship in Japan, South-Korea and Taiwan, in: Deyo, Fred-
eric C. (Hrsg.): The Political Economy of the New Asian Industrialism, Ithaca-Lon-
don: Cornell University Press, S. 136–164.

Kamppeter, Werner (2000): Lessons of European Integration, Bonn: Friedrich Ebert
Stiftung.

Kang Chae-ŏn (1982): Han’guk kŭndaesa yŏn’gu [Studien zur Geschichte der Neuzeit
Koreas], Seoul: Minŭmsa.

Kang, Chae-ŏn, (1990): Chosŏn sŏhaksa [Die Geschichte der Rezeption der westlichen
Wissenschaften in Korea], Seoul: Minŭmsa.

Kang, Chun-man (1997): Sae-nǔn chwau-ǔi nalgae-ro nanda – Ri Yŏng-hǔi-ǔi chinsil-
ǔl wihan t’ujaeng [Vögel fliegen mit beiden Flügeln – Ri Yŏng-hǔis Kampf um die
Wahrheit], in: ders. u. a.: Ledǔ kompǔlleksǔ – kwanggi-ga namgin ahopgae-ǔi
ch’osang [Rot-Komplex – neun Porträts, die Verrücktheiten hinterlassen haben],
Seoul: Samin, S. 197–229.

Kang, Su-t’aek (2001): Tasi chisigin-ǔl munnǔnda [Noch einmal frage ich nach den
Intellektuellen], Seoul: Samin.

Kant, Immanuel (1797): Die Metaphysik der Sitten, in: Weischedel, Wilhelm (Hrsg.)
(1983): Kants Werke in zehn Bänden – Sonderausgabe, Bd. 7, Darmstadt: Wis-
senschaftliche Buchgesellschaft, S. 303–643.

Literatur

197

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Kato, Shuichi (1991): Mechanisms of Ideas: Society, Intellectuals, and Literature in
the Postwar Period in Japan, in: Schlant, Erestine/Rimer, J. Thomas (Hrsg.): Lega-
cies and ambiquities: postwar fiction and culture in West Germany, Baltimore: The
John Hopskins University Press, S. 249–259.

Kim, Ch’ung-ryŏl (2003): Sŏngrihak-ŭi tongdan kwajŏng. Chujahak toib-ŭl kichŏm-
ŭro [Verbreitung des Neo-Konfuzianismus nach Osten. Beginnen wir mit der
Einführung von Chu Hsis Lehre], in: Nammyŏnghak yŏn’gu nonch’ong, Bd 12,
S. 1–52.

Kim, Chin-yŏng (2005): Chosun Dynast’s Mission to Russia in 1896 and Occidental-
ism, in: Tongbang hakji, 131, S. 323–356.

Kim, Chong-hwi (2004): ‘Hallyu chiyŏk kongt’ong-jŏk kamsusŏng ŏpil’ [Appell an
gemeinsame Gefühle in der Hallyu-Sphäre], in: Munhwa Ilbo, 13.7.2004, S. 26.

Kim, Dae-Jung (1994): Is Culture Destiny? The Myth of Asia's Anti-Democratic Val-
ues, in: Foreign Affairs, Nov./Dez. 1994, S. 189–194.

Kim, Hyŏn-mi (2006): ‘Ch’inmi sadaejuŭijadŭl chakt’onggwŏn chagadangch’ak-e
ppajyŏtta’ mosun chegi [‚Pro-amerikanische Vertreter von Sadae haben sich in
Widersprüche verwickelt‘ – Problemhinweis], in: Daily Surprise, 12.8.2006.

Kim, In-ho (1999): Koryŏ hugi sadaebu-ŭi kyŏngseron yŏn’gu [Herrschaftstheorie der
konfuzianischen Gelehrten zum Ende der Koryŏ-Dynastie], Seoul: Hyean.

Kim, Ki-bung (2004): Tongasia-ŭi kanŭngsŏng-gwa pulganŭngsŏng [Möglichkeit und
Unmöglichkeit eines Ostasiens], in: Yŏksa hakbo, Nr. 186, S. 267–289.

Kim, Ki-hyeon (2005): Han’guk sŏngrihak-e issŏsŏ chuch’ejŏk sayu-ŭi yŏksa
[Geschichte des Autarkiegedankens in der koreanischen Li-Philosophie], in:
Tongyang ch’ŏlhak yŏn’gu, Bd. 42, S. 5–34.

Kim, Kwang-ŏk (1998): Tongasia tamron-ŭi munhwajŏk ŭimi [Kulturelle Bedeutung
der Ostasiendiskurse], in: Chŏngsin munhwa yŏn’gu, Bd.21, Nr. 1, S. 3–25.

Kim, Kyŏng-il (1998): Tongasia-wa segye ch’eje iron [Ostasien und die Theorie vom
Weltsystem], in: Chŏngsin munhwa yŏn’gu, Bd.21, Nr. 1, S. 26–38.

Kim, Mu-gon (2003): Il munhwa kaebang suhyeja nǔn? [Wer profitiert von der Öff-
nung für die japanische Kultur?], in: Segye Ilbo, 20.10.2003.

Kim, Myŏng-sŏp (2002): Chijŏng chŏnryak-ŭrosŏŭi tongasiaron. pip’anjŏk kŏmto [Os-
tasiendiskurs als Geostrategie. Eine kritische Überprüfung], www.hanshin.ac.kr/
~hih/research/essc_19.html (Abruf am 5.5.2006).

Kim, Ŏ-jin (2003): Munmyŏng p’yojun-ŭrosŏŭi tubal yangsik [Haartracht als Norm der
Zivilisation], Seoul: Seouldaehak-kyo taehakwŏn.

Kim, Sang-jun (2006): Simin sahoe-wa NGOs [Zivilgesellschaft und NGOs], in:
Kyŏnghŭi NGO School (Hrsg.): NGO Ch’ongnonsŏ [Einführung NGOs], Seoul:
Kyŏnghŭi University NGO School (unveröffentlicht).

Kim, Sin-jae (1999): Kabsinchŏnbyŏngi byŏnbŏp kwaehwap’a-ŭi taewoe insik-gwa
chaju kukkwŏnron [Außenpolitisches Verständnis und die Theorie vom souveränen
Staat von byŏnbyŏbp’a während des Kabsin-Putsches], in: Tongguk sahak, Bd. 33,
S. 83–111.

Quellen- und Literaturverzeichnis 

198

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Kim, Song-hi (1998): Chosŏn ch’o taemyŏng woegyo-e kwanhan il yŏn’gu [Eine
Studie über die Diplomatie gegenüber Ming zu Beginn von Chosŏn], in: Sahak
yŏn’gu, Bd. 55/56, S. 205–226.

Kim, Sŏng-ki (2004): Tŭngjan mit kŭnŭl-e sisŏn-ŭl tolryŏra [Schau auf den Schatten
unter der Lampe], in: Hankyoreh 21, Nr. 529, 17.10.2004.

Kim, T’ae-yŏng (2000): Chujahak segyegwan-gwa Chosŏn sŏngrihak-ŭi chuch’e ŭisik
[Weltanschauung in der neo-konfuzianischen Philosophie Chu Hsis und das Be-
wusstsein von Subjektivität in Chosŏns Neo-Konfuzianismus], in: Taedong
munhwa yŏn’gu, Bd. 37, S. 5–71

Kim, Wŏn-bae (2003): Tongbuga chungsim kusang-ŭi chaegŏmt’o [Ursprünge der
Idee von einem Zentrum Ostasiens], in: Ch’angjak-kwa pip’yŏng, Bd. 31, Sommer,
S. 28–39.

Kim, Yong-gu (2001: Segyegwan-ŭi ch’ungdol-gwa hanmal oegyosa [Zusammenprall
der Weltanschauungen und Geschichte der Diplomatie zum Ende Chosŏns], Seoul:
Munhak-gwa chisŏngsa.

Kim, Young-su (2006): Kŏn’guk-ŭi chŏngch’i. Ryŏmal sŏnch’o hyŏngmyŏng-gwa
munmyŏng chŏnhwan [Politik der Staatsgründung. Revolution und Wende der
Zivilisation zum Ende von Koryŏ und zu Beginn von Chosŏn]. Seoul: Ihaksa.

Kim, Young-su (2006a): Yubae hyŏngmyŏng kŭrigo paria-ŭi sŏngrihak. Uwangdae
Chŏng To-jŏn-ŭi chŏngch’ichŏk siryŏn-gwa hyŏngmyŏngjŏk sŏngrihak-ŭi
t’ansaeng [Exil, Revolution und Neo-Konfuzianismus des Ausgestoßenen: Jung
Dojuns politischer Leidensweg und Veränderung seiner Ideen im Exil], in:
Chŏngch’i sasang yŏn’gu, Bd. 12, Nr. 1, S. 7–32.

Klose, Carola (1994): Jin Guantaos und Liu Qingfengs „Neues Decamerone“: Zur
Modernisierungsdebatte über Tradition und kulturelle Erneuerung in China,
Bochum: Brockmeyer.

Ko, Ŭn/Paek, Nak-ch’ŏng (1993): Taedam: mirae-rŭl yŏnŭn uri-ŭi sigag-ŭl ch’ajasŏ
[Gespräch: Auf der Suche nach einer Sichtweise, mit der unsere Zukunft zu öffnen
ist], in: Ch’angjak-kwa pip’yŏng, Frühling, S. 18–36.

Kobun, Noriko (2000): Han’guk-esŏŭi sŏyangpŏp suyong-gwa Yu Kil-chun [Imple-
mentierung der westlichen Gesetze in Korea und Yu Kil-chun], in: Hanil kwangye-
sa yŏn’gu, Bd. 13, S. 113–135.

Koschmann, J. Victor (1993): Intellectuals and Politics, in: Gordon, Andrew (Hrsg.):
Postwar Japan as History, Berkeley-London: University of California Press, S. 395–
423.

Koschmann, J. Victor (1997): Asianism’s Ambivalent Legacy, in: Takashi Shiraishi/
Peter J. Katzenstein (Hrsg.): Network Power. Japan and Asia, Ithaca-London: Cor-
nell University Press, S. 83–110.

Kristeva, Julia (1990): Fremde sind wir uns selbst. Frankfurt a.M.: Suhrkamp.
Kŭm, Chang-t’ae (2005): Tasan Chŏng Yag-yong. Seoul: Sallim.
Kwok, Daniel W.Y. (1965): Scientism in Chinese Thought 1900–1950, New Haven:

Yale University Press.
Kwok, Daniel W.Y. (1972): Die Bewegung für Neue Kultur, in: Peter J. Opitz (Hrsg.):

Chinas große Wandlung, München: Beck Verlag, S. 187–219.

Literatur

199

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Lee, Choon-Sik (1997): Sadaejuŭi [Sadae-ismus], Seoul: Korea University Press.
Lee, Eun-Jeung (1997): Konfuzianismus und Kapitalismus. Markt und Herrschaft in

Ostasien, Münster: Westfälisches Dampfboot.
Lee, Eun-Jeung (2001): Asien boomt in Asien, in: Blätter iz3w, Nr. 252, S. 33–35.
Lee, Eun-Jeung (2003): „Anti-Europa“. Die Geschichte der Rezeption des Konfuzian-

ismus und der konfuzianischen Gesellschaft seit der frühen Aufklärung in Europa.
Hamburg/Münster: Lit-Verlag.

Lee, Eun-Jeung (2003a): Das „Park-Chung-Hee-Syndrom“. Zur Bewertung einer (En-
twicklungs-)Diktatur, in: Köllner, Patrick (Hrsg.): Korea 2003, Politik, Wirtschaft,
Gesellschaft, Hamburg: Institut für Asienkunde, S. 155–172.

Lee, Eun-Jeung (2007): Security in Confucian Thought: Case of Korea, in: Hans
Günther Brauch (Hrsg.): Globalization and Environmental Challenges. Reconceptu-
alizing Security in the 21st Century, Berlin: Springer, S. 221–234.

Lee, Peter H. (Hrsg.) (1996): Sourcebook of Korean Civilization, Bd. 2, New York:
Columbia University Press.

Legge, James (1960): Chinese Classics, Hong Kong: Hong Kong University Press.
Li, Dazhao (1919): Dayaxiyazhuyi xing xinyaxiyazhuyi [Aufruf zum Neuen Asianis-

mus und gegen den Großasianismus], in: ders. (1984): Li Dazhao wenji [Schriften
von Li Dazaho], Peking: Renmin chubanshe, S. 127–129.

Liang, Qichao (1896): Lunbian fabi shiping hanzhi jieshi – Bianfatongyi, in: Yinyong-
shi wenji [Die Schriften von Liang Qichao], Taipei 1956, Bd. 1, S. 77–83.

Liang, Qichao (1898): Qingyibao xuli [Rede über die „Ehrliche Diskussion“], in: Yiny-
ongshi wenji [Die Schriften von Liang Qichao], Taipei 1956, Bd. 3, S. 29–31.

Liang, Qichao (1920): Ouyou yinglu jielu [Notizen von Eindrücken einer Europareise],
in: Liang Qichao xiji [Ausgewählte Werke von Liang Qichao], Shanghai 1984,
S. 718–737.

Liang, Shuming (1921): Dongxi wenhua ji qi zhexue [Östliche und westliche Kultur
und ihre Philosophie], Shanghai (3. Aufl.).

Lim, Ki-hwan (2002): Nambukchogi hanchung ch’aekbong chogong kwangye-ŭi sŏng-
gyŏk [Studie über die diplomatischen Beziehungen zwischen China und Korea
während der Periode der Südlichen und Nördlichen Dynastie], in: Han-guk kodaesa
yŏn-gu, Bd. 32, Nr. 12, S. 13–54.

Lust, John (1987): Western Books in China. Published up to 1850. In the Library of
the School of Oriental and African Studies, University of London: a descriptive cat-
alogue, London: Bamboo Publishing.

Ma, Chon-rak (2004): Koryŏ hugi sŏngrihak suyong-ŭi yŏksajŏk ŭiŭi [Historische Be-
deutung der Rezeption des Neo-Konfuzianismus zum Ende der Koryŏ-Dynastie],
in: Han’guk chungsesa yŏn’gu, Bd. 17, S. 239–258.

Mamiya, Yōsuke (1997): Maruyama Masao and Democracy in Japan, in: Japanese
Book News, Nr. 17, S. 1–5.

Quellen- und Literaturverzeichnis 

200

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Maruyama, Masao (1982): Kindai Nihon no chishikijin [Die japanischen Intellek-
tuellen], in: ders.: „Kōei ichi kara: Gendai seiji no shisŏ to kŏdŏ“ tsuiho [Von der
hinteren Position: Ergänzung „Gedanken und Taten der modernen Politik“], Tokyo:
Miraisha, S. 71–133, übers. von Wolfgang Seifert, aufgenommen in: Maruyama
Masao (1988): Denken in Japan, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 89–134.

Maruyama, Masao (1995): Maruyama Masao shū [Maruyama Masao Werke], 17 Bde.,
Tokyo: Iwanami shoten.

Maruyama, Noboru (2001): Bunka daikakumei no itaru michi: shisō seisaku to chishik-
ijin gunzō [Der Weg in die Kulturrevolution: Philosophie-Politik und die Intellek-
tuellen], Tokyo: Iwanami shoten.

Meiners, Christoph (1811): Untersuchungen über die Verschiedenheiten der Men-
schennaturen (die verschiedenen Menschenarten) in Asien und den Südländern, in
den Ostindischen und Südseeinseln, nebst einer historischen Vergleichung der
vormahligen und gegenwärtigen Bewohner dieser Continente und Eylande, 3.Theil,
Tübingen: In der J.G. Cotta’schen Buchhandlung.

Menzel, Ulrich/Senghaas, Dieter (1986): Europas Entwicklung und die Dritte Welt,
Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Min, Tu-gi (1996): Chunggug-esŏǔi chayujuǔi-ǔi silhŏm [Das Liberalismusexperiment
in China], Seoul: Chisik-kwa sanŏbsa.

Mishima, Ken’ichi (2001): Japanische Selbstbehauptungsdiskurse in der Kluft zwis-
chen „Ost und West“. Vortragsmanuskript für die Tagung „Selbstbehauptungs-
diskurs in Asien“, 14. bis 16. November 2001, Seoul.

Mun, Ch’ŏl-yŏng (1982): Ryŏmal sinhŭng sadaebudŭl-ŭi sinyuhak suyong-gwa gŭ
t’ŭkjing [Rezeption des Neo-Konfzianismus zum Ende der Koryŏ-Dynastie und ihr
Charakter], in: Han’guk munhwa, Bd. 3, S. 97–123.

Nakayama, Yasumasa (1936): Shinbun shūsei Meiji hennenshi [Sammlung von Zeitun-
gen aus der Meiji-Ära], Tokyo.

Neary, Ian (2002): The State and Politics in Japan, Cambridge: Policy Press.
Oguma, Eiji (2002): „Minshu“ to „aikoku“: sengo Nihon no nashonarizumu to

kōkyōsei [„Demokratie“ und „Patriotismus“: Nationalismus und Öffentlichkeit im
Japan der Nachkriegszeit], Tokyo: Shinyosha.

Oh Yun-hwan (2002): Tasan Chŏng Yag-yong-ŭi kŭndaesŏng bip’an: Ingangwan
chungsim-ŭro [Kritik an Chŏng Yag-yong und die Modernität seines Denkens: eine
Analyse seines Menschenbildes], in: Chŏngch’i sasamg yŏn’gu, Herbst 2002, S. 7–
29.

Okakura, Tenshin (1903): The Ideals of the East. With Special Reference to the Art of
Japan (erschienen unter dem Namen Kazuo Okakura), New York/Tokyo 2000.

Ono, Koji (1998): Nihon seiji no tenkanten [Wendepunkt der japanischen Politik],
Tokyo: Aoki shoten (verwendet wurde hier: Lee, Ki Wan (koreanische Übers.)
(2003), Seoul: Keishi Akademi).

Onuki, Atsuko (2002): The Cult of White Skin: On the Occidentalist Reception of Fe-
male Beauty, in: Yŏsŏngsahak nonjip, 12, S. 17–28.

Osterhammel, Jürgen (1998): Die Entzauberung Asiens, München: C. H. Beck.

Literatur

201

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Paek, Min-jŏng (2007): Chŏng Yag-yong-ŭi ch’ŏlhak [Philosophie von Chŏng Yag-
yong], Seoul: Yihaksa.

Paek, Wŏn-dam (2004): Ibyŏnghŏn ssaitǔ-rǔl t’onghaesŏ pon tongasia taejung-
munhwa sot’ong hyŏnsang yŏn’gu [Studie über Kommunikation in der Populärkul-
tur am Beispiel der Fanseite von Lee Byung Hun], Conference „How should cultur-
al exchange in East Asia be designed“, Korean Association of Modern Chinese Lit-
erature, 17.4.2004 in Seoul.

Paek, Yŏng-sŏ (1997): Chinjŏnghan tongasia-ŭi kŏch’ŏ [Der Platz des wirklichen Os-
tasiens], in: Ch’oe, Wŏn-sik/Paek, Yŏng-sŏ (Hrsg.): Tongasiain-ŭi tongyang insik
[Die Wahrnehmung des „Orients“ bei den Ostasiaten], Seoul: Munhak-kwa
Chisŏngsa, S. 11–26.

Paek, Yŏng-sŏ (1999): 20 segihyŏng tongsasia munmyŏng-gwa kungmin kukga-rŭl
nŏmŏsŏ [Über Nationalstaat und Zivilisation des 20. Jahrhunderts], in: Ch’angjak-
kwa pip’yŏng, Bd. 27, Nr. 4, S. 8–29.

Pak, Ch’ung-sŏk (2000): Han’guk kŭndaesa-esŏŭi kaehwajŏk sago-ŭi sŏngjang
[Aufkommen des aufklärerischen Denkens in der modernen Geschichte Koreas], in:
Chŏngch’I oegyosa nonch’ong, Bd. 22, S. 255–276.

Pak, Ch’ung-sŏk/Yu, Kŭn-ho (1980): Chosŏncho-ŭi chŏngch’i sasang [Politische
Philosophie in Chosŏn], Seoul: P’yŏnghwa ch’ulp’ansa.

Palm, Volker (1995): Chinas Neoautoritarismus-Debatte (1986–1989), Bochum:
Brockmeyer.

Park, Kyong-ahn (2005): Koryŏ chŏn’gi tawŏnjŏk kukche kwangye-wa kukga munhwa
kyisokkam [Internationale Beziehungen und Nationalbewusstsein im frühen Koryŏ],
in: Tongbang hakji, Bd. 130, S. 185–231.

Peschel, Sabine (Hrsg.) (1991): Die Gelbe Kultur. Der Film Heshang: Traditionskritik
in China, Bad Honnef: Horlemann Verlag.

Reckwitz, Andreas (2006): Das hybride Subjekt. Eine Theorie der Subjektkulturen von
der bürgerlichen Moderne zur Postmoderne, Göttingen: Velbrück Wissenschaft.

Reusch, J. (1975): Maoismus in der Krise, Frankfurt a. M.: Marxistische Blätter Ver-
lag.

Ri, Yŏng-hǔi (1974): Chŏnhwan sidae-ǔi nolli – Asia Chungguk Han’guk [Theorie im
Transformationszeitalter – Asien, China, Korea], Seoul: Ch’angjak-kwa
pip’yŏngsa.

Ri, Yŏng-hǔi (1988): Yŏkchŏng – na-ǔi ch’ŏngnyŏn sidae [Lebensspuren – meine jun-
gen Jahre], Seoul: Ch’angjak-kwa pipyŏngsa.

Ri, Yŏng-hǔi (1990): Chayuin, chayuin [Freie Menschen, freie Menschen], Seoul:
Pŏmusa.

Ri, Yŏng-hǔi (1991): In’gan mansa saeong jima [Das unberechenbare Menschen-
leben], Seoul: Pŏmusa.

Ricci, Matteo, S.J. (1953): China in the Sixteenth Century: The Journal of Mathew
Ricci, 1583–1610, hrsg. von Nicolas Trigault, S.J., übers. von Louis J. Gallagher,
S.J., New York.

Ricci, Matteo/Song Yŏng-bae u.a. (Übers.) (2006): Ch’ŏnju sillŭi [Die wahre Lehre
Gottes], Seoul: Seoul National University Press.

Quellen- und Literaturverzeichnis 

202

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Richter, Steffi (1998): Dreidimensionalität des Intellektes oder: „starke“ und
„schwache“ Intellektuelle in Japan, in: dies. (Hrsg.): Japan Lesebuch III, Tübingen:
Konkursbuchverlag Claudia Gehrke, S. 11–31.

Richter, Steffi (2003): Die Schulbücher des Vereins Tsukuru kai: Kontexte, Probleme,
Implikationen, in: Horvat, Andrew/Hielscher, Gebhard (Hrsg.): Sharing the Burden
of the Past: Legacies of War in Europe, America and Asia, Seoul: The Asia Foun-
dation, S. 92–99.

Ro, Tae-hwan (1997): Chosŏn hugi-ŭi sŏhak yuip-kwa sŏgi suyongron [Import von
westlicher Wissenschaft und Technik im späten Chosŏn), in: Chindan hakbo, 83,
S. 121–154.

Ro, Tae-hwan (1999): Chŏngjo sidae sŏgi suyong nonŭi-wa sŏhak chŏngch’aek [De-
batte über die Rezeption westlicher Technik und die Politik gegenüber westlicher
Wissenschaft während der Herrschaft vom König Chŏngjo], in: Chŏng, Ok-cha u. a.
(Hrsg.): Chŏngjo sidae sasang-gwa munhwa [Philosophie und Kultur während der
Herrschaft König Chŏngjos], Seoul: Tolbaegae, S. 201–245.

Ro, Tae-hwan (2003): Sukjong Yŏngjo dae taemyŏng ŭiriron-ŭi chŏngch’i sahoejŏk
kinŭng [Die sozio-politischen Funktionen des Daemyeong-Euiri-Diskurses in
Sukjong Yeongjo], in: Han’guk munhwa, Bd. 32, S. 153–179.

Roetz, Heiner (1984): Mensch und Natur im alten China. Zum Subjekt-Objekt-Gegen-
satz in der klassischen chinesischen Philosophie. Zugleich eine Kritik des Klischees
vom chinesischen Universismus, Frankfurt a.M./Bern/New York: P. Lang.

Roetz, Heiner (1992): Die chinesische Ethik der Achsenzeit. Eine Rekonstruktion
unter dem Aspekt des Durchbruchs zum postkonventionellen Denken, Frankfurt
a.M.: Suhrkamp.

Saaler, Sven (2007): The Russo-Japanese War and the Emergence of the Notion of the
‘Clash of Races’ in Japanese Foreign Policy, Folkestone: Global Oriental.

Said, Edward (1978): Orientalism, New York: Vintage Books.
Said, Edward (1994): Representations of the Intellectuals, New York: Vintage Books.
Schamoni, Wolfgang/Seifert, Wolfgang (1988): Vorwort zu „Maruyama Masao,

Denken in Japan“, Frankfurt a.M.: Suhrkamp, S. 7–19.
Schaumkell, Ernst (1905): Geschichte der deutschen Kulturgeschichtsschreibung. Von

der Mitte des 18. Jahrhunderts bis zur Romantik im Zusammenhang mit der allge-
meinen geistigen Entwicklung, Leipzig: Teubner.

Schmitt, Carl, (1995): Staat, Großraum, Nomos. Arbeiten aus den Jahren 1916–1969,
hrsg. von Günter Maschke, Berlin: Duncker & Humblot.

Schwartz, Benjamin I. (1985): The World of Thought in Ancient China, Cambridge-
London: Harvard University Press.

Senghaas, Dieter (1995): Über asiatische und andere Werte, in: Leviathan, 1/1995,
S. 5–12.

Senghaas, Dieter (1998): Zivilisierung wider Willen. Der Konflikt der Kulturen mit
sich selbst, Frankfurt a.M.: Suhrkamp.

Literatur

203

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Senz, Anja Désirée (Hrsg.) (1997): Asiatisierung Asiens? Stellungnahmen zum Thema
„asiatische Werte“ und zu Demokratie- und Menschenrechtsvorstellungen in Asien.
Occasional Working Paper No. 6 des Zentrums für Ostasien-Pazifik-Studien der
Universität Trier.

Shimada, Shingo (1999): „Überlegung zum Konzept ‚Asien‘“, http://www.orient.uni-e
rlangen.de/kultur/papers/shimada.htm (Abruf am 5.2.2006).

Shimazu, Naoko (1998): Japan, Race and Equality: The Racial Equality Proposal of
1919, London: Routledge

Sim, U-sŏp (2004): Ryŏmal sŏnch’o sŏngrihak sasang-ŭi hyŏndaejŏk chomyŏng –
chŏnt’tong ŭiri sasang-ŭl chungsim-ŭro [Moderne Betrachtung der neo-konfuzian-
ischen Philosophie zum Ende der Koryŏ- und Beginn der Chosŏn-Dynastie – mit
dem traditionellen Aufrichtigkeitsdenken im Mittelpunkt], in: Han’guk sasang-gwa
munhwa, Bd. 24, S. 231–267.

Sin, Bong-ryong (2001): Han’guksa saero bogi [Geschichte Koreas neu betrachtet],
Seoul: P’ulpit.

Sin, Ch’ae-Ho (1909): Tongyang chuŭi-e taehan pipy’ŏng [Kritik am Asianismus], in:
Taehan maeil sinbo, 8.8.1909, S. 10.

Sin, Ch’ŏn-sik (2004): Koryŏ hugi sŏngrihakjadŭl-ŭi daewŏn insik [Wahrnehmung
von Yuan bei den konfuzianischen Gelehrten zum Ende der Koryŏ-Dynastie], in:
Myŏngji saron, Bd. 14/15, S. 173–204.

Sin, Kwang-ch’ŏl (2000): Yugyo-ŭi suyong-gwa segyegwan-ŭi byŏnyong [Konfuzianis-
musrezeption und Wandel des Weltbildes], in: Han’guk kodaesa yŏn’gu, Bd. 20,
S. 45–85.

Snow, Edgar (1974): Roter Stern über China. Mao Tse-tung und die chinesische Revo-
lution, Frankfurt a.M.: Fischer.

Son, Sŭng-ch’ŏl (1985): 17.8 segi han’guk sasang-ŭi chinbosŏng-gwa posusŏng-ŭi
kaldŭng-e kwanhan yŏn’gu [Studie überden progressiven und konservativen
Charakter der koreanischen Philosophie im 17. und 18. Jahrhundert], in: Kangwŏn
sahak, Bd. 1, S. 45–76.

Song, Si-yŏl (1993): Songjadaejŏn, in: Han’guk munjip ch’onggan, Bd. 108, Seoul:
Minjok munhwa ch’ujinhoe.

Song, Young-Bae (1983): Konfuzianismus, Konfuzianische Gesellschaft und die Sin-
isierung des Marxismus. Ein Beitrag zur Widerlegung der Theorie der „asiatischen
Produktionsweise“ und zum sozialen und ideengeschichtlichen Verständnis der chi-
nesischen Revolution, Frankfurt a. M.: Johann Wolfgang Goethe-Universität.

Staiger, Brunhild (1990): Das Konfuzianismus-Bild in China, in: Trauzettel, Ralf /
Krieger, Silke (Hrsg.): Konfuzianismus und die Modernisierung Chinas, Mainz: v.
Hase und Köhler Verlag, S. 138–147.

Su, Xiaokang/Wang, Luxiang (1991): Deathsong of the River: A Reader’s Guide to the
Chinese TV Series Heshang, übers. von Bodman, Richard W. /Wang, Pin P., Itha-
ca-London: Cornell University Press.

Sun, Yatsen (1924): Dayaxiyazhuyi [Großasianismus], in: Choe, Won Sik/Paek
Yeoung Seo (Hrsg.): Dongasiain ui dongyang insik [Die Wahrnehmung des ‚Ori-
ents‘ bei den Ostasiaten], Seoul, S. 166–178.

Quellen- und Literaturverzeichnis 

204

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Tarui, Tôkichi (1893): Daitô gôhô ron [Theorie zur Einheit Großasiens], in: Takeuchi,
Yoshimi (Hrsg.)(1963): Ajia shugi [Asianismus], Tokyo, S. 106–129.

Thomasius, Christian (1689): Freymüthiger jedoch vernunfft- und gesetzmäßiger
Gedancken über allerhand, fürnemlich aber neue Bücher, Halle: Salfeld.

Tu, Wei-ming (1976): Centrality and Commonality. An Essay on Chung-yung, Hon-
olulu: University of Hawaii Press.

Venn, Couz (2000): Occidentalism. Modernity and Subjectivity, London: SAGE.
Wolff, Christian (1985): Oratio de Sinarum philosophia practica. Rede über die prak-

tische Philosophie der Chinesen, hrsg. u. übers. von M. Albrecht, Hamburg: Meiner
Verlag.

Wŏn, Chae-yŏn (2003): Chosŏn sidae hakcha-dŭrŭi sŏyang insik [Die Wahrnehmung
des Westens bei den Intellektuellen Chosŏns], in: Taegu sahak, 73, S. 41–94.

Yamamuro, Shin‘ichi (1994): Ajia ninshiki ni kijiku [Grundlagen der Asien-
wahrnehmung], in: Furuya, Tetsuo (Hrsg.): Gendai ´Nihon no Ajia ninshiki [Die
Wahrnehmung von Asien im gegenwärtigen Japan], Tokyo, S. 3–45.

Yasukawa, Junnosuke (2000): Fukuzawa Yukichi no Ajia ninshiki [Fukuzawa Yukichis
Asienverständnis], Tokyo.

Yi Nam-chu (2005): Tongasia hyŏmnyŏkron-e taehan pip’anjŏk kŏmt’o [Kritische Ab-
handlung über die Kooperationstheorie in Nordostasien], in: Ch’angjak-kwa
pip’yŏng, Bd. 33, Nr. 1, S. 64–81.

Yi Nam-chu/Pae, Kŭng-ch’an/Pak, Myŏng-rim/Yim, Wŏn-hyŏk (2005):
T’alchungsim-ŭi tongbuga-wa Han-gug-ŭi gyunhyŏngja yŏkhal [Nordostasien ohne
Zentrum und die südkoreanische Rolle als Stabilisator], in: Ch’angjak-kwa
pip’yŏng, Bd. 33, Nr. 3, S. 16–50.

Yi Yik (1915): Ch’ŏnjubalŭisilmun […], der Übersetzung von Riccis Ch’ŏnju sillŭi
[…] hinzugefügt, übers. von Song Yŏng-bae u. a., Seoul: Seoul National University
Press 2006, S. 435–448.

Yi Yŏng-ho (2004): Koguryŏ-ŭi yŏksa-wa tongbuga-ŭi hyŏnsil [Geschichte Koguryŏs
und Realität Nordostasiens], in: Ch’angjak-kwa pip’yŏng, Bd. 32, Sommer, S. 347–
361.

Yi, Chae-hun (2003): T’aejong Sejong ttae-ŭi samgun toch’ongjebu [Die Samgun Do-
chongjebu während der Regierungszeit des Königs T’aejong und Königs Sejong],
in: Sahak Yeongu, Bd. 69, S. 43–78.

Yi, Chin-o (2000): Orientalisŭm-kwa oksidentalisŭm-ŭl nŏmŏsŏ [Über den Orientalis-
mus und Okzidentalismus hinaus], in: Onŭl-ŭi munye pip’yŏng, Frühling 2000,
http://home.pusan.ac.kr/~jino/Jeosul/gt02.htm (Abruf am 2.3.2012).

Yi, Chong-ŭn (2004): Yu Kil-chun-ŭi kukka sasang [Yu Kil-chuns Vorstellung vom
Staat], in: Han’guk chŏngch’i hakhoebo, Bd. 37, Nr. 1, S. 27–51.

Yi, Han-gu (2006): ‘Chaju-ga’ 100nyŏn chŏn yŏksa toep’uri anke‘ [Damit sich die
Geschichte vor 100 Jahren wegen ‚Selbständigkeit‘ nicht wiederholt], in: Munhwa
ilbo, 19.8.2006.

Yi, Kwang Rae (1989): Kaehwapa-wa kaehwa sasang yŏn’gu [Studie zur Gaehwapa
und zur Gaehwa-Philosophie], Seoul: Iljogak.

Literatur

205

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Yi, Min-wŏn (1998): Sangt’u-wa tanballyŏng [Zopf und Anordnung über das Zöpfeab-
schneiden], in: Sahakchi (Tan’guk sahakhoe), Nr. 31, Dezember, S. 271–294.

Yi, Saek (2000): Mokŭnjip mungo [Yi Saeks Schriftensammlung], in: Han’guk munjip
ch’onggan, Bd. 5, Seoul: Minjok munhwa ch’ujinhoe.

Yi, Sang-du (2002): Sŏngrihak-ŭi t’ongch’I inyŏmhwa kwajŏng-e kwanhan koch’al
[Betrachtungen über die Bildung der Herrschaftsideologie des Neo-Konfuzianis-
mus], in: Tongbuka yŏn’gu, Bd 7, S. 171–211.

Yi, Su-hun (2005): Tongbuga kongdongch’e-ŭi kwaje [Die Aufgabe der nordostasiatis-
chen Gemeinschaft], http://826qru4dqps8rthghm3s13ddv 271rob9026org4druc8r1u
h026ofk4e1ko_.pdf (Abruf am 8.9.2006).

Yi, Sŭng-hwan (1998): Yuga sasang-ŭi sahoe ch’ŏlhakjŏk chaechomyŏng [Sozial-
philosophische Reflexionen über konfuzianische Ideen], Seoul: Korea University
Press.

Yi, Sŭng-hwan (2001): Tongasia-ŭi kongdongch’e [Ostasiatische Gemeinschaft], in:
Asea yŏn’gu, Nr. 106, S. 109–123.

Yi, Sŭng-hwan (Hrsg.) (1999): Asiajŏk gach’i [Asiatische Werte], Seoul: Chŏnt’ong-
gwa Hyŏndae.

Yi, T’ae-chun (2004): Kukjejuŭija Ahn Choong Kun-ŭi iruji mothan kkum tongbuka-ŭi
supyŏngjŏk yŏndae [Ein unerfüllter Traum des Internationalisten Ahn Choong Kun.
Waagerechte/horizontale Kooperation in Nordostasien], in: Wŏlgan mal, Juli 2004,
S. 114–121.

Yi, T’ae-jin (1996): Sobinggi (1500-1750) ch’ŏnjae pyŏni yŏn’gu-wa Chosŏn wangjo
sillok – klobŏl hisŭt’ori-ŭi hanjang [Studie zur Naturkatastrophe während der
Kälteperiode (1500–1750) und der Annalen von Chosŏn], in: Yŏksa hakpo, Nr. 149
(1996), S. 203–236.

Yi, Tong-in (1994): Yulgok-ŭi kaehyŏk sasang-gwa sahoe chŏngch’aekron [re-
formerisches und sozialpolitisches Denken Yulgoks], in: Sahoe-wa yŏksa, Bd. 41,
S. 11–48.

Yi, Ug-yŏn (2000): Tongasiaron-ŭi chihyŏnghak [Geografie der Ostasiendiskurse], in:
Ch’ŏlhak-kwa hyŏnsil, Bd. 45, Juni 2006, S. 180–194.

Yi, Yi (1989): Yulgok jŏnsŏ [Yulgok’s gesammelte Werke], in: Han’guk munjip
ch’onggan, Bd. 45, Seoul: Minjok munhwa ch’ujinhoe.

Yu Sŏk-ch’un (1997): Yugyo chabonjuŭi-ŭi kanŭngsŏng-gwa han-gye [Möglichkeiten
und Grenzen des konfuzianischen Kapitalismus], in: Chŏnt’ong-gwa hyŏndae,
Sommer 1997, S. 70–86.

Yu Sŏk-ch’un (1997a): Tongasia Yugyo chabonjuŭi chaehaesŏk: chedojuŭi-jŏk sigak
[Neuinterpretation des konfuzianischen Kapitalismus Ostasiens: Aus der Perspek-
tive der Intellektuellen], in: Chŏnt’ong-gwa hyŏndae, Winter 1997, S. 111–132.

Yu, Chong-sŏn (1997): Chosŏn hugi ch’ŏn nonjaeng-ŭi chŏngch’i sasang [Politisches
Denken in der Debatte um den Himmel in der späteren Chosŏn-Periode], in:
Han’guk chŏngch’i kakhoebo, Jg. 31, Nr. 3, S. 5–24.

Yu, Chung-ha (2004): ‘Hallyu yŏ, Tongbuk-A-rǔl kosim hara’ [Hallyu, Reflexion über
Nordostasien], in: Hankyoreh, 21.5.2004, S. 19.

Quellen- und Literaturverzeichnis 

206

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


Yu, Kil-chun (1895): Sŏyu gyŏnmun [Über die Zivilisation des Westens], abgedruckt
in Yu Kil-chun chŏnsŏ [Gesammelte Werke von Yu Kil-chun] Bd. 1.

Yu, Kil-chun (1996): Yu Kil-chun chŏnsŏ [Gesammelte Werke von Yu Kil-chun], 4
Bde., Seoul: Ilchogak.

Yu, Kŭn-ho (2004): Chosŏncho daewoe sasang-ŭi hŭrŭm [Außenpolitisches Denken in
Chosŏn], Seoul: Sŏngsin yŏja daehakgyo ch’ulp’anbu.

Yu, Tong-hwan (1992): Pip’an gyesǔngron-ǔi munhwa chŏnryak [Kulturstrategie der
kritischen Fortführungstheorie], in: Han’guk ch’ŏlhak sasang yŏn’guhoe nonjŏnsa
bunkwa (Hrsg.): Hyŏndae chunggug-ǔi mosaek [Die Suche nach dem modernen
China], Seoul: Tongnyŏk, S. 189–209.

Yun, Byŏng-hŭi (1988): Yu Kil-chun-ŭi iphŏn kunjuron [Yu Kil-chuns Theorie der
konstitutionellen Monarchie], in: Tonga yŏn’gu, Bd. 13, S. 45–67.

Yun, Kŏn-ch’a (2002): Hyŏndae Han’guk-ǔi sasang hǔrǔm [Denken im modernen Ko-
rea], Seoul: Tangdae.

Zakaria, Fareed (1994): Culture is Destiny – a Conversation with Lee Kuan Yew, in:
Foreign Affairs, Bd. 73, Nr. 2, S. 109–127.

Nachweise

1. Leviathan, Heft 3, 2003, S. 382-400.
3. Lino Klevesath/ Holger Zapf (Hg.), Demokratie – Kultur – Moderne.

Perspektiven der Politischen Theorie. Münschen (Oldenburg Verlag)
2011, S. 81-102.

4. Verena Blechinger u.a. (Hg.), Irmela Hijiya-Kirschnereit zu Ehren.
Festschrift zum 60. Geburtstag. München (iudicium), 2008,
S. 381-394.

7. Walter Reese-Schäfer/ Harald Blum (Hg.), Die Intellektuellen und der
Weltlauf. Schöpfer und Missionare politischer Ideen in den USA,
Asien und Europa nach 1945, Baden-Baden (Nomos) 2006,
S. 125-152.

8. Thomas Fröhlich/ Eun-Jeung Lee (Hg.), Staatsverständnis in Ostasien.
Baden-Baden (Nomos) 2010, S. 21-44.

Nachweise

207

https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248


https://doi.org/10.5771/9783845255248 - Generiert durch IP 216.73.216.36, am 18.01.2026, 00:37:17. © Urheberrechtlich geschützter Inhalt. Ohne gesonderte
Erlaubnis ist jede urheberrechtliche Nutzung untersagt, insbesondere die Nutzung des Inhalts im Zusammenhang mit, für oder in KI-Systemen, KI-Modellen oder Generativen Sprachmodellen.

https://doi.org/10.5771/9783845255248

	Cover
	I. Die Wahrnehmung von Ost und West
	„Asien“ als Projekt. Asiendiskurse in China, Japan und Korea
	1. Die Entstehung des Begriffs „Asien“
	2. Die Begegnung Ostasiens mit dem Westen
	3. Das „Asiatische“ und die westliche Modernisierung
	4. Die Übernahme des negativen westlichen Asienbildes durch asiatische Intellektuelle
	5. Die Gegenbewegung eines positiven Asienbildes
	6. Essentialistischer Asiendiskurs und Pan-Asianismus
	7. Die „asiatischen Werte“
	8. Fazit

	„Okzidentalismus“ in Ostasien
	1. Okzidentalismus oder: Bilder vom Westen
	2. Der Begriff des „Westens“
	3. Konstruktion und ideologische Mobilisierung des Okzidentalismus
	4. Fazit

	Die Debatte um die Moderne im Westen und in Ostasien – eine ideengeschichtliche Annährung
	1. Abgeschnittene Tradition – „Schneidet den Zopf ab“
	2. Entdeckung des subjektiven Wesens Mensch im Konfuzianismus – Christian Wolff und Chŏng Yag-yong
	2.1. Interkulturelle und intellektuelle Begegnung
	2.2 Christian Wolff
	2.3 Chŏng Yag-yong
	2.4 Intellektuelle Wende

	3. Leugnen der Subjektivität des Menschen in Ostasien – Kant und seine Anhänger
	4. Orientalismus in Ostasien
	5. Der Mensch als „hybrides Wesen“ – Bruch und Kontinuität


	II. Der Traum von einer ostasiatischen Gemeinschaft
	Hoffnung auf Frieden in Ostasien. Koreanische Intellektuelle und der Russisch-Japanische Krieg
	1. Korea 1904 und 2004
	2. Die Koreanische Halbinsel und Ostasien 1894–1909
	3. Ahn Choong Kuns „Theorie vom Frieden in Ostasien“
	4. Die Forderungen nach Solidarität der ostasiatischen Rasse
	5. Russisch-Japanischer Krieg und Souveränitätsverlust Chosŏns
	6. Selbststärkung und Modernisierung
	7. Rückkehr des Themas „Ostasien“

	Die „Entdeckung Ostasiens“ – Ostasiendiskurse im heutigen Korea
	1. Intellektueller und politischer Hintergrund der Ostasiendiskurse
	2. Strömungen in den Ostasiendiskursen der 1990er Jahre
	2.1 Ostasien als konfuzianisch-kapitalistische Gesellschaft
	2.2 Ostasien als Methode
	2.3 Ostasien als „kulturelle Tradition“

	3. „Ostasien konstruieren“ – und damit verbundene Probleme
	4. „Korean Wave“ und Hoffnungen auf eine „Ostasiatische Gemeinschaft“
	5. Südkorea als Vermittler – das „nordostasiatische Zeitalter“
	6. Fazit: „Ostasien“ als Methode zur Überwindung der Teilung


	III. Gedanken über Nation, Staat und Sicherheit
	Sicherheitskonzepte im Konfuzianismus am Beispiel Koreas
	1. Sicherheit in der konfuzianischen Philosophie der alten Zeiten
	2. Neo-Konfuzianismus in Chosŏn und die Sicherheitsfrage
	2.1 Einführung in den Neo-Konfuzianismus
	2.2 Neo-Konfuzianismus als Herrschaftsideologie
	2.3 „Kleiner“ Sinozentrismus (sojunghwa) und Sicherheit

	3. Sicherheit durch sadae und Sicherheit aus eigener Kraft
	4. Fazit

	„Moderne“ und „Nation“. Intellektuelle Diskurse im Ostasien der Nachkriegszeit
	1. Das traditionelle Bild vom Intellektuellen
	2. Diskurse im „Entwicklungsstaat“ nach 1945
	2.1 Japan
	2.2. China
	2.3. Korea

	3. Drei Intellektuelle: Maruyama Masao, Ri Yŏng-hŭi, Jin Guantao
	3.1 Maruyama Masao
	3.2 Ri Yŏng-hŭi
	3.3 Jin Guantao

	4. Diskurse im „globalisierten“ bzw. „asiatischen“ Zeitalter
	5. Fazit

	Der Traum vom starken Staat: Das Staatsverständnis von Yu Kil⁠-⁠chun
	1. Intellektuelle Geografie Koreas am Ende des 19. Jahrhunderts
	2. Das Staatsverständnis Yu Kil-chuns
	2.1 Der Ursprung des Staates
	2.2 Der Zweck des Staates
	2.3 Staatsformen

	3. Staatsverständnis als Kaehwa-Logik
	4. Fazit: Etatismus eines aufgeklärten Intellektuellen


	Quellen- und Literaturverzeichnis 
	Quellen
	Zeitungen
	Literatur
	Nachweise


